4

Paradoxa iiber Politik und Theater

viele Menschen zusammenkommen, auch die Freude. Pflanzt in der Mitte
eines Platzes einen mit Blumen bekrdnzten Baum auf, versammelt dort das
Volk, und ihr werdet ein Fest haben. Oder noch besser: stellt die Zuschauer
zur Schau, macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafiir, dafd ein jeder sich im

andern erkennt und liebt, da alle besser miteinander verbunden sind."?

An dieser von Rousseau ins Spiel gebrachten idealen Szenerie zeigt sich sehr
deutlich, dass es gerade auch fiir die von ihm heraufbeschworene Eintracht
einer Instanz bedarf, die diesen Zustand erst herstellt. Es bedarf, anders ge-
sagt, eines >Regisseurs< oder eines gleichsam auktorialen Erzihlers, der zwar
die Zuschauer >demokratischc integriert und zu Darstellern macht, selbst je-
doch eine herausgehobene Position beibehalt oder sie dadurch vielmehr erst
erhalt.

Die Ambivalenz lisst sich nicht auflosen, zeigt jedoch erneut, dass Di-
derot und Rousseau keine Gegner sind, wenn es um die Frage der politi-
schen Funktion und Bedeutung von Schauspiel und Theater geht, sondern
dass sie vielmehr unterschiedliche Perspektiven einnehmen und Meinungen
abbilden, die einander nicht nur widersprechen, sondern — sofern man sich
nicht vollkommen mit einer der beiden Positionen identifiziert — einander
auch erginzen.

Il.t  Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung

In der Gegeniiberstellung der beiden paradigmatischen >Positionens, Darstel-
lungsweisen und Formsprachen Diderots und Rousseaus zur Thematik des
Theaters im Allgemeinen und des Schauspielers im Besonderen ldsst sich dar-
tiber hinaus eine These zum Umgang mit buchstiblichen Paradoxa, also mit
»>Gegenmeinungen«< gewinnen. Insofern Paradoxa tatsichlich wortlich als >Ge-
genmeinungen« verstanden werden, also als dulerer Widerspruch eines An-
deren und nicht etwa als innere Widerspriichlichkeit in der Sache, stellen

198 paradoxa als Gegen-

sie ein politisches und kein logisches Problem dar.
meinungen kénnen somit zur Entwirrung und zur Kritik von vermeintlich
allgemeingiltigen Ideen und unhinterfragten Schlussfolgerungen beitragen.

Aufgrund der Scharfstellung der eigenen Position durch die jeweils andere

197 Rousseau: Briefan d’Alembert, S. 462f.
198 Vgl. dazu auch Weihe: Paradoxie der Maske, S.169.

14.02.2028, 17:08:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Position sowie durch die dadurch notwendige Begrenzung vollzieht sich das,
was im Anschluss an Lippmanns Ausfithrungen tiber die 6ffentliche Meinung
als >Objektivierung« bezeichnet werden kann:

Dieentwirrte Idee, die eine eigene Bezeichnung tragt, und eine Empfindung,
die untersucht wurde, ist deutlich offener fiir Verbesserung durch neue, auf
das Problem zielende Daten. Sie war in die ganze Personlichkeit eingebet-
tet gewesen, war Beziehungen verschiedener Art mit dem ganzen Ego einge-
gangen: Eine Herausforderung wiirde die ganze Seele erbeben lassen. Nach-
dem sie griindlich kritisiert worden ist, ist die Idee nicht linger ich, sondern
es. Sie ist objektiviert, sie ist auf Armlange abgeriickt. Ihr Schicksal ist nicht
mit dem meinen verbunden, sondern mit dem der dueren Welt, auf die ich

einwirke.'??

In der gleichen historischen Ausgangslage, mit dhnlichen Vorannahmen tiber
die Wirksamkeit von Theater auf die Menschen und mit jeweils »aufklire-
rischenc Absichten kommen Diderot und Rousseau - jedenfalls in den hier
paradigmatisch untersuchten Texten - zu gegensitzlichen Urteilen iiber das,
was fiir sie jeweils Theater ist. Durch den jeweils anderen oder vielmehr durch
die Ideen des jeweils anderen werden die gegensitzlichen Urteile relativiert
und begrenzt, sofern sie aus einer dritten, sobjektiviertens, gleichsam aus ei-
ner Zuschauer-Perspektive betrachtet werden konnen. Dariiber hinaus wird
deutlich, dass beide Autoren mitnichten mit ihren eigenen Positionen iden-
tisch sind, sondern ganz im Gegenteil: Sie haben ihre Ideen auch selbst >ob-
jektiviert< und ihr eigenes Schicksal ist nicht mit dem ihrer Ideen verbunden.
Vor diesem Hintergrund sind sie Gegenspieler, keine Feinde, also eher fréres
enemies als enemies and avengers, um abschliefiend und nur en passant zwei be-
kannte Bezeichnungen des Verhiltnisses der beiden Philosophen zueinander
aufzugreifen.>°

199 Lippmann: Die dffentliche Meinung, S. 339f. (Hervorh. i. 0.)

200 Vgl.Jean Fabre: »Deux fréres enemies: Diderot et Jean-Jacques Rousseau, in: Diderot
Studies (1961), S.155-213; Shane Agin: »Diderot, Rousseau and the Historiography of
Virtue, in: Diderot Studies 32 (2012), S.119-137. Hier S.131. Im letztgenannten Artikel
werden noch weitere Quellen angefiihrt und besprochen, die das Verhiltnis der bei-
den Autoren zum Gegenstand haben und auf die an dieser Stelle nicht im Einzelnen
eingegangen werden kann. Die beiden genannten Bezeichnungen des Verhiltnisses
scheinen fiir den hier verhandelten Zusammenhang jedoch nach wie vor paradigma-
tisch zu sein.

14.02.2028, 17:08:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2028, 17:08:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

