
114 Paradoxa über Politik und Theater

viele Menschen zusammenkommen, auch die Freude. Pflanzt in der Mitte

eines Platzes einen mit Blumen bekränzten Baum auf, versammelt dort das

Volk, und ihr werdet ein Fest haben. Oder noch besser: stellt die Zuschauer

zur Schau, macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafür, daß ein jeder sich im

andern erkennt und liebt, daß alle besser miteinander verbunden sind.197

An dieser von Rousseau ins Spiel gebrachten idealen Szenerie zeigt sich sehr

deutlich, dass es gerade auch für die von ihm heraufbeschworene Eintracht

einer Instanz bedarf, die diesen Zustand erst herstellt. Es bedarf, anders ge-

sagt, eines ›Regisseurs‹ oder eines gleichsam auktorialen Erzählers, der zwar

die Zuschauer ›demokratisch‹ integriert und zu Darstellern macht, selbst je-

doch eine herausgehobene Position beibehält oder sie dadurch vielmehr erst

erhält.

Die Ambivalenz lässt sich nicht auflösen, zeigt jedoch erneut, dass Di-

derot und Rousseau keine Gegner sind, wenn es um die Frage der politi-

schen Funktion und Bedeutung von Schauspiel und Theater geht, sondern

dass sie vielmehr unterschiedliche Perspektiven einnehmen und Meinungen

abbilden, die einander nicht nur widersprechen, sondern – sofern man sich

nicht vollkommen mit einer der beiden Positionen identifiziert – einander

auch ergänzen.

II.4 Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung

In der Gegenüberstellung der beiden paradigmatischen ›Positionen‹, Darstel-

lungsweisen und Formsprachen Diderots und Rousseaus zur Thematik des

Theaters im Allgemeinen und des Schauspielers im Besonderen lässt sich dar-

über hinaus eine These zum Umgang mit buchstäblichen Paradoxa, also mit

›Gegenmeinungen‹ gewinnen. Insofern Paradoxa tatsächlich wörtlich als ›Ge-

genmeinungen‹ verstanden werden, also als äußerer Widerspruch eines An-

deren und nicht etwa als innere Widersprüchlichkeit in der Sache, stellen

sie ein politisches und kein logisches Problem dar.198 Paradoxa als Gegen-

meinungen können somit zur Entwirrung und zur Kritik von vermeintlich

allgemeingültigen Ideen und unhinterfragten Schlussfolgerungen beitragen.

Aufgrund der Scharfstellung der eigenen Position durch die jeweils andere

197 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 462f.

198 Vgl. dazu auch Weihe: Paradoxie der Maske, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-005 - am 14.02.2026, 17:09:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 115

Position sowie durch die dadurch notwendige Begrenzung vollzieht sich das,

was im Anschluss an Lippmanns Ausführungen über die öffentliche Meinung

als ›Objektivierung‹ bezeichnet werden kann:

Die entwirrte Idee, die eine eigeneBezeichnung trägt, und eine Empfindung,

die untersucht wurde, ist deutlich offener für Verbesserung durch neue, auf

das Problem zielende Daten. Sie war in die ganze Persönlichkeit eingebet-

tet gewesen,war Beziehungen verschiedener Artmit demganzen Ego einge-

gangen: EineHerausforderungwürde die ganze Seele erbeben lassen. Nach-

dem sie gründlich kritisiert worden ist, ist die Idee nicht länger ich, sondern

es. Sie ist objektiviert, sie ist auf Armlänge abgerückt. Ihr Schicksal ist nicht

mit demmeinen verbunden, sondernmit dem der äußerenWelt, auf die ich

einwirke.199

In der gleichen historischen Ausgangslage, mit ähnlichen Vorannahmen über

die Wirksamkeit von Theater auf die Menschen und mit jeweils ›aufkläre-

rischen‹ Absichten kommen Diderot und Rousseau – jedenfalls in den hier

paradigmatisch untersuchten Texten – zu gegensätzlichen Urteilen über das,

was für sie jeweilsTheater ist. Durch den jeweils anderen oder vielmehr durch

die Ideen des jeweils anderen werden die gegensätzlichen Urteile relativiert

und begrenzt, sofern sie aus einer dritten, ›objektivierten‹, gleichsam aus ei-

ner Zuschauer-Perspektive betrachtet werden können. Darüber hinaus wird

deutlich, dass beide Autoren mitnichten mit ihren eigenen Positionen iden-

tisch sind, sondern ganz im Gegenteil: Sie haben ihre Ideen auch selbst ›ob-

jektiviert‹ und ihr eigenes Schicksal ist nicht mit dem ihrer Ideen verbunden.

Vor diesem Hintergrund sind sie Gegenspieler, keine Feinde, also eher frères

enemies als enemies and avengers, um abschließend und nur en passant zwei be-

kannte Bezeichnungen des Verhältnisses der beiden Philosophen zueinander

aufzugreifen.200

199 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 339f. (Hervorh. i. O.)

200 Vgl. Jean Fabre: »Deux frères enemies: Diderot et Jean-Jacques Rousseau«, in: Diderot

Studies (1961), S. 155-213; Shane Agin: »Diderot, Rousseau and the Historiography of

Virtue«, in: Diderot Studies 32 (2012), S. 119-137. Hier S. 131. Im letztgenannten Artikel

werden noch weitere Quellen angeführt und besprochen, die das Verhältnis der bei-

den Autoren zum Gegenstand haben und auf die an dieser Stelle nicht im Einzelnen

eingegangen werden kann. Die beiden genannten Bezeichnungen des Verhältnisses

scheinen für den hier verhandelten Zusammenhang jedoch nach wie vor paradigma-

tisch zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-005 - am 14.02.2026, 17:09:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459638-005 - am 14.02.2026, 17:09:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

