
40 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

7. Das »Reale« in der Kunst

Die »Ästhetik des Performativen« leitet Fischer-Lichte aus den Entwicklungen im Rah-

men der sogenannten »Performativen Wende«160 in den 1960er und frühen 1970er Jah-

ren im Bereich des Theaters und der Performancekunst ab,161 welche in weiten Zügen

insbesondere auf die Musik als die »andere« Bühnenkunst übertragbar ist. Die perfor-

mative Wende – welche Mersch mit den Begriffen der Postavantgarde und der Ereig-

nisästhetik verbindet und deren Beginn er in die 1950er Jahre datiert – hat Fischer-

Lichte zufolge »zu einer Entgrenzung sowohl zwischen den einzelnen Künsten als auch

zwischen Kunst und Nicht-Kunst beigetragen, wenn nicht gar geführt.«162 Auch die

Grenzen zwischen den Künsten wurde dabei aufgeweicht und statt Werke wurden Er-

eignisse geschaffen, welche traditionelle Werkverständnisse und Aufführungskulturen

in Frage stellten und in denen oftmals auch das Publikum direkt involviert war.163 Die-

se Entwicklung knüpft an surrealistische und dadaistische Ideen an und führt diese

fort: »Man sagte nicht mehr, ich will mit der Kunst dies Politische, jenes Moralische

erreichen. Man sagte einfach: Kunst ist das Politische, ist das Leben selbst. Die radika-

le Volte des frühen Surrealismus und von Dada hatte die Grenze zwischen Kunst und

Nicht-Kunst erstmalig und folgenschwer versetzt, denn plötzlich erschien der Alltag

160 Der Begriff »performativ« geht auf John L. Austin zurück, der ihn in den Vorlesungen »How to

do things with words« 1955 an der Harvard University verwendete und in die Sprachphilosophie

einführte. Siehe John L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with words) (Stuttgart:

Reclam, 1979). Auch in Anlehnung an Judith Butlers Einführung des Begriffes des Performativen in

die Kulturwissenschaft überträgt Erika Fischer-Lichte schließlich den bei Austin ausschließlich im

Zusammenhang mit Sprechakten verwendeten Begriff auf körperliche Handlungen im Theater.

Nach Mersch meint der Begriff der Performativität zunächst Akt, Vollzug, Setzung, wobei Setzun-

gen nicht vorrangig in intentional vollzogenenHandlungen gründen, sondern in Ereignissen.Mer-

sch, Ereignis und Aura, 9. Siehe auch Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 34 und Judith Butler,

»Performative Acts and Gender Constitution, An Essay in Phenomenology and Feminist Theory«,

in: Performing Feminism, Feminist Critical Theory and Theatre, hg. v. Sue-Ellen Case (Baltimore und

London: Johns Hopkins University Press, 1990), 270-282. Siehe auch Bärbel Tischleder, »Body Trou-

ble, Judith Butler und die entkörperlichten Prämissen gegenwärtiger Körpertheorie«, in: Sprach-

formen des Körpers in Kunst und Wissenschaft, hg. v. Gabriele Genge (Tübingen und Basel: Francke,

2000), 126-139. Zum Begriff der »performativenWende« siehe auch Doris Bachmann-Medick, Cul-

tural Turns, Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften (Reinbek: Rowohlt, 2014), 104-143.

161 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 317.

162 Ibid. Siehe auch Mersch, Ereignis und Aura, 163. Fischer-Lichte beschreibt Max Reinhardts Insze-

nierung der Sophokleischen Elektra am 30. Oktober 1903 als Brennglas von Tendenzen, die gegen

Ende des 20. Jahrhunderts in ihrer Gesamtheit als performative Wende in der europäischen Kul-

tur bezeichnet worden sind. Auch John Cages Untitled Event (1952) wird oftmals als Initialzündung

einer solchen Wende angesehen.

163 Siehe in diesem Zusammenhang auch Adornos Begriff der »Verfransung der Künste«, Theodor

W. Adorno, »Die Kunst und die Künste«, in: ders., Ohne Leitbild, Parva Aesthetica (Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 1967), 168-192. Dieter Mersch ergänzt diesbezüglich: »Nicht aber die Übertritte, die

Verflechtung der Künste und ihrer Genres, ihre unentwirrbare, manchmal sogar opake Dichte bil-

det das entscheidende Merkmal der Zeit, sondern jene Differenz, […] die weit eher die Verfahren

kompositorischer Praktiken als die Intermedialität der ›Werke‹ betrifft.«Mersch, »Über das ›Reale‹

in Neuer Musik«, 33f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 41

selbst phantastisch, das objet trouvé und die Montage zertrümmerten den alten Werk-

begriff.«164

Nachdem alle Künste in den 1950er bis 1970er Jahren einen »Performativitätsschub«

erfuhren, der in der Musik bereits u.a. mit der Aufführung des Untitled Event von John

Cage am Black Mountain College im Jahr 1952 entfacht wurde,165 hat sich schließlich

eine neue genreübergreifende Kunstgattung herausgebildet, die sogenannte Aktions-

oder Performancekunst. Im Rahmen der u.a.mit Cage einsetzendenWende zur Perfor-

mativität stellt Dieter Mersch ein besonderes Verhältnis von »Welt« und »Gegenwelt«

sowie eine besondere Art des »Realen« heraus, die er folgendermaßen beschreibt:

Das gesamtemusikalische Geschehen gliedert sich durch ein System von Einschlüssen

und Ausschlüssen, das seine Ordnung definiert – während Cage sie gleichsam aufreißt

und ihr konstitutionelles Prinzip entkernt, indem er an die Stelle des Vorrangs von Et-

was – das Kompositorische als Zusammenhang von Klängen – dasNichts stellt, und ich

meine hier das phänomenologische Nichts und nicht das ontologische. Es impliziert,

dass alles: Ton wie Geräusch, Hintergrund und Vordergrund oder Form und Ungestalt,

zumEreigniswird. Dennmit demNichts beginnenbedeutet, dasGeschehen zu thema-

tisieren, jener unveräußerbare Moment, in dem etwas erscheint und eine Gegenwart

gewinnt. Das Besondere an Cage ist folglich nicht allein die Einbeziehung des Zufalls,

um der Souveränität des Subjekts und seines Machtanspruchs zu entkommen – diese

Flucht ist sowohl in der bildenden Kunst als auch in der Literatur und derMusik spätes-

tens seit demDadaismus amWerk –; das Besondere an Cage ist vielmehr, dass er durch

die Umkehrung von Sein und Nichts die Struktur als analytischen Grund des Kompo-

sitorischen konsequent verworfen hat, um an deren Stelle das Nichtbestimmte treten

zu lassen – das musikalisch Reale als dasjenige, das selbst keinen Grund besitzt, son-

dern jederzeit auch anders sein kann. […] Nicht länger bestimmt sich der musikalische

Prozess durch die Dauer oder Gültigkeit eines Systems, auch nicht durch die unter-

schiedlichen Versionen einer musikalischen Interpretation, wie sie noch für die Klas-

sik und Romantik ausschlaggebend waren, sondern durch die Ekstatik seiner Existenz

selbst sowie dem Moment ihrer Wahrnehmung, der Aisthesis. ›Welt‹ und ›Gegenwelt‹

sind davon abhängig – ich nenne ihren Konnex ›das Reale‹.166

Dieser »reale« Anspruch geht u.a. mit der Erweiterung der Musik durch bewegungsbe-

tonte, visuell auskomponierte Elemente sowie neue Formen der Aktionsschrift einher,

welche den Interpreten weniger Klangergebnisse als vielmehr bestimmte Bewegungen

164 Bohrer, Plötzlichkeit, 75.

165 Auch wenn dem Untitled Event im Nachhinein oftmals ein wesentlicher Impetus zugesprochen

wird, so betont Brüstle jedoch, dass sich aus ihm nicht die ganze Bandbreite der neuen performa-

tiven Entwicklungen der 1960er Jahre ableiten lassen und es weitere vielschichtige Entwicklun-

gen, Ideen und Tendenzen gab, die mit zur PerformativenWende beigetragen haben. Vgl. Christa

Brüstle, Konzert-Szenen: Bewegung, Performance, Medien, Musik zwischen performativer Expansion und

medialer Integration 1950-2000 (= Archiv für Musikwissenschaft, Beihefte 73) (Stuttgart: Franz Stei-

ner Verlag, 2013), 57f.

166 Mersch, »Über das ›Reale‹ in Neuer Musik«, 34f. Zum Begriff der Aisthesis siehe auch Rittelmeyer,

Aisthesis, siehe auch insbesondere mit Bezug auf Jauß und einer kritischen Betrachtungsweise,

ebd. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

vorgeben. Dadurch änderte sich schließlich auch die Rolle der Musiker sowie das Ver-

hältnis zwischen Interpreten undWahrnehmenden. Die Beziehungen zwischen Akteu-

ren und Zuschauern wurden auf diese Weise neu bestimmt, was Fischer-Lichte mit

Blick auf das Theater folgendermaßen zusammenfasst: »Es [das Theater, Anm. d. Verf.]

wurde nicht länger als Repräsentation einer fiktiven Welt begriffen, die der Zuschauer

beobachten, deuten und verstehen soll, sondern als Herstellung eines besonderen Ver-

hältnisses zwischen Akteuren und Zuschauern. Theater konstituierte sich hier, indem

sich etwas zwischen Akteuren und Zuschauern ereignete.«167 Dieses Dazwischen vollzieht

sich schließlich durch körperliche Konfrontation, Begegnungen, Reaktionen und In-

teraktionen zwischen Bühnenkörpern und Publikumskörper(n) mit oder ohne aktive

Beiträge aus dem Publikum, was grundsätzlich keine Erneuerung darstellt, aber den-

noch im zeitgenössischen Theater wie auch in der Musik verstärkt in das Zentrum der

künstlerischen Auseinandersetzung gerückt wurde.168 Für die Musik bedeutete diese

Entwicklung unter anderem auch, dass ein Klangresultat in den Hintergrund rücken

kann, während körperliche Aktionen und Prozesse in den Vordergrund gestellt wer-

den, was seit den 1960er Jahren Ansätze wie die »sichtbare Musik« Dieter Schnebels,

das »instrumentale Musiktheater« Maurizio Kagels sowie das »integrale Musiktheater«

Hans-Joachim Hespos’ exemplifizieren:169

Wo dem Akt des Musizierens eine Dimension hinzugefügt wird, die jenseits her-

kömmlicher, Klänge erzeugender Tätigkeiten eines Instrumentalisten angesiedelt ist,

gewinnt der Körper des Interpreten zusätzliche Bedeutung: Es entsteht ›instrumenta-

les Musiktheater‹ als musikalisches Handeln und ›theatralische Instrumentalisierung‹

von instrumentaler und vokaler Klangproduktion. In den extremsten Fällen ge-

winnt dabei die vom Musizierenden ausgeübte Aktivität Vorrang vor sämtlichen

musikalischen Parametern und überwuchert mit ihrer Körperlichkeit die klangliche

Realisierung einer Partitur.170

167 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 26.

168 Siehe auch die Erläuterungen Fischer-Lichtes zur ›Autopoetischen Feedbackschleife«, die sie aus

der AnnahmeMaxHerrmanns ableitet, dass eine leibliche Ko-Präsenz von Akteuren und Zuschau-

ern eine Aufführung konstituiert, diese somit als Resultat der Begegnung, Konfrontation und der

Interaktion zwischen Darstellern und Zuschauern entsteht und sich daher zwischen ihnen ereig-

net und von ihnen gemeinsam hervorgebracht wird. Herrmann, »Über die Aufgaben eines thea-

terwissenschaftlichen Instituts«, 15-24; sowie Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 47, 58, 99

et passim. Aktive Teilhabe des Publikums in Form von wechselseitigem physischen Kontakt zwi-

schen Schauspieler und Zuschauer ist kein neues Phänomen, sondern war beispielsweise auch bei

spätmittelalterlichen Passionsspielen möglich, im Rahmen derer die Zuschauer den Körper des

Christusdarstellers »hinrichteten«, indem sie ihn mit Steinen bewarfen. Siehe Rainer Warning,

Funktion und Struktur, Ambivalenzen des geistlichen Spiels (München: Wilhelm Fink, 1974), 215-217.

Siehe auch Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 49.

169 Für einen kurzen Abriss der Entwicklungen im Theater, der Kunst und der Literatur, siehe Fischer-

Lichte, Ästhetik des Performativen, 22-30. Fischer-Lichte sieht im Aufkommen der Performativität in

den Künsten eine Reaktion auf dieMedialisierung und Reproduzierung, die in solchen Ereignissen

gezielt erschwert wird und in dessen Nachgang die Künste sich vom kommerzialisierten Artefakt

bzw. von Kunst als Ware abwandten. Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 118f.

170 Stefan Drees, Körper – Medien – Musik, Körperdiskurse nach 1950 (Hofheim: Wolke, 2011), 118. Sie-

he auch Karl-Heinz Zarius, »Inszenierte Musik, Systematische Anmerkungen zum Instrumentalen

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 43

In Anlehnung an Martin Widmaier bezeichnet Wolfgang Rüdiger Partituren – in wel-

cher Form auch immer diese vorliegen – grundsätzlich aber vor allem mit Blick auf die

NeueMusik als Gesprächsangebote, auf welche die Musikerkörper kreativ antworten.171

Den Einstudierungsprozess beschreibt Rüdiger folgendermaßen:

Die mentalen Prozesse der Erarbeitung und Deutung der Musik bedürfen der körper-

lichen Interaktion, der kommunikativen Musikalität und wechselseitigen Inspiration

der […] co-agierenden Interpretenkörper – basierend auf Erfahrung und begleitet von

einem Schuss kalkulierter Resonanz, die die ›zwischenleibliche‹ Kommunikation mit

einem ›impliziten Hörer‹ mitbedenkt.172

Die Klangvorstellung, Körperaktionen, expressive Bewegungen und Blickrichtungen,

das reale Erleben und »leibbasierte« Verstehen von Musik gehen schließlich »Hand in

Hand und aktualisieren sich in einer die Bedeutung der Musik allererst generierenden

›korporalen Performanz‹«,173 welche schließlich nicht nur performativen Ausprägun-

gen von Musik nach der performativen Wende eigen ist. In der »prozessualen Einheit«

einer Musikaufführung wirken Rüdiger zufolge dabei die folgenden Prinzipien zusam-

men, die die gegenseitige Abhängigkeit der Begriffe »Musik« und »Körper« verdeut-

lichen: »Der Körper ist musikalisch«, »Musik ist körperlich«, »Das Instrument ist ein

musikalischer Körper«, sowie »Der Körper der Hörer ist musikalisch«.174 Der »musika-

lische Körper« wird somit als Einheit von Spielern, Instrumenten,Musik, Publikumund

Raum verstanden, »dessen Glieder sich wechselseitig beeinflussen und entzünden.«175

Theater«, in: Positionen 14 (Februar 1993), 2-6, hier 4. Ansätze Instrumenalen Theaters sind in die-

sem Sinne auch schon im Virtuosentum des 19. Jahrhunderts erkennbar.

171 Vgl. Rüdiger, »Die Geburt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 269. Notation wird demnach

als eine Bewegungsschrift des Körpers angesehen, wobei Bewegungen Tim Becker zufolge im Zei-

chenhaften der Partitur eingefroren sind, um wieder ins Lebendige transformiert zu werden. Der

Prozess der Transformation basiert dabei auf einem Körpergedächtnis bzw. dem kulturell gepräg-

ten Körperwissen, welches eine direkte Rekonstruktion der im Prozess des Komponierens ange-

legten Körperlichkeit jedoch unmöglich macht. Der durch den Komponisten in die Notation ge-

legte körperliche Impuls wird durch das eigene Körperwissen desMusikers somit immer wieder in

neuer Weise freigesetzt und ausgestaltet. Vgl. Tim Becker,Plastizität und Bewegung, Körperlichkeit

in der Musik und im Musikdenken des frühen 20. Jahrhunderts (Berlin: Frank und Timme, 2005), 199-

201. Hinsichtlich des Zeichenbegriffes siehe weiterführend Winfried Nöth, Handbuch der Semiotik

(Stuttgart: J.B. Metzler, 2000), Umberto Eco, Zeichen, Einführung in einen Begriff und seine Geschichte

(Berlin: Suhrkamp, 1977) und Erika Fischer-Lichte, Semiotik des Theaters, Die Aufführung als Text, Eine

Einführung (Tübingen: Gunter Narr, 2009).

172 Rüdiger, »Die Geburt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 271f. Siehe auch Wolfgang Lessing,

»Zuhören?!«, in: Handbuch Üben, Grundlagen – Konzepte – Methoden, hg. v. Ulrich Mahlert (Wiesba-

den: Breitkopf &Härtel, 2006), 312-335, hier 320f. Rüdiger spielt hier auf das wirkungs- und rezep-

tionsästhetische Konzept des »impliziten Lesers« beiWolfgang Iser an. Siehe hierzu insbesondere

Wolfgang Iser, Der Akt des Lesens, Theorie ästhetischer Wirkung (München: Wilhelm Fink, 1994).

173 Rüdiger, »Die Geburt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 272. Rüdiger bezieht sich hier u.a.

auf Arno Böhler, Christian Herzog und Alice Pechriggl (Hgg.), Korporale Performanz, Zur bedeutungs-

generierenden Dimension des Leibes (Bielefeld: transcript, 2013).

174 Rüdiger, Der musikalische Körper, 7-12.

175 Vgl. ibid., 156f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Der Weg des Musikerlebens und -erlernens »führt über jene körperlichen Ausdrucks-

quellen, aus denen die kulturgeprägten Musikformen hervorgehen und deren Züge sie

tragen«, was Rüdiger als korporalen Zirkel bezeichnet.176 »Denn Musizieren mit Stim-

me und Instrumenten ist gesteigertes Leben in all seinen Schichten.«177 Der Körper

bildet somit seit jeher den zentralen Konnex zwischen dem künstlerischen und dem

nichtkünstlerischen Bereich.

Die besondere Rolle des Körpers leitet sich grundsätzlich bereits aus der Tatsache

ab, dass Aufführende nicht von ihren Körpern abgelöst werden können: Sie bringen

ein Kunstwerk mit ihren Körpern oder, in Helmuth Plessners Worten, »im Material der

eigenen Existenz«178 hervor. Dieser Aspekt wurde vor allem mit Blick auf das Theater

besprochen, da der individuelle phänomenale Körper niemals hinter einem semioti-

schen Körper verschwinden kann, sondern die Bedingung seiner Möglichkeit darstellt,

oder in anderen Worten: die Figur hat jenseits eines individuellen phänomenalen Kör-

pers keine Existenz.179 Der Schauspieler befindet sich dabei in einer merkwürdigen

Mittellage, da er das Paradox180 vollzieht, eine Emotion so natürlich wie möglich mit

seinem Körper nachzuspielen, was Waldenfels am Beispiel des Zorns folgendermaßen

beschreibt:

Ein guter Schauspieler vollzieht ja dieses Paradox, dass er den Zorn so natürlich wie

möglich nachspielt. Wenn er Abend für Abend auf der Bühne einen wirklichen Zorn

hätte, dannhätte er ein schwieriges Leben. Er erlebt denZornnichtwirklich, dochwenn

er ihn bloß äußerlich spielen würde, wäre er ein schlechter Schauspieler. Der Schau-

spielermuss denZorn realisieren imSinnedesAls-ob, das ist seine schwierigeAufgabe,

176 Vgl. Rüdiger, »Körperlichkeit als Grunddimension des Musiklernens«, 139-141 und ders., »Die Ge-

burt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 281. Vgl. auch Bertram, Kunst als menschliche Praxis,

207: »Kunstwerke werden in Bezug auf ihren Anspruch, Gegenstände einer wertvollen Auseinan-

dersetzung zu sein, von Rezipierenden beurteilt. In ästhetischen Urteilen wird dabei das Potential

von Kunstwerken evaluiert, eineNeuaushandlung der Bestimmungen von Praktiken anzustoßen.«

177 Wolfgang Rüdiger, »What we play is life, Zur Bedeutung von Alltagserfahrungen im Instrumental-

unterricht«, in: üben und musizieren 6 (2014), 15-17, hier 15.

178 Helmuth Plessner, »Zur Anthropologie des Schauspielers«, in: ders., Gesammelte Schriften Band 7,

hg. v. Günter Dux, OdoMarquard und Elisabeth Ströker (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 399-418,

hier 407.

179 Vgl. Erika Fischer-Lichte, »Verkörperungen/Embodiment, Zum Wandel einer alten theaterwis-

senschaftlichen in eine neue kulturwissenschaftliche Kategorie«, in: Verkörperungen, hg. v. Erika

Fischer-Lichte, Christian Horn und Matthias Warstat (= Theatralität, Band 2) (Tübingen und Basel:

Francke, 2001), 11-28, hier 16f.

180 Diemit der Als-ob-Darstellung einhergehende Ambivalenz von Schein und Sein des Schauspieler-

körpers bezeichnete auch Diderot 1774 als das Paradox des Schauspielers. Dabei stellte er heraus,

dass ein überzeugender Schauspieler keinesfalls Identifikation und tatsächliche Empfindsamkeit

für die darzustellenden Figuren empfinden darf, sondern paradoxerweise eine im höchsten Ma-

ße distanzierte Strategie ohne persönlich-emotionale Beteiligung verfolgenmuss. Erst sobald der

Schauspieler nicht selbst emotional involviert ist, vermag er Diderot zufolge zu rühren. Siehe De-

nis Diderot, Das Paradox über den Schauspieler (Frankfurt: Insel, 1964). Moderne Ansätze gehen im

Unterschied zu Diderot jedoch davon aus, dass das Erleben von Kunst seit jeher ein Wechselspiel

zwischen Nähe und Distanz auf beiden Seiten, der des Schauspielers und der des Publikums, mit

sich bringt.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 45

ermuss in der Situation von jemandem leben, der vom Zorn erfasst ist.Wären gespiel-

te Zornes- oder Eifersuchtshandlungen nur äußerlich eingeübte Deklamationen und

Gestikulationen, so würde das Schauspiel niemandenmitreißen. Der Schauspieler be-

findet sich in einer merkwürdigen Mittellage. Sein Spiel ist durchaus künstlich, aber

es muss eine Realisierung des Als-ob hinzukommen, die mehr bedeutet als das bloße

Nachaußen-dringen-lassen eines inneren Gefühls.181

Nach Plessner ergibt sich eine besondere Spannung zwischen dem phänomenalen Leib

des Akteurs bzw. seinem leiblichen »In-der-Welt-Sein« und der Darstellung einer Figur

bzw. eines darzustellenden, vom Kunstwerk vordefinierten Stoffes, welche der Auffüh-

rung ihre tiefere anthropologische Bedeutung und besondere Dignität verleiht.182 Der

Schauspieler wird dabei Klepacki zufolge »in einer Zwischenexistenz wahrgenommen,

die in einer je bestimmtenMischung von Verbergen und Zeigen, aus Selbst- und Fremd-

präsentation besteht.«183 Das Fremde der Darstellung und das Eigene des Darstellens

überlagern sich in der schauspielerischen Praxis, wobei der Schauspieler an den in-

szenatorischen bzw. regelhaften Kontext der theatralen Situation oder zumindest an

ein Performance-Script gebunden ist, »er aber den Akt der Darstellung stets und im-

mer wieder aufs Neue selbst körperlich im Hier und Jetzt der Aufführung vollziehen

muss.«184 In diesem Zwischenraum nimmt das Publikum den Schauspieler zwischen

sozialer, kultureller sowie körperlicher Realität und ästhetischer Wirklichkeit wahr.185

»Die bloße physische Existenz des Schauspielers wird in der theatralen Situation durch

das schauspielerische Tun in eine phänomenale ästhetische Leibhaftigkeit und damit in

eine präsente ästhetische Wirklichkeit transformiert.«186 Der Schauspieler produziert

in der Interferenz von Realität und Kunstförmigkeit eine leibliche Präsenz, die als sol-

che sowohl für den Schauspieler als auch für das Publikum erlebbar und bedeutsam

wird.187

Der in diesen Ausführungen enthaltene Gedanke einer Zweiheit von Leib und Kör-

per geht auf Edmund Husserl und Gabriel Marcel zurück, denen zufolge der Mensch

181 Bernhard Waldenfels, Das leibliche Selbst (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 5. Aufl. 2013), 226. Vgl. auch

mit Blick auf Aristoteles: Schmitt, Aristoteles, Poetik, 63-65.

182 Vgl. auch Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 129. Die Doppelung von Leib-Sein und Körper-

Haben führte auch zuAnsätzenwie etwademEdwardGordonCraigs, demzufolgeder Schauspieler

und damit jeglicher Körper von der Bühne und aus der Sphäre der Kunst verbannt werden soll,

da er sich durch seine Unverfügbarkeit in seiner Wahrnehmung nicht als künstlerisches Material

eigne. Edward Gordon Craig, »Der Schauspieler und die Übermarionette«, in: ders., Über die Kunst

des Theaters (Berlin: Gerhardt, 1969), 51-73.

183 Leopold Klepacki, »Die Aneignung des Körpers, Perspektiven einer phänomenologischen Annä-

herung an den Schauspieler-Körper«, in: Der Körper des Künstlers, Ereignisse und Prozesse der

ästhetischen Bildung, hg. v. Diana Lohwasser und Jörg Zirfas (München: kopaed, 2014), 219-234,

hier 224, vgl. auch Veit Güssow, Die Präsenz des Schauspielers, Über Entstehung, Wirkung und

süchtig machende Glücksmomente (Berlin: Alexander, 2013).

184 Klepacki, »Die Aneignung des Körpers«, 225.

185 Vgl. ibid., 224, vgl. auch Ulrike Hentschel, »Das so genannte Reale, Realitätsspiele im Theater und

in der Theaterpädagogik«, in: Performance, Positionen zur zeitgenössischen szenischen Kunst,

hg. v. Gabriele Klein und Wolfgang Sting (Bielefeld: transcript, 2005), 131-146.

186 Klepacki, »Die Aneignung des Körpers«, 224.

187 Vgl. ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

einen Körper hat, der sich wie andere Instrumente und Objekte manipulieren, beob-

achten und instrumentalisieren lässt, und gleichzeitig dieser Leib ist, als subjektiv ge-

spürter Leib, in dem man »unmittelbar schalte[t] und walte[t]«, mit seiner Umwelt in

Kontakt tritt, sich ausdrückt und der als materieller Ausdruck von Leben angesehen

werden kann.188 »Körper-haben« bezeichnet schließlich auch eine humanspezifische

Fähigkeit, zu sich selbst in Distanz zu treten, sich zu objektivieren, zu reflektieren und

das dem »Leib-sein« innewohnende, physisch bedingte raumzeitliche Gebundensein

an die Gegenwart hinter sich zu lassen.189 Leib und Körper bilden schließlich eine sich

wechselseitig prägende Einheit und bezeichnen Gugutzer zufolge »zwei Seiten einer

Medaille, der menschlichen Existenz. Sie sind zwei Perspektiven auf den menschlichen

Körper, die zu analytischen Zwecken differenziert werden können, realiter aber nicht

getrennt sind. Leib und Körper bilden eine Dualität (eben: Zweiheit) und keinen Dualis-

mus.«190 Vor demHintergrund dieser untrennbaren Dualität soll in dieser Arbeit fortan

einfachheitshalber (und auch aufgrund einer ähnlichen Verwendung in der einschlägi-

gen Literatur) vom Körper die Rede sein, der jedoch den Leib automatisch impliziert

und somit immer als Leib-Körper verstanden werden soll.

Die »Selbstverdopplung« bzw. »Selbstdifferenzierung« in einen spürenden Leib und

einen materiellen Körper in Form einer Verquickung von Selbstbezug und Selbstent-

zug191 wird nicht nur imTheater, sondern insbesondere auch im Prozess des Musikma-

chens und des Musikwahrnehmens spürbar.192 Indem wir, so Wolfgang Rüdiger,

aktiv Musik mit dem Körper machen, Musik wahrnehmen und auf elementarer oder

künstlerisch elaborierter Ebene erleben, wird der Körper sich seiner selbst bzw.

werden wir uns unseres Körpers auf besondere, nichtalltägliche Weise gewahr: als

eines sich-bewegenden, sich-empfindenden, sich-ausdrückenden, sich-hörenden

Leibkörpers voll Nähe und Ferne, Fremdheit und Vertrautheit mit sich selbst.193

188 Vgl. Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen, Eine Einleitung in die Phänomenologie, hg. v.

Elisabeth Ströker (Hamburg: Meiner, 2012), 128. Zur Unterscheidung zwischen Leib-sein und Kör-

per-haben siehe auch Gabriel Marcel, »Entwurf einer Phänomenologie des Habens« (1933), in:

ders., Werkausgabe, Bd. I, hg. v. Peter Grotzer und Siegfried Foelz (Paderborn u.a.: Schöningh,

1992), 11-152 und Gabriel Marcel (1978), »Leibliche Begegnungen, Notizen aus einem gemeinsa-

men Gedankengang«, in: Leib – Geist – Geschichte, hg. v. Alfred Kraus (Heidelberg: Hüthig, 1978),

47-73. Zu Weiterentwicklungen und Ausdifferenzierungen von Husserls Ideen insbesondere bei

MauriceMerleau-Ponty, Martin Heidegger, Emmanuel Levinas, BernhardWaldenfels, Max Scheler

und Helmuth Plessner u.a., siehe zusammenfassend Emmanuel Alloa et al. (Hgg.), Leiblichkeit,

Geschichte und Aktualität eines Begriffs (= UTB-Handbuch 3633) (Tübingen: Mohr Siebeck, 2012).

Vgl. auch Hans-Peter Krüger, »Die Körper-Leib-Differenz von Personen: Exzentrische Positionalität

und homo absconditus«, in: DZPhil 59 (2011/4), 577-589.

189 Vgl. Robert Gugutzer, »Der body turn in der Soziologie, Eine programmatische Einführung«, in: bo-

dy turn, Perspektiven der Soziologie des Körpers und des Sports, hg. v. ders. (Bielefeld: transcript,

2006), 9- 56, hier 30.

190 Ibid., 30f.

191 Vgl. Waldenfels, Das leibliche Selbst, 41-44 und 248f.

192 Vgl. Rüdiger, »Die Geburt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 275.

193 Ibid., vgl. auch Bernhard Waldenfels, Sinnesschwellen, Studien zur Phänomenologie des Fremden 3

(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1998), 21. In Anlehnung an Husserl, Scheler und Plessner nutzt Wal-

denfels den Begriff des »Leibkörpers«, um die alterierende Selbstverdoppeltung zu verdeutlichen,

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 47

Im Prozess eines multidimensionalen Verstehens von Musik wird Rüdiger zufolge der

ganze Mensch in seiner leibkörperlichen Existenz seiner selbst gewahr, versteht sich

neu und wird schließlich ein anderer.194 »Musik verstehen und erleben mit dem Körper be-

deutet daher zugleich Körper verstehen und erleben mit Musik.«195 Diese zirkuläre Verbun-

denheit zwischen Musik und Körper lässt sich schließlich in den Worten Rüdigers fol-

gendermaßen zusammenfassen: »Denn Musik kommt aus dem Leben, wirkt auf das

Leben, hat Folgen fürs Zusammenleben.«196 Jörg Zirfas zufolge stellt der Körper letzt-

endlich den zentralen Bezugspunkt für jede (nicht nur) musikalische Artikulation des

Menschen dar, »da er diesen – seien es die Hände, der Mund oder sei es der ganze

Körper, der in Bewegung gesetzt wird – für jede Handlung und Erfahrung mit der Mu-

sik und sich selbst einsetzt. Erst durch den sich bewegenden und den in Bewegung

gesetzten Körper-Leib wird der Musiker zum Musiker.«197 In diesem Zusammenhang

geht Zirfas schließlich davon aus, dass in jeder einzelnen künstlerischen Auseinander-

setzung mit dem Körper dieser auf unterschiedliche Weise in Erscheinung tritt. Dabei

spielen verschiedene Funktionen des Körpers eine zentrale Rolle, die Zirfas wie folgt

benennt und die in unterschiedlichen Erscheinungen hervortreten, künstlerisch verar-

beitet und wahrgenommen werden können:198

1. Der musikalische Sinnenleib tritt im Zusammenhang zwischen sinnlicher Erfahrung,

der Entwicklung und Ausdifferenzierung der Sinne sowie des Selbst- und Weltver-

ständnisses in Erscheinung.

2. DerWerkzeugleib ist Gegenstand des praktischenMusizierens, wobei – auch in Form

einer Verkörperung eines Könnens – der Körper durch Üben intentional verfügbar

gemacht wird.

3. Der Erscheinungsleib betrifft die performative Ebene, in der es um Wirkungen geht,

die mit dem Erscheinungsbild und dem Auftreten des Musikers verknüpft sind.

4. Der symbolische Leib impliziert die Möglichkeit, sich durch körperlich-mimetische

Prozesse als Ausdrucksorgan von Gedanken und Empfindungen zu präsentieren.

dessen Kern das leibliche Selbst ist. Vgl. auch Bernhard Waldenfels, »Leibliches Musizieren«, in:

Body Sounds, Aspekte des Körperlichen in der Musik der Gegenwart (= Veröffentlichungen des Instituts

für Neue Musik und Musikerziehung Darmstadt, Band 57), hg. v. Jörn Peter Hiekel (Mainz: Schott,

2017), 28-43, hier 28 sowie Waldenfels, Das leibliche Selbst, 250-252.

194 In Anlehnung an Mersch betont Rüdiger, dass das Verstehen immer vom Nichtverstehen durch-

setzt ist: »Besonders in neuer Musik tritt die Leibursprünglichkeit in die Helle des Tages und ins

Dunkel des Entzugs zugleich, als Pro-Vokation, An-Ruf, Auf-Ruf, Rätsel und Ereignis. Musikverste-

hen enthüllt sich hier als vielfältig differenziertes, brüchiges, vielstimmiges und vieldimensiona-

les Geschehen, das stets von Nichtverstehen durchsetzt ist.«Rüdiger, »Die Geburt der Musik aus

dem Geiste des Körpers«.

195 Rüdiger, »Die Geburt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 275.

196 Ibid., 181. Vgl. zum Begriff des »korporalen Zirkels«: Rüdiger, »Körperlichkeit als Grunddimension

des Musiklernens«, 139-141 und ders., »Die Geburt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 281.

197 Zirfas, »Zur musikalischen Bildung des Körpers«, 37.

198 Vgl. ibid., 23f. Siehe auch Diana Lohwasser und Jörg Zirfas, »Ästhetische und körperliche Figura-

tionen, Ein historisch-pädagogischer Einstieg«, in: Der Körper des Künstlers, Ereignisse und Prozesse

der Ästhetischen Bildung, hg. v. dies. (München: kopaed, 2014), 9-30, hier 10.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

5. Die sozialleibliche Körperlichkeit fokussiert Beziehungen zu anderen an der Auffüh-

rung Beteiligten (Musikern, Hörern etc.), die geprägt durch den aufführungstech-

nischen Rahmen in einem besonderen Verhältnis zueinander stehen.

Diese Eigenschaften treten schließlich niemals isoliert, sondern immer in Kombinati-

on auf und charakterisieren in all ihrem Facettenreichtummusikalische Aufführungen.

Die Spannungskräfte körperlicher Existenz birgt für viele Künstler immense künstle-

rische Potentiale, die nicht nur im Theater – welches über die grundsätzliche leibkör-

perliche Doppelung eines Darstellers noch die Dimension einer darzustellenden Figur

impliziert –, sondern auch in der Musik herausgearbeitet wurden. Die von Fischer-

Lichte wiederholt beschriebenen Schwellenerfahrungen, die das Zentrum ihrer Ästhe-

tik des Performativen darstellen,199 hängen eng mit dem Körper zusammen, der diese

hervorzurufen vermag und dem auch mit Blick auf die Betrachtung des Verhältnis-

ses zwischen Kunst und Nicht-Kunst enorme Relevanz zukommt, wobei Fischer-Lichte

Kunst dem metaphorisch extrem aufgeladenen Begriff des Lebens gegenüberstellt:

Der Mensch bedarf, wie Plessner gezeigt hat, in seiner Abständigkeit von sich selbst

der Schwelle, die es zu überschreiten gilt, wenn er sich selbst als einen anderen (wie-

der)finden will. Als Bewusstsein begabter lebendiger Organismus, als embodied mind,

kann er nur er selbst werden, wenn er sich permanent neu hervorbringt, sich ständig

verwandelt, immerwieder Schwellen überschreitet, wie die Aufführung es ihm ermög-

licht, ja, ihm abfordert. Die Aufführung ist in dieser Hinsicht, prononciert gesprochen,

sowohl als das Leben selbst als auch als seinModell zu begreifen – als das Leben selbst,

insofern sie die Lebenszeit der an ihr Beteiligten, von Akteuren und Zuschauern, real

verbraucht und ihnen Gelegenheit gibt, sich ständig neu hervorzubringen; als ein Mo-

dell des Lebens, insofern sie diese Prozesse in besonderer Intensität und Auffälligkeit

vollzieht, so dass die Aufmerksamkeit der an ihr Beteiligten sich auf sie richtet und sie

so ihrer gewahr werden. Es ist unser Leben, das in der Aufführung in Erscheinung tritt,

gegenwärtig wird und vergeht. […] Einer Ästhetik des Performativen geht es dagegen

um das Erscheinen von Menschen und Dingen, nicht um ihre Scheinhaftigkeit, um die

Flüchtigkeit ihres Erscheinens und nicht um ihre Vergänglichkeit. Sie weist Aufführun-

gen nicht als Sinnbild und Abbild menschlichen Lebens aus, sondern als das mensch-

liche Leben selbst und zugleich als sein Modell. Es ist das Leben jedes einzelnen an

ihr Beteiligten, das sich in ihr abspielt, und zwar buchstäblich und nicht in einemme-

taphorischen Sinn. Tiefer als in einer Aufführung kann sich Kunst wohl kaum auf das

Leben einlassen, weiter als hier sich ihm wohl kaum annähern.200

Auch wenn sich mit den musikalisch-künstlerischen Mitteln der hier zu betrachten-

den Kompositionen wohl kaum eine solch extreme Annäherung erreichen lässt und

auch soll, wie es in den von Fischer-Lichte gewählten Beispielen der Fall ist, bei de-

199 Siehe auch Kapitel I/10 dieser Arbeit.

200 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 359f. Zum Begriff des aus den Kognitionswissenschaften

stammenden Begriffes des embodied mind siehe Francisco J. Varela, Evan Thompson und Eleanor

Rosch, The EmbodiedMind: Cognitive Science andHuman Experience (Cambridge,MA:MIT Press, 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 49

nen es unter anderem auch um Selbstverletzungen geht,201 kann sich die Musik Gise-

la Nauck zufolge in der Hinwendung zur alltäglichen Lebenswelt einen Wirklichkeits-

sinn erschließen, »der in der Lebenspraxis ansetzt und diese auf verschiedene Weise in

Kunst einfließen lässt«.202 Gerade diese Hinwendung zur alltäglichen Lebenswelt muss

jedoch nicht von grenzauflösenden Tendenzen und Absichten geprägt sein, sondern

kann vielmehr auch den Blick auf trennende Schwellen schärfen und vielschichtige Be-

zugsmöglichkeiten aufzeigen.203

Die Hinwendung zur alltäglichen Lebenswelt bzw. das »Reale« der Musik erschöpft

sich Dieter Mersch zufolge dabei gerade nicht in der Tatsache, dass beispielsweise

bloß ihr Stoff (in Form von Bildern, Lauten, Dichtungen, Computersounds, Natur- und

Alltagsgeräuschen, Fernsehausschnitten oder reproduzierten Musikfetzen)204 aus der

Realität extrahiert wurde, sondern dass Kompositionen auf eine veränderte Weise auf

die Welt reagieren und auf neue Art »realistisch« zu sein vermögen:

Es geht dabei nicht um die Wiederherstellung einer Realität und ihrer Präsenz in ei-

nem repräsentionalen Sinne, auch nicht um eine Feier der Archive, die die ubiquitär

aufzeichenbaren Spuren des Klangs als andere Gedächtnisformen nutzen, und schon

gar nicht um Abbildlichkeit, um die Restitution der verlorenen Mimesis, sondern um

die Evokation eines ›Realen‹, das für sich selbst steht und dessen Wirkung nicht zu

leugnen ist. Anders gewendet: Realismus bedeutet hier: eine eigeneWirklichkeit auf-

stellen, eine, die direkt und unverstellt auf die Hörer oder Betrachter ›ein-wirkt‹ und

die durch ihre Situierung etwas auslöst, an dem wir weder vorbeischauen noch das

wir überhören könnten. […] Es erscheint nicht verfremdet, sondern seltsam ›ver-setzt‹,

als Wiedergänger, der uns irritiert, verfolgt oder irreleitet, um uns immer wieder von

Neuem in eine nicht zu stillende Unruhe zu versetzen.205

Gerade Erfahrungen von Intensität schaffen in diesem Sinne eigene Wirklichkeiten,

was Hans-Joachim Hespos folgendermaßen beschreibt: »Eine Art notiertes Risiko ist

mir lieber, als dass jemand sagt, es stimme irgend etwas auf diesem Planeten. Es ist ein

Wort von Picasso, der sagte ›SchafftWirklichkeit!‹Wir schaffenWirklichkeiten.Das Ist-

da, das Ist-so, mehr nicht. Weder gut, noch schlecht, noch sonstwiewas. Aber vielleicht

eine Wirklichkeit von Intensität.«206

Die Idee der Erschaffung eigener Wirklichkeiten durch die Kunst findet sich auch

in philosophischen Ansätzen, denen zufolge »echte« Wirklichkeit dahingehend nicht

mehr von Kunst unterscheidbar sei, da erstere selbst ebenso konstruiert und von Men-

schen erschaffen ist wie die von Kunst erzeugtenWirklichkeiten. Die einzig verbleiben-

de Wirklichkeit ist nach Gumbrecht

201 Siehe zum Beispiel die von Fischer-Lichte wiederholt angeführten Performance »Lips of Thomas«

von Marina Abramovic am 24. Oktober 1975 in Innsbruck.

202 Nauck, »Leben Wirklichkeit Alltag«, 16.

203 Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, 249, siehe auch Kapitel I/10 dieser Arbeit.

204 Vgl. Mersch, »Über das ›Reale‹ in Neuer Musik«, 41.

205 Ibid., 41f.

206 Hespos, »pfade des risikos«, 71. Vgl. auch Interview der Verf. mit Hans-Joachim Hespos vom 16.

September 2018 in Ganderkesee, siehe Anhang, S. 335.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

so zu einer Konstruktion verdünntworden, nichtwirklicher als die – ja immer vonMen-

schen geschaffene – Kunst, was der Kunst zwar einen neuen Status als Teil der alltäg-

lichen Wirklichkeit zuwies, ihr es aber gleichzeitig schwer machte, gegenüber der im-

mer auch schon (»sozial«) geschaffenen Wirklichkeit ihre Besonderheit zu finden und

zubehaupten. […] Statt ›darzustellen‹ oder ›auszudrücken‹, hat sich nundie Kunstwäh-

rend des vergangenen halben Jahrhunderts, glaube ich, vorbewusst, halb-program-

matisch und in vielfachen Modalitäten (aber natürlich nicht ausschließlich) dem in

einer solchen veränderten Umwelt intensiv gewordenen Bedürfnis zugewandt, ja der

brennenden Sehnsucht,Wirklichkeit unmittelbar zu spüren, zu erleben, zu haben. Das

›neue Erhabene‹, the contemporary sublime, ist der Konvergenzpunkt all der künstle-

rischen Versuche, uns eineWirklichkeit, einematerielle, substantielle, mit den Sinnen

wahrnehmbareWirklichkeit zurückzugeben, eineWirklichkeit, dieman berühren und

an der man sich festhalten kann.207

Aus der Tatsache, dass Kunst gleichzeitig einerseits als Bezugsform für eine außer-

halb ihrer selbst liegendenWirklichkeit verstanden werden kann sowie andererseits als

Wirklichkeit für sich, ergibt sich laut Ursula Brandstätter eine »ästhetische Differenz«,

die uns das Kunstwerk »zum einen selbst als etwas erfahren lässt, das andererseits auch

auf etwas anderes Bezug nimmt«208 und zudem auf eine bestimmte Art undWeise prä-

sentiert wird. Präsenz, Präsentation und Repräsentation stellen demnach verschiedene

Dimensionen eines Kunstwerks dar: »Sie basieren aufeinander und durchdringen ein-

ander wechselseitig. Erst im Ineinander von Präsenz, Präsentation und Repräsentation

ereignet sich das, was wir die Erfahrung eines Kunstwerks nennen.«209

8. Institutionelle Rahmungen als kunstdefinitorische Grundlage

Die Entwicklung hin zur Ereignishaftigkeit von Aufführungen, die den Zeitraum seit

der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts maßgeblich prägte, erhielt in der Musik – wie

die in dieser Arbeit diskutierten Beispiele zeigen – unterschiedlichste Ausprägungen,

Mischformen und Einflussgrade, wobei jede Komposition sich auf jeweils besondere

Weise als Kunst präsentiert und verstanden werden möchte und dabei den Körper auf

je eigene Art künstlerisch einsetzt, betrachtet, ausstellt, nutzt, präsentiert und trans-

formiert. Das Projekt einer abschließenden und übergreifenden Definition von Kunst

muss als Konsequenz aus der hier skizzierten Debatte letztlich grundsätzlich in Frage

207 Hans Ulrich Gumbrecht, »Was ›will‹ die Kunst der Gegenwart?«, in: FAZ (2. Juli 2011), verfüg-

bar auf https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/, letzter Auf-

ruf: 1.9.2019, Hervorhebungen im Original. Mit dem Begriff des »Erhabenen« meint Gumbrecht

hier »Momente des Erlebens, vor allem des Kunst-Erlebens, deren Größe, Komplexität oder In-

tensität das Fassungs- und Auflösungsvermögen der menschlichen Wahrnehmung überfordern

(daneben gibt es eine Vielzahl von einzelnen, oft philosophiegeschichtlich wichtigen Weiterent-

wicklungen des Begriffs, die aber alle ihren Ausgang nehmen beim Erhabenen, als dem, was uns

überwältigt.)«

208 Brandstätter, Grundfragen der Ästhetik, 78f.

209 Ibid., 80.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-008 - am 13.02.2026, 14:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://doi.org/10.14361/9783839458457-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/
https://blogs.faz.net/digital/2011/07/02/was-will-die-kunst-der-gegenwart-13/

