
281

Sylvain Roy

L’origine du rubāb afghan nous viendrait-elle d’un luth ou 
d’une vièle ?

Vraisemblablement originaire d’un territoire s’étendant entre l’Afghanistan et le Nord de l’Inde, 
le rubāb afghan est l’un des luths d’Asie qui s’est le plus largement diffusé dans le monde. Sa  
pratique est attestée de l’Ouzbékistan au Nord de l’Inde et du Baloutchistan au Cachemire. On le 
rencontre même en Occident depuis près d’un demi-siècle. Menacé de disparition suite au retour 
des talibans en Afghanistan, le rubāb afghan vient d’être inscrit, avec d’autres luths de type rubāb, 
sur la liste représentative du patrimoine culturel immatériel de l’humanité.1 Sur le plan morpho-
logique, l’instrument présente une organologie singulière qui le différencie totalement des autres 
luths et le rapprocherait plus de certaines vièles. L’étude des éléments historiques disponibles et 
l’analyse comparative de sa structure permettent de mieux comprendre son évolution. Ainsi, il est 
possible de suivre et comprendre ses diverses adaptations aux besoins de répertoires variés et de 
nouvelles techniques de jeu instrumental.

The Origins of the Afghan rubāb. Is it Descended from the Fiddle or the Lute?

The Afghan rubāb is believed to have originated in a territory stretching between Afghanistan and 
northern India and is one of the Asian lutes that has spread most widely throughout the world. It 
is known to have been played from Uzbekistan to northern India and from Baluchistan to Kash-
mir. It has even been played in the West for nearly half a century. Threatened with extinction fol-
lowing the return of the Taliban to Afghanistan, the Afghan rubāb has just been included, along-
side other rubāb-type lutes, on the Representative List of the Intangible Cultural Heritage of 
Humanity. In morphological terms, the instrument has a singular organology that sets it apart 
from other lutes and brings it closer to certain viols. A study of the instrument’s history and a com-
parative analysis of its structure provide a better understanding of its development. In this way, it 
is possible to see how it has been adapted to the needs of different repertoires and new instrumen-
tal playing techniques.

1	 L’inscription sur la liste représentative du patrimoine immatériel de l’humanité a été déclarée le 4 décembre 
2024, voir UICH 2024.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

282

Le rubāb afghan appartient à la famille des cordophones à manches et à la sous-catégorie des 
luths (cordes pincées). Monoxyle, il est sculpté dans une seule pièce de bois, généralement du 
mûrier. Il est surmonté d’un chevillier qui, en plus de la table touche, est rapporté. La table 
d’harmonie est constituée d’une peau de chevreau parcheminée. Il est muni de 3 à 5 tarhā, lit-
téralement « cordes » (cordes mélodiques en boyau ou en nylon) et de 2 à 3 shāhtār, littérale-
ment « cordes royales » (en métal), la fonction de ces dernières s’apparente à celle d’un bour-
don. Enfin, 7 à 15 sim-e bajgi, ou cordes sympathiques, également en métal, offrent à l’instrument 
ce timbre caractéristique qui le distingue de tous les autres luths de type rubāb. L’histoire du 
rubāb afghan, et plus particulièrement sa filiation, ne nous est pas précisément connue. On sait 
juste que l’instrument est rattaché aux populations pashtounes du sud de l’Afghanistan histo-
rique.2 Nombre de musiciens pensent que l’origine de l’instrument remonterait à plus de 2000 

2	 Le territoire de la population pashtoune portait le nom de Roh ; il se situait entre le sud de l’Afghanistan actuel 
et le nord du Pakistan.

ans, voyant dans la représentation de luths figurant sur des bas-reliefs en schiste de la civilisa-
tion Gandhāra de possibles ancêtres (Fig. 2). Cependant, une étude organologique plus pous-
sée de ces derniers montre qu’aucun d’eux ne présente de réelle similitude avec le rubāb afghan, 
d’autant qu’ils ne sont pas munis des cordes sympathiques, essentielles à l’organologie de l’ins-
trument. Aussi, l’origine du rubāb afghan ne peut être rattachée à la période Gandhāra (de 200 
ans av. J.-C. à 400 ans apr. J.-C.). Ce même constat vaut pour toutes les représentations visuelles, 
du ve au xviie siècle : aucune sculpture ou miniature moghole ou persane ne présente d’instru-
ments ressemblant au rubāb afghan. De plus, aucune de ces peintures ne montre de luth muni 
de cordes sympathiques. Ainsi, en l’absence de preuves historiques, on pourrait croire en une 
invention spontanée du rubāb afghan. Cependant, en menant une analyse comparative appro-
fondie de l’organologie des luths et des vièles pratiqués sur ce large territoire, qui s’étend de 
l’Asie Centrale au nord de l’Inde, nous devrions être en mesure de mieux percevoir les pos-
sibles filiations entre tous ces instruments et ainsi faire émerger une hypothèse généalogique 
du rubāb afghan. L’objet de cette étude est de tenter d’apporter une réponse à la question sui-
vante : est-ce que le rubāb afghan est issu d’un luth ou d’une vièle ? La méthode proposée repose 
sur la compréhension des différentes structures qui constituent le corps de ces instruments.3 Il 
sera alors possible de constater les similitudes et les dissemblances entre le rubāb afghan et ces 
autres instruments, et de faire apparaître des parentés avec des instruments dont le mode de 
jeu et/ou la désignation seraient différents.

3	 Voir Roy 2017, p. 26–31.

Introduction

Fig. 1	 Rubāb afghan kabuli réalisé en 2011 par le luthier Naimhulla (Montage Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


283

L’origine du rubāb afghan

ans, voyant dans la représentation de luths figurant sur des bas-reliefs en schiste de la civilisa-
tion Gandhāra de possibles ancêtres (Fig. 2). Cependant, une étude organologique plus pous-
sée de ces derniers montre qu’aucun d’eux ne présente de réelle similitude avec le rubāb afghan, 
d’autant qu’ils ne sont pas munis des cordes sympathiques, essentielles à l’organologie de l’ins-
trument. Aussi, l’origine du rubāb afghan ne peut être rattachée à la période Gandhāra (de 200 
ans av. J.-C. à 400 ans apr. J.-C.). Ce même constat vaut pour toutes les représentations visuelles, 
du ve au xviie siècle : aucune sculpture ou miniature moghole ou persane ne présente d’instru-
ments ressemblant au rubāb afghan. De plus, aucune de ces peintures ne montre de luth muni 
de cordes sympathiques. Ainsi, en l’absence de preuves historiques, on pourrait croire en une 
invention spontanée du rubāb afghan. Cependant, en menant une analyse comparative appro-
fondie de l’organologie des luths et des vièles pratiqués sur ce large territoire, qui s’étend de 
l’Asie Centrale au nord de l’Inde, nous devrions être en mesure de mieux percevoir les pos-
sibles filiations entre tous ces instruments et ainsi faire émerger une hypothèse généalogique 
du rubāb afghan. L’objet de cette étude est de tenter d’apporter une réponse à la question sui-
vante : est-ce que le rubāb afghan est issu d’un luth ou d’une vièle ? La méthode proposée repose 
sur la compréhension des différentes structures qui constituent le corps de ces instruments.3 Il 
sera alors possible de constater les similitudes et les dissemblances entre le rubāb afghan et ces 
autres instruments, et de faire apparaître des parentés avec des instruments dont le mode de 
jeu et/ou la désignation seraient différents.

3	 Voir Roy 2017, p. 26–31.

Fig. 2	 Gandhāra, Pakistan, ive siècle, 
Musicien avec luth monoxyle, 
détail du bas-relief avec La vie du 
Prince Siddhartha, schiste gris, 
13 x 46 x 5,5 cm, Paris, Musée 
National des Arts Asiatiques – 
Guimet, inv. nr. MG 16999 
(Photographie Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

284

L’invention du rubāb afghan dans la première moitié du xixe siècle
L’histoire du rubāb afghan est liée au territoire de l’actuelle Inde du nord. Selon les sources 
orales afghanes et indiennes, l’instrument serait originaire du sud-est de l’Afghanistan, et plus 
particulièrement de ce large territoire désigné par le terme pashtoune Roh (littéralement « mon-
tagne »). Le Roh forme un arc de cercle, délimité d’ouest en est par le mont Sulaymān et les 
contreforts de l’Hindou Kouch. Il rassemble au plus haut à l’ouest, la ville de Herat, puis les 
villes de Quetta, au Baloutchistan ; Kandahar, Ghazni, Kaboul, Jalalabad, en Afghanistan ; et 
Peshawar, au Pakistan, jusqu’au Cachemire pakistanais. Le Roh est généralement reconnu 
comme le territoire historique des populations pashtounes. Le terme était même employé 
jusqu’au début du xixe siècle pour désigner à la fois les populations pashtounes et le territoire 
dont elles sont originaires : il était à l’époque synonyme d’Afghanistan.4 Les sources indiennes5 
précisent que le rubāb afghan est associé aux populations pashtounes semi-nomades qui, his-
toriquement, se déplaçaient entre le Roh et l’Uttar Pradesh, région située au Nord de l’Inde. 
Elles rapportent également que le rubāb afghan serait arrivé dans l’Uttar Pradesh entre les mains 
de soldats pashtounes,6 probablement celles du clan Bangashi.7 Selon Allyn Miner, l’instrument 
aurait gagné le nord de l’Hindoustan au début de l’Empire moghol (1526–1857), mais elle n’en 
précise pas la date :

Kab[u]li rabāb entered India from Afghanistan as a marching instrument played by soldier-
musicians who came with the armies of the early Mughals. Karamatullah Khan says that the ins-
trument was used for military purposes because of the fervor and heat that it creates. He puts its 
entry into India at about 1650 […]. Tagore8 says that in ancient times the rabāb was a travelling 
instrument. Kings, he says, would send players on elephant or camelback ahead of their proces-
sions when they travelled […].9

Un grand nombre de Pashtounes, probablement constitué de soldats et d’anciens nomades 
sédentarisés, s’est installé à l’Est de Delhi, autour de la ville de Rampur, dans l’Uttar Pradesh. 
Ce serait en raison de leur territoire d’origine, « Roh », que le nom Rohilkhand (littéralement 
« terre des Rohilla » et par extension, « terre des montagnards ») aurait été donné à cette région. 
Nous savons que la présence des Pashtounes du clan Bangashi dans les régions du nord de l’Hin-
doustan est bien antérieure au début de l’Empire moghol.10 Il est donc envisageable que le rubāb 
afghan a pu y être introduit lors de l’une de ces vagues de migration. La domination pashtoune 
sur le Rohilkhand s’est achevée en 1772 avec l’invasion de la Confédération marathe. Malgré le 
changement politique qui s’en est suivi, la ville de Rampur a maintenu la pratique du rubāb 
afghan jusqu’au xviiie siècle.11

La première mention afghane du terme rubāb apparaît en 1786 dans les chroniques de 
Mahmud al-Husaini Munshi ibn Ibrahim Jāmi.12 Néanmoins, en l’absence de détail organolo-
gique, nous ne sommes pas en mesure de certifier qu’il s’agisse bien de la variante afghane. 

  4	 Voir Elphinstone 1815, p. 152.
  5	 Voir Miner 1997, p. 64.
  6	 McNeil 2004, p. 21–22.
  7	 Il s’agit d’un clan spécialisé dans le commerce des chevaux. Ibid., p. 60.
  8	 Sourindro Mohun Tagore (1840–1914).
  9	 Miner 1997, p. 66.
10	 Les Ghilzi auraient chassés les Bangashi au xive siècle, les repoussant jusqu’à la vallée de Kurram au Pakistan. 

Voir Roy 2017, p. 26–31.
11	 McNeil 2004, p. 60–62.
12	 Voir Sarmast 2004, p. 158.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285

Cette même incertitude se répète avec les écrits du Britannique Mountstuart Elphinstone lors-
qu’en 1808, il mentionne l’instrument sans en donner de description.13 En revanche, il peut y 
avoir une certaine part de doutes avec la description détaillée qu’en fait, peu avant 1825,14 le 
capitaine N. Augustus Willard. La description qu’il fait de l’instrument est très précise, mais il 
ne mentionne pas la présence de cordes sympathiques. Pourtant cet élément ne peut passer ina-
perçu, en particulier lors d’une observation aussi minutieuse que celle qu’il a faite. Aussi, nous 
ne pouvons pas être certains qu’il s’agisse ici d’un rubāb afghan :

This instrument is strung with gut strings, and in shape and tone resembles a Spanish guitar. It is 
played with a plectrum of horn held between the fore-finger and thumb of the right hand, while 
the fingers of the left stop the strings on the fingerboard.15

Aucune des références précitées n’apporte de preuve organologique claire attestant la pratique 
de l’instrument. Il faudra attendre 1869 pour voir apparaître la première description détaillée 
d’un rubāb afghan. Cette dernière est accompagnée d’un remarquable dessin représentant l’ins-
trument de face et de profil (Fig. 3a). Ce travail est l’œuvre du musicologue François-Joseph 
Fétis. Tout comme le capitaine N. Augustus Willard, François-Joseph Fétis est lui aussi inter-
pelé par la forme de son corps, qu’il associe, quant à lui, à une vièle et non à une guitare : « [C]et 
organe sonore est évidemment celle d’un instrument à archet ».16 Le musicologue rapporte des 
éléments organologiques précieux de l’instrument. Il nous apprend que les six cordes mélo-
diques sont en boyau et les sept cordes sympathiques en métal :

13	 Voir Elphinstone 1915, p. 173.
14	 Nous ne savons pas exactement quand Willard a écrit A Treatise on the Music of Hindoostan, mais cela est for-

cément antérieur à 1825.
15	 Willard 1834, p. 84–85.
16	 Fétis 1869, p. 290.

L’origine du rubāb afghan

Fig. 3a/b	 Image de gauche : illustration réalisée par François-Joseph Fétis, dans Histoire générale de la 
musique (Fétis 1869, p. 290, Fig. 45). Image de droite : Rubāb afghan présenté au pavillon des Indes 
lors de l’exposition universelle de 1855, milieu du xixe siècle, bois, doré, laque verte, 960 x 290 x 275 
mm, Londres, Victoria and Albert Museum, inv. 02020(IS) (avec la permission © Victoria and Albert 
Museum, London).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

286

Cette tête [le chevillier] est percée de trois trous pour six chevilles, dont trois sont à droite et trois 
à gauche.17 Six grandes cordes de boyau sont tendues par ces chevilles et passent sur un chevalet 
au bas de la table d’harmonie. A gauche de cette table et sur la moitié inférieure du manche, se 
trouvent sept chevilles qui tendent autant de cordes métalliques, lesquelles passent sous les cordes 
de boyau et vont s’attacher au tire-cordes [chevilles]. Ces cordes métalliques résonnent harmo-
niquement sous l’influence vibratoire des cordes de boyau.18

Malheureusement, il ne précise pas comment étaient organisées ces six cordes, mais en nous 
basant sur ses dessins, nous pouvons deviner qu’elles allaient par deux, soit : trois cordes doublées. 
Cette configuration correspond à celle de certains anciens rubābs afghans, que l’on rencontre 
dans les musées, et à ceux toujours pratiqués au Tadjikistan. Nous savons que François-Joseph 
Fétis ne s’est jamais lui-même déplacé aux Indes britanniques, pas plus qu’en Afghanistan. Il 
n’a donc pas eu la possibilité de voir un rubāb afghan dans l’un de ces deux pays. Tout porte à 
croire que l’instrument qu’il décrit dans son encyclopédie n’est autre que celui présenté au pavil-
lon des Indes lors de l’Exposition universelle de 1855 (voir Fig. 3a/b). D’ailleurs, les illustrations 
de l’instrument qui accompagnent ses écrits présentent une forte similitude avec celui de l’Ex-
position. Cet instrument se trouve actuellement au Victoria and Albert Museum de Londres et 
on le voit également apparaître dans le catalogue de l’exposition Gloire des princes, louange des 
Dieux, sous la désignation « sarod ».19 Il semblerait que ce rubāb afghan soit le plus ancien spé-
cimen qui nous soit parvenu. Quant au terme sarod, il n’est pas anodin puisqu’il renvoie à l’ori-
gine même du rubāb afghan.20 Selon les sources orales indiennes, cette désignation était employée 
pour nommer le rubāb des Afghans, avant que les populations du nord de l’Inde ne le nom-
ment « rubāb afghan », afin de le distinguer du rubāb dhrupad.21 D’ailleurs, on constate qu’il n’y 
a aucune différence organologique entre le rubāb afghan et le sarod avant que ne soit placée sur 
ce dernier une table-touche en métal. Cela s’est fait peu avant la fin du xixe siècle.22 Par la suite, 
les luthiers indiens se sont inspirés du corps du rubāb dhrupad pour modifier la forme du sarod 
afin de lui donner une apparence « indienne ».

Si l’on accepte l’hypothèse que les instruments décrits jusqu’en 1825 n’étaient pas pourvus 
de cordes sympathiques, nous pouvons en déduire qu’elles ont fait leur apparition sur le rubāb 
afghan entre 1825 et peu avant 1855, date de l’Exposition universelle de Paris. Par ailleurs, du 
fait que les cordes sympathiques jouent un rôle essentiel dans le timbre du rubāb afghan, nous 
ne pouvons pas considérer les occurrences antérieures à 1855 comme des preuves avérées de la 
pratique de l’instrument. En conséquence, nous retiendrons la période qui s’étend de 1825 à 
1855 pour situer l’invention du rubāb afghan.

Du rubāb afghan au rubāb afghan dit kabuli
S’il est communément admis de considérer le rubāb afghan comme un luth à cordes pincées, son 
aspect, tel que nous avons pu le voir précédemment, présente une forme apparentée à celle d’une 
vièle. Lorsque l’on étudie l’évolution diachronique de l’organologie de ce luth, on constate des 

17	 Fétis a peut-être mal observé le chevillier, il n’a pas remarqué que les six chevilles le traversaient, ce qui fait six 
trous à droite et à gauche.

18	 Ibid., p. 290–291.
19	 Trasoff 2003, p. 220.
20	 Voir McNeil 2004, p. 28.
21	 Le rubāb dhrupad, parfois appelé seniya rubāb, a une apparence similaire à celle d’un luth : son manche est long 

et large, son corps est rond et deux petites cornes marquent la jonction de ces deux éléments. L’instrument ac-
compagne le genre classique dhrupad, d’où son nom. Voir ibid., p. 30.

22	 Voir Roy 2017, p. 139–143.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


287

modifications qui témoignent de la volonté des luthiers de l’adapter aux besoins des répertoires. 
Le rubāb afghan n’a donc pas toujours eu l’aspect que nous lui connaissons aujourd’hui : le che-
villier de l’instrument présenté à l’Exposition universelle de 1855 a une forme différente de celui 
des instruments du xxe siècle. D’autres transformations, intervenues au cours du xxe siècle, cor-
respondent à l’invention de la musique dite kabuli. Il s’agit d’un genre constitué de deux réper-
toires distincts : des pièces instrumentales influencées du khyal hindoustani et celui hybride com-
posé d’éléments musicaux empruntés aux différentes traditions musicales afghanes.23 L’une des 
plus importantes transformations fût de modifier le nombre des tarhā (les cordes mélodiques) : 
organisées en trois cordes doublées (aussi appelées « chœurs »), elles ont été réduites à trois 
simples cordes (voir Fig. 1).24 Ce changement modifie considérablement le geste instrumental 
et permet de réaliser de nouvelles ornementations.25 Il faut noter que la configuration en chœur 
est toujours employée sur un grand nombre de rubābs centrasiatiques : le rubāb de Kashgar ; le 
rubāb pamiri ; la version tadjik du rubāb afghan ; le rubāb de Petrocians, une version ouzbèke 
et sans corde sympathique du rubāb afghan, et le charda du Cachemire pakistanais, une sorte 
de rubāb pamiri monté de cordes sympathiques. Les cordes de ces luths sont doublées pour les 
aiguës bam et les médiums miāna. Quant à la corde basse jelaw elle est généralement consti-
tuée d’une simple corde.26 Le nombre de sim-e bajgi, ou cordes sympathiques, du rubāb afghan 
a lui aussi changé entre le xixe et le xxe siècle, passant de 7 pour les instruments les plus anciens, 
à 15 pour les plus modernes, voire beaucoup plus sur certains instruments du Cachemire.27

La transformation du chevalet constitue une modification significative attestant de l’évolution 
du geste instrumental sur le rubāb afghan kabuli. À l’origine il était droit, toutes les cordes sym-
pathiques passant au travers du chevalet. Seule la plus aiguë de ces cordes, désignée par le terme 
sim-e barchak,28 passe sur le chevalet, aux côtés des cordes mélodiques et des cordes bourdons. 
Ce serait pour faciliter un jeu rythmique élaboré, dénommé sim-e kāri29 (littéralement « travail 

23	 Voir Roy 2019, p. 14.
24	 Il existe des spécimens montés de sept cordes mélodiques en boyau. Voir Roy 2017, p. 298–299.
25	 Voir Roy 2022, p. 91–92.
26	 Cette corde, de gros diamètre, serait moins ergonomique sous les doigts si elle était doublée.
27	 Le musicien américain Noor Muhammad Khan possède un rubāb afghani du Cachemire, acheté à Srinagar en 

1980, et monté de 20 cordes sympathiques. Voir Roy 2017, p. 398.
28	 L’ethnomusicologue Jean During avance l’hypothèse que le terme barchak pourrait indiquer le fait que la petite 

corde passe par-dessus le chevalet : bar (« par-dessus ») et chak (« petite [corde] »). Conversation personnelle, 25 
février 2021.

29	 Voir Baily 1987, p. 178.

L’origine du rubāb afghan

Fig. 4a/b	 Image de gauche : chevalet d’un rubāb afghan kabuli, avec sa partie surélevée pour accueillir la 
corde sim-e barchak. Image de droite : deux chevalets, probablement réalisés par le luthier Juma 
Khan de Kaboul. Celui de gauche est de type kabuli, celusi de droite, plus ancien, est droit. On 
remarque sur ce dernier les cinq profondes encoches pour les cinq cordes mélodiques. Collection 
Sylvain Roy (Photographies Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

288

sur la corde métallique ») ou encore parandkāri,30 que les luthiers ont eu l’idée de surélever le 
chevalet de trois à cinq millimètres sous la sim-e barchak (Fig. 4a/b). Positionnée plus haute, la 
corde devient plus accessible aux coups de plectre et a permis de faire évoluer la technique du 
sim-e kāri. Enfin, la dernière modification importante que nous pouvons constater sur l’inven-
tion du rubāb kabuli est l’augmentation considérable de sa taille. Cela s’est vraisemblablement 
produit dans la première moitié du xxe siècle (Fig. 5).

En étudiant d’anciens rubābs afghans, comme ceux toujours pratiqués au Tadjikistan et au 
Badakhshan et ceux des collections des musées occidentaux, ou encore en observant ceux figu-
rant sur des photos31 et des vidéos32 du siècle dernier, on constate que les instruments étaient 
tous de taille inférieure aux instruments modernes. Même si la dimension des instruments n’est 
pas standardisée,33 les luthiers afghans et depuis peu les luthiers pakistanais proposent trois 
tailles différentes : kalān ou shāh, miyana et zircha.34 Ces dimensions sont calculées par la dis-
tance qui se trouve entre le sillet de tête et le bas du résonateur, elles sont données en inches 
(pouces). Il est communément admis qu’un instrument dit « grand », a une taille supérieure à 
710 mm (28 inches). Cela devient aléatoire avec les deux autres tailles : un instrument médium 

30	 Selon Akbar Wardag, le terme est composé des mots parand (« tissu en soie ») et kāri (« travail »), conversation 
personnelle, 24 février 2021.

31	 Les photos de John Burke, réalisées en 1880, présentent des instruments de petite taille (Burke 1880).
32	 Le film La croisière jaune, 1932, montre trois joueurs de rubāb afghan du village de Gilgit, dans l’actuel Pakis-

tan.
33	 La dimension d’un instrument dépend surtout de la pièce de bois dans laquelle il va être sculpté.
34	 Les termes kalān, miyana et zircha peuvent être traduits par « grand, moyen et petit » ; quant au terme shāh on 

le traduit par « Roi ». Il est intéressant de noter que seuls les luthiers afghans et pakistanais proposent des rubābs 
selon ces trois tailles ; les luthiers du Badakhshan, du Tadjikistan, voire de l’Ouzbékistan, ne regroupent pas 
leurs instruments selon leur dimension.

Fig. 5	 À gauche, un rubāb afghan kalān réalisé 
en 2017 par Karim Lang, luthier de Herat 
(taille : 810 mm). Au centre, un ancien 
rubāb afghan miyana réalisé au cours du 
xxe siècle par Juma Khan, luthier de 
Kaboul (taille : 650 mm). À droite, un 
ancien rubāb afghan zircha réalisé par un 
luthier inconnu au cours du xxe siècle 
(taille : 510 mm). Collection Sylvain Roy 
(Photographie Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


289

mesurerait 660 mm (26 inches) ou plus. Quant aux petits instruments, ils sont tellement peu 
populaires qu’il en devient difficile de proposer une fourchette de taille. Selon les musiciens 
afghans, les grands rubābs, ou kalān, sont employés pour le genre naghma-e klasik (littérale-
ment « musique classique »).35 Toutefois, il semblerait que les rubābs miyana peuvent également 
être employés pour ce genre, et que les rubābs zircha s’utilisent uniquement pour la musique 
folk, dans le sens de populaire.36 Le musicologue afghan Abdul Wahab Madadi rapporte qu’un 
orchestre rassemblant des rubābs de différentes tailles avait été créé dans le courant du xxe siècle. 
On voit là toute l’influence de la musique occidentale, même si l’existence de cet orchestre a 
été très courte, « pas plus d’une année ».37

Comparaison morphologique et organologique du rubāb afghan avec les luths 
à cordes pincées d’Asie centrale

L’étude morphologique des luths d’Asie centrale permet de constater qu’ils ont tous un aspect 
bien différent de celui du rubāb afghan : leur manche est long, de 60 cm pour un dutār du Kho-
rasan, à plus de 100 cm pour un tanbūr afghan. Comme il est possible de le constater, le manche 
se détache clairement du résonateur38 (Fig. 6a–d et Fig. 7a–c). Le nombre de cordes mélodiques 
de ces luths varie de une – comme sur le dutār herati ou le satā/tanbūr ouzbek, voire une corde 
doublée, comme sur le tanbūr afghan – à trois, généralement doublées pour les cordes aiguës 
et medium, et simples pour la basse, comme sur le rubāb de Kashgar ou le charda du Cache-
mire. Ces instruments ont tous une apparence bien différente du rubāb afghan. Le manche de 
ce dernier est petit – à peine un tiers de sa longueur totale, son corps est massif, plus profond 

35	 Voir Roy 2022, p. 87.
36	 Voir Sarmast 2004, p. 140.
37	 Conversation personnelle, 13 juillet 2017.
38	 Le terme « résonateur » désigne la cavité, ou volume creux, situé dans le corps des luths, sur lequel sera collée 

une table d’harmonie en peau ou en bois.

L’origine du rubāb afghan

Fig. 6a–d	 De gauche à droite : tanbūr afghan, dūtar herati, dūtar du Khorasan et satā ouzbek. Collection 
Sylvain Roy (Photographies Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

290

que large, est constitué de deux parties distinctes, séparées par ces deux dépressions latérales. 
Cette différence morphologique nous permet déjà de remarquer qu’il ne peut y avoir de filia-
tion possible entre ces luths et le rubāb afghan. Par ailleurs, un autre élément tout aussi 
important vient accentuer cette disparité : il s’agit de l’emplacement réservé aux cordes sympa-
thiques. Sur les luths d’Asie centrale qui en sont pourvus, les cordes sympathiques sont placées 
le long du manche, comme on peut le voir sur le tanbūr afghan, le dutār herati (Fig. 6a/b), 
le rawap des Dolan ou le charda du Cachemire (Fig. 7a/b). Sur le rubāb afghan, elles sont dis-
posées sur l’un des côtés du résonateur, ce qui en fait, avec le sarod, une singularité organolo-
gique. S’il paraît à présent évident que le rubāb afghan n’a aucun lien de parenté morpholo-
gique avec les luths centrasiatiques, serait-il possible d’établir une filiation avec les vièles de ce 
même territoire ?

Comparaison morphologique et organologique du rubāb afghan avec les vièles 
de type sarindā
Les éléments historiques qui nous sont parvenus attestent d’un mode de jeu au plectre sur le 
rubāb afghan, mais son affordance évoque le corps d’une vièle. Ce détail n’avait pas échappé au 
musicologue François-Joseph Fétis : cette comparaison morphologique du rubāb afghan avec 
une vièle est due aux dépressions latérales qui caractérisent la forme de son résonateur et rap-
pellent les échancrures du violon.39 Sur le rubāb afghan, ces dépressions n’ont aucune fonction 
avec un mode d’ébranlement au plectre. Quel pourrait-être leur rôle ?

39	 La fonction des échancrures est de faciliter le passage de l’archet sur les cordes.

Fig. 7a–c	 De gauche à droite : rawap des Dolan, charda Gilgit, Cachemire pakistanais et rubāb de Kashgar. 
Collection Sylvain Roy pour le premier et le dernier instrument. Le charda a été réalisé par le luthier 
Saleemuddin (Photographies Saleemuddin [charda] et Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291

que large, est constitué de deux parties distinctes, séparées par ces deux dépressions latérales. 
Cette différence morphologique nous permet déjà de remarquer qu’il ne peut y avoir de filia-
tion possible entre ces luths et le rubāb afghan. Par ailleurs, un autre élément tout aussi 
important vient accentuer cette disparité : il s’agit de l’emplacement réservé aux cordes sympa-
thiques. Sur les luths d’Asie centrale qui en sont pourvus, les cordes sympathiques sont placées 
le long du manche, comme on peut le voir sur le tanbūr afghan, le dutār herati (Fig. 6a/b), 
le rawap des Dolan ou le charda du Cachemire (Fig. 7a/b). Sur le rubāb afghan, elles sont dis-
posées sur l’un des côtés du résonateur, ce qui en fait, avec le sarod, une singularité organolo-
gique. S’il paraît à présent évident que le rubāb afghan n’a aucun lien de parenté morpholo-
gique avec les luths centrasiatiques, serait-il possible d’établir une filiation avec les vièles de ce 
même territoire ?

Comparaison morphologique et organologique du rubāb afghan avec les vièles 
de type sarindā
Les éléments historiques qui nous sont parvenus attestent d’un mode de jeu au plectre sur le 
rubāb afghan, mais son affordance évoque le corps d’une vièle. Ce détail n’avait pas échappé au 
musicologue François-Joseph Fétis : cette comparaison morphologique du rubāb afghan avec 
une vièle est due aux dépressions latérales qui caractérisent la forme de son résonateur et rap-
pellent les échancrures du violon.39 Sur le rubāb afghan, ces dépressions n’ont aucune fonction 
avec un mode d’ébranlement au plectre. Quel pourrait-être leur rôle ?

39	 La fonction des échancrures est de faciliter le passage de l’archet sur les cordes.

En étudiant la morphologique des vièles pratiquées de l’Asie centrale au nord de l’Inde, on 
constate qu’elles peuvent être regroupées en trois grandes familles distinctes. La première de 
ces trois familles est celle des vièles à pique, il s’agit d’instruments composés d’un long manche, 
maintenu à leur corps (de forme généralement circulaire, mais parfois rectangulaire)40 au moyen 
d’une pique traversante. Ce type de vièle est désigné par les termes ghidjak en Ouzbékistan, au 
Tadjikistan et au Turkménistan, ou kemancha (littéralement « petit archet ») dans les régions 
perses. La deuxième famille rassemble des vièles situées plus au sud de ce territoire, dans les 
régions proches du Pakistan et de l’Inde. La forme de ces dernières se caractérise par un corps 
rectangulaire comprenant le résonateur, le manche et le chevillier. Ces vièles sont désignées par 
le mot hindoustani sarangi (nom féminin, littéralement « cent couleurs »), probablement construit 
à partir des mots persans sad (« cent ») et rang (« couleur ») (Fig. 8). Le nom de la sarangi vient 
de son timbre caractéristique, résultant de l’usage de cordes mélodiques en boyau de gros dia-
mètre et par la présence de pas moins de 37 cordes sympathiques. Enfin, la dernière famille ras-
semble un grand nombre de vièles, de morphologies différentes, ayant toutes en commun un 
corps cintré, marqué par deux dépressions latérales comparables à celles du rubāb afghan, et 
surmonté, elles aussi, d’un manche court et étroit terminé par un chevillier. Ce dernier est, dans 
le nord de l’Inde, souvent décoré d’une sculpture d’oiseau. Ce type de vièles peut être désigné 
par le terme générique sarindā, mais on rencontre également des noms vernaculaires tels que 
sorūd au Baloutchistan, du persan « mélodie » ou « hymne », ou encore « sarangi » au Cachemire 
(Fig. 9a–d).

40	 On rencontre au Badakhshan et en Afghanistan des vièles dont le corps est réalisé dans un bidon en métal brossé.

L’origine du rubāb afghan

Fig. 8	 Sarangi indienne. 
Collection Sylvain Roy 
(Photographie 
Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

292

La morphologie des vièles des deux premières familles présente une apparence totalement dif-
férente de celle du rubāb afghan. Seules les vièles de la famille sarindā présentent de fortes simi-
litudes avec l’instrument (Fig. 9a–d). Ils ont en commun un corps taillé dans une seule pièce 
de bois, marqué par deux dépressions latérales et surmonté, dans son prolongement, par un 
manche court.

Le terme sarindā serait probablement d’origine persane, vraisemblablement en relation avec 
le mot sorūd. S’il n’existe pas de distinction de genre dans la langue persane, l’ethnomusicologue 
Chaitanya Kunte41 précise qu’il est considéré comme masculin en Inde. La famille des sarindā 
dispose d’une riche diversité morphologique, mais tous ces instruments ont en commun un 
corps monoxyle constitué d’une partie basale petite et étroite, recouverte d’une peau parche-
minée (Fig. 9 a–d). La partie supérieure du résonateur est plus large et présente une forme en 
demi-lune, ou rectangulaire, ouverte sur l’extérieur : pour permettre une meilleure projection 
du son. Comme on peut le constater, la configuration morphologique du sarindā est bien dif-
férente de celle du rubāb afghan : sur ce dernier, la partie basale du résonateur, celle recouverte 
d’une peau, est plus large que la partie située de l’autre côté des dépressions latérales. De plus, 
cette dernière section est recouverte d’une table touche sur le rubāb afghan,42 alors qu’elle est 
ouverte sur le sarindā. Par ailleurs, sur ce type de vièle, le mode de jeu à la main gauche est dif-
férent : les cordes ne sont pas pressées sur la touche, mais effleurées par les doigts, comme sur 
la sarangi.43 Enfin, le sarindā du nord de l’Inde n’est pas pourvu de cordes sympathiques (Fig. 9a), 
seuls les sarindās du Baloutchistan ou d’Afghanistan en sont munis (Fig. 9b/c). Le sarindā 
baloutche, désigné par le mot persan sorūd, a une forme qui rappelle celle du sarindā indien. 
Son corps est constitué de deux volumes creux, organisés comme sur la variante indienne, mais 
avec une forme en demi-lune légèrement moins accentuée (Fig. 9b). L’instrument est monté de 
trois cordes mélodiques en métal, celle du milieu étant doublée d’une corde en soie, ou en boyau, 
sonnant à l’octave inférieure. L’instrument dispose de six à sept cordes sympathiques. Sur ces 
instruments, elles ne sont pas disposées sur le côté du résonateur, comme sur le rubāb afghan, 

41	 Conversation personnelle, 10 avril 2022.
42	 Il s’agit d’une pièce de bois collée sur le dessus du volume supérieur, jouant à la fois le rôle de touche et de table 

d’harmonie.
43	 Les cordes des vièles de type sarindā sont placées sur un sillet de tête d’une hauteur importante.

Fig. 9a–d	 De gauche à droite : sarindā indien, sorūd baloutche, sarindā afghan et sarangi népalaise. Collection 
Sylvain Roy (Photographies Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293

ou le long du manche comme sur les luths à cordes pincées, mais sur le chevillier lui-même : 
toutes les cordes passent par le sillet de tête. Les différentes hauteurs (notes) sont obtenues en 
jouant directement sur la tension des cordes.44 Le sarindā afghan présente une apparence simi-
laire aux vièles de cette famille, mais la partie supérieure est de forme rectangulaire (Fig. 9c). 
L’instrument dispose également de cordes sympathiques, accrochées à des chevilles placées à 
deux endroits différents : tout comme sur le sorūd baloutche, un petit nombre, pas plus de cinq, 
est fixé au chevillier et quatre à cinq sont placées, cette fois, le long du manche. Ainsi disposées, 
ces dernières peuvent produire plusieurs hauteurs avec une tension relativement identique. 
Quant à la sarangi népalaise (Fig. 9d), sa forme est plus ou moins similaire à celle du sarindā 
indien, mais l’organisation des cordes en est différente : la corde basse et la chanterelle sont 
simples, alors que la corde medium est en chœur. Comme nous pouvons le constater, aucune 
de ces vièles ne présente de cordes sympathiques placées sur la partie supérieure du résonateur. 
Ce point constitue une différence notable avec le rubāb afghan. Toutes ces dissemblances ne 
permettent pas d’établir de filiations directes entre les vièles sarindā et le rubāb afghan. L’hy-
pothèse d’un instrument intermédiaire, faisant la jonction entre ces instruments, serait la seule 
explication possible.

Dans la diversité morphologique des vièles de type sarindā, il est un instrument singulier, plus 
vraiment joué de nos jours, nommé chikarā (Fig. 10a/b).45 Comme on peut le voir, cette vièle, 

44	 Du fait que les cordes sont du même diamètre, les plus graves sont peu tendues et les aiguës sont très tendues. 
Cette configuration n’offre pas des conditions optimum pour le principe de vibration par sympathie.

45	 Selon l’ethnomusicologue Chaitanya Kunte, le chikarā serait également de genre masculin. L’origine et le sens 
du terme nous sont inconnus. Conversation personnelle, 10 avril 2022.

L’origine du rubāb afghan

Fig. 10a–c	 À gauche : Chikarā (Collection Sylvain Roy). Au centre : Chikarā, Inde xviiie et xixe 
siècle, bois, parchemin, pigments, 580 x 200 mm, Londres, Victoria and Albert 
Museum, inv. 02119, avec la permission © Victoria and Albert Museum, London. 
À droite : superposition du corps d’un sarindā et d’un chikarā (Photographie et 
montage : Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

294

vraisemblablement originaire du Pendjab, est constituée d’un corps semblable à celui du sarindā 
indien, à ceci près que son apparence est inversé : la partie basale est large, pouvant adopter 
une forme en demi-lune (c’est sur cette dernière que se trouve la peau parcheminée), la partie 
supérieure, placée de l’autre côté des deux dépressions latérales, est étroite, plus longue et recou-
verte d’une table-touche. Cette configuration constitue une différence importante avec les autres 
vièles de cette même famille, tout en conservant leur filiation. En superposant le corps d’un 
sarindā à celui d’un chikarā, on remarque que la structure est commune (Fig. 10c).

Le geste instrumental du chikarā comprend deux modes d’ébranlement : celui à l’archet et celui 
au plectre. Cette particularité constitue une différence supplémentaire d’avec les autres vièles 
sarindā. Le fait que les cordes puissent être également mise en vibration au moyen d’un plectre 
nous renseigne sur la hauteur du sillet de tête : ce dernier est manifestement moins haut, pour 
que les cordes puissent être pressées convenablement sur la touche, sans que cela n’augmente 
leur tension. Ce point est extrêmement important puisqu’il fait du chikarā l’articulation entre 
un luth et une vièle.

Il existe dans le nord de l’Inde un luth joué exclusivement au moyen d’un plectre dont l’ap-
parence rappelle celle du chikarā : il s’agit du dotarā (Fig. 11a). En plus de présenter une struc-
ture identique, le dotarā arbore souvent au sommet de son chevillier une sculpture d’oiseau 
rappelant celui des vièles sarindā. L’apparence du chikarā et du dotarā est si semblable que l’on 
peut être amené à les confondre. Cependant, sous l’influence du sarod indien, la touche du 
dotarā est elle aussi recouverte d’une plaque en métal, et les cordes, traditionnellement en boyau, 
ont été remplacées par des cordes en acier. L’esraj, une autre vièle indienne munie d’un manche 
similaire à celui du sitar, présente un corps comparable au chikarā et au dotarā (Fig. 11b). Une 
autre version de cette dernière vièle porte le nom de dilrubā. Le corps de cet instrument est rec-
tangulaire, comme celui de la sarangi. Tout comme le sitar indien et les autres luths de ces 
régions, ces deux vièles possèdent des cordes sympathiques situées sur le côté du manche et sur 
le chevillier.

Fig. 11a/b	 De gauche à droite : dotarā et esraj. Collection Sylvain Roy 
(Photographies Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295

Les chikarā peuvent également être munis de cordes sympathiques : c’est le cas de l’instru-
ment exposé au pavillon des Indes lors de l’Exposition universelle de 1855. Il se trouve lui aus-
si au Victoria and Albert Museum à Londres (Fig. 10b). Sur cet instrument, les cordes sympa-
thiques sont placées le long de la partie supérieure du corps, comme avec le rubāb afghan. Cette 
particularité renforce une possible parenté entre ces deux instruments. Néanmoins, la vièle chi-
karā ne possède pas de manche clairement délimité comme sur le rubāb afghan.46 Cet élément 
ne constitue pas la seule différence. Bien que similaire, le corps du rubāb afghan ne permet pas 
un jeu à l’archet. Pour s’en convaincre, il suffit de faire l’expérience en positionnant le chevalet 
à différents endroits sur la peau du résonateur (Fig. 12a–c).

Lorsque le chevalet est placé juste en-dessous des dépressions latérales, de manière à les utili-
ser pour faciliter le passage de l’archet, on remarque que ses pieds reposent sur la structure de 
l’instrument (Fig. 12a). Le timbre qui en résulte ne correspond à aucune des vièles de ce terri-
toire. Si les autres emplacements du chevalet sur le résonateur permettent de créer un timbre 
convenable, on constate alors que l’archet ne passe plus au niveau des dépressions latérales 
(Fig. 12b). Enfin, lorsque le chevalet est positionné dans la partie basale du résonateur, à 3 cm 
du bord de la caisse,47 on remarque que la largeur de cette section contraint fortement le jeu de 
l’archet, particulièrement sur la chanterelle et la corde basse (Fig. 12c). La solution consisterait 
à surélever les cordes avec un chevalet beaucoup plus haut que celui utilisé pour cette expé-
rience. Cependant, il deviendrait impossible de presser les cordes mélodiques sur la touche. 
L’expérience montre que l’organologie du rubāb afghan n’est pas adaptée au jeu de l’archet.48 
Tous ces éléments nous conduisent à dire que la structure du corps du chikarā, bien que très 
ressemblante, reste différente de celle du rubāb afghan. Aussi, si l’on accepte l’hypothèse que le 
rubāb afghan est affilié au chikarā, cela implique la présence d’un instrument intermédiaire. Ce 
chaînon manquant peut être illustré par un rubāb représenté peu avant 1660 par le miniaturiste 
Bichitr (Fig. 13).

46	 Le manche du rubāb afghan a peut-être été démarqué de la partie supérieure de sa structure dans la volonté de 
faciliter le jeu de la main gauche tout en conservant une cavité suffisamment importante pour conserver son 
timbre et une bonne résonnance.

47	 Il s’agit de la position habituelle du chevalet sur un rubāb afghan.
48	 Les musiciens Jordi Savall (2010) et Khaled Arman se sont essayés à jouer le rubāb afghan au moyen d’un ar-

chet.

L’origine du rubāb afghan

Fig. 12a–c	 Représentations des trois emplacements possibles du chevalet sur la table d’harmonie d’un rubāb 
afghan (Photographies Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

296

Le miniaturiste Bichitr était originaire du nord de l’Hindoustan et aurait vécu sous les règnes 
de deux empereurs moghols Jahāngir (1559–1627) et Shāh Jahān (1592–1666). Les spécialistes 
qui ont étudié sa production, supposent qu’il aurait débuté sa carrière peu avant 1616 et l’aurait 
achevée après 1660. Joep Bor, spécialiste des vièles indiennes, rapporte dans ses notes que la 
miniature a été réalisée en 1630 : « Itinerant musician playing a small lute {rubab?} by Bichitr, 
Mughal, c. 1630. Victoria and Albert Museum, London ».49 Quant au musée, il propose deux 
dates : 1645 dans les informations générales : « Peinture, gouache opaque sur papier, un blan-
chisseur écoutant un chanteur et un musicien, par Bichitr, Moghol, autour de 1645 »50 et 1650 
sur l’étiquette placée sous la miniature, dans l’ouvrage où elle se trouve : « Le joueur de tanbu-
ra [luth indien à long manche]. Par Bichitr. Peinture moghole de l’école de Shah Jahan ; envi-
ron 1650. Anciennement de la collection impériale d’Agra et de Delhi. I. M. 27-1925. »51 Aucune 
autre désignation que « tanbura [tambura] » n’est donnée à l’instrument figurant sur la minia-
ture. Sachant qu’il ne s’agit pas d’une tanbura, et pour plus de commodité, nous le nommons 
« rubāb de Bichitr ».52

49	 Bor 1987, p. 180, note 43.
50	 « Painting, opaque watercolour and gold on paper, a washerman listening to a singer and musician. » (Bichitr 

A).
51	 « The tambura [sic] player. By BICHITR. Mogul painting of the School of Shah Jahan; about 1650. Formerly in 

the Imperial Collection at Agra and Delhi. I. M. 27-1925. » (Bichitr B).
52	 Nous ne sommes en aucun cas en dehors de la tradition. Voir la description de l’image dans Chaitanya 1979, 

fig. 57 : « Rubab player, his companion and a peasant, Bichitr, Minto Album, Victoria & Albert Museum, IM, 
27 & A-1925. »

Le chaînon manquant

Fig. 13	 Bichitr, Un blanchisseur écoutant un chanteur et un musicien, ca. 1630–45, gouache opaque et or sur 
papier, ca. 220 x 130 mm, Londres, Victoria and Albert Museum, inv. IM27-1925, (Minto album), nr. 55374 
(© Victoria and Albert Museum, London, détail de la miniature et la possible transformation de 
l’instrument en rubāb afghan ; Montage Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297

Le miniaturiste Bichitr était originaire du nord de l’Hindoustan et aurait vécu sous les règnes 
de deux empereurs moghols Jahāngir (1559–1627) et Shāh Jahān (1592–1666). Les spécialistes 
qui ont étudié sa production, supposent qu’il aurait débuté sa carrière peu avant 1616 et l’aurait 
achevée après 1660. Joep Bor, spécialiste des vièles indiennes, rapporte dans ses notes que la 
miniature a été réalisée en 1630 : « Itinerant musician playing a small lute {rubab?} by Bichitr, 
Mughal, c. 1630. Victoria and Albert Museum, London ».49 Quant au musée, il propose deux 
dates : 1645 dans les informations générales : « Peinture, gouache opaque sur papier, un blan-
chisseur écoutant un chanteur et un musicien, par Bichitr, Moghol, autour de 1645 »50 et 1650 
sur l’étiquette placée sous la miniature, dans l’ouvrage où elle se trouve : « Le joueur de tanbu-
ra [luth indien à long manche]. Par Bichitr. Peinture moghole de l’école de Shah Jahan ; envi-
ron 1650. Anciennement de la collection impériale d’Agra et de Delhi. I. M. 27-1925. »51 Aucune 
autre désignation que « tanbura [tambura] » n’est donnée à l’instrument figurant sur la minia-
ture. Sachant qu’il ne s’agit pas d’une tanbura, et pour plus de commodité, nous le nommons 
« rubāb de Bichitr ».52

49	 Bor 1987, p. 180, note 43.
50	 « Painting, opaque watercolour and gold on paper, a washerman listening to a singer and musician. » (Bichitr 

A).
51	 « The tambura [sic] player. By BICHITR. Mogul painting of the School of Shah Jahan; about 1650. Formerly in 

the Imperial Collection at Agra and Delhi. I. M. 27-1925. » (Bichitr B).
52	 Nous ne sommes en aucun cas en dehors de la tradition. Voir la description de l’image dans Chaitanya 1979, 

fig. 57 : « Rubab player, his companion and a peasant, Bichitr, Minto Album, Victoria & Albert Museum, IM, 
27 & A-1925. »

Le miniaturiste représente clairement un rubāb joué au moyen d’un plectre. La position de la 
main droite indique que le chevalet est positionné dans la partie basse du résonateur, ce qui 
correspond plus à l’usage des luths à cordes pincées qu’à celui de cordes frottées. Toutefois, rien 
ne nous interdit de penser qu’il pouvait être joué avec un archet. Nous pouvons constater que 
l’apparence du rubāb de Bichitr est pratiquement identique à celle du chikarā.53 Il est donc envi-
sageable de citer la miniature de Bichitr pour attester de la pratique du chikarā (Fig. 14).

Le rubāb représenté par Bichitr serait monté de quatre cordes, comme le suggèrent les quatre 
chevilles du chevillier, mais la représentation n’en montre que trois. Cette représentation sug-
gèrerait-elle que l’une de ces cordes serait doublée ? S’agirait-il de la chanterelle, comme il est 
fréquent de le voir sur les luths de ces régions ? On remarque aussi que ce rubāb est dépourvu 
de cordes sympathiques, ce qui correspond bien à cette période. En effet, ces dernières n’appa-
raissent en Hindoustan qu’à la fin du xviiie siècle. Les vièles représentées sur les miniatures 
mogholes et persanes en attestent.54 L’hypothèse que la transformation du corps d’un instru-
ment similaire au rubāb de Bichitr serait la conséquence de l’apparition des cordes sympa-
thiques, est tout à fait probable ; d’autant que cela demande juste une déformation des volumes 
du résonateur. Le rubāb de Bichitr nous apparaît comme le chaînon manquant qui relie les vièles 
sarindās au rubāb afghan. C’est « la clef de voûte » de l’hypothèse qui suggère que le rubāb afghan 
serait affilié aux vièles sarindās.

En élargissant cette analyse morphologique à d’autres vièles issues des régions plus éloi-
gnées, on pourrait probablement étoffer cette possible généalogie du rubāb afghan (Fig. 15a–
d). On remarquerait alors que le rabāb du Maghreb, bien que monoxyle, possède une structure 
bien différente de celle du rubāb afghan et des vièles de type sarindā. En revanche, les vièles des 
régions turciques du nord de l’Asie centrale, celles pratiquées au Karakalpakstan, au Kazakhstan 
et au Kirghizistan, présentent une apparence similaire aux vièles de type sarindā. Désignées par 
les termes kyl kiyak au Kirghizistan55 et kobūz – parfois orthographié kobyz ou qobūz56 – au 
Karakalpakstan et au Kazakhstan, elles sont toutes constituées d’une partie basale étroite, recou-

53	 Le chevillier du rubāb de Bichitr est également comparable à celui du chikarā de la Fig. 9a.
54	 Voir Roy 2022, p. 79–80.
55	 Le terme est constitué des mots kyl « corde » et kiyak « coupée » et fait référence à l’archet ou « la chose qui coupe 

les cordes ».
56	 Le terme qobūz désigne également un rubāb à long manche et à cordes pincées de la période moghole. Cet ins-

trument a été supplanté par le rubāb dhrupad. Le tanbur du Pamir ou le dranyen tibétain ont une morphologie 
similaire au qobūz moghol. L’hypothèse que ces instruments soient affiliés me semble probable.

L’origine du rubāb afghan

Fig. 14	 Analyse morphologique comparative du 
chikarā du Victoria and Albert Museum 
avec la représentation du rubāb réalisée 
par Bichitr (Montage Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sylvain Roy

298

verte d’une peau parcheminée, surmontée d’une partie supérieure plus large et ouverte vers 
l’extérieur (Fig. 15a). Le geste instrumental de la main gauche est lui aussi identique à celui des 
vièles de type sarindā : les cordes, au nombre de deux, sont constituées de crins de cheval ras-
semblés en mèches de diamètre différent, sont effleurées par les doigts. Est-ce que cette analo-
gie morphologique est le fruit du hasard, ou s’agit-il d’instruments apparentés ? Ces similitudes 
interpellent et l’on ne serait pas étonné d’apprendre dans le futur que ces vièles soient affiliées. 
En revanche, bien que l’organologie des vièles turciques semble plus simple, nous ne pouvons 
pas pour autant dire si elles sont les précurseurs des sarindās.

Conclusion
À présent que notre œil s’est familiarisé avec la structure du rubāb afghan et avec celle des luths 
à cordes pincées de ce large territoire, il nous est possible de souligner leurs similitudes et leurs 
différences. Ainsi, nous avons pu constater que le rubāb afghan présente une structure bien dif-
férente de celle des luths. Même si nous ne pouvons pas véritablement parler de filiation, nous 
constatons que l’instrument présente une structure comparable à celle des vièles de type sarindā, 
et plus particulièrement celle du chikarā. De ce fait, l’hypothèse que le rubāb afghan soit affilié 
aux vièles de type sarindā, au travers du chikarā, nous semble fortement probable. Nous pou-
vons donc imaginer l’hypothétique évolution diachronique de l’organologie du rubāb afghan 
de la manière suivante : apparition du prototype du rubāb afghan au début du xviie siècle. La 
forme et le mode de jeu de ce luth seraient similaires à celui représenté par Bichitr. Ce rubāb, 
affilié au chikarā, serait indirectement affilié aux vièles sarindā. Enfin, la transformation finale 
du rubāb de Bichitr en rubāb afghan s’expliquerait par l’ajout des cordes sympathiques, opéra-
tion réalisée dans la première moitié du xixe siècle. Cette étude sur la structure des cordophones 
de ce territoire montre qu’une analyse comparative constitue une méthode pour vérifier, vali-
der ou invalider de possibles filiations entre des instruments en l’absence de preuves historiques.

Fig. 15a–d	 Hypothèse généalogique du rubāb afghan, des vièles kil kiyak ou kobūz turcique, sarindā et chikarā 
au rubāb afghan. Collection Sylvain Roy (Photographies Sylvain Roy).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299

Bibliographie

Tous les liens ont été consulté pour la dernière fois le 23 septembre 2025.

Baily 1987 | John Baily : Principes d’improvisation rythmique dans le jeu du rubāb d’Afghanistan, in : 
L’improvisation dans les musiques de tradition orale, éd. Bernard Lortat-Jacob, Paris : Selaf 1987, 
p. 177–188.

Bichitr A | Bichitr : Painting [ca. 1645], Victoria and Albert Museum, London, https://collections.vam.
ac.uk/item/O405720/painting-bichitr/.

Bichitr B | Bichitr : Painting [ca. 1645], Victoria and Albert Museum, London, https://collections.vam.
ac.uk/item/O405720/painting-bichitr/?carousel-image=2017KC4262.

Bor 1987 | Joep Bor : The Voice of the Sarangi. An Illustrated History of Bowing in India, Bombay : Natio-
nal Centre for the Performing Arts 1987.

Burke 1880 | John Burke : Nautch girls [Kabul] [photo], ca. 1879/80, https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Nautch_girls_of_Kabul.jpg.

Chaitanya 1979 | Krishna Chaitanya : A History of Indian Painting. Manuscript, Mughal and Deccan Tra-
ditions, New Delhi : Shakti Maliv Abhinav 1979.

Fétis 1869 | François-Joseph Fétis : Le Rabab, in : Histoire générale de la musique depuis les temps les plus 
anciens jusqu’à nos jours, Paris : Didot 1869, vol. 2, p. 290–291.

Elphinstone 1815 | Mountstuart Elphinstone : An Account of the Kingdom of Caubul and its Dependencies 
in Persia, Tartary and India, Londres : Longman 1815.

McNeil 2004 | Adrian McNeil : Inventing the Sarod. A Cultural History, Calcutta : Seagull 2004.
Miner 1997 | Allyn Miner : Sitar and Sarod in the 18th and 19th Centuries, Calcutta : Motilal Banarsidass 

1997.
Roy 2017 | Sylvain Roy : Le rubāb afghani, étude historique, musicologique et organologique d’un luth d’Asie 

Centrale, thèse de doctorat, Université de Nanterre 2017.
Roy 2018 | Sylvain Roy : La musique classique afghane, du genre kabuli au kiliwali moderne, in : Les nou-

velles d’Afghanistan 39/162 (2018), p. 24–26.
Roy 2019 | Sylvain Roy : Le kiliwali « moderne », une musique au service de l’identité nationale, in : Les 

nouvelles d’Afghanistan 40/165 (2019), p. 13–15.
Roy 2022 | Sylvain Roy : Le timbre du rubāb de Kaboul, in : Cahiers d’ethnomusicologie 34 (2022), p. 77–94.
Sarmast 2004 | Ahmad Naser Sarmast : A Survey of the History of Music in Afghanistan, from Ancient 

Times to 2000 A. D., with Special Reference to Art Music from c. 1000 A. D., thèse de doctorat, Monash 
University (Wellington) 2004.

Savall 2010 | GermanCityGirl : Jordi Savall – Town Hall 2010 [video], 19 mars 2010, https://youtu.be/ 
60lSbfdnnQQ.

Trasoff 2003 | David Trasoff : De Kaboul à Calcutta, in : Gloire des princes, louange des Dieux. Patrimoine 
musical de l’Hindoustan, xive au xxe siécle, éd. Joep Bor et Philippe Bruguière, Paris : Cité de la 
musique 2003, p. 214–227.

UICH 2024 | Unesco Intangible Cultural Heritage : Art of Crafting and Playing Rubab/Rabab, online, 
2024, https://ich.unesco.org/en/RL/art-of-crafting-and-playing-rubab-rabab-02143.

Willard 1834 | N. Augustus Willard : A Treatise on the Music of Hindoostan, Calcutta : Baptist Mission 
1834.

Sylvain Roy, docteur en ethnomusicologie et professeur certifié d’éducation musicale, est l’auteur d’une 
thèse sur le rubāb afghan (2017). Ses terrains de recherche l’ont conduit dans un premier temps en Angle-
terre, en Écosse et en Irlande, puis, pour la réalisation de sa thèse, en Afghanistan, au Badakhshan, en 
Ouzbékistan et au Tadjikistan. Il est l’auteur d’articles traitant de l’histoire et de l’évolution des ins-

L’origine du rubāb afghan

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://collections.vam.ac.uk/item/O405720/painting-bichitr/
https://collections.vam.ac.uk/item/O405720/painting-bichitr/
https://collections.vam.ac.uk/item/O405720/painting-bichitr/?carousel-image=2017KC4262
https://collections.vam.ac.uk/item/O405720/painting-bichitr/?carousel-image=2017KC4262
https://commons.wikimedia.org/wiki/File
https://commons.wikimedia.org/wiki/File
https://youtu.be/
https://ich.unesco.org/en/RL/art-of-crafting-and-playing-rubab-rabab-02143


Sylvain Roy

300

truments de musique, du timbre (celui du rubāb afghan), des répertoires et de leur place dans la société. 
Il travaille aussi à des projets d’archéo-lutherie expérimentale, en reproduisant des instruments figu-
rant sur des sculptures, des fresques ou encore des miniatures. Titulaire d’un master en valorisation 
des patrimoines, son approche s’inscrit dans une démarche de sauvegarde du patrimoine immatériel.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281 - am 27.01.2026, 03:54:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

