Teil 3

Puchta und die »Begriffsjurisprudenz«
— Analyse

Abschlieflend wird Puchtas Rechtslehre anhand von zwei Perspektiven be-
leuchtet, welche die Kritiker des »Begriffsjuristen« Puchta seit den 1860er
Jahren beschaftigten: System und Rechtsfortbildung. Damit wird das Analy-
seinstrumentarium, welches im ersten Teil anhand konkreter Puchtabilder
herausgearbeitet wurde,” mit den Ergebnissen des zweiten Teils in ein Ge-
sprich gebracht. Insgesamt ergeben sich differenzierte Ergebnisse. Wihrend
die im 20. Jahrhundert gepragten Bilder der »Begriffspyramide« und der
»Inversionsmethode« System und Rechtsfortbildung bei Puchta nicht addquat
beschrieben, erhielten Jherings, im ersten Teil meiner Arbeit noch eher vage
erscheinende Kritikpunkte, weniger des starren Festhaltens an vorgefertigten
Begriffen (»ewige Begriffe«), starker jedoch des Verharrens in antiken Rege-
lungen (»Mumiencultus«), durchaus Plausibilitat. Griinde hierfiir fanden sich
freilich weniger in der Puchta unterstellten Naivitit, als in einem spiteren
nicht mehr eingingigen philosophischen Konzept und einer gleichfalls ver-
gessenen rechtspolitischen Ausrichtung seiner Rechtslehre.

I.  Puchtas System

Der Aspekt »System« vereint in zwei Unterpunkten das Bild der »Begriffs-
pyramide«: Oberster Grundsatz (1) und mos geometricus oder organisches
System (2).

1. Oberster Grundsatz

Wie die Debatte zwischen Stahl und Puchta um den Ausgangspunkt des
Systems zeigte,” besafs die Frage des obersten Grundsatzes fiir letzteren eine
eminente Bedeutung. Dies galt zunichst wissenschaftstheoretisch, weil Puchta
am Erfordernis eines obersten Gundsatzes fur ein wissenschaftliches System
festhielt. Daneben wurde eine hochpolitische Dimension deutlich. Puchtas
System nahm mit seinem Rechtsbegriff die Willensfreiheit des Privatrechts-

1 Teil 1 Kap. 3 II. Auf die dortigen Ausfithrungen wird pauschal verwiesen.
2 Teil 2 Kap. 3 IT 6. und 7.; Kap. 4 IL.

Puchtas System 443

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

444

subjekts zum Ausgangspunkt.? Politisch zielte dies auf ein autonomes, nicht
dem Altar und nicht dem Thron ausgeliefertes Privatrecht.?

Mit dem, was Larenz unter dem »kantischen Freiheitsbegriff« bei Puchta
verstand, hatte dies in mehrfacher Perspektive nichts zu tun. Puchtas philo-
sophischer Gewidhrsmann fiir seinen Rechtsbegriff war zu Beginn der zwanzi-
ger Jahre Hegel.5 Spiter iibernahm er Schellings Freiheitsbegriff.® In dessen
Sinne suchte er zudem ein theologisches Fundament, welches er im Sinne
»positiver« Philosophie in der Genesis fand und tiber eine Entwicklungsge-
schichte historisch absicherte.”

Inhaltlich fehlte Puchtas Rechtsbegriff die von Larenz angenommene
ethische Aufladung. Puchtas rechtliche Freiheit war mit Schelling die Freiheit
»zum Guten und zum Bosen«. Im Recht fehlte gerade die sittliche Bindung der
Rechtsposition des Subjekts, die Larenz in Nachfolge Binders in seinem
ethischen Personalismus vertrat. Puchtas rechtliche Freiheit schuf entgegen-
gesetzt den Freiraum zum autonomen sittlichen Handeln. Wenn auch er
betonte, dafs die Freiheit »dem Menschen nicht dazu gegeben [sei], daf sein
Wille in sich selbst sein Ziel und seine Richtschnur habe«,® so blieb dies
rechtlich ohne Auswirkungen. Der MifSbrauch der menschlichen Freiheit zum
Bosen entrinne nicht »der Allmacht Gottes« und der »Drohung des Gerichts,
dessen ihn der Miflbrauch des gottlichen Geschenks der Freiheit schuldig
macht.«® Auf Erden galt: »Nicht erst durch den Gott gefilligen Gebrauch der
Freiheit wird der Mensch zum berechtigten Wesen.« ' Was Larenz im Recht
verankerte, schnitt Puchta iiberscharf aus dem Recht aus. Sein Rechtsbegriff
statuierte die gleiche Rechtsfihigkeit der Person im Privatrecht.”™ Uber den
Inhalt dieser Rechtsfiahigkeit gab nur das positive Recht Auskunft. Aus
Puchtas Rechtsbegriff folgte diesbeziiglich nichts.

2. Mos geometricus oder organisches System?
Die These vom Riickfall Puchtas in ein Naturrecht (Jerusalem, Beyerle, auch
Schonfeld, Larenz, Wilhelm, Wieacker) ist ob ihrer Pauschalitit nicht leicht zu

3 Teil 2 Kap. 3 II 3.

4 Teil 2 Kap. 5 IV 1.

5 Teil 2 Kap. 3 1T 3.

6 Teil 2 Kap. 4 VI 1.

7 Teil 2 Kap. 4 V 2.

8 PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 8.

9 PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 9.

10  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 9,

11 Teil 2 Kap. 4 VI 2. Anm. 302. Insofern stimme ich OGOREK, Untersuchungen zur
Gefahrungshaftung im 19. Jahrhundert, 1975, S. 14 ff., 16f. zu (die von LANDAU,
Puchta und Aristoteles, 1992, S. 1o Anm. 40, richtigerweise diesem Werk attestierten
Abhingigkeiten von Wilhelm und Wieacker dndern daran nichts); zutreffend gegen

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tberpriifen. Schon das Bild »einer« naturrechtlichen Methode stellt eine
»undifferenzierte Zusammenfassung verschiedenartigster Phinomene« dar,
tiber die man im 18. Jahrhundert zudem oftmals zerstritten war."* Einen
moglichen Halt bietet der zumeist im Zusammenhang mit Puchta erfolgende
Verweis auf Christian Wolff.

Puchtas Auseinandersetzung mit der Philosophie seiner Zeit hat zunichst
gezeigt, dafs ihm Christian Wolff kein tauglicher philosophischer Gewahrs-
mann mehr war. Als 1837 ein alteres Mitglied der Leipziger Fakultit tiber den
»ganzlichen Verfall der »vortrefflichen Methodus mathematica«« klagte, kam
dies Puchta nur noch »rithrend« vor."® Schon Juristen wie Thibaut, die, wie
Puchta meinte, »bei Kant stehen geblieben«™* waren, hatten fir ihn den
Kontakt zur aktuellen Philosophie verloren. Puchtas Gewahrsminner hiefSen
zuniachst Hegel, dann Savigny und schliefSlich Schelling.

Wenn sich Puchta auch keineswegs zu Wolffs Philosophie bekannte, so
bliebe die Moglichkeit einer ungewollten Ubereinstimmung beider. Um hier
vergleichen zu konnen, ist es unerldSlich, Wolffs Methodologie in eigentlich
eher kantischem Blickwinkel in Erkenntnistheorie und Logik zu differen-
zieren. Die Frage, wie ein System aufzubauen war, wurde zu Puchtas Zeiten
iiblicherweise in der Logik debattiert. Insofern bestand bei Wolff, Kant und
auch Schelling FEinigkeit dartber, dafs ein System der Ableitung aus einem
obersten Begriff bediirfe."> Unterschiedlich gewertet wurde demgegentiber, ob
aus der Vernunft auch das Recht als Wirklichkeitsphinomen abgeleitet
werden konne. Der logischen Ubereinstimmung mit den Systemanforderun-
gen Wolffs stand bei Puchta eine scharfe Ablehnung der erkenntnistheoreti-
schen Position Wolffs gegeniiber. Fir Puchta kam man von der Vernunft »gar
nicht oder nur durch einen Sprung zum Recht«.™® Gleichwohl verblieb es
damit nicht bei einer lediglich apriorischen Sollensordnung. Im Wechselspiel
zwischen geschichtlich-positiver und systematisch-negativer Betrachtungswei-
se versuchte Puchta mit Schelling das Recht als notwendig zu erweisen, ohne

eine weitergehende Interpretation auch Kripper, Der zivilrechtliche Schutz des
Namens, 1985, S. 57; DERs. Historische Wurzeln und Funktionen von Immaterialgii-
ter- und Personlichkeitsrechten im 19. Jahrhundert, 1982, S. 132 ff., 138; HOFER,
Freiheit ohne Grenzen? 2001, S. 210f.

12 J. SCHRODER, Recht der Wissenschaft, 2001, S. 172 und ff. mit Darstellung der
Problemfelder.

13  Brief an Savigny vom 28.4.1837; gleicher Hinweis im Brief an Wichter vom
10.2.1836, abgedruckt in: O. v. WACHTER, Wichter, 1881, S. 48 f.

14  PuchTa, Rez. Thibaut, Uber die historische und nicht-historische Rechtsschule, 1839,
S. 1905 vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 2.

15  Nachweise auch zum Folgenden in Teil 2 Kap. 3 I 5.

16 PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 6.

Puchtas System 445

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

446

die Freiheit seiner Entstehung aufzuheben. Das Recht sollte so weit wie
moglich als verniinftig begriffen werden, ohne in der Vernunft aufzugehen."”

Der Verweis auf Wolff erfolgte zumeist im Umfeld des Gegensatzes
zwischen organischem und logischem System. Das von Schonfeld, Wieacker,
Wilhelm und Larenz problematisierte Verhiltnis zwischen logischen und
organischen Systemen fand sich bereits als Gegenstand der Systemkontroverse
zwischen Stahl und Puchta in den 1830er Jahren. Puchta hatte schon 1829
diesbeziiglich eine klare Position bezogen.™® In den Uberlegungen zu seinem
System der Rechte sprach er von einer organischen Eigenstruktur des Rechts.
Er beschrieb den Rechtsorganismus im Einklang mit Stahl als allseitig ver-
kniipft, also nicht hierarchisch abgeleitet, sondern mit Schelling sich »gegen-
seitig voraussetzend und bedingend«.™ Eine Abbildung dieses Zusammen-
hangs war unter wissenschaftlichen Systemanforderungen fir Puchta jedoch
nicht moglich. Sein Systembegriff erforderte die Ableitung der einzelnen
Rechtssitze aus einem obersten Grundsatz. Wissenschaftliche Anforderungen
und Eigenstruktur des Rechts traten also in ein Spannungsverhiltnis. Puchta
trennte zwischen wissenschaftlicher Darstellung unter einem Prinzip und dem
unwissenschaftlichen und unausfithrbaren Versuch, den allseitig verkniipften
Rechtsorganismus abzubilden. Er beharrte dabei darauf, daf§ es moglich sei,
den Rechtsorganismus unter einem Prinzip zu ordnen und darzustellen. Um
zu verhindern, daf§ man »die Fifle an den Armen«*° anbrachte, wurde die
Arbeit des Systematikers zu einem »doppelten Geschift«: »Das eine ist die
Classification, die Aufstellung einer Einteilungsnorm, das andere ist die
Erfassung der Theile in ihrem inneren Zusammenhang, mithin nicht blof3
als Theile, sondern als Glieder eines lebendigen, organischen Ganzen.«*"

In seinem System der Rechte versuchte Puchta einerseits, das positive Recht
unter den, wie es einmal entlarvend hiefs, »mir einzig moglichen«** Blick-
winkel seines Rechtsbegriffs zu bringen und andererseits die im Rechtsorga-
nismus vorgegebene Eigenstruktur der Rechtsinstuitute zu beriicksichtigen.
Das Ergebnis war ein Rechtssystem, daf§ einige »Grundverschiedenheiten«
aus dem Rechtsbegriff ableitete und daneben das System auf »sonstige Ver-
schiedenheiten« baute. Puchtas Recht war also organisch und sollte ohne
Verletzung dieser Eigenstruktur unter einem »Plan der Darstellung« geordnet
werden.

17  Teil 2 Kap. 4 VI und Kap. 5 II 5.

18  Teil 2 Kap. 3 II 7.

19  Mit SCHELLING, Initia, 1820/1821, 1969, S. 1; hierzu Teil 2 Kap. 3 II 7 a). Zum
Nachfolgenden ebda. Ziff. b).

20  Puchta an Savigny vom 26.12.1831, bei BOHNERT, Vierzehn Briefe, 1979, S. 20.

21 PucHTA, Betrachtungen uber alte und neue Rechtssysteme, 1829, S. 233.

22 Brief an Blume vom 22.5.1829, vgl. Teil 2 Kap. 3 IT 7 b).

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In den dreifSiger Jahren verschob sich Puchtas Begriindung seines Systems.
Schon in den zwanziger Jahren hatte Puchta betont, dafl das gemeine
romische Recht, dem er sich 1828 zugewendet hatte, nicht in seiner orga-
nisch-systematischen Eigenstruktur aufging. Wiederholt betonte er den »ver-
wickelten« Zustand des gemeinen Rechts, Storungen durch Gesetzgebung und
wissenschaftliche Fehlbearbeitung.?? Gegentiber Gans warnte er davor, das
»zufillige Dasein« hinwegzusystematisieren.>* Die unter Schellings Agide seit
1828 einsetzende Hinwendung zum »Positiven« verschirfte diesen Aspekt.
Puchta problematisierte die Systemfrage seit den dreifSiger Jahren deutlicher
als Zusammenspiel von Notwendigkeit und Freiheit.*> Damit wurde sein
Gegenstand einerseits hierarchisch-logischer und zugleich zufillig-frei. Seit
1841 sprach er von einer »logischen oder verniinftigen Seite« und einer
»freien oder historischen Seite« des Rechts. Das Recht wurde nun im
Zusammenspiel zwischen positiver und negativer Philosophie erkannt. Suk-
zessiv, also in einer Entwicklungsperspektive, entstand der Rechtsorganismus
im Zusammenspiel zwischen der menschlichen Freiheit, die jedoch mit dem
Sinn des Rechts behaftet versuchte, das Recht unter die Herrschaft der
Gleichheit zu bringen, und der Notwendigkeit der dufSeren Natur, konkret:
der Gegenstiande der Unterwerfung. Simultan, in systematischer Perspektive,
ergab sich ein Recht, welches teilweise als Zusammenhang von Grund und
Folge aus dem Rechtsbegriff abgeleitet werden konnte. Diese Arbeit mit
»Genealogie[n]«,*® geordnet nach »Gattungen und Arten«, war Blick in die
auch-verniinftige Natur®” des Rechts. Wie Schellings negative Philosophie
mufSte sich diese logische Seite des Rechts immer mit dem Vorrang des Seins,
der freien Seiten des Rechts, aussohnen. Rechtssitze, die der Rechtsquellen-
lehre entsprechend entstanden waren, galten, auch wenn sie der logischen
Seite des Rechts widersprachen. Auch dieses frei gesetzte, nicht aus dem
Rechtsbegriff ableitbare Recht, barg seinerseits wiederum eigene Prinzipien
und konnte Konsequenzen hervorbringen.*®

Konkret in Puchtas Systemstruktur der Pandekten dnderte sich durch die
auf Schelling gestiitzte Begriindung wenig. Aus Puchtas »Grundverschieden-
heiten« des Jahres 1829 wurde nun die »logische Seite« des Rechts. In beiden
Fillen folgten aus dem Rechtsbegriff eine gleichbleibende Anzahl von, an

23 Teil 2 Kap. 1 I 2 b).

24  Teil 2 Kap. 2 V 2 a) bb).

25 Zum Folgenden Teil 2 Kap. V 2 und VL

26  Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 10T.

27 Vgl. PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 36.
28  Teil 2 Kap. 51T 5.

Puchtas System 447

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [CoREEm


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448

Puchtas fiinf Gegenstinden der Unterwerfung ausgerichteten, obersten Be-
griffen.”®

Die Vernunft als Erkenntnismittel der Wolffschen Ableitungslogik gewahrte
dabei zu keinem Zeitpunkt einen Zugang zum Recht. Der »Volksgeist« blieb
»dunkle Werkstitte«,3° das Recht entsprang der »Freiheit«, kannte (frither)
ein »zufilliges Dasein« und (spiter) keine »Naturnothwendigkeit«. Der
Systematiker Puchta stellte das den Quellen entnommene Recht zunichst im
Zusammenspiel zwischen »Einteilungsnorm« und »innerem Zusammen-
hang«, spiter aufgespalten in seine logischen und seine freie Seiten dar.
Durchweg blieb das logische System blofSes »Medium«3* einer »mit logischen
Hilfsmitteln arbeitenden Rechtswissenschaft« (Gagnér).

II.  Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung

Die Arbeit ergab, daf§ die Frage der Rechtsfortbildung durch wissenschaftliche
Tiatigkeit fur Puchta nicht einheitlich beantwortet werden kann. Bisher weit-
gehend tbersehen wurde die entscheidende Differenz zwischen Puchtas
Juristenrecht der Jahre 1822-1837 und der ab dem zweiten Band des
Gewohnheitsrechts dem Juristen doppelt zugewiesenen Rechtsfortbildungs-
kompetenz: Recht der Wissenschaft und Juristengewohnheitsrecht.3*

Der Anteil, den Puchta der Rechtswissenschaft an der Rechtsfortbildung
zuwies, resultierte einerseits aus dem Zusammenspiel der einzelnen Rechts-
quellen in seiner Rechtsquellenlehre und andererseits aus seiner Gegenstands-
bestimmung des gemeinen romischen Rechts. Vor 1837 bestimmte Puchta das
gemeine romische Recht tiberwiegend als Juristenrecht.?3 Damit bestand fiir
den wissenschaftlich arbeitenden Richter oder Gelehrten die Moglichkeit, das
gemeine romische Recht weitgehend an »praktischen Bediirfnissen« und der
Ubereinstimmung mit den Prinzipien des Systems zu messen.34

Nach 1837 verstand Puchta das rezipierte romische Recht als Gesetzes-
recht.3’ Zugleich entzog er dem wissenschaftlich arbeitenden Juristen den
Status des den Volksgeist Reprisentierenden.3® Damit reduzierte sich die
Kompetenz der Rechtswissenschaft zur Fortbildung des gemeinen romischen
Rechts weitgehend auf die Liickenfiillung. Der Riickgriff iiber »praktische

29  Teil 2 Kap. 3 II 7; vgl. auch unten II 2 b).

30  Vgl. bereits oben Kap. 2 I 4.

31 PucHTA, Betrachtungen, 1829, S. 222; ebenso Brief an Savigny vom 4.8.1835, bei
BOHNERT, Vierzehn Briefe, 1979, S. 24 ff., 28 f.

32 Vgl. Teil 2 Kap. 51 4.

33 Vgl. Teil 2 Kap. 2 I 5 u. I 2.

34  Vgl. Teil 2 Kap. 2 IV.

35 Vgl Teil 2 Kap. 51 2.

36  Vgl. Teil 2 Kap. 51 4.

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bediirfnisse« auf den Volksgeist war verwehrt. Das Recht der Wissenschaft
konnte sich nur noch auf die »wissenschaftliche Wahrheit« eines Satzes
berufen. Dies war »ein Zeugnis, das natiirlich immer ein unvollkommenes
ist«.37 Es blieb ein freilich immer noch weitgestecktes Instrumentarium der
Rechtsfortbildung im »Geiste« des romischen Rechts.3®

1. Verfahren

a) Inversionsmethode?

Das Bild der »Inversionsmethode« beschrieb Puchtas Verfahren wissenschaft-
licher Rechtssatzbildung nach dem Schema: (alte) Regel — Induktion — Prinzip
— Deduktion — (neue) Regel. Stimmt diese Verfahrensbeschreibung?

Von dieser hier zunachst zu tiberpriifenden Frage ist die von Landsberg und
den ihm Folgenden implizit mitgedachte Geltungsproblematik zu trennen.
Behauptete Puchta, dafl auf wissenschaftlichem Wege gefundene Rechtssatze
automatisch auch als »richtige« Rechtssatze gelten wiirden? Ging »Gerech-
tigkeit« also in »Logik« auf, wie Puchtas Kritiker meinen? Die Trennung
dieser Aspekte erweist sich vor dem Hintergrund der dargestellten stirkeren
Hinwendung Puchtas zum »Positiven« als sinnvoll. Puchtas Methodenpro-
gramm verdnderte sich Ende der dreifSiger Jahre auf zwei Ebenen. Die Aus-
legung der Texte griff nicht mehr auf einen organischen Zusammenhang der
Rechtssitze in der fritheren dritten Periode, der romischen Klassik zuriick,
sondern akzentuierte Justinians Rechtssetzungswillen, die »freie Tat«.3®
Zweitens wurde in der Rechtsquellenlehre das Recht der Wissenschaft diesem
»Gesetzesrecht« untergeordnet.*® Weitgehend konstant blieb demgegeniiber
Puchtas Konzept der wissenschaftlich-systematischen Durchdringung des nun
starker auch zufilligen Stoffs, also seine Begriffs- und Prinzipienbildung und
die Auffindung neuer Rechtssdtze im System.*" Wihrend fir die Verfahrens-
beschreibung eine Trennung zwischen Puchtas Juristenrecht und seinem Recht
der Wissenschaft danach entbehrlich ist, gilt es in der Geltungsfrage zwischen
beiden Typen rechtswissenschaftlicher Fortbildung des Rechts klar zu diffe-
renzieren. Die Geltungsfrage wird daher anschliefend unter dem Aspekt
»Funktion des Volksgeists« beleuchtet.

Puchta sprach weder in der Verfahrensbeschreibung seines Juristenrechts
noch in derjenigen seines Rechts der Wissenschaft von Induktion oder
Deduktion. In seinen meist vagen Stellungnahmen zum Verfahren der wissen-
schaftlichen Rechtssatzfindung bot zunichst am meisten Substanz eine Aus-

37  PucHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 44.

38  Vgl. Teil 2 Kap. 5 IIL

39  Vgl. Teil 2 Kap. 2 IV 2 b) mit Kap. 51T 2.

40 Vgl Teil 2 Kap. 51 2.

41 Vgl Teil 2 Kap. 2 V 2 b), Kap. 3 I 8 mit Kap. 51 3 ¢).

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [CoREEm

449


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sage aus dem Jahr 1823:4* Der wissenschaftlich arbeitende Jurist miisse »sich
im einzelnen des hoheren Grundsatzes und des Zusammenhangs mit dem
Ganzen bewuf3t werden, und von dem aufgefundenen Principe wieder zu den
Anwendungen (welche dann wohl durch Consequenz vermehrt werden)
herabsteigen«.43 Es ging also zuniachst um die Herausarbeitung eines tiberge-
ordneten Bindeglieds zwischen einem alten und einem neuen Rechtssatz, dem
gemeinsamen »Princip«. Mit Savigny glaubte Puchta somit, daf§ es moglich sei,
in den Rechtssitzen gemeinsame Grundsitze auffinden zu konnen.

Hatte sein Verfahren damit auch unzweifelhaft eine induktive Blickrich-
tung, so beschriankte sich die Auffindung eines Prinzips doch keinesfalls auf
Induktion.** Puchtas Prinzipien waren auch 1823 nicht einfach aus den
Rechtssitzen gefunden, wie Landsberg annahm, sondern nach zwei Seiten
hin verkoppelt: mit dem hoheren Grundsatz des einzelnen und dem Zusam-
menhang mit dem Ganzen.

Wie der Blick in Puchtas Servitutenlehre zeigte,*> waren Begriffe und
Prinzipien im System unauflosbar verbunden. Aus Puchtas Begriff der iura
in re folgten Prinzipien, die Strukturmerkmale von Puchtas Servitutenlehre
wurden und zugleich seinem Begriff der Servitut Konturen gaben. Wie Puchtas
Begriffe, so waren auch seine Prinzipien gleichermaflen vom Rechtsbegriff wie
vom einzelnen Rechtssatz her abzusichern. Jedes Prinzip war somit nicht nur
im positiven Stoff, sondern zugleich im »Geist des ganzen Systems« zu suchen,
entscheidend war in doppelter Blickrichtung »seine innige Verbindung, sein
Zusammenhang mit dem iibrigen Recht, im Ganzen und im Einzelnen«.*®

Mit syllogistischen Ableitungen waren diese Zusammenhinge nicht her-
zustellen. Puchtas Logik verstand sich als Teleologie, als sinnvolle, nicht
schematisch-formelhafte Ableitung. »Jeder dieser Begriffe ist ein lebendiges
Wesen, nicht ein todtes Werkzeug, das bloff das Empfangene weiter befor-

42 Vgl. oben Teil 2 Kap. 2 V 1.

43  Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritatis, 1823, S. 26 f.

44  J. SCHRODER, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 250, bezeichnet die Induktion ange-
sichts des zugrundeliegenden positiven Rechts als »Dreh- und Angelpunkt« der
wissenschaftlichen Methode dieser Zeit. Dies mag fiir Jherings Uberlegungen von
1858 gelten, die Schroder, S. 266, als beispielhaft heranzieht. Puchtas wissenschafts-
theoretisch und politisch motivierter Versuch, das Recht an seinen Rechtsbegriff zu
binden, forderte die dargelegte Doppelperspektive. Das positive Recht wurde da-
durch nicht in seiner Geltung in Frage gestellt, die Begriffs- und Prinzipienbildung
erfolgte jedoch im ganzheitlichen Blick vertikal nach »oben« und »unten« und
zugleich horizontal zu anderen Begriffen und Prinzipien. Damit l6sen sich auch fiir
Schréder durchschimmernde Zweifel, ob Puchta, der ja auch nicht zu den »Rechts-
institutlern«, S. 259, gehort, nicht eigenstindige Vorstellungen hatte, vgl. S. 253
Anm. 369, S. 262 Anm. 414.

45 Vgl Teil 2 Kap. 5 1I 3.

46  PucHTA, Von dem Verhiltnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 290.

450 Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dert.«*”7 In Puchtas Institutionen findet sich hierfiir ein charakteristisches
Beispiel.#® Aus dem Satz: »daf8 der Eigenthiimer eine unmittelbare Herrschaft
iiber die Sache hat, wodurch er sich von dem unterscheidet, welchem ein
Anderer die Sache erst zu geben schuldig«, folgt fir Puchta der Satz, »daf$ der
Eigenthiimer von jedem, der sie ihm vorenthalt die Sache vindicieren kann«.#°
Wenn diese Sitze fiir Puchta »nothwendig« zusammenhingen, so ging es um
»Verwandtschaft«, »lebendige Wesen«. Wenn Beseler dem das »Gleichnis
vom Bergmann und dem Erz« entgegenhielt, so war fiir Puchta das einzige,
was man daraus lernen konne, »daf§ er die wissenschaftliche Thatigkeit fir
eine mechanische hilt und durch diese Thatigkeit sich abgehalten sieht, ihre
Productivitit zu erkennen«.>°

Puchta verwies fiir seine wissenschaftlich-systematische Rechtsfindung
nicht zufillig auch auf andere Argumentationsformen®® wie »Natur der
Sache«,%* denn letzlich mufSte die »ganze Rechtswissenschaft ... die Anleitung
dazu enthalten« und nicht mehr als eine »Hilfe gewahrt die juristische
Literatur«.3 Hier blieb sich der Savigny-Schiiler treu. Dessen »Herausfihlen«
der leitenden Grundsitze, in doppelter Absicherung nach »oben« und nach
»unten« und zugleich »horizontal« zu gleichstufigen Rechtsinstituten war
eben Kunst, fiir die galt: »Der Kiinstler wird in dem MafSe gelobt, in welchem
ihm eine dem darzustellenden Gedanken so angemessene Gestaltung gelingt,
dafs wir in ihr die ihm gleichsam angeborene und nothwendige Form zu
erblicken glauben.«>* Puchta behauptete also zu keinem Zeitpunkt, durch
formallogische Ableitungen neues Recht finden zu konnen.

b)  Funktion des Volksgeists

Vor allem irrte die Kritik an Puchtas »Inversionsmethode« jedoch in der
Geltungsfrage. Puchta glaubte nicht, dafs Juristen durch ein wissenschaftliches
Verfahren in der Lage seien, Rechtssitze zu bilden, die nur infolge ihrer
»inneren Wahrheit« die inhaltliche Richtigkeit des Gefundenen garantierten.
Auch bei Puchta fand sich der Aspekt des Lebensbezuges, der Puchtas
spateren Interpreten so wichtig war. Er thematisierte dies in seiner metaphysi-
schen Grundlage, dem Volksgeist. Nur hier, in der Ubereinstimmung eines

47  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 101 f.
48  Hierzu bereits HERBERGER, Dogmatik, 1981, S. g401.
49  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 37.

so  PucHTA, Rez. Beseler, 1844, S. 21.

st Vgl. oben Teil 2 Kap. 5 IIT 2 a).

52 PucHTA, Lehrbuch der Pandekten, 1838, § 17.

53  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 44.

s4  PucHTA, Rez. Beseler, 1844, S. 19 1.

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 451

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [CoREEm


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452

Rechtssatzes mit dem BewufStsein des Volkes, fand Puchta die Richtigkeits-
gewihr eines Rechtssatzes.55 Hier lag die Flexibilitit seines Verfahrens.5®
Durchweg differenzierte Puchta zwischen der Wissenschaft und ihrem
Gegenstand, dem nationalen Recht als Emanation des Volksgeists. 1825
und 1828 versuchte er diesen Konflikt zwischen Volksgeist und Wissenschaft
mit dem Einfiihlen des Juristen als Reprisentanten in das Rechtsempfinden
der Gemeinschaft zu losen. Landsbergs Vermutung, daff Puchta in seinem
Juristenrecht »alle Rechte des praktischen Bediirfnisses verkennt«,7 stand
Puchtas starker Fokus auf eben jene »praktischen Bedurfnisse«, als anti-
zipierendes Indiz fiir die Ubereinstimmung der gefundenen Rechtssitze mit
dem Volksgeist, diametral gegeniiber.5®
1837 verloren die Juristen in ihrer wissenschaftlichen Tatigkeit ihren
Reprisentantenstatus.®® Damit wurde die Geltungskraft der durch sie wissen-
schaftlich gefundenen Rechtssitze gegentiber den anderen Rechtsquellen ab-
gestuft.®® Sie konnten nun Sitze des Gesetzes- und Gewohnheitsrechts nicht
aufheben, sondern nur in engen Grenzen modifizieren,®* wenn ansonsten das
Gesetz »plan- und gedankenlos«®* wiirde.
Wissenschaftliche Rechtsfindung war nun auf die richterliche Liickenful-
lung zugeschnitten:
»Wenn der Richter noch anderer Rechtssitze bedarf, woher nimmt er
sie?«®3
Puchta entschied sich fiir eine ausschliefSlich wissenschaftliche Bildung der
Rechtssitze, schrankte aber zugleich die Bindung daran ein, da das Zeugnis
einer »wissenschaftlichen Wahrheit ... natiirlich immer ein unvollkommenes«
sei.® Fiir die Bindung des Richters an ein Recht der Wissenschaft bedeutete
dies:
»Es entsteht eine Vermutung fiir die Wahrheit einer Ansicht, wenn sie von den
bewihrtesten Rechtsgelehrten tibereinstimmend vorgetragen wird (communis
opinio), und wenn sie sich auch in der Anwendung constant geltend gemacht

hat (usus fori) und ein gewissenhafter Richter wird im Zweifel dabei stehen
bleiben. Aber diese Vermuthung muf$ der Wahrheit weichen; sowie ein Richter

55 Vgl Teil 2 Kap. 2 11 3.

56 Vgl Teil 2 Kap. 2 11 4.

57  LaANDSBERG, GDR 3.2., 1910, S. 452.
58 Vgl Teil 2 Kap. 2 IV 3 u. 4 ¢) aa).
59 Vgl Teil 2 Kap. 51 4.

6o Vgl Teil 2 Kap. 5[ 2 u. III 2.

61 Vgl. Teil 2 Kap. 5 III 2 a).

62 PucHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 49.
63  PucHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 22.
64  PucHTA, Vorlesungen 1, 1846, S. 44.

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sich von ihrer Unrichtigkeit uberzeugt hat, wiirde er pflichtwidrig handeln,
wollte er sie noch ferner anwenden, und hitte man sie Jahrhunderte fiir wahr
gehalten, und seit Menschengedenken in den Gerichten befolgt.«%3

Die Wissenschaft war also gar nicht in der Lage, die »nationelle« Wahrheit
eine Rechtssatzes sicherzustellen. Weiterhin galt, die »Wissenschaft ist nichts
nationelles«.®® Fiir die Richtigkeit war der Riickgriff auf »4duflere« Indizien,
wie vor allem die Anerkennung des Rechtssatzes, unabdingbar. Gerade indem
der Jurist nun nur noch auf die Wissenschaft und nicht tiber die »Bedurfnisse«
auf den Volksgeist selbst Zugriff nehmen durfte, blieb die Rechtsfortbildung
gleichermaflen rational und entwicklungsfihig. Puchta behauptete somit ge-
rade nicht, daf§ wissenschaftliche Rechtssatzbildung die innere Richtigkeit des
Gefundenen garantiere.

2. Flexibilitat

a)  Durchgriff auf »aufSerjuristische« Wertungen?

Indem Puchta dem Richter wie dem Gelehrten ab 1837 fiir den wissenschaft-
lichen Bereich des Rechts den offenen Durchgriff auf aufSerjuristische Wertun-
gen, auf das »Leben« versagte, reagierte er auf die zunehmenden spekulativen
Tendenzen seiner Zeitgenossen.®” Angesichts der mannigfachen Riickgriffe
auf die »Vernunft« (Gans), » Triebe«, »Ordnungen« (Stahl), das »wirkliche«
Recht (Kierulff), den »ungetribten natiirlichen Blick«, den »Eifer fiir das
Wirkliche und Wahre« (Beseler), suchte Puchta Halt in den Rechtssitzen des
romischen Rechts. Betroffen hiervon waren die Richter und die ihnen
zuarbeitenden Gelehrten. Thre Tatigkeit sollte eine wissenschaftliche Riick-
fihrung des Gegebenen auf seine Prinzipien und eine Neubildung von Rechts-
satzen aus dem so gefundenen »Geist« des Ganzen umfassen. Dem Richter zu
gestatten, das geltende Recht unter Berufung auf das Leben »ins Blaue«®®
hinein zu verlassen, hitte Puchtas durchlaufenden Bemiihungen widerspro-
chen, den der Willkiir verdachtigten Richter durch Wissenschaft zu binden
und zu kontrollieren und gerade im Biindnis mit ihm das Recht »sicherzu-
stellen«.®® Wihrend der Gesetzgeber frei das Recht mit Blick auf die
»praktischen Bedurfnisse« fortbilden konnte, blieb dem Richter eine derartige
Kompetenz ab 1837 verwehrt. Die spiteren Kritiker hatten also insofern
Recht. Sie schlossen daraus freilich auf »Weltfremdheit« und » Gerechtigkeits-
defizite«, was auf dieser politisch-methodischen Ebene untuiberpriifbares Vor-

65 PucHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 44; die Rechtssicherheit forderte freilich, daf§ der
Irrtum »ganz entschieden« sein miisse, S. 45.

66  PucHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 1.

67 Vgl. Teil 2 Kap. 51 1.

68  PucHTA, Rez. Savigny, System 1840, S. 673.

69  Vgl. Teil 2 Kap. 5 IV 1.

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 453

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

454

urteil ist und nur konkret am Fall verifiziert werden kann. Die Einblicke in
Puchtas Dogmatik im Laufe der vorliegenden Studie zeigten bei Puchta
jedenfalls immer ein entsprechendes ProblembewufStsein und durchweg auch
material »vertretbare« Losungen.

b) »Ewige Begriffe« und » Mumiencultus«?

Die Analyse der seit Jhering unter den in der Uberschrift genannten Schlag-
worten Puchta gemachten Vorwiirfen ergab zwei Fragekomplexe, die dem
Gegenstand der Kritik entsprechend nur die Puchtas Pandekten zugrundelie-
gende, also zweite Phase einer Rechtsquellenlehre, ab 1837 in den Blick
nehmen:

(1) Wie bestimmte Puchta den Geltungsrang der antiken Rechtssitze
innerhalb seiner Rechtsquellenlehre? Welchen Spielraum gewihrte hilfsweise
seine Interpretationslehre dem wissenschaftlich arbeitenden Juristen zum
Zwecke der Rechtsfortbildung?

(2) Waren Puchtas Begriffe mehr als Induktion aus den Quellen? Ging ihr
Inhalt tiber die Betonung des Allgemeinen im Besonderen hinaus, waren die
Juristen also neben den in den Rechtsquellen enthaltenen an externe Wer-
tungsgesichtspunkte gebunden?

Ein Teil dieser Fragen wurde in der vorstehenden Analyse bereits beriihrt,
so dafd es insoweit nur kurzer Hinweise bedarf:

Ad (1): In dem Rechtsbereich, der einer »inneren Begriundung« fihig war,
war der Jurist an das Gesetz gebunden. Indem Puchta in seinen Pandekten das
rezipierte Recht des Corpus Iuris als Gesetzesrecht behandelte, bekamen die
antiken Quellen strengen Bindungswert. Seine Auslegungslehre orientierte
sich am Willen des Rechtssetzenden, hier also Justinians. Eine »zeitgemifSe «
Interpretation anerkannte er ebensowenig wie Savignys historisch-intuitives
und im Ergebnis ebenfalls zeitgemifles Hineindenken in die Quellen. Dies
zeigte Puchtas Ablehnung des spekulativen Versuchs von Savigny, die Stell-
vertretung in den romischen Quellen zu verorten.”® Dartiber hinaus bestand
fur die Wissenschaft lediglich die Moglichkeit zur »Modification« der antiken
Quellen.”" Hierzu bediirfe es »der Nachweisung, daf§ ohne diese Modification
der Rechtssatz kein verniinftiges Resulthat geben wiirde, bei der Erweiterung,
dafs die AusschlieBung der herbeizuziehenden Fille seine Anwendung auf die
im Gesetz ausgedriickten plan- und gedankenlos machen, bei der Beschrin-
kung, dafs durch die Anwendung auf die auszuschliefenden Fille der Rechts-
satz seine Bedeutung und Begriindung verlieren wiirde«.”* Auch dies war kein

70 Vgl Teil 2 Kap. 51 3.
71 Vgl Teil 2 Kap. 5 III 2 a).
72 PUCHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 49.

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aufruf zur aktiven Gestaltung im Dienste der »individuellen Bediirfnisse«,
sondern auf wissenschaftliche Prazisierung des Satzes im systematischen
Gesamtzusammenhang beschrankt. Waren die antiken Texte rezipiert,”? so
unterfielen spitere Abinderungen durch wusus fori oder communis opinio
doctorum den restriktiven Bedingungen, die Puchta in seiner Rechtsquellen-
lehre fur juristische Rechtsfortbildung formulierte.”* Deutlicher als in seinem
friheren Juristenrecht war Puchtas Recht der Wissenschaft damit an die
romischen Quellen gebunden. Der im Gefolge Jherings erhobene Vorwurf,
die romischen Quellen streng beibehalten zu haben, stimmt insofern mit den
Ergebnissen der vorliegenden Untersuchung iiberein. Hierfiir waren nach
Puchta die Juristen, auf der Richterbank oder dem Katheder, nicht zustindig.
Die zeitgemifs rechtspolitische Dimension dieser Entscheidung wurde ge-
zeigt.”> Wissenschaftliche Rechtsfortbildung setzte damit, mit Ausnahme
der Beschrinkung und Ausweitung einzelner Bestimmungen, eine Regelungs-
liicke voraus. Wissenschaftliche Rechtsfortbildung erfolgte nicht gegen das
romische Recht, sondern in Erweiterung seines »Geists« auf neue »Individua-
litaten«.7®

Ad (2): Die Ausweitung des bestehenden Rechts auf neue Sachverhalte
wurde mit dem Bild der »Inversionsmethode« nicht addquat erfafst. Puchtas
Begriffsbildung war mehr als Induktion und seine »Consequenz« nicht
formal-logisch, sondern sinnhafte Ableitung eines neuen Rechtssatzes.

Ein Begriff mufite gleichermaflen zum Rechtsbegriff hin orientiert sein,
durch sichere Abgrenzungsmerkmale zu anderen Begriffen »systematische
Brauchbarkeit« besitzen und auflerdem die zugrundeliegenden Rechtssitze
beachten, also »widerrechtliche Resulthate« vermeiden. Puchtas Nutzung des
Regel-Ausnahme-Schemas fiir die Bestimmung leitender Prinzipien der Servi-
tutenlehre machte konkret deutlich, daf§ der Autor in der Begriffsbildung
etwas »hinzutun« mufSte.””

Waren die einmal gefundenen Begriffe unverianderbar, ewig?

Nach Puchtas Rechtsquellenlehre veranderte sich das gemeine romische
Recht durch Juristengewohnheitsrecht und durch Recht der Wissenschaft,
das, wenn auch in der Geltung prekar, Rechtssitze schuf. Mit dem Juristen-
gewohnheitsrecht traten Veranderungen ein, die systematisch, seiner Natur
entsprechend, nicht verarbeitet werden konnten.”® Recht der Wissenschaft

73 Vgl. die Zusammenstellung der rezipierten Teile des Corpus Iuris bei PucHTA,
Vorlesungen 1, 1846, S. 8.

74  Vgl. Teil 2 Kap. 5 IIL.

75 Teil 2 Kap. 5 I 1 u. IV.

76 Vgl. Teil 2 Kap. 5 III 1.

77 Vgl. Teil 2 Kap. 51T 3.

78  Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 4 ¢) u. IIl 2 b).

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 455

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

456

bewegte sich immer innerhalb der Strukturmerkmale des romischen Rechts,
an welches die neuen Rechtssitze angegliedert wurden. Gerade weil dies
jedoch kein formallogisches Festhalten der alten Strukturen war, blieben auch
die Begriffe nicht statisch. Puchta betonte eine bestindige Dynamisierung des
Systems.”® Mit der »Erweiterung der Lebensverhiltnisse und Bedurfnisse«
kam eine Riickwirkung auf »das Recht, welches sich seiner bemichtigen
soll«.® Diese Verinderung des Rechts war jedoch »nicht eine solche,
wodurch es aufhort dasselbe zu seyn«.®” Die Rechtswissenschaft betonte,
indem sie das Recht zu einem System ausformte, die Gleichheit und damit die
»Herrschaft iiber das Ungleiche und Individuelle«.®* Dies sollte jedoch »ohne
Eintrag der Reinheit des Rechtsbegriffs« 83 geschehen — und hier trat die freie
Entwicklung der Begriffe mit Puchtas rechtspolitischer Pramisse in Konkur-
renz. Die optimale Rechtsentwicklung eines Volks bildete »die ihm einge-
pflanzte Rechtsidee auf die dem Begriff des Rechts gemifSeste und der Natur
der gegebenen Verhiltnisse entsprechendste Weise bis in die kleinsten Faden«
aus.® Auch die Rechtsfortbildung durch die Rechtswissenschaft bewegte sich
in diesem Spannungsgefiige zwischen der »Natur der Verhiltnisse«, auf
dessen steten Wandel das Recht automatisch reagierte, und Puchtas Rechts-
begriff, der politisch-philosophisch das Privatrecht gegen Willkiir abschirmte.
Ergebnis dieses Konkurrenzverhiltnisses waren Puchtas »Grundverschieden-
heiten« von 1829:%5 Obligation, Eigentum, iura in re auf Benutzung, Pfand-
recht (ius in re auf Verkaufswert), Rechte an Personen aufSer uns, Rechte an in
uns iibergegangenen Personen, Recht an der eigenen Person, allesamt Ausflufs
von flinf Gegenstinden der Unterwerfung. Waren diese Grundbegriffe gegen
Verinderungen abgeschirmt? Bereits 1829 betonte Puchta, daf$ »nur jene finf
Gegenstinde existieren«,*® um den Besitz dann unter einen der angebotenen
zu subsumieren. Im gleichen Text hiefs es freilich bereits vorsichtiger: »DafS es
nicht mehr giebt, wird niemand bestreiten; in jedem Fall kann ich es auf den
Versuch ankommen lassen, wenn jemand Lust haben sollte, auf weitere
Entdeckungen auszugehen.«®7 1841 sicherte er seinen Rechtsbegriff durch
positive Philosophie zusitzlich ab und sprach nun von der »logischen oder
verniinftigen Seite des Rechts«.®®

79 Vgl. Teil 2 Kap. 5 II 5 a).

80  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 45 f.

81  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 45.

82  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.

83  PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.

84  PucHTA, Rez, Beseler, 1844, S. 20.

85 Vgl. Teil 2 Kap. 3 17 u. 5 1I 4.

86  PucHTA, Zu welcher Classe von Rechten gehort der Besitz?, 1829, S. 255.
87  PucHTA, Zu welcher Classe von Rechten gehort der Besitz?, 1829, S. 249.
88  Vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 2.

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Trotz dieser scheinbar apodiktischen Wahrheit liefs sich eine Bindung der
Rechtsfortbildung an einen Kern feststehender Begriffe mit Puchtas Rechts-
quellenlehre nicht vereinbaren. Der Gesetzgeber war nicht an die Prinzipien
des bestehenden Rechts gebunden. Puchta sprach daher auch vom »Gesetz-
geber[, der] das Eigenthum als unmittelbare Herrschaft tiber eine Sache
anerkannt«®® habe, und davon, daf die Eigenschaft des Pfandrechts als ius
in re vor allem auch daraus resultiere, dafl es »keinen einzigen entschieden
giiltigen Rechtssatz [gebe], der unvertriaglich«®° damit wire.

Es blieb damit bei einem unaufgelosten Spannungsverhiltnis: einerseits
strenge Bindung der »Grundverschiedenheiten« an die gesetzgeberischen
Vorentscheidungen, andererseits ihre Ableitung aus dem Rechtsbegriff.

Eine Uberpriifung des von Jhering hervorgehobenen Beispiels der Stellver-
tretungslehre zeigte, dafl Puchta die Quellenwidrigkeit des von Savigny
gefundenen Ergebnisses kritisierte.®® Puchtas Servitutenlehre zeigte, dafS im
Umgang mit romischen Quellen eine andere Moglichkeit als Uminterpretation
bestand, um ihre Bedeutung herabzusetzen. Man konnte die Quelle als
Singularitit des romischen Rechts behandeln und damit eine Bindung der
Wissenschaft daran verneinen.®* In der Frage der Stellvertretung nutzte
Puchta dieses Argument jedoch nicht, da hier das » Wesen der Obligationen«
betroffen sei.”3 Puchta glaubte den Grundsatz der engen Verkniipfung der
obligatio mit den Personen der Vertragsschlieflenden festhalten zu miissen,
»obwohl unser Recht sonst der Reprisentation geneigter ist, als das romi-
sche«.®* Auch wenn er mit der Zessionstheorie die meisten daraus resultie-
renden Probleme zu lockern suchte, blieb er in der Sache hart: »Wiirde nicht
der Procurator, welcher den Vertrag schliefst, sondern der Dominus Glaubiger,
so wirde diese Obligatio nicht durch einen Vertrag entstanden sein, denn
diejenigen Personen, zwischen welchen die Obilgatio existiert, hatten den
Vertrag nicht geschlossen, und die den Vertrag geschlossen, waren nicht in der
Obligatio. <>

Puchta verteidigte also die Grundbausteine seines Systemgebdudes in der
Sache durchaus. In seinem Versuch, »das Recht sicherzustellen«, mufSte sich

89  PucHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 25.

9o  PucHTA, Vorlesungen I, 1873 (1846), S. 427 f.

o1 Vgl Teil 2 Kap. 51 3.

92 Die Wirksamkeit und Gebriuchlichkeit dieser Argumentation in Puchtas Pandekten
zeigen auch die von Landau untersuchten Beispiele der laesio enormis, der lex Rhodia
und des SC Vellejanum, vgl. LANDAU, Puchta und Aristoteles, 1992, S. 19—21.

93  PucHTA, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 391.

94  PucHTA, Vorlesungen II, 1846, S. 113.

95  PucHTA, Vorlesungen II, 1846, S. 114.

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [CoREEm

457


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

458

die Dogmatik zwischen strenger Quellenbindung einerseits und dem Rechts-
begriff andererseits bewahren. Spannungen blieben nicht aus.

¢)  Puchtas Rechtslehre im Dienste tiberpositiver Gerechtigkeit?

Der von Landau gewihlte Ansatz, Puchta vom Vorwurf eines »formalen
Rechtspositivismus« zu befreien, ergab zwei Fragestellungen: (1) Wie be-
stimmte Puchta die Moglichkeit des Richters und des Wissenschaftlers, zum
Zwecke der Einzelfallgerechtigkeit Ausnahmen vom strengen Recht zu ge-
statten? (2) Richtet Puchta seine Rechtslehre an einem bestimmten »sozial-
politischen Programm« aus?

Ad (1): In Einzelstudien®® und auch in Puchtas abstrakten Erorterungen®”
wurde deutlich, daf$ er einem richterlichen Billigkeitsinstrument des romi-
schen Rechts eine besondere Bedeutung einrdumte: der in integrum restitutio.
Wihrend die zeitgenossische herrschende Meinung seit Burchardis Mono-
graphie von 1831 dazu neigte, den Anwendungsbereich dieses Rechtsinstituts
eng zu verstehen, sprach sich Puchta unter Berufung auf eine Rechtsfort-
bildung durch Juristengewohnbheitsrecht dafiir aus, jeder » Anforderung der
hoheren Gerechtigkeit gegeniiber dem Gang des gewohnlichen Rechts«®® den
richterlichen Schutz nicht zu versagen. Er betonte, daf§ das »formelle Recht ...
ein materielles Unrecht« werden konne. Diese Hilfe war allein »auf das Urteil
des Richters gestellt«. Die darin liegende richterliche Geltendmachung »der
Aequitas gegen das gewohnliche Recht« diirfe aber kein »dunkles subjektives
Gefuhl, sondern ein seiner Griinde sich bewufStes, dem Geist des fraglichen
Rechtsinstituts entsprechendes Ermessen der individuellen Umstiande«® sein.

Die »Aequitas« erwachte also im richterlich empfundenen Konflikt zwi-
schen den »individuellen Umstinden« und den hierfiir einschligigen Be-
stimmungen des positiven Rechts. Puchta teilte damit die — auch aristoteli-
sche *°° — Einsicht, dafs durch gesetzliche Regelungen eine absolute Richtigkeit
nie zu erreichen war."®" Darin lag eben die »Unvollkommenheit menschlicher
Dinge tiberhaupt, welche die vollstindige jener Idee des reinen Rechts, also die
innere Vollendung des Rechts ausschliefSt«.** Die vom Richter korrigierend
eingebrachte Losung bewegt sich jedoch im »Geist« des Rechtssystems und

96  Vgl. oben Teil 2 Kap. 2 IV 3 b).

97  Vgl. Teil 2 Kap. 51 5 B).

98  PucHTA, Vorlesungen I, 1846, S. 235, dort auch das Folgende.

99  PucHTA, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 31.

100 Die von Landau vermuteten Abhingigkeiten Puchtas von Aristoteles liefSen sich auch
in Puchtas ungedrucktem Werk nicht konkret nachweisen. Seine Beweisfithrung
bleibt daher auf der unsicheren Ebene allgemeiner Ubereinstimmungen zwischen
Beiden.

1or Insofern stimme ich LaANDAU, a.a.O., S. 14, zu.

102 PucHTA, Cursus der Institutionen I, 18471, S. 14.

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [CoREEm


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den hier vorgegebenen Gerechtigkeitswertungen. Ziel war es, den »Geist«
gegen den »Buchstaben« auszuspielen,™? nicht jedoch den richterlichen
Ungehorsam gegen das Gesetz. Der dem Richter damit im Einzelfall gewihrte
Spielraum war grof3.

Ad (2): Eine bestimmte inhaltliche Vorgabe enthielt Puchtas Verweis auf die
Aequitas jedoch nicht. Die Korrekturen, wie das zu Korrigierende, waren dem
Positiven zu entnehmen, nicht tiberpositiven Gerechtigkeitspostulaten. Durch-
weg zeigte sich, dafs Puchta als Wissenschaftler die Gerechtigkeit im Stoff und
nicht gegen den Stoff suchte. Der Volksgeist blieb »dunkle Werkstatte«,"** er
erschlof$ sich weder den »Staatskiinstlern« noch den Moralisten. Bereits mit
Blick auf Puchtas Rechtsbegriff wurde auf die Offenheit seines Freiheitsbe-
griffs und die daraus folgende scharfe Trennung zwischen Recht und Moral
hingewiesen.*®® Auch Puchtas Gleichheitsbegriff ging dariiber nicht hinaus.
Seine Bedeutung lag vor allem in seiner Absicherung der »logischen oder
vernuinftigen Seite des Rechts« durch ein formales Prinzip: Herrschaft der
Gleichheit iiber das individuell Ungleiche.™® Material betrachtet zielte Puch-
tas Gleichheitsbegriff lediglich darauf ab, »die individuellen Ungleichheiten
dem Allen gleichmifSig zukommenden; der Personlichkeit, der Moglichkeit
eines Willens«*®” zu unterwerfen. Dies bedeutete allgemeine Willens- und
Rechtsfihigkeit, mehr jedoch nicht."®® Dies war fiir die von Puchta im
Privatrecht beanspruchte Autonomie aber auch unverzichtbare Absiche-
rung.*®®

103 Vgl Teil 2 Kap. 5

104 Vgl. bereits Kap. 2 II 4.

105 Vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 1.

106 Vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 2.

107 PucHTA, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 18.

108 Vgl. die Nachweise oben I 1. Auch im Ubergang zum »individuellen Wohl«, Lehr-
buch der Pandekten 1838, S.23, zum »Wohl der Gattung«, Pandekten, 2. Aufl.
1844, S. 29, kann ich keine inhaltliche »Verinderung des Standpunkts« (LANDAU,
a.a.0., S. 11 Anm. 43) erblicken. Mit »Wohl des Individuums« meint er 1838 eine
»Modification der Forderungen des strengen Rechts durch die Billigkeit« (a.a.O.).
Die Beriicksichtigung »des hohern Gerechtigkeitsgefiihls« zugunsten der Einzelfall-
gerechtigkeit taucht 1844 weiterhin auf, und zwar im Rahmen des dazu von PucHTA
ausersehenen Rechtsinstituts, der in integrum restitutio, vgl. Pandekten, 2. Aufl.
1844, S. 142. Mit dem »Wohl der Gattung« meinte Puchta (in Landaus materialer
Perspektive) die gleiche Rechtsfihigkeit aller. Diese »allgemeine Rechtsfihigkeit«
stand auch im Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 89, aufler Zweifel. Der Wandel
erklirt sich durch die neue philosophische Begriindung seiner Rechtslehre in der
Enzyklopidie von 1841.

109 Dies braucht angesichts der hier gewihlten methodengeschichtlichen Perspektive in
seinen politischen Konnotationen nicht ausbuchstabiert zu werden; vgl. die Gruppen-
bildungen bei RUCKERT, »Frei« und »sozial«, 1992, S. 281 ff.; DERS., Zur Legitima-

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 459

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [CoREEm


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das materiale Minimum, an welches Puchta auch den Volksgeist tiber die
allgemeine Rechtsfihigkeit hinaus gebunden wissen wollte, hatte er in seiner
Erorterung der Rationabilitit des Gewohnbheitsrechts im Jahr 1837 offenge-
legt: gottliche Gebote, gute Sitten und die 6ffentliche Ordnung.**° Im tibrigen
sah sich Puchta als Wissenschaftler an das Gegebene gebunden. Die Bindung
an das Recht im Sein bedeutete keine Indifferenz gegeniiber dem Recht im
Werden. ™" Dies wurde gezeigt."™ Der Wissenschaftler suchte Halt im Ge-
gebenen, der Rechtspolitiker versuchte, auf gesetzgeberische Reformvorhaben
Einflu$ zu gewinnen. In beiderlei Perspektive war Puchta »innig verwachsen
mit den grofSen Kampfen der Zeit«, so dafs Wetzell pathetisch ausrief, Puchta

»starb ... recht eigentlich unter Waffen, auf dem Schlachtfelde«.

110
I11
I12
113

460

113

tion der Vertragsfreiheit im 19. Jahrhundert, 1997, S. 151 ff.; HOFER, Freiheit ohne
Grenzen, 2001, S. 277 ff.

Vgl. oben Teil 2 Kap. 51 5.

Zu Recht hebt diese Differenz hervor: RUCKERT, Autonomie, 1988, S. 84 f.

Vgl. oben Teil 2 Kap. 5 IV 2.

Beide Zitate von WETZELL, 2. Nachruf, 1846, S. XIX.

Puchta und die Begriffsjurisprudenz — Analyse

- am 24.01.2026, 10:56:00. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I. Puchtas System
	II. Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung

