
Teil 3

Puchta und die »Begriffsjurisprudenz«
– Analyse

Abschließend wird Puchtas Rechtslehre anhand von zwei Perspektiven be-
leuchtet, welche die Kritiker des »Begriffsjuristen« Puchta seit den 1860er
Jahren beschäftigten: System und Rechtsfortbildung. Damit wird das Analy-
seinstrumentarium, welches im ersten Teil anhand konkreter Puchtabilder
herausgearbeitet wurde,1 mit den Ergebnissen des zweiten Teils in ein Ge-
spräch gebracht. Insgesamt ergeben sich differenzierte Ergebnisse. Während
die im 20. Jahrhundert geprägten Bilder der »Begriffspyramide« und der
»Inversionsmethode« System und Rechtsfortbildung bei Puchta nicht adäquat
beschrieben, erhielten Jherings, im ersten Teil meiner Arbeit noch eher vage
erscheinende Kritikpunkte, weniger des starren Festhaltens an vorgefertigten
Begriffen (»ewige Begriffe«), stärker jedoch des Verharrens in antiken Rege-
lungen (»Mumiencultus«), durchaus Plausibilität. Gründe hierfür fanden sich
freilich weniger in der Puchta unterstellten Naivität, als in einem späteren
nicht mehr eingängigen philosophischen Konzept und einer gleichfalls ver-
gessenen rechtspolitischen Ausrichtung seiner Rechtslehre.

I. Puchtas System

Der Aspekt »System« vereint in zwei Unterpunkten das Bild der »Begriffs-
pyramide«: Oberster Grundsatz (1) und mos geometricus oder organisches
System (2).

1. Oberster Grundsatz
Wie die Debatte zwischen Stahl und Puchta um den Ausgangspunkt des
Systems zeigte,2 besaß die Frage des obersten Grundsatzes für letzteren eine
eminente Bedeutung. Dies galt zunächst wissenschaftstheoretisch, weil Puchta
am Erfordernis eines obersten Gundsatzes für ein wissenschaftliches System
festhielt. Daneben wurde eine hochpolitische Dimension deutlich. Puchtas
System nahm mit seinem Rechtsbegriff die Willensfreiheit des Privatrechts-

Puchtas System 443

1 Teil 1 Kap. 3 II. Auf die dortigen Ausführungen wird pauschal verwiesen.
2 Teil 2 Kap. 3 II 6. und 7.; Kap. 4 II.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


subjekts zum Ausgangspunkt.3 Politisch zielte dies auf ein autonomes, nicht
dem Altar und nicht dem Thron ausgeliefertes Privatrecht.4

Mit dem, was Larenz unter dem »kantischen Freiheitsbegriff« bei Puchta
verstand, hatte dies in mehrfacher Perspektive nichts zu tun. Puchtas philo-
sophischer Gewährsmann für seinen Rechtsbegriff war zu Beginn der zwanzi-
ger Jahre Hegel.5 Später übernahm er Schellings Freiheitsbegriff.6 In dessen
Sinne suchte er zudem ein theologisches Fundament, welches er im Sinne
»positiver« Philosophie in der Genesis fand und über eine Entwicklungsge-
schichte historisch absicherte.7

Inhaltlich fehlte Puchtas Rechtsbegriff die von Larenz angenommene
ethische Aufladung. Puchtas rechtliche Freiheit war mit Schelling die Freiheit
»zum Guten und zum Bösen«. Im Recht fehlte gerade die sittliche Bindung der
Rechtsposition des Subjekts, die Larenz in Nachfolge Binders in seinem
ethischen Personalismus vertrat. Puchtas rechtliche Freiheit schuf entgegen-
gesetzt den Freiraum zum autonomen sittlichen Handeln. Wenn auch er
betonte, daß die Freiheit »dem Menschen nicht dazu gegeben [sei], daß sein
Wille in sich selbst sein Ziel und seine Richtschnur habe«,8 so blieb dies
rechtlich ohne Auswirkungen. Der Mißbrauch der menschlichen Freiheit zum
Bösen entrinne nicht »der Allmacht Gottes« und der »Drohung des Gerichts,
dessen ihn der Mißbrauch des göttlichen Geschenks der Freiheit schuldig
macht.«9 Auf Erden galt: »Nicht erst durch den Gott gefälligen Gebrauch der
Freiheit wird der Mensch zum berechtigten Wesen.«10 Was Larenz im Recht
verankerte, schnitt Puchta überscharf aus dem Recht aus. Sein Rechtsbegriff
statuierte die gleiche Rechtsfähigkeit der Person im Privatrecht.11 Über den
Inhalt dieser Rechtsfähigkeit gab nur das positive Recht Auskunft. Aus
Puchtas Rechtsbegriff folgte diesbezüglich nichts.

2. Mos geometricus oder organisches System?
Die These vom Rückfall Puchtas in ein Naturrecht (Jerusalem, Beyerle, auch
Schönfeld, Larenz, Wilhelm, Wieacker) ist ob ihrer Pauschalität nicht leicht zu

444 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

3 Teil 2 Kap. 3 II 3.
4 Teil 2 Kap. 5 IV 1.
5 Teil 2 Kap. 3 II 3.
6 Teil 2 Kap. 4 VI 1.
7 Teil 2 Kap. 4 V 2.
8 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 8.
9 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 9.
10 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 9,
11 Teil 2 Kap. 4 VI 2. Anm. 302. Insofern stimme ich Ogorek, Untersuchungen zur

Gefährungshaftung im 19. Jahrhundert, 1975, S. 14 ff., 16 f. zu (die von Landau,
Puchta und Aristoteles, 1992, S. 10 Anm. 40, richtigerweise diesem Werk attestierten
Abhängigkeiten von Wilhelm und Wieacker ändern daran nichts); zutreffend gegen

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


überprüfen. Schon das Bild »einer« naturrechtlichen Methode stellt eine
»undifferenzierte Zusammenfassung verschiedenartigster Phänomene« dar,
über die man im 18. Jahrhundert zudem oftmals zerstritten war.12 Einen
möglichen Halt bietet der zumeist im Zusammenhang mit Puchta erfolgende
Verweis auf Christian Wolff.

Puchtas Auseinandersetzung mit der Philosophie seiner Zeit hat zunächst
gezeigt, daß ihm Christian Wolff kein tauglicher philosophischer Gewährs-
mann mehr war. Als 1837 ein älteres Mitglied der Leipziger Fakultät über den
»gänzlichen Verfall der »vortrefflichen Methodus mathematica«« klagte, kam
dies Puchta nur noch »rührend« vor.13 Schon Juristen wie Thibaut, die, wie
Puchta meinte, »bei Kant stehen geblieben«14 waren, hatten für ihn den
Kontakt zur aktuellen Philosophie verloren. Puchtas Gewährsmänner hießen
zunächst Hegel, dann Savigny und schließlich Schelling.

Wenn sich Puchta auch keineswegs zu Wolffs Philosophie bekannte, so
bliebe die Möglichkeit einer ungewollten Übereinstimmung beider. Um hier
vergleichen zu können, ist es unerläßlich, Wolffs Methodologie in eigentlich
eher kantischem Blickwinkel in Erkenntnistheorie und Logik zu differen-
zieren. Die Frage, wie ein System aufzubauen war, wurde zu Puchtas Zeiten
üblicherweise in der Logik debattiert. Insofern bestand bei Wolff, Kant und
auch Schelling Einigkeit darüber, daß ein System der Ableitung aus einem
obersten Begriff bedürfe.15 Unterschiedlich gewertet wurde demgegenüber, ob
aus der Vernunft auch das Recht als Wirklichkeitsphänomen abgeleitet
werden könne. Der logischen Übereinstimmung mit den Systemanforderun-
gen Wolffs stand bei Puchta eine scharfe Ablehnung der erkenntnistheoreti-
schen Position Wolffs gegenüber. Für Puchta kam man von der Vernunft »gar
nicht oder nur durch einen Sprung zum Recht«.16 Gleichwohl verblieb es
damit nicht bei einer lediglich apriorischen Sollensordnung. Im Wechselspiel
zwischen geschichtlich-positiver und systematisch-negativer Betrachtungswei-
se versuchte Puchta mit Schelling das Recht als notwendig zu erweisen, ohne

Puchtas System 445

eine weitergehende Interpretation auch Klippel, Der zivilrechtliche Schutz des
Namens, 1985, S. 57; ders. Historische Wurzeln und Funktionen von Immaterialgü-
ter- und Persönlichkeitsrechten im 19. Jahrhundert, 1982, S. 132 ff., 138; Hofer,
Freiheit ohne Grenzen? 2001, S. 210 f.

12 J. Schröder, Recht der Wissenschaft, 2001, S. 172 und ff. mit Darstellung der
Problemfelder.

13 Brief an Savigny vom 28.4.1837; gleicher Hinweis im Brief an Wächter vom
10.2.1836, abgedruckt in: O. v. Wächter, Wächter, 1881, S. 48 f.

14 Puchta, Rez. Thibaut, Über die historische und nicht-historische Rechtsschule, 1839,
S. 190; vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 2.

15 Nachweise auch zum Folgenden in Teil 2 Kap. 3 II 5.
16 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Freiheit seiner Entstehung aufzuheben. Das Recht sollte so weit wie
möglich als vernünftig begriffen werden, ohne in der Vernunft aufzugehen.17

Der Verweis auf Wolff erfolgte zumeist im Umfeld des Gegensatzes
zwischen organischem und logischem System. Das von Schönfeld, Wieacker,
Wilhelm und Larenz problematisierte Verhältnis zwischen logischen und
organischen Systemen fand sich bereits als Gegenstand der Systemkontroverse
zwischen Stahl und Puchta in den 1830er Jahren. Puchta hatte schon 1829
diesbezüglich eine klare Position bezogen.18 In den Überlegungen zu seinem
System der Rechte sprach er von einer organischen Eigenstruktur des Rechts.
Er beschrieb den Rechtsorganismus im Einklang mit Stahl als allseitig ver-
knüpft, also nicht hierarchisch abgeleitet, sondern mit Schelling sich »gegen-
seitig voraussetzend und bedingend«.19 Eine Abbildung dieses Zusammen-
hangs war unter wissenschaftlichen Systemanforderungen für Puchta jedoch
nicht möglich. Sein Systembegriff erforderte die Ableitung der einzelnen
Rechtssätze aus einem obersten Grundsatz. Wissenschaftliche Anforderungen
und Eigenstruktur des Rechts traten also in ein Spannungsverhältnis. Puchta
trennte zwischen wissenschaftlicher Darstellung unter einem Prinzip und dem
unwissenschaftlichen und unausführbaren Versuch, den allseitig verknüpften
Rechtsorganismus abzubilden. Er beharrte dabei darauf, daß es möglich sei,
den Rechtsorganismus unter einem Prinzip zu ordnen und darzustellen. Um
zu verhindern, daß man »die Füße an den Armen«20 anbrachte, wurde die
Arbeit des Systematikers zu einem »doppelten Geschäft«: »Das eine ist die
Classification, die Aufstellung einer Einteilungsnorm, das andere ist die
Erfassung der Theile in ihrem inneren Zusammenhang, mithin nicht bloß
als Theile, sondern als Glieder eines lebendigen, organischen Ganzen.«21

In seinem System der Rechte versuchte Puchta einerseits, das positive Recht
unter den, wie es einmal entlarvend hieß, »mir einzig möglichen«22 Blick-
winkel seines Rechtsbegriffs zu bringen und andererseits die im Rechtsorga-
nismus vorgegebene Eigenstruktur der Rechtsinstuitute zu berücksichtigen.
Das Ergebnis war ein Rechtssystem, daß einige »Grundverschiedenheiten«
aus dem Rechtsbegriff ableitete und daneben das System auf »sonstige Ver-
schiedenheiten« baute. Puchtas Recht war also organisch und sollte ohne
Verletzung dieser Eigenstruktur unter einem »Plan der Darstellung« geordnet
werden.

446 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

17 Teil 2 Kap. 4 VI und Kap. 5 II 5.
18 Teil 2 Kap. 3 II 7.
19 Mit Schelling, Initia, 1820/1821, 1969, S. 1; hierzu Teil 2 Kap. 3 II 7 a). Zum

Nachfolgenden ebda. Ziff. b).
20 Puchta an Savigny vom 26.12.1831, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 20.
21 Puchta, Betrachtungen über alte und neue Rechtssysteme, 1829, S. 233.
22 Brief an Blume vom 22.5.1829, vgl. Teil 2 Kap. 3 II 7 b).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In den dreißiger Jahren verschob sich Puchtas Begründung seines Systems.
Schon in den zwanziger Jahren hatte Puchta betont, daß das gemeine
römische Recht, dem er sich 1828 zugewendet hatte, nicht in seiner orga-
nisch-systematischen Eigenstruktur aufging. Wiederholt betonte er den »ver-
wickelten« Zustand des gemeinen Rechts, Störungen durch Gesetzgebung und
wissenschaftliche Fehlbearbeitung.23 Gegenüber Gans warnte er davor, das
»zufällige Dasein« hinwegzusystematisieren.24 Die unter Schellings Ägide seit
1828 einsetzende Hinwendung zum »Positiven« verschärfte diesen Aspekt.
Puchta problematisierte die Systemfrage seit den dreißiger Jahren deutlicher
als Zusammenspiel von Notwendigkeit und Freiheit.25 Damit wurde sein
Gegenstand einerseits hierarchisch-logischer und zugleich zufällig-frei. Seit
1841 sprach er von einer »logischen oder vernünftigen Seite« und einer
»freien oder historischen Seite« des Rechts. Das Recht wurde nun im
Zusammenspiel zwischen positiver und negativer Philosophie erkannt. Suk-
zessiv, also in einer Entwicklungsperspektive, entstand der Rechtsorganismus
im Zusammenspiel zwischen der menschlichen Freiheit, die jedoch mit dem
Sinn des Rechts behaftet versuchte, das Recht unter die Herrschaft der
Gleichheit zu bringen, und der Notwendigkeit der äußeren Natur, konkret:
der Gegenstände der Unterwerfung. Simultan, in systematischer Perspektive,
ergab sich ein Recht, welches teilweise als Zusammenhang von Grund und
Folge aus dem Rechtsbegriff abgeleitet werden konnte. Diese Arbeit mit
»Genealogie[n]«,26 geordnet nach »Gattungen und Arten«, war Blick in die
auch-vernünftige Natur27 des Rechts. Wie Schellings negative Philosophie
mußte sich diese logische Seite des Rechts immer mit dem Vorrang des Seins,
der freien Seiten des Rechts, aussöhnen. Rechtssätze, die der Rechtsquellen-
lehre entsprechend entstanden waren, galten, auch wenn sie der logischen
Seite des Rechts widersprachen. Auch dieses frei gesetzte, nicht aus dem
Rechtsbegriff ableitbare Recht, barg seinerseits wiederum eigene Prinzipien
und konnte Konsequenzen hervorbringen.28

Konkret in Puchtas Systemstruktur der Pandekten änderte sich durch die
auf Schelling gestützte Begründung wenig. Aus Puchtas »Grundverschieden-
heiten« des Jahres 1829 wurde nun die »logische Seite« des Rechts. In beiden
Fällen folgten aus dem Rechtsbegriff eine gleichbleibende Anzahl von, an

Puchtas System 447

23 Teil 2 Kap. 1 III 2 b).
24 Teil 2 Kap. 2 V 2 a) bb).
25 Zum Folgenden Teil 2 Kap. V 2 und VI.
26 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 101.
27 Vgl. Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 36.
28 Teil 2 Kap. 5 II 5.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas fünf Gegenständen der Unterwerfung ausgerichteten, obersten Be-
griffen.29

Die Vernunft als Erkenntnismittel der Wolffschen Ableitungslogik gewährte
dabei zu keinem Zeitpunkt einen Zugang zum Recht. Der »Volksgeist« blieb
»dunkle Werkstätte«,30 das Recht entsprang der »Freiheit«, kannte (früher)
ein »zufälliges Dasein« und (später) keine »Naturnothwendigkeit«. Der
Systematiker Puchta stellte das den Quellen entnommene Recht zunächst im
Zusammenspiel zwischen »Einteilungsnorm« und »innerem Zusammen-
hang«, später aufgespalten in seine logischen und seine freie Seiten dar.
Durchweg blieb das logische System bloßes »Medium«31 einer »mit logischen
Hilfsmitteln arbeitenden Rechtswissenschaft« (Gagnér).

II. Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung

Die Arbeit ergab, daß die Frage der Rechtsfortbildung durch wissenschaftliche
Tätigkeit für Puchta nicht einheitlich beantwortet werden kann. Bisher weit-
gehend übersehen wurde die entscheidende Differenz zwischen Puchtas
Juristenrecht der Jahre 1822–1837 und der ab dem zweiten Band des
Gewohnheitsrechts dem Juristen doppelt zugewiesenen Rechtsfortbildungs-
kompetenz: Recht der Wissenschaft und Juristengewohnheitsrecht.32

Der Anteil, den Puchta der Rechtswissenschaft an der Rechtsfortbildung
zuwies, resultierte einerseits aus dem Zusammenspiel der einzelnen Rechts-
quellen in seiner Rechtsquellenlehre und andererseits aus seiner Gegenstands-
bestimmung des gemeinen römischen Rechts. Vor 1837 bestimmte Puchta das
gemeine römische Recht überwiegend als Juristenrecht.33 Damit bestand für
den wissenschaftlich arbeitenden Richter oder Gelehrten die Möglichkeit, das
gemeine römische Recht weitgehend an »praktischen Bedürfnissen« und der
Übereinstimmung mit den Prinzipien des Systems zu messen.34

Nach 1837 verstand Puchta das rezipierte römische Recht als Gesetzes-
recht.35 Zugleich entzog er dem wissenschaftlich arbeitenden Juristen den
Status des den Volksgeist Repräsentierenden.36 Damit reduzierte sich die
Kompetenz der Rechtswissenschaft zur Fortbildung des gemeinen römischen
Rechts weitgehend auf die Lückenfüllung. Der Rückgriff über »praktische

448 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

29 Teil 2 Kap. 3 II 7; vgl. auch unten II 2 b).
30 Vgl. bereits oben Kap. 2 II 4.
31 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 222; ebenso Brief an Savigny vom 4.8.1835, bei

Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 24 ff., 28 f.
32 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 4.
33 Vgl. Teil 2 Kap. 2 I 5 u. II 2.
34 Vgl. Teil 2 Kap. 2 IV.
35 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 2.
36 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 4.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedürfnisse« auf den Volksgeist war verwehrt. Das Recht der Wissenschaft
konnte sich nur noch auf die »wissenschaftliche Wahrheit« eines Satzes
berufen. Dies war »ein Zeugnis, das natürlich immer ein unvollkommenes
ist«.37 Es blieb ein freilich immer noch weitgestecktes Instrumentarium der
Rechtsfortbildung im »Geiste« des römischen Rechts.38

1. Verfahren
a) Inversionsmethode?
Das Bild der »Inversionsmethode« beschrieb Puchtas Verfahren wissenschaft-
licher Rechtssatzbildung nach dem Schema: (alte) Regel – Induktion – Prinzip
– Deduktion – (neue) Regel. Stimmt diese Verfahrensbeschreibung?

Von dieser hier zunächst zu überprüfenden Frage ist die von Landsberg und
den ihm Folgenden implizit mitgedachte Geltungsproblematik zu trennen.
Behauptete Puchta, daß auf wissenschaftlichem Wege gefundene Rechtssätze
automatisch auch als »richtige« Rechtssätze gelten würden? Ging »Gerech-
tigkeit« also in »Logik« auf, wie Puchtas Kritiker meinen? Die Trennung
dieser Aspekte erweist sich vor dem Hintergrund der dargestellten stärkeren
Hinwendung Puchtas zum »Positiven« als sinnvoll. Puchtas Methodenpro-
gramm veränderte sich Ende der dreißiger Jahre auf zwei Ebenen. Die Aus-
legung der Texte griff nicht mehr auf einen organischen Zusammenhang der
Rechtssätze in der früheren dritten Periode, der römischen Klassik zurück,
sondern akzentuierte Justinians Rechtssetzungswillen, die »freie Tat«.39

Zweitens wurde in der Rechtsquellenlehre das Recht der Wissenschaft diesem
»Gesetzesrecht« untergeordnet.40 Weitgehend konstant blieb demgegenüber
Puchtas Konzept der wissenschaftlich-systematischen Durchdringung des nun
stärker auch zufälligen Stoffs, also seine Begriffs- und Prinzipienbildung und
die Auffindung neuer Rechtssätze im System.41 Während für die Verfahrens-
beschreibung eine Trennung zwischen Puchtas Juristenrecht und seinem Recht
der Wissenschaft danach entbehrlich ist, gilt es in der Geltungsfrage zwischen
beiden Typen rechtswissenschaftlicher Fortbildung des Rechts klar zu diffe-
renzieren. Die Geltungsfrage wird daher anschließend unter dem Aspekt
»Funktion des Volksgeists« beleuchtet.

Puchta sprach weder in der Verfahrensbeschreibung seines Juristenrechts
noch in derjenigen seines Rechts der Wissenschaft von Induktion oder
Deduktion. In seinen meist vagen Stellungnahmen zum Verfahren der wissen-
schaftlichen Rechtssatzfindung bot zunächst am meisten Substanz eine Aus-

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 449

37 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 44.
38 Vgl. Teil 2 Kap. 5 III.
39 Vgl. Teil 2 Kap. 2 IV 2 b) mit Kap. 5 I 2.
40 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 2.
41 Vgl. Teil 2 Kap. 2 V 2 b), Kap. 3 II 8 mit Kap. 5 II 3 c).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sage aus dem Jahr 1823:42 Der wissenschaftlich arbeitende Jurist müsse »sich
im einzelnen des höheren Grundsatzes und des Zusammenhangs mit dem
Ganzen bewußt werden, und von dem aufgefundenen Principe wieder zu den
Anwendungen (welche dann wohl durch Consequenz vermehrt werden)
herabsteigen«.43 Es ging also zunächst um die Herausarbeitung eines überge-
ordneten Bindeglieds zwischen einem alten und einem neuen Rechtssatz, dem
gemeinsamen »Princip«. Mit Savigny glaubte Puchta somit, daß es möglich sei,
in den Rechtssätzen gemeinsame Grundsätze auffinden zu können.

Hatte sein Verfahren damit auch unzweifelhaft eine induktive Blickrich-
tung, so beschränkte sich die Auffindung eines Prinzips doch keinesfalls auf
Induktion.44 Puchtas Prinzipien waren auch 1823 nicht einfach aus den
Rechtssätzen gefunden, wie Landsberg annahm, sondern nach zwei Seiten
hin verkoppelt: mit dem höheren Grundsatz des einzelnen und dem Zusam-
menhang mit dem Ganzen.

Wie der Blick in Puchtas Servitutenlehre zeigte,45 waren Begriffe und
Prinzipien im System unauflösbar verbunden. Aus Puchtas Begriff der iura
in re folgten Prinzipien, die Strukturmerkmale von Puchtas Servitutenlehre
wurden und zugleich seinem Begriff der Servitut Konturen gaben. Wie Puchtas
Begriffe, so waren auch seine Prinzipien gleichermaßen vom Rechtsbegriff wie
vom einzelnen Rechtssatz her abzusichern. Jedes Prinzip war somit nicht nur
im positiven Stoff, sondern zugleich im »Geist des ganzen Systems« zu suchen,
entscheidend war in doppelter Blickrichtung »seine innige Verbindung, sein
Zusammenhang mit dem übrigen Recht, im Ganzen und im Einzelnen«.46

Mit syllogistischen Ableitungen waren diese Zusammenhänge nicht her-
zustellen. Puchtas Logik verstand sich als Teleologie, als sinnvolle, nicht
schematisch-formelhafte Ableitung. »Jeder dieser Begriffe ist ein lebendiges
Wesen, nicht ein todtes Werkzeug, das bloß das Empfangene weiter beför-

450 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

42 Vgl. oben Teil 2 Kap. 2 V 1.
43 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritatis, 1823, S. 26 f.
44 J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 250, bezeichnet die Induktion ange-

sichts des zugrundeliegenden positiven Rechts als »Dreh- und Angelpunkt« der
wissenschaftlichen Methode dieser Zeit. Dies mag für Jherings Überlegungen von
1858 gelten, die Schröder, S. 266, als beispielhaft heranzieht. Puchtas wissenschafts-
theoretisch und politisch motivierter Versuch, das Recht an seinen Rechtsbegriff zu
binden, forderte die dargelegte Doppelperspektive. Das positive Recht wurde da-
durch nicht in seiner Geltung in Frage gestellt, die Begriffs- und Prinzipienbildung
erfolgte jedoch im ganzheitlichen Blick vertikal nach »oben« und »unten« und
zugleich horizontal zu anderen Begriffen und Prinzipien. Damit lösen sich auch für
Schröder durchschimmernde Zweifel, ob Puchta, der ja auch nicht zu den »Rechts-
institutlern«, S. 259, gehört, nicht eigenständige Vorstellungen hatte, vgl. S. 253
Anm. 369, S. 262 Anm. 414.

45 Vgl. Teil 2 Kap. 5 II 3.
46 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 290.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dert.«47 In Puchtas Institutionen findet sich hierfür ein charakteristisches
Beispiel.48 Aus dem Satz: »daß der Eigenthümer eine unmittelbare Herrschaft
über die Sache hat, wodurch er sich von dem unterscheidet, welchem ein
Anderer die Sache erst zu geben schuldig«, folgt für Puchta der Satz, »daß der
Eigenthümer von jedem, der sie ihm vorenthält die Sache vindicieren kann«.49

Wenn diese Sätze für Puchta »nothwendig« zusammenhingen, so ging es um
»Verwandtschaft«, »lebendige Wesen«. Wenn Beseler dem das »Gleichnis
vom Bergmann und dem Erz« entgegenhielt, so war für Puchta das einzige,
was man daraus lernen könne, »daß er die wissenschaftliche Thätigkeit für
eine mechanische hält und durch diese Thätigkeit sich abgehalten sieht, ihre
Productivität zu erkennen«.50

Puchta verwies für seine wissenschaftlich-systematische Rechtsfindung
nicht zufällig auch auf andere Argumentationsformen51 wie »Natur der
Sache«,52 denn letzlich mußte die »ganze Rechtswissenschaft … die Anleitung
dazu enthalten« und nicht mehr als eine »Hülfe gewährt die juristische
Literatur«.53 Hier blieb sich der Savigny-Schüler treu. Dessen »Herausfühlen«
der leitenden Grundsätze, in doppelter Absicherung nach »oben« und nach
»unten« und zugleich »horizontal« zu gleichstufigen Rechtsinstituten war
eben Kunst, für die galt: »Der Künstler wird in dem Maße gelobt, in welchem
ihm eine dem darzustellenden Gedanken so angemessene Gestaltung gelingt,
daß wir in ihr die ihm gleichsam angeborene und nothwendige Form zu
erblicken glauben.«54 Puchta behauptete also zu keinem Zeitpunkt, durch
formallogische Ableitungen neues Recht finden zu können.

b) Funktion des Volksgeists
Vor allem irrte die Kritik an Puchtas »Inversionsmethode« jedoch in der
Geltungsfrage. Puchta glaubte nicht, daß Juristen durch ein wissenschaftliches
Verfahren in der Lage seien, Rechtssätze zu bilden, die nur infolge ihrer
»inneren Wahrheit« die inhaltliche Richtigkeit des Gefundenen garantierten.
Auch bei Puchta fand sich der Aspekt des Lebensbezuges, der Puchtas
späteren Interpreten so wichtig war. Er thematisierte dies in seiner metaphysi-
schen Grundlage, dem Volksgeist. Nur hier, in der Übereinstimmung eines

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 451

47 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 101 f.
48 Hierzu bereits Herberger, Dogmatik, 1981, S. 401.
49 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 37.
50 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 21.
51 Vgl. oben Teil 2 Kap. 5 III 2 a).
52 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, § 17.
53 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 44.
54 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 19 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rechtssatzes mit dem Bewußtsein des Volkes, fand Puchta die Richtigkeits-
gewähr eines Rechtssatzes.55 Hier lag die Flexibilität seines Verfahrens.56

Durchweg differenzierte Puchta zwischen der Wissenschaft und ihrem
Gegenstand, dem nationalen Recht als Emanation des Volksgeists. 1825
und 1828 versuchte er diesen Konflikt zwischen Volksgeist und Wissenschaft
mit dem Einfühlen des Juristen als Repräsentanten in das Rechtsempfinden
der Gemeinschaft zu lösen. Landsbergs Vermutung, daß Puchta in seinem
Juristenrecht »alle Rechte des praktischen Bedürfnisses verkennt«,57 stand
Puchtas starker Fokus auf eben jene »praktischen Bedürfnisse«, als anti-
zipierendes Indiz für die Übereinstimmung der gefundenen Rechtssätze mit
dem Volksgeist, diametral gegenüber.58

1837 verloren die Juristen in ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit ihren
Repräsentantenstatus.59 Damit wurde die Geltungskraft der durch sie wissen-
schaftlich gefundenen Rechtssätze gegenüber den anderen Rechtsquellen ab-
gestuft.60 Sie konnten nun Sätze des Gesetzes- und Gewohnheitsrechts nicht
aufheben, sondern nur in engen Grenzen modifizieren,61 wenn ansonsten das
Gesetz »plan- und gedankenlos«62 würde.

Wissenschaftliche Rechtsfindung war nun auf die richterliche Lückenfül-
lung zugeschnitten:

»Wenn der Richter noch anderer Rechtssätze bedarf, woher nimmt er
sie?«63

Puchta entschied sich für eine ausschließlich wissenschaftliche Bildung der
Rechtssätze, schränkte aber zugleich die Bindung daran ein, da das Zeugnis
einer »wissenschaftlichen Wahrheit … natürlich immer ein unvollkommenes«
sei.64 Für die Bindung des Richters an ein Recht der Wissenschaft bedeutete
dies:

»Es entsteht eine Vermutung für die Wahrheit einer Ansicht, wenn sie von den
bewährtesten Rechtsgelehrten übereinstimmend vorgetragen wird (communis
opinio), und wenn sie sich auch in der Anwendung constant geltend gemacht
hat (usus fori) und ein gewissenhafter Richter wird im Zweifel dabei stehen
bleiben. Aber diese Vermuthung muß der Wahrheit weichen; sowie ein Richter

452 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

55 Vgl. Teil 2 Kap. 2 II 3.
56 Vgl. Teil 2 Kap. 2 II 4.
57 Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 452.
58 Vgl. Teil 2 Kap. 2 IV 3 u. 4 c) aa).
59 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 4.
60 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 2 u. III 2.
61 Vgl. Teil 2 Kap. 5 III 2 a).
62 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 49.
63 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 22.
64 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich von ihrer Unrichtigkeit überzeugt hat, würde er pflichtwidrig handeln,
wollte er sie noch ferner anwenden, und hätte man sie Jahrhunderte für wahr
gehalten, und seit Menschengedenken in den Gerichten befolgt.«65

Die Wissenschaft war also gar nicht in der Lage, die »nationelle« Wahrheit
eine Rechtssatzes sicherzustellen. Weiterhin galt, die »Wissenschaft ist nichts
nationelles«.66 Für die Richtigkeit war der Rückgriff auf »äußere« Indizien,
wie vor allem die Anerkennung des Rechtssatzes, unabdingbar. Gerade indem
der Jurist nun nur noch auf die Wissenschaft und nicht über die »Bedürfnisse«
auf den Volksgeist selbst Zugriff nehmen durfte, blieb die Rechtsfortbildung
gleichermaßen rational und entwicklungsfähig. Puchta behauptete somit ge-
rade nicht, daß wissenschaftliche Rechtssatzbildung die innere Richtigkeit des
Gefundenen garantiere.

2. Flexibilität
a) Durchgriff auf »außerjuristische« Wertungen?
Indem Puchta dem Richter wie dem Gelehrten ab 1837 für den wissenschaft-
lichen Bereich des Rechts den offenen Durchgriff auf außerjuristische Wertun-
gen, auf das »Leben« versagte, reagierte er auf die zunehmenden spekulativen
Tendenzen seiner Zeitgenossen.67 Angesichts der mannigfachen Rückgriffe
auf die »Vernunft« (Gans), »Triebe«, »Ordnungen« (Stahl), das »wirkliche«
Recht (Kierulff), den »ungetrübten natürlichen Blick«, den »Eifer für das
Wirkliche und Wahre« (Beseler), suchte Puchta Halt in den Rechtssätzen des
römischen Rechts. Betroffen hiervon waren die Richter und die ihnen
zuarbeitenden Gelehrten. Ihre Tätigkeit sollte eine wissenschaftliche Rück-
führung des Gegebenen auf seine Prinzipien und eine Neubildung von Rechts-
sätzen aus dem so gefundenen »Geist« des Ganzen umfassen. Dem Richter zu
gestatten, das geltende Recht unter Berufung auf das Leben »ins Blaue«68

hinein zu verlassen, hätte Puchtas durchlaufenden Bemühungen widerspro-
chen, den der Willkür verdächtigten Richter durch Wissenschaft zu binden
und zu kontrollieren und gerade im Bündnis mit ihm das Recht »sicherzu-
stellen«.69 Während der Gesetzgeber frei das Recht mit Blick auf die
»praktischen Bedürfnisse« fortbilden konnte, blieb dem Richter eine derartige
Kompetenz ab 1837 verwehrt. Die späteren Kritiker hatten also insofern
Recht. Sie schlossen daraus freilich auf »Weltfremdheit« und »Gerechtigkeits-
defizite«, was auf dieser politisch-methodischen Ebene unüberprüfbares Vor-

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 453

65 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 44; die Rechtssicherheit forderte freilich, daß der
Irrtum »ganz entschieden« sein müsse, S. 45.

66 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 1.
67 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 1.
68 Puchta, Rez. Savigny, System 1840, S. 673.
69 Vgl. Teil 2 Kap. 5 IV 1.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


urteil ist und nur konkret am Fall verifiziert werden kann. Die Einblicke in
Puchtas Dogmatik im Laufe der vorliegenden Studie zeigten bei Puchta
jedenfalls immer ein entsprechendes Problembewußtsein und durchweg auch
material »vertretbare« Lösungen.

b) »Ewige Begriffe« und »Mumiencultus«?
Die Analyse der seit Jhering unter den in der Überschrift genannten Schlag-
worten Puchta gemachten Vorwürfen ergab zwei Fragekomplexe, die dem
Gegenstand der Kritik entsprechend nur die Puchtas Pandekten zugrundelie-
gende, also zweite Phase einer Rechtsquellenlehre, ab 1837 in den Blick
nehmen:

(1) Wie bestimmte Puchta den Geltungsrang der antiken Rechtssätze
innerhalb seiner Rechtsquellenlehre? Welchen Spielraum gewährte hilfsweise
seine Interpretationslehre dem wissenschaftlich arbeitenden Juristen zum
Zwecke der Rechtsfortbildung?

(2) Waren Puchtas Begriffe mehr als Induktion aus den Quellen? Ging ihr
Inhalt über die Betonung des Allgemeinen im Besonderen hinaus, waren die
Juristen also neben den in den Rechtsquellen enthaltenen an externe Wer-
tungsgesichtspunkte gebunden?

Ein Teil dieser Fragen wurde in der vorstehenden Analyse bereits berührt,
so daß es insoweit nur kurzer Hinweise bedarf:

Ad (1): In dem Rechtsbereich, der einer »inneren Begründung« fähig war,
war der Jurist an das Gesetz gebunden. Indem Puchta in seinen Pandekten das
rezipierte Recht des Corpus Iuris als Gesetzesrecht behandelte, bekamen die
antiken Quellen strengen Bindungswert. Seine Auslegungslehre orientierte
sich am Willen des Rechtssetzenden, hier also Justinians. Eine »zeitgemäße«
Interpretation anerkannte er ebensowenig wie Savignys historisch-intuitives
und im Ergebnis ebenfalls zeitgemäßes Hineindenken in die Quellen. Dies
zeigte Puchtas Ablehnung des spekulativen Versuchs von Savigny, die Stell-
vertretung in den römischen Quellen zu verorten.70 Darüber hinaus bestand
für die Wissenschaft lediglich die Möglichkeit zur »Modification« der antiken
Quellen.71 Hierzu bedürfe es »der Nachweisung, daß ohne diese Modification
der Rechtssatz kein vernünftiges Resulthat geben würde, bei der Erweiterung,
daß die Ausschließung der herbeizuziehenden Fälle seine Anwendung auf die
im Gesetz ausgedrückten plan- und gedankenlos machen, bei der Beschrän-
kung, daß durch die Anwendung auf die auszuschließenden Fälle der Rechts-
satz seine Bedeutung und Begründung verlieren würde«.72 Auch dies war kein

454 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

70 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 3.
71 Vgl. Teil 2 Kap. 5 III 2 a).
72 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 49.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aufruf zur aktiven Gestaltung im Dienste der »individuellen Bedürfnisse«,
sondern auf wissenschaftliche Präzisierung des Satzes im systematischen
Gesamtzusammenhang beschränkt. Waren die antiken Texte rezipiert,73 so
unterfielen spätere Abänderungen durch usus fori oder communis opinio
doctorum den restriktiven Bedingungen, die Puchta in seiner Rechtsquellen-
lehre für juristische Rechtsfortbildung formulierte.74 Deutlicher als in seinem
früheren Juristenrecht war Puchtas Recht der Wissenschaft damit an die
römischen Quellen gebunden. Der im Gefolge Jherings erhobene Vorwurf,
die römischen Quellen streng beibehalten zu haben, stimmt insofern mit den
Ergebnissen der vorliegenden Untersuchung überein. Hierfür waren nach
Puchta die Juristen, auf der Richterbank oder dem Katheder, nicht zuständig.
Die zeitgemäß rechtspolitische Dimension dieser Entscheidung wurde ge-
zeigt.75 Wissenschaftliche Rechtsfortbildung setzte damit, mit Ausnahme
der Beschränkung und Ausweitung einzelner Bestimmungen, eine Regelungs-
lücke voraus. Wissenschaftliche Rechtsfortbildung erfolgte nicht gegen das
römische Recht, sondern in Erweiterung seines »Geists« auf neue »Individua-
litäten«.76

Ad (2): Die Ausweitung des bestehenden Rechts auf neue Sachverhalte
wurde mit dem Bild der »Inversionsmethode« nicht adäquat erfaßt. Puchtas
Begriffsbildung war mehr als Induktion und seine »Consequenz« nicht
formal-logisch, sondern sinnhafte Ableitung eines neuen Rechtssatzes.

Ein Begriff mußte gleichermaßen zum Rechtsbegriff hin orientiert sein,
durch sichere Abgrenzungsmerkmale zu anderen Begriffen »systematische
Brauchbarkeit« besitzen und außerdem die zugrundeliegenden Rechtssätze
beachten, also »widerrechtliche Resulthate« vermeiden. Puchtas Nutzung des
Regel-Ausnahme-Schemas für die Bestimmung leitender Prinzipien der Servi-
tutenlehre machte konkret deutlich, daß der Autor in der Begriffsbildung
etwas »hinzutun« mußte.77

Waren die einmal gefundenen Begriffe unveränderbar, ewig?
Nach Puchtas Rechtsquellenlehre veränderte sich das gemeine römische

Recht durch Juristengewohnheitsrecht und durch Recht der Wissenschaft,
das, wenn auch in der Geltung prekär, Rechtssätze schuf. Mit dem Juristen-
gewohnheitsrecht traten Veränderungen ein, die systematisch, seiner Natur
entsprechend, nicht verarbeitet werden konnten.78 Recht der Wissenschaft

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 455

73 Vgl. die Zusammenstellung der rezipierten Teile des Corpus Iuris bei Puchta,
Vorlesungen I, 1846, S. 8 f.

74 Vgl. Teil 2 Kap. 5 III.
75 Teil 2 Kap. 5 I 1 u. IV.
76 Vgl. Teil 2 Kap. 5 III 1.
77 Vgl. Teil 2 Kap. 5 II 3.
78 Vgl. Teil 2 Kap. 5 II 4 c) u. III 2 b).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bewegte sich immer innerhalb der Strukturmerkmale des römischen Rechts,
an welches die neuen Rechtssätze angegliedert wurden. Gerade weil dies
jedoch kein formallogisches Festhalten der alten Strukturen war, blieben auch
die Begriffe nicht statisch. Puchta betonte eine beständige Dynamisierung des
Systems.79 Mit der »Erweiterung der Lebensverhältnisse und Bedürfnisse«
kam eine Rückwirkung auf »das Recht, welches sich seiner bemächtigen
soll«.80 Diese Veränderung des Rechts war jedoch »nicht eine solche,
wodurch es aufhört dasselbe zu seyn«.81 Die Rechtswissenschaft betonte,
indem sie das Recht zu einem System ausformte, die Gleichheit und damit die
»Herrschaft über das Ungleiche und Individuelle«.82 Dies sollte jedoch »ohne
Eintrag der Reinheit des Rechtsbegriffs« 83 geschehen – und hier trat die freie
Entwicklung der Begriffe mit Puchtas rechtspolitischer Prämisse in Konkur-
renz. Die optimale Rechtsentwicklung eines Volks bildete »die ihm einge-
pflanzte Rechtsidee auf die dem Begriff des Rechts gemäßeste und der Natur
der gegebenen Verhältnisse entsprechendste Weise bis in die kleinsten Fäden«
aus.84 Auch die Rechtsfortbildung durch die Rechtswissenschaft bewegte sich
in diesem Spannungsgefüge zwischen der »Natur der Verhältnisse«, auf
dessen steten Wandel das Recht automatisch reagierte, und Puchtas Rechts-
begriff, der politisch-philosophisch das Privatrecht gegen Willkür abschirmte.
Ergebnis dieses Konkurrenzverhältnisses waren Puchtas »Grundverschieden-
heiten« von 1829:85 Obligation, Eigentum, iura in re auf Benutzung, Pfand-
recht (ius in re auf Verkaufswert), Rechte an Personen außer uns, Rechte an in
uns übergegangenen Personen, Recht an der eigenen Person, allesamt Ausfluß
von fünf Gegenständen der Unterwerfung. Waren diese Grundbegriffe gegen
Veränderungen abgeschirmt? Bereits 1829 betonte Puchta, daß »nur jene fünf
Gegenstände existieren«,86 um den Besitz dann unter einen der angebotenen
zu subsumieren. Im gleichen Text hieß es freilich bereits vorsichtiger: »Daß es
nicht mehr giebt, wird niemand bestreiten; in jedem Fall kann ich es auf den
Versuch ankommen lassen, wenn jemand Lust haben sollte, auf weitere
Entdeckungen auszugehen.«87 1841 sicherte er seinen Rechtsbegriff durch
positive Philosophie zusätzlich ab und sprach nun von der »logischen oder
vernünftigen Seite des Rechts«.88

456 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

79 Vgl. Teil 2 Kap. 5 II 5 a).
80 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 45 f.
81 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 45.
82 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.
83 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.
84 Puchta, Rez, Beseler, 1844, S. 20.
85 Vgl. Teil 2 Kap. 3 II 7 u. 5 II 4.
86 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz?, 1829, S. 255.
87 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz?, 1829, S. 249.
88 Vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 2.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Trotz dieser scheinbar apodiktischen Wahrheit ließ sich eine Bindung der
Rechtsfortbildung an einen Kern feststehender Begriffe mit Puchtas Rechts-
quellenlehre nicht vereinbaren. Der Gesetzgeber war nicht an die Prinzipien
des bestehenden Rechts gebunden. Puchta sprach daher auch vom »Gesetz-
geber[, der] das Eigenthum als unmittelbare Herrschaft über eine Sache
anerkannt«89 habe, und davon, daß die Eigenschaft des Pfandrechts als ius
in re vor allem auch daraus resultiere, daß es »keinen einzigen entschieden
gültigen Rechtssatz [gebe], der unverträglich«90 damit wäre.

Es blieb damit bei einem unaufgelösten Spannungsverhältnis: einerseits
strenge Bindung der »Grundverschiedenheiten« an die gesetzgeberischen
Vorentscheidungen, andererseits ihre Ableitung aus dem Rechtsbegriff.

Eine Überprüfung des von Jhering hervorgehobenen Beispiels der Stellver-
tretungslehre zeigte, daß Puchta die Quellenwidrigkeit des von Savigny
gefundenen Ergebnisses kritisierte.91 Puchtas Servitutenlehre zeigte, daß im
Umgang mit römischen Quellen eine andere Möglichkeit als Uminterpretation
bestand, um ihre Bedeutung herabzusetzen. Man konnte die Quelle als
Singularität des römischen Rechts behandeln und damit eine Bindung der
Wissenschaft daran verneinen.92 In der Frage der Stellvertretung nutzte
Puchta dieses Argument jedoch nicht, da hier das »Wesen der Obligationen«
betroffen sei.93 Puchta glaubte den Grundsatz der engen Verknüpfung der
obligatio mit den Personen der Vertragsschließenden festhalten zu müssen,
»obwohl unser Recht sonst der Repräsentation geneigter ist, als das römi-
sche«.94 Auch wenn er mit der Zessionstheorie die meisten daraus resultie-
renden Probleme zu lockern suchte, blieb er in der Sache hart: »Würde nicht
der Procurator, welcher den Vertrag schließt, sondern der Dominus Gläubiger,
so würde diese Obligatio nicht durch einen Vertrag entstanden sein, denn
diejenigen Personen, zwischen welchen die Obilgatio existiert, hatten den
Vertrag nicht geschlossen, und die den Vertrag geschlossen, wären nicht in der
Obligatio.«95

Puchta verteidigte also die Grundbausteine seines Systemgebäudes in der
Sache durchaus. In seinem Versuch, »das Recht sicherzustellen«, mußte sich

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 457

89 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 25.
90 Puchta, Vorlesungen I, 1873 (1846), S. 427 f.
91 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 3.
92 Die Wirksamkeit und Gebräuchlichkeit dieser Argumentation in Puchtas Pandekten

zeigen auch die von Landau untersuchten Beispiele der laesio enormis, der lex Rhodia
und des SC Vellejanum, vgl. Landau, Puchta und Aristoteles, 1992, S. 19–21.

93 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 391.
94 Puchta, Vorlesungen II, 1846, S. 113.
95 Puchta, Vorlesungen II, 1846, S. 114.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Dogmatik zwischen strenger Quellenbindung einerseits und dem Rechts-
begriff andererseits bewähren. Spannungen blieben nicht aus.

c) Puchtas Rechtslehre im Dienste überpositiver Gerechtigkeit?
Der von Landau gewählte Ansatz, Puchta vom Vorwurf eines »formalen
Rechtspositivismus« zu befreien, ergab zwei Fragestellungen: (1) Wie be-
stimmte Puchta die Möglichkeit des Richters und des Wissenschaftlers, zum
Zwecke der Einzelfallgerechtigkeit Ausnahmen vom strengen Recht zu ge-
statten? (2) Richtet Puchta seine Rechtslehre an einem bestimmten »sozial-
politischen Programm« aus?

Ad (1): In Einzelstudien96 und auch in Puchtas abstrakten Erörterungen97

wurde deutlich, daß er einem richterlichen Billigkeitsinstrument des römi-
schen Rechts eine besondere Bedeutung einräumte: der in integrum restitutio.
Während die zeitgenössische herrschende Meinung seit Burchardis Mono-
graphie von 1831 dazu neigte, den Anwendungsbereich dieses Rechtsinstituts
eng zu verstehen, sprach sich Puchta unter Berufung auf eine Rechtsfort-
bildung durch Juristengewohnheitsrecht dafür aus, jeder »Anforderung der
höheren Gerechtigkeit gegenüber dem Gang des gewöhnlichen Rechts«98 den
richterlichen Schutz nicht zu versagen. Er betonte, daß das »formelle Recht …
ein materielles Unrecht« werden könne. Diese Hilfe war allein »auf das Urteil
des Richters gestellt«. Die darin liegende richterliche Geltendmachung »der
Aequitas gegen das gewöhnliche Recht« dürfe aber kein »dunkles subjektives
Gefühl, sondern ein seiner Gründe sich bewußtes, dem Geist des fraglichen
Rechtsinstituts entsprechendes Ermessen der individuellen Umstände«99 sein.

Die »Aequitas« erwachte also im richterlich empfundenen Konflikt zwi-
schen den »individuellen Umständen« und den hierfür einschlägigen Be-
stimmungen des positiven Rechts. Puchta teilte damit die – auch aristoteli-
sche100 – Einsicht, daß durch gesetzliche Regelungen eine absolute Richtigkeit
nie zu erreichen war.101 Darin lag eben die »Unvollkommenheit menschlicher
Dinge überhaupt, welche die vollständige jener Idee des reinen Rechts, also die
innere Vollendung des Rechts ausschließt«.102 Die vom Richter korrigierend
eingebrachte Lösung bewegt sich jedoch im »Geist« des Rechtssystems und

458 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

96 Vgl. oben Teil 2 Kap. 2 IV 3 b).
97 Vgl. Teil 2 Kap. 5 I 5 B).
98 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 235, dort auch das Folgende.
99 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 31.
100 Die von Landau vermuteten Abhängigkeiten Puchtas von Aristoteles ließen sich auch

in Puchtas ungedrucktem Werk nicht konkret nachweisen. Seine Beweisführung
bleibt daher auf der unsicheren Ebene allgemeiner Übereinstimmungen zwischen
Beiden.

101 Insofern stimme ich Landau, a. a. O., S. 14, zu.
102 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den hier vorgegebenen Gerechtigkeitswertungen. Ziel war es, den »Geist«
gegen den »Buchstaben« auszuspielen,103 nicht jedoch den richterlichen
Ungehorsam gegen das Gesetz. Der dem Richter damit im Einzelfall gewährte
Spielraum war groß.

Ad (2): Eine bestimmte inhaltliche Vorgabe enthielt Puchtas Verweis auf die
Aequitas jedoch nicht. Die Korrekturen, wie das zu Korrigierende, waren dem
Positiven zu entnehmen, nicht überpositiven Gerechtigkeitspostulaten. Durch-
weg zeigte sich, daß Puchta als Wissenschaftler die Gerechtigkeit im Stoff und
nicht gegen den Stoff suchte. Der Volksgeist blieb »dunkle Werkstätte«,104 er
erschloß sich weder den »Staatskünstlern« noch den Moralisten. Bereits mit
Blick auf Puchtas Rechtsbegriff wurde auf die Offenheit seines Freiheitsbe-
griffs und die daraus folgende scharfe Trennung zwischen Recht und Moral
hingewiesen.105 Auch Puchtas Gleichheitsbegriff ging darüber nicht hinaus.
Seine Bedeutung lag vor allem in seiner Absicherung der »logischen oder
vernünftigen Seite des Rechts« durch ein formales Prinzip: Herrschaft der
Gleichheit über das individuell Ungleiche.106 Material betrachtet zielte Puch-
tas Gleichheitsbegriff lediglich darauf ab, »die individuellen Ungleichheiten
dem Allen gleichmäßig zukommenden; der Persönlichkeit, der Möglichkeit
eines Willens«107 zu unterwerfen. Dies bedeutete allgemeine Willens- und
Rechtsfähigkeit, mehr jedoch nicht.108 Dies war für die von Puchta im
Privatrecht beanspruchte Autonomie aber auch unverzichtbare Absiche-
rung.109

Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung 459

103 Vgl. Teil 2 Kap. 5
104 Vgl. bereits Kap. 2 II 4.
105 Vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 1.
106 Vgl. Teil 2 Kap. 4 VI 2.
107 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 18.
108 Vgl. die Nachweise oben I 1. Auch im Übergang zum »individuellen Wohl«, Lehr-

buch der Pandekten 1838, S. 23, zum »Wohl der Gattung«, Pandekten, 2. Aufl.
1844, S. 29, kann ich keine inhaltliche »Veränderung des Standpunkts« (Landau,
a. a. O., S. 11 Anm. 43) erblicken. Mit »Wohl des Individuums« meint er 1838 eine
»Modification der Forderungen des strengen Rechts durch die Billigkeit« (a. a. O.).
Die Berücksichtigung »des höhern Gerechtigkeitsgefühls« zugunsten der Einzelfall-
gerechtigkeit taucht 1844 weiterhin auf, und zwar im Rahmen des dazu von Puchta
ausersehenen Rechtsinstituts, der in integrum restitutio, vgl. Pandekten, 2. Aufl.
1844, S. 142. Mit dem »Wohl der Gattung« meinte Puchta (in Landaus materialer
Perspektive) die gleiche Rechtsfähigkeit aller. Diese »allgemeine Rechtsfähigkeit«
stand auch im Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 89, außer Zweifel. Der Wandel
erklärt sich durch die neue philosophische Begründung seiner Rechtslehre in der
Enzyklopädie von 1841.

109 Dies braucht angesichts der hier gewählten methodengeschichtlichen Perspektive in
seinen politischen Konnotationen nicht ausbuchstabiert zu werden; vgl. die Gruppen-
bildungen bei Rückert, »Frei« und »sozial«, 1992, S. 281 ff.; ders., Zur Legitima-

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das materiale Minimum, an welches Puchta auch den Volksgeist über die
allgemeine Rechtsfähigkeit hinaus gebunden wissen wollte, hatte er in seiner
Erörterung der Rationabilität des Gewohnheitsrechts im Jahr 1837 offenge-
legt: göttliche Gebote, gute Sitten und die öffentliche Ordnung.110 Im übrigen
sah sich Puchta als Wissenschaftler an das Gegebene gebunden. Die Bindung
an das Recht im Sein bedeutete keine Indifferenz gegenüber dem Recht im
Werden.111 Dies wurde gezeigt.112 Der Wissenschaftler suchte Halt im Ge-
gebenen, der Rechtspolitiker versuchte, auf gesetzgeberische Reformvorhaben
Einfluß zu gewinnen. In beiderlei Perspektive war Puchta »innig verwachsen
mit den großen Kämpfen der Zeit«, so daß Wetzell pathetisch ausrief, Puchta
»starb … recht eigentlich unter Waffen, auf dem Schlachtfelde«.113

460 Puchta und die Begriffsjurisprudenz – Analyse

tion der Vertragsfreiheit im 19. Jahrhundert, 1997, S. 151 ff.; Hofer, Freiheit ohne
Grenzen, 2001, S. 277 ff.

110 Vgl. oben Teil 2 Kap. 5 I 5.
111 Zu Recht hebt diese Differenz hervor: Rückert, Autonomie, 1988, S. 84 f.
112 Vgl. oben Teil 2 Kap. 5 IV 2.
113 Beide Zitate von Wetzell, 2. Nachruf, 1846, S. XIX.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443 - am 24.01.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I. Puchtas System
	II. Puchtas Konzept wissenschaftlicher Rechtsfortbildung

