
 442

aber er akzeptiert, daß für die Freiheit gekämpft werden muß. Das ist eine Beurtei-
lung von Jean Jaurès, der Bouissounouse kritiklos folgt, indem sie Condorcets eige-
nen Texten folgt (ohne sie im Lichte der Politik seiner Partei zu gewichten). Con-
dorcets Beitrag ist die Idee, auf republikanische Propaganda/Aufklärung zu setzen, 
aber auch die soll durch politische Klugheit gelenkt sein. 

 
Lüchinger, Stephan 
Das politische Denken von Condorcet : 1743-1794. – Bern (u.a.) : Haupt, 2002. 
– S. 346-371 Freiheit, Gleichheit und Sicherheit durch Krieg 
Als Ökonom und Beamter beginnt Condorcet mit eher funktionalistischen Ideen 
einer internationalen Zusammenarbeit: Handelszusammenarbeit und Auslieferung 
von Kriminellen. Ein allgemeines Verbot von Kriegen sollte erst später kommen. 
Die Amerikanische Revolution sieht er als einen ersten Schritt zum ewigen Frieden, 
freilich wird eine internationale Organisation mit einem Internationalen Gerichtshof 
noch lange nicht kommen. Vor der Revolution war Condorcets Position klar defen-
siv: Keine Eroberungskriege, keine Kolonialkriege, keine Angriffskriege. In der 
Revolution akzeptiert er den Krieg (den er kaum für einen direkten Verteidigungs-
krieg gehalten haben wird). In der militärischen Krise des September 1792 empfiehlt 
er verbrannte Erde. Aber er lehnt einen simplen Export der Revolution ab, ist immer 
dagegen anderen Völkern eine Verfassung vorzuschreiben, auch mit den französi-
schen Siegen ist er weiter gegen Eroberungspolitik. 

7.2.2 Volney 

Constantin François de Chassebeuf, (Comte) de Volney, 1757-1820, geboren bei 
Craon, Maine. Orientalist, Geograph, Reisender, Landwirt, Professor für Geschichte 
an der neuen Ecole Normale. Arbeit an einer Welteinheitssprache. Mitglied der 
Konstituante. Seine historisch bedeutendste politische Leistung war seine Mithilfe 
bei der Etablierung Bonapartes als Konsul. Graf des Empire unter Napoléon, Pair 
von Frankreich unter der restaurierten Monarchie, aber immer Republikaner. 
 
Biographie: 
Jean Gaulmier, L’idéologue Volney 1757-1820 : contribution à l’histoire de 
l’orientalisme en France. – Dissertation Paris 1931, gedruckt Beirut 1951, eine ge-
kürzte Ausgabe 1959 u.d.T.: Un grand témoin de la Révolution et de l’Empire : 
Volney. 

 
Wissenschaftlich beruht Volneys Ruhm vor allem auf seinen Leistungen als Reisen-
der im Vorderen Orient, mit einer bis dahin selten erreichten Genauigkeit der Be-
schreibung. Wirkungsgeschichtlich war er vor allem ein populärer Klassiker des 
Freidenkertums, der Religionskritik und Tyrannenkritik zu einer Einheit verschmolz, 
die Radikale des 19. Jahrhunderts ansprach. Theoretisch sind bei Volney zwei Ideen 
interessant: 1., die Vorstellung der internationalen Beziehungen als Gleichgewicht 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442 - am 22.01.2026, 03:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 443 

freier Völker, das lange gestört, jetzt erneut eingerichtet werden kann. Der aktuelle 
Anlaß war zunächst der russisch-türkische Krieg, über den der Orientkenner Volney 
ein Buch geschrieben hat, dann aber die Formulierung einer Außenpolitik der Revo-
lution. Volney hat in die Debatten der Revolution die Vorstellung einer ganz eige-
nen republikanischen Außenpolitik gebracht. 2., die Idee eines Weltethos. Die Idee 
einer Beziehung zwischen positiver Religion und Despotismus teilt Volney mit 
Paine, Condorcet und Cloots und zahlreichen Zeitgenossen. Für die Geschichte des 
Internationalismus ist spannend, daß Volney an der Stelle, an der Institutionen der 
künftigen Weltgesellschaft erwartet werden könnten, nur den Ausgleich der Religio-
nen durch Betonung ihres gemeinsamen Kerns vorsieht, wie ein nachchristlicher 
Fortsetzer von Cusanus oder Leibniz. Auch sein Beitrag zur Verfassungsdebatte der 
Konstituante hat keine Vorstellungen internationaler Institutionen: der Frieden wird 
durch die parallele Freiheit der Völker hergestellt. Nur eine internationale Institution 
ist unausgesprochenen vorgesehen: ein gemeinsamer Krieg der Nationen gegen 
Störer der Rechte einer Nation. 

 
 

Texte 
 

Discours sur le droit de guerre et de la paix (Rede vor der Nationalversam-
mlung, 18. Mai 1790) 
in: Archives parlementaires de 1787 à 1860 : recueil complet des débats législa-
tifs et politiques des Chambres françaises : 1re série 1877 à 1799, Bd. 15, 575-
576 
in: Oeuvres / textes réunis et revus par Anne et Henry Deneys. – Paris : Fayard, 
1989 (Corpus des oeuvres de philosophie en langue français) I, 157-161 
Volney schlägt ein Dekret vor: Die Menschheit ist nur eine Gesellschaft, Frieden 
und bonheur de tous sind das Ziel. Alle Völker leben miteinander wie Individuen in 
einem Volk. Es gibt kein Recht, das Eigentum oder die Freiheit und „avantages 
naturels“ eines anderen Volkes zu beeinträchtigen. Krieg darf es nur zur Verteidi-
gung „d’un droit juste“ geben. Alles andere ist ein Akt der Unterdrückung, den nicht 
nur den Angegriffenen angeht, sondern die ganze menschliche Gesellschaft, denn 
jeden Staat gehen die Freiheit und Sicherheit aller anderen Staaten an. 

 
Les ruines : ou méditation sur les révolutions des empires (1791) 
in: Oeuvres / textes réunis et revus par Anne et Henry Deneys. – Paris : Fayard, 
1989 (Corpus des oeuvres de philosophie en langue français) I, 165-440 
Deutsche Übersetzung: Die Ruinen oder Betrachtungen über die Revolutionen 
der Reiche (1795, hrsg. von Georg Forster) 
Neuausgabe: Frankfurt am Main : Syndikat, 1977 
Eine Vision der Weltgeschichte: Staaten beginnen mit Partizipation, werden aber zu 
Despotien und wachsen, um am Ende nur noch Ruinen zu hinterlassen. Das türki-
sche Reich ist das letzte solcher Reiche. Mit Naturrecht, aufgeklärter Religion, Ver-
kehr, Buchdruck, Öffentlicher Meinung hat sich ein neuer Typ Staaten durchgesetzt. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442 - am 22.01.2026, 03:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 444

Weil aber das Gleichgewicht unter den Staaten in der despotischen Periode zerstört 
wurde, unterdrücken die Starken die Schwachen. Reiche, die immer größer werden, 
werden aber nicht stärker sondern schwächer. Reiche sind Staaten, in denen die 
Völker ihrer Gewohnheiten beraubt werden, womit es keine Grenzen des Despotis-
mus mehr gibt. Dagegen propagiert er ein System nationaler öffentlicher Meinun-
gen, mit internationalem Ideenaustausch. Es wird dann wieder ein neues Gleichge-
wicht zwischen den Völkern geben. Die Franzosen, als erstes freies Volk, werden 
als Legislative der Menschheit eine allgemeine Versammlung der Völker einberu-
fen: Das Blutvergießen zwischen den Religionen soll aufhören, indem diese auf 
ihren rationalen Kern zurückgeführt werden. Über die Hälfte des Buches ist eine 
Entwicklungsgeschichte der Religion. 

 
 

Literatur 
 

Gollwitzer, Heinz 
Geschichte des weltpolitischen Denkens. – Göttingen : Vandenhoeck & Rup-
recht, Bd. 1. – Vom Zeitalter der Entdeckungen bis zum Beginn des Imperia-
lismus. – 1973. – S. 285-312 Radikaler Rationalismus : Constantin François 
Volney 
In Volneys Kosmopolitismus steckt viel französische Realpolitik. Der Hintergrund 
ist die Einhegung der Ostmächte nach der Polnischen Teilung und der britisch-
französische Weltgegensatz. Sein Buch über den Türkenkrieg 1788 konstruiert einen 
Kampf zwischen einem aufsteigenden, zunehmend zivilisierten Rußland und einem 
niedergehenden Türkischen Reich. Volney sieht eine weltgeschichtliche Wende (zu 
der es dann wegen der Französischen Revolution nicht kam). Die französischen 
Politiker setzen auf eine Gleichgewichtsidee, Ägypten aus dem türkischen Reich zu 
lösen und gegen England zu stärken. Volney verwirft das als unsinniges Abenteuer. 
Dahinter steht ein allgemeiner Zweifel am Kolonialismus: alle französischen Kolo-
nien sind gescheitert, die Zivilisierung nie zum Ziel gekommen. Gelten läßt er hu-
manitäre Intervention; der russische Krieg gegen die Türken ist Befreiung. Er hat 
eine Vision einer neuen Weltordnung: Der Befreiung Konstantinopels wird eine 
Erneuerung Asiens folgen. 1798 warnt er vor optimistischen Erwartungen einer 
französischen Besetzung Ägyptens. Vorstellen kann er sich eine französische Zer-
störung des Türkischen Reiches, dem unabhängige Staaten folgen werden. Kolonien 
abzulehnen bedeutet aber nicht Einflußzonen der Großmächte abzulehnen. Er geht 
davon aus, daß die USA (er will eine dauerhafte amerikanisch-französische Zusam-
menarbeit gegen England und Spanien) sich auf dem amerikanischen Kontinent und 
in der Karibik vergrößern werden. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442 - am 22.01.2026, 03:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 445 

7.2.3 Cloots 

Anarcharsis Cloots, eigentlich Jean-Baptiste Cloots, Baron von Gnadenthal/Val-de-
Grâce, 1755-1794, geboren auf Schloß Gnadenthal, im Herzogtum Kleve, ein preußi-
scher Baron aus einer holländischen kommerziellen Familie. Statt Offizier in Preußen 
wurde er Verfasser religionskritischer Schriften in Paris. 1790 erlangte er Aufsehen, 
als er an der Spitze einer Delegation der Menschheit die Franzosen aufforderte, ihre 
Revolution kosmopolitisch zu verstehen. Als Publizist und im Konvent für den 
Anschluß der Nachbarländer an Frankreich tätig. Initiator einer Fremdenlegion, die 
am Mißtrauen französischer Chauvinisten scheiterte. Ein führender Vertreter der 
Entchristlichungspolitik. Auf Betreiben Robespierres hingerichtet als Atheist (und 
als Fremder). 

 
Biographie: 
Roland Mortier, Anarchasis Cloots ou l’utopie foudroyée. – Paris 1995 
Immer noch lesenswert über Cloots und die Fremdenfreundlichkeit der Revolution, 
die ihm das Bürgerrecht brachte, und die Fremdenfeindlichkeit, die ihm das Leben 
kostete, ist Albert Mathiez, La Révolution et les étrangers : cosmopolitisme et 
défense nationale. – Paris 1918. 

 
Cloots begann im Zeitalter der Teilungen Polens und der Pläne, Belgien gegen Bay-
ern zu tauschen, mit Phantasien einer völligen Neuordnung Europas. Es klingt wie 
die Theorie zur Josephinischen Praxis; Joseph II ist sein Vorbild in Antiklerikalis-
mus und antitraditionalistischer Anwendung des Gleichgewichts. In der Revolution 
wird seine Universelle Republik eine ähnlich phantastische Entgrenzung haben. Mit 
der Tradition der Friedenspläne will Cloots’ universelle Republik nichts zu tun ha-
ben. Er hat Rousseaus Einwände berücksichtigt, daß Grundlage eines Staates nur ein 
gemeinsamer Willen sein darf und Staatenbünde nicht legitim sein können. Die Welt 
als Ganzes wird eine Willensgemeinschaft. Cloots ist ein Religionskritiker aber 
nicht religionslos. Seine Universale Republik ist eine religiöse Idee: es kommt dar-
auf an, ein Gottesvolk zu schaffen; nicht ein Volk das Gott näher steht als andere, 
sondern ein Volk das Gott ist. Das kann allein die gesamte Menschheit sein. Wie der 
Weltstaat bei Dante: stark in Normen, aber schwach in Institutionen. Wie bei Dante 
ist der Weltstaat kaum ein Staat zu nennen. Cloots hat eine radikale Selbständigkeit 
der Kommunen, sein Kosmopolitismus ist extremer Föderalismus (Marc Belissa, 
Fraternité universelle et intérêt nationale. – Paris 1998. – S. 366 hat das „municipa-
lisation“ genannt). Der einzige Nachfolger Cloots’ war Auguste Comte, der ebenso 
die Vergöttlichung der Menschheit und Föderalismus vereinte, aber mit der Erfin-
dung der Soziologie eine geschichtsphilosophische Basis hatte, wo Cloots nur natür-
liche und gestiftete Ordnung kennt. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442 - am 22.01.2026, 03:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

