
PeterPels 
"WO'S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 
Eine Revision des Verständnisses von Ethik anlässtich des 
Darkness-in-El-Dorado-Skandals * 

"Schickt mich 'wohin ostwärts von Suez, wo noch der Beste gleich dem 
Schlimmsten gilt, 

Wo's keine Zehn Gebote gibt und keinen Mann für seinen Durst man schilt." 
Rudyard Kipling, Mandalay 

Als im September 2000 eine vertrauliche E-Mail von Leslie Sponsel und 
Terence Turner an die Präsidentin der "American Anthropological Associati­
on" (AAA) und ihren gewählten Nachfolger an die Öffentlichkeit drang, sahen 
sich die Anthropologen** plötzlich mit einem kolonialen Gespenst konfrontiert. 
Die E-Mail, in der die AAA-Chefs vor einem Skandal gewarnt wurden, den die 
Veröffentlichung von Patrick Tiemeys Buch Darkness in El Dorado: How 
Seienfists and Journalists Devastated the Amazon (Tiemey 2000b) hervor­
rufen würde, ließ vermuten, dass das Amazonasgebiet ein weiteres Mal zu 
einem kolonialen Ort geworden war, "wo's keine Zehn Gebote gibt" und 
"noch der Beste gleich dem Schlimmsten gilt", das heißt, wo im Zuge von For­
schungen bei den Yanomami im Orinoco-Gebiet die hehren Ideale von Wis­
senschaft und Zivilisation durch Faktenentstellung, Gier und Grausamkeit kor­
rumpiert worden waren. Bald darauf äußerten Kritiker der E-Mail-Botschaft 
die Ansicht, dass am besten aller Orte - "daheim" - die moralischen Grund­
sätze durch "unverantwortlichen Journalismus", "Verschwömngsdenken" und 
unwissenschaftliche "Racheaktionen" verletzt würden. Beschuldigungen und 
Gegenbeschuldigungen wurden in aller Öffentlichkeit mit solcher Erbitterung 
ausgetauscht, dass zum Entsetzen des durchschnittlichen Praktikers Anthropo­
logen als "der kriegerischste Stamm auf Erden" und "die akademische Ent-

Dieser Aufsatz erschien auf Englisch in Meskell/Pels 2005. Die Übersetzung 
stammt von W emer Petermann und erfolgt mit freundlicher Genehmigung von 
Berg Publishers. 
Anthropologie steht hier für den "Vier-Felder-Ansatz" des nordamerikanischen 
Wissenschaftsbetriebs und umfasst neben der Ethnologie/Ethnographie auch Lin­
guistik, Archäologie und Physische Anthropologie (Anm. d. Ü.). 

37 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

sprechung zur Jerry-Springer-Show" (Zalewski 2000) beschrieben wurden -
östlich von Suez, genau in unserer Mitte. 1 

Für viele Anthropologen war dies eine "PR-Katastrophe" (wie die frühere 
AAA-Präsidentin Jane Hill [2000] es nannte): eine bedauerliche, ordnungswid­
rige Abweichung von dem, was für die wahren und regulären Gepflogenheiten 
anthropologischen Verhaltens gehalten wurde. Die Folge war, dass viele Reak­
tionen auf den Skandal in Verteidigungshaltung geschrieben wurden: mit den 
Worten eines Kommentators, indem man "die Wagen im Kreis aufstellte", 2 

insbesondere um akzeptierte Konventionen von "Wissenschaft" und "Ethik" 
herum. 

In diesem Aufsatz möchte ich die El-Dorado-Kontroverse jedoch selbst als 
eine Art von anthropologischer Ethik interpretieren und den Skandal als eine 
Form erbitterten und heftigen Verhandeins über die Bedeutung dieser Konven­
tionen. Diese Verhandlungen untergraben die gängigen Annahmen über die 
anthropologische Ethik und legen Situationen offen, die verhindern, dass anth­
ropologische Praktiker irgend jemandem "Gebote" erteilen - ob nun auf der 
Grundlage ethischer Maßstäbe oder "wissenschaftlicher" Fachkenntnis. Der 
El-Dorado-Skandal demonstriert nicht nur, wie Anthropologen für gewöhnlich 
die Grenzen zwischen Ethik und wissenschaftlichen Fachkenntnissen ziehen, 
sondern deckt durch seine diskursiven Exzesse auch die üblicherweise recht 
ethnozentrischen Annahmen auf, auf denen diese Grenzziehungen beruhen. 
Folgerichtig stellt er die Angemessenheit der Selbstdefinitionen des anthropo­
logischen Berufstands in Frage. So weckte der Skandal den Durst darauf, Ethik 
und Beruf des Anthropologen zu überdenken, und erreichte dies letztlich auf 
eine Art und Weise, die sich manchmal radikal von den ersten konservativen 
Reaktionen aus dem Bauch unterschied. Ich werde zunächst einen kurzen Ab­
riss des Skandals geben, um einige der umstritteneren Verhandlungspunkte 
herauszustellen. 3 In zwei weiteren Abschnitten versuche ich, aus diesen 

Viele Freunde und Kollegen haben mir dabei geholfen, das Material zusammen­
zutragen und über die El-Dorado-Kontroverse nachzudenken. Mein besonderer 
Dank gilt Ben Orlove und Dick Fox für viele Informationen und Einladungen, 
mich an der Debatte zu beteiligen, sowie Femando Corofiil und Webb Keane da­
für, dass sie mich an ihren Überlegungen zu den Diskussionsbeiträgen seitens der 
University of Michigan und der El-Dorado-Arbeitsgruppe teilhaben ließen. Die 
Teilnehmer der Tagung, für die dieser Beitrag geschrieben wurde, und meine 
Kollegen vom Research Centre Religion and Society lieferten unschätzbare Kor­
rekturen zu meinen manchmal vorschnellen Bemerkungen über anthropologische 
Ethik. Natürlich ist keiner von ihnen für die Erklärungen und Meinungen verant­
wortlich, die ich in diesem Aufsatz vertrete. 

2 Diese Phrase wurde von einem Kollegen benutzt, als er die Stimmung beschrieb, 
die während der AAA-Treffen im November 2000 in San Francisco rund um die 
Diskussion über Tiemeys Anschuldigungen herrschte. 

3 Es ist nicht meine Aufgabe oder Absicht, die Standpunkte in der Kontroverse zu 
beurteilen - das ist eine Aufgabe, die von der El-Dorado-Arbeitsgruppe (EDTG 
2003) gut bewältigt wurde-, ich kann mir aber persönliche Ansichten hin und 

38 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

Grundzügen der Kontroverse einige der weniger augenfälligen Annahmen her­
auszudestillieren, auf denen unsere übliche Institutionalisiernng von Ethik und 
Fachwissen basiert, um zu zeigen, wie diese ethnozentrischen Annahmen die 
Ethik routinemäßig von der beruflichen Praxis trennen und damit veräußerli­
chen. In den letzten beiden Abschnitten hoffe ich zu zeigen, wie andere 
Merkmale der Kontroverse - vor allem ihre Medienwirkung und globale Ver­
netzung - diese V eräußerlichung wieder rückgängig machen und die ethische 
Argumentation erneut in der anthropologischen Arbeit verankern. Abschlie­
ßend kehre ich zu der Frage zurück, wie der El-Dorado-Skandal zu einer Neu­
definition des Berufsstands und seiner Ethik führen kann. 

Finsternis im Anthropologenland: Chronik eines Skandals 

Der El-Dorado-Skandal wurde ausgelöst durch das globale "Durchsickern" der 
E-Mail von Turner und Sponsel, in der sie am 31. August 2000 Tierueys 
bevorstehende "Enthüllungen" ankündigten (und als "überzeugend" nnd "gut 
dokumentiert" beschrieben), die angeblich zeigten, dass Neel nnd Chaguon­
von den Autoren als "korrupt", "verkommen" nnd selbst "völkermörderisch" 
bezeichnet - unter den Yanomami eine Masernepidemie begünstigt nnd For­
schungsergebnisse und Menschenleben dem Beweis ihrer Lieblingstheorien 
untergeordnet hätten. Überdies wurde Chaguon nachgesagt, er habe bei seiner 
Yanomami-Feldarbeit die Forschungsethik verletzt und Yanomami-Interessen 
geschädigt, indem er sich mit korrupten Mitgliedern der venezolanischen Elite 
einließ. Chaguon (Neel starb 2000) kündigte sofort rechtliche Schritte an, wäh­
rend die AAA vorsichtig publik machte, dass sie von einer möglichen Verlet­
zung ihres Ethikkodex wüsste, nnd ihr öffentliches Eintreten für die Sache in­
digener Völker betonte. Im Chronicle of Higher Education vom 20. September 
wurdenjedoch Zweifel geäußert, ob die AAA überhaupt in der Lage sei, gegen 
Wissenschaftler zu ermitteln und die zu bestrafen, die ihren Ethikkodex ver­
letzten; dabei wurde Joe Watkins zitiert, der Vorsitzende des Ethikkomitees 
der AAA, demzufolge die AAA seit 1998 sich darauf beschränkte, Mitglieder 
in Ethik zu unterweisen, nnd aufgehört hätte, "Anthropologen im Feld zu ta­
deln". In diesem Fall jedoch, so Watkins, könnten mögliche "Schwierigkeiten 
mit ausländischen Regierungen", was Forschungsbewilligungen anging, es 
erforderlich machen, dass die Vereinigung sich das Ganze noch mal überlegte 
(zit. n. Miller 2000). Die AAA-Präsidentin, Louise Lamphere, machte diese 
Schwierigkeit ebenfalls deutlich, als sie sagte, man müsste zwar etwas in die­
ser Hinsicht tnn, "aber es ist ja nicht so, dass Anthropologen Ärzte oder An-

wieder nicht verkneifen. Es ist mein Ziel, die manchmal heftigen Auseinanderset­
zungen zwischen Vertretern dieser Standpunkte zu benutzen, um alternative 
Möglichkeiten ethischer Praxis in der Anthropologie aufzuzeigen. 

39 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

wälte sind, denen man ihre Zulassungen entziehen kann" (zit. n. Wilford/Ro­
mero 2000). 

Die Hysterie nahm zu, als Turners und Sponsels Anschuldigungen von der 
Presse aufgebläht wurden und Anhänger von Neel und Chaguon zu ihrer Ver­
teidigung schritten. Die meisten Entgegnungen konzentrierten sich auf James 
Neel und darauf, dass sein Forschungsteam unmöglich willentlich eine Ma­
semepidemie herbeigeführt oder den hippokratischen Eid verletzt haben kön­
ne, als sie damit konfrontiert waren; einige der Beweise brachten Turner dazu, 
die Anschuldigungen wegen Verbreitung der Masern und Völkermordes zu­
rückzunehmen.4 Turner, Sponsel und Tiemey wurden des "Hexereivorwurfs", 
des "McCarthyismus", des "Rufmordes", der Sensationslust, des "Austragens 
von Fehden" und vorsätzlicher Unehrlichkeit bezichtigt. Am 8. Oktober ver­
kündete Präsidentin Lamphere, dass sich die AAA mit einem Urteil zurückhal­
ten würde, bis sie zu einer fairen und unparteiischen Überprüfung aller An­
schuldigungen gekommen sei, aber das öffentliche Ansehen der Anthropologie 
[in den Vereinigten Staaten] sank auf einen besonders tiefen Wert, als 
Zalewskis Kolumne ("kriegerischer Stamm", "Jerry-Springer-Show") in der 
New York Times erschien, wo ein Anhänger Chaguons die vermeintliche Nei­
gung der heutigen Anthropologie kritisierte, den "Beweisen" die "Ideologie" 
vorzuziehen, und Chaguons "großartige Empirie" dem "postmodernen Wahn­
sinn" seiner Widersacher entgegensetzte. Der Artikel identifizierte dergleichen 
Wahnsinnige implizit, insofern als Paul Rabinow ohne Einwände dahingehend 
zitiert wurde, dass niemand mehr Chagnon heute noch ernst nehme und dass 
"die Idee, man könne zu den technologisch einfachsten Gesellschaften gehen 
und versuchen, etwas über die menschliche Natur zu lernen, indem man sie 
studierte, widerlegt ist." Die Leser mussten zu der Schlussfolgerung kommen, 
dass die bloße Beobachtung einer bedrohten Kultur in der heutigen Zeit als 
"unverantwortlich" angesehen wurde und stattdessen Aktivismus angesagt 
war. Fakt ist, dass "Empirie" gut und vertraut klingt und dass der Artikel die 
Gründe der Aktivisten, warum sie die Idee, man könne etwas lernen, indem 
man einfache Gesellschaften beobachtete, als "widerlegt" ansahen, nicht nann­
te. So kann auch Nancy Scheper-Hughes' Behauptung, dass die "großartige" 
Ethnografie eines Dorfes in Sierra Leone umgeschrieben werden musste, weil 
einige ihrer Kollegen meinten, sie hülfe den Menschen nicht "dabei, wenn sie 
die Arme abgehackt bekämen", nicht dazu beigetragen haben, den Eindruck 
akademischen Wahnsinns zu vertreiben (Zalewski 2000). 

Ungeachtet dessen, dass am 9. Oktober sich erstmals Tiemey selbst in der 
Zeitschrift The New Yorker zu Wort meldete- wobei er beträchtlich moderater 
im Ton war als die E-Mail von Turner und Sponsel (Tiemey 2000a) -, schei­
nen die Parteigänger von Neel und Chagnon den restlichen Oktober und einen 
Großteil vom November über das Sagen gehabt zu haben. Am 20. Oktober 
wurde in einer als so genannten offiziellen Erklärung der University of Michi-

4 Siehe die Daten auf der Website von Chagnons früherem Institut: http://www. 
ucsb.edu/chagnon.html (eingesehen am 25. September 2000). 

40 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

gan (dem Ausgangspunkt der Yanomami-Expedition von Neel und Chaguon) 
Beweismaterial gegen Tiemey, Turner und Sponsel zusammengestellt; es war 
ein Versuch, der zeigen sollte, dass sowohl Neel als auch Chaguon unfairer­
weise beschuldigt worden waren und - was bedeutsamer war - dass die von 
Tiemey, Turner und Sponsel erhobenen Vorwürfe mit dem spiegelbildlichen 
Argument gekontert werden konnten, dass Letztere mit den Salesianermissio­
naren bei den Yanomami unter einer Decke steckten und sie ein theoretisches 
Interesse antrieb: eine "moralische Agenda", die der "Wissenschaft" eine "An­
ti-Wissenschaft" entgegenstellte und gegen Chaguons Objektivismus die Ideen 
von Nancy Scheper-Hughes (siehe Scheper-Hughes 1995) ins Feld schickte. 
Auch im Internet verstärkten die Reaktionen auf John Toobys "Demaskierung" 
von Tiemeys Buch, das eher "Fiktion" als Fakt sei, zumeist populäre anti­
intellektuelle Vorstellungen über Akademiker und ihre Welt (wobei die 
Neel/Chaguon-Position besser wegkam), selbst nachdem im New Yorker am 
27. Oktober eine Widerlegung plaziert wurde (siehe Tooby 2000a). Zu diesem 
Zeitpunkt war die Kontroverse in der Tat eine "PR-Katastrophe" (Hill2000). 

Als Anthropologen die Angelegenheit bei den AAA-Sitzungen am 16. 
November in San Francisco erstmals öffentlich debattierten (am gleichen Tag 
erschien endlich auch Darkness in ElDorado, für die meisten zu spät, um sich 
über seinen tatsächlichen Inhalt Gewissheit zu verschaffen), schien die Mei­
nung erneut umzuschlagen. Während Beschreibungen der Anthropologen als 
"der Welt quengeligster Stamm" nach wie vor en vogue waren, wurde die Kri­
tik an Tiemey und seiner "Verschwömngstheorie" durch gleichermaßen lei­
denschaftliche Anprangemngen der "kolonialen Arroganz" auf Seiten Chag­
nons und seiner Anhänger ausgeglichen. Eine der schlimmsten vorhergesagten 
Folgen trat tatsächlich ein (die venezolanische Regierung ordnete die einstwei­
lige Einstellung von Forschungen bei indigenen Völkern an). Tiemey selbst 
gab, was Neels Arbeit betraf, einige Fehler zu, lenkte aber die Aufmerksamkeit 
zurück auf "die anderen 90 % des Buches, die sich mit Chaguon und anderen 
befassten" (Dalton 2000; Vergano 2000). Ein viel ausgewogenerer Bericht in 
Newsweek kam zu dem Schluss, dass die "Auswirkungen, die Wissenschaftler 
bei ihren Subjekten hinterlassen", wohl noch immer "das anthropologische 
Herz der Finsternis" darstellten (Begley 2000). Der AAA-Vorstand entschied 
nach den November-Sitzungen, eine Arbeitsgruppe unter Leitung des früheren 
Präsidenten James Peacock ins Leben zu rufen, deren Aufgabe es sein sollte, 
die Vorwürfe zu untersuchen, vom Ethikausschuss den Entwurf neuer Richtli­
nien für Feldforscher zu fordern, die mit medizinischen Ausnahmesituationen 
konfrontiert würden, und sich mit Fragen der Bezahlung und materiellen Hilfe 
für die menschlichen Studiensubjekte sowie den sozialen Auswirkungen der 
Veröffentlichung von Tatsachenmaterial und mit Einverständniserklärungen 
zu beschäftigen; und es sollte eine zweite Arbeitsgruppe eingerichtet werden, 
die die Notlage indigener Bevölkerungen Südamerikas untersuchen sollte. 

Im Februar 2001 riet der (vertrauliche) Bericht der Peacock'schen Arbeits­
gruppe zur weiteren Überprüfung der Anschuldigungen, eine Aufgabe, die von 
der El-Dorado-Arbeitsgruppe, deren Leitung Jane Hill innehatte, übernommen 

41 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

wurde. Ihr Zwischenbericht vom Mai 2001 machte klar, dass zwar der Vor­
wurf der Verbreitung einer Masernepidemie zurückgewiesen werden konnte, 
Tiemeys andere Vorwürfe jedoch einer sorgfältigen Prüfung bedurften. Ein 
weiterer Zwischenbericht wurde während der AM-Sitzungen im November 
2001 dem Publikum vorgelegt, doch Teile desselben und eine Minderheit in 
der Arbeitsgruppe ersuchten darum, ihn zurückzuziehen, da er aufgrund seiner 
Unvollständigkeit zu selektiver Berichterstattung verleiten könnte. Zu einer 
anderen interessanten Entwicklung kam es nach der schockierten Reaktion der 
Mehrheit der Anthropologen an der University of Michigan auf die sogenannte 
offizielle Erklärung ihres Instituts vom Oktober 2000: Vor dem Hintergrund 
der Frühjahrsseminare, die im Rahmen des Doktorenprogramms in Anthropo­
logie und Geschichte stattfanden, gab das Büro des Provost in einer Erklärung 
vom 29. Mai 2001 zu, dass Tiemeys Buch trotz seiner Schwächen durchaus 
"fundamentale allgemeine Fragen über Ethik, Methoden und die Auswirkun­
gen wissenschaftlicher Forschung" aufwarf, die "auf dem üblichen akademi­
schen Weg" beantwortet werden sollten (University ofMichigan 2001). Robert 
Borofskys "Public Anthropology"-Website brachte Vertreter aus beiden La­
gern zusammen, woraus am 30. August ein gemeinsam verfasster offener Brief 
an Anthropologen resultierte; es folgten mehrere gemeinsame Anträge wäh­
rend der Geschäftssitzung der AM am 30. November in Washington. Zu­
sammen mit den Aktivitäten des Ethikausschusses, der um Reaktionen auf die 
Besprechungen zu den vor einem Jahr geforderten neuen Richtlinien bat und 
eine neue Stellungnahme darüber formulierte, was in der Anthropologie unter 
"wissentlicher Zustimmung" (informed consent) verstanden werden sollte, und 
der Veröffentlichung des Berichts der El-Dorado-Arbeitsgruppe signalisieren 
diese Ereignisse einen neuen, produktiveren Zyklus in der gesellschaftlichen 
Existenz des Skandals - der aber unglücklicherweise für die Medien nicht 
mehr so interessant war (EDTF 2003). Nicht zuletzt löste die Kontroverse 
auch einen Zyklus neuer Entwicklungen in Lateinamerika aus, wo es erstens zu 
einem Treffen der Yanomami am 20-23. November 2001 in Shakita kam, das 
sich durchaus als Meilenstein bei der Transformation ihres politischen und 
ethnischen Bewusstseins herausstellen mag, und zweitens Initiativen brasilia­
nischer und venezolanischer Forscher in den Vordergrund rückten, die vor 
dem Skandal kaum Gehör gefunden hatten (siehe Albert 2001). 

Mit anderen Worten, die Kontroverse schien sich im Laufe des Jahres 2001 
von der erbitterten "PR-Katastrophe" des Herbstes 2000 hin zu einer konstruk­
tiverenund weniger antagonistischen Phase zu verschieben (wenngleich jeder, 
der bei der Geschäftssitzung der AM im November 2001 in Washington an­
wesend war, das von beiden Seiten ausgehende Misstrauen bemerken konnte, 
mit dem einige der Initiativen des AM-Vorstands bedacht wurden). 5 Während 
die Hysterie zunahm, neigten viele an der Kontroverse Beteiligte zu einer emo-

5 Ich konnte an den Sitzungen in San Francisco nicht teilnehmen, war aber bei der 
Vorstellung des Zwischenberichts der El-Dorado-Arbeitsgruppe am 30. Novem­
ber 2001 in Washington anwesend. 

42 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

tionalen, überwiegend konservativen Reaktion- die oben erwähnte Phrase von 
der "Wagenburg"-, und diese dürfte sich durch die kräftigen Formulierungen 
verschärft haben, die ein solches Gezänk der Presse lieferte. Die Vertuschung 
eines "finsteren Herzens" der Anthropologie - der Tendenz, nicht öffentlich 
zu untersuchen, wie die wissenschaftliche Forschung sich auf die Menschen 
auswirkt, die erforscht werden - gehört zu diesem Gefühl aus dem Bauch, und 
sie bleibt ein dominanter Trend in der Beschäftigung mit den El-Dorado­
Streitfragen, nicht so sehr, weil es ein "Herz der Finsternis" gäbe, das ver­
tuscht werden müsste, sondern weil Ethik und Fachwissen oft in einer Weise 
institutionalisiert werden, dass die "Ethik" der Wissensproduktion äußerlich 
wird - und damit zu etwas, das "entlarvt" werden kann, da für letztere nicht 
wesentlich. Als jedoch die Aufmerksamkeit der Medien nachließ und sich die 
Gemüter wieder beruhigten, eröffneten sich Möglichkeiten für eine kreativere 
Erforschung der Fragen, die die Auseinandersetzung aufgeworfen hatte. Ange­
sichts der Gräben, die in der ersten Phase der Kontroverse aufgerissen worden 
waren, überraschte es mich persönlich, festzustellen, dass die Grenzen, die das 
Bild unseres Berufs in der Öffentlichkeit schützen, sich verschieben ließen, 
insbesondere seit November 2001. Ich werde mich zuerst dem zuwenden, was 
die konservative Reaktion über die Institutionalisierung von Ethik und profes­
sionellem Wissen zu sagen hat, und mich danach mit den möglichen neuen 
Öffnungen- dem "Neudenken" von Ethik- befassen, die der Skandal provo­
zierte. 

Der Beruf und seine Ethik 

Unter den ersten Reaktionen auf das Memo von Turner und Sponsel war einer 
der interessanteren Momente das Zugeständnis von Schwäche seitens der 
AAA, was den Tadel an Kollegen anging, die womöglich gegen den Ethik­
kodex verstoßen hatten. Manchen dürfte dies zumindest unprofessionell er­
scheinen, vor allem wenn man die sofortigen rechtlichen Folgen, die sich aus 
einem ähnlichen Fall für Mediziner oder Juristen ergäben, zum Vergleich he­
ranzieht. 6 Andere verbinden diese Ambiguität mit dem Eindruck, dass die 
Ethik "weniger zum Schutz derer, für die unethisches Verhalten reale Konse­
quenzen hat, als zum Schutz der Berufsverbände selbst" beschworen wird 
(Nugent 2001: 13). Um den anfänglichen Standpunkt der AAA in der El­
Dorado-Kontroverse zu verstehen, muss man ihren Ethikkodex historisieren 
und seine Prinzipien in der üblichen institutionalen Praxis der AAA verankern. 
Der Ethikkodex der AAA, der sich implizit an westlichen berufsständischen 
Modellen orientierte, fügte sich in eine ideale Technologie des Selbst ein: eine 

6 Das, meine ich, verlieh den oben zitierten Statements von W atk:ins und Lamphere 
ihren "Nachrichtenwert". Lamphere hat inzwischen ihr Bedauern über die Me­
diennaivität der AAA in dieser Situation bekundet (2003: 154), siehe unten. 

43 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

quasi legale Verfahrensweise, mittels derer durch das Beispiel expliziter Ver­
haltensrichtlinienund ein Komitee von Gleichberechtigten, das diejenigen, die 
davon abwichen, verwarnen oder mit Sanktionen belegen konnte, ein mora­
lisch verantwortliches Subjekt hervorgebracht werden würde (vgl. Foucault 
1988; Pels 2000: 137-138). Doch machte die freiwillige Mitgliedschaft im 
Verband berufliche Sanktionen unmöglich, und schon bald sah sich der Ethik­
ausschuss bei Streitigkeiten unter Kollegen auf die Funktion eines Schiedsge­
richts beschränkt (Levy 1993). Jeder Anschein, man könnte in der Lage sein, 
berufliche Dispute zu entscheiden, wurde in den 1980em aufgegeben und war, 
worauf Joe Watkins hingewiesen hatte, 1998 mehr oder weniger verschwun­
den; was von den Funktionen des Ethikkodexes übrig blieb, war das Engage­
ment für die Förderung einer ethikorientierten Ausbildung. Eine andere Funk­
tion, die in den "Principles of Professional Responsibility" von 1971 angelegt 
war, rückte stärker in den Vordergrund, als die Ächtung heimlicher nnd ge­
heimer Forschung im Dienste eines mächtigen Sponsors - woran sich Ängste 
der späten 1960er knüpften, in US-amerikanische Forschungen zur Guerrilla­
bekämpfung eingebunden zu werden - seit der Überarbeitung des Kodexes ab 
Mitte der 1980er Jahre verwässert oder ganz fallen gelassen wurde (Pels 2000: 
143-144). Manche befürchteten, dass dieser Umschwung ein Anzeichen dafür 
war, dass die Öffentlichkeitsarbeit der AAA Vorrang hatte vor dem Wohlerge­
hen der Menschen, denen die Forschung galt (Berreman 1991; Pels 2000: 143-
144; vgl. Nugent 2001: 13). Dieser Trend schien durch Jane Hills anfängliche 
Stellungnahme bekräftigt zu werden, dass der El-Dorado-Skandal eine "PR­
Katastrophe" sei, wohingegen sie es versäumte, die Notlage der Yanomami zu 
erwähnen, nnd damit implizit zu verstehen gab, dass das, was mit ihnen ge­
schah, nicht "die wahre Geschichte" war (Hill2000; Pels 2001a). 7 

Die Schwäche, die sich in den routinemäßigen Ethikvorgaben der AAA of­
fenbarte - ohne die Möglichkeit, Strafen durchzusetzen, aber nach wie vor auf 
den Ethikkodex nnd ein Komitee von Gleichberechtigten fixiert, das dafür ver­
antwortlich war, den Kodex in der Forschungspraxis wirksam zu machen -, 
wird zum Teil verständlich, wenn man anerkennt, dass viele Anthropologen in 
"Situationen [arbeiten], die beinahe per definitionem ethisch uneindeutig oder 
zweifelhaft sind" (Nugent 2001: 13), und dass ihre Feldforschung durch etwas 
charakterisiert wird, das ich an anderer Stelle moralische "Duplexität" ( d. h. 
die gleichzeitige Anwendbarkeit mehrerer unterschiedlicher Moralkomplexe) 
genannt habe (siehe Pels 1999 und unten). Ich möchte hier die Komplikationen 
des Ethikkodexes herausstellen, indem ich die El-Dorado-Kontroverse nutze, 
um zu zeigen, dass die mangelnde praktische Fähigkeit der AAA, ethisches 
Verhaltens durchzusetzen, auch in dem Vertrauen begründet zu liegen scheint, 
das der derzeitige Ethikkodex in bestimmte, typisch moderne, ethnozentrische 
und tief verwurzelte Annahmen setzt - Annahmen, die oft im Gegensatz zu 

7 Später jedoch leistete Jane Hill einen viel positiveren und bedeutsameren Beitrag 
zu der Kontroverse, vor allem durch ihren Vorsitz in der El-Dorado-Arbeits­
gruppe. 

44 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

anderen ethischen Prinzipien anthropologischen Handeins stehen, besonders 
jenen, die bei der Arbeit im Feld gelten. 8 

Die erste ist die implizite Annahme, die von Biella (2000) während der 
Kontroverse expliziert wnrde, dass ethische Grundsätze als Anweisungen für 
Individuen geschrieben werden und den Geldgebern oder den Menschen, de­
nen die Forschung gilt, deren individuelle Verantwortung klarmachen. Wäh­
rend der Kontroverse lenkte diese individualistische Haltung die Debatte auf 
die individuellen Absichten und Biographien von Personen wie Neel, 
Chagnon, Tierney und Turner. Man sollte diese Annahme jedoch fallen lassen, 
wenn man sich mit dem simplen Schluss, dass weder Tierney noch Chagnon 
"es bei ihrer nächsten Forschungsbegntachtung9 leicht haben werden" (Stoll 
2001), nicht zufrieden geben will, und sich der Frage zuwenden, ob "die Aus­
wirkungen, die Wissenschaftler aufihre Subjekte haben", nicht der wesentlich 
dunklere Fleck im Herzen der Anthropologie sind (Begley 2000: 75). Wie die 
Konzentration auf die möglichen individuellen Missetaten von Tierney, 
Chagnon oder Turner zeigt, ist die Annahme in einem ideologischen Siune be­
sonders wirkungsvoll, weist sie doch implizit Individuen die Schuld zu. So 
verhindert sie die Entwicklung einer verstärkt sozialwissenschaftliehen Per­
spektive auf die strukturellen Merkmale der mutmaßlichen Verletzungen ethi­
scher Richtlinien oder der Situationen, in denen sie diskutiert werden. Ich hof­
fe, zeigen zu können, dass seit November 2001 die El-Dorado-Kontroverse 
bemerkenswerte Abweichungen von dieser Annahme innerhalb und außerhalb 
der AAA zur Folge hatte. 

Zum zweiten tendieren ethische Regulierungen bislang dazu, Vertrauen in 
eine künftige Iegalistische Lösung von Konflikten zu setzen. Eine von Regeln 
beherrschte Transzendenz motiviert gewöhnlich dazu, neue und idealerweise 
universale Richtlinien für das Forschungsverhalten aufzustellen. Sie missachtet 
die Erkenntnis, dass "in Wissensangelegenheiten wie bei Immobilien der 
Standort entscheidend ist" (Corofiil 2001a: 266). Sie verstößt damit gegen 

8 In gewissem Maße schränkt dies meine Argumentation auf die Arbeit jener An­
thropologen ein, die sich als Feldforscher begreifen (andere beziehen vielleicht 
mehr Autorität aus der Laborforschung oder Schreibtischarbeit; für eine Diskus­
sion der sich auf Feldforschung stützenden Wissenschaften siehe Knklick/Kohler 
1996); auch erkenne ich die Unterschiede an, die zwischen linguistischer, prima­
tologischer, archäologischer und ethnographischer Feldarbeit innerhalb der Anth­
ropologie bestehen - mein Modell ist offensichtlich das letztere. Ich glaube je­
doch, dass meine Argumente hinsichtlich der moralischen Komplexität von Feld­
forschung und der Ethnozentrizität der Annahmen zur Ethik, die mit der gängigen 
Verwendung ethischer Grundsätze einhergehen, für alle Formen der Feldarbeit 
von Bedeutung sind. 

9 An amerikanischen Universitäten gibt es so genannte "Human Subjects Divi­
sions", die ausschließlich damit befasst sind, Forschungen mit und über Men­
schen auf ihre Durchführbarkeit und Risiken einzuschätzen und Empfehlungen 
für oder gegen ihre Durchführung auszusprechen. Anm. d. Ü. 

45 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

gängige anthropologische Ansichten von der Rolle, die "Regeln" im gesell­
schaftlichen Leben spielen (siehe zum Beispiel Bourdieu 1977 oder Coma­
roff/Roberts 1981) und ignoriert alternative Formen der Wiedergutmachung, 
die in systematischer Weise eine Geschichte der Ungerechtigkeit anerkennen 
und aufs Neue durchleben (zum Beispiel in der südafrikanischen "Wahrheits­
und Aussöhnungskommission"). Eine Anzahl von Reaktionen auf den El­
Dorado-Skandal ist von juristischem Denken geprägt und eng mit der indivi­
dualistischen Auffassung von Ethik verknüpft; beides wird in Louise Lamphe­
res Erklärung offenkundig, dass Anthropologen "nicht die Lizenz entzogen" 
werden kann, oder in Joe Watkins' Anregung, dass eine neutrale Institution ge­
fragt werden sollte, über die Anschuldigungen zu entscheiden, und bei Offi­
ziellen wie Mitgliedern der AAA in dem allgemeinen Sinn, dass irgendeine 
Form von "Urteil" notwendig wäre. 10 Legalistische Erwartungen bestimmen 
auch die Antwort des Ethikausschusses auf den Skandal: Die Formulierung 
neuer abstrakter Richtlinien verrät- in den Worten von Don Brenneis (2005)­
ein Vertrauen in "autoritative" Formeln, die nicht Teil der zu reformierenden 
Praxis sind. Damit soll nicht der Wert der Kodifizierung an sich bestritten, 
sondern lediglich darauf hingewiesen werden, dass alternative Annahmen hin­
sichtlich ethischen Handeins diesem womöglich Gestalt geben- ein Punkt, auf 
den ich weiter unten bei der Erörterung der neuen Richtlinien des Ethikaus­
schusses zurückkommen werde. 

Drittens geschieht die Institutionalisiernng von Ethik in Kodexen, Aus­
schüssen und Verbänden gewöhnlich auf nationaler Ebene- oder, besser ge­
sagt: Sie akzeptiert die Staatsbürgerschaft eines bestimmten Nationalstaats 
vorbehaltlos als Rahmenbedingung für das Aushandeln von Identität während 
der Forschung. Dies wird nicht nur aus der Identität der ,,American Anthropo­
logical Association" und ihrer anfänglichen Sorge um das öffentliche Image 
der Anthropologie in den Vereinigten Staaten offenkundig, sondern auch auf­
grnnd der relativen Vernachlässigung von Tiemeys Angriffen gegen den fran­
zösischen Ethnologen Jacques Lizot. 11 Verstärkt wird es durch die Feststel­
lung, dass frühere kritische Einwände und Proteste ausländischer Kollegen 
(vor allem aus Brasilien und Venezuela) gegen Chagnons Arbeit nicht so ernst 
genommen worden waren wie die auf Sensation bedachten Anschuldigungen 
eines amerikanischen Journalisten (EDTF 2003, 1: 9; 2003, 2: 11) nnd durch 
Joe Watkins' berechtigte Befürchtung, dass die Kontroverse "fremde Regie­
rungen" gegenüber amerikanischen Feldforschern voreingenommen stimmen 
könnte. (Diese Furcht hat insofern eine Geschichte, als die kritische Haltung, 

10 Nach Miller (2000) sowie Wilford/Romero (2000). Damit soll das Bedürfnis nach 
einem Urteil (für eine ausgewogene Ansicht siehe EDTF 2003) nicht bestritten, 
sondern nur betont werden, dass es auch eine alternative Ethik außerhalb des le­
galistischen und adjudikativen Rahmens gibt. 

11 Wobei die mögliche Ausnahme ein interessantes Besprechungspaper über Feld­
arbeit und Sexualität von Joe Watkins ist, das jedoch nicht ausdrücklich zu Lizot 
Stellung bezieht (siehe unten). 

46 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

die die AAA 1971 hinsichtlich heimlicher und geheimer Forschungen ein­
nahm, zum Teil Anthropologen davor warnen sollte, sich von der eigenen Re­
gierung für Forschungen im Dienste der Guerrillabekämpfung einspannen zu 
lassen, nicht zuletzt, um zu verhindern, dass Dritte-Welt-Regierungen ihnen 
die Forschung verweigerten.) Dieser ethnische Anspruch- der immer proble­
matisch ist, weil viele Anthropologen, anders als diejenigen, über die sie for­
schen, Bürger von Nationalstaaten sind - wird jetzt deutlicher sichtbar und 
diskutierbar, da die Globalisiemng die Verbindung zwischen Nation und Staat 
ihrem Wesen nach zunehmend verändert- was Kahn (2005) und Jeganathan 
(2005) überzeugend dargelegt haben und worauf ich zurückkommen werde. 

Schließlich - und das sollte nicht übersehen werden - setzen ethische Re­
gulierungen für gewöhnlich die Unterscheidung zwischen einem Fach- und ei­
nem Laienpublikum voraus, auf der Grundlage der Fähigkeit, kommodifiziertes 
Wissen (oder "Information") zu erkennen, herzustellen und zu besitzen. Das 
mag selbstverständlich erscheinen, ist aber in Wirklichkeit sonderbar, führt es 
doch zu der paradoxen Situation, dass ethische Regulierungen selten explizit 
erörtern, was der primäre Wert des Berufes zu sein scheint: das Ziel nämlich, 
Aussagen über die Menschheit zu machen, die verlässlicher sind als jene, die 
von Laien benutzt werden. 12 Falls Kodexe der Verantwortung, die gegenüber 
Studiensubjekten besteht, überhaupt Vorrang einräumen, so gestehen sie die­
sen doch nur selten die Rolle bei der Formulierung solcher Aussagen zu, die 
sie spielen (siehe ASA 1987 und die bei Fluehr-Lobban 1991: 248, 274) ge­
sammelten Kodexe). Aber ohne die unausgesprochene Annahme, dass Aka­
demiker mit "Anderen" interagieren, um verlässlichere Informationen zu be­
kommen und zu verbreiten, ergeben ethische Regulierungen, die festlegen, wie 
es sich vermeiden lässt, Menschen zu schaden, während man diese Informati­
onen sammelt, oder wie man mit der Öffentlichkeit, dem Fach, seinen Studen­
ten und Geldgebern als jemandem, der solche Informationen besitzt, umgeht, 
keinen Sinn. Dies bedeutet erstens, dass durch diese Annahme der Ethik ein 
Platz zugewiesen wird, der (der Produktion von) wissenschaftlichem Fachwis­
sen äußerlich ist. Eine zweite Implikation ist, dass die konkreten Erfahrungen 
empirischer Forschung gegen diese Annahme verstoßen- wie jeder weiß, der 
jemals Feldarbeit gemacht hat. Bevor ich jedoch diesen äußerlichen und er­
gänzenden Zustand von Ethik und Wissen weiter untersuche, möchte ich ein 
anderes, verwandtes Thema erörtern: dass dieser Annahme in der El-Dorado­
Kontroverse die Dichotomie eines "wissenschaftlichen" im Gegensatz zu ei­
nem "moralischen" Lager zugrunde liegt, eine Dichotomie, die widersprüch-

12 Die interessante Ausnahme ist der Ethikkodex der "Society for Professional Ar­
chaeologists" von 1976, der, anders als die AM-Regulierungen, "Maßstäbe für 
die Feldforschungspraxis" deutlich macht (siehe Fluehr-Lobban 1991: 259-262). 
Eine Erklärung dafür könnte sein, dass archäologische Stätten der Forschung und 
Repräsentation "öffentlicher" sind und Archäologen daher für ihre Wissensbe­
hauptungen öfters zur Verantwortung gezogen werden als die Vertreter anderer 
anthropologischer Bereiche (siehe auch Wylie 2005). 

47 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

lieh und paradox ist, weil sie die moralische Ökonomie wissenschaftlicher For­
schung missachtet. 

Die "Wissenschaft" und ihre moralischen Grundsätze 

"Wissenschaft" ist ebenso ein ideologischer Begriff wie ein Etikett für die 
Produktion von Wissen, das stabiler und zuverlässiger als jenes ist, auf das 
Nichtwissenschaftler sich verlassen können. Einerseits haben Anthropologen 
lange versucht, naturwissenschaftliche Methodologie und Theorie nachzuah­
men, um einem ideologischen "wissenschaftlichen" Subjekt zu entsprechen, 
das durch die Meisternng bestimmter routinemäßiger Verfahrensweisen der 
W ahrheitsfindung zu einem neutralen Kanal für wertfreie Information wird. 
Andererseits haben sie sich mit dem impliziten Transzendentalismus positivis­
tischer "Wissenschaft" nie wohl gefühlt. In der anthropologischen Theorie ist 
die Kritik der herrschenden W ertvorstellungen, von denen die so genannten 
wertfreien Sozialwissenschaften geprägt sind, seit Boas und Malinowski ein 
Hauptthema ihres Diskurses. Im Feld der Methodik hat das Vertrauen, das die 
Anthropologie in die qualitative Forschung setzt, trotzder naturwissenschaftli­
chen Rhetorik eines Boas, Malinowski und vieler ihrer Nachfolger ihren Ein­
tritt in die Welt der "harten Wissenschaften" verhindert (weil letztere von den 
Quantifikationen der Statistik beherrscht wird [siehe Asad 1994]). Doch wie 
jedes andere akademische Unterfangen kennt die Anthropologie formale Re­
geln, die ihr einen Platz im Bereich des "Fachwissens" verdienen- wie immer 
dieses auch konzipiert ist. Akademische Disziplinen sind, was Foucault 
"Technologien des Selbst" (1988) genannt hat, und als solche bringen sie ex­
plizit oder implizit moralische Argumente mit sich - Schlussfolgerungen dar­
über, was es heißt, "gut zu sein", die ihrerseits die Argumentation eines Ethik­
kodex' einbegreifen und fundieren, und zwar darüber, was es heißt, "das Rech­
te zu tun". 13 Ungeachtet dessen, ob diese Technologien des Selbst im "Feld", 
im Labor, im Museum oder am Schreibtisch ihren Platz haben, implizieren sie 
eine moralische Ökonomie der Forschung- der von einem Forscher erwarteten 
guten Praxis -, die jede wissenschaftliche Erwartung wertfreier Forschung 
stört (Daston 1995; Scholte 1974 [1969]). Um eine solche alternative Konzep­
tion von Methodologie zu verstehen (eher "reich an Werten" als "frei von 
Werten"), möchte ich die moralischen Komplexitäten untersuchen, die mit der 
Annahme einer so genannten wertfreien Wissenschaft verbunden sind - also 
dem, was während des El-Dorado-Skandals von "Wissenschaftlern" als das 
ehrliche Bemühen bezeichnet wurde, "es so zu erzählen, wie es ist". Man kann 

13 Ich entlehne diese Formulierungen von Charles Taylor, dessen Untersuchungen 
der "moralischen Topographie" des westlichen Selbst viele meiner Gedanken 
über die Verankerung der Ethik in der gegenwärtigen Anthropologie angeregt 
haben (Taylor 1989: 111-114). 

48 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

diese Komplexität verstehen, indem man diese wissenschaftliche Position in 
einigen der Institutionen verortet, von denen aus ein Teil der El-Dorado­
Debatte geführt wurde. 14 

Meine Hauptbeispiele für diese Komplexität des Faches sind die stark un­
terschiedlichen offiziellen Reaktionen auf die Kontroverse, wie sie von ver­
schiedenen Mitgliedern des anthropologischen Instituts der University of 
Michigan, Neels and Chagnons Heimatbasis für ihre ersten Yanomami­
Expeditionen, gezeigt wurden. Das im World Wide Web als "The University 
of Michigan Report" am 20. Oktober 2000 herausgekommene Dokument be­
stand aus drei Teilen: Der erste prangerte die gegen James Neel vorgebrachten 
Behauptungen an (die zu diesem Zeitpunkt durch die öffentliche Diskussion 
im Internet und in der Presse weitgehend widerlegt worden waren); der zweite 
widersprach der Kritik an Chagnons Ethnographie und versuchte stattdessen, 
alles einer Verschwörung von Tiemey, Turner, Sponsel und den Salesianer­
missionaren am Orinoco anzulasten; und der dritte Teil machte aus dieser letz­
teren Anschuldigung einen Kampf zwischen denen, die "an ein wissenschaftli­
ches Paradigma glauben", und denen, deren "Antiwissenschaft" "subjektiv, 
qualitativ, personalisiert, moralistisch war und auf individueller Autorität be­
ruhte, ohne die Angleichung gegenteiliger Ansichten" (University of Michigan 
2000: 9). Dies wiederholte sich in den extremeren Darstellungen der "antiwis­
senschaftlichen" Gegner, wo diese mit "Hexenjagden", "Fehden" oder "Blut­
rache" assoziiert wurden (wobei alle diese Begriffe sich auf klassische anthro­
pologische Konzeptionen vormoderner Dritte-Welt-Politik beziehen), während 
andere in ihnen "die akademische Linke" erkannten bzw. "Ideologie" oder 
"McCarthyismus" witterten (Begriffe, die an Darstellungen von Zweiter-Welt­
Politik gemahnen). Es war dies eine Rhetorik, die den wahren Wissenschaftler 
als jemanden präsentierte, der sich nicht scheute zu sagen, dass die empirische 
Evidenz erwiesen habe, dass die Yanomami ein "wildes Volk" waren, und dass 
dieser Nachweis von Aggression einige unangenehme Folgerungen über die 
evolutionäre Funktionalität der Ungleichheit der Geschlechter und die Gewalt­
tätigkeit der Männer einschloss - das soziobiologische Programm der späteren 
Forschungen Chagnons, das aufheftige Kritik gestoßen war. 

14 Dieser Absatz basiert auf einer Wissenschaftsphilosophie, -geschichte und 
-Soziologie, die seit Kuhn und Feyerabend die Unmöglichkeit der Abgrenzung ei­
ner transzendentalen wissenschaftlichen "Methode" aufgezeigt hat. Insbesondere 
kamen die Anregungen aus Schlussfolgerungen der Linguistischen Anthropologie 
und der Kulturanthropologie, die den transzendenten Behauptungen der Metho­
dologie mit dem Argument begegnen, dass die Wissensproduktion notwendiger­
weise intersubjektiv ist und Wissen immer von Wissenschaftlern und ihren For­
schungssubjekten koproduziert wird (Hynes 1964; Fabian 1979, 1981, 1983; 
Scholte 1974 [1969]) -eine Argumentation, die ihr Echo in Ethnografien über 
Laborarbeit fand, die sich dahingehend aussprachen, dass die Objektivität "harter 
Wissenschaft" gleichermaßen von Intersubjektivität abhängt (Latour und Wool­
gar 1979). 

49 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

Ein solcher Szientismus weist der Ethik gewöhnlich eine untergeordnete 
oder negative Rolle zu. In der Theoriedarlegung wird Ethik die Quelle von 
"Ideologie". Bei der Präsentation empirischen Beweismaterials rechtfertigt 
mehr als eine fehlerhafte Kritik den Verdacht, dass das Moralisieren des Au­
tors das Material systematisch "verzerrt" hat (University of Michigan 2000: 
17; siehe auch Chagnon 2000; De Munck 2001; Tooby 2000a, 2000b). Ein 
szientifischer Naturalist reagiert seinem Wesen nach auf ein ethisches Argu­
ment mit der Aussage, dass jede Beschreibung ehrliche "Information" darstel­
len solle- das heißt, frei vom Wettstreit der Werte. Paradoxerweise macht er 
sich hierbei einen in kultureller Hinsicht speziellen moralischen Standpunkt zu 
Eigen: Er vertraut nämlich auf die Ehrlichkeit des einzelnen Wissenschaftlers, 
die Aussagen, die er zu machen beansprucht, frei von Nebenabsichten zu hal­
ten. All jene, die sagen, dass die wissenschaftliche Sprache sich nicht darauf 
beschränke, Aussagen über die Welt zu machen- weil sie glauben, dass diese 
Sprache die Welt in eben dem Maße schafft, wie sie sie widerspiegelt-, wer­
den als "Verschwörungstheoretiker" abgestempelt. 

Die zweite Reihe von Stellungnahmen von der University of Michigan zur 
Kontroverse (gesammelt in Corofiil 2001 b) wich radikal von dem individualis­
tischen "Verschwörungs"-Denken ab, das sowohl das Tieruey- als auch das 
Chagnon-Lager charakterisierte. Ihre Autoren ließen, durch die früheren "Mi­
chigan" -Statements ernsthaft beunruhigt, die Verschwörungsrhetorik vollstän­
dig fallen und kehrten die Ansicht des ersten Dokuments, dass keine der An­
schuldigungen in Tierneys Buch eine weitere Überprüfung verdiente, aus­
drücklich um. Darüber hinaus trug die Reihe von Debatten, die an der Univer­
sität im Rahmen des Doktorenprogramms in Anthropologie und Geschichte 
organisiert wurde, viel dazu bei, das Wissenskonzept zu kritisieren, wonach 
"Aussagen" "Information" seien. Diese Einschätzung prägte auch den Ab­
schlussbericht der El-Dorado-Arbeitsgruppe (siehe die Diskussion unten). 

Die Befreiung der Erklärungen über das, was ist, von dem, was sein sollte, 
ist entscheidend für den Anspruch auf wissenschaftliche Autorität, seit Tho­
mas Huxley den Kampf der viktorianischen Wissenschaftler gegen die Herr­
schaft des Klerus anführte. Huxley war scharfsinnig genug, um zu erkennen, 
was der Objektivismus erforderte: dass es bei der "Grundlegung von Moralität 
darum geht, ein für allemal mit dem Lügen Schluss gemacht zu haben" 
(Huxley 1892: 235) - ein Echo der Ethik des Vertrauens frühneuzeitlicher 
Wissenschaftler (Shapin 1994). Ein anderer Strang objektivistischen Denkens 
-den die Pro-Chagnon-Erklärung des "Michigan"-Statements deutlich machte 
-misstraut in seinem Verdacht gegen "subjektive, qualitative, personalisierte" 
Berichterstattung, die auf "individueller Autorität" beruhe, der Ehrlichkeit hin­
gegen gründlich. Daran zeigt sich, dass der Objektivismus die komplexe ge­
sellschaftliche Konstruktion moralischer Gebote erfordert, um seinem An­
spruch gerecht zu werden, "die Möglichkeiten eines Berichts, Information 
über das beschriebene Objekt zu liefern", auf ein Höchstmaß zu bringen 
(D'Andrade 1995: 399-400). Selbst wenn er mit dem Versuch, "Information" 
zu produzieren, eine Trennlinie zwischen Moralität und Wissen zieht - einer 

50 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

Form von Wissen, die genügend kommodifiziert ist, um ohne Disput oder in­
haltliche Verluste vom Fachmann ans Publikum weitergereicht zu werden-, so 
stützt er sich doch auf die gesellschaftliche Akzeptanz des Fabrikmodells 
kommodifizierten Wissens, das einst von Huxley popularisiert wurde (siehe 
Desmond 1997). Verständlicherweise schätzt es eine moderne Universität als 
Fachinstitution nicht, eine Situation öffentlich zu machen, in der die "Wissen­
schaft" diesem Bild der wertneutralen Produktion kommodifizierten Wissens 
nicht gerecht wird, insbesondere, weil ein Skandal wie dieser anti-intellektuelle 
Tendenzen in der Gesellschaft verstärkt (siehe die Mehrzahl der Reaktionen 
aufTooby 2000a). 

In der anthropologischen Feldforschung ist eine Ethik des Vertrauens die 
notwendige Voraussetzung für die Produktion welcher "Information" auch 
immer, die ein "Fachmann" vorlegen kann, da man sich ohne Intersubjektivität 
und "Übereinstimmung" die methodologische Erfordernis nicht bewusst 
macht, dass Feldforschung durch das Wissen, das man von den Beforschten 
erlangt, geschult werden muss. Wenn die objektivistische Ethik der Ehrlichkeit 
und des Vertrauens nur angewendet wird, um den Charakter des einzelnen 
Wissenschaftlers zu verunglimpfen (wie es die "Wissenschaftler" in der El­
Dorado-Kontroverse implizit taten), dann funktionieren Objektivität und Ehr­
lichkeit im Verein mit dem Ethikkodex als bloß eine weitere Art nnd Weise, 
der Diskussion über das tatsächliche Feldforschungsverhalten aus dem Weg zu 
gehen (gerade so wie Chagnons Bekundungen über sein gntes Verhältnis zu 
den Yanomami seinen veröffentlichten Berichten widersprechen, denen zufol­
ge er ihre moralischen Gebote verletzt habe [siehe Sahlins 2000; cf. Begley 
2000]). Solche individualistischen und objektivistischen Annahmen tragen da­
her zu der ehrwürdigen anthropologischen Tradition bei, die Methodologie der 
Feldforschung zu mystifizieren, wie dies Laura Naders Vorbereitung auf ihre 
Feldarbeit durch ihren Tutor, Alfred Kroeber, veranschaulicht, der ihr eine 
dickleibige Ethnographie in die Hand drückte und sagte: "Gehen Sie hin und 
tun Sie desgleichen" (Nader 1970: 98). Der Objektivismus und sein Wider­
stand gegen Vertrauen, ethisches Verhalten, Intersubjektivität und persönlich 
vermitteltes und individuell autorisiertes Wissen sind ein wesentlicher Grnnd 
dafür, warum die Methodologie der Beschreibung dessen, was sich tatsächlich 
im Feld zuträgt- mit anderen Worten, was anthropologisches Wissen dazu be­
stimmt, verglichen mit dem Wissen des durchschnittlichen Laien verlässlicher 
zu sein -, nicht umfassender untersucht und dargestellt worden ist. Ein wichti­
ger Faktor in der öffentlichen Wahrnehmung wissenschaftlichen Wissens ist 
dabei der Widerstand gegen uneindeutiges, das heißt wertreiches Wissen. Der 
öffentliche Szientismus deklariert, dass das Fachwissen, zumindest vorläufig, 
eine beglaubigte und sichere Ware sein sollte- und nicht ein Prozess fachkun­
digen Abwägens verschiedener Werte. Der öffentliche Szientismus bedient 
sich einer grundsätzlich mangelhaften Konzeption sozialwissenschaftliehen 
Fachwissens, die die moralische Komplexität der Forschung reduziert und 
Ethik dem tatsächlichen Prozess der Wissensproduktion gegenüber als äußer­
lich und supplementär erscheinen lässt. 

51 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

Ethik als Supplement und als Praxis 

Solange das berufliche Ethos der Anthropologie von den oben erörterten vier 
Annahmen beherrscht wird, wird es der tatsächlichen anthropologischen Pra­
xis gegenüber weitgehend äußerlich bleiben. Individuelle Verantwortung per­
sonalisiert und verschleiert die strukturellen sozialen Ungleichheiten, die das 
Verhältnis zwischen Forscher und Beforschten bedingen, und entfernt damit 
die Ethik aus der Forschungspraxis. Legalistisches Vorgehen verlagert die 
ethische Gewichtung von der Forschungspraxis in die Praxis des Regelaufstel­
lens. Die nationale Verortung der meisten Ethikkodexe und -ausschüsse be­
schränkt unsere Aufmerksamkeit auf die Grenzen eines speziellen National­
staats, während anthropologische Forschung zumeist auf die eine oder andere 
Weise transnational war und immer noch ist. Schließlich machen die Verge­
genständlichung und Kommodifizierung von Fachwissen ethisches Verhalten 
hinsichtlich der Gewinnung dieses Wissens zu etwas Äußerlichem und erset­
zen produktive Beziehungen zu den Beforschten, Sponsoren und zur Öffent­
lichkeit durch Methodologie oder, schlimmer, Ideologie. Das ist meines Erach­
tens der Hauptgrund, warum viele meiner Kollegen Anzeichen von Langeweile 
zeigen, weun die Diskussion sich in Richtung einer Regulierungs- und Aus­
schussethik bewegt: Ethische Fragen stellen sich Anthropologen gewöhnlich 
erst als Nachgedanken oder späterer Hinweis, als eine Sammlung von Richtli­
nien oder Klauseln, die man durchgehen sollte, um Vorwürfe abzuwehren, et­
was schlecht durchgeführt zu haben, was man ohnehin schon zu tun beschlos­
sen hatte. Ethik kann leicht als beschwerlicher Moralismus erscheinen, wenn 
sie dazu neigt, von außen zu kommen, aus Sphären einer moralischen Gere­
geltheit, jenseits davon, wo wir unserer gewohnten Arbeit nachgehen. In einer 
solchen Situation kann eine ethische Überprüfung eher mehr als weniger UD­

ethisches Verhalten hervorrufen (Klockars 1979; Reiss 1979). 
Statt die ethische Kodifizierung einfach abzutun (wie es bestimmte Post­

modeme machen [Bauman 1993: 14; van Meijl 2000]), sollten wir uns viel­
mehr der Art und Weise bewusst werden, in der wir ethische Grundsätze insti­
tutionalisieren, insbesondere jener, die Ethik in ein Anhängsel verwandelt -
und nicht zu einem integralen Teil unserer Arbeit macht. Die Vorstellung von 
Ethik als einer Sammlung quasi legaler Verfügungen, die eine Lücke füllen 
oder einen Bereich abdecken, den die üblicherweise amoralische Aktivität der 
Wahrheitsgewinnung offen gelassen hat, beruht auf einer typisch modernen 
Anhäufung von Abstraktionen und Widersprüchen. Als ein Supplement fügt 
die Ethik dem, was sie reformieren oder regulieren soll, etwas hinzu oder er­
setzt es. Der anthropologischen Forschung wird dieser Anhang zugeschlagen, 
in einem Versuch, sie mit dem vollständigen Maß moralischer Verantwortung 
zu bereichern, aber er ersetzt auch diekontingentenethischen Verbindlichkei­
ten anthropologischer Forschung durch ein Bündel abstrakter Richtlinien. 
Ethik als Supplement ist daher "äußerlich, außerhalb der Positivität, zu der sie 
noch gerechnet wird, und demjenigen fremd, das, um durch sie ersetzt zu wer­
den, anders als sie sein muss" (Derrida 1976: 144-145). Aber die Positivität, 

52 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

die eine solche Ethik ergänzt, ist keine aktuelle Forschung, sondern bereits 
vergegenständlichte Sachkenntnis, die annimmt, dass Experten ein gewisses 
Maß an kommodifiziertem, "wahrem" Wissen über die Welt zur Verfügung 
haben. Wenn die Ethik von dieser doppelten Abstraktion beherrscht wird, wird 
sie zum Indikator der moralischen Unzulänglichkeit jener wissenschaftlichen 
Objektivität, die sie ergänzt, gerade so wie die Objektivität auf die tatsächliche 
Unzulänglichkeit der Ethik verweist. 

Dieser Widerspruch ist typisch modern. Er stützt sich auf die herrschende 
"akulturelle" Theorie der Modeme, die davon ausgeht, dass die Menschheit 
weltweit die Scheuklappen von Tradition, Religion und äußeren Autoritäten 
ablegen und sich durch das individuelle Verständnis und den Besitz der objek­
tiven oder natürlichen Wahrheit selbst befreien wird (siehe Taylor 2001). Auch 
wenn die akulturelle Theorie der Modeme in den verschiedenen Formen des 
Positivismus ihre deutlichsten Konturen annimmt, so hat sie doch auch grund­
legende Bedeutung für eine romantischere Richtung des modernen Denkens, 
die dahingehend argumentiert, dass der positivistische Materialismus einen 
höheren, ethischen und spirituellen, aber gleichermaßen akulturellen und uni­
versalen Bereich verschleiert, in dem wir eine bessere Zukunft für die 
Menschheit finden werden. Beide Formen stützen sich auf die moderne Ver­
neinnng der Aporien des Lebens durch einen zeitlichen Umbruch und auf die 
damit einhergehende Phantasie, dass zu irgendeinem revolutionären Zeitpunkt 
in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft Unwissenheit und moralischer Wi­
derspruch in einem umfassenden, einheitlichen Regularium, das alle Menschen 
akzeptieren können, aufgehoben sind oder sein werden (Bauman 1993: 6, 8). 
Allerdings hat die Moralphilosophie bisher ständig versagt bei dem utilitaristi­
schen oder funktionalistischen Versuch, eine Ethik in objektiven Fakten und 
der menschlichen Natur zu begründen (Maclntyre 1984: 47-48; Taylor 1989: 
22-23). Die moderne Ethik läuft stets Gefahr, als Vertreterin objektiver Parti­
kularinteressen "demaskiert" zu werden, und zwar durch die Anhänger einer 
"gefühlsbetonten" Moraltheorie, die die rationale Begründungsmöglichkeit 
von Ethik bestreiten (Maclntyre 1984: 11-12; Taylor 1989: 9, 22). Da moderne 
autonome Individuen keine selbstverständliche Funktion haben oder einen ent­
sprechenden "Rahmen" ausfüllen (Taylor 1989: 16), sind sie nicht in der Lage, 
einen moralischen telos für die Menschheit zu bestimmen, an dem die "Fak­
ten" menschlicher Unzulänglichkeit bemessen werden könnten, denn dieses 
ethische Ziel ist vielleicht selbst nur ein Mittel zu einem partikularen, eigen­
nützigen Zweck (Maclntyre 1984: passim). So gesehen erzeugt das modernis­
tische Denken ein endloses Hin und Her zwischen ethischen Prinzipien einer­
seits und objektiven Fakten andererseits. 

Der El-Dorado-Skandal sorgt für eine interessante Wendung in dieser Ab­
folge von Oszillationen, auch wenn in der Öffentlichkeit selten darauf Bezug 
genommen wird. Das Hauptziel von Tiemey, Turner und Sponsel war es, die 
Objektivität bestimmter Forscher bei den Yanomami- James Neel nnd Napo­
leon Chaguon in erster Linie - als Tarnung für egoistische und Zerstörerische 
Interessen zu entlarven. Ihre Gegner konterten mit einer neuerlichen Bekräfti-

53 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

gung der Sprache wissenschaftlicher Objektivität: der Pflicht, "es zu erzählen, 
wie es ist", und für "empirische Evidenz" zu sorgen - oft gepaart mit einer 
klassischen "gefühlsbetonten" Kritik an den moralischen Vorhaltungen Tier­
neys und seiner Unterstützer, die selbst von parteiischen Interessen im Orino­
co-Gebiet geleitet würden. So wurde das Hin und Her zwischen Ethik und wis­
senschaftlicher Objektivität oft auf eine Debatte zwischen zwei als essentiell 
hingestellten Positionen zurückgeschraubt: "Wissenschaftler" gegen "Moralis­
ten" (wie die Anhänger der Ersteren sich häufig ausdrückten). Aber dieses 
öffentliche Hin und Her sollte nicht die Tatsache verschleiern dürfen, dass das, 
was Turner, Tiemey und Sponsel zu bedenken gaben, nicht nur darin bestand, 
dass die wissenschaftliche Objektivität aufgmnd ihrer wertfreien Faktenorien­
tierung in moralischer Hinsicht Defizite aufwies, sondern auch - und viel tief­
gründiger - darin, dass wertfreie Faktizität selbst eine moralische Entschei­
dung war. Dieses Argument - das sich aus der kritischen Anthropologie der 
späten 1960er (Scholte 1974: 433) herleitet und durch jüngere naturwissen­
schaftliche Untersuchungen verstärkt wird (Daston 1995)- deutet daraufhin, 
dass viel von der Diskussion zwischen "Wissenschaftlern" und "Moralisten" 
auf einer typisch modernen Reduktion und Abstraktion von Ethik beruhte. 15 

Weun wir unseren Begriffvon Ethik in dieser Weise erweitern und uns überle­
gen, was eine große Zahl von anthropologischen Feldforschern damit meint, 
was es heißt (und wie es ist), "gut zu sein" (und wer denn gut sei), dann wird 
offensichtlich, dass eine anthropologische Ethik den (positiven) Wert, jemand 
anders zu werden, beinhaltet - das heißt, für ein Publikum "daheim" und "im 
Feld" vorübergehend eine andere Identität anzunehmen, die das eigene 
"Selbst" sowohl bereichert als auch destabilisiert (Pels 1999: 107). 16 Dies be­
deutet, dass Anthropologen gegenüber der Konstitution des Selbst und des 
Anderen - und das heißt, dem gegenüber, was Bauman (1993) und Taylor 
(1989) für die Grundlage der Moralität halten- eine besondere Position ein­
nehmen. Diese Position ist weder marginal noch außergewöhnlich: Eine "Ver­
doppelung" der Identität und ethischer Prinzipien erweist sich für alle Men­
schen als notwendig, die sich in etwas hineinbegeben, das für sie eine neue 
Form von sozialer Interaktion darstellt. Was viele Anthropologen auszeichnet, 
ist, dass sie von sich selbst verlangen, sich der Widersprüche dieser epistemo­
logischen Verdoppelung in faktischer, methodischer wie auch ethischer Hin­
sicht bewusst zu bleiben, was wiederum bedeutet, dass sie versuchen, eine ge­
wöhnliche, nur allzu menschliche Notwendigkeit in eine Art akademischer 
Disziplin zu verwandeln. Wirklich bemerkenswert ist nicht, dass die modernen 
Menschen versucht haben, diese Praxis epistemologischer und ethischer Un­
gewissheit zu systematisieren, sondern dass selbst brillante Philosophen der 

15 Eine Reduktion, die (wie oben vermerkt) von Taylors (1989: 3) Gedanken zu­
sammengefasst ist, dass Ethik für gewöhnlich als etwas gesehen wird, das zu tun 
richtig ist, und dass es viel weniger um die breitere Frage geht, was es heißt oder 
wie es ist, gut zu sein, oder wer es ist, der gut ist. 

16 Siehe Fn. 8. 

54 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

Auffassung sind, sie müssten bestreiten, dass Ethnographie und Feldforschung 
ethisch sind - und zwar auf der Grundlage der anderweitliehen Phantasie, wo­
nach Ethik ihren Ausgang in einer eindeutigen, singulären Gemeinschaft 
nimmt (z. B. Maclntyre 1993). 

Im Gegensatz dazu habe ich mich an anderer Stelle dafür ausgesprochen, 
dass anthropologische Feldforschung - gerade so wie die meisten Formen 
menschlicher Migration auf ihren Spuren, die jetzt unter der Globalisierung 
stark zunehmen - nur minimale Zuflucht zu doppelter Moral und Identität 
nehmen sollte. Das Aushandeln solcher vielfacher Normen seitens der Anthro­
pologen ist eher ein "duplexes" als ein doppeltes Spiel, weil es nicht auf Miss­
trauen beruht, sondern aufNotwendigkeit (Pels 1999: 102). Diese Neudefiniti­
on anthropologischer Ethik besagt erstens, dass die Unterscheidung zwischen 
"im Feld" und "daheim" problematisch ist, weil das fachbedingte Bewusstsein 
dieser Duplexität die Anthropologen zur gleichen Zeit sowohl im Feld als auch 
zu Hause positioniert - wenigstens, wenn sie beruflich tätig sind. Sie bedeutet 
zweitens, dass das oben skizzierte "anthropologische Gute" der Unterschei­
dung zwischen Ethik und wissenschaftlicher Objektivität völlig zuwiderläuft. 
Und drittens legt uns eine solche Neudefinition nahe, den Wunsch nach einem 
Ethikkodex unbedingt zu hinterfragen, da er die Forschungsethik durch die 
Illusion ersetzen könnte, der professionelle Anthropologe würde sich an einen 
einzigen Moralkomplex halten - den der Wissenschaftsgemeinde. Meiner An­
sicht nach war der El-Dorado-Skandal gerade deswegen ein Skandal, weil er 
diese Illusion aufdeckte: Er enthüllte den Ethikkodex der AAA als Simu­
lakrum, "eine Wahrheit, die die Tatsache verbirgt, dass es keine gibt" (Baudril­
lard 1994: 1; siehe Maclntyre 1984: 2), eine "Wahrheit", die die Beziehungen, 
von denen die Anthropologie als Disziplin und als Beruf hervorgebracht wird, 
eher supplementierte als dass sie ihnen inhärent gewesen wäre. Der Skandal 
hatte jedoch auch einen weniger offenkundigen politischen Effekt. Wenn 
Anthropologen, gerade so wie die Menschen, die sie studieren, häufig ihre 
Prinzipien mit dem verwechseln, was tatsächlich in der Praxis geschieht (siehe 
Malinowski 1926), mag die Praxis des Skandals sie auch dazu zwingen -
manchmal heimlich, ein andermal in vollem Bewusstsein-, ihre Prinzipien zu 
ändern. Ich möchte zu bedenken geben, dass eine solche Veränderung sowohl 
zu Hause als auch im Feld stattfindet und dass dies besonders deutlich wird, 
wenn wir uns erst einmal näher damit befassen, wie der El-Dorado-Skandal 
die Anthropologie zwang, sich den Medien gegenüber zu öffnen, gleichzeitig 
aber auch den Weg freimachte für einen differenzierteren "Feld"-Begriff. 

Der Andere daheim: "Die Öffentlichkeit" 

Die Äußerlichkeit der Ethik hinsichtlich der anthropologischen Forschungs­
praxis hat eine Parallele in der Grenze zwischen "der Öffentlichkeit" und dem 
"inneren" Fachwissen der Anthropologie. Der El-Dorado-Skandal zeigt, dass 
diese Grenze die fachlichen Aktivitäten der Anthropologie nicht länger vor der 

55 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

Öffentlichkeit abschirmt - falls sie es je getan tat. Darkness in El Dorado 
zwang die Anthropologie in eine "Schlacht für Wahrheit und Sichtbarkeit in 
der Presse" (Briggs/Mantini-Briggs 2001: 270) und rief, wie man füglieh sagen 
kann, ihre erste "elektronische Panik" hervor (Ramos 2001a: 274). In den pa­
nischen Reaktionen auf den Skandal (seitens der Unterstützer wie der Kritiker 
von Tiemeys Buch) wurden häufig die moralische Verderbtheit der Massen­
kommunikationsmittel und die schlimmen Auswirkungen einer übertreibenden 
Rhetorik hervorgehoben; auf diese Weise wollte man die Grenze verstärken. 
Es gibt jedoch klare Anzeichen, dass die Kontroverse geholfen hat, eine andere 
Auffassung von "Öffentlichkeit" unter Anthropologen durchzusetzen, zumin­
dest auf der Ebene ihres Berufsverbandes. 

In den Anfangsstadien der Kontroverse kam es allerdings zu einer Flut 
konservativer Verurteilungen, die sich gegen böswillige Laien- Journalisten 
vor allem - richteten. Als ein niederländischer Journalist Chagnon fragte, wa­
rum Tiemey Darkness geschrieben habe, sagte der: "Des Geldes wegen natür­
lich" (Van der Hoeven 2000). Nun trifft das zwar offensichtlich zu, impliziert 
aber auch eine Gegenüberstellung der nach Höherem zielenden Ideale der aka­
demischen Welt und der niedrigen Beweggründe des Journalisten (was die 
Tatsache negiert, dass viele Journalisten Ideale haben und viele Akademiker 
von finanziellen Motiven getrieben werden). "Sensationsjournalismus" war ei­
nes der am häufigsten zu hörenden V erdammungsurteile über Tiemeys Buch 
seitens der Anhänger Chagnons, und einige dieser Kommentatoren beklagten 
den moralischen Absturz des New Yorker verglichen mit den Nachrichten im 
Internet (siehe die Reaktionen auf Tooby 2000a). Aber eine solche Entfrem­
dung von den Medien war nicht auf ein Lager beschränkt: Louise Lamphere 
erwähnt "Horrorgeschichten" von Anthropologen, deren komplexe Analysen 
in den von der Presse eingeforderten prägnanten Formulierungen falsch wie­
dergegeben worden seien (2003: 154, Anm. 2). Alcida Rarnos beklagte, dass 
ein "zweitklassiges Stück Journalismus" wie das von Tiemey Erfolg damit hat­
te, US-Anthropologen aus ihrer Apathie in Sachen Ethik herauszureißen, wo 
ihre Kollegen versagt hatten (Ramos 2001 b ). Die "Mediennaivität" der AAA 
zu der Zeit, als der Skandallosging (Lamphere 2003: 154), wird von Turners 
und Sponsels Klagerufen übertroffen: Wie unmoralisch, ihre Nachricht im In­
ternet "durchsickern" zu lassen! (unten darüber mehr) Es gibt natürlich Grün­
de für das Misstrauen der Anthropologen: Selbst eine europäische Zeitung 
"von Rang" beeilte sich sehr, die saftigeren Brocken aus der aufgmnd der 
"durchgesickerten" Nachricht entstandenen Gerüchteküche herauszufischen 
(Brown 2000; siehe Lamphere 2003: 154). Aber für die Verdächtigung, man 
würde die Erwartungen eines Publikums bedienen, konnte man sich revanchie­
ren, wie es zum Beispiel der Farbes-Autor tat, der der Meinung war, der mora­
lische Aktivismus der Anthropologie sei eine schlaue Strategie, nm Graduierte 
anzulocken, indem man "politisch heiß umstrittene" Themen aussuchte (zitiert 
bei Nugent 2001: 12). 

Für ein Publikum zu spielen und seine Erwartungen zu bedienen, kaun nur 
dann Verdacht erregen, wenn die Fähigkeit, sich an die Öffentlichkeit zu wen-

56 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

den, nicht als normaler Teil der Berufspraxis angesehen wird. Trotz der brei­
ten Zustimmung, die seit Said (1978), Fabian (1983) und Clifford und Marcus 
(1986) darüber besteht, dass die rhetorischen Fähigkeiten der Anthropologen 
sowohl beruflich notwendig als auch politisch signifikant sind, offenbarte die 
Kontroverse ein womöglich sogar größeres Misstrauen gegenüber der Rhetorik 
als den Medien. Ich habe oben schon aufgezeigt, dass die Anhänger Chagnons 
den Objektivismus und die "Wissenschaft" mit dem Anspruch verteidigten, "es 
so zu erzählen, wie es ist". Auch Turner und Sponsel gaben vor, Tierneys Ar­
gumente bloß "beschreibend wiederzugeben" oder "zusammenzufassen", wo­
bei sie passender Weise vergaßen, dass sie Attribute wie "überzeugend" oder 
"gnt dokumentiert" für Tierneys Arbeit und solche wie "faschistisch", "per­
vers" und "depraviert" für die von Neel und Chagnon benutzten (siehe Sponsel 
2002: 149; Turner 2000). Richtig erkannten Tierneys Gegner eine Form von 
Rhetorik, als sie dessen Arbeit mit dem Etikett "Verschwörnngstheorie" versa­
hen. Tatsächlich stimmt Darkness in ElDorado oft mit diesem Genre überein, 
das bezeichnenderweise Details ansammelt, während es die Schlussfolgerun­
gen den Lesern überlässt (von denen viele die "Auswalzung des Textes" in 
Tierneys 1599 Fußnoten beklagten: Harnes 2001; Lindee 2001; Ritchie 2001; 
siehe Pels 2001b). Aber für Tierneys Gegner hieß das, die Rhetorik als seine 
Sünde zu identifizieren und seine Wahrhaftigkeit unter V erdacht zu stellen 
statt anzuerkennen, dass auch V erschwörnngstheorien ein gelehrtes Genre 
darstellen (Hofstadter 1967: 38). In der Tat bedienten sich Tierneys Gegner 
selbst eifrig des Genres (siehe besonders University of Michigan 2000). Ver­
schwörungen aufzudecken, die sich hinter dem moralischen Anspruch einer 
öffentlichen Rhetorik verbergen, das ist natürlich ein grundlegendes Element 
des moralisierenden Volksempfindens (jolk moralism), spätestens seit 
E. D. Morel und Roger Casement König Leopolds "Protektion der Eingebore­
nen" im Kongo als gewaltsame Enteignung entlarvten und Joseph Conrads 
Herz der Finsternis anregten (Hochschild 1999). Heute sind Ausdrücke wie 
"Herz der Finsternis" und "Kolonialismus" selbst Teil des Vokabulars einer 
anklägerischen Rhetorik geworden; zusammen mit Begriffen wie "Hexen­
jagd", "Fehde" und "McCarthyismus" verrichten sie bei der Kontroverse die 
Arbeit der "Verandernng" (othering). Sogar Stephen Nugents ausgewogene 
Klage, der Skandal zeige, dass in der Anthropologie "ein gewichtiges Argu­
ment offensichtlich weniger zählt als die Plausibilität der Übertreibung" und 
dass die Rhetorik von "Autoautklebern" an die Stelle einer ehrlicheren argu­
mentativen Praxis tritt (Nugent 2001: 11 ), leitet sich letztlich von Thomas 
Huxleys Zurückweisung der Rhetorik, "jenem verpestenden Kosmetikum", her 
(Huxley 1992: 219). 

Die moralische V ernrteilung einer profitsüchtigen Presse dnrch die Anth­
ropologen und ihre Abneigung gegen rhetorische Mittel mutet heutzutage je­
doch genauso naiv an wie die Charakterisiernng des Objektivismus als wertfrei 
und ehrlich. Wenn wir auch oft "dazu neigen, im Hinblick [ ... ] auf die Art 
Welt, in der wir leben, uns wie große Kinder aufzuführen oder vorgeben, wel­
che zu sein" (Schepers 2001), so lassen mehrere Entwicklungen im Gefolge 

57 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

des El-Dorado-Skandals vermuten, dass eine solche Naivität nicht länger Be­
stand haben kann. So hat es die Anthropologie unter anderem mit Tendenzen 
zu tun, die das "öffentliche Vertrauen" heben wollen und hinter denen staatli­
cherseits geförderte "Schutzprogramme für Beteiligte in der Humanforschung" 
stehen (AAA 2001b). Diese neue Gouvemementalität der "Sichtbarkeit" und 
"Überwachung" hat riesige Probleme: Sie bringt womöglich neue Rhetoriken 
der Vermeidung ethischer Verantwortung hervor (Reiss 1979), sie kann Wis­
senschaftler durch den aktiven Schutz von Forschungssubjekten schikanieren 
(Shea 2000) und sie untermauert wahrscheinlich die Darbietung kommodifi­
zierten Wissens, das die Ethik in ihrem Verhältnis zur Forschung veräußerlicht 
(Brenneis 2005; Shore/Wright 2000: 85). Wahrscheinlich verstärken die 
Nachwirkungen der Kontroverse die Unterwerfung der Anthropologen unter 
solche Formen der Verantwortlichkeit eher, als dass sie sie verhinderten. Sie 
sind hilfreich, indem sie zeigen, dass wir falsch daran täten, unsere bewusste 
Aufmerksamkeit für das Image der Anthropologie in der Öffentlichkeit auf die 
Medien zu konzentrieren: Die Öffentlichkeit kommt zu uns - hat dies während 
der ganzen Geschichte unseres Faches getan -, in zahlreichen weniger spekta­
kulären Alltagsverkleidungen wie z. B. Finanzausschüssen oder internen Prü­
fungskommissionen. Auch sollten wir dem Einwand nicht viel Aufmerksam­
keit widmen, dass sich die Anthropologie "normalerweise" aus dem medialen 
Scheinwerferlicht heraushält, da sie in dem gerade beschriebenen Sinn in der 
Öffentlichkeit bleibt, auch wenn sie sich in relativer Unbekanntheit bewegt. 

Nichtsdestoweniger ist es das Verhältnis zu den Medien, an dem sich eini­
ge der auffälligeren Folgen der Kontroverse festmachen lassen. Louise 
Lamphere hat dokumentiert, wie die AAA nach dem Schock der ersten Kon­
takte mit den Medien versucht hat, ihre Mediennaivität wieder gut zu machen, 
indem sie professionelle Hilfe im Umgang mit der Presse suchte und sich dar­
um bemühte, ein anderes, zeitgemäßeres Bild davon "rüberzubringen", wie es 
um die Anthropologie bestellt ist (Lamphere 2003: 154). Anthropologen kön­
nen etwas von James Neellemen, der, als er kurz vor seinem Tod von Tier­
neys Publikationsplänen hörte, scharfsinnig genug war, einige seiner Feldauf­
zeichnungen in einem Archiv zu hinterlegen, so dass die Angriffe gegen ihn 
leichter zurückgewiesen werden konnten (Lindee 2000), oder von Susan 
Lindees sorgfältigen Überlegungen, wie man schreiben sollte, um tendenziöse 
nnd falsche Zitate in einem eh schon zur Übertreibung neigenden Umfeld zu 
vermeiden (Lindee 2001: 273). Eine solche Neudefinition beruflicher Kompe­
tenz, die darauf hinausliefe, eine Medienpräsenz der Anthropologie eher ein­
zubeziehen als abzulehnen, kann vielleicht nicht verhindern, dass Anthropolo­
gen wie Paul Rabinow und Nancy Scheper-Hughes von einem zielstrebigen 
nnd tendenziösen Journalisten zu Verfassern schädlicher Zitate gemacht wer­
den, aber sie überzeugt uns womöglich davon, wie wichtig klare, auf Wieder­
holung setzende Einzeiler sind, die das Wesentliche von dem rüberbringen, 
was wir Laien vermitteln wollen. Wenn ein solches Medienbewusstsein das In­
ternet mit einschließt, kann es vielleicht eine so erstaunliche politische Blau­
äugigkeit verhindem helfen, wie sie Turner nnd Sponsel an den Tag legten, die 

58 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

erwarteten, dass ihre hochbrisante E-Mail und deren provozierende Rhetorik 
vertraulich bleiben würde (und sie vielleicht davon überzeugen, stattdessen 
zum Telefon zu greifen). Die emotionalen Reaktionen von Anthropologen den 
Medien gegenüber- als einer von außen kommenden Bedrohung ihrer Zustän­
digkeit- könnten sich unter dem Einfluss einer anspruchsvollen anthropologi­
schen Untersuchung darüber, was es bedeutet, in einer von Massenmedien 
durchdrungenen Welt zu leben, und was sich daraus für die Zuständigkeit von 
Anthropologen ergibt, in der Tat ändern (siehe zum Beispiel Rannerz 2003). 
Der abschließende Bericht der El-Dorado-Arbeitsgruppe spricht sich jeden­
falls dafür aus, dass es ein wichtiges Ziel eines jeden Einführungskurses in 
Anthropologie sein sollte, Einsichten in die medialen Auswirkungen der von 
Anthropologen erzeugten Darstellungen zu fördern, und dass Anthropologen 
in einer Medienausbildung mit den simplifizierenden und essenzialisierenden 
Tendenzen von Verlegern und Journalisten umzugehen lernen sollten (EDTF 
2003, 1: 39-40). 

Der Schlussbericht der Arbeitsgruppe weist im gleichen Zusammenhang 
auf eine veränderte Haltung gegenüber der Rhetorik hin. Er ermahnt die Anth­
ropologen, sich der negativen Auswirkungen ihrer Darstellungen auf ein brei­
teres Publikum bewusst zu sein, und zitiert hierzu das Beispiel der brasiliani­
schen Armee, die journalistische Wiedergaben von Chaguons Werk als Ent­
schuldigung für weitere völkermörderische Maßnahmen gegen die Yanomami 
benutzte. In diesem Kontext verweist der Bericht auf Johannes Fabians Kritik 
an der "Verleuguung der Zeitgenossenschaft" (denial of coevalness) in anth­
ropologischen Konstruktionen des Anderen - der nachhaltigsten politischen 
Kritik anthropologischer Rhetorik nach Edward Saids Grientalismus (Fabian 
1983; Said 1978). Die exaltierte Postmodeme hat solche Kritiken allmählich 
hinter sich gelassen in Richtung einer breiten Anerkennung des bewertenden 
Aspekts in der Ethnographie, der für jede Art des "Sagens, wie es ist" gilt (für 
eine frühe Anwendung auf die Ethnographie der Y anomami siehe Rarnos 
1987). Dass die El-Dorado-Arbeitsgruppe nunmehr Rhetorik als eine Fähigkeit 
von politischer Reichweite anerkennt, statt darin eine unerfreuliche Übertrei­
bung oder verbale Kosmetik zu sehen, hat für die anthropologische Ethik ent­
scheidende Konsequenzen: Damit verlagert sich die ethische Argumentation 
weg von der individualistischen Intentionalität, die hinter dem antirhetorischen 
Misstrauen des Objektivisten (und der anthropologischen Ethik allgemein) 
steckt, hin zu der Erkenntnis, dass die sprachlichen Entscheidungen, die wir in 
unseren Beschreibungen nnd Theorien treffen, immer auch ethische Urteile 
beinhalten- die jenseits individuell guter oder schlechter Absichten liegen nnd 
für die umfassenderen Verhältnisse soziokultureller Ungleichheit von Bedeu­
tung sind. Ebenso war der Antrag, während der Geschäftssitzung der AAA im 
November 2001 den Zwischenbericht der Arbeitsgruppe zurückzuziehen, von 
der Erkenntnis der "Performativität" von Wissen motiviert- also der Möglich­
keit, dass die Veröffentlichung faktischer, aber provisorischer Erklärungen die 
Öffentlichkeit zu selektiven Schlussfolgerungen verleiten könnte; auch dies ist 

59 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

ein Hinweis auf das wachsende Bewusstsein, dass "Information" keine poli­
tisch unschuldige Ware ist. 

Wir sehen also, dass schon ein Bewusstsein vom "Anderen daheim" die 
individualistischen und kommodifizierenden Annahmen, die der anthropologi­
schen Ethik in Vielem zugrunde liegen, untergräbt. Das ist eine Entwicklung, 
die nicht ohne ihre eigenen Gefahren ist: In einer Welt, in der die öffentliche 
Verantwortlichkeit oft unmerklich in eine konkrete Vermarktung übergeht, 
könnte ein solches Bewusstsein leicht zur bloßen PR-Tätigkeit degenerieren, 
so dass selbst dann, weun sich dergleichen vermeiden lässt, der Anthropologe 
in der Praxis womöglich zwischen den manchmal nicht zu vereinbarenden An­
sprüchen verschiedener Interessenvertreter - wie Sponsoren und Beforschte -
eingekeilt würde (Pels 2000: 164). Wir müssen jedoch - diese Schlussfolge­
rung drängt sich auf- stets zu verstehen versuchen, wie das anthropologische 
Denken gleichzeitig in diese zunehmend von Medien beherrschte Welt ein­
greift und sie interpretiert, auch um das fortschrittliche Versprechen der Anth­
ropologie wieder aufleben zu lassen, wie es dies schon immer getan hat, seit 
das Fach aus Welthandel und Kolonialismus erwachsen ist. 

Der Andere anderswo: Hin zu einer globalen Anthropologie 

Die Anthropologie wurde schon immer durch Widersprüche globaler Natur 
charakterisiert, da in ihrem Fall der Ort der Autorität nur selten mit dem Ort 
der Forschung zusammenfiel und letzterer in den überwiegenden Fällen außer­
halb der uneingeschränkten Gerichtsbarkeit des Nationalstaates lag, aus dem 
der Forscher kam. Die Reibung zwischen beiden wird bereits in einem der frü­
hesten ethischen Skandale der AAA augenscheinlich, als Franz Boas 1919 An­
thropologen anprangerte, die während des Ersten Weltkriegs für ihre eigene 
Regierung, die Vereinigten Staaten, spionierten (Fluehr-Lobban 1991: 16-17; 
Price 2000a, 2000b ), in welchem Fall nun als unethisch verurteilt wurde, was 
von anderer Warte als gute staatsbürgerliche Tat angesehen worden wäre. Aus 
Joe Watkins' früher Stellungnahme während der Kontroverse geht jedoch auch 
hervor, dass "Schwierigkeiten mit ausländischen Regierungen" die AAA dazu 
bringen könnten, ihre Politik, nicht gegen das in ethischer Hinsicht kritikwür­
dige V erhalten von Mitgliedern vorzugehen, zu überdenken, was auch für das 
Forschungsmoratorium bei "indigenen" Völkern in Venezuela galt, das von der 
venezolanischen Regierung ausgesprochen wurde, nachdem der Skandal pu­
blik war (Dalton 2000). 

Zeigen diese Äußerungen, dass die Anthropologie globalisiert ist und im­
mer war, so bleiben sie doch auch im Wirkungskreis des Internationalismus -
d. h. der Beziehungen zwischen souveränen Nationalstaaten und ihren Ansich­
ten über die Zuständigkeit von Rechtssystemen. So entwickeln sie auch keine 
Kritik an den nationalistischen und Iegalistischen Annahmen, die den ethi­
schen Rahmenbedingungen der Anthropologie zugrunde liegen. Wenn nun 
manche der Meinung sind, der El-Dorado-Skandal könnte uns helfen, das We-

60 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

sen der "globalen Universität" zu durchdenken, indem wir die Kulturpolitik in 
nationaler und fachlicher Hinsicht in Frage stellen (Kennedy 2001), so schla­
gen wir vor, dass eine "globale Anthropologie" die Beschränkungen der ethi­
schen Praxis kritisieren und überwinden sollte, die eine nationale Souveränität 
einem anthropologischen Verband auferlegt. Diese Argumentation läuft mit 
der (eher zuversichtlichen als genauen) Vorhersage von Globalisierungstheore­
tikem gleich, dass die Ära des Nationalstaats am Ende sei (Appadurai 1996: 
19; Featherstone/Lash 1995: 1-2), ist aber durch die entgegengesetzte Beo­
bachtung motiviert, wonach die anhaltende Hegemonie nationalistischer und 
legalistischer Grundsätze der Souveränität über andere Assoziationsformen 
verlangt, dass Anthropologen lernen, verfügbare alternative ethische Praktiken 
zu erkennen, umzusetzen und zu propagieren. Ich werde mich auf zwei trans­
nationale (und implizit translegale) Formen beschränken: die globalen Verant­
wortlichkeiten, die sich aus der Solidarität unter Anthropologen ergeben, deren 
Forschungspraxis nicht an Staatsbürgerschaften gebunden sein kann, und jene, 
die sich aus dem Aushandeln mehrfacher Werte ergeben, wie sie für die Feld­
forschung typisch sind. Die durch die El-Dorado-Kontroverse ausgelöste Dis­
kussion über Menschenrechte wird zwischen den beiden Themen eine Brücke 
bilden. 

Wenn zwei nationale Anthropologenverbände dabei zusammenarbeiten 
würden, die militärische Elite eines der beiden Staaten einer Kritik zu unter­
ziehen, hätten wir das Beispiel einer wahrhaft transnationalen ethischen Praxis 
in der Anthropologie. Die Geschichte des anthropologischen Umgangs mit den 
Yanomami zeigt jedoch mehr transnationale Frustration als Zusammenarbeit. 
Als die brasilianische Schwestervereinigung der AAA sich darüber beklagte, 
dass brasilianische Zeitungsberichte, in denen Chaguons Schilderung der Ya­
nomami wiedergegeben wnrde, dem brasilianischen Militär die direkte Er­
mächtigung lieferten, gegen den Stamm völkermörderische Maßnahmen zu er­
greifen, wnrde der Brief vom AAA-Sekretariat nachlässig gehandhabt, und als 
er schließlich 1989 im MA Newsletter veröffentlicht wnrde, erhielten 
Chaguon selbst und amerikanische Kollegen, die ihn verteidigten, öfter und 
problemloser Gelegenheit zur Stellungnahme als ihre brasilianischen Kollegen 
(Cameiro da Cunha 1989; Chaguon 1989). Eine Resolution von Robert Bo­
rofsky während der Geschäftssitzung der AAA 2001 und der Schlussbericht 
der El-Dorado-Arbeitsgmppe versuchten das Missverhältnis wieder gut zu 
machen (EDTF 2003, 2: 11). Nordamerikanische Herablassung kennzeichnet 
auch - wenigstens in brasilianischen Augen - die Tatsache, dass die meisten 
kritischen Stellungnahmen zu Chaguons Arbeit, die Tiemey zusammentrug, 
bereits von Kollegen aus Brasilien und Venezuela veröffentlicht worden wa­
ren, dass es aber eines "zweitklassigen Stücks Journalismus" wie Tiemeys 
Buch bedurfte, um Erfolg zu haben, wo diese übergangen worden waren (Ra­
mos 2001b; siehe auch EDTF 2003, 1: 9). Dennoch sollte das Vorhandensein 
solcher Frustrationen nicht die Tatsache verschleiern dürfen, dass - in prakti­
scher Hinsicht - zwischen beiden Verbänden bereits eine Beziehung herge­
stellt ist- dass, mit anderen Worten, ein nationaler Anthropologenverband ein 

61 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

Widerspruch in sich ist, sobald wir erkennen, dass die Geschichte das Fach zu 
einem transnationalen macht. Chaguons Verbindungen zu korrupten Mitglie­
dern der venezolanischen Elite - Tierueys schwerwiegendste Anschuldigung, 
die von der El-Dorado-Arbeitsgruppe als Bruch der Prinzipien professioneller 
Verantwortung bestätigt wurde (EDTF 2003, 1: 31, 41, 44; Tieruey 2000b: 
Kap. 11)- sind an sich eine traurige Erinnerung an diese unbestreitbare Tatsa­
che; sie zeigen aber auch, dass die transnationale Ethik der Anthropologie 
nicht an dem Punkt Halt machen sollte, wo die unterschiedlichen Zuständig­
keiten zweier Nationalstaaten in einer formallegalen Weise ausgehandelt wor­
den sind, weil sich das Gesetz in jedem Land gegen die Interessen der Men­
schen, die erforscht werden, richten kann. 

Menschenrechtsdiskurse reichen bereits über enge gesetzliche Zuständig­
keiten hinaus in Richtung einer transnationalen oder globalen Ethik nnd wer­
den in zunehmendem Maße auch in die Ansichten der AAA über Forschungs­
verantwortung einbezogen. Die Arbeitsgruppe, die den Status indigener Völker 
in Südamerika untersuchte, kam zu dem Schluss, dass die Probleme, mit denen 
es diese Gemeinschaften zu tnn haben, "nicht einfach lokalen oder nationalen 
Ursprungs sind und dass Anthropologen aus den USA zusammen mit ihren 
Kollegen in der Region eine gemeinsame Verantwortung für die Förderung 
struktureller Veränderungen tragen" (AAA 200lb: 13). Dadurch wird eine Ar­
gumentation, die in den späten 1960eru aufkam, weiter popularisiert: dass 
nämlich Anthropologen angesichts globaler Ungleichheiten, die eine unent­
rinnbare Voraussetzung anthropologischer Forschung bilden, ihre ethischen 
Vorstellungen nicht von dieser Situation abkoppeln können. Es ist daher eine 
radikale soziale Kritik der individualistischen Annahmen vonnöten, die den 
meisten Formen ethischer Kodifizierung zugrunde liegen. Selbstverständlich 
beinhaltet diese Einsicht nicht, dass "Menschenrechte" oder, was das angeht, 
"Entwicklung" per definitionem gut sind: Ihre Beschwörung spricht Anthropo­
logen nicht von der Aufgabe frei, kritisch zu untersuchen, ob und wann "Men­
schenrechte" und "Entwicklung" nicht ihrerseits dazu beitragen, globale Un­
gleichheiten zu befördern. Man kann zum Beispiel nicht einfach ein Men­
schernecht auf Gesundheitsversorgung proklamieren, wenn dieser Standpunkt 
wesentlicher Teil des Verdachts ist, unter den Chaguon und seine Anhänger 
eine "antiwissenschaftliche" Anthropologie stellen und wenn sie diesen Ver­
dacht nach Peru exportieren, ohne den Versuch zu machen, zu verstehen, wa­
rum indigene Völker nnd "lokale" Anthropologen wissenschaftlicher For­
schung gegenüber eine feindselige Haltung einnehmen (siehe die Diskussion 
zwischen Hurtado, Kaplan und Laueaster [2001] nnd Tatomir [2001]). Wir 
brauchen den Idealismus, dem es um eine Verbesserung der Existenzbedin­
gungen der Yanomami nnd Menschernechte um ihretwillen geht (siehe AAA 
2001a), aber wir müssen akzeptieren, dass ihre Auffassung von Verbesserung 
nnd Recht sich legitimerweise von unserer unterscheiden mag. 

Dies führt uns zum Keru anthropologischer Tätigkeit zurück und zu der 
bemerkenswerten Tatsache, dass im Zentrum anthropologischer Ethikdeklara­
tionen selten steht, was mir als das grundlegende Ethos anthropologischer For-

62 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

schung erscheint: "die Einstellung des Eingeborenen zu begreifen, sich seine 
Version der Welt klar zu machen" (Malinowski 1922: 25) und (dessen be­
wusst, dass "Eingeborener" weder eine selbstverständliche noch maskuline 
Kategorie ist) sie als Maßstab für die eigene zu benutzen- natürlich ohne die 
sozialen Grundsätze a la Durkheim auf Kosten der Untersuchung ihrer Praxis 
zu reifizieren (Malinowski 1972 [1926]). Stärker praxisbezogen lässt sich das 
in die Anweisung übersetzen, in keiner Gesellschaft einzugreifen, ohne sich 
der Normen und Erfahrungen der Menschen dieser Gesellschaft für eine Kritik 
und Reform der hegemonialen und gewöhnlich westlichen Entwicklungsmoral 
zu bedienen, die über diese Eingriffe entscheidet. Damit landen wir voll im 
Zentrum moralischer Duplexität. Wenn tatsächlich viele Yanomami die von 
der Neel/Chaguon-Expedition gesammelten Blutproben zurückhaben wollen, 
weil sie glauben, dass Bestandteile des Körpers beim Tod der Person zerstört 
werden müssen, dann steht das im Widerspruch zu dem wissenschaftlichen 
Ideal, die Proben für Forschungen zu verwenden, die auf die Verbesserung der 
Gesundheit der Yanomami (oder irgendeiner anderen Volksgruppe) zielen. Ei­
nen solchen Konflikt zu erkennen ist bereits ein erster Schritt in einem Prozess 
ethischer Verhandlungen. Manche Yanomami wollen anscheinend eine kollek­
tive gesundheitliche Unterstützung aushandeln, als Kompensation für die Ent­
nahme von Blutproben ohne wissentliche Zustimmung (informed consent), 
und ohne dass sie über den Zweck des Vorgangs aufgeklärt worden waren. 
Ähnlich sind einige amerikanische Wissenschaftler übereingekommen, die 
Diskussion über die Rückführung der Yanomami-Blutproben zu eröffnen. Das 
kann durchaus zu einer weiteren Verwendung dieser Proben zu Forschungs­
zwecken führen, doch würden nunmehr Yanomami bei der Beschlussfassung 
voll und ganz beteiligt sein - das zumindest ist die Richtung, in die der 
Schlussbericht der El-Dorado-Arbeitsgruppe weist (EDTF 2003, 1: 14, 30, 
49). 

Solche Verhandlungen sollten in Richtungen fortgesetzt werden, die viel­
leicht weniger selbstverständlich erscheinen. Einige Y anomami zumindest 
scheinen zu glauben, dass Chaguon xawara mitbrachte, einen Verderben brin­
genden Staub, der Krankheit verursacht und mit Zauberern, Gringos und ihren 
Produkten in Verbindung gebracht wird (Tierney 2000b: 183). Wenngleich ei­
ne solche "wissentliche fehlende Zustimmung" weit verbreitet und auf den 
westlichen Einfluss auf die Yanomami zurückzuführen ist, wird man doch er­
neut mit der Duplexität konfrontiert. Einerseits könnte man sagen, dass diese 
Bedingungen es erfordern, mit den Yanomami eine neue Forschungsgenehmi­
gung auszuhandeln; andererseits stehen Neuverhandlungen in dieser Frage 
möglicherweise einer Hilfe von außen im Weg, wenn es um den rechtlichen 
Schutz der Yanomami-Biosphäre oder um die dringend nötige Gesundheits­
versorgung geht (da die meisten Wissenschaftler ehrlicherweise zugeben wür­
den, dass sie nicht an die Existenz von xawara glauben). Hält man sich an die 
vorausgegangene Diskussion um die Yanomami-Blutproben, könnte man ver­
muten, dass dies bei Menschen, die daran denken, um kollektive gesundheitli­
che Unterstützung zu bitten, bestenfalls eine Teilansicht darstellt nnd dass 

63 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

Verhandlungen in der Tat veränderte Forschungsmöglichkeiten ergäben. Auch 
wenn die El-Dorado-Kontroverse mit dazu beitrug, dass es vom 20.-23. No­
vember 2001 in Shakita am Oberen Orinoco zum ersten Treffen aller Y ano­
mami-Gruppen kam, sollte man jedoch auf anthropologischer Seite möglichst 
realistisch bleiben und eingestehen, dass Verhandlungen nicht nur die Tausch­
bedingungen verändern, sondern auch die Identität derer, die in Tauschver­
hältnisse treten. Das Auftreten neuer Gruppen, Mittelsmänner und Sprecher ist 
dabei, die Machtverhältnisse, die die Kategorien der "Yanomami" und viel­
leicht der "indigenen" Völker Venezuelas überhaupt definieren, teilweise neu 
zu formieren. Derzeit kann man nur hoffen, dass diese Veränderungen, nach­
dem der Widerhall des Skandals verklungen ist, fortan auch die Machtverhält­
nisse und die Identität westlicher Wissenschaftler beeinflussen werden. 

Beide oben genannte Beispiele zeigen, dass die Feldforschung eine ethi­
sche Vorlage liefert, die sich radikal von denen unterscheidet, aus denen ethi­
sche Grundsatzformulierungen üblicherweise hervorgegangen sind. "Der An­
dere anderswo" -auch weun das anthropologische Objekt seit geraumer Zeit 
im Wandel begriffen ist (Anthropologen sind immer häufiger ebensolche 
"Eingeborene" wie diese selbst) und die Ungleichheit zwischen Forschern und 
Beforschten nicht mehr als gegeben angenommen werden kann - erinnert uns 
daran, dass die primäre moralische Verpflichtung der Feldarbeit im gegenseiti­
gen Aushandeln verschiedener Moralkomplexe besteht. Die Notwendigkeit, 
mit doppelten moralischen Prinzipien- in Duplexität- zu leben, lässt eine mo­
ralische Topografie von Unterschieden erkennen, die überall gilt- nicht nur 
bei den Yanomami, sondern auch, wenn wir ein biogenetisches Unternehmen 
studieren, an der Festlegung einer archäologischen Grabungsstätte beteiligt 
sind oder versuchen, uns an die sprachlichen Konventionen eines internen 
Überprüfungskomitees zu gewöhnen. Ein solches Ethikkonzept ist eher prä­
als quasi-legal, transnational, eher gesellschaftlich als individuell und handelt 
eher von Wissensproduktion und Wissensdarstellung als von der Supplemen­
tierung bereits kommodifizierter Information. 

Wie ich gezeigt habe, gibt es viele Anzeichen dafür, dass Ethik tatsächlich 
in dieser Weise neu definiert wird: Der Ruf nach einem nicht-legalistischen 
Begriffvon "wissentlicher Zustimmung" (Fluehr-Lobban 1994), der Trend zur 
Zusammenarbeit bei Forschungsunternehmen (Lamphere 2003: 156; EDTF 
2003, 1: 45-46) und eine wachsende Sensibilisierung, was das "Verleugnen der 
Zeitgenossenschaft" in einer ungleichen Welt angeht (EDTF 2003, 1: 38-39), 
sind Beispiele dafür. Aber die Verlockung der Kodifizierung zieht vielen guten 
Absichten den scharfen Stachel: In manchen der Besprechungen zur Festle­
gung neuer ethischer Richtlinien, die in Folge der El-Dorado-Kontroverse vom 
Ethikausschuss der AAA vorbereitet wurden, zeigte sich die Schwierigkeit, 
neue Wege zu gehen und jenes Eingeständnis von Schwäche und Ethno­
zentrismus zu vermeiden, das eine ethische Kodifizierung seitens der Anthro­
pologen oft begleitet hat. Zum Beispiel sollte das Problem der richtigen Bezah­
lung von Gewährsleuten im Idealfall bestimmte Fragen in den Vordergrund rü­
cken: In welchem Maße eine Gemeinschaft oder Gesellschaft Arbeit und Zeit 

64 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

zu Geld gemacht hat oder zu welchen Zwecken welche Arten von Leistungen 
(wie etwa die Gastfreundschaft) nicht erbracht werden können und welche 
schon, und wie solche Umstände vielleicht den Prozess der Bezahlung beein­
flussen. Stattdessen ist die Instruktion in Sachen Bezahlung voll von ethno­
zentrischen Ausdrücken ("gleiche Bezahlung für gleiche Arbeit", "geistiges 
Eigentum", "Erbe"), die in moralistischer Hinsicht sehr gehaltvoll sind (wie 
man "das Richtige tun" kann), aber knapp an Antworten auf die Frage, ob die­
se Formulierungen auf die soziokulturellen Verhältnisse, die untersucht wer­
den, anwendbar seien. Die Ungleichheiten, die nach wie vor viele Beziehungen 
zwischen Forschern und Beforschten beherrschen, werden ebenso übergangen 
wie die Frage, ob ihre beabsichtigte Reziprozität ein historisches Bewusstsein 
davon enthalten sollte, wie globale Ungleichheit sich auf Forschungen und die 
Verantwortung des Forschers auswirkt, bei deren Behebung zu helfen (wie von 
der dritten AAA-Arbeitsgmppe demonstriert [siehe AAA 2001 b ]). Der Ab­
schnitt des Berichts endet mit dem Eingeständnis der Schwäche, dass gerechte 
Bezahlung in jedem einzelnen Fall "individuell ausgehandelt" werden müsse. 17 

In ähnlicher Weise wird in Sachen "wissentlicher Zustimmung" versäumt, die­
se Erfordernis in den Kontext der Ungleichheiten zu stellen, der für eine For­
schung kennzeichnend sein kann, und mit der Geschichte der Sozialwissen­
schaften insoweit einen Zusammenhang herzustellen, als diese zur gewaltsa­
men Diszipliniemng von Bevölkerungen beigetragen hat. Man scheint sich des 
grundlegenden Widerspruchs nicht bewusst zu sein, dass man die "wissentli­
che Zustimmung" zwar vor Beginn der Feldforschung einholen sollte, letztere 
aber oft die einzige Möglichkeit darstellt, herauszufinden, wie man die "wis­
sentliche Zustimmung" erlangen kann, und lässt deshalb mehrere widersprüch­
liche Aussagen (dass "wissentliche Zustimmung" ein Prozess sei und dass sie 
offiziell eingeholt werden müsse, bevor man anfängt, Daten zusammenzutra­
gen) in vergnügter Konfrontation stehen. 18 

Zur gleichen Zeit hat Joe Watkins eine interessante Typologie von Formen 
"wissentlicher Zustimmung" aufgestellt, wodurch diese in einer Geschichte 
der kolonialen und postkolonialen Ungleichheitsverhältnisse verortet werden 
und ein Wechsel von kolonialen zu eher kollaborativen Formen vorstellbar 
wird (zitiert in EDTF 2003, 1: 45). Ebenso spricht Watkins in seinen Instrukti­
onen zur Ethik sexueller Beziehungen im Feld ausdrücklich den Machtunter­
schied zwischen Forscher und Beforschten an und hebt die verschiedenen kul­
turellen Bewertungen - die Duplexitäten - der fraglichen Beziehungen hervor. 
Zuletzt hat er AAA-Mitglieder über die möglichen negativen Auswirkungen 
ihrer ethnografischen Darstellungen in Kenntnis gesetzt (obgleich er sich mehr 
Gedanken darüber macht, wie man "Sensationsmache" vermeiden kann, als 
über die Lösung des Problems, in einem ungleichen Verhältnis "Information" 

17 Siehe http://www.aaanet.org/committees/ethics/bp2.htm (eingesehen am 11. Ja­
nuar 2002). 

18 Siehe http://www.aaanet.org/committees/ethics/bp5.htm (eingesehen am 11. Ja­
nuar 2002). 

65 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

von "Darbietung" zu unterscheiden). 19 Dies zeigt, dass es nicht so sehr das 
Problem der Kodifizierung als solcher ist, die beeinflusst, in welchem Maße 
ethisches Verhalten der Forschung äußerlich bleibt, als das der jeweiligen In­
terpretation einer Reihe schriftlicher Richtlinien, zu der diese Kodifizierung 
einlädt. Eine schriftliche Erklärung, die besagt, dass es in der Natur anthropo­
logischer Wissensproduktion liege, in ungleiche, transnationale Machtbezie­
hungen zur Öffentlichkeit und den beforschten Menschen verwickelt zu sein, 
und dass die Methoden der anthropologischen Wissensproduktion selbst ethi­
sche Statements seien, hat die Kluft zwischen der Herstellung von Informatio­
nen und der Herstellung ethischer Statements bereits überbrückt. So helfen der 
Geist und die Buchstaben der Richtlinien selbst dabei, festzulegen, ob es sich 
um Richtlinien handelt - das heißt, um Ratschläge, wie in Situationen zu han­
deln ist, in denen man sich als professioneller Anthropologe wiederfindet, nnd 
als solche von methodologischen Richtlinien nicht zu unterscheiden- oder um 
einen "Kodex". Der letztere Begriff ruft den Wunsch nach einer von Regeln 
beherrschten Transzendenz wach - den Kautsehen Imperativ -, die, wie Anth­
ropologen seit Malinowskis Kritik an Durkheims Iegalistischen Vergegens­
tändlichungen wissen (Malinowski 1926), berufliche Selbstentwürfe kompli­
ziert und verzerrt, anstatt ihnen zu helfen, eine ethisch konsequentere Disziplin 
zu schaffen. 

Schluss 

"Wo's keine Zehn Gebote gibt" dient als Motto für diesen Aufsatz, unter ande­
rem, um uns an die koloniale Vergangenheit der Anthropologie zu erinnern. 
Die Intertextualitäten, die im Mittelpunkt von Darkness in El Dorado stehen, 
sind nicht bloß "verpestende Kosmetik": Es gibt in der Tat Übereinstimmun­
gen zwischen dem Schweigen der Gegenwartsanthropologie über Feldfor­
schungsvorgänge und den Finsternissen im Herzen der modernen Kolonialge­
schichte, wie manche der Schlussfolgerungen, die durch Tierueys Buch provo­
ziert wurden, zeigen. Aber Kiplings Ballade muss vielleicht demokratischer in­
terpretiert werden. Mandalay ist dann ein Ort, wo der Beste (die Elite) so viel 
wie der Schlimmste (der arme Soldat) gilt und wo letzterer die Zwangsjacke 
der christlichen Zehn Gebote ablegen, sich einen Drink genehmigen und sogar 
eine burmesische Freundin haben kann. So wird der Ort, "wo's keine Zehn 
Gebote gibt", zu einem Ort der Sehnsucht nnd Befreiung (obgleich sein Se­
xismus und Kolonialismus, die für Kipling kaum ein Problem darstellten, uns 
an seine moralischen Gefahren erinnern). Wenn man sich die anthropologische 
Feldforschung gründlich ansieht, wird man womöglich in der Tat eine dunkle 

19 Siehe http://www .aaanet. org/ committees/ ethics/bp6 .htm und 

66 

http://www .aaanet.org/Committees/ethics/bp4.htm (eingesehen am 11. Januar 
2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

Nische entdecken, in der die Anthropologen einiges an Aktivitäten zu verber­
gen versucht haben: ihre westlichen akademischen oder politischen Interessen, 
die fehlende unpersönliche Methode, verschiedene Formen, Eindruck zu ma­
chen auf Auftraggeber und Erforschte, oder ihre Erfindung von Tradition und 
Kultur - alles Charakteristika der Feldarbeit, die eine koloniale Genealogie 
aufweisen. Man findet aber auch eine Schatzkammer der Erfahrung und des 
empirischen Wissens darüber, wie Menschen doppelte moralische Grundsätze 
und Identitäten aushandeln, eine Praxis des moralischen Verhandelns, die mit 
all ihren Mängeln in der Feldarbeit institutionalisiert worden ist, selbst weun 
sie in unseren ethischen Kodexen nie einen expliziten Ausdruck gefunden hat. 

Man wird daher "einen Ort ohne Gebote" vielleicht weniger als Anomalie 
denn als ethisches Modell verstehen und die anthropologische Feldforschung 
als eine der wenigen (und immer beliebteren) fachwissenschaftliehen Metho­
den, die es in die Praxis umsetzen. Aber um dies zu erreichen, müssen wir 
nach wie vor einige der gängigen Neuerfindungen unseres Fachs radikalisie­
ren. Zum ersten ist eine Anthropologie, die "andere Kulturen" lediglich zum 
Gegenstand nimmt, unmöglich geworden: Stattdessen ist der richtige Gegens­
tand der Anthropologie das Studium der gesellschaftlichen, kulturellen und 
historischen Dimensionen der Kontakte und Zusammenstöße zwischen "uns" 
und "ihnen" (wovon die "anderen Kulturen", die wir zu studieren pflegten, das 
historische Ergebnis waren und sind). Zum zweiten müssen wir uns, wenn wir 
uns auf solche Weise historisch positionieren, unweigerlich einen wertreichen 
Theorie- und Methodenbegriff zu eigen machen, da wir ja vielleicht eine The­
orie oder Methode, die in kolonialen Ungleichheiten wurzelt, aus guten histori­
schen oder empirischen Gründen verteidigen oder aus genau dem gleichen 
Grund angreifen möchten. Zum dritten bedeutet dies, dass die Ethik unseres 
Fachs von unserer Forschung internalisiert wird (wie dies in gewissem Maße 
schon immer der Fall gewesen ist), statt ihr später als quasi universale Verhal­
tensregel hinzugefügt zu werden. Zum vierten heißt dies, dass wir die Anthro­
pologie als transnational, prälegal und sozial begreifen und weniger als indivi­
duell, mehr am Wie der Wissensproduktion interessiert sind als an der Ware 
Wahrheit. Das bedeutet nicht, dass wir universale Maßstäbe gänzlich abschaf­
fen- zu Zeiten brauchen wir sie, um die bösen Buben auf den rechten Weg zu 
bringen. Es bedeutet lediglich, dass wir den Wunsch nach der Transzendenz 
bestimmter universaler Regeln in der gleichermaßen universalen Beobachtung 
unterbringen, dass alle Menschen moralische Duplexität aushandeln können 
und müssen und dass dieses Übereinkommen unsere universalen Maßstäbe 
davor bewahrt- ja sogar beschützt-, verabsolutiert zu werden. 

Wie ich zu zeigen versucht habe, haben am El-Dorado-Skandal maßgeb­
lich Beteiligte und vor allem eine Anzahl von Mitarbeitern der "American 
Anthropological Association" in dieser Richtung vielerlei Initiativen ergriffen. 
Das soll nicht heißen, dass die AAA jetzt plötzlich eine andere Organisation 
geworden ist und ihre ethische Praxis reformiert hat oder dass andere Auswir­
kungen des Skandals auf Dauer gesehen dem Fach nicht schaden werden. Aber 
wir haben hier das klare Beispiel eines politischen Ereignisses, das eine Ver-

67 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

änderung der Prinzipien herbeigeführt hat, auf denen die Disziplin aufbaute. 
Diese Veränderung ist vielleicht noch nicht völlig ins Bewusstsein gedrungen. 
Überdies sollten Anthropologen daran denken, dass Prinzipien und Praxis 
nicht dasselbe sind. Aber es gibt Grund zu glauben, dass die von Raymond 
Williams so bezeichnete "Struktur des Gefühls" einer kritischen und reflexiven 
Anthropologie- etwas, das sich in der Anthropologie seit den 1960eru heraus­
gebildet hat und aus einer Reihe sehr verschiedener kritischer Ebenen besteht 
- zu wichtigen Resolutionen und Dokumenten der Berufsvereinigung geführt 
hat (Williams 1977: 128-135). Noch muss sich dieser neue Siun für eine integ­
rierte Ethik in "vollendeteren Prodnkten" beweisen- durch Änderungen in un­
seren Lehrplänen, Präsentationen unseres ethischen Status vor internationalen 
Prüfungskomitees, die sich vom Üblichen unterscheiden, einer zielgerichtete­
ren Präsenz in den Medien und, am wichtigsten, auf Dauer veränderten Bezie­
hungen zu den beforschten Menschen. Aber zum gegenwärtigen Zeitpunkt ge­
nügt es, den El-Dorado-Skandal selbst als eine bedeutende Form ethischen 
Handeins in der Anthropologie zu erkennen- ob einem das gefällt oder nicht. 

Literatur 

AAA (2001a): First Interim Report ElDorado Task Force. E-mail message to 
all AAA members@aaanet.org, 25 May 2001. 

AAA (2001b): New AAA Task Force an lndigenous Peoples. In: Anthropology 
News 42 (7), 13. 

AAA (2001c): Update an Human Research Oversight Proposals. In: Anthro­
pology News 42 (7), 21. 

Albert, Bruce (Hg.) (2001): Research and Ethics: The Yanomami Case. Brazi­
lian Contributions to the Darkness in El Dorado Controversy. Documentos 
Yanomami no.2. Brasilia-Boa Vista. 

Appadurai, Arjun (1996): Modernity at Large. Cultural Dimensions ofGlobal­
ization. Minneapolis. 

ASA (o. J.): Association of Social Anthropologists of the Commonwealth. 
Ethical Guidelines for Good Practice ( o. 0. ). 

Asad, Talal (1994): Ethnographie Representation, Statistics and Modern 
Power. In: Social Research 61, 55-58. 

Baudrillard, Jean (1994): Simulacra and Simulation. Ann Arbor. 
Bauman, Zygmunt (1993): Postmodern Ethics. Oxford. 
Begley, Sharon: lnto the Heart of Darkness. Newsweek, 27 November 2000. 
Berreman, Gerald Duane (1991): Ethics versus ,Realism' in Anthropology. In: 

C. Fluehr-Lobban (Hg.), Ethics and the Profession of Anthropology. Dia­
logue for a New Era. Philadelphia, 31-78. 

Biella, Peter (2000): Visual Anthropology in the Plague Year. In: Anthropol­
ogy News 41 (9), 5-6. 

Bourdieu, Pierre (1977): Outline of a Theory ofPractice. Cambridge. 

68 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

Brenneis, Don (2005): Documenting Ethics. In: Lynn MeskellJPeter Pels 
(Hg.), Embedding Ethics. NewYork-London, 239-252. 

Briggs, Charles L./Mantini-Briggs, Clara E. (2001): Review ofDarkness in El 
Dorado. In: Current Anthropology 42 (2), 269-271. 

Brown, Paul (2000): Seienlist ,killed Amazonian Indians to test race theory'. 
In: The Guardian, 26 September. 

Cameiro da Cunha, Maria Manuela (1989): Letter to the Editor/the AAA 
Committee an Ethics. In: Anthropology Newsletter 30 (1), 3. 

Chagnon, Napoleon (1989): Letter to the Editor. In: Anthropology Newsletter 
30 (1 ), 3, 24. 

Chagnon, Napoleon (2000): Letter to Time Magazine, 22 September 2000 
(veröffentlicht unter www.anth.ucsb.edu/chagnon2.html, eingesehen am 
25.09.2000). 

Clifford, James/Marcus, George (Hg.) (1986): Writing Culture. The Palilies 
and Poetics ofEthnography. Berkeley. 

Comaroff, Johu/Roberts, Sirnon (1981): Rules and Processes. The Cultural 
Logic of Dispute in an African Context. Chicago. 

Corofiil, Femando (2001a): Review ofDarkness in ElDorado. In: Current An­
thropology 42 (2), 265-6. 

Corofiil, Femando (Hg.) (2001b): Science- Ethics- Power: The Production of 
Knowledge and Indigenous Peoples. In: The Journal of the International 
Institute (University ofMichigan), 9 (1), 6-7,26-7. 

Dalton, Rex (2000): Anthropologists in turmoil over allegations of miscon­
duct. In: Nature 23, November: 391. 

Daston, Lorraine (1995): The Moral Economy of Science. In: Osiris 10, 3-24. 
D'Andrade, Roy (1995): Moral Models in Anthropology. In: Current Anthro­

pology 36 (3), 399-408. 
De Munck, Victor (2001): Science Dehumanizing? (correspondence). In: An­

thropology News 42 (4), 3. 
Derrida, Jacques (1976): OfGrammatology. Baltimore. 
Desmond, Adrian (1997): Huxley. From Devil's Disciple to Evolution's High 

Priest. Reading, Mass. 
EDTF (2003): ElDorado Task Force Final Report. 2 vols. (veröffentlicht un­

ter http:/ /www.aaanet.org.edtf/final; eingesehen am 10.08.2003). 
Fabian, Johannes (1971): Language, History and Anthropology. In: Philoso­

phy ofthe Social Seiences 1, 19-47. 
Fabian, Johannes (1979): Rule and Process: Thoughts an Ethnography as 

Communication. In: Philosophy ofthe Social Seiences 9, 1-26. 
Fabian, Johannes (1983): Time and the Other. How Anthropology Makes its 

Object. NewYork. 
Featherstone, Mike/Lash, Scott (1995): Globalization, Modernity and the Spa­

tialization of Social Theory: An Introduction. In: M. Featherstone/S. 
Lash/R. Robertson (Hg.), Global Modernities. London, 1-24. 

Fluehr-Lobban, Carolyn (Hg.) (1991): Ethics and the Profession of Anthropol­
ogy. Philadelphia. 

69 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

Fluehr-Lobban, Carolyn (1994): Informed Consent in Anthropological Re­
search: We Are Not Exempt. In: Human Organization 53 (1), 1-10. 

Foucault, Michel (1988): Technologies of the Self. In: L.H. Martin/H. Gut­
man/P.H. Hutton (Hg.), Technologies of the Self. A Seminar with Michel 
Foucault. Amherst. 

Harnes, Raymond (2001): Review ofDarkness in ElDorado. In: Current An­
thropology 42 (2), 271-2. 

Hannerz, Ulf (2003): Macro-scenarios. Anthropology and the Debate over 
Contemporary and Future Worlds. In: Social Anthropology 11 (2), 169-87. 

Hill, Jane (2000): Getting Out the Real Story. In: Anthropology News 41 (8), 5. 
Hochschild, Adam (1999): King Leopold's Ghost. A Story of Greed, Terror 

and Heroism in Colonial Africa. London. 
Hofstadter, Richard (1967): The Paranoid Style in American Palilies and 

Other Essays. N ew Y ork. 
Hurtado, A./Hill, K./Kaplan, H./Lancaster, J. (2001): Disease among Indige­

nous South Americans. In: Anthropology News 42 (2), 5-6. 
Huxley, Thomas H. (1892): Science and Morals. In: Ders., Essays upon Same 

Contraverted Questions. London. 
Hymes, Dell (1964): Introduction: Toward Ethnographies of Communication. 

In: John Gumperz/Dell Hymes (Hg.), The Ethnography ofCommunication. 
Sondernummer. American Anthropologist 66 (6), 1-34 (= Teil2). 

Jeganathan, Pradeep (2005): Pain, Politics, and the Epistemological Ethics of 
Anthropological Disciplinarity. In: Lynn Meskell/Peter Pels (Hg.), Embed­
ding Ethics. New York-London, 147-167. 

Kahn, Joel (2005): Anthropology 's Malaysian Interlocutors: Towards a Cos­
mopolitan Ethics of Anthropological Practice. In: Lynn Meskell!Peter Pels 
(Hg.), Embedding Ethics. N ew Y ork/London, 107-120. 

Kennedy, Michael D. (2001): The Yanomamo and the Global University. In: 
The Journal ofthe International Institute (University ofMichigan) 9 (1), 7. 

Klockars, C.B. (1979): Dirty Hands and Deviant Subjects. In: C.B. 
Klockars/F.W. O'Connor (Hg.), Deviance and Decency: The Ethics of Re­
search with Human Subjects. London. 

Kipling, Rudyard (1893): Barrack Room Ballads and other verses. 61
h ed. 

London. 
Kuklick, Henrika/Kohler, Robert (Hg.) (1996): Science in the Field Osiris 11, 

(Sondernummer). 
Lamphere, Louise (2003): The Perils and Prospects for an Engaged Anthro­

pology. A View from the United States. In: Social Anthropology 11 (2), 53-
68. 

Latonr, Brnno/Woolgar, Steven (1979): Labaratory Life. The Construction of 
Scientific Facts. Princeton. 

Levy, Janet (1993): Anthropological Ethics, the PPR, and the CoE: Thoughts 
from the Frontline. In: AAA Newsletter 35 (2), 1, 5. 

70 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

Lindee, Susan (2000): Letter to colleagues an Neel's field notes, 21 September 
2000 (veröffentlicht unter www.anth.ucsb.edu/chagnon.html; eingesehen 
am 25.09.2000). 

Lindee, Susan (2001): Review ofDarkness in ElDorado. In: Current Anthro­
pology 42 (2), 272-4. 

Maclntyre, Alasdair (21984): After Virtue. Notre Dame. 
Maclntyre, Alasdair (1993): Ethical dilemmas. Notes from outside the field. 

In: Anthropology Newsletter 34 (7), 5-6. 
Malinowski, Bronislaw (1922): Argonaufs ofthe Western Pacific. London. 
Malinowski, Bronislaw (1972 [1926]): Crime and Custom in Savage Society. 

Totowa. 
Meskell, Lynu/Pels, Peter (Hg.) (2005), Embedding Ethics. New York/Lon­

don. 
Miller, D. W. (2000): Schalars Fear that Alleged Misdeeds by Amazon An­

thropologists Will Taint Entire Discipline. In: Chronicle of Higher Educa­
tion, 20 September. 

Nader, Laura (1970): From Anguish to Exultation. In: P. Golde (Hg.), Warnen 
in the Field Chicago. 

Nugent, Stephen (2001): Anthropology and Public Culture. The Yanomami, 
Science and Ethics. In: Anthropology Today 17 (3), 10-14. 

Pels, Peter (1999): Professions of Duplexity. APrehistory of Ethical Codes in 
Anthropology. In: Current Anthropology 40 (2), 101-36 (with CA com­
ments). 

Pels, Peter (2000): The Trickster's Dilemma. Ethics and the Technologies of 
the Anthropological Self. In: Marilyn Strathem (Hg.), Audit Cultures. An­
thropological Studies in Accountability, Ethics and the Academy. Lon­
dou/NewYork, 135-72. 

Pels, Peter (2001a): ***(correspondence). In: Anthropology News 2001a. 
Pels, Peter (2001b): Review ofDarkness in ElDorado. In: Current Anthropol­

ogy 42 (2), 2001b: 268-9. 
Price, David (2000a): Anthropologists as Spies. In: The Nation, 20 November. 
Price, David (2000b): The AAA and the CIA. In: Anthropology News 41 (8), 

13-14. 
Ramos, Alcida Rita (1987): Reflecting an the Yanomami: Ethnographie Im­

ages and the Pursuit of the Exotic. In: Cultural Anthropology 29 (2), 284-
304. 

Ramos, Alcida Rita (2001a): Review of Darkness in El Dorado. In: Current 
Anthropology 42 (2), 274-6. 

Ramos, Alcida Rita (2001b): About Ethics in Ethnographie Research. In: The 
Journal ofthe International Institute (University ofMichigan) 9 (1), 7. 

Reiss, A. J., Jr. (1979): Governmental Regulation of Scientific Inquiry: Same 
Paradoxical Consequences. In: C. B. Klockars/F.W. O'Connor (Hg.), De­
viance and Decency: The Ethics of Research with Human Subjects. Lon­
don. 

71 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETERPELS 

Ritchie, Mark Andrew (2001): False Murder Charges (correspondence). In: 
Anthropology News 42 (4), 3. 

Sahlins, Marshall (2000): Guilty NotAs Charged. In: Washington Post 10 De­
cember. 

Said, Edward W. (1978): Orientalism. Harmondsworth (dt. Orientalismus. 
Frankfnrt/Main- Berlin- Wien 1981). 

Scheper-Hughes, Nancy (1995): The Primacy of the Ethical. Propositions for 
a Militant Anthropology. In: Current Anthropology 36 (3), 409-420. 

Schepers, Emile (2001): Uncertainty and Naiveüi (correspondence). In: An­
thropology News 42 (3), 3. 

Scholte, Bob (1974 [1969]): Toward a Reflexive and Critical Anthropology. 
In: Dell Hymes (Hg.), Reinventing Anthropology. NewYork, 430-457. 

Shapin, Steven (1994): A Social History ofTruth. Chicago. 
Shea, Christopher (2000): Don 't Talk to Humans. The Crackdown an Social 

Science Research. In: The New Republic Online 10 (6), September. 
Shore, Cris/Wright, Susan (2000): Coercive Accountability. The Rise of Audit 

Culture in Higher Education. In: Marilyn Strathem (Hg.), Audit Culture. 
Anthropological Studies in Accountability, Ethics and the Academy. Lon­
don/NewYork, 57-89. 

Sponsel, Leslie (2002): On Reflections an Darkness in El Dorado. In: Current 
Anthropology 43 (1), 149-50. 

Stoll, David (2001): The Altar Boy and the Anthropologist. In: Anthropology 
News 42 (4), 6. 

Tatomir, Joanna (2001): Can Seienfists be Trusted? (correspondence). An­
thropology News 42 (5), 3. 

Taylor, Charles (1989): Sources ofthe Self TheMaking ofthe Modern Iden­
tity. Cambridge. 

Taylor, Charles (2001): Two Theories of Modernity. In: D. P. Gaonkar (Hg.), 
Alternative Modernities. Durham: 172-196. 

Tiemey, Patrick (2000a): The Fierce Anthropologist. In: The New Yorker (9 
October), 50-61. 

Tiemey, Patrick (2000b): Darkness in El Dorado: How Seienfists and 
Journalists Devastated the Amazon. N ew Y ork/London. 

Tooby, John (2000a): Jungle Fever. In: Hey, Wait a Minute. Slate Archives 
(veröffentlicht unter http://slate.msn.com/HeyWait/00-12-24/HeyWait.asp; 
eingesehen am 24.11.2000). 

Tooby, John (2000b): Witchcrafl Accusations in Anthropology. In: Anthropo­
logy News 41 (9), 8. 

Turner, Terence (2000): Letter to Samuel Katz, 29 September 2000 (veröffent­
licht unter http://www. egroups. corn/message/ evolutiuonary-psychology/ 
7470; eingesehen am 24. 11. 2000). 

University of Michigan (2000): University of Michigan Report. (Parts 1, 2, 3) 
an the Ongoing lnvestigations of the Neel-Chagnon Allegations. 

72 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


"Wo' S KEINE ZEHN GEBOTE GIBT" 

University of Michigan (200 1 ): Statement from the Office of the Provost, May 
29, 2001. In: The Journal of the International Institute (University of 
Michigan) 9 (1), 6. 

Van der Hoeven, Rutger (2000): Stammenstrijd onder antropologen. In: 
Trouw 20, October. 

V an Meijl, Toon (2000): Modern Morals in Postmodernity: A Critical Reflec­
tion an Professional Codes ofEthics. In: Cultural Dynamics 12 (1), 65-81. 

Vergano, Dan (2000): "Anthropologists to Air Violent Amazon Dispute". USA 
Today, 16 November. 

Wilford, John Noble/Romero, Sirnon (2000): Book Seeks to Indict Anthro­
pologists Who Studied Brazil Indians. In: New York Times 28 September. 

Williams, Raymond (1977): Marxism and Literature. Oxford. 
Wylie, Alison (2005): The Promise and Perils of an Ethics of Stewards hip. In: 

Lynn Meskell/Peter Pels (Hg.), Embedding Ethics. New York-London 47-
68. 

Zalewski, Daniel (2000): Anthropology Enters the Age of Cannibalism. In: 
New York Times, 8 October. 

73 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404904-002 - am 14.02.2026, 19:09:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

