
Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

»Of course, the phenomenon in question

would not ordinarily be thought of as vio-

lence: it is too respectable, too academic,

too genteel for that. It is violence all the

same, and deserves to be seen for what it

is.«

(Norman 1999: 353)

Was können wir unter epistemischer Gewalt überhaupt verstehen? In der Politik-

wissenschaft, in den Internationalen Beziehungen und in der Friedens- und Kon-

fliktforschung stößt der Begriff zumeist auf Unverständnis und Ablehnung oder

wird schlicht nicht benutzt. Viele Autor_innen in kultur- und geisteswissenschaft-

lichen Fächern, in denen post- und dekoloniale Theoriebildung schon fester ver-

ankert ist, verwenden den Begriff hingegen, ohne ihn näher zu erläutern.1 Ins-

besondere in feministisch-postkolonialen Debatten verfügt er mit der starken Re-

zeption von Spivak (1988) über große Selbstverständlichkeit und wird daher oft nur

mit kurzer Referenz auf selbige verortet (Ayotte/Husain 2005; Brunner 2011; Löw

2009; Moreton-Robinson 2011; Mudimbe 1994; Wai 2012). Bekannt ist der Begriff

auch an jenen Rändern der Bildungsforschung, an denen epistemische Gewalt im

Zusammenhang mit indigenen Kämpfen um Zugang zu oder um alternative Prak-

tiken von Bildung und Wissen als selbstverständlicher Fachbegriff verwendet und

nicht mehr näher erläutert wird (Branson/Miller 2000; Chandler 2010; Fredericks

2009). Auch in anderen Zusammenhängen wird von epistemischer Gewalt gespro-

chen, als ob bereits hinlänglich bekannt wäre, worum es sich dabei genau handelt

(McLaren/Pinkney-Pastrana 2000; Namaste 2009).

Daher wird auf Begriffsarbeit und Theoretisierung weitgehend verzichtet, oft

auch auf jegliche Zitation zur Verortung des Begriffs (Cremin/Echavarría/Kester

1 Die meisten Konzeptionierungen des Begriffs gehen auf dessen frühe Verwendung durch

Foucault, Said und Spivak zurück. Diese drei für die post- und dekoloniale Debatte zentralen

Autor_innen stelle ich imweiteren Verlauf jedoch nicht in den Fokusmeiner Argumentation,

da ichdieBreite undVielfalt der seither stattfindendenBegriffsarbeitwürdigenundausloten

will.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Epistemische Gewalt

2018; Hughes 2015; Menski 2016). An diesem Kreuzungspunkt von großem Unver-

ständnis einerseits und großer Selbstverständlichkeit andererseits verorte ichmei-

ne transdisziplinären Explorationen rund um den Begriff epistemische Gewalt.

Charles Tilly zufolge stellt das Sortieren und Einordnen eine erste Verständ-

nisstufe dessen dar, was es zu (er-)klären gilt. Diese Tätigkeit generiert nicht nur

Systematik, sondern beinhaltet einen erkenntnistheoretischen Wert hinsichtlich

des Gegenstandes selbst (Tilly 1977: 153). Es daher zu fragen: Was genau wird als

epistemische Gewalt bezeichnet, vor welchem Hintergrund und mit welchen Zie-

len? In welchen wissenschaftlichen Debatten ist der Begriff überhaupt anzutreffen

und in welcher Form?

Entlang dieser Leitfragen (ver-)sammle ich im Folgenden eine Vielzahl an dis-

ziplinär unterschiedlichen begrifflich-konzeptionellen Annäherungen an epistemi-

sche Gewalt und ordne sie drei thematischen Bündelungen zu. Diese durchqueren

zugleich drei unterschiedlicheWissenschaftsfelder, die ihrerseits bereits inter- und

transdisziplinär sind und eine Vielzahl heterogener Theorien und Epistemologi-

en umfassen: Friedens- und Konfliktforschung und deren Umfeld, Feministische

Wissen(schaft-)skritik sowie Post- und Dekoloniale Theorie. Auf, in und zwischen

ihnen vollzieht sich die facettenreiche Arbeit an einem Denkwerkzeug, das sich bei

seinem Gebrauch verändert und in Bewegung ist. Es soll hier also keine determi-

nistische Definition epistemischer Gewalt festgeschrieben, sondern eine Annähe-

rung aus verschiedenen Richtungen unternommen werden. Zuvor ist jedoch eine

semantische Feinheit zu klären, die auch mein Erkenntnisinteresse näher spezifi-

ziert: Epistemisch oder epistemologisch?

Während die meisten Autor_innen von epistemischer Gewalt sprechen, ist der

Begriff der epistemologischen Gewalt nur vereinzelt anzutreffen. Mehr oder weniger

explizit geht es dabei um die Unterscheidung vonWissen in einem generellen Sin-

ne einerseits und spezifisch wissenschaftlichem Wissen andererseits. Doch auch

diese wird nur selten trennscharf gemacht. Am explizitesten tut dies Andrea Ceria-

na Mayneri (2014), indem er sich auf Foucaults Verbindung des Begriffs Episteme

mit dem Konzept des Dispositivs bezieht, das das Diskursive in einen engen Zu-

sammenhang mit materiellen Bedingungen und sozialen Praktiken stellt (Foucault

1973, 1978). Unter epistemischer Gewalt versteht Mayneri »jene Form von Gewalt,

die im Augenblick der Begegnung mit dem Anderen entsteht, welcher die Durch-

setzung von Regeln des Denkens und Handelns folgt, die zu Unterordnung und

Hierarchisierung führen« (Mayneri 2014: 86). Epistemische Gewalt in einem wei-

teren Sinne kann also, muss aber nicht direkt von den Wissenschaften ausgehen,

sondern äußert sich auch in anderen Wissensbeständen und -praktiken.

Demgegenüber bezeichnet Mayneri als epistemologische eine noch spezi-

fischere Form von Gewalt der akademischen Unterscheidung dessen, was als

wissenschaftlich gelten kann, von dem, was von dieser Wissenschaftlichkeit aus-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 79

geschlossen und ihr als objekthaft unterworfen wird (ebd.: 87). Implizit liegt auch

Andrew Normans (1999) Begriffsverwendung diese Trennung zwischen Wissen-

schaft und Nicht-Wissenschaft zugrunde, wenn er mit epistemologischer Gewalt

die Epistemologie der modernen Philosophie problematisiert (ebd.: 353). Vandana

Shiva (1990), Valentin-Yves Mudimbe (1994) und Zubairu Wai (2012) sprechen

ebenfalls von epistemologischer und nicht wie die meisten anderen Autor_innen

von epistemischer Gewalt. Sie begründen diese auf Erkenntnistheorie verweisen-

de Begriffswahl allerdings nicht explizit und gehen in ihren Arbeiten über den

Rahmen eines exklusiv akademischen Verständnisses auch weit hinaus. Ihre Ver-

wendung des Begriffs lässt jedoch im Gegensatz zu Mayneri und Norman an der

Zentralität der kolonialen Frage und an deren Verwobenheit mit der Entstehung

und Entwicklung der Wissenschaften keinen Zweifel.

Mein Erkenntnisinteresse rund um epistemische Gewalt als Phänomen und als

Begriff richtet sich insbesondere auf die Wirkmächtigkeit von wissenschaftlichem

Wissen im Zusammenhang mit unterschiedlichen Formen von Gewalt, insbeson-

dere im Feld der internationalen Politik. Da ich diese Frage jedoch als Teil des So-

zialen und Politischen betrachte und nicht als davon isoliertes erkenntnistheoreti-

sches Problem, erachte ich den Begriff der epistemologischen Gewalt als zu spezi-

fisch, da er das damit bezeichnete Problem als rein akademisches erscheinen lässt.

Dass dies nicht der Fall ist, ist angesichts der bereits erörterten Kolonialität von

Macht, Wissen und Sein offensichtlich. Daher spreche ich nicht von epistemologi-

scher, sondern von epistemischer Gewalt, auch wennmeine eigenen Überlegungen

im Feld der wissenschaftlichen Wissensproduktion ihren Ausgang genommen ha-

ben und insbesondere auf diese abzielen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Epistemische Gewalt

Spuren im Umfeld der Friedens- und Konfliktforschung

»Gewalt denken hei[ss]t, gegen sie an-

denken.«

(Waldenfels 2000: 9)

Wo es um die Analyse direkter physischer Gewalt im politischen Kontext geht, wird

epistemische Gewalt bislang kaum berücksichtigt. Der dort gepflegte, zumeist en-

ge politikwissenschaftliche Gewaltbegriff findet vorrangig in empirischen Arbeiten

Anwendung, was wiederum mit einer nur gering ausgeprägten Theorietradition

des Fachs einhergeht. Darüber hinaus sorgt auch eine zweifache Annahme von Ge-

waltlosigkeit mit dafür, dass epistemische Gewalt (noch) keinThema der Friedens-

und Konfliktforschung, der Internationalen Beziehungen und der Politikwissen-

schaft ist. Das vorherrschende eurozentrisch-aufklärende Wissenschaftsverständ-

nis inklusive seiner kritischen Ausprägungen geht davon aus, dass Wissenschaft,

ähnlich wie Politik, im Allgemeinen das Gegenteil beziehungsweise sogar ein Ge-

genmittel zu Gewalt darstellt. Gerade weil Gewalt zumeist als direkte und physi-

sche Gewalt vereindeutigt oder erst gar nicht weiter definiert wird, kann sie in

dieser Perspektive vom eigenen wissenschaftlichen Tun als vollständig abgetrennt

verstanden werden.

Wie bereits dargelegt, wird Gewalt zumeist als anderswo, anderswer und

anderswas gefasst (Brunner 2016a: 48, 2016c: 94) – oder, wenn doch irgendwie

›hier‹ und ›bei uns‹, dann als bedauernswerte Ausnahme oder als vergangen und

überwunden (Kurtenbach/Wehr 2014: 106). Das Gewaltmonopol des Staates gilt

den meisten Politolog_innen sowie Friedens- und Konfliktforschenden grund-

sätzlich als friedensförderliches Element der Zivilisierung anderer Gewaltformen

(Weller 2003: 485), und die dem Staat und seinen Politiken dienenden Wissen-

schaften werden als deren Werkzeug betrachtet. Darüber hinaus wohnt weiten

Teilen der Friedens- und Konfliktforschung ein gesellschaftspolitisches wie auch

wissenschaftliches Selbstverständnis inne, das, in der Friedensforschung explizit,

in der Konfliktforschung implizit, von einer positiven Utopie der Gewaltfreiheit

und von Pazifismus geprägt ist (Brücher 2008, 2013). Dies bringt starke Normen

und Werte mit sich, denen die wissenschaftliche Praxis nicht immer entsprechen

kann (Jaberg 2009). Schließlich werden post- und dekoloniale Perspektiven, die

den Begriff epistemische Gewalt zwar auch noch nicht systematisiert haben, ihn

aber verwenden, in der Friedens- und Konfliktforschung erst allmählich rezipiert

(Brunner 2011; Cárdenas 2016; Chojnacki/Namberger 2014; Engels 2014; Exo 2015;

Ziai 2016).

Es ruft daher unter Wissenschaftler_innen dieser politikwissenschaftlich do-

minierten Forschungsfelder oft Zweifel und Widerstände hervor, wenn Wissen-

schaft selbst als potenziell gewaltförmig thematisiert und von epistemischer Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 81

walt gesprochen wird. So lassen sich nur vereinzelte Stimmen finden, die einen ex-

pliziten Zusammenhang zwischen Wissenschaft und Gewalt herstellen. Noch we-

niger tun dies über den Begriff epistemische Gewalt. Nicht im engeren Sinne in der

Friedens- und Konfliktforschung, doch in deren näherer Nachbarschaft finden sich

vereinzelte Spuren einer Begriffsbestimmung epistemischer Gewalt, die auf deren

Funktion der Legitimierung anderer Gewaltformen fokussieren (Gebrewold 2008,

2009). Darüberhinausgehende Verständnisse epistemischer Gewalt, die diese im

Wissen selbst verorten, sind hier rar.

Potenzial der Gewaltlosigkeit im Symbolsystem Wissenschaft

Der Philosoph und Friedensforscher Hans Saner spricht an einer kurzen Stelle des

Kapitels Personale, strukturelle und symbolische Gewalt in seinem Buch Hoffnung und

Gewalt (Saner 1982) explizit von epistemischer Gewalt. Diese sieht er entlang seiner

Frage nach der »Gewalt der durchgesetzten Bedeutung« (ebd.: 87)2 im Wechselspiel

mit ästhetischer, religiöser und ideologischer Gewalt, welche er allesamt dem Kon-

zept symbolischer Gewalt (Bourdieu/Passeron 1973) unterordnet. Bourdieus Begriff

der symbolischen Gewalt ist für ihn zentral, weil Symbolsysteme strukturelle und

schließlich auch personale Gewalt absichern und sogar »durch eigene Gewaltfor-

men […] zu Gewalt konditionieren« (Saner 1982: 84) würden. Dennoch verwendet

Saner symbolische Gewalt nicht in einem engeren Bourdieu’schen Verständnis, da

ihm dieses zu »scholastisch und szientistisch« (ebd.: 77) erscheint. Er spricht von

symbolischer Gewalt, »wenn anerkannte Bedeutung[en], deren Träger Repräsen-

tationszeichen sind, zu nachweislichen Schädigungen führen« (ebd.: 84). In die-

sem verkürzten Sinne bezieht sich auch der Friedensforscher Dieter Kinkelbur

auf Saners Verständnis epistemischer symbolischer Gewalt als eine Herrschaft von

Symbolen und Artefakten, die Kriegsbereitschaft mit hervorbringen und Gewalt

rechtfertigen würden (Kinkelbur 2000: 26).

Saner selbst vergleicht die Wissenschaften mit der Kunst, um epistemische

symbolische Gewalt zu erklären:

»So wie die Kunst eine inner- und eine au[ss]er-ästhetische offene Flanke zur

Gewalt hat, aber eigentlich durch die Offenheit ihrer Produktivität und durch

die Vieldeutigkeit ihrer Werke gewaltlos sein könnte, so ist Wissenschaft nach

innen und au[ss]en zur Gewalt offen, obwohl sie, im kritischen Bewusstsein der

Voraussetzungen, der operablen Begriffe, der Methoden und der überprüfbaren

Resultate, gewaltfrei sein könnte.« (Saner 1982: 89)

Auch wenn er sich mit den gewaltförmigen und -fördernden Dimensionen wis-

senschaftlichen Wissens auseinandersetzt, hält Saner als Friedensforscher an der

2 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Epistemische Gewalt

Möglichkeit genuin gewaltfreier Forschung fest, ohne dies jedoch näher zu be-

gründen. Damit berührt er einen wunden Punkt der Friedensforschung, für die

Gewaltfreiheit ein zumindest implizites Prinzip darstellt. Die grundsätzliche Ab-

lehnung jeglicher Form von Gewalt, die darin mitschwingt, geht mit einem Haber-

mas’schen Diskursverständnis einher (Habermas 1981), das Sprechen, Verhandeln

und Wissenschaft-Betreiben, analog zu einem Arendt’schen Verständnis des Poli-

tischen (Arendt 1970), als genuin gewaltfrei versteht. Nichtsdestotrotz hält Saner

Wissenschaft in zweierlei Hinsicht als für Gewalt anfällig, wenn er weiter ausführt:

»Nach innen öffnet sich diese Flanke, sobald sichWissenschaft für die einzig legi-

time Erkenntnisweise hält, die alle übrigen Arten des Weltverstehens prinzipiell

vernichtet. Das kann nur geschehen durch eine Reihe von Verkehrungen in ihrem

Selbstverständnis, in dem sie sich nun für voraussetzungslos hält, die reduktiven

Begriffe mit den Sachen an sich identifiziert, die induktive Logik für die Logik des

Denkens schlechthin hält, eine Methode zur allein berechtigten erklärt und ihre

Resultate durch Letztbegründungen absolut sichern will. Nun wird sie als Ratio-

nalismus zum Imperialismus des Denkens und durch die ihr eigene Aggressivität

zur Zerstörerin der Vernunft der Welt.« (Saner 1982: 89)

»Nach au[ss]en ist sie offen für Gewalt, sofern sie sich mit ideologischen Interes-

sen durchsetzen lässt und diesen, in vermeintlich wissenschaftlicheWeise, dient.

[…] Vermutlich dient der größte Teil der Wissenschaft auch au[ss]erwissenschaft-

lichen, ideologischen, Interessen, ohne dies selber zu durchschauen.« (ebd.: 89f)

Diese Einteilung der Wissenschaft in einen Innen- und einen Außenraum kann als

Versuch gelesen werden, die Domäne der Wissenschaften von jener der Ideologie

abzugrenzen, denn letztere könne nach Saner im Gegensatz zu ersterer keinesfalls

als gewaltfrei gelten (ebd.: 90). Er unterscheidet strikt zwischen wissenschaftli-

chem und außerwissenschaftlichemWissen, das ungleich leichter in den Verdacht

des Ideologischen zu geraten scheint. Hier wird Außerwissenschaftliches nicht in

erster Linie als Ressource für alternatives und auch friedensförderndes Wissen,

sondern als Hort des Ideologischen verstanden – ganz so, als wäre demgegenüber

Wissenschaft genuin ideologiefrei und per se interesselos, weil, wie zuvor erläu-

tert, der Kunst verwandt und der Aufklärung verpflichtet. Epistemische Gewalt

wird damit als bedauerliche Abweichung von grundsätzlich ideologie- und gewalt-

freier Wissenschaft konzipiert, die lediglich nicht immer selbstaufgeklärt genug

sei, um ihre eigenen Defizite zu erkennen und gegebenenfalls zu beheben.

Aus post- und dekolonialer Perspektive ist das Verhältnis zwischen Wis-

sen(schaft) und Gewalt kein grundsätzlich positives, das nur punktuell auf Irrwege

gerät und lediglich unter widrigen Umständen potenziell problematisch wird.

Auch die Abgrenzung zwischen wertgeschätzter Wissenschaft und abzulehnender

Ideologie erscheint obsolet. Wenn Saner die Ignoranz oder gar Auslöschung von

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 83

nicht primär wissenschaftlichen Erkenntnisweisen und Wissensformen durch das

System Wissenschaft selbst anspricht, stimmt er hingegen mit einem Argument

dekolonialer Perspektiven überein und bietet damit einen potenziellen Anknüp-

fungspunkt zwischen diesen beiden Traditionen. Doch bei epistemischer Gewalt

handelt es sich nicht um Abweichungen von einer ansonsten gewaltfreien Realität

– vielmehr konstituieren diese von Saner so benannten Verkehrungen die Realität

der anhaltenden kolonialen Moderne.

Das einzige Korrektiv zu gewaltförmiger Herrschaft, die auch durch episte-

mische symbolische Gewalt aufrechterhalten wird, sieht Saner in der »Idee der

permanenten friedlichen Revolution, die durch personale Integrität, durch solida-

rische Macht und durch die Reinigung der Symbole einen neuen Frieden sucht«

(ebd.: 94). Was er mit dieser Reinigung der Symbole meint, bleibt ungeklärt. Doch

mit der Frage nach Integrität und Solidarität baut der Philosoph eine Brücke zur

Psychologie, aus der eine weitere friedensforschende Annäherung an epistemische

Gewalt stammt.

Mentale Mauern und Forschungslücken auf unwegsamem Gelände

Beinahe dreißig Jahre nach Saner lokalisiert Luc Reychler als damals Vorsitzender

der International Peace Research Association in seinem Vortragsmanuskript Intellectual

Solidarity, Peace and PsychologicalWalls das Problem beim handlungsmächtigen, auf-

geklärten und vor allem akademischen Individuum (Reychler 2010).Dieses wird für

die Überwindung epistemischer Gewalt als fähig und zuständig erklärt:

»Mental walls can be created intentionally and remain operational because of

neglect or insufficient efforts to dismantle them. In that case, we are dealing with

epistemic violence. In this paper, ›epistemic violence‹ is defined as the active or

passive inhibition of knowledge and know-how that could be used for furthering

international cooperation and sustainable peace-building.« (ebd.: 5)

Man könnte meinen, Reychler sei nahe an dekolonialen Positionen, wenn er die

Ausgrenzung von in Hinblick auf Friedensförderung qualitativ besserem Wissen

kritisiert. Bedenkenswert ist diese Definition jedoch, wenn es darum geht, die-

ses andere Wissen in bestehende Praktiken des Peacebuilding zu integrieren. Ge-

rade Letzteres kann nicht friktionsfrei funktionieren, denn radikal anderes, herr-

schaftskritisches Wissen ist mit herkömmlichen Verfahrensweisen, Begriffen und

Zugängen meist nicht kompatibel. Auch die Vorstellung von nicht näher erläuter-

ten mentalen Mauern ist problematisch, wenn man epistemische Gewalt als weit-

verzweigtes und asymmetrisch organisiertes Verhältnis, heterogene Praxis, kom-

plexes Verhältnis und dynamischen Prozess versteht.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Epistemische Gewalt

In seinen weiteren Ausführungen unterscheidet der Autor vier Voraussetzun-

gen, die epistemische Gewalt hervorbrächten und sich mit dem Begriff Reduktio-

nismus zusammenfassen ließen:

»Four types of conditions which make epistemic violence possible can be distin-

guished: (a) the existence of a rough and unleveled playing field, (b) a reduction-

ist research process, (c) significant gaps in the research, and (d) the curtailment

of the impact of critical thinking and data on the opinion- and decision making.«

(ebd.)

Die Möglichkeitsbedingungen für alternatives, kritisches, transformatives Wissen

sind in der Tat asymmetrisch über verschiedene Felder der Auseinandersetzung

verteilt. Auch von einem systemimmanenten Reduktionismus im Prozess der For-

schung selbst kann man ausgehen – doch die Frage ist, wie man diesen versteht.

Reychler bezieht sich mit dem Begriff des Reduktionsimus auf Shiva, die kritisiert,

ein überwiegender Teil der Forschung diene direkt oder indirekt dazu, manifeste

Gewalt auszuüben, weil immense Ressourcen in militärnahe Technikentwicklung

und Rüstungsforschung fließen würden (Shiva 1990: 232).

Im Gegensatz zu der von ihm zitierten Autorin, die die Problematik ausdrück-

lich in die Systemkonkurrenz des Kalten Krieges und in eine Opposition von Kom-

munismus versus Kapitalismus einordnet, lokalisiert Reychler das Problem epis-

temischer Gewalt zwei Jahrzehnte später in keiner Weise in einem geopolitisch

verstandenen Raum-Zeit-Verhältnis von Zentrum und Peripherie, von strukturel-

ler Dominanz und Marginalisierung oder von ökonomischen Zusammenhängen.

Zwar räumt er ein, dass Wissenschaft weder neutral noch frei von Werten und

Interessen sei und dass ihre Rahmenbedingungen sich für die an ihr Beteiligten

äußerst ungleich erweisen. Doch verortet er die primäre Herausforderung und

Handlungsebene nicht auf systemischer oder (wissenschafts-)politischer, sondern

auf persönlicher Ebene. Wiederholt spricht er von psychologischen Barrieren, die

es im Sinne eines Abbaus von epistemischer Gewalt zu überwinden gelte:

»The dismantling of the psychological walls is necessary to build sustainable

peace in the world. […] [W]e are especially interested in changes of the politi-

cal-psychological climate or the software of peace building. Sustainable peace

building requires the development of an integrative political-psychological cli-

mate, characterized by the perception of a mutually benefiting future, a we-ness

feeling, dealing with past, and the dismantling of psychological or mental walls.«

(Reychler 2010: 4)

Man kann diese Forderung nach einem zwischenmenschlich-akademischen Kli-

mawandel durchaus begrüßen. Doch aus post- und dekolonialer Perspektive sind

psychologisierende Antworten auf geopolitische Herausforderungen wenig über-

zeugend, wenn das eine in keinerlei Relation zu dem anderen gesetzt und vor al-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 85

lem nicht in der kolonialen Dimension angesprochen wird. Wenn die Analyse glo-

bal asymmetrisch organisierter Herrschaftsverhältnisse von einem international

tätigen Sozialwissenschaftler und Friedensforscher übersprungen und dabei ein

inklusives Wir-Gefühl heraufbeschworen wird, schreiben sich euro- und andro-

zentrische Universalisierungstendenzen ungebrochen fort.

Eher ließe sich möglicherweise eine Verbindungslinie zu einem post- und de-

kolonialen Verständnis von epistemischer Gewalt herstellen, wenn Reychler weiter

ausführt, dass dem, was wir nicht wissen, was nicht gesagt oder nicht sichtbar

wird, nicht genug Aufmerksamkeit gewidmet werde (ebd.: 14). Daraus leitet er ei-

ne wissenschaftliche Verantwortung für jene ab, die in diesem System privilegiert

sind – eine Forderung, die auch post- und dekoloniale Wissenschaftler_innen wie-

derholt formuliert haben (Bahri 1995; Gutiérrez Rodríguez 2010; Spivak/Harasym

1990). Reychler selbst spricht von Solidarität, was auf den ersten Blick überzeugend

wirkt. Der Forschungsgemeinschaft komme die Schlüsselverantwortung zu, sen-

sible Fragen anzusprechen und intellektuelle Solidarität zu stärken (Reychler 2010:

17). Doch was heißt das in der Praxis des wissenschaftlichen Tuns und Lassens von

miteinander in Konkurrenz stehenden Wissensökonomien (Dörhöfer 2010; Loh-

mann/Rilling 2002), deren Ressourcen und Einflussmöglichkeiten nicht aus Zufall

äußerst ungleichmäßig über den Globus verteilt sind und in denen Wissen zuneh-

mend zur Ware wird (Keim 2013; Sahrai/Sahrai 2006; Weingart 2006)?

Intellektuelle Solidarität erachte ich durchaus als probates Mittel zur Redukti-

on wissenschaftsimmanenter Phänomene epistemischer Gewalt. Sie ist ein wich-

tiges Element post- und dekolonialer Perspektiven, die mit der daraus abgeleite-

ten Forderung des aktiven »Verlernens von Privilegien« (Spivak, zit.n. Castro Vare-

la/Dhawan 2015: 163) über eurozentrischen Humanitarismus hinausgehen. Solida-

rität in diesem Sinne kann jedoch nur unter Anerkennung der Voraussetzung ge-

deihen, dass inhaltlich, strategisch oder auch erkenntnistheoretisch unterschiedli-

che Standpunkte zwischen grundsätzlich als gleichberechtigt anerkannten Partei-

en bearbeitet werden. Dies muss aber von der analytischen Feststellung begleitet

werden, dass Gleichheit zwar das Ziel, in den meisten Fällen jedoch nicht den rea-

len Ausgangspunkt der wissenschaftlichenDebatte imNord/Süd- beziehungsweise

West/Ost-Verhältnis darstellt, weil diese Debatte ebenso asymmetrisch ist wie die

politischen Ungleichheitsverhältnisse es sind, innerhalb derer sie mit ungleichen

Ressourcen geführt wird. Wird diese umfassende Asymmetrie ignoriert, kann aus

gutgemeinter Solidarität nur allzu leicht schlecht gemachte Wohltätigkeit werden.

Diese in Reychlers individualistisch-psychologisierender Lesart deutlich wer-

dende Tendenz kann mit einem post- und dekolonial inspirierten Konzept episte-

mischer Gewalt durchbrochen werden, denn epistemische Gewalt verweist auf die

Verwobenheit innerhalb von und zwischen Gewalt- und Ungleichheitsverhältnis-

sen sowie auf die geopolitische Asymmetrie der colonial condition, in der auch die

solidarische Praxis notwendigerweise verortet bleibt. Der Mainstream der gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Epistemische Gewalt

wärtigen Friedens- und Konfliktforschung, Internationalen Beziehungen und/oder

Politikwissenschaft ist von diesem Selbstverständnis jedoch weit entfernt und er-

achtet Solidarität alsMangel anObjektivität oder Überschuss anMoral –und damit

eher als Befangenheit denn als Voraussetzung für eine friedensfördernde wissen-

schaftliche Praxis.

Dialogdefizit an den Grenzen der Vernunft

Der bereits erwähnte Philosoph Norman kann nur indirekt dem Feld der Friedens-

und Konfliktforschung zugeordnet werden, doch seine erkenntnistheoretischen

Überlegungen zu epistemologischer Gewalt sind in zweifacher Hinsicht dorthin

kompatibel. Zum einen ist der Aufsatz Epistemological Violence (1999) in einem Band

einer Reihe zu Fragen der Friedensphilosophie erschienen, zum anderen behauptet

der Autor darin einen intrinsischen Zusammenhang zwischen moderner Philoso-

phie und demmenschlichenUmgangmit Konflikten. Er argumentiert, die Konzep-

tion von Vernunft, die die Philosophen3 seit mehreren Jahrhunderten beschäftige,

beeinträchtige unser Verständnis von sinnstiftendem beziehungsweise vernunft-

generierendem (reason giving) Dialog und damit auch die menschliche Fähigkeit

zur gewaltfreien Konfliktlösung negativ (ebd.: 353). Vernunft wird dabei auf kur-

zem Wege verknüpft mit Rechtfertigung und Beurteilung: Jegliche Rechtfertigung

sei bereits eine Antwort auf eine Konfliktkonstellation und zugleich der Beurtei-

lung eines Sachverhalts oder Arguments unterworfen (ebd.: 354).

Diese Funktion der Rechtfertigung hat Norman zufolge unvermeidbare Aus-

wirkungen auf das vorherrschende Verständnis von Vernunft, denn wem Recht ge-

geben werde, dem werde Vernunft allein aus dem Grund zugeschrieben, dass der

vertretene Standpunkt sich auf eine rationale Rechtfertigung beziehen lasse (ebd.).

Die kartesianische Prämisse,Wissen beruhe immer auf soliden Grundlagen, impli-

ziere, dass einmal anerkannte Rechtfertigungen für bestimmte Standpunkte quasi

automatisch zur Geltung kämen (ebd.: 354f.). Diesen Typ der Rechtfertigung durch

Vernunft bezeichnet er als »These der notwendigen Erlaubnis« (required license thesis)

(ebd.: 357), in der sich jegliche Behauptung und Meinung auf eine argumentative

oder faktische Garantie rückbeziehen lassen können müsse. Anderen Standpunk-

ten hingegen werde zugeschrieben, simple Meinung oder persönliche Befindlich-

keit zu sein, gerade weil sie sich nicht auf konventionalisierte Grundlagen berufen

können oder wollen. Auch wenn er im Text selbst den titelgebenden Begriff episte-

mologische Gewalt nicht mehr verwendet, ist es diese These, die implizit als deren

Definition fungiert:

3 Der Text gibt keinerlei Anlass zur Vermutung, dass der Autor damit auch Philosophinnen

meinen könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 87

»The thesis does a very real, if subtle and inadvertent, violence to the norms

that govern, and thereby determine the adjudicative potential of, reason-giving

dialogue.« (ebd.: 358)

Von ihm epistemologisch genannte Gewalt tue also jenen sozialen Normen Gewalt

an, die das menschliche Urteilsvermögen von und in vernunft- und sinngenerie-

rendem Dialog leite und auch bestimme. Sie sei subtil und erfolge unbeabsichtigt,

habe aber großen Einfluss auf die handelnden Akteur_innen, so Normans Argu-

mentation. Bemerkenswerterweise scheint der Autor aber davon auszugehen, dass

die existierenden Normen selbst nicht von epistem(olog-)ischer Gewaltförmigkeit

mit konstituiert, sondern auf andere, gewaltfreie Weise in die Welt gekommen

sind. Interessanterweise wird somit soziales kommunikatives dialogisches Han-

deln zum Ort der Gewaltfreiheit schlechthin, wohingegen epistem(olog-)ische Ge-

walt allein in der Erkenntnistheorie verortet wird.

Im weiteren Verlauf des Texts unterscheidet Norman liberale von autoritären

Epistemologien und führt verschiedene normative Zugänge zur oben genannten,

im Prinzip von beiden Zugängen geteilten These an (ebd.: 358ff.). Autoritäre Epis-

temologien würden mit einer Hermeneutik des Verdachts, mit Skepsis oder »epis-

temischer Schuld« (epistemic guilt) (ebd.: 359) operieren, bei der die Beweislast dort

liege, wo eine Behauptung aufgestellt und zu dominantem Wissen werde. Dabei

werde alles, das sich nicht innerhalb der gegebenen Parameter rechtfertigen kön-

ne, aus dem Raum der Rechtfertigbarkeit ausgeschlossen. Demgegenüber würden

liberale Epistemologien von einer »epistemischen Unschuld« (epistemic innocence)

(ebd.: 361) ausgehen, bei der die Beweislast dort liege, wo eine etablierte Behaup-

tung herausgefordert wird und erst falsifiziert werden muss.

Norman kommt zu dem Schluss, autoritäre ebenso wie radikalliberale (crudely

liberal) Epistemologien seien problematisch, weil sie uns gerade auch in der dialo-

gischen Praxis zu Generalisierungen nötigen würden, obwohl wir darin doch auch

vernünftige und kontext-sensible Kriterien anwenden könnten, die jedoch nicht

weiter ausgeführt werden. »Warum«, so Norman, »sollten wir entweder Verdacht

oder Vertrauen als universell angemessene epistemische Haltung akzeptieren, wo

uns doch die Erfahrung lehrt, dass beide ihren Platz haben?« (ebd.) Durch die ei-

ne ebenso wie die andere Epistemologie leide das menschliche Verständnis davon,

wie man in der Praxis selbst Sinn und Vernunft herstellen und Begründungen ar-

tikulieren könne (reason-giving practice). Diese für den Umgang mit Konflikten so

zentrale interaktive Praxis würde somit entstellt, eine Praxis des gegenseitigen

Verständnisses zwischen Menschen, der zugleich bereits jene Normen innewoh-

nen, die wiederum die Praxis als solche definieren und erhalten (ebd.). Mit diesem

apodiktischen Fazit des Weder-Noch endet der Aufsatz abrupt, ohne den Begriff

der epistem(olog-)ischen Gewalt noch einmal ins Spiel gebracht zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Epistemische Gewalt

In Hinblick auf eine transdisziplinäre Theoretisierung epistemischer Gewalt

hinterlässt auch dieser Text einen ambivalenten Eindruck. Erstens steuert der Au-

tor in seiner Begriffsarbeit direkt das Feld der philosophischen Erkenntnistheorie

an und verortet das Problem in der Tradition philosophischenWissens selbst. Nor-

man hält dieses Wissen für problematisch, doch mit keinem Wort benennt er es

als universalistisch, euro- oder androzentrisch, in seinem historischen und politi-

schen Entstehungszusammenhang oder auf sonstige Art und Weise in soziale Ver-

hältnisse eingebettet. Zugleichmahnt er die Kontextualisierung vonBehauptungen

an, um dem engen Korsett autoritärer oder liberaler Erkenntnistheorie zu entkom-

men. Der Text kommt zweitens mit sehr wenigen Referenzen aus und bleibt völlig

ohne Verweis auf eben jene philosophischen Traditionen, in denen zum Zeitpunkt

des Verfassens bereits intensive Wissenschaftskritik an genau jenem Universalis-

mus der kartesianischen Prämissen geübt wird, die auch Norman Unbehagen be-

reiten. Drittens formuliert der Philosoph, gemessen an den Konventionen seines

Fachs, erstaunlich unpräzise. Mit reason scheint abwechselnd Vernunft, Begrün-

dung oder auch Sinn gemeint zu sein, und auchNormans für das Argument zentra-

le Konfliktverständnis bleibt undifferenziert und in keinerlei Debatte eingebettet.

Es bleibt auch unklar, ob es ihm um interpersonale Alltagskonflikte geht oder um

politische Konflikte internationalen Ausmaßes im Sinne der Friedens- und Kon-

fliktforschung. Viertens impliziert Normans Begriff des Dialogs genau jene nor-

mative liberale Konzeption, die er in Bezug auf den Zusammenhang von Recht-

fertigung, Beurteilung und Vernunft kritisiert. Ohne diese Begriffe zu verwenden,

scheint der Autor den Universalismus und auch die epistemologische Vernachlässi-

gung sozialer Praxis in der westlichen Philosophie zu kritisieren. Doch das für das

Argument zentrale, dabei aber kaum argumentierte Junktim von Dialog und Kon-

fliktlösung, das Norman zumAusgangspunkt für seine Überlegungen zum Zusam-

menhang von wissenschaftlichemWissen und Gewalt macht, bleibt jenem univer-

salistischen und vermeintlich objektiven, weil abstrahierten Denken zutiefst ver-

haftet. Fünftens schließlich erscheint die Unterscheidung zwischen philosophisch-

erkenntnistheoretischem Wissen einerseits und Dialog-Praxiswissen andererseits

nicht überzeugend, weil Norman damit implizit behauptet, die dialogische Aus-

handlung als Modus der Konfliktbearbeitung verfüge per se über die guten, ge-

waltfreien Normen und stelle damit den Königsweg der Konfliktlösung dar.

Zudem überrascht das Festhalten an dieser Entscheidung zweier genuin unter-

schiedlicher Domänen des Wissens, weil er eingangs genau diese Unterscheidung

selbst kritisiert. Die erkenntnistheoretisch und philosophisch für eineTheoretisie-

rung epistemischer Gewalt notwendige Abstraktionsleistung überdeckt hier jegli-

che Historizität, geopolitische oder sonstige soziale Verortung von Konflikten und

damit auch ihrer Asymmetrie, die sich ganz im Ideal des Dialogischen aufzulö-

sen scheint. Dieses Ideal des menschlichen Dialogs und seiner wie von Zauber-

hand gewaltfrei etablierten sozialen und epistemischen Normen wird in Normans

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 89

Verständnis von einer erkenntnistheoretischen Philosophie, die in seiner Beschrei-

bung keinerlei Kontextualisierung in RaumundZeit erfährt, von epistemologischer

Gewalt bedroht.

Diesen Widersprüchen zum Trotz eignet sich ein Teil der Argumentation

durchaus für eine transdisziplinäre Begriffsbildung zu epistemischer Gewalt im

von mir dargelegten Sinne. Ebenso wie feministische, post- und dekoloniale

Theorien übt Norman starke Kritik an den epistemischen Grundlagen der Mo-

derne in Form euro- und androzentrischer Philosophie. Deren Fokussierung

auf Individuum einerseits und Universalismus andererseits problematisiert der

Autor als politische ebenso wie als epistemische Schieflage. Zudem zeigt der

Text, dass nicht nur kritische Herausforderer_innen hegemonialer Epistemologi-

en Zweifel am euro- und androzentrischen Zirkelschluss zwischen Begründung

und Recht(fertigung) von Behauptungen und Ansprüchen einerseits und der

Zuschreibung von Vernunft und damit auch von Legitimität andererseits anmel-

den. Dieses Denken stößt zunehmend auch innerhalb seines eigenen Terrains an

Widersprüche und Grenzen.

Die Selbstverständlichkeit der Unterscheidung von vermeintlich rationalem,

vernunftgeleitetem, objektivem Wissen aufseiten jener Akteur_innen, die die je-

weils intelligiblen Rechtfertigungen für ihre Ansprüche geltend machen können,

von vermeintlich irrationalen, emotionsgeleiteten, subjektiven Meinungen aufsei-

ten derer, denen dies nicht gelingt, verliert zunehmend an Überzeugungskraft.

Damit werden die epistemische Gewaltförmigkeit eben jener Selbstverständlich-

keit der Unterscheidung und die bereits in unser Wissen eingelagerten Möglich-

keitsbedingungen des Teilens und Herrschens immer besser sichtbar.

Wissen, Territorium, Raum und Verkörperung

Zwei Beiträge aus der Kritischen Geografie verweisen auf materielle Dimensionen

des Phänomens epistemische Gewalt. Sie stehen in starkem Kontrast zu Normans

entkörpertem, abstrahiertem Verständnis von epistemischer Gewalt und lösen das

ein, was Alexandra Engelsdorfer (2017) unter einem der Friedens- und Konfliktfor-

schung angemessenen local turn versteht, der imstande seinmüsse, den eurozentri-

schen Bias der Unterscheidung zwischen einem universalisierenden Globalen und

einem partikularisierten Lokalen zu durchbrechen.

Mit Benedikt Korf (2006) lässt sich die Frage der Naturalisierung des (post-)

kolonialen Territoriums problematisieren und mit Kenneth MacDonald (2002) je-

ne des (post-)kolonialen Körpers. Beide werden von den Autoren als (geo-)politisch

umkämpft verstanden.Damit wird sowohl das Phänomen als auch der Begriff epis-

temische Gewalt auf den Boden der im vorigen Kapitel erläuterten Kolonialität von

Macht, Wissen und Sein gestellt, die auch heute noch wirksam ist. Auch wenn die

im Folgenden diskutierten Autoren sich nicht explizit in dieser Denktradition ver-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Epistemische Gewalt

orten und den Begriff ohne weitere Querbezüge zu etwaigen andere Begriffsver-

wendungen allzu selbstverständlich verwenden, bildet der Aspekt der räumlichen

Verkörperung von epistemischer Gewalt in Leib und Land eine wichtige Schnitt-

stelle zu später diskutierten Ansätzen der feministischen wie auch der post- und

dekolonialen Theorie.

Korf nutzt den Begriff epistemische Gewalt für eine Analyse des langjährigen

Konflikts in Sri Lanka. Anstatt diesen wie oft üblich als ethnischen zu essenzialisie-

ren oder als Ressourcenkonflikt zu simplifizieren, geht es ihm darum, »die sozialen

und politischen Prozesse zu betrachten, die zu Gewalt in politischen Auseinan-

dersetzungen führen« (Korf 2006: 627). Damit meint der Autor direkte physische

Gewalt. In dem kurzen Text diskutiert er zwei wissenschaftliche Beiträge von Geo-

grafen an zwei Universitäten Sri Lankas, in denen Rechtfertigungen für territoriale

Grenzziehungen einer singhalesisch-nationalistischen Politik entworfen werden.

Während der erste Beitrag eine tamilische, also in Opposition zur dominanten

Bevölkerungsgruppe stehende Konzeption von ›Heimatland‹ mit dem kolonialen

Repertoire von Bevölkerungsstatistiken und Kartografie zu entwerten versuche, so

der Autor, berufe sich der zweite auf topografische und damit als natürlich verab-

solutierte Kriterien zur territorialen und damit auch politischen Neuordnung des

Landes, um die Ansprüche der Tamil_innen zu delegitimieren. Beide Argumenta-

tionsweisen – Rationalisierung und Naturalisierung – würden wirkmächtige geo-

grafische Imaginationen und damit ein diskursives Terrain entwerfen, auf dem

epistemische Gewalt am Werk sei:

»Die ›Verwissenschaftlichung‹, ›Rationalisierung‹ und Naturalisierung von geo-

graphical imaginations schafft Legitimation für politische Ansprüche auf territo-

riale Räume und die Nutzung von natürlichen Ressourcen. Rationalisierung, die

Legitimierung für diskriminierende Politiken schafft, wurde in diesem Beitrag als

epistemische Gewalt bezeichnet.« (ebd.: 632)4

Zentral für die Frage nach Ein- und Ausschlüssen ist für Korf einerseits Definition

und andererseits Legitimation – zwei Grundelemente epistemischer Gewalt. Bei-

des bettet er in ein Gramscianisches Verständnis von Hegemonie und Deutungs-

macht ein, wenn er den Begriff noch genauer definiert:

»Epistemische Gewalt ist eine indirekte Form der Gewalt, die durch die Festigung

bestimmter ›truth claims‹ bestehende strukturelle Abgrenzungsprozesse legiti-

mieren hilft. Epistemische Gewalt kann sowohl Definitionsmacht als auch Legiti-

mationsmacht sein, indem sie Diskurse produziert, die in Gramscis Sinne hege-

4 Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 91

monial sind. Diese hegemonialen Diskurse definieren und grenzen ein, welche

Formen und Zwecke von Gewalt gerecht(fertigt) sind.« (ebd.: 627)5

Diese Definition bildet den expliziten oder impliziten Kern zahlreicher Konzeptio-

nierungen epistemischer Gewalt als etwas, das andere, noch problematischere und

vor allem meist direkte physische Gewaltformen legitimiert, sei es durch diskursi-

ve Rahmungen bestehender Phänomene ex post oder auch durch deren Definition

ex ante.

Bemerkenswert an Korfs Ausführungen ist, dass er den thematisierten Konflikt

zwar in »postkolonialen Transformationsprozessen« (ebd.) verortet, den Begriff

postkolonial dabei aber lediglich als deskriptives Merkmal für die ehemalige briti-

sche Kolonie Ceylon verwendet. Ansonsten stellt er weder empirische noch theo-

retische Bezüge zu postkolonialen Perspektiven her. Epistemische Gewalt scheint

damit lediglich ein Mittel in einem binnengesellschaftlichen Ringen zwischen Sin-

ghales_innen und Tamil_innen zu sein, während der historische Kontext des Kolo-

nialismus und seine Folgen für die Gegenwart sowohl als Konfliktfaktoren als auch

als Elemente ihrerTheoretisierung ausgespart bleiben. Dennoch ist die Dimension

der Definition und Legitimation für die weitere Begriffsbildung zu epistemischer

Gewalt wichtig, insbesondere im hier thematisierten Kontext von politisch um-

strittenem Territorium.

Eine Naturalisierung nicht nur des geografischen Raumes, sondern auch von

bestimmten Teilen seiner Bevölkerung thematisiert MacDonald (2002) am Beispiel

der unterdrückenden Arbeitsbedingungen und mangelnden Rechte von Sherpas in

der Tourismusindustrie im Karakorum-Gebirge in Pakistan. Er macht epistemi-

sche Gewalt am Verhältnis zwischen Körpern fest und verortet dieses Verhältnis in

der Globalisierung und im Diskurs über (Menschen-)Rechte. Zudem beschreibt er

es in Hierarchisierungsprozessen, die er mit Klassenverhältnissen und Rassifizie-

rung im globalen Kontext sowie im Zusammenhang mit dem kolonialen Erbe von

Macht- und Wissensverhältnissen erklärt.

Im Gegensatz zu Korf hat MacDonald bei seinen Überlegungen zu epistemi-

scher Gewalt nicht nur die Körper der ehemals Kolonisierten im Blick, sondern un-

terscheidet zwischen jenen der entrechteten Sherpas und jenen der immer zahlrei-

cher werdenden, vor allem europäischen und US-amerikanischen, Bergtourist_in-

nen.Während die einen vermeintlich selbstverständlich als entwürdigte und recht-

lose Arbeitskräfte ohne Sicherheit und Komfort ihrer Tätigkeit nachgingen (ebd.:

76), gälten die anderen als potenzielle Überbringer_innen vonDemokratie und Auf-

klärung in einer bedauerlicherweise strukturschwachen Weltregion, die vom Tou-

rismus in mehrfacher Hinsicht profitiere (ebd.: 82). Die Beziehungen zwischen

diesen beiden Gruppen skizziert der Autor dementsprechend als asymmetrische

5 Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Epistemische Gewalt

und von epistemischer Gewalt durchzogene, weil ganz bestimmtes Wissen dafür

sorge, dass diese Ungleichheit aufrechterhalten werde.

Mit ein Grund dafür sei die Art, wie wir Distanz verstünden, wie diese in

der touristischen Begegnung vermeintlich verschwinde und gerade dabei jedoch

immer wieder hergestellt würde. MacDonald skizziert Distanz nicht nur in ihrer

räumlichen Dimension, sondern auch in einer moralischen (ebd.: 65). Diese trete

erst durch die intensivierte Globalisierung in Erscheinung und bringe eine Kate-

gorie von distanten und unsichtbaren Anderen hervor (ebd.). Auch wenn wir im-

mer mehr über die Welt wüssten, sei unser Wissen über weit entfernte Menschen

und Orte von Repräsentationen in Massenmedien oder nur sporadischen touristi-

schen Kontakten geprägt, also höchst unzureichend (ebd.: 66). Entgegen der Vor-

stellung eines ›globalen Dorfes‹ blieben diese distanten Anderen daher außerhalb

jener unmittelbaren Sphäre, in der moralische Überlegungen Gültigkeit beanspru-

chen könnten – und das habe massive Auswirkungen auf die rechtliche Situation

der Sherpas (ebd.). Das sei deshalb der Fall, weil die in hegemonialen westlichen

Diskursen gängige Konzeption von Moral ein Erbe aus vormodernen Zeiten sei,

als Nähe – dem Konzept der Familie oder später auch der (Staats-)Bürgerschaft

(citizenry) inhären – das zentrale Kriterium dafür gewesen sei, in moralischen und

damit auch rechtlichen Fragen ein- oder ausgeschlossen zu werden (ebd.: 67). Der

Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte und ihrem universellen Geltungsan-

spruch zum Trotz sei dieses Erbe einer Vorstellung räumlicher Nähe auch den heu-

te wirksamen Vorstellungen von (internationalem) Recht und Moral immer noch

eingeschrieben. Das, soMacDonald, sei in einer zunehmend globalisierten und auf

Distanzbeziehungen beruhenden Welt völlig unangemessen (ebd.).

Mit zunehmender Globalisierung und gleichzeitiger Verstärkung eines univer-

salenMenschenrechtsdiskurses wirdMacDonald zufolge das geografische Problem

der Moral erkennbar (ebd.). Die schwere Arbeit der Träger und die durchaus phy-

sische Gewalt, die sie dabei in Form von Gesundheitsschädigung und geringer Le-

benserwartung erlitten, werde durch einen seit 150 Jahren währenden Prozess der

Naturalisierung gerechtfertigt, der sich in historischen Reiseberichten ebenso fin-

de wir in der gegenwärtigen Praxis vor Ort (ebd.: 82). Ein Teil der epistemischen

Gewalt liege darin, wie durch ›Rassen‹- und Klassenverhältnisse zwischen zahlen-

den Tourist_innen und schlecht bezahlten, ungeschützten Träger_innen eine mo-

ralische Distanz und damit auch reale Machtverhältnisse immer wieder hergestellt

würden (ebd.: 72). Doch nicht nur die unterschiedliche Verortung entlang der Wa-

renkette des Abenteuertourismus befestige die immer wieder von Neuem natura-

lisierte Differenz zwischen den einen und den anderen (ebd.: 69). Diese Art des

Reisens selbst sei es, die dieser exotisierenden, naturalisierenden Differenzen be-

dürfe (ebd.: 82). Erst durch die beständige Befestigung dieser Differenzen werde

eine Trekkingtour zum Abenteuer, das einst Reisende und heute Tourist_innen ins

Karakorumgebirge bringe (ebd.: 78, 82).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 93

Diese boomende Industrie schaffe also zwar immer wieder Begegnungen zwi-

schen ansonsten sehr weit voneinander entfernten Menschen, doch gerade im Set-

ting des von MacDonald mit institutionalisierter Gewalt bezeichneten Trekking-

tourismus reproduziere sich die zutiefst verkörperte Hierarchie zwischen den ein-

ander fremd bleibenden Beteiligten (ebd.: 82). Einem liberal-humanitären Globa-

lisierungsdiskurs zum Trotz hat die durchaus direkte und körperliche Begegnung

zwischen den einen und den anderen hier keinerlei enthierarchisierenden Effekt,

im Gegenteil (ebd.: 81). Obwohl die heutigen Reisenden sowohl um die desaströ-

sen Arbeitsbedingungen der Träger_innen als auch um den universellen Anspruch

der Menschenrechte wüssten, hätte dieses Wissen keinerlei Auswirkungen auf das

Verhalten vor Ort (ebd.). Der über rassifizierte und Klassenverhältnisse ausgebeu-

tete Körper der Sherpas wird damit zum Austragungsort epistemischer Gewalt,

und das Setting des internationalen Abenteuertourismus sorgt für deren Institu-

tionalisierung.

MacDonald ist der einzige Autor in diesem bereits sehr weit abgesteckten und

hinsichtlich einer Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt dünn besiedel-

ten Feld, der explizit auf den Körper als Austragungsort epistemischer Gewalt ver-

weist und deren Einbettung in postkoloniale, globalisierte und vor allem rassifi-

zierte Klassenverhältnisse problematisiert. Zwar definiert er an keiner Stelle den

von ihm sogar als Haupttitel seines Aufsatzes benutzten Begriff epistemische Ge-

walt. Auch die punktuelle Gleichsetzungmit institutionalisierter Gewalt wird nicht

weiter begründet. Doch der klare Verweis auf das koloniale Erbe der Rassifizierung

und auf daraus resultierende Arbeitsverhältnisse schreibt sich eindrucksvoll in ein

post- und dekolonial fundiertes Verständnis epistemischer Gewalt ein.

Obwohl er seinen Text nicht in feministischen Debatten verortet, stellt dieser

Fokus eine bemerkenswerte Gemeinsamkeit mit diesen dar – gerade in Bezug auf

die Theoretisierung epistemischer Gewalt, die ihrer abstrakten Konnotation zufol-

ge wenigmit demKörperlichen, dem Physischen, demMateriellen zu tun zu haben

scheint. Dass dem nicht so ist, wird insbesondere im Abschnitt über feministische

Konzeptionierungen epistemischer Gewalt thematisiert. Der im Folgenden disku-

tierte Text bildet eine Schnittstelle zwischen diesen beiden Feldern.

Sprache, Diskurs, Macht – und Widerstand

Einen der bisher wenigen Versuche, den Begriff epistemische Gewalt in der

Friedens- und Konfliktforschung sowie in den Internationalen Beziehungen zu

verorten, hat Laura Appeltshauser (2013) unternommen. Sie hat zentrale englisch-

sprachige Referenzwerke beider Disziplinen nach ihren Gewaltbegriffen befragt

und ist zu einem ernüchternden Fazit gekommen. Insbesondere in der ideologisch

aufgeladenen Engführung und mangelnden Theoretisierung des Gewaltbegriffs

selbst liegt der Autorin zufolge ein Reservoir eben jener epistemischer Gewalt

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Epistemische Gewalt

zugrunde, die darüber entscheide, welche und wessen Gewalt auf dem Terrain

internationaler Politik als legitim und welche als illegitim gelte (ebd.: 33). Darüber

hinaus macht Appeltshauser plausibel, dass es sich bei epistemischer Gewalt nicht

nur um eine binnenwissenschaftliche Praxis handelt. Sie werde vielmehr über

Sprache, Diskurs und Wissen in zahlreichen weiteren Feldern globaler Politik wie

Diplomatie, Entwicklungszusammenarbeit, Wirtschaftspolitik oder Menschen-

rechtsarbeit täglich ausgeübt (ebd.: 32f.). Das heißt: Epistemische Gewalt entsteht

auch dort, wo explizit an der Reduktion von Gewalt gearbeitet wird.

Vor diesem Hintergrund plädiert Appeltshauser für eine Begriffsbildung zu

epistemischer Gewalt an der Schnittstelle von anti-, post- und dekolonialerTheorie

einerseits und kontinentaleuropäischer Gewalt- und Sprachkritik andererseits. Als

zentrale Begriffe, die es zusammenzudenken gelte, setzt sie Sprache, Diskurs und

Macht, zumal sie ihr Anliegen klar im linguistic turn verortet, der selbst dieses hart-

näckig positivistisch dominierte Feld allmählich erreicht (ebd.: 5). Als dafür nütz-

liche Autor_innen nennt sie einerseits Fanon, Spivak sowie die bereits erwähnte

Modernidad/Colonialidad-Gruppe, der sie ammeisten Potenzial für einen Beitrag zu

einer Theoretisierung epistemischer Gewalt zuschreibt (ebd.: 25ff.). Andererseits

greift sie dazu auch auf Butler, Žižek, Derrida, Lacan, Benjamin, Foucault, Bour-

dieu und Heidegger aus der europäischen/eurozentrischen Tradition Politischer

Theorie zurück (ebd.: 18ff.).

All diese Bezüge geraten im Text zu kurz und zu heterogen, um daraus ein ko-

härentes Konzept abzuleiten, doch die Eckpunkte ihres Ansatzes zeigen in eine aus

meiner Sicht schlüssige Richtung. Mit Benjamins Gewalttheorie verweist Appelts-

hauser auf die symbolische und (de-)legitimierende Ordnung von Gesetz, Moral

und Gewalt, mit Heidegger und Žižek auf die gewaltförmige Dimension von Spra-

che und Denken, mit Butler auf die Dimension der Subjektivierung, mit Lacan auf

Entfremdung,mit Bourdieu und Derrida auf die Frage nach Klassifikation und Le-

gitimation, mit Foucault auf den Aspekt der Institutionalisierung, mit Fanon und

Spivak auf Verdammung, Subalternisierung und die Leugnung von Subjektivität,

mit derModernidad/Colonialidad-Gruppe schließlich auf die Herstellung vonmargi-

nalisierter, fragmentierter und hierarchisierter Andersheit und die damit einher-

gehende Befestigung des aufgeklärten, modernen, eurozentrischen Selbst.

Auch wenn Appeltshauser keines dieser Elemente einer potenziellen Konzep-

tionierung epistemischer Gewalt vertieft, formuliert sie im Fazit ihrer Arbeit eini-

ge überzeugende Gründe dafür, warum es sich lohne, der bisherigen Leerstelle der

»epistemischen Dimension von Gewalt in globaler Politik« (ebd.: 32) künftig inten-

siver nachzugehen (ebd.: 32ff.). Viele ihrer Argumente finden sich auch in meinen

Formulierungen wieder, zumal unser beider Interesse an epistemischer Gewalt an

derselben interdisziplinären Schnittstelle verortet ist. Darüber hinaus sind wir bei-

de mit der expliziten Präferenz für eine Verbindung feministischer und post- be-

ziehungsweise dekolonialer Perspektiven zu ähnlichen Schlüssen gekommen, was

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 95

die Notwendigkeit und Nützlichkeit einer weiteren Theoretisierung epistemischer

Gewalt betrifft. Diese umfassen ein dezidiert weites und vielschichtiges, prozes-

suales und relationales Gewaltverständnis, eine Vorstellung von epistemischer Ge-

walt als Bindeglied zwischen und Teil von vielen anderen Gewaltformen, ein Plä-

doyer für die Benennung von Gewalt an bisher unbedachten Stellen sowie eine

kritische Reflexion des impliziten und expliziten Anspruchs der Gewaltfreiheit im

Kontext von Wissen und Wissenschaft (ebd.: 32).

Eines von Appeltshausers Argumenten habe ich bislang nicht angeschnitten. Es

betrifft die auf den ersten Blick irritierende Forderung, epistemische Gewalt nicht

nur als destruktiv zu verstehen, sondern auch als potenziell produktiv zu denken.

Denn epistemische Gewalt, so Appeltshauser, könne auch Räume des Widerstands

und der Resignifizierung und damit einer Ethik der Gewalt eröffnen (ebd.: 33).Was

das bedeutet, wird in ihrer Arbeit nicht ausgeführt. Der Gedanke einer produkti-

ven, widerständigen epistemischen Gewalt taucht jedoch in keiner der anderen

konzeptionellen Auseinandersetzungen mit epistemischer Gewalt auf. In der de-

kolonialen Debatte ist im Zusammenhang mit dem Konzept des »Grenzdenkens«

(border thinking) (Grosfoguel 2008; Mignolo 2009b; Samman 2002) von »epistemi-

schem Ungehorsam« (epistemic disobedience) (Mignolo 2009a, 2012) die Rede, doch

der Begriff der epistemischen Gewalt wird für diese positive Bezugnahme vermie-

den.Obwohl sie dieselben Autorenmehrfach anführt, bezieht sich Appeltshauser in

ihren Überlegungen zu widerständiger epistemischer Gewalt nicht auf diese und

ähnliche Konzepte. Vielmehr scheint sie dabei auf Judith Butlers Rezeption von

Walter Benjamin zurückzugreifen, die ich in Kapitel 4 diskutiere.

Für einen friedens- und konfliktforschenden Zugang stellt Appeltshausers Ar-

gument einer potenziell legitimierbaren, weil widerständigen epistemischen Ge-

walt jedenfalls eine Herausforderung und Provokation dar: nicht nur scheint Ge-

walt damit potenziell überall zu sein, sondern mehr noch, sie wird als möglicher-

weise nicht nur abzulehnende, sondern potenziell auch zu begrüßende Gewalt der

Resignifizierung gedacht, die potenziell dazu beitragen kann,Macht-, Gewalt- und

damit auch Herrschaftsverhältnisse herauszufordern und zu verändern.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Epistemische Gewalt

Feministische Annäherungen an Phänomen und Begriff

»If one is to unravel the idea that vio-

lence works, then one must unravel the

extraordinary and complex ideational and

material infrastructure needed to sustain

a world in which the fact that violence

works is self-evident.«

(Frazer/Hutchings 2008: 105)

In der feministischen Theoriebildung existiert eine lange und reiche Tradition von

Wissen(schaft-)skritik als Gesellschaftskritik. Oft schließt diese auch die Analy-

se von Gewaltverhältnissen mit ein.6 Dies ist deshalb der Fall, weil feministische

Kritik an Herrschaftswissen in sozialen Bewegungen und Initiativen wurzelt und

gesellschaftliche Wirksamkeit im Sinne von mehr Gerechtigkeit und weniger Un-

gleichheit zum Ziel hat. Zum Problemkomplex epistemischer Gewalt gehört in die-

sem Zusammenhang auch die beim viel diskutierten Gang durch die Institutionen

erfolgende Einverleibung und Entnennung von Bewegungswissen in wissenschaft-

liche(r) Expertise (Ernst 1999; Mendel 2015; Singer 2005). Diese stellt selbst ein Phä-

nomen epistemischer Gewalt dar, das auch in dieser Arbeit nicht vollständig ver-

mieden werden kann. Auch in der Friedens- und Konfliktforschung sowie im er-

weiterten Feld der Internationalen Beziehungen hat feministischeWissen(schaft-)s-

kritik Widerhall gefunden, beziehungsweise ist sie von dort aus in stetigem Rin-

gen mit dem jeweiligen Mainstream des Fachs mit entwickelt worden.7

Wie Encarnación Gutiérrez-Rodríguez (2010) zeigt, bildet wiederum vor allem

die Tradition von Chicana, Schwarzen und Queeren Feministinnen sowie jener aus

dem Globalen Süden einen wesentlichen Bestandteil post- und dekolonialer Theo-

riebildung und Kritik (ebd.), die ihrerseits ein fruchtbares Umfeld für die Kon-

6 Dazu gibt es unzählige Referenzmöglichkeiten. Für meine wissenschaftliche Sozialisation

prägendwaren unter anderemAudre Lorde (1984), Gayatri Chakravorty Spivak (1988), Donna

Haraway (1988), PatriciaHill Collins (1990), Chandra TalpadeMohanty (1991), SandraHarding

(1991), Waltraud Ernst (1999), Birgit Sauer (2001), auch gemeinsam mit Sieglinde Rosenber-

ger (2004) und Eva Kreisky (1997), Mona Singer (2005), Christine von Braun und Inge Stephan

(2005) und viele andere.

7 Auch hier gibt es eine Fülle an Ressourcen. Für meine Lektüren an der Schnittstelle von po-

litischer und epistemischer Gewalt zentral waren bislang Gayatri Chakravorty Spivak (1988),

Cynthia Enloe (1989, 2000, 2004), Tordis Batscheider (1993), Meyda Yeğenoğlu (1999), Chris-

tine Sylvester (2002), Krista Hunt und Kim Rygiel (2006), Brooke A. Ackerly, Maria Stern und

Jacqui True (2006), Jasbir Puar (2007), Robin Lee Riley, Chandra TalpadeMohanty undMinnie

Bruce Pratt (2008) und viele andere.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 97

zeptionierung von epistemischer Gewalt darstellt.8 Auch wenn diese Stimmen von

den kanonisierten Autoritäten post- und dekolonialer Theoriebildung nur am Ran-

de zitiert werden, sind deren epistemologische Wurzeln in vielfacher Weise in-

einander verflochten. Aufgrund ihrer Auseinandersetzung mit Unterwerfung und

Ausschluss haben insbesondere Feminist_innen aus dem Globalen Süden und je-

ne mit Rassismuserfahrung Gewalt- und Ungleichheitsverhältnisse seit jeher mit

Fragen von Wissen und Macht zusammengebracht. Auch in der feministischen

Standpunkttheorie euro-amerikanischen Ursprungs (Harding 1991; Harding/Hin-

tikka 1983; Hartsock 1983) wird der Dimension des Wissens besondere Aufmerk-

samkeit gewidmet. Dementsprechend denken Autor_innen aus diesen Wissens-

traditionen über Gewalt relationaler und prozesshafter nach als dies in euro- und

androzentrischen Traditionen der Gewaltkritik der Fall ist.

Bei ihren Überlegungen rund um epistemische Gewalt fokussieren feministi-

sche Autor_innen dementsprechend nicht isoliert auf den philosophischen Aspekt

desWissens und Erkennens oder auf die auch politisch wichtige Frage, ob man das

Problem nun als Gewalt bezeichnen solle oder nicht. Bevor sie diese Unterschei-

dung durchaus kontrovers diskutieren, halten sie vielmehr fest, dass die Konzep-

tionierung epistemischer Gewalt erstens aus Perspektive der von ihr betroffenen

Opfer stattfinden solle und zweitens die sozioepistemischen Umstände der invol-

vierten Praktiken des (Ver-)Schweigens und des (nicht) Gehörtwerdens berücksich-

tigen müsse.

Diese Umstände sind nicht nur eine Frage interpersoneller Handlungsspielräu-

me und lokaler Strukturen, die Feministinnen weltweit für den jeweiligen Kontext

erkunden und herausfordern. Sie sind immer auch geopolitisch lokalisierbar, von

der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein mitgeprägt und daher nicht jenseits

dieser Kolonialität denkbar. Die Qualität dieser Rahmenbedingungen ist aus femi-

nistischer Perspektive, die überwiegend mit weiten Gewaltbegriffen arbeitet, mit

(epistemischer) Gewalt besser beschrieben als mit Macht, weil auf diese Weise die

Verwobenheit mit anderen Formen von Gewalt zum Ausgangspunkt ihrer Theore-

tisierung und zum Ziel ihrer Herrschaftskritik gemacht werden kann.

Koloniale Repression und postkoloniale Repräsentation

Spivaks frühe Erörterung epistemischer Gewalt steht für eine dezidiert feminis-

tische wie auch für eine postkoloniale Gewalt- und Wissenskritik. Ihr bis heute

8 Aus dem breiten Spektrum dieser Traditionen waren für mich neben Encarnación Gutiérrez

Rodríguez (1999, 2003) insbesondere Gloria Anzalduá (1987), María Lugones (2007, 2010),

Patricia Hill Collins (1990), Audre Lorde (1984) und Chandra Talpande Mohanty (1991, 2002)

prägend.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Epistemische Gewalt

viel diskutierter Aufsatz Can the Subaltern Speak? (Spivak 1988) ist für das Verständ-

nis von epistemischer Gewalt paradigmatisch und mittlerweile kanonisiert. Darin

hat die in den USA tätige indische Literatur- und Kulturwissenschaftlerin den Be-

griff epistemische Gewalt von Foucaults Analysen der (nicht nur epistemischen)

Gewaltdurchdrungenheit der europäischen Moderne entlehnt und sich ihn für ei-

ne explizit postkoloniale und zugleich feministische Kritik von Wissens- und Ge-

waltverhältnissen im von Großbritannien kolonisierten Indien angeeignet. Zudem

geht die Autorin hart ins Gericht mit der europäischen Tradition linker Kritik und

Theorie, in der sie selbst wissenschaftlich sozialisiert wurde. Spivak artikuliert mit

ihrer Zuspitzung auf die Frage danach, ob Subalterne sprechen könnten, also eine

zweifache Kritik am kolonialen beziehungsweise imperialen Zusammenhang von

Wissen und Gewalt.9 Während die eine Kritik in die britisch-indische Kolonialzeit

verweist, adressiert die andere Spivaks prominente intellektuelle Zeitgenossen ins-

besondere in der französischen Linken der 1980er Jahre.

Am Beispiel der sogenannten Witwen(selbst-)verbrennung im kolonialen Indi-

en legt Spivak dar, wie sich unzählige Gewaltpraktiken der britischen Kolonialherr-

schaft normalisiert hätten, während letztere sich mit dem aufgeregt diskutierten

Verbot von suttee/sati, so die Bezeichnung dieses Rituals in Sanskrit, den Anstrich

von Modernität, Zivilisiertheit und damit politische Legitimität verschafft habe.

Patriarchale koloniale und lokale Eliten, die vomKolonialismus profitierten, hätten

sich auf dem Rücken recht- und stimmloser verwitweter ländlicher Frauen darüber

verständigt, was als (il-)legitime Gewalt gelte und wer zu deren Ausübung berech-

tigt sei. »Anstatt die weibliche Handlungsmacht zu verteidigen«, was der Rheto-

rik und Praxis der Frauenbefreiung vom Joch des lokalen Patriarchats durchaus

entsprochen hätte, »nutzte der Kolonialstaat den Körper der Witwen als ideologi-

schen Kampfschauplatz« (Castro Varela/Dhawan 2015: 196). Die auf den – in die-

sem Falle in Indien errichteten – Scheiterhaufen zu verbrennenden Frauen selbst

hätten weder in der zeitgenössischen lokalen politischen Debatte noch in späteren

wissenschaftlichen oder literarischen Resonanzen westlicher Intellektueller Gehör

gefunden. In einem Setting massiver sozialer, ökonomischer und politischer Un-

gleichheit und (nicht nur) epistemischer Gewalt seien ihre Stimmen nicht gehört,

nicht verstanden, nicht in den Raum des Intelligiblen eingelassen worden.10

Die komplexen Prozesse des zum Schweigen Bringens in der Produktion, Dis-

tribution und Konsumption von Wissen benennt Spivak mit dem starken Begriff

epistemic violence und – der konzeptionellen Unterscheidbarkeit im Englischen zum

9 Zur Begriffsdebatte um Subalternität siehe Castro Varela/Dhawan (2015: 186ff.).

10 Sie werden es in hegemonialer Wissensproduktion bis heute nicht oder nur unter ganz be-

stimmten Bedingungen, wie vergleichbare Debatten über sogenannte kulturbedingte Ge-

schlechtergewalt zeigen. Siehe dazu Sauer/Strasser (2008); Brunner (2016b); Dietze (2016);

Brunner/Hrzán (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 99

Trotz – eben nicht mit epistemic power. Diese »epistemische Gewalt des Imperialis-

mus« (Spivak 1999: 127) kann sich wiederum in zahlreiche andere Formen von Ge-

walt übersetzen, letztere werden von ersterer mit hervorgebracht und sind besten-

falls analytisch, nicht jedoch phänomenologisch voneinander zu trennen. Vielleicht

hat Spivak auch deshalb die anschaulichen Beispiele von Witwenverbrennung und

weiblichem Selbstmord im Spannungsfeld zwischen kolonialen und lokalen patri-

archalen Diskurs- und Gewaltregimes gewählt, ohne dabei das heterarchische Zu-

sammenspiel der Kategorien ›Rasse‹, Sexualität, Klasse und geopolitische Positio-

nierung außer Acht zu lassen, die ihrerseits an der Gewaltförmigkeit des gesamten

Settings Anteil haben.

In Anlehnung an Foucault hebt siemit demBegriff epistemische Gewalt die Un-

terscheidung vonMacht (power) und Gewalt (violence) auf (Dhawan 2007: 251), die in

politischer Theorie ebenso wie in sozialwissenschaftlicher Gewaltforschung unter-

schiedlicher Ausrichtung bis heute Gültigkeit beansprucht. Ganz anders als Fou-

cault hingegen, der bei seinen Analysen vonWissens-Macht-Gewalt-Komplexen ex-

klusiv auf Europa fokussiert, macht sie das asymmetrische globale Setting mitein-

ander verwobener kolonialer und lokaler Gewaltpraktiken im Zusammenspiel von

Wissen, Macht und Herrschaft zur Hauptgrundlage ihrer Argumentation. Zentral

für ihre Annäherung an den Begriff epistemische Gewalt ist das Moment der Her-

stellung einer prekarisierten kolonialen Subjektivität, die sie in ein breites Feld

überlieferter lokaler und importierter kolonialer Gewaltpraktiken und Diskurse

eingebettet sieht und als Resultat einer imperialistischen Politik der Wissenspro-

duktion versteht:

»The clearest available example of such epistemic violence is the remotely or-

chestrated, far-flung, and heterogeneous project to constitute the colonial sub-

ject as Other. This project is also the asymmetrical obliteration of the trace of

that Other in its precarious Subject-ivity.« (Spivak 1988: 280f.)11

Als Feministin zeigt Spivak diese hierarchisierende »VerAnderung« (Reuter 2002:

143) sowohl an subalternen als auch an relativ privilegierten indischen Frauen, die

von lokalen patriarchalen Eliten unterdrückt und zugleich dem Kolonialregime

Großbritanniens unterworfen waren. Der Widerspruch und Widerstand der be-

troffenen, vor allem subalternen Frauen bleibt im von Männern dominierten und

zwischenKolonisator_innen und lokalen Eliten geführtenDiskurs ihrer Zeit ebenso

wie in der späteren national(istisch-)en Geschichtsschreibung ungehört. Selbst die

geringsten Spuren ihrer Subjektivität, wie etwa ein korrekt buchstabierter Name,

wurden im Zuge derWissensproduktion über sie ausgelöscht, wie Spivak zeigt. Als

postkoloniale Theoretikerin verweist sie dabei auf die Gleichzeitigkeit von Moder-

11 Die Schreibweise Subject-ivity findet sich so im Originaltext.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Epistemische Gewalt

nität und Kolonialität, die diesen Prozess konstituiert, jedoch von den führenden

europäischen Theoretiker_innen ihrer Zeit kaum berücksichtigt wird:

»It is well known that Foucault locates epistemic violence, a complete overhaul of

the episteme, in the redefinition of sanity at the end of the European eighteenth

century. But what if that particular redefinition was only a part of the narrative of

history in Europe as well as in the colonies? What if the two projects of epistemic

overhaul worked as dislocated and unacknowledged parts of a vast two-handed

engine?« (Spivak 1988: 280f.)

Diese Betonung der »verwobenen Geschichte/n« (Randeria 1999) Europas mit sei-

nen Kolonien ist wegweisend für unzählige postkoloniale Arbeiten mit und nach

Spivak und bildet eine in Hinblick auf epistemische Gewalt zentrale Achse ihres be-

rühmten Texts. Die Autorin verdeutlicht, welche Leerstellen und Komplizenschaf-

ten selbst kritischewestlicheWissenschaft durchziehen, die ihremEurozentrismus

nicht entkommen kann, solange sie die anhaltende Kolonialität der gegenwärtigen

Situation nicht anerkennt.

Eine dieser Komplizenschaften besteht nach Spivak in der (post-)marxis-

tischen Interpretation dessen, was Repräsentation theoretisch und politisch

bedeuten kann und soll. An diesem Begriff entwickelt sie eine weitere Argu-

mentationsachse des Texts, der nicht auf die koloniale Vergangenheit Indiens

verweist, sondern auf die europäische Theorieproduktion nach dem formalen

Ende der politischen Dekolonisierungsprozesse der sogenannten Dritten Welt.

Mit einer Relektüre von Karl Marx‹ Begriff der Repräsentation zeigt Spivak, wie

die unpräzise Übertragung des Begriffs ins Französische und Englische dessen

politisch relevante Doppelbedeutung von Vertretung und Darstellung verwischt.

Doch das Problem geht über eine semantische Dimension weit hinaus. Anhand

einer zeitgenössischen Debatte über die Verantwortung linker Intellektueller in

Europa für die Entrechteten und Subalternen der Welt legt sie dar, dass es im

Zuge einer romantisierenden Verklärung von Mikropolitik auch problematisch sei

zu behaupten, dass Subalterne ohnedies für sich selbst sprechen könnten, wenn

dabei historische und gegenwärtige Makro- und Geopolitiken des Imperialismus

sowie die auf der epistemischen Gewalt des Rassismus basierende internationale

Arbeitsteilung ausgeblendet würden.

Während es bei Marx ausdrücklich um den signifikanten Unterschied zwi-

schen politischer Vertretung (sprechen für) einerseits und ästhetischer Darstellung

(sprechen von) andererseits gehe, so Spivak, fielen diese durchaus relevanten Be-

deutungen in der zeitgenössischen politisch-theoretisch-aktivistischen Debatte,

die sich vom Ansinnen des Vertretens distanziere, ununterscheidbar ineinander.

Subalterne würden in einer unfreiwillig eurozentrischen Wende linker Kritik zu

vermeintlich autonomen Subjekten erklärt, die sich selbst vertreten könnten, tat-

sächlich aber nur als native informants positioniert würden (Dhawan 2010: 376), also

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 101

als indigene Informant_innen im Dienste alter und neuer Überlegenheitsgesten.

Sie müssten sich gegen ihren Willen als solche darstellen, um überhaupt gehört

zu werden, während sich ihre partielle und untergeordnete Sicht- und Hörbar-

keit nicht unmittelbar in politische Handlungsmacht übersetzen lasse. Politische

Vertretung ist Spivak zufolge also zwar nicht unmöglich und auch nicht zu verur-

teilen, doch sie trage immer auch zur Darstellung dessen bei, was oder wen sie zu

vertreten beanspruche (Castro Varela/Dhawan 2003: 276).

Sich vom privilegierten Boden eurozentrischer Verortung aus vermeintlich

selbst zu marginalisieren und zugleich zu behaupten, die Subalternen könnten

ohnehin für sich selbst sprechen, wie Spivak dies etwa Foucault vorwirft, sei also

nicht der richtige Weg, um im Sinne der Entrechteten zu handeln (ebd.: 277f.).

Vielmehr manifestiere sich unter der Bedingung der Kolonialität von Macht,

Wissen und Sein gerade auch in einer falsch verstandenen Ablehnung politischer

Repräsentation, die einem »versteckten Essentialismus« (Dhawan 2010: 376)

gleichkomme, eine zweite Dimension epistemischer Gewalt. Die erste Dimension,

die in der gewaltförmigen, überschreibenden Repräsentation der aktiven Für-

sprache liegt, wird damit nicht aus der Welt geschafft, sondern vielmehr in ihrer

Kehrseite wirksam.

Spivaks Auseinandersetzungmit epistemischer Gewalt an der Schnittstelle von

postkolonialer und feministischer Theorie hat erheblich dazu beigetragen, die in

vielerlei Hinsicht gewaltförmige koloniale und imperiale Dimension des Zusam-

menhangs von Wissen einerseits und Macht, Gewalt und Herrschaft andererseits

thematisieren zu können sowie epistemische Gewalt als eigenständigen Begriff zu

etablieren. In ihm sind wesentliche Elemente der weit verstreuten Begriffsverwen-

dung in feministischen ebenso wie in post- und dekolonialen Zusammenhängen,

die einander oft überschneiden, bereits angelegt, weshalb sich die meisten Au-

tor_innen, die ihrerseits über epistemische Gewalt nachdenken, explizit oder im-

plizit auf diese kanonisch gewordene Kontextualisierung von Phänomen und Be-

griff beziehen. Abseits dieses kanonisierten Texts über epistemische Gewalt exis-

tieren jedoch noch weitere informative und differenzierte Zugänge zu Phänomen

und Begriff, wie das nun folgende Beispiel zeigt.

Kapitalismus und Militarismus

Etwa zur gleichen Zeit wie Spivak, aber in Bezug auf epistemische Gewalt selten

rezipiert, formuliert die indische Naturwissenschaftlerin Shiva ein weiteres Ver-

ständnis von epistemischer Gewalt. Ihre ausdrückliche Betonung der materiellen

Seite epistemischer Gewalt und deren Verortung in der Herausbildung und Durch-

setzung des Kapitalismus stellt ein wichtiges Gegenstück zu Spivaks Fokus auf Re-

präsentation dar, der sowohl in feministischen als auch in postkolonialen Debatten

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Epistemische Gewalt

ungleich stärker verwendet wird, wenn es darum geht, sich einen Begriff von epis-

temischer Gewalt zu machen.

In ihremAufsatzReductionist Science as Epistemological Violence (Shiva 1990)macht

die vor allem als Umweltaktivistin und Feministin bekannte Autorin deutlich, dass

es sich bei von ihr epistemologisch genannter Gewalt keineswegs um ein kogniti-

ves oder mental-psychologisches Problem handelt, wie Reychler dies mit Bezug auf

ihren Aufsatz vorschlägt. Auch geht es ihr nicht primär um die Ebene von Wissen

und Repräsentation wie Spivak. Vielmehr stellt Shiva die spezifische Form ökono-

mischer Organisation, die auf Ausbeutung, Profitmaximierung und Kapitalakku-

mulation beruht, ins Zentrum ihrer materialistischen Kritik (ebd.: 238): den Ka-

pitalismus. Diesen macht sie für einen wissenschaftlichen Reduktionismus ver-

antwortlich, der epistem(olog-)ische Gewalt hervorbringe. In einem späteren Text

definiert sie diesen Reduktionismus, der andere, nicht-reduktionistischeWissens-

systeme unterworfen und ersetzt habe, anhand von zwei Elementen. Er reduziere

die menschliche Fähigkeit, die Natur zu erkennen, indem er andere Wissende und

andere Wege der Erkenntnis ausschließe, und er reduziere die Fähigkeit der Natur

zur schöpferischen Erneuerung, indem er sie als leblose Materie manipuliere und

ausbeute (Shiva 1995: 38).

Reduktionismus und diemit ihm einhergehendeGewalt auf der Ebene desWis-

sens ist nach Shiva kein epistemologischer Zu- oder Unfall, sondern steht in einem

deutlichen Zusammenhang mit der spezifischen ökonomischen Organisation des

Kapitalismus (Shiva 1990: 238). Er würde überdies nicht nur durch seine eigene

Mythologie geschützt, sondern auch durch wirtschaftliche und militärische Inter-

essen. Diesen diene er, weil er die Antwort auf die Bedürfnisse einer ganz spezifi-

schen Form von wirtschaftlicher und politischer Organisation sei. Die Dimension

desWissens ist von diesen Faktoren also nicht zu trennen, wie Shiva argumentiert:

»Die reduktionistische Weltanschauung, die Industrielle Revolution und das ka-

pitalistische Wirtschaftssystem sind die philosophischen, technologischen und

wirtschaftlichen Bestandteile desselben Prozesses.« (Shiva 1995: 39)

Mehrfach bezieht sie sich auf den Paradigmenwandel der ›wissenschaftlichen Re-

volution‹ des 16. Jahrhunderts, den ich mit Merchant, Mies und Federici disku-

tiert habe. Darin wird die moderne Naturwissenschaft – die zum reduktionis-

tischen und mechanistischen Leitmodell für alle Wissenschaften werden sollte –

»als ein universales, wertfreies Wissenssystem konzipiert, das durch die Logik sei-

ner Methode für sich beansprucht, zu objektiven Schlüssen über das Leben, das

Universum und beinahe alles zu kommen« (ebd.: 36). Shivas postkoloniale Kapita-

lismuskritik ist feministisch geprägt: Die Kolonisierung von Quellen der Lebens-

erneuerung bedeute die endgültige Krise, weil in diesem kolonial-kapitalistisch-

patriarchalen Paradigma »Regenerationszyklen auseinandergerissen und […] in ei-

nen linearen Fluss von Rohmaterialien und Gütern gezwungen« (ebd.: 49) würden.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 103

Welche sehr konkreten materiellen und sozialen Implikationen dieser Reduk-

tionismus mit sich bringt und auf welcheWeise er nicht nurWissen, sondern auch

die Lebensgrundlage von Menschen und die Natur selbst zerstört, erläutert sie am

Beispiel des Widerstandes von Frauen in einer ländlichen Region Indiens gegen

moderne Forstwirtschaft (Shiva 2014), an der Patentierung von Pflanzen durch die

Pharmaindustrie, an der Transformation der Landwirtschaft durch die Abhängig-

keit von synthetischen Düngemitteln undmanipuliertem Saatgut (Shiva 1990) oder

auch an den modernen Technologien der Reproduktionsmedizin (Shiva 1995).

Auch bei Shiva wird deutlich, dass epistem(olog-)ische Gewalt nicht nur durch

›falsche‹ Anwendung von Wissen entsteht und nicht nur eine Frage der Legitima-

tion ist, sondern in diesem Wissen selbst angelegt ist. In Hinblick auf Naturwis-

senschaften und Technik führt die Autorin an, dass 80 Prozent aller Forschung

weltweit mehr oder weniger direkt der Kriegsindustrie und groß angelegter Ge-

waltausübung im Kontext der kapitalistischen Ökonomie dienen würden (Shiva

1990: 232). Das daraus entstehende Wissensmonopol dieser Wissenschaften wirke

sich auf vier Ebenen gewaltförmig aus:

»[…] violence against the subject of knowledge, the object of knowledge, the

beneficiary of knowledge, and against knowledge itself.« (ebd.: 233)

Das sei epistemologische Gewalt, so Shiva. Damit ist gemeint, dass erstens die Trä-

ger_innen von derart monopolisiertemGewalt-Wissen ebenso in dessen Gewaltför-

migkeit verstrickt wie zweitens die Gegenstände selbst durch diesen Blick geprägt

seien, dass drittens die Empfänger_innen Schaden durch ein solches Wissen näh-

men und viertens dem Wissen selbst Gewalt angetan würde, indem es eben eine

bestimmte Form, einen bestimmten Inhalt annehme, wodurch Alternativen nahe-

zu verunmöglicht würden. Diese Fragmentierung von Wissen mache alle Nicht-

Expert_innen zu Unwissenden, aber auch alle Expert_innen, sobald sie das Feld

ihrer eigenen Expertise verließen (ebd.). Durch diese künstliche Trennung kön-

ne die tatsächliche und umfassend Unwissenheit sogenannter Expertise geschickt

verheimlicht und zugleich der Anspruch für Beherrschung und Unterwerfung ge-

festigt werden (Shiva 1995: 36f.). Jegliche anderen beziehungsweise marginalisier-

tenWissensformen zur Lösung dringender Probleme derMenschheit hätten dieser

vierfachen Gewaltförmigkeit gegenüber einen schweren Stand, weil sie vor allem

sozialen Nutzen anstrebten und damit nicht primär der Logik der Gewinnmaxi-

mierung und des Machterhalts dienten (Shiva 1990: 232).

Dennoch existierten diese vielfachen Versuche der Generierung alternativen

Wissens, woraus ein nicht nur epistemischer, sondern ganz klar auch ein poli-

tischer Kampf resultiere, der materielle ebenso wie intellektuelle Dimensionen

durchquere (ebd.: 255). Das ist ganz im Sinne späterer dekolonialer und indige-

ner Perspektiven, die für eine radikale Abkehr von den Wissensbeständen eines

elitären Expert_innentums und für ein Denken plädieren, das von marginalisier-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Epistemische Gewalt

tem Wissen ausgeht (Denzin/Lincoln/Smith 2008; Smith 2005; Vázquez 2012).

Shiva geht nicht weiter darauf ein, ob auch rand- und widerständiges Wissen

epistemisch gewaltförmig sein kann, oder ob es gar, wie Appeltshauser (2013)

argumentiert, einer strategischen epistemischen Gewaltförmigkeit bedürfe, um

das konstatierte Problem zu überwinden. Der Totalität ihrer Analyse zum Trotz

hält sie in ihren Überlegungen zu epistemologischer Gewalt an einem Gegenbild

guter und richtiger, der Wahrheitssuche verpflichteter kritischer Wissen(schaft-)s-

systeme zumWohle der Menschheit fest (Shiva 1990: 233) und argumentiert dies

mit feministischer Wissenschafts- und Kapitalismuskritik.

Epistemische Ungerechtigkeit und epistemische Unterdrückung

Ebenfalls aus der feministischen Tradition der Wissen(schaft-)skritik kommt die

britische Philosophin Miranda Fricker (2007), die den Begriff der epistemischen

Ungerechtigkeit geprägt hat. Ähnlich wie Mies, Merchant und Federici nennt auch

sie Rassismus und Sexismus als konkrete politische und soziale Beispiele, aus de-

nen epistemische Ungerechtigkeit erwachse. Ganz im Gegensatz zu Spivak, die

zwar unkommentiert, dafür aber unmissverständlich den Gewaltbegriff einsetzt,

kommt Gewalt bei Fricker ebenso wenig vor wie die koloniale Dimension. Viel-

mehr rahmt sie ihr Anliegen als eine verallgemeinerbare Ethik des Wissens, das

zwar durchaus sozial und politisch zu verorten sei, dem man jedoch auf ethisch-

epistemologischer Ebene des individuellen und institutionellen Handelns begeg-

nen solle. Fricker bemüht das philosophische Vokabular »intellektueller oder ethi-

scher Tugenden« (ebd.: 176), die es zu entwickeln gelte, um epistemische und her-

meneutische Gerechtigkeit herzustellen. Zugleich grenzt sie sich in ihren gegen-

wartsbezogenen Überlegungen vom vermeintlich objektiven und abstrakten Ge-

rechtigkeitsdiskurs der klassischen Philosophie durchaus ab (ebd.: 1ff.).

Sie unterscheidet zwei Formen epistemischer Ungerechtigkeit. Von einer »Un-

gerechtigkeit der Zeug_innenschaft« (ebd.: 1) sei zu sprechen,wenn ein bestimmtes

Vorurteil dazu führe, dass ein_e Zuhörer_in die Aussage eines_einer Sprechenden

entwerte, wenn die Glaubwürdigkeit des_der Einen durch die Vorurteile des_der

Anderen reduziert werde oder wenn er_sie nicht in gleichem Maße als Wissens-

subjekt anerkannt werde wie andere Menschen (ebd.). Als Beispiel nennt Fricker

die Begegnung zwischen einem Polizisten und einer Schwarzen Person, deren Aus-

sage weniger Glauben geschenkt wird als etwa einer Weißen. Sie spricht hier von

einem Vorurteil in der »Ökonomie der Glaubwürdigkeit« (ebd.), das vor allem mit

Identität und Macht sowie den sozialen Imaginationen über die an einer Interak-

tion Beteiligten zu tun habe (ebd.: 4).

Als »hermeneutische Ungerechtigkeit« (ebd.: 1) bezeichnet die Autorin das ge-

wissermaßen vorgelagerte Problem, dass bestimmte Erfahrungen überhaupt nicht

zu kollektiven, geteilten epistemischen Ressourcen würden, weil sie sozial ebenso

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 105

wie hermeneutisch marginalisiert seien (ebd.). Damit entstünde eine Kluft, in der

keine Intelligibilität, kein Sinn hergestellt werden könne über das, was die einen

von den anderen trennt (ebd.). Hier führt Fricker das Beispiel sexualisierter Gewalt

an, die von den Betroffenen nicht als solche benannt und problematisiert werden

könne, wenn etwa einer Gesellschaft ein kritisches Verständnis des Problems fehle.

In diesem Zusammenhang spricht sie von einem kollektiven Defizit in der »Öko-

nomie kollektiver hermeneutischer Ressourcen« (ebd.), von einer hermeneutischen

Ungleichheit, die mit sozialer Ungleichheit einhergehe.

Um epistemische Ungerechtigkeit zu überwinden, so Fricker, bedürfe es letzt-

lich eines kollektiven soziopolitischen Wandels, wobei sie in Bezug auf ihren Ge-

genstand auch das Ethische als politisch versteht. Im Kontext dieser Definition

erscheint es der Autorin nicht plausibel, von Gewalt und Strukturen zu sprechen

und diese historisch und (geo-)politisch zu verorten. Sehr allgemein spricht sie von

Ungerechtigkeit, dermit einer politisch-sozialen Ethik der besseren epistemischen

Haltung begegnet werden könne.

Auf Fricker bezieht sich Barrett Emerick in seinen Überlegungen zur nicht an-

gemessen übersetzbaren »violence of silencing« (Emerick 2019), in denen er im

Gegensatz zu ihr den Begriff epistemische Gewalt benutzt. Diese versteht er als

jene Gewalt»in which a person is violated in their capacity as a knower« (ebd.: 33),

wobei er unterstreicht, dass Gewalt am erlebten Ergebnis zu messen sei und nicht

an der Intention. Er argumentiert, dass jemand, der oder die – aus welchen Grün-

den auch immer – zum Schweigen gebracht werde, darunter jedoch nicht leide, in

den eigenen epistemischen Möglichkeiten auch nicht eingeschränkt würde (ebd.:

42). In diesem Falle, so Emerick, erleide die persönliche Integrität – das zentra-

le Kriterium für seine Definition von Verletzung und Gewalt – keinen Schaden.

Umgekehrt könne man aber durchaus von epistemischer Gewalt sprechen, wenn

gar keine Intention vorliege, aber dennoch jemand zum Schweigen gebracht würde

und dies als Verletzung der persönlichen Integrität erfahre (ebd.: 41).

Ausgehend von Spivaks Verständnis epistemischer Gewalt und angelehnt

an Frickers Begriff der epistemischen Ungerechtigkeit entwickelt die US-

amerikanische Philosophin Kristie Dotson das Konzept der epistemischen Unter-

drückung (Dotson 2011, 2012, 2014). Fricker argumentiert, dass es für die Identität

einer Person zentral sei, sich auch als Wissende_r zu verstehen (Fricker 2007:

44). Epistemische Ungerechtigkeit liege also dann vor, wenn jemand in Bezug auf

die eigenen Wissensmöglichkeiten eingeschränkt würde (ebd.). Davon ausgehend

konzeptioniert Dotson unterschiedliche Prozesse epistemischer Gewalt, die auf

Seiten der Marginalisierten, Unterdrückten, Entrechteten und Subalternisierten

zu einem Verstummen, zu einer nicht-Hörbarkeit und nicht-Verstehbarkeit führen

würden (Dotson 2012, 2014).

In ihremAufsatz Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices of Silencing (Dotson

2011) behält sie Spivaks Begriff der epistemischen Gewalt bei und analysiert damit

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Epistemische Gewalt

misslungene Kommunikationshandlungen, die erst vor dem Hintergrund der Ko-

lonialität von Macht und Wissen beziehungsweise deren rassistischer und sexisti-

scher Grundlage in ihrer Dimension epistemischer Gewalt verständlichwerden. Als

zwei Formen von Unterdrückung im Kontext von Intelligibilität und Zeug_innen-

schaft unterscheidet Dotson mit Bezug auf Fricker »testimonial quieting« (ebd.:

242) und »testimonial smothering« (ebd.: 244). Ersteres bezeichne ich als exogenes,

zweiteres als endogenes Verstummen – ein Begriff, dem eine aktive und eine pas-

sive Dimension innewohnen. Auch Dotson führt für beide Formen Rassismus und

Sexismus als Beispiele an, doch in der Tradition intersektionaler feministischer

Ansätze verschränkt sie beides miteinander, was sie näher an die Problematik der

Kolonialität bringt als Fricker, die diese Debatte nicht rezipiert.

Das von außen herbeigeführte Unterdrücken von Zeug_innenschaft bezeichnet

denUmstand, vomGegenüber nicht gehört, nicht verstanden, nicht einmal als wis-

sendes Subjekt (an-)erkannt zu werden.Mit Patricia Hill Collins (1990) und Charles

W.Mills (1997) argumentiert Dotson, dass es sich bei dieser Ignoranz auf Seiten der

(nicht) Hörenden nicht einfach um einen Mangel an Wissen handle, sondern um

eine aktive Praxis des Nicht-Wissens beziehungsweise Nicht-wissen-Wollens, ba-

sierend auf Stereotypen über die Sprechenden, die tief eingelassen seien in die

Kolonialität von Macht und Wissen (Dotson 2011: 242f.). Ihnen werde gerade je-

ne epistemische Handlungsfähigkeit abgesprochen, die als Grundlage des libera-

len Paradigmas vermeintlich universalisiert wird. Das vorhandene Wissen dieser

durchaus Sprechenden wird im Zuge exogenen Verstummens zu nicht-intelligi-

blem Wissen gemacht und damit massiv entwertet und aktiv ignoriert, weil in die

Position der Inexistenz gedrängt.

Als Beispiel für diese Art epistemischer Gewalt gegenüber Schwarzen Frauen

in den USA führt Collins (1990) ein Set an sexualitätsbasierten Stereotypen an (›die

Matriarchin‹ ›die Amme‹, ›die vom Wohlfahrtsstaat abhängige Mutter‹ und ›die

Prostituierte‹), innerhalb derer Schwarze Frauen niemals in den Status von Wis-

senden oder gar Wissensproduzent_innen nach liberal-rationalem Vorbild gelan-

gen könnten (zit.n. Dotson 2011: 247). Diese Bilder würden die Haltung gegenüber

Schwarzen Frauen auf eine Weise dominieren, die diese systematisch zum Ver-

stummen bringe und keine alternativen Seinsweisen (an/er-)kenne (ebd.: 243).

Noch subtiler funktioniert Dotson zufolge die Praxis des »testimonial smothe-

ring« (ebd.: 244) – ein auch mit endogenem Verstummen nur unzureichend über-

setzbarer Begriff, der auf das erstickende, erdrückende Element rekurriert, das

von den Betroffenen selbst in Gang gesetzt wird und dem Konzept der herme-

neutischen Ungerechtigkeit Frickers verwandt ist. Das von innen herbeigeführte

Unterdrücken von Zeug_innenschaft komme einem kapitulierenden Verstummen

gleich, einer Art Selbstzensur aus eigenem Antrieb, die zu zunehmender Sprach-

losigkeit führe. In der erfahrungsbasierten Vorannahme, dass das (nicht) hörende

Gegenüber ohnehin kein angemessenes Verständnis für die eigene Aussage oder

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 107

Antwort habe, werde diese gar nicht erst artikuliert. Aus Angst vor noch schlim-

meren Konsequenzen unternehme die davon betroffene Person nicht einmal den

Versuch, epistemische Handlungsfähigkeit auszuüben – und schweige. Dies ge-

schehe im vollen Bewusstsein der Abwesenheit von Reziprozität – ein Bewusstsein,

das dem privilegierten Gegenüber fehle.

Hier bezieht sich Dotson auf ein Beispiel der Rechtswissenschaftlerin Kimber-

lé Crenshaw (1991), bei dem es um häusliche Gewalt in nicht-Weißen Communities

geht. Ihr zufolge würden Schwarze Frauen über von SchwarzenMännern ausgeüb-

te häusliche Gewalterfahrungen ungern oder nur in abschwächender Form spre-

chen, weil sie andernfalls gegenüber der Mehrheitsgesellschaft bestehende rassis-

tische Stereotype über Schwarze stärken und ihrer eigenen Bezugsgruppe schaden

würden – und damit schließlich auch sich selbst (Dotson 2011: 245). Ein weiteres,

von Cassandra Byers Harvin (1996) entlehntes Beispiel beschreibt eine auf den ers-

ten Blick harmlosere, aber strukturell ähnliche Situation. Bei einem Bibliotheksbe-

such sei sie von einer Weißen Frau gefragt worden, worüber sie recherchiere. Auf

ihre Antwort »darüber, was es bedeutet, in den USA Schwarze Jungen zu erzie-

hen« (zit.n. Dotson 2011: 247) sei ihr herablassend mit der Pseudo-Frage entgegnet

worden, wie sich das denn von der Erziehung Weißer Jungen unterscheide (ebd.),

worauf offensichtlich erst gar keine Antwort erwartet wurde. Die Folge ist endoge-

nes Verstummen. Eine solche Aussage, so Dotson, bringe eine tiefe Ignoranz von

Weißen gegenüber Schwarzen zutage, was die Geschichte und Gegenwart rassis-

tischer Vergesellschaftung in den USA betreffe, und das im doppelten Sinne von

Ignoranz als einer profunden Ahnungs- und Interesselosigkeit (ebd.).

Eine frühere und ganz andere Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt,

die jedoch viel mit Dotsons Konzept des »testimonial smothering« (ebd.: 244) ge-

meinsam hat und dieses ergänzt, findet sich bei der österreichischen Sozialwissen-

schaftlerin Araba Evelyn Johnston-Arthur (2004). In der theoretischen Verortung

ihrer diskursanalytischen Spurensuche nach dem mittelalterlichen ›môren‹ und

der ›moerin‹ in deutschsprachiger Literatur sowie nach gegenwärtigen Selbst- und

Fremdbezeichnungen von Schwarzen Menschen in Österreich unterscheidet auch

sie eine nach innen von einer nach außen gerichtete(n) epistemische(n) Gewalt

(ebd.: 21). Aus demKontext ihrer Untersuchung lässt sich schließen, dass Johnston-

Arthur epistemische Gewalt wie Dotson als systemischen und strukturellen Faktor

begreift. Zugleich ist es ihr ein Anliegen, auf die traumatisierende Wirkung epis-

temischer Gewalt bei jenen von Rassismus Betroffenen hinzuweisen, die dessen

äußere Machtausübung verinnerlichten und diesen damit verabsolutierten:

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Epistemische Gewalt

»Diese, einer inneren Zersetzung gleichkommende, epistemische Gewalt richtet

sich nun nach innen gegen das fremdbestimmte, als ›anders‹ und ›fremd‹ kon-

struierte Selbst.« (ebd.)12

Die nach außen gerichtete epistemische Gewalt setze einen bestimmten Gegen-

stand von Wissen durch, unterwerfe dabei die Objekte des Wissens und mache

dieses nach außen hin wahr (ebd.). Zugleich führe die nach innen gerichtete da-

zu, dass dies auch bei den in diesem Prozess Unterworfenen der Fall sei (ebd.). Bei

dieser Verinnerlichung verschmelze innen und außen (ebd.). Darin verortet die Au-

torin den Kern epistemischer Gewalt, die ansonsten nicht näher beschrieben oder

definiert wird. Die von Dotson identifizierte doppelte Ignoranz von außen wird

von dieser inneren Dimension epistemischen Gewalt auf Seiten der von ihr Be-

troffenen verstärkt – endogenes und exogenes Verstummen gehen Hand in Hand.

Ausgehend von der nicht vorhandenen zentralen Prämisse gelungener Kom-

munikation und Anerkennung, nämlich Reziprozität (Dotson 2011: 237), geht es

nach Dotson bei beiden von ihr erläuterten Formen epistemischer Gewalt, die sie

ausdrücklich als solche benennt, jedoch weniger um die Betroffenen selbst, als

vielmehr um die sozialen und epistemischen Umstände des zum Schweigen Brin-

gens (ebd.: 251). Diese Umstände sind nicht nur geprägt von den je konkreten,

lokalen, gegenwärtigen Dimensionen asymmetrischer und gewaltdurchdrungener

Machtverhältnisse, die Reziprozität verunmöglichen. Sie ruhen auf tieferliegen-

den Schichten epistemischer Gewalt im Kontext der Kolonialität von Wissen und

Macht, die bei der je konkreten Betrachtung eines Settings von Sprechen, Schwei-

gen und (Zu-)Hören zu berücksichtigen, zu benennen und zu durchdenken sind.

In diesem Sinne formuliert Dotson an mehreren Stellen explizite definitorische

Elemente für eine Konzeptionierung epistemischer Gewalt:

»Epistemic violence does not require intention, nor does it require capacity. It

does, however, require a failed communicative exchange owning to pernicious

ignorance.« (ebd.: 240)

Eine konkrete Absicht der an einem epistemisch gewaltförmigen Setting Beteilig-

ten ist nach Dotson also ebenso wenig eine Voraussetzung für epistemische Gewalt

wie eine etwa dazu benötigte spezielle, individuelle Fähigkeit. Vielmehr ist es die

zweifache schädliche Ignoranz des Nichtwissens und des Nicht-Wissen-Wollens,

die bestimmte Kommunikationen auf eine Weise scheitern lässt, die kein Zufall

ist, sondern epistemische Gewalt darstellt. Nicht nur das dabei erlittene Leid ist für

Dotson signifikant im Sinne epistemischer Gewalt, sondern auch die darin wirk-

sam werdenden Praktiken des zum Schweigen Bringens sind es:

12 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 109

»Pernicious ignorance that causes failures in linguistic exchanges constitutes

epistemic violence, on my account, not simply because of the harm one suffers

as a result, but because epistemic violence institutes a practice of silencing.«

(ebd.: 241)

Ein Einzelfall des zum Schweigen Bringens könne zwar Leid verursachen, die im-

mer wiederkehrenden Praktiken des endogenen und exogenen Verstummens je-

doch seien besonders schädlich, weil in ihrer Wiederkehr gewissermaßen verläss-

lich und daher mehr als nur ein Zufallsprodukt – und müssten daher als epistemi-

sche Gewalt problematisiert werden:

»If left unaddressed, epistemic violence and the resulting practices of silencing

will continue, whereas instances of silencing may occur only once and never

again. This is not to say that an instance of silencing is not harmful, but that

epistemic violence concerns a practice of silencing that is harmful and reliable.«

(ebd.)

Epistemische Gewalt, so Dotson, resultiere aus dem beabsichtigten oder auch un-

beabsichtigten Unvermögen einer bestimmten Gruppe von Menschen, aufgrund

einer tiefen Ignoranz des Gegenübers in einem sprachlichen Austausch kommuni-

kativ (re-)agieren zu können:

»Epistemic violence is a failure of an audience to communicatively reciprocate,

intentionally or unintentionally, in linguistic exchanges owning to pernicious ig-

norance.« (ebd.: 242)

Epistemische Gewalt wird hier zwar als systemisch und strukturell gefasst, jedoch

auch in einem kommunikativen beziehungsweise Handlungssetting verortet, wo-

mit der Begriff der epistemischen Handlungsmacht ins Spiel kommt (Dotson 2012,

2014). Epistemische Gewalt besteht nach Dotson nämlich vor allem in der Ein-

schränkung und Verunmöglichung dieser Handlungsmacht durch epistemischen

Ausschluss.Diesen versteht Dotsonmit Bezug auf Fricker, IreneOmolola Adadevoh

und Cynthia Townley als eine Verletzung epistemischer Handlungsmacht vonWis-

senden, die deren Möglichkeiten der Teilhabe an einer bestimmten epistemischen

Gemeinschaft einschränke (Dotson 2012: 24, 43) beziehungsweise es verunmögli-

che, die dazu erforderlichen geteilten Ressourcen zu erneuern (Dotson 2014: 115).

Der mehrfach verwendete Begriff der Ignoranz lässt darauf schließen, dass weder

die Handlungsmacht noch deren Verletzung als interpersonelle und damit viel-

leicht relativ leicht zu behebende Fehlleistung zu verstehen sind. Vielmehr muss

man Dotson zufolge beide als systemische und strukturelle Frage behandeln.

In späteren Aufsätzen verwebt Dotson epistemische(n) Ausschluss, Unterdrü-

ckung und Handlungsmacht mit einer Vielzahl weiterer Begriffe, ohne jedoch das

in ihremText von 2011 zentral gesetzte Konzept epistemischer Gewalt weiter zu ver-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Epistemische Gewalt

tiefen. In A Cautionary Tale. On Limiting Epistemic Oppression (Dotson 2012) spricht

sie von epistemischem Schaden beziehungsweise Leid, Verhalten und Pech eben-

so wie von epistemischer Fairness und (Un-)Gerechtigkeit. Insbesondere letzteren,

von Fricker (2007) geprägten Begriff legt Dotson ihrer Ausarbeitung des Konzepts

der epistemischen Unterdrückung zugrunde.

Um diese Verstärkung von Ungerechtigkeit zu Unterdrückung zu veranschau-

lichen, verortet Dotson letztere auf drei Ebenen. An einer Neuinterpretation von

Platons Höhlengleichnis erläutert sie in Conceptualizing Epistemic Oppression (Dot-

son 2014) drei unterschiedlicheOrdnungen des epistemischen Ausschlusses.Dieser

komme einer epistemischen Unterdrückung gleich, die Dotson jedoch nicht mehr

mit epistemischer Gewalt benennt. Verwurzelt in feministischer Wissen(schaft-)

skritik identifiziert sie in den von ihr so benannten epistemischen Landschaften

drei wiederkehrende Elemente: die Situiertheit der Wissenden, die Interdepen-

denz unserer epistemischen Ressourcen und schließlich die Resilienz der episte-

mischen Systeme selbst (ebd.: 120).Während es sich bei den ersten beiden Elemen-

ten um soziale und politische Formen handle, die unter bestimmten Umständen

auch veränderbar seien, hätten wir es beim dritten Element mit einem besonders

hartnäckigen Problem zu tun, dem eigentlich nicht beizukommen sei.

Epistemische Unterdrückung erster Ordnung, so Dotson, resultiere aus un-

produktiv oder unwirksam geteilten epistemischen Ressourcen wie etwa organi-

satorischen Schemata oder institutionalisierten sozialen Vorstellungen, die epis-

temischen Ausschluss begünstigten (ebd.: 134). Hier geht es um die Situiertheit

der Wissenden. Auch wenn sie den Begriff der Ineffizienz benutzt, wird deutlich,

dass Dotson von historisch gewordenen und politisch relevanten Ungleichheiten

spricht, die bestimmte Menschen privilegieren und andere benachteiligen. Doch

auch wenn diese Differenzierungen problematisch seien, handle es sich dabei um

ein Mehr oder Weniger an Macht und Privilegien, ein Verhältnis also, das prinzipi-

ell reformierbar sei, sofern ausreichende Ressourcen zur Verfügung stünden, die-

se Form epistemischer Unterdrückung anzusprechen und Unterstützung zu ihrer

Überwindung zu mobilisieren (ebd.: 126). An anderer Stelle spricht Dotson in An-

lehnung an Fricker auch von einer Ungerechtigkeit der Zeug_innenschaft, die vor

allem aus stereotypisierten Vorurteilen resultiere, welche manche Stimmen eben

(un-)hörbarer machen würden als andere (Dotson 2012: 26). Nach Alison Bailey

handelt es sich dabei um ein erwartbares epistemisches Nebenprodukt größerer

sozialer und politischer Systeme wie etwa Rassismus (Bailey 2014: 64), auf den sich

Dotson in den zuvor genannten Beispielen des endogenen und exogenen Verstum-

mens ausdrücklich bezieht.

Epistemische Unterdrückung zweiter Ordnung hingegen entstehe nicht pri-

mär aus ineffizient, also punktuell unvorteilhaft, sondern aus insuffizient, also

grundlegend unzureichend geteilten epistemischen Ressourcen (Dotson 2014: 134).

Unzureichend bedeutet hier, dass nicht einmal prinzipiell gleicher Zugang zu un-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 111

terschiedlichen Ressourcen besteht, die aus historischen, politischen, sozialen und

anderen Gründen nicht optimal genutzt werden. Epistemische Ressourcen sind

Dotson zufolge nicht nur interdependent, sondern vor allem ungleich verteilt. Sie

stehen also nicht einmal prinzipiell allen Beteiligten zur Verfügung,weil bereits de-

ren Standort in hohem Maße über Zugang und Ausschluss zu Wissen sowie über

die Beschaffenheit desWissens selbst entscheidet. In Anlehnung an Fricker ist hier

von hermeneutischer Ungerechtigkeit die Rede (Dotson 2012: 29). Das bedeutet,

dass ein Teil der eigenen Erfahrung nicht artikulierbar ist, weil sie im vorherr-

schenden Verständnis schlicht nicht existiert oder verdrängt wird. In den Worten

von Bailey, die sich mit Dotsons Konzept der epistemischen Unterdrückung detail-

liert auseinandersetzt, heißt das:

»[H]ermeneutical injustice happens when powerful groups colonize the know-

ing field’s schemata. That is, they assign meaning to the phenomenon in ways

that reflect their understandings and their experiences of the world, leaving the

rest of us to work awkwardly with the conceptual vocabulary they have crafted.«

(Bailey 2014: 64)

Wenn die vorhandenen epistemischen Ressourcen für die Mehrheit der Beteilig-

ten (oder für die dominante Gruppe) selbstverständlich, weil ausreichend, seien,

sei es sehr schwierig, diese Selbstverständlichkeit aus untergeordneter Perspektive

infrage zu stellen – aber nicht prinzipiell unmöglich (Dotson 2014: 128). Es reiche

dazu nicht aus, epistemische Ressourcen lediglich auf erster Ebene der Situiert-

heit der Wissenden umzuverteilen, sondern es sei nötig, diese interdependenten

Ressourcen selbst einer Kritik und Erneuerung oder Erweiterung zu unterziehen.

Dafür bedürfe es noch mehr an Auseinandersetzung beziehungsweise einer Um-

verteilung von epistemischer Macht und Privilegien als bei Änderungen auf der

Ebene erster Ordnung, so Dotson (ebd.: 129).

Epistemische Unterdrückung dritter Ordnung schließlich resultiert nach Dot-

son nicht aus ineffizient (erste Ordnung) oder insuffizient (zweite Ordnung) geteil-

ten Ressourcen. Der Grund für den massiven Widerstand gegenüber Veränderung

sei vielmehr, dass diese Ressourcen selbst vollkommen inadäquat seien, um zu ih-

rer Transformation beitragen oder auch nur deren Notwendigkeit undMöglichkeit

erkennen zu können. Die Resilienz dieser Ressourcen stellt dementsprechend das

hartnäckigste Problem auch einer Reduktion oder gar Überwindung epistemischer

Gewalt dar.

In ihrem Aufsatz The Unlevel Knowing Field. An Engagement with Dotson’s Third-

Order Epistemic Oppression (ebd.) erklärt Bailey diesen aus feministischer Sicht re-

signativen Befund. Epistemische Unterdrückung dritter Ordnung sei Dotson zu-

folge irreduzibel und die Gründe für ihre hartnäckige Unveränderbarkeit könnten

nicht als Nebenprodukte politischer oder sozialer Faktoren erklärt werden (ebd.:

66). Auch wenn diese Form der epistemischen Unterdrückung ebenfalls politisch

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Epistemische Gewalt

sei und ihr ebenso epistemische Machtverhältnisse zugrunde lägen wie den bei-

den anderen Formen, so sei doch die Qualität des Widerstandes, der Resilienz ge-

genüber Veränderung, die Beharrung dieser dritten Ordnung epistemischer Un-

terdrückung ungleich massiver als jene der ersten und zweiten Ordnung (ebd.).

Die epistemischen Ressourcen des Feldes und seine Vorstellungswelten selbst sei-

en gewissermaßen nicht dazu geeignet, ihre eigene Ungeeignetheit zu verstehen

und zu erklären (ebd.: 67), und das stelle das größte Hindernis für epistemische

Befreiung dar (ebd.: 66). Epistemische Systeme beinhalteten demzufolge bereits

die Voraussetzung zu ihrem eigenen Erhalt, die Mittel, um eben jene unangemes-

senen epistemischen Ressourcen zu konservieren und vor allem zu rechtfertigen,

die in dieses epistemische System eingebaut seien (ebd.).

Es bedürfe daher eines außergewöhnlich unwahrscheinlichen, umfassenden

(An-)Erkennens der eigenen kulturellen und traditionellen Wissenssysteme, um

diese dritte Ordnung epistemischer Ungerechtigkeit und Unterdrückung zu adres-

sieren, geschweige denn zu überwinden. Dies würde bedeuten, die Erfahrung des

Unmöglichen für möglich zu halten und dementsprechend die Begrenzungen des

eigenen epistemologischen Systems zu erkennen, die diese Differenz zwischen

dem Möglichen und dem Unmöglichen befestigten (Dotson 2014: 132). Diese an

anderer Stelle von ihr selbst als nur schwer präzise übersetzbaren »contributory

injustice« (Dotson 2012: 31) bezeichnete Form der epistemischen Unterdrückung

liege gewissermaßen in der Grauzone zwischen den an der Aufrechterhaltung epis-

temischer Unterdrückung beteiligten Akteur_innen und Strukturen (ebd.).

Abgesehen von politischen und sozialen Widerständen gegenüber Verschie-

bungen in den epistemischen Machtverhältnissen, die hier noch stärker zum Tra-

gen kommen als bei Veränderungen erster und zweiter Ordnung, besteht nach

Dotson das Problem vor allem darin, dass man die Begrenztheit und Unangemes-

senheit des epistemischen Systems immer nur mit den jeweils zur Verfügung ste-

henden Mitteln eben dieses Systems artikulieren und adressieren kann (Dotson

2014: 132.). Epistemische Systeme nachhaltig und substanziell zu verändern erfor-

dert also einen offensiven und kreativen Umgang mit der erwartbaren sozialen,

politischen, vor allem aber epistemischen Resilienz dieser Systeme.

Während Dotson ernüchtert bei der Feststellung der Unveränderbarkeit von

epistemischer Ungerechtigkeit und Unterdrückung dritter Ordnung stehen bleibt,

begibt sich Bailey auf die Suche nach optimistischeren Zugängen zu dieser Proble-

matik. Dotson scheint gewissermaßen an Audre Lordes berühmter Aussage »the

master’s tools will never dismantle the master’s house« (Lorde 1984: 110) zu resi-

gnieren. Bailey weist darauf hin, dass Dotson bemerkenswerterweise auf der Ebe-

ne des Kognitiven verharre, also in einem engen Verständnis des Epistemischen,

gegen das sich ihre eigene feministische philosophische Intervention richten wür-

de. Auch würde sie eine von ihr selbst angeführte Referenz (Bartunek/Moch 1994)

nicht konsequent weiter nutzen. Darin gehe es um das Verschieben epistemischer

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 113

Grenzen, das eben nie nur eine Frage des Kognitiv-Rationalen sei, sondern immer

auch mit ästhetischen Ressourcen, mit Emotionen und Affekten zu tun habe und

mitunter auch auf Mystisches verweise. Vor allem aber bedürfe es einer Portion

Kreativität (Bailey 2014: 67):

»Why doesn’t Dotson engage these aesthetic and affective resources? If the goal

of third-order epistemological change is to ›throw large portions of one’s epis-

temological system into question,‹ and if resistance to change is as deep as it is

tenacious, then we need to consider every single resource we have at our disposal

to see, understand, engage, and foment third-order change.« (ebd.)

Ohne expliziten Bezug auf dekoloniale oder indigene beziehungsweise verwand-

te Schwarze und Chicana-feministische Wissen(schaft-)skritik reiht sich Bailey in

eben diese Traditionen eines breiten, ästhetisch inspirierten und für Affekte offe-

nen Wissensbegriffs ein und begründet dies mit ihrem eigenen Erfahrungswissen

– also mit genau jener hermeneutisch marginalisierten und epistemisch ignorier-

ten Ressource, um die es Fricker und Dotson geht:

»My own experience has taught me that you can’t always think, write, or argue

your way around intersecting oppressions. Sometimes you need to sing, chant,

dance, witness, cry, pray, laugh, read or write poetry, or see out precious resources

from non-dominant knowing fields that offer glimpses of worlds beyond the un-

level knowing field.« (ebd.)

Epistemische Gewalt, die bei Fricker, Dotson und Bailey in den Begriffen epistemi-

scher Unterdrückung und Ungerechtigkeit verhandelt wird, besteht dementspre-

chend immer auch in einem Ausschluss von all jenen Formen von (Erfahrungs-)

Wissen, Emotionen, Affekten, Sinnen und Imagination, die nicht mit rein ko-

gnitiven, rationalen Begrifflichkeiten gefasst werden können, sowie darin, jegliche

Leiblichkeit als Ausgangspunkt von Erkenntnis und Artikulation zum Verschwin-

den zu bringen.

Bevor ich im Abschnitt zu post- und dekolonialen Annäherungen an epistemi-

sche Gewalt auf diesen Aspekt zurückkomme, vertiefe ich im Folgenden das be-

reits angedeutete komplexe Verhältnis von Sprechen, Schweigen, Hören und Ge-

hörtwerden, in dem sich epistemische Gewalt entfaltet. Wie im vorangegangenen

Abschnitt wird auch hier deutlich, dass das Problem nicht allein in individuellen

oder interpersonellen Konstellationen zu suchen ist. Vielmehr gilt es, komplexe

historische, soziale, politische, kulturelle und ökonomische Verhältnisse auch als

epistemische zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Epistemische Gewalt

Sprechen, Schweigen, Hören und Gehörtwerden

Wie insbesondere im letzten Abschnitt deutlich geworden ist, sind bei der Frage

nach epistemischer Gewalt aus feministischer Perspektive die Regeln des Sagbaren

und der Hörbarkeit wesentlicher als die Festschreibung einer Täter_innen-Opfer-

Dichotomie. Daher geht es vielen feministischen Autor_innen bei der Diskussion

epistemischer Gewalt im Verständnis Spivaks um das (Miss-)Verhältnis zwischen

(Nicht-)Sprechen, (Ver-)Schweigen, (Zu-)Hören und Gehörtwerden, und das nicht

nur in einem interpersonellen Setting, sondern unter Berücksichtigung struktu-

reller Gewaltverhältnisse, die immer auch historisch und geopolitisch geprägt sind

(Brunner 2017b).

Feministische Versuche, Phänomene epistemischer Gewalt konzeptionell-theo-

retisch fassbar zu machen, bleiben zumeist nicht bei Analyse und Kritik stehen,

sondern thematisieren die eigenen Möglichkeiten und Begrenzungen in Bezug auf

das Ziel einer Reduktion oder Überwindung epistemischer Gewalt. Das Reflektie-

ren der eigenen Privilegien sowie der Rahmenbedingungen des Zuhörens sind not-

wendiger Bestandteil dieses Zugangs. Mit den Worten der Schwarzen Poetin, Ak-

tivistin und Theoretikerin Lorde artikuliert etwa Dotson das Ziel, »unsere Feder

niemals in jemand anderes Blut liegen zu lassen« (zit.n. Dotson 2012: 42). Damit

spricht sie sehr deutlich die Verantwortung von Wissensproduktion in Bezug auf

nicht nur epistemische, sondern ganz manifeste physische Gewalt an, wenn es um

das eigene Schreiben beziehungsweise Sprechen geht. Einen dazu komplementä-

ren Aspekt epistemischer Gewalt rücken María do Mar Castro Varela und Niki-

ta Dhawan in ihrem Aufsatz Postkolonialer Feminismus und die Kunst der Selbstkritik

(2003) in den Vordergrund ihrer Überlegungen:

»Dominante Diskurse bringen jene zum Schweigen, die auf der anderen Seite

der Wahrheit, Rationalität, Normalität, Normativität, Universalität und Wissen-

schaftlichkeit stehen. Eine kritische Praxis muss dagegen in der Lage sein, das

Nichtgedachte der dominanten Diskurse zu denken, und denen zuhören, die zur

Zielscheibe epistemischer Gewalt werden.« (Castro Varela/Dhawan 2003: 279)

Wer von epistemischer Gewalt betroffen ist, mag zwar durchaus in der Lage sein,

darüber zu sprechen, doch die Chancen, im Kontext der Kolonialität von Macht,

Wissen und Sein auch auf Gehör und Verständnis zu treffen, sind äußerst un-

gleich verteilt. Daher bedarf es einer verstärkten Anstrengung des Zuhörens, die

zugleich willens und fähig ist, historischen und geopolitischen Rahmenbedingun-

gen des Sprechens, Schweigen, Zuhörens und Gehörtwerdens als Frage der eige-

nen Verortung und des Privilegs zu verstehen und entsprechend zu handeln. Doch

nicht nur das Hören der lauten Töne muss nach Dhawan und Castro Varela erlernt

werden, sondern auch das der leisen. Nicht nur ist nämlich weiter zu analysieren

und zu kritisieren, was ohnehin im vorherrschenden Diskurs präsent, gehört und

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 115

verständlich ist, wie etwa offensichtlicher Sexismus oder Rassismus. Das Nichtge-

dachte der dominanten Diskurse zu denken bedeutet vor allem, deren konstitutive

Auslassungen zu benennen und in einen Zusammenhang mit dem Gesagten wie

auch mit dem nicht Gesagten in ein Verhältnis zu setzen. Epistemische Gewalt als

solche zu benennen, ihre Möglichkeitsbedingungen und Entstehungskontexte zu

analysieren und herauszufordern stellt einen Teil dieser Aufgabe dar.

Die Soziologin Sabine Hark problematisiert in ihrem Aufsatz Schweigen die Sire-

nen? Epistemische Gewalt und feministische Herausforderungen (2014) das Verhältnis von

Sprechen, Schweigen, Hören und Gehörtwerden am Beispiel einer Dekonstruktion

der Homer’schen Odyssee von Franz Kafka (1931). Darin weiß Odysseus am Ende

selbst nicht, ob er sich tatsächlich wirksam vor dem Gesang der Sirenen zu schüt-

zen vermochte oder diese womöglich schrecklich geschwiegen anstatt gesungen

haben könnten. Hark identifiziert in ihrer Kafka-Homer-Relektüre zwei miteinan-

der verknüpfte Aspekte epistemischer Gewalt. Erstens sei das Gehörtwerden nicht-

hegemonialer Inhalte immer strukturell fragil, also von der jeweils vorherrschen-

den Wahrheitspolitik einer Gesellschaft abhängig (Hark 2014: 103). Diese reguliere

mittels Wahrnehmungs-, Denk- und Gefühlsschemata, was jeweils als intelligibel,

vernünftig, angemessen gelte (ebd.). Damit würde auch der Möglichkeitsraum für

Kritik abgesteckt und dafür, wie wir über deren Zukunft und Vergangenheit nach-

denken und sprechen können (ebd.). Komplementär zum Sagbaren werde zweitens

auch die Hörbarkeit von diesen Schemata reglementiert (ebd.).

Am Beispiel der von Odysseus aus ungeklärten Gründen nicht gehörten, wo-

möglich sogar schweigenden Sirenen macht Hark deutlich, dass das Sprechen der

Subalternen, nach dem bereits Spivak (1988) gefragt hat, nicht primär eine Fra-

ge des (nicht) Sprechenkönnens ist. Vielmehr geht es dabei um das Gehört- und

Verstandenwerden. Die Sirenen, die hier als Äquivalent zu Spivaks weiblichen und

namenlosen Subalternen zu lesen sind, artikulierten Stimmen außerhalb des He-

gemonialen und seien ohne Autorität,würden also die zuvor erwähnten Regeln und

Schemata des Wahrnehmens, Denkens und Fühlens nicht befolgen beziehungs-

weise außerhalb derselben verortet (Hark 2014: 104). Dahingehend ist es letztend-

lich auch einerlei, ob die Sirenen aus welchem Grund auch immer geschwiegen,

schrecklich oder sogar betörend gesungen haben. Vielleicht ist es auch unerheb-

lich, ob Odysseus altersbedingt schwerhörig, erotisch abgelenkt oder tatsächlich

von Wachs in den Ohren geschützt war. Wichtiger in Bezug auf epistemische Ge-

walt ist bei Hark eine andere Frage:

»Wogegen schützt die ›Handvoll Wachs‹? Gegen den Gesang oder das Schweigen?

Gegen das Hören oder das Nicht-hören-wollen? Gegen das Wissen-können oder

das Begehren, nicht wissen zu wollen? Und was hört Odysseus (nicht)? Den Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Epistemische Gewalt

sang? Das Schweigen? Und was hätte er gehört, hätte er das Schweigen gehört?«13

(ebd.: 107)

Dies lässt an die von Hark nicht erwähnte Relektüre der Odyssee in der Dialektik

der Aufklärung (Horkheimer/Adorno 2016) denken: Die Sirenen wüssten alles, was

jemals auf der Erde geschehen sei – und davon würden sie singen (ebd.: 39). Wenn

wir also nicht genau wissen können, was die Sirenen tatsächlich gesungen haben,

hat es sich dabei vielleicht gar nicht nur um eine Verlockung gehandelt, sondern

möglicherweise um eine schier unerträgliche Erzählung des Grauens? Und kann

nicht gerade dieses so unaussprechbar sein, dass es nur im Schweigen zum Aus-

druck kommen kann? Wäre das nicht ein plausibler Grund, sich und andere vor

dem möglicherweise zu Hörenden schützen zu müssen, es gar nicht erst hören

zu wollen? Und was, wenn gerade im Schweigen der Subalternen respektive der

Sirenen eben diese unterträgliche Wahrheit liegt?

Wenn Schweigen eine Möglichkeit der Sprache ist, »und zwar nicht im Sin-

ne des Nicht-Gesagten, sondern im Sinne des Nicht-Intelligiblen, das, was aus

der Ordnung der Vernünftigen zugleich ausgegrenzt und in ihre verborgen wur-

de« (Hark 2014: 110), dann ist die Frage nach epistemischer Gewalt auch die Fra-

ge danach, »wie etwas anzusprechen wäre, das zu einer unmöglichen Möglichkeit

der Geschichte geworden, gleichwohl eine Möglichkeit gewesen ist« (ebd.). Hark

schlussfolgert, (feministische) Kritik dürfe sich nicht darin erschöpfen, »jene epis-

temologischen Anordnungen, die verfügen, wer wahr sprechen kann, aufzuhellen,

sondern auch Einspruch gegen sie zu erheben« (ebd.: 112). Ähnlich wie Castro Vare-

la und Dhawan argumentiert sie in ihren Überlegungen zu epistemischer Gewalt,

dass es vor allem darum gehe, das nicht Gesagte, das Verschwiegene, das nicht

Intelligible als konstitutive Leerstelle dominanter Wissensanordnungen zu erken-

nen und zu benennen. »Dieser Einspruch gegen epistemologische Anordnungen ist

deshalb notwendig«, so Hark, »weil sich […] unsere epistemologischen Gewisshei-

ten immer wieder als Unterstützung einer Strukturierungsweise der Welt heraus-

stellen, die alternative Möglichkeiten des Ordnens – und damit alternative Weisen

des Seins – un(an-)erkennbar machen« (ebd.: 112f.).

Mit diesen differenzierten Überlegungen stellt Hark zwar keine Definition

epistemischer Gewalt im engeren Sinne zur Verfügung. Doch in Anlehnung an

Spivaks Ausführungen zum Sprechen, Schweigen und (nicht) Gehörtwerden der

Subalternen verweist sie auf die potenziell gewaltförmigen sozialen, politischen

und damit immer auch epistemischen Voraussetzungen, die bestimmte Arti-

kulationen erleichtern und andere erschweren. Das ist vor allem dann der Fall,

wenn es um die Artikulation nicht hegemonialer, kritischer Positionen geht, oder

auch um das, was zu sagen aus bestimmten Gründen gar nicht erst möglich ist –

13 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 117

vielleicht auch deshalb, weil das dahinterliegende Grauen die Möglichkeit jeglicher

Artikulation übersteigt. Aus diesen Überlegungen folgt, dass nicht nur das nicht

Gesagte problematisch in Bezug auf das Verhältnisse von Wissen und Gewalt

ist. Auch das Gesagte, aber nicht Gehörte, das Gehörte, aber nicht Verstandene,

das Verstandene, aber nicht Anerkannte, die unzähligen Ausschlüsse, die unser

Wissen konstituieren und begleiten, sind wichtige Facetten epistemischer Gewalt,

die es für eine weitere Theoretisierung zu berücksichtigen gilt.

Ein anschauliches Beispiel aus ganz anderem Kontext hält Courtney T. Goto

bereit. Ihr Versuch einer Begriffsbestimmung epistemischer Gewalt lehnt sich an

Spivaks Frage der Repräsentation ebenso wie an den Begriff der Unterdrückung

an, für die epistemische Gewalt eine wesentliche Voraussetzung darstelle. In ihrem

Text Experiencing Oppression: Ventriloquism and Epistemic Violence in Practical Theology

(2017) beschreibt Goto die Erfahrung einer guatemaltekischen Klientin im Kontext

einer in den USA angebotenen, christlich orientierten Psychotherapie in Relation

zu jenem Fallbeispiel, das zwei Weiße männliche Autoren für eine wissenschaft-

liche Publikation aus ihr gemacht hätten. Die an der Schnittstelle von Psycho-

therapie und christlicher Theologie als ›Juanita‹ anonymisierte und zugleich ste-

reotypisierte junge, gläubige Frau habe nach massiven Gewalterfahrungen thera-

peutische Hilfe gesucht, sei dort aber weder angemessen gehört noch verstanden

worden. Dies habe nicht an mangelnden Sprachkenntnissen einer lateinamerika-

nischen Migrantin oder der US-amerikanischen Therapeuten gelegen, sondern an

der sich zwischen ihnen öffnenden Kluft zwischen einer religiösen und einer klini-

schen Logik der Bewältigung von Traumatisierung und Depression. Beide hätten

gesprochen und auch gehört, aber letztlich sei das eine mit dem anderen nicht

kompatibel, weil für das Gegenüber jeweils nicht intelligibel geworden, wie die

wissenschaftliche Bearbeitung des ›Falles‹ erkennen lasse.

Sowohl für das therapeutische Setting als auch für dessen wissenschaftliche

Verwertung verwendet Goto mehrfach den titelgebenden Begriff des Bauchredens,

um in Anlehnung an Spivak die zwischen Darstellung und Vertretung immer wie-

der misslingende Repräsentation als Akt epistemischer Gewalt zu problematisie-

ren. Schließlich beschreibt die Autorin das gesamte psychotherapeutische Setting

samt dahinterstehendem modernen Paradigma als epistemische Gewalt globalen

Ausmaßes als Ausdruck von Fortschritt sowie als Vehikel humanitärer Hilfe (ebd.:

177). Unter dieser Voraussetzung würde man gerade dort, wo man sich darum be-

mühe, Menschen therapeutisch und theologisch beziehungsweise seelsorgerisch

zu dienen, aus traumatisierten Menschen ›Dummies‹ machen (ebd.: 185).

Wörtlich fasst Goto epistemische Gewalt als »die Implikationen, die mit der

Ignoranz oder dem Außerkraftsetzen der Erfahrung oder des Wissens einer an-

deren Person einhergehen« (ebd.: 178) und als »das Unheil, das einem Individuum

angetan wird, wenn dessen Verständnis der Realität von jemand anderem igno-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Epistemische Gewalt

riert, verdeckt und für nichtig erklärt wird, der oder die mit Worten und Taten

diese Realitiät redefiniert« (ebd.: 182).

Um zu unterstreichen, dass es sich dabei um Gewalt handle, führt Goto aus,

inwiefern Sprechen und (nicht) Gehörtwerden auch mit (Un-)Sichtbarkeit und

(Nicht-)Existenz zu tun haben:

»What is so violent about epistemic violence is that by replacing the way others

represent themselves, we dictate whether and how someone is to be seen or not

seen at all, what is real and unreal. In effect, we say to the other, ›You are to be

seen only in terms of how I see you. Otherwise you are not seen. Otherwise you

do not exist.‹ This is violence.« (ebd.)14

Die auf diesem Wege wirksam werdende epistemische Gewalt besteht für die Au-

torin jedoch nicht nur unmittelbar gegenüber den Ausgeschlossenen, als »von in-

nen gefühlte Erfahrung der Unterdrückung« (ebd.: 175), sondern auch gegenüber

all jenen, die etwa als Studierende mit diesem von der gelebten Erfahrung berei-

nigten und akademisch überschriebenen Wissen konfrontiert werden (ebd.: 182).

Den größten Schaden richte epistemische Gewalt nämlich dann an, wenn sie in-

stitutionalisiert sei; das heißt wenn die Macht, ein bestimmtes Realitätsverständ-

nis zu ignorieren, zu verdunkeln oder aufzuheben von Strukturen und Prozessen

der Aufrechterhaltung von Privilegien sanktioniert, geleitet und geschützt werde

(ebd.: 183). Insofern sei die gesamte akademische Welt von epistemischer Gewalt

durchdrungen (ebd.: 190), die sie als nicht Weiße Protagonistin selbst erfahren ha-

be (ebd.: 180), als Wissenschaftlerin jedoch zugleich potenziell mit ausübe.

Ein weiteres Grundproblem der Konstellation von Sprechen, Schweigen, Hö-

ren und Gehörtwerden ist die vermeintliche Gewaltlosigkeit und Transparenz von

Sprache und Diskursen. In Bezug auf epistemische Gewalt bringt die Philosophin

Iris Mendel diesen Umstand auf folgenden Punkt:

»Epistemische Gewalt meint also, dass im Zusammentreffen verschiedener Dis-

kurse einer von dem anderen (dominanten) ›verschluckt‹ wird. Die Auffassung

der Transparenz von Sprache verbirgt die epistemische Gewalt in diesem Prozess

und die Tatsache, dass bestimmtes Wissen dabei zerstört wird.« (Mendel 2015:

152)

In ihrer Beschreibung epistemischer Gewalt gibt Mendel einen Hinweis darauf,

warumdie zerstörerische Kraft epistemischer Gewalt so schwer zu erkennen bezie-

hungsweise als solche zu benennen ist. Da Sprache undWissen im Allgemeinen als

gewaltfrei, ja sogar als gewaltmindernd verstanden werden und zugleich ein enger,

auf direkte und physische Konfrontation begrenzter, Gewaltbegriff vorherrscht,

14 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 119

gilt Sprache nicht als Teil des Problems, sondern mit ihrer vermeintlichen Trans-

parenz als Heilmittel zu dessen Bearbeitung und Überwindung (Brunner 2017b).

Wenn aber das Sprechen selbst potenziell gewaltförmig ist und jeglichem hegemo-

nialen, intelligiblen Wissen zugleich epistemische Gewalt innewohnt, kann dann

das Schweigen der Marginalisierten, Entrechteten, Subalternen möglicherweise

subversiv und widerständig wirksam werden?

Das ist der Ausgangspunkt, von dem aus Dhawan den Begriff epistemische

Gewalt in ihrem Buch Impossible Speech. On the Politics of Silence and Violence (2007)

erörtert. Dessen viertes Kapitel Why Not Silence Rather than Discourse? sowie einen

späteren Aufsatzmit demTitelHegemonic Listening and Subversive Silences (2012) wid-

met die Philosophin und Politologin dem Stellenwert der Stille beziehungsweise

des Schweigens zwischen Gewalt und Nicht-Gewalt und benutzt dazu, ebenso wie

Hark in ihrer Rehabilitation der Sirenen, Spivaks Verständnis epistemischer Ge-

walt. Dhawan unterscheidet repressives Schweigen als epistemische Gewalt von

subversivem Schweigen als potenzielle Strategie gegen eben diese.Damitmacht sie

eine wichtige Unterscheidung geltend, die in liberalen Sprachphilosophien ebenso

wie in der Politischen Theorie oft verwischt wird, weil Schweigen dort gemeinhin

als Scheitern am oder Ausschluss vom verheißungsvollen Angebot der Demokra-

tie samt ihrer befreienden Möglichkeiten und Sagbarkeiten gilt (Brunner 2017b:

34). Dem Schweigen haftet die unaufgeklärte Schwäche der Ungebildeten und der

Ignorant_innen an, der Renitenten, der Suspekten und derer, für die es aus un-

terschiedlichen Gründen ohnehin besser zu sein scheint, wenn andere für sie das

Wort ergreifen (ebd.). Schweigen gilt dort nicht als widerständig, sondern als Zei-

chen des Gehorsams, der Nichtwissens, der Rückständigkeit, der Apathie oder der

Zugehörigkeit zum Raum des Privaten im Gegensatz zur Öffentlichkeit, die erst

durch Sprache und Kommunikation hergestellt wird (Bourgault 2015: 163).

Genau dagegen richtet sich Dhawans Argument, wenn sie auf den potenziellen

Schaden verweist, der gerade durch diese epistemischen Prämissen des Schwei-

gens entsteht, die auch als politische zu verstehen sind. In der Tradition von Fou-

cault und Spivak verwendet sie den Begriff epistemische Gewalt, ohne ihn näher

auszuführen, verortet ihn jedoch klar in der diskursiven und disziplinären Ge-

walt der Wissenschaften (Foucault) sowie in der (post-)kolonialen Konstellation

(Spivak). Bezugnehmend auf Spivak und Said argumentiert Dhawan, dass »Ko-

lonialismus und Neokolonialismus eben nicht nur auf militärische Unterwerfung

beschränkt sind, sondern auch epistemische Gewalt umfassen, also jene Gewalt,

die durch imperiale Wissenspolitiken diskursiv hergestellt wird« (Dhawan 2012:

49). Auch an Benjamins (1965) und Derridas (1967) Konzeption von Gewalt nimmt

sie indirekt Anleihe, wenn sie (epistemische) Gewalt als Möglichkeitsbedingung für

Wissenschaften, Kultur, Religion und Sprache im Allgemeinen versteht (Dhawan

2007: 252).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Epistemische Gewalt

Mit dem Begriff epistemische Gewalt, so Dhawan, könne und solle die Auf-

merksamkeit jedenfalls auf jene Formen von Gewalt gelegt werden, die in unserer

mediatisierten Kultur weniger plakativ und damit weniger sichtbar sind, auf ei-

ne Art von Gewalt, die sowohl durch Sprache als auch in Stille beziehungsweise

im Schweigen ausgeübt werde (ebd.: 249). Feministische und postkoloniale Theo-

rie versuche, die entsprechenden epistemischen Schweigezonen (epistemic silences)

in unseren soziopolitischen und kulturellen Strukturen zu analysieren (ebd.: 273).

Damit würden Wissensparadigmen und Machtkonstellationen erkennbar, die ›an-

dere‹ Perspektiven und ›andere‹ Seinsweisenmarginalisieren, entwerten oder auch

vernichten würden (ebd.: 274). Diese Schweigezonen seien als Effekte hegemonia-

ler Diskurse zu verstehen, die bestimmte Perspektiven normalisieren, bestimm-

te Erfahrungen hierarchisieren und die Unwissenden von den Kenner_innen der

Wahrheit unterscheiden wollen (ebd.: 310). Auf diese Weise würde nicht nur Stil-

le und Schweigen hergestellt, sondern vor allem auch die Gleichgültigkeit gegen-

über den Stimmen der ›Anderen‹ gefördert, so Dhawan (ebd.). Auch das ist eine

Dimension des Phänomens epistemische Gewalt, das für deren Konzeptionierung

mitgedacht werden muss.

Erfindung von Sprachen, Verschwindung von Körpern

In feministischen, post- und dekolonialen Annäherungen an epistemische Gewalt

geht es immer wieder um den Körper, von dem ausgehend und an den zurückge-

bunden Kategorisierungen entlang von Sexualität, Geschlecht und ›Rasse‹ entwor-

fen werden. Oft wird diese Dimension nur implizit mitverhandelt, wenn es um die

Gewaltförmigkeit von Sprache, Wissen und Diskurs geht, bisweilen wird sie aber

auch zum expliziten Referenzpunkt gemacht. An dieser Schnittstelle ist interes-

sant, dass der deutsche Begriff Gewalt die Trennung zwischen violence und power

aufhebt, während im englischen Begriff body die beiden Bedeutungen von Körper

und Leib in eins fallen. Auch wenn dies sprachlich nicht erkennbar ist, denkt Pinto

(2017) in ihrem Aufsatz On Languages, Bodies and Epistemic Violence in diesem zweifa-

chen Sinne darüber nach, warum der Körper einerseits zum »Schlachtfeld« (ebd.:

173) wissenschaftlicher Debatten gemacht, der Leib hingegen beständig aus diesen

hinausgeschrieben wird.

Epistemische Gewalt zu definieren ist nicht das vorrangige Anliegen der bra-

silianischen Linguistin, doch indirekt tut sie dies entlang ihrer eigenen Frage-

stellung. Sie thematisiert den Zusammenhang zwischen »Unterscheidungen von

Körpern und der Erfindung von Sprachen« (ebd.: 171) im Kontext des kolonialen

Projekts und seiner (Sprach-)Wissenschaften. »Sprachen, Konzeptionen von Spra-

chen und dieMetasprachen,mit denen über diese gesprochenwird« nennt sie nach

Sinfree Makoni und Alastair Pennycock »Erfindungen« (zit.n. ebd.: 171f.) im Zuge

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 121

einer europäischen kolonialen Tradition, die mit einer Eroberungshaltung gegen-

über den zu Kolonisierenden einhergehe.

In Anlehnung an Foucault undMignolo sowie mit starkem Bezug zum Konzept

der Intersektionalität aus der feministischen Debatte argumentiert Pinto, die Dif-

ferenzierung von Sprachen und die Wissenschaften zu ihrer Unterscheidung seien

von derselben europäischen kolonialen Tradition erfunden worden wie die Unter-

scheidung von Körpern – nämlich um sie hierarchisch voneinander zu unterschei-

den, zu kontrollieren und zu regieren (ebd.: 172). Vorhandene heterogene Sprach-

praktiken zu abgrenzbaren ontologischen Einheiten zu erklären und diese dann

als Sprachen und Dialekte zu bezeichnen sei Bestandteil des kolonialen Unterwer-

fungsprozesses, der sich an verkörperte Vorstellungen von Geschlecht, ›Rasse‹, Al-

ter, Wohnort et cetera knüpfe (ebd.). Dabei würde der stets präsente Leib immer

wieder in den Hintergrund sprachwissenschaftlicher Forschungen gedrängt und

gewissermaßen anderen Disziplinen überlassen (ebd.). Von dieser theoretischen

Prämisse aus formuliert die Autorin ihr Verständnis von epistemischer Gewalt, das

sie in ihr Erkenntnisinteresse an der ethnologisch-linguistischen Schnittstelle zwi-

schen Körper/Leib und Sprache einbettet:

»[H]ow do themarkers used in the differentiation of bodies apply to the invention

of languages and how are the languages invented as markers of bodies? The key

expression for the answer is epistemic violence. Something is violence-owned and

effaced in the construction of knowledge about languages.« (ebd.: 172f.)15

Obwohl Körper in der Konstruktion und Klassifikation von Sprachen eine zentra-

le Rolle einnähmen, würden sie – in ihrer Leiblichkeit – zugleich unsichtbar (ge-

macht) (ebd.: 173). Begrifflich nicht ganz präzise, weil Boaventura de Sousa Santos

selbst gar nicht von epistemischer Gewalt spricht, aber inhaltlich durchaus in des-

sen Sinne, setzt Pinto an dieser Stelle epistemische Gewalt mit »abyssal thinking«

(Santos 2007) gleich, dem kolonialen Denken dies- und jenseits einer unüberwind-

baren Kluft, eines Abgrundes, der entlang von »epistemischem Rassismus/Sexis-

mus« (Grosfoguel 2013) gezogen worden sei.

Sie illustriert diese implizite Gleichsetzungmit demHinweis darauf, es sei kein

Zufall, dass ausgerechnet afrikanische und kreolische Sprachen oft nur als Dialek-

te, als minderwertig und sogar als Handicap für diejenigen bezeichnet würden,

die diese sprächen (Pinto 2017: 173). Der Status rassifizierter Körper würde mit

dem der ihnen zugeordneten Sprachpraktiken abwertend gleichgesetzt, und wäh-

rend die Leiblichkeit dieser Körper aus der (sprach-)wissenschaftlichen Debatte

gänzlich verschwände, blieben vermeintlich rein linguistische Argumente übrig,

um über den Status und Wert dieser Sprachen zu verhandeln (ebd.) – und damit

implizit auch der kolonialen. Indigende Sprecher_innen hätten demzufolge nicht

15 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Epistemische Gewalt

wirklich eine Ahnung von ihrer eigenen Sprache, aber Linguist_innen wüssten Be-

scheid, so die machtvolle Unterstellung (ebd.: 182).

An späterer Stelle thematisiert Pinto auch den Universalismus, der mit diesem

Denken einhergeht. Die Globalisierung befestige nämlich die Vorstellung davon,

dass linguistische Diversität ein Problem und sprachliche Uniformität ein erstre-

benswertes Ideal sei (ebd.: 179f.). Doch mit der Durchsetzung globaler Kommu-

nikationsnormen, -stile und -genres gingen Standardisierungseffekte einher, die

notwendigerweise auf der Hierarchisierung unterschiedlicher Arten des Kommu-

nizierens basierten (ebd.: 180). Epistemische Gewalt liegt nach Pinto also nicht nur

in der Durchsetzung einer Kolonial- oder Universalsprache, sondern auch in der

mittlerweile globalen Standardisierung von immer universeller werdenden Kom-

munikationsmodi. Diese könne jedoch über die kommunikative Asymmetrie in-

nerhalb der internationalen intellektuellen Arbeitsteilung nicht hinwegtäuschen

(ebd.: 183).

Unter dem Begriff des/der »epistemisch Ausgestoßenen« (epistemic outcast)

(ebd.: 181) adressiert die Autorin epistemische Gewalt ein weiteres Mal mit Bezug

auf dekoloniale Autoren (Castro-Gómez 2002; Grosfoguel 2007; Santos 2007,

2009). Sie tut das nicht, weil epistemische Gewalt als Begriff dort besonders prä-

zise definiert würde, sondern weil diese Autoren die Frage nach eurozentrischer

Wissensproduktion und universalisiertem Wahrheitsanspruch ins Zentrum ihrer

Kritik an der kolonialen Moderne stellen. Dabei geht Pinto ausführlicher als ihre

prominenten Zeitgenossen auf den bereits erwähnten »god-trick« (Haraway 1988:

581) aus der feministischen Debatte ein. Damit betont sie den Androzentrismus

des eurozentrischen Prozesses der Entkörperung, die eigentlich eine – rassifizierte

ebenso wie vergeschlechtlichte – Entleiblichung ist. An dieser Stelle spricht sie

am explizitesten vom Zusammenhang zwischen Erfindung von Sprache und, wie

ich es nenne, Verschwindung von Körpern, also dem zum Verschwinden Bringen

ihrer Leiblichkeit im kolonialen Prozess der »Erfindung« (Pinto 2017: 182) von

Sprache(n):

»The invention works with three interrelated processes of epistemic invisibility:

(1) making invisible what certain bodies say, think, feel, wish, and how they clas-

sify the world themselves etc.; (2) making invisible these bodies themselves; and

finally (3) making invisible the very process of epistemic invisibility.« (ebd.)

Basierend auf diesem Verständnis von epistemischer Gewalt beschäftigt sich Pinto

mit der Vernichtung von Sprachen,Wissen und Glauben indigener Bevölkerungen,

die sich auf den Ebenen des Diskurses über sowie der Repräsentation und Konzep-

tionierung von Sprachen manifestiere (ebd.). Sie denkt diesen Prozess deutlich im

Sinne des zuvor erläuterten Konzepts der kolonialen Moderne, wenn sie die Ver-

wobenheit beschreibt, in der Sprachpolitiken und Sprachwissenschaften in Europa

und in den Kolonien betrieben worden seien (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 123

Während die Kolonisator_innen in der sogenannten Neuen Welt Auseinander-

setzungen um Sprache neutralisiert und Vorstellungen beziehungsweise Konzep-

te von Sprachen monopolisiert hätten, seien sie auch auf dem ›alten‹ Kontinent

damit beschäftigt gewesen, über Dialekte, Varianten und Besonderheiten ihrer ei-

genen Sprachpraktiken zu streiten und deren Grenzen abzustecken (ebd.). Es sei

also nicht nur darum gegangen, anderswo eine bestimmte Sprache zu oktroyie-

ren und bestimmte Kommunikationsweisen zu implementieren, sondern darum,

die Art und Weise des Denkens und der Kontrolle über Sprache im Allgemeinen

durchzusetzen (ebd.). Diesen Prozess der »epistemischen Kontrolle« (ebd.) qualifi-

ziert Pinto als gewaltvoll (ebd.) und benutzt schließlich auch Santosʼ noch stärkeren

Begriff des »Epistemizids« (Santos 2014).

In ihren abschließenden Bemerkungen etabliert Pinto mit der Referenz auf

Butler (2009a) wiederum einen explizit feministischen Bezugsrahmen, um von

epistemischer Gewalt zu sprechen. Sie spricht davon, dass die in mehrfacher Hin-

sicht gewaltförmige »Entwirklichung« (Butler, zit.n. Pinto 2017: 184) des und der

Anderen dazu führe, dass diese weder als lebend noch als tot adressiert und damit

präsent würden, sondern gewissermaßen im endlosen Stadium von Gespenstern

verblieben (Butler, zit.n. ebd.), die ihrerseits nicht nur körperlos und entleibt, son-

dern vor allem sprachlos seien. Diese Verbindung von Leiblichkeit und Sprachlich-

keit formuliert Pinto in ihren eigenen Worten, in denen sie ein weiteres Mal die

epistemische Gewalt der wissenschaftlichen und politischen Erfindung von Spra-

chen thematisiert:

»Epistemic violence, as a system of annulment of local knowledge about lan-

guage and languages, summarizes the unequal consequences of these articula-

tions producing certain colonized, racialized, sexualized and gendered bodies as

languageless subjectivities (a handicap, zerolingual, broken, gibberish, disquali-

fied, a mess).« (ebd.)16

Die hier genannten Adjektive, die den von Linguist_innen als sprachlos gebrand-

markten, vergeschlechtlichten und sexualisierten, rassifizierten und kolonisierten

Körpern und deren Sprachpraktiken immer wieder zugeschrieben werden, sind

unmissverständlich abwertende und Pinto zufolge in ein System epistemischer

Gewaltförmigkeit an der Schnittstelle zwischen Körper/Leib und Sprache eingelas-

sene: eine Behinderung, nullsprachlich, gebrochen, Kauderwelsch, disqualifiziert

oder einfach ein Durcheinander.

16 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Epistemische Gewalt

Post- und dekoloniale Konturierungen epistemischer Gewalt

»Prominent in these conflicts, indeed, cru-

cial to questions of hegemony are conflicts

over our ways of knowing and organizing

the knowledge of the world.«

(Dirlik 2006: 4)

Nach Meera Nanda (2005) war und ist es ein wesentliches Anliegen postkolonia-

ler Autor_innen, jene epistemische Gewalt, die im Erbe des Kolonialismus liegt, zu

analysieren und zu ihrer Überwindung beizutragen (ebd.). Mit Ashis Nandy, Par-

tha Chatterjee, Gyan Rakash, Edward Said und Dipesh Chakrabarty nennt Nanda

nur einige von Spivaks Zeitgenoss_innen, die mit Vehemenz auf die Funktion von

Wissenschaft für das koloniale Projekt verwiesen und dieses in Verbindungmit der

Herausbildungmoderner Staatlichkeit nach europäischemVorbild zu einem eigen-

ständigen Untersuchungsfeld gemacht haben (ebd.: 576f.). Doch wird der Begriff

epistemische Gewalt dabei entweder nur am Rande oder gar nicht ausdrücklich

verwendet. Selbst im erst 2015 erschienenen Postcolonial Studies Dictionary findet

sich unter diesem für postkoloniale Debatten zentralen Stichwort nur ein knapper

Eintrag. Dieser verweist kurz auf Foucault, um sich dann ebenfalls nur kursorisch

Spivaks Definition zuzuwenden (Nayar 2015: 65f.) – als wäre damit bereits geklärt,

was epistemische Gewalt ist und wie sie wirkt.

AlsMeilenstein für dieTheoretisierung und Problematisierung des Zusammen-

hangs von Wissen(schaft) und Gewalt im politischen Kontext ist Saids Werk Orien-

talism (1978) zu nennen, in dem epistemische Gewalt als eigenständiger Begriff je-

doch gar nicht auftaucht. Der Beginn der expliziten Bezugnahme darauf kann auch

in der post- und dekolonialen Debatte auf den zehn Jahre später erschienenen und

von mir im vorangegangenen Kapitel diskutierten Aufsatz Can the Subaltern Speak

(Spivak 1988) zurückdatiert werden. Er stellt eine wichtige Schnittstelle zwischen

postkolonialen und feministischen Konzeptionierungen epistemischer Gewalt dar

und hat beide Felder zu weitergehenden Analysen und Begriffsbildungen episte-

mischer Gewalt inspiriert.

Im Sinne Saids und Spivaks sind es insbesondere die auf den ersten Blick

der Gewalt weniger verdächtigen ›weichen‹ Wissensbestände, die zur Rechtferti-

gung unterschiedlichster Gewalt dienen und im Kontext der kolonialen Eroberung

und ihrer bis heute anhaltenden Folgen als gewaltförmig zu bezeichnen sind. Die

Dimension der Rechtfertigung stellt etwa auch Enrique Galván-Álvarez ins Zen-

trum seiner medien- und kulturwissenschaftlichen Definition epistemischer Ge-

walt. Auch wenn er dabei auf die enge Verbindung zwischen militärischer, ökono-

mischer und politischer Gewalt fokussiert, geht es ihm vor allem um jenes Wissen,

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 125

dessen es bedarf, um gewaltförmige Praktiken aller Art zu rechtfertigen und zu

normalisieren, die der Errichtung und Aufrechterhaltung von Herrschaft dienen:

»Epistemic violence, that is, violence exerted against or through knowledge, is

probably one of the key elements in any form of domination. It is not only through

the construction of exploitative economic links or the control of the politico-mil-

itary apparatuses that domination is accomplished, but also and, I would argue,

most importantly through the construction of epistemic frameworks that legit-

imise and enshrine those practices of domination.« (Galván-Álvarez 2010: 12)

Doch mit der Verwendung des Begriffs epistemische Gewalt geht es den meisten

post- und dekolonialen Autor_innen nicht nur um die hier thematisierte Rechtfer-

tigung, also um eine diskursive Dimension im Gegensatz zu einer nicht-diskursi-

ven, in der sich andere, direktere, Gewaltformen ereignen. Alisha Heinemann und

Castro Varela halten fest, dass »epistemische Gewalt den Geist so formt, dass er

gegen die eigenen kollektiven Interessen funktioniert« (Heinemann/Castro Varela

2016: 3), weshalb gerade unterdrückte Gruppen oft auch nicht gegen ihre Unter-

drückung aufbegehrten (ebd.). Schließlich ist es vor allem das moderne westliche

Verständnis von Wissenschaft selbst, das als gewaltförmig bezeichnet wird. In ih-

ren Überlegungen zum Erlernen des Verlernens formulieren Heinemann und Cas-

tro Varela eine Definition, die diese zweite Dimension epistemischer Gewalt auf

den Punkt bringt:

»Epistemische Gewalt umfasst dabei sowohl die Missachtung als auch die Aus-

löschung subalternen Wissens und beschreibt zugleich das hegemonial gewor-

dene (westliche) Wissen. Es geht allerdings nicht nur darum zu verstehen, wie

eurozentrisches Wissen kanonisiert wurde, dass Europäer*innen eine zentrale

Stellung imWissensuniversum einräumt und die Reproduktion imperialistischer

Subjekte sicherte, sondern auch darum, die Manöver zu verstehen, die es bis

heute legitimieren […].« (ebd.)

Als Beispiel dafür nennen die beiden etwa, dass die Schriften des Philosophen Im-

manuel Kant immer noch gelehrt würden, ohne dabei deren Rassismus und Ein-

bettung in das koloniale Projekt zu thematisieren (ebd.). In diesem Sinne ist auch

nach Nandy Wissenschaft »oft dann am gewaltvollsten, wenn sie am wenigsten

nach Gewalt aussieht, und wenn die städtischen Mittelklassen höchst bereitwillig

ihren Produkten und ihrer Performance applaudieren« (Nandy 1990: 21f.).

Die Analyse von Verbindungslinien zwischen Kolonialismus und Wissenspro-

duktion ist eines der Kernthemen postkolonialer Theorie, die Problematisierung

der dadurch mit bedingten anhaltenden Kolonialität von Macht, Wissen und Sein

das zentrale Anliegen dekolonialer Ansätze. Dementsprechend wird in beiden De-

battenfeldern mit so großer Selbstverständlichkeit von epistemischer Gewalt ge-

sprochen, dass der Begriff keiner Definition zu bedürfen scheint.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Epistemische Gewalt

Im Folgenden diskutiere ich daher entlang fachlich und inhaltlich heterogener

Texte, die mehr oder weniger explizite Konzeptionierungen epistemischer Gewalt

unternehmen, unterschiedliche Aspekte, die den Begriff in post- und dekolonialen

Debatten begleiten.

Eurozentrismus, Orientalismus und Okzidentalismus

Stimmen aus der dekolonialen Debatte betonen die im engeren Sinne politische

und auch ökonomische Seite epistemischer Gewalt stärker als die meisten postko-

lonialen Autor_innen dies tun. Bei ihrer Kapitalismuskritik geht es jedoch weniger

um die Analyse gegenwärtiger Verflechtungen zwischen Wissenschaft, Wirtschaft

und Militär wie bei Shiva und Nandy, sondern um die Benennung der historischen

Möglichkeitsbedingungen für die Herausbildung und weltweite Durchsetzung des

kapitalistischen Weltsystems.

In Bezug auf die Bedeutung epistemischer Gewalt für diesen Prozess führt Se-

bastian Garbe mit Referenz auf die lateinamerikanische Modernidad/Colonialidad-

Debatte (Garbe 2013a; Quintero/Garbe 2013b) die Problematik des Eurozentrismus

an. In seinem Aufsatz Deskolonisierung desWissens. Zur Kritik der epistemischen Gewalt

in der Kultur- und Sozialanthropologie (Garbe 2013b) argumentiert er mit Dussel, mo-

derne Subjektivität habe sich nicht in irgendeinem historischen Setting herausge-

bildet, sondern in einer explizit kolonialen Situation. Diese Rahmenbedingungen

hätten die zu Kolonisierenden dazu genötigt, in gleicher Weise wie ihre Koloni-

sator_innen denken zu lernen, um überhaupt erst von diesen zivilisiert, moder-

nisiert, gebildet, aber auch ausgebeutet und kontrolliert werden zu können (ebd.:

4). Nach Garbe besteht das »Phänomen, dasselbe/das Eigene im Anderen zu sehen

und durchzusetzen« (ebd.) nicht nur in der vermeintlichen Selbstverständlichkeit

der Eroberer der sogenannten Neuen Welt, die ›Anderen‹ mit eigenen Augen zu

betrachten. Das Besondere sei vielmehr, durchsetzen zu können, dass die Anderen

sich ebenfalls mit fremden – europäischen – Augen zu sehen hatten (ebd.: 5):

»Die epistemische Gewalt des Eurozentrismus besteht also in der gewaltsamen

Durchsetzung einer für die kolonisierten Bevölkerungen fremden, das heißt eu-

ropäischen kognitiven, kulturellen und epistemischen Perspektive: die Gewalt,

die Welt nicht mit eigenen Augen erkennen zu können.« (ebd.)

Wie genuin dieses tatsächliche Können ist, bleibt angesichts der zuvor erläuterten

Verwobenheit von Sprechen, Hören, Gehört- und Verstandenwerden zu diskutie-

ren. An dieser Stelle geht es Garbe darum, die Hürden der Intelligibilität einer

nicht eurozentrischen Weltsicht zu problematisieren, die erst durchgesetzt wer-

den muss. Diesen Prozess beschreibt er als zweifachen, denn es geht nicht nur

um die Durchsetzung von etwas Neuem, sondern auch um die Verdrängung des

Bestehenden:

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 127

»Epistemische Gewalt habe ich somit als eine zwanghafte Delegitimierung, Sank-

tionierung und Verdrängung (Negativierung) bestimmter Erkenntnismöglichkei-

ten und die tendenzielle und versuchte Durchsetzung (Positivierung) anderer Er-

kenntnismöglichkeiten definiert.« (ebd.: 13f.)

Der US-amerikanische Literaturwissenschaftler Rob Nixon, der den Begriff der

»langsamen Gewalt« (2007) geprägt hat, um die generationenübergreifenden Fol-

gen der massiven Ausbeutung und Zerstörung natürlicher Ressourcen im Kontext

von Kapitalismus und Militarismus zu problematisieren, formuliert Ähnliches in

Bezug auf die Vernichtung alternativen Wissens. Er spricht vom Widerstand ver-

armter Gemeinschaften, die von imperialistischer Politik mit voller Absicht »aus

ihrem eigenenWissen vertriebenwerden« (ebd.: 18),was oftmit physischer Vertrei-

bung und Vernichtung von Existenzgrundlagen einhergehe (ebd.). Garbe spricht

die enge Verwobenheit epistemischer mit direkter physischer Gewalt explizit an,

Nixon nur indirekt.

Für die umfassenden Prozesse und Maßnahmen dieser gewaltsamen Durch-

setzung sowie für eine Kapitalismuskritik, die auf die Anfänge des Kolonialismus

vor 500 Jahren verweist, reicht das Konzept des offensichtlichen Eurozentrismus

im (post-)kolonialen Verhältnis von Wissenschaft und Gewalt nicht aus. Garbe un-

terscheidet daher »im Rahmen dieser generellen, global wirksamen Form der epis-

temischen Gewalt« (Garbe 2013b: 5) zwei historische und geopolitische Varianten:

Okzidentalismus und Orientalismus. Das insbesondere von Fernando Coronil ge-

prägte Konzept desOkzidentalismus bezeichnet den »Ausdruck einer konstitutiven

Beziehung zwischen westlichen Repräsentationen kultureller Differenz und welt-

weiter westlicher Herrschaft« (Coronil 2002: 186), womit bei Coronil ausdrücklich

das kapitalistische Weltsystem gemeint ist. Vor diesem Hintergrund umfasst Ok-

zidentalismus

»all jene Praktiken der Repräsentation, die an der Produktion von Konzeptionen

der Welt beteiligt sind, welche (1) die Komponenten der Welt in abgegrenzte

Einheiten unterteilen; (2) ihre relationalen Geschichten voneinander trennen; (3)

Differenz in Hierarchie verwandeln; (4) diese Repräsentationen naturalisieren;

und so (5) an der Reproduktion existierender asymmetrischer Machtbeziehun-

gen, und sei es auch noch so unbewu[ss]t, beteiligt sind.« (ebd.)

Coronil spricht hier ausdrücklich vonMacht und nicht von (epistemischer) Gewalt,

doch sein Verständnis von Okzidentalismus ist in hohem Maße geeignet, die Ge-

waltförmigkeit des Epistemischen verständlich zu machen.

Auf diesen dekolonialen Erklärungsrahmen von Okzidentalismus als Voraus-

setzung für Kapitalismus bezieht sich auch Patricia Zuckerhut (2011). Zur Veror-

tung der Genese epistemischer Gewalt im Sinne dekolonialer Theoriebildung ver-

weist sie auf die im Modernidad/Colonialidad-Kontext (Quintero/Garbe 2013b) un-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Epistemische Gewalt

terschiedenen drei Phasen der Moderne beziehungsweise Modernität.17 Der Ok-

zidentalismus der ersten Phase des langen 16. Jahrhunderts (1492-1650), der die

Rahmenbedingungen der Unterwerfung der Amerikas theoretisch-konzeptionell

verdichtet, sowie der erst dadurch ermöglichte Orientalismus der zweiten Phase

(1650-1945), in der europäische Mächte nach Afrika und Asien expandierten, sind

nach Zuckerhut als Voraussetzungen und Ausdrucksformen der epistemischen Ge-

walt des Kolonialismus zu verstehen. Erst die Eroberung und vor allem Ausbeu-

tung der Amerikas habe es Europa ermöglicht, den geohistorischen Raum einer

›westlichen‹ Kultur zu konstituieren, so die dekolonialeThese. Dieser Raum sei zu-

gleich von deren politischen und intellektuellen Eliten zum privilegierten Ort des

Anspruchs auf Wahrheit und Vernunft erklärt worden und müsse daher auch als

Ausgangspunkt epistemischer Gewalt verstanden werden (Zuckerhut 2011: 59).

Auch bei Garbe handelt es sich bei Okzidentalismus und Orientalismus um

»zwei historisch und geographisch unterschiedliche Repräsentationspolitiken von

Alterität, […] deren zugrunde liegende epistemischeGewalt […] das eigene Erkennt-

nisfeld hegemonial zu durchsetzen« (Garbe 2013b: 6) suche, weil bloßer physischer

Zwang dazu nicht ausreiche (ebd.). Allein die direkte und physische Gewalt des Ko-

lonialismus zu analysieren, ist dementsprechend nicht genug, um die anhaltende

Kolonialität und die ihr innewohnende epistemische Gewalt zu erklären. Umge-

kehrt erscheint es auch nicht sinnvoll, epistemische Gewalt isoliert als Frage des

Wissens und der Wissenschaften zu verstehen.

Angesichts dieser Komplexität unternimmt Garbe den Versuch einer konzep-

tionellen Systematisierung von Phänomenen epistemischer Gewalt. Dazu unter-

scheidet er – als einziger unter den Autor_innen, die sich der Begriffsbildung epis-

temischer Gewalt widmen, in dieser Detailliertheit und Systematik – sechs Dimen-

sionen des Phänomens epistemischer Gewalt. Alle verortet er in der Kolonialität

von Macht, Wissen und Sein (ebd.: 7f.). Sein Aufsatz richtet sich speziell an die

europäische Kultur- und Sozialanthropologie, die von post- und dekolonialen Au-

tor_innen immer wieder als offensichtliches Herrschaftsinstrument des Kolonia-

lismus bezeichnet wird. Garbes Systematisierung ist jedoch weit über diese diszi-

plinäre (Selbst-)Kritik hinaus anschlussfähig:

»1. die epistemische Dimension: Was ist Wissen und welchem Wissen wird

ermöglicht, im Rahmen von kolonialen Machtverhältnissen als legitimes Wissen

zu erscheinen (epistemische Gewalt)?

2. die historische Dimension: Welche Form von Wissen hat sich historisch

durchsetzen können und wirkt heute noch hegemonial (Eurozentrismus)?

17 Zuckerhut verwendet den Begriff der Modernität, um nicht nur auf die historische Epoche,

sondern auch auf die sich darin herausbildende Geisteshaltung zu verweisen. Von Moder-

ne spricht sie, wenn die sich auf dieser Basis verfestigende Epoche ab dem 19. Jahrhundert

benannt werden soll (Zuckerhut 2011: 50).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 129

3. die geopolitische Dimension: Wer oder was kann Objekt oder Subjekt von

Wissen sein und auf welche Weise wird Wissen klassifiziert und repräsentiert

(Okzidentalismus und Orientalismus innerhalb der Geopolitik des Wissens)?

4. die Dimension akademischer Disziplinen: Wie wurde und wird die Welt in

verschiedene und scheinbar separate Bereiche getrennt, um sie zu Wissen zu

verarbeiten und welche Wissensform ist hegemonial (Kolonialität des Wissens)?

5. die operationale Dimension: Wie werden die historischen, geopolitischen und

disziplinären Dimensionen von Wissen durchgesetzt (Kolonialität der Macht)?

6. die methodologische Dimension: Wie spiegelt sich die epistemische Gewalt

in der Forschungspraxis und in der Produktion von Wissen wider?« (ebd.)

Mit dieser konzeptionellen Ausdifferenzierung lassen sich unterschiedliche Ebe-

nen von Phänomenen epistemischer Gewalt direkter erkennen als bei anderen Au-

tor_innen. Garbe schlägt außerdem konkrete theoretische Bezugspunkte für die

von ihm benannten unterschiedlichen Ebenen vor. Das ist hilfreich für eine weitere

Begriffsbildung des Konzepts epistemische Gewalt im Sinne seiner Herkunft aus

der postkolonialen Denktradition, die das Foucault’sche Verständnis von Macht-

Wissens-Komplexen in der bereits feministisch konzipierten und von dekolonialen

Autor_innen neu gerahmten »Geo- und Körperpolitik des Wissens« (Mignolo 2012:

162) auch im globalen Kontext der kolonialen Moderne verortet. Ein zentraler As-

pekt dieses Ansatzes ist die Herstellung von Andersheit – und damit auch von den

Eigen-heiten eines souveränen Selbst, das sich diese von Reuter so treffend »Ver-18

Anderung« (2002: 143) genannte Praxis als Herrschaftsinstrument zu eigenmacht.

Erfindung des_der Anderen zwischen Wissens- und Gewaltmonopol

Diese Herrschaftspraxis ist auch der Ausgangspunkt für die Annäherung des

kolumbianischen Philosophen Castro-Gómez an epistemische Gewalt in seinem

TextThe Social Sciences, Epistemic Violence, and the Problem of the ›Invention of the Other‹

(2002). Darin erklärt er, wie die »Andersheit generierende Maschine« (ebd.: 269)

der Moderne im Namen von Vernunft und Humanismus die Vielfalt menschlicher

Existenzweisen aus ihrem Imaginären ausschließt und welchen Anteil die sich

herausbildenden Geistes- und Sozialwissenschaften daran haben. Das Projekt der

Moderne, so Castro-Gómez, sei von einem als faustisch zu bezeichnenden Streben

gekennzeichnet, die ganze Welt der absoluten Kontrolle durch den Menschen

zu unterwerfen, die stets von Wissen geleitet sein solle (ebd.: 270). Dazu sei es

erforderlich, den hier als Feind bezeichneten Anderen und seine Geheimnisse

18 Der Bindestrich ist beabsichtigt, um die Herstellungsprozesse des vermeintlich Selbstver-

ständlichen und Eigenen zu betonen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Epistemische Gewalt

genau zu kennen und letztere auch gegen ihn anzuwenden, was etwa auch für das

Verhältnis der Technowissenschaften gegenüber der Natur Geltung habe (ebd.).

Das, was aller Fragmentierung und Messung zum Trotz nicht berechnet werden

könne, müsse umso stärker der Kontrolle unterworfen werden (ebd.). Letztendlich

liege die zentrale Autorität dieser Weber’schen Entzauberung der Welt nicht beim

Einzelnen, sondern beim Staat als Garanten der vernunftgeleiteten Organisation

menschlichen Lebens (ebd.).

DermoderneNationalstaat halte also nicht nur das bekannte physische Gewalt-

monopol, sondern mache es sich auch zunutze, um die Aktivitäten (nicht nur) sei-

ner Staatsbürger_innen in Übereinstimmungmit zuvor etablierten wissenschaftli-

chen Kriterien zu bringen (ebd.: 271), so Castro-Gómez mit Bezug auf das Konzept

der Gouvernementalität nach Foucault. Die Herausbildung der Sozialwissenschaf-

ten stelle dabei kein additives Phänomen des Nationalstaats dar, sondern sei für

dessen eigene Entwicklung konstitutiv, weil man erst einmal beobachten, mes-

sen und klassifizieren müsse, was oder wen es auf welche Weise zu regieren gelte

(ebd.).

Im langen 16. Jahrhundert, auf das sich auch Castro-Gómez bezieht, muss-

ten die Menschen, ihr Verhalten und ihre Haltungen der neuen kapitalistischen

Produktionsweise angepasst werden. Zur Formierung dieser spezifischen Subjek-

tivität bedurfte es wissenschaftlich abgesicherter Wahrheiten, die zu spezifischen

Normativitäten geronnen. Die von Castro-Gómez so genannte Erfindung des

Anderen meint in diesem Kontext nicht einfach bestimmte Repräsentationen,

sondern inkludiert eben jene materiellen und symbolischen Macht-Wissens-

Mechanismen, auf deren Basis diese Repräsentationen konstruiert werden (ebd.)

und die wiederum der legitimierten Ausübung von Zwang und Gewalt dienen.

Komplementär zur Erfindung der Anderen ist demnach die erst darüber erfol-

gende Herstellung von Eigen-heit19 in Form des Konzepts der Staatsbürgerschaft

samt der ihr zugeordneten kulturellen und zivilisatorischen Überlegenheit. Auch

wenn es sich dabei um Imaginationen handle, verfügten diese doch über eine ganz

konkrete Materialität und seien gebunden an disziplinäre und disziplinierende

Systeme wie Schulen, das Gesetz, Gefängnisse, Spitäler – und schließlich auch

das System der Sozialwissenschaften (ebd.: 272).

Genau diese Verbindung zwischen Wissen und Disziplinierung/Disziplin/Dis-

ziplinarität, die bereits Foucault in seinen Studien über die europäische Neuzeit

dargelegt hat, verortet Castro-Gómez in der gleichzeitigen, mit diesen Prozessen

aufs Engste verwobenen Genese des Kolonialismus. Damit kann er eine geopoli-

tische Perspektive einnehmen, die deutlich von epistemischer Gewalt spricht und

damit nicht nur die Dimension des Wissens meint. Doch bleibt er nicht bei der

19 Die Schreibweise ist beabsichtigt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 131

Analyse der kolonialen Vergangenheit stehen. Ihm geht es vielmehr um die Auf-

gabe kritischer Sozialwissenschaften in der Gegenwart, die ihm zufolge nicht nur

das Erbe der Moderne in sich tragen, sondern auch deren Krise verkörpern. Diese

Krise derModerne habe die globale Struktur, innerhalb dererMechanismen episte-

mischer Gewalt operieren, nämlich keineswegs geschwächt, sondern lediglich dazu

geführt, dass diese Struktur andere Formen annehme (ebd.: 269).

Auch wenn Castro-Gómez den Begriff nur im Titel und an einer kurzen Stelle

im Text explizit nennt, sind seine im weitesten Sinne wissenschaftshistorischen

beziehungsweise wissenssoziologischen Ausführungen grundlegend für ein post-

beziehungsweise dekoloniales Verständnis epistemischer Gewalt. Er verortet die

Bedeutung der (Sozial-)Wissenschaften in Bezug auf die Herstellung von Anders-

heit und Eigen-heit, die er als die zentrale Operation epistemischer Gewalt er-

achtet, in einer geopolitischen und gouvernementalitätstheoretischen Perspekti-

ve. Diese benennt auch den modernen Nationalstaat und sein Gewaltmonopol, das

wiederumweit über die Frage polizeilicher undmilitärischer Exekutive hinausgeht

und Fragen des Epistemischen und des Wissens berührt. Schließlich geht es ihm

auch darum, die Verstrickung der Sozialwissenschaften in Prozesse epistemischer

Gewalt nicht nur als historisches Problem zu betrachten, sondern auch als gegen-

wärtige Herausforderung für ein Wissenschaftsverständnis, das der immer noch

von Kolonialität geprägten Postmoderne angemessen ist.

Die große Herausforderung besteht Castro-Gómez zufolge darin, zu lernen,

wie man als Sozialwissenschaftler_in die Totalität der anhaltenden Kolonialität be-

nennen könne, ohne in den Essenzialismus und Universalismus von Metanarrati-

ven zurückzufallen, die die Moderne kennzeichnen (ebd.: 282). Zugleich weist er

darauf hin, dass gerade das postmoderne Auflösen inMikronarrative einen Teil der

Unsichtbarmachung des nach wie vor umfassenden Problems der Kolonialität dar-

stelle (ebd.: 280) – und damit auch epistemischer Gewalt. DieserWiderspruch wird

in Castro-Gómezʼ Text nicht aufgelöst, sondern den Leser_innen als in ihr eigenes

Denken und Handeln zu integrierende Herausforderung vor Augen geführt.

Ausgehend von Castro-Gómezʼ Figur der »Hybris des Nullpunkts« (2005:

13) und den Konzepten der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein aus der

Modernidad/Colonialidad-Gruppe (Garbe 2013a) positioniert auch Fatima Hurtado

Lopéz (2009) den Begriff epistemische Gewalt über die Frage nach rassifizierter

Differenz. Mit dem französischen Begriff der »connaissances« (ebd.: o. S.), der

eher für individuelle Kenntnisse als für kollektives Wissen steht, problematisiert

die Philosophin die Tatsache, dass in diesem Setting nicht jede_r gleichermaßen

Wissen produzieren könne und nicht jedes Wissen gleichermaßen anerkannt sei.

Was vom hegemonialen und normalisierten okzidental(istisch-)en Standpunkt

aus als archaisch, primitiv, traditionell oder vormodern erachtet würde, gelte

höchstens als Meinung (ebd.). Akademisch anerkanntes Wissen hingegen halte

die Normen bereit, von denen epistemische Gewalt ausgehe (ebd.). Epistemische

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Epistemische Gewalt

Gewalt bilde die Grundlage globaler Ungleichheitsverhältnisse, sie bringe diese

erst mit hervor, würde von ihnen stets reproduziert – und sei bei deren sozial-,

kultur- und geisteswissenschaftlicher Erforschung bislang völlig vernachlässigt

worden (ebd.).

Der französische Text illustriert Castro-Gómezʼ theoretische Argumentation.

Fokus des kurzen Aufsatzes ist die konkrete Analyse kolumbianischer Schulbü-

cher. Hurtado Lopéz identifiziert ein erhebliches Missverhältnis zwischen dem

darin postulierten universalistischen Selbstentwurf einer diversen und egali-

tären Gesellschaft und der hierarchischen Darstellung unterschiedlicher und

deutlich rassifizierter Bevölkerungsgruppen. So werde zwischen ›Indigenen‹,

›Afro-Kolumbianer_innen‹ und ›Zigeuner_innen‹ als drei wichtigen Gruppen

unterschieden, die in gängigen problematischen Stereotypen skizziert würden.

Bezeichnenderweise jedoch bliebe die auch in Kolumbien dominante und pri-

vilegierte Bevölkerungsgruppe der ›Weißen und Mestiz_innen‹ als Norm und

Standard, an dem alle ›Abweichungen‹ gemessen würden, als Teil der beschriebe-

nen Diversität unbenannt.

Auch wenn sie den Begriff der ›Mestiz_innen‹ nicht weiter problematisiert, ver-

weist die Autorin darauf, wie die sich damit auch selbst bezeichnende kolumbia-

nische Elite die okzidentalistische und eurozentristische Rassifizierung und so-

ziale Hierarchisierung der Bevölkerung übernommen habe und in ihrem Interesse

weiterführe. Mit Castro-Gómez argumentiert sie, die lateinamerikanischen kreo-

lischen Eliten, einst selbst von Weißen Europäer_innen als minderwertig klassifi-

ziert, hätten die proto-rassistische Vorstellung der ›Blutreinheit‹ aus dem 16. Jahr-

hundert und den darauf basierenden biologistischen und kulturalistischen Ras-

sismus der Moderne in die Gegenwart übersetzt, um ihrerseits über ›verAnderte‹

Bevölkerungsgruppen zu herrschen (ebd.). Insbesondere über institutionalisiertes

Wissen, wie das in Schulbüchern aggregierte, würde sich epistemische Gewalt aus-

breiten, so die Autorin (ebd.). Damit stellt sie ein Beispiel für die Verinnerlichung

und Übernahme hegemonialer Epistemologien zur Verfügung, die bei fast allen

post- und dekolonialen Autor_innen eine wichtige Wirkungsweise epistemischer

Gewalt darstellt.

Rassismus als Äquivalent epistemischer Gewalt

Alle der hier genannten post- und dekolonial argumentierenden Autor_innen the-

matisieren die Etablierung der Kategorie ›Rasse‹ als Dreh- und Angelpunkt von Ko-

lonialität/Modernität, als Grundlage von Phänomenen epistemischer Gewalt sowie

als unverzichtbaren Ausgangspunkt für ihre Theoretisierung. Nicht am überzeu-

gendsten, aber am direktesten tut dies James R. Cochrane in seinem Aufsatz The

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 133

Epistemic Violence of Racism.Hidden Transcripts ofWhiteness (2002b).20 Anlässlich kon-

troverser Debatten rund um die 2001 in Durban ausgerichtete UNO-Weltkonferenz

gegen Rassismus problematisiert der Religionswissenschafter, der selbst der Wei-

ßen Minderheit angehört, die weit verbreitete Behauptung eines »umgekehrten

Rassismus« (ebd.: 1) in der südafrikanischen Post-Apartheid-Gesellschaft.21

Jegliche von Schwarzen Südafrikaner_innen geäußerte Kritik an nachhaltiger

Benachteiligung würde von zwar formal entmachteten, aber immer noch privile-

gierten Weißen mit dem Argument abgewehrt, dass ›die Schwarzen‹ endlich auch

selbst die sogenannte Rassentrennung überwinden sollten (ebd.). Die Behauptung,

dass nun dieWeiße Bevölkerung von Rassismus betroffen sei,mache deutlich, dass

sich die einstige Elite mit einer Schwarzen Führung einfach nicht abfinden könne

(ebd.). Diese geschichtsblinde Ignoranz offenbare, dass der tatsächliche Rassismus

des Apartheid-Regimes zwar formal abgeschafft, aber alles andere als überwunden

sei, so Cochrane. Da politische Maßnahmen offensichtlich wenig Erfolg zeitigten,

müsse das Problem anderswo und tiefer liegen –nämlich in denWissensbeständen

und Vorstellungen der Menschen selbst:

»[…] I will suggest that our ways of seeing the world, the knowledge we have

of it, are as prone to do violence to the other as any other dimension of our

common existence; in short, that there is an epistemic violence at work, feeding

on preconceived notions of our ›self‹, that reduce the image of the other on the

basis of their difference, in this case, of pigmentation and culture, with practical

implications.« (ebd.: 2)

Dieses ›Wir‹ des Autors ist jedoch kein universelles, wie es den Anschein erweckt,

sondern selbst in das von ihm kritisierte epistemische Paradigma eingelassen,

denn es bezeichnet hier ebenso unmarkiert wie eindeutig das hegemoniale Weiße

Selbst. An späterer Stelle macht Cochrane seine Position klarer, wenn er episte-

mische Gewalt in die eurozentrische Wissensproduktion des Zeitalters der Aufklä-

rung einordnet und Rassismus als ihr Paradoxon bezeichnet (ebd.: 4). Ausdrücklich

spricht er von der Norm des Weißseins als zentralem Schauplatz rassistischer Do-

minanz und als unmarkierte, normative Struktur, die Privilegien verleiht (ebd.: 7).

Dass die eingangs angesprochene Umkehrung von Rassismus vor diesem Hin-

tergrund wenig plausibel ist, erläutert Cochrane, indem er Rassismus von Vorurteil

und Diskriminierung begrifflich abgrenzt (ebd.: 2). Vorannahmen über sich selbst

20 Diemir vorliegende englische Version ist nicht veröffentlicht undwurde über das Academia-

Profil des Autors gefunden, der der Verwendung des Texts auf Anfrage zugestimmt hat. Es

existiert eine veröffentlichte niederländischeÜbersetzung des Aufsatzes, diemir aus sprach-

lichen Gründen nicht zugänglich ist (Cochrane 2002a).

21 Eine lehrreiche Persiflage auf diese Behauptung eines reverse racism stammt vom australi-

schen Comedian Aamer Rahman (2013), der dieses Argument in Fear of a Brown Planet gründ-

lich auseinandernimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Epistemische Gewalt

und andere seien unvermeidbarer Bestandteil des menschlichen Zusammenlebens

und aus unterschiedlichsten Begründungen dieser Annahmen könnten Vorurteile

erwachsen. Seiner Definition zufolge handelt es sich dabei noch nicht um epis-

temische Gewalt. Rassismus und auch Sexismus hingegen würden einen Schritt

weitergehen, diese Vorurteile naturalisieren und damit der Veränderbarkeit ent-

ziehen (ebd.). Auf solche Weise strukturell und kulturell in hegemoniale Machtver-

hältnisse eingebettet, würden normalisierte Vorurteile zu unhinterfragtemWissen

und zu einer essenzialisierten Ordnung einer permanenten Hierarchie der Diffe-

renz gerinnen, und von dieser werde angenommen, sie reflektiere göttliche oder

Naturgesetze (ebd.: 2f.). Auf den einfachsten Nenner gebracht entsteht epistemi-

sche Gewalt also dort, wo sich ein auf Differenzen basierendes Vorurteil mit Macht

verbindet und eine auf Dauer gestellte, hierarchische und selbstverständlich wer-

dende (Herrschafts-)Ordnung mit Wissen begründet.

Das Anliegen des Texts ist nicht die theoretische Exploration des Begriffs epis-

temische Gewalt, sondern besteht im Ausloten von Möglichkeiten ihrer Überwin-

dung. Da er die politischen Maßnahmen der Systemtransformation Südafrikas in

Hinblick auf den anhaltenden Rassismus dafür nur für bedingt geeignet hält, zielt

Cochranes Argument auf eine substanzielle Transformation vonWissen ab, für die

er politische Schritte vorschlägt. Ein Paradigma, das sich seiner eigenen Begren-

zungen nicht bewusst sei, könne nur zum Verschwinden gebracht werden, indem

man es aktiv de- und rekonstruiere (ebd.: 6). Genau das müsse im Fall von Ras-

sismus in Südafrika erfolgen. Staatliche Institutionen müssten Politiken fördern,

die dieses Paradigma kritisieren und herausfordern, zivilgesellschaftliche Organi-

sationen und Bürger_innen müssten sich den Effekten dieses Paradigmas in ihren

jeweiligen Kontexten widmen, und letztlichmüsse sich jede_r Einzelne der eigenen

Verwicklung in dessen Übernahme und Reproduktion stellen (ebd.).

Dass dieses Programm idealistisch gedacht ist, wider besseresWissen von glei-

chen Bedingungen für alle Beteiligten ausgeht und der Begründung der episte-

mischen Gewalt des Rassismus in eurozentrischen Wissens-, Macht- und Herr-

schaftssystemen widerspricht, scheint der Autor zu ahnen. Immerhin stellt er fest,

dass es erheblich einfacher sei, Regierungen auszutauschen als epistemische Kon-

strukte zu verändern, auch wenn ersteres durchaus Auswirkungen auf zweiteres

haben könne (ebd.: 7). Unmittelbar nach den genannten Handlungsanweisungen

räumt er ein, dass jegliches herrschende Paradigma seiner Auf- und Ablösung Wi-

derstand leiste und sich beständig erneuere – so lange, bis es selbst dysfunktional

würde (ebd.), seine Zwecke zur Aufrechterhaltung bestehender Verhältnisse also

nicht mehr erfülle. Diese Klarheit trete jedoch erst zutage, wenn Konflikte eine

so hohe Intensität erreicht hätten, dass deren Lösung dringlicher werde als das

Beharren auf einer Position (ebd.).

Das sei vor allem unter der jetzt erwachsenen Bevölkerung Südafrikas der Fall.

Eine weniger konfrontative Option der Veränderung des Paradigmas würde sich

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 135

dann auftun, wenn die Begegnungen und Erfahrungen mit dem Gegenüber die

Grenzen dessen, was man für gegeben gehalten hat, überschreiten würden (ebd.).

Unter der Voraussetzung, die überlieferten Paradigmen infrage zu stellen und dem

Gegenüber offen einer Kritik zu unterziehen, setzt er Hoffnung in die jetzt junge

nächste Generation, die nicht mehr unter einem rassistischen Regime lebe und

diesen Wandel voranbringen könne.

So überzeugend es ist, epistemische Gewalt unmittelbar mit Rassismus und

am Beispiel Südafrika zu erläutern, so ambivalent sind Cochranes Schlussfolge-

rungen in Bezug auf deren Überwindung. Er scheint seine eigenen theoretischen

Einsichten zum Zusammenhang von epistemischer Gewalt und politisch wirksa-

menUnterdrückungsmechanismen nicht ernst zu nehmen,wenn er einerseits eine

tief liegende und nicht an nationalen Grenzen Halt machende epistemische Struk-

tur für Rassismus verantwortlich macht, andererseits aber argumentiert, ein Staat

sei nicht mehr rassistisch, sobald er nicht mehr ausdrücklich auf rassistischen Ge-

setzen beruhe. Auch widerspricht die Behauptung, die Wissensordnung des Ras-

sismus tendiere dazu, sich ihrer eigenen Grenzen nicht bewusst zu sein, seiner

eigenen Aussage zur Resilienz von wirkmächtigen Paradigmen. Die Möglichkeit

eines mittelfristigen generationellen Wandels überzeugt wenig, wenn Cochrane

zugleich selbst auf ein jahrhundertealtes und weltweites Wissens- und Machtsys-

tem verweist, das sich zentral über die epistemische Gewalt der Rassismus heraus-

gebildet hat.

Schließlich irritiert, dass der Autor die Option der konfliktiven Zuspitzung be-

stehender Gegensätze für geeignet hält, diese am Höhepunkt einer Eskalation le-

diglich auf Basis reiner Vernunft aufzulösen. Genau jene Akteur_innen, die zuvor

mit mehr als nur epistemischer Gewalt für die Aufrechterhaltung ihrer Privilegien

eingetreten waren, werden kaum die Proponent_innen einer Konfliktlösung sein,

die die Dysfunktionalität des Paradigmas anerkennt und dessen radikalen Wandel

einläutet. Für ebenso wenig wahrscheinlich halte ich den angedeuteten katharti-

schen Erleuchtungseffekt einer Anerkennung des immer noch rassifizierten Ge-

genübers, das sich überdies kaum konfrontativ oder kritisch verhalten darf, um

anders als gewohnt – nämlich nicht mehr unter den Vorzeichen der epistemischen

Gewalt des Rassismus – wahrgenommen zu werden.

Das Argument des möglichen Wandels angesichts einer drohenden Dysfunk-

tionalität eines Paradigmas überzeugt an Cochranes Argumentation hingegen,

auch wenn damit nicht gesagt ist, das daraus erwachsende neue Paradigma wäre

frei von epistemischer Gewalt. Anstatt moralisch argumentieren zu müssen,

ermöglicht dieser Gedanke die Betonung der Funktionalität epistemischer Gewalt

zur Aufrechterhaltung bestehender Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse.

Dieser Aspekt liegt auch dem im Folgenden dargelegten Begriff des Epistemi-

zids zugrunde, der epistemische Gewalt zwar begrifflich nur indirekt, inhaltlich

aber umso pointierter thematisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Epistemische Gewalt

Epistemizid am Abgrund des Denkens

Jede Durchsetzung vonWissen geht mit der Überschreibung und Auslöschung an-

deren Wissens einher. Der Neologismus Epistemizid spitzt diesen Aspekt episte-

mischer Gewalt auf zweifache Weise zu. Zum einen bildet er einen maximalen

Gegenpol zu einem Verständnis von Wissen als Synonym für Gewaltfreiheit und

Gewaltüberwindung. Zum anderen verweist er auf die massenhafte Vernichtung

menschlichen Lebens, die den Begriff Genozid hervorgebracht hat. Den des Epis-

temizids setzt der bereits mehrfach erwähnte Jurist und Soziologe Santos in sei-

nem Buch Epistemologies of the South. Justice against Epistemicide (2014) prominent.

Ausgehend von diesem pointierten (Unter-)Titel lotet er aus, was kritische Sozial-

wissenschaften dieser massiven Vernichtung vonWissen, die immer auch Vernich-

tung von Leben war und ist, heute entgegensetzen können, und woher eine solche

Erneuerung der (Sozial-)Wissenschaften kommen kann und soll.

Dabei richtet er sich nicht in erster Linie gegen vorherrschende konservative

Wissenschaftstraditionen, sondern unterzieht insbesondere die Kritische Theorie

einer Kritik ihres eigenen Eurozentrismus und ihrer Einbettung in das okzidenta-

listische Projekt des epistemischen Teilens undHerrschens.Die westlicheModerne

sei nämlich sowohl in bürgerliche als auch inmarxistischeTheorien eingeschrieben

und verkörpere sich in beiderlei Politiken (ebd.: 45). Im Globalen Norden/Westen

könne man daher zwar durchaus radikale Gedanken entwickeln, doch grundsätz-

lich nur innerhalb reaktionärer Institutionen (ebd.: 3). Santos verortet auch seine

eigene Sprechposition in diesem Dilemma und plädiert dafür, sich von der An-

nahme der KritischenTheorie zu distanzieren, deren Protagonist_innen seien eine

Art intellektuelle Vorhut sozialer und politischer Transformationen (ebd.: 11). Sinn-

voller sei es, die eigene Wissenspraxis als Theorie der Nachhut zu verstehen, also

jene Fragen und Anliegen zu bearbeiten, die aus den sozialen Bewegungen selbst

kämen, und von diesem Wissen auszugehen (ebd.).

Phänomene epistemischer Gewalt versteht Santos als Teil eines umfassenden

Epistemizids der Moderne (ebd.: 45f.), die ihrerseits auf unterschiedliche Gewalt-

praktiken zurückgreife.Doch ermeint damit nicht nur die Vernichtung vonWissen

als unmittelbare Konsequenz der Vernichtung menschlicher Existenz oder umge-

kehrt die Auslöschung von Wissen, das die Lebenschancen von bereits benachtei-

ligten Menschen weiter reduziere. Zum Epistemizid gehört für Santos die Errich-

tung eines von ihm so genannten Abgrunds, einer »tiefen Kluft« (abyss) (ebd.: 119f.),

die den modernen Wissenschaften das universalisierte Monopol verschafft habe,

zwischen wahr und falsch zu unterscheiden, zwischen wissenschaftlich und nicht

wissenschaftlich, zwischen legal und illegal (ebd.). Auf der anderen Seite dieses

Abgrunds gebe es aus dieser Sicht gar kein wirkliches Wissen, sondern nur Glau-

ben, Meinungen, Intuitionen und subjektives Verständnis. Derlei inkommensura-

bel und unverständlich gemachtes Wissen würde bestenfalls als Rohmaterial für

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 137

wissenschaftliche Untersuchungen heran- (ebd.: 120) und niemals als eigenständi-

ges, wertvolles Wissen in Betracht gezogen.

Doch mit dieser begrifflichen Dualität, mit der Herstellung von Abweichung

und damit auch von Normalität, die notwendigerweise hierarchisiert, ist noch

nicht alles benannt. Zwischen den beiden Seiten des Abgrunds, den Santos mehr-

fach auch als Linie bezeichnet, liegt ihm zufolge der Abgrund selbst, ein Raum des

Weder-Noch, der Uneindeutigkeit, der kein Zufallsprodukt ist. Was auch immer

weder als wahr noch als falsch gedacht werden konnte, weder als legal oder illegal,

also sich dieser binären Zuordnung entziehe, habe mit Sicherheit in der Zone des

Kolonialen stattgefunden, so Santos (ebd.). Diese Zone sei durch die koloniale

Autorität von (Natur-)Wissenschaft und Gesetz eindeutig festgelegt worden, wie

frühe politische Verträge auf der Basis kartographischer Unterteilungen der Welt

zeigen würden (ebd.: 121). Auf dieser Unterteilung basiere schließlich auch die

Theorie des Gesellschaftsvertrages, deren Genese im 17. und 18. Jahrhundert

den Grundstein für die weitere politische und epistemische Ordnung nicht nur

Europas, sondern der Welt gelegt habe (ebd.: 122).

Durch einen Abgrund getrennt, der nicht nur materiell, sondern auch kogni-

tiv und epistemisch zwischen der sogenannten Alten und Neuen Welt errichtet

worden sei, wolle und könne der hegemoniale Blick all das gar nicht mehr sehen,

was sich auf dessen gegenüberliegender Seite bewege (ebd.). Was jenseits des für

die herrschende Weltsicht Intelligiblen liege, werde nicht nur für minderwertig

oder unverständlich, sondern schlicht für inexistent erklärt. Damit wird es un-

sichtbar gemacht – oder aber herangezogen, um den mittels epistemischer Gewalt

zu anderen Gemachten nichts weniger abzusprechen als das Menschsein selbst.

Um Raum zu schaffen für das moderne Metanarrativ über eine homogene Zukunft

würden entsprechende Vergangenheiten für dies- und jenseits des Abgrundes er-

funden (ebd.). Die frappierende Tatsache, dass etwa Rechtsprinzipien von dieser

Seite des Abgrunds, wie etwa Menschenrechte, auf der ›anderen Seite‹ keine Gül-

tigkeit haben (sollen), erscheint in diesem abgrundtiefen Denken (abyssal thinking)

nur konsequent (ebd.).

Santos schlägt die analytischeUnterscheidung zwischen zwei Dichotomien vor,

um das Zusammenwirken der epistemischen Gewalt zwischen den von ihm so ge-

nannten ›metropolitanen‹ Gesellschaften Europas und den kolonialen Territorien

zu erklären, die das formale Ende des Kolonialismus überdauern. Während für

Europa die Dichotomie von Regulierung und Emanzipation gegolten habe, habe

sich für die Kolonien jene zwischen Aneignung und Gewalt etabliert (ebd.: 119ff.).

Für Europa sei philosophisch und juristisch zwischen Menschen und Dingen un-

terschieden worden, in den Kolonien hingegen bestenfalls zwischen menschlichen

und nicht-menschlichen Dingen (ebd.: 123) – und diese Unterscheidung halte im

Grunde bis heute an.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Epistemische Gewalt

Der von Santos skizzierte Abgrund besteht jedoch nicht nur aus entweder/oder,

aus ja/nein, und auch das Hierarchische selbst ist nicht nur über eine Dualität or-

ganisiert. Der Abgrund stelle kein reines Diesseits und Jenseits her, sondern auch

einen Raum des Dazwischen. Santos veranschaulicht diese Tiefe und Unein-

deutigkeit des Abgrunds, wenn er paradigmatisch auf Guantánamo verweist als

»one of the most grotesque manifestations of abyssal legal thinking, the creation

of the other side of the line as a nonarea in legal and political terms, an unthink-

able ground for the rule of law, human rights, and democracy.« (ebd.: 124)

Vom Irak über Palästina bis Darfur gebe es bis zum heutigen Tag viele Guantá-

namos, in aller Öffentlichkeit wie auch im Privaten (ebd.). Millionen Räume der

vergeschlechtlichten und rassifizierten Diskriminierung und Vernichtung verkör-

perten eben nicht einfach einen Ausnahmezustand (ebd.), sondern seien gerade

darin konstitutiv für das, was unter Normalität, Recht und Vernunft und deren

Gegenteil verstanden wird. In den ›wilden Zonen‹ der Megastädte, in ihren Ghet-

tos und Sweatshops, in Gefängnissen, in neuen Formen der Sklaverei, auf dem

Schwarzmarkt für Organhandel, in Kinderarbeit und Prostitution existiere dieser

Abgrund weiter und finde laufend Epistemizid statt (ebd.). Das aufgeklärte Rin-

gen zwischen Regulation und Emanzipation, das die moderne Welt kennzeichne,

würde in eben jenen Zonen der (Nicht-)Existenz erst gar nicht zur Anwendung

kommen. Dort gehe es, wie einst in den Kolonien, immer noch um Aneignung und

Gewalt, auch wenn sich die Linien, die den Abgrund befestigten, historisch durch-

aus immer wieder verschoben hätten (ebd.).

Entlang der Dynamik von Aneignung und Gewalt sind Santos zufolge aber auch

die erfolgreichen antikolonialen Kämpfe und die politische Dekolonisierung des

20. Jahrhunderts zu nennen. Auf diesen Prozess sei schließlich die Forderung der

ehemals Kolonisierten und ihrer Nachkommen gefolgt, endlich in die vielverspre-

chende Dynamik von Regulation und Emanzipation inkludiert zu werden (ebd.:

125). Genau das sei jedoch nicht passiert, denn das Ende des Kolonialismus sei

keineswegs gleichbedeutend mit dem Ende der Kolonialität. So komme das Kolo-

niale auf drei Wegen, in drei Formen zurück in die Metropolen des Globalen Nor-

dens/Westens, von denen es so lange ausgeschlossen, als deren Anderes es verwor-

fen worden war: als Terrorist_in, als undokumentierte_r Arbeitsmigrant_in und als

Geflüchtete_r. Alle drei würden auf unterschiedlicheWeise jenen Abgrund mit sich

tragen, der radikale Exklusion und legale Nichtexistenz mit sich bringe (ebd.: 126).

Wenig überraschend würden die Grenzziehungen auf dieser, der metropoli-

tanen Seite des Abgrunds umso restriktiver und genau in jener kolonialen Logik

von Aneignung und Gewalt erfolgen, die für den Raum des Kolonialen vorgesehen

war, und gegenüber dem sich die Logik von Regulation und Emanzipation als fort-

schrittlich, humanistisch und demokratisch abgegrenzt hatte. Der Abgrund ver-

schwinde also keineswegs, sondern werde ständig neu befestigt, während er sich

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 139

weiter ausdifferenziere. Mit dieser Befestigung trete nicht nur das Koloniale, son-

dern schließlich auch der/die Kolonisator_in wieder auf den Plan (ebd.: 128), wie

etwa in der neuen Form indirekter Herrschaft multinationaler Konzerne (ebd.).

Diese Herrschaft etabliert und erhält sich über Prozesse epistemischer Gewalt, die

Santos im Begriff des Epistemizids zuspitzt.

In Bezug auf eine Theoretisierung epistemischer Gewalt wird mit dieser Zu-

spitzung besonders deutlich, dass es sich dabei keineswegs um ein rein akade-

misches, von direkter physischer Gewalt zu trennendes Phänomen handelt. Was

immer auch auf jenen wissenschaftlichen Feldern verhandelt wird, auf denen man

sich mit Gewalt im Kontext internationaler Politik beschäftigt: Sie steht in einem

dichten Wechselverhältnis mit jener epistemischen Gewalt, die auf diesen Feldern

mit hervorgebracht und tradiert wird.

Internationalisierung von Wissenschaft als kolonial-moderner Euphemismus

Ein weniger dramatisch erscheinendes, weil auf binnenwissenschaftliche Exklusi-

onsprozesse fokussiertes Verständnis von Epistemizid findet sich bei der Kultur-

und Sprachwissenschaftlerin Karen Bennett (2007, 2015). Auch ihr Zugang basiert

auf Santosʼ Verortung des Begriffs, wenn sie Spuren der Auslöschung anderer

Denkweisen nachzeichnet, die sich in den Translationswissenschaften finden

lassen (Bennett 2007). In ihren Ausführungen geht es jedoch nicht so unmittelbar

um Leben oder Tod wie den zuvor genannten Autoren.

Als Beispiel epistemischer Gewalt, die sie pointiert als Epistemizid bezeichnet,

führt sie gegenwärtige Prozesse und Praktiken des Übersetzens zwischen Spa-

nisch/Portugiesisch und akademischem Englisch an. Ironischerweise ist es aus-

gerechnet die Abwertung der Sprache der einstigen Kolonisator_innen, an der sie

zeigt, wie sich die Kolonialität desWissens in der heutigen anglo-amerikanisch do-

minierten Wissenschaftspraxis artikuliert. Darin gelte nur mehr als wissenschaft-

lich relevant, was erstens auf Englisch, zweitens in einem speziellen Stil und drit-

tens in einer spezifischen Form publiziert und diskutiert werde. Einen anders-

sprachigen Text an diese zunehmend normierte Anforderung anzupassen bedeute

nicht nur die Elimination charakteristischer Aspekte der Ausgangssprache, son-

dern mitunter den kompletten Umbau der Infrastruktur eines Texts, und das wie-

derum habe oft weitreichende Konsequenzen hinsichtlich der darin enthaltenen

Weltsichten, so Bennett (ebd.: 155). Sie erläutert, dass diese Problematik nicht alle

Übersetzungsprozesse gleichermaßen betrifft, und dass es nicht zufällig ausge-

rechnet jenes akademische Englisch war, das sich aus dem sich durchsetzenden

Wissenschaftsparadigma des 17. Jahrhunderts heraus entwickelt und sich bis heu-

te über alle Disziplinen und Wissenschaftstraditionen ausgebreitet hat (ebd.: 159).

Bennett geht es nicht primär um die Unterscheidung von wissenschaftlichem

von nicht wissenschaftlichem Wissen, die bei Santosʼ Begriff des Epistemizids im

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Epistemische Gewalt

Zentrum steht, auch nicht um die unmittelbare physische Vernichtung von Leben,

die Grosfoguels Begriffspaar des Genozids/Epistemizids unterstreicht. Sie erläu-

tert vielmehr, dass und wie sich ein ganz spezifisches Wissensverständnis, das mit

der zuvor vonmir erläuterten Kolonialität vonMacht,Wissen und Sein einhergeht,

auch innerhalb des wissenschaftlichen Diskurses herausgebildet hat. Mit Verweis

auf Bacon, Newton und anderen Protagonisten der sogenannten wissenschaftli-

chen Revolution des 17. Jahrhunderts habe ein empirisch-induktives, faktenorien-

tiertes Wissenschaftsverständnis das vorangegangene deduktive, auf Sprache und

Rhetorik basierende abgelöst (Bennett 2007: 159). Dabei sei die Grundlage sub-

jektiver, dynamischer Erfahrung durch den Glauben an statisch-objektive Fakten

ersetzt worden.

Diese Entwicklung in Richtung einer positivistischen Philosophie habe nicht

nur den Diskurs auf inhaltlicher Ebene verändert, sondern auch die Anwendung

von Sprache selbst, von Stil und Form und sogar von Grammatik und Textorgani-

sation (ebd.: 160). Der auch auf sprachlicher Ebene sichtbar werdende Siegeszug

der Naturwissenschaften habe schließlich alle anderen Disziplinen kolonisiert und

heterogene akademische Wissenstraditionen zunehmend verringert (ebd.) – von

außerakademischen ganz zu schweigen. Das zeige sich gegenwärtig etwa an der

Dominanz bestimmter Style Manuals, die von wenigen großen englischsprachigen

Verlagskonzernen herausgegeben werden und als modernes Werkzeug der Durch-

setzung der gegenwärtigen Kolonialität des Wissens dienten (ebd.).

Weitere sehr konkrete Auswirkungen dieser Entwicklung erfährt jede_r,

die/der bereits wissenschaftlich publiziert hat: Objektivität vor Normativität,

Fakten vor Argumenten, Empirie vor Theorie, stringente, bisweilen fragmentierte

Textorganisation, Bedienung des hegemonialen Zitationskanons, reduzierte Spra-

che statt literarischer Formulierungen und Ähnliches. Dies sind die zunehmend

weniger hinterfragten Standards, die angeblich einen guten wissenschaftlichen

Text ausmachen. Nach Bennett führt diese permanente Anrufung zur sprachli-

chen, stilistischen und epistemischen Konformität letztlich zur Selbstzensur all

jener Wissensproduzent_innen, die im englischsprachigen Diskursuniversum

der Wissenschaften Gehör finden wollen. Das treibe die Vereindeutigung und

Normierung weiter voran und sei die wahre Tragödie des Epistemizids heute

(ebd.: 161).

In einem späteren Text erläutert Bennett die daraus resultierende »epistemolo-

gischeMonokultur« (2015) im europäischenWissenschaftssystem, das sich imKon-

kurrenzdruck gegenüber den USA immer mehr standardisiere und an den anglo-

phonen Kanon anpasse. Die kulturelle Erosion und intellektuelle Verarmung einer

einst vielfältigen Wissenschaftskultur erfolgt nach Bennett erstens durch diskur-

sive Mechanismen, etwa die notwendige sprachliche und stilistische Anpassung

an die angelsächsisch-empiristische Epistemologie im Geiste der modernen Na-

turwissenschaften. Dabei würden beispielsweise humanistisch-literarische Wis-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 141

senstraditionen aus anderen Sprach- und Wissenskulturen bis zur Unkenntlich-

keit überschrieben. Zweitens benennt sie nicht-diskursive Praktiken wie etwa den

Publikationszwang in als hochrangig definierten englischsprachigen Zeitschriften,

die Rolle der Übersetzer_innen und Lektor_innen, Impactfaktoren und Zitations-

indizes, Begutachtungsverfahren, Ressourcenallokation und anderes mehr (ebd.).

Das empiristisch-objektivistische Paradigma setze sich somit auf vielfältige Weise

immer wieder als einzig anerkannte Wissenstradition durch, erhebe immer mehr

Anspruch auf Universalität und gelte zunehmend als alleiniges Kriterium für so-

genannte Exzellenz – und damit als Voraussetzung für jegliche akademische Wis-

sensproduktion und Karriere (ebd.). Alles, was davon abweiche, werde auf diesem

vermeintlich völkerverständigenden Weg einer professionalisierten lingua franca

mittelfristig für irrelevant erklärt und damit tatsächlich inexistent gemacht (ebd.).

Nicht nur zwischen wissenschaftlichem und nicht-wissenschaftlichemWissen

können wir also Phänomene des Epistemizids beobachten, sondern auch inner-

halb der streng bewachten Grenzen des vermeintlich rein akademischen Terrains.

Während es den Anschein erweckt, von außerwissenschaftlichen Einflüssen frei

zu sein, ist gerade dieses Terrain im Wechselspiel mit einer epistemischen Veren-

gung auf das empiristische, quantifizierende Paradigma, dessen Wurzeln tief in

die Geschichte des europäischen Kolonialismus zurückreichen, eng verwoben mit

außerhalb des Epistemischen liegenden Ressourcen und Faktoren.

Mit ähnlichem Fokus wie Bennett widmet sich Rolando Vázquez der Praxis

des Übersetzens. Diese dehnt er zugleich konzeptionell aus, um seinen Begriff

des »epistemischen Territoriums der Moderne« (modernity’s epistemic territory) (2011:

29) näher zu beschreiben. Mit der Moderne verweist er auf die zahllosen Möglich-

keiten, die den hegemonialen Kräften zur Verbreitung und Verfestigung eurozen-

trischen und okzidentalistischen Wissens offenstehen. Mit dem Territorium, im

Gegensatz zum fluideren Terrain, ist die Vorstellung manifester (geo-)politischer

Grenzziehungen verbunden, was wiederum auf die Verwobenheit zwischen ma-

terieller und kognitiver beziehungsweise epistemischer Dimension verweist. In

Translation as Erasure. Thoughts on Modernity’s Epistemic Violence (ebd.) zeigt der in

den Niederlanden tätige mexikanische Soziologe am Beispiel von Übersetzungen,

Auslassungen und Aneignungen, wie die kognitive Grenzsicherung der Moderne

funktioniert und dabei eine epistemische Hegemonie oder gar eine »epistemische

Monokultur« (Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii) entsteht.

Unter »Übersetzung als Auslöschung« (Vázquez 2011) versteht Vázquez einen

Mechanismus, durch den die Moderne sich ausdehnt und das ihr eigene Territori-

um absteckt und befestigt. Diese Überschreibung durch Klassifikation, Selektion

und Aneignung mache alles unsichtbar, was jenseits der Parameter der Lesbar-

keit dieses epistemischen Territoriums liege (ebd.: 27). Den politischen Gehalt die-

ser Unsichtbarmachung zu erkennen, heiße anzuerkennen, dass die Frage sozialer

Ungleichheit nicht einfach als Folge einer unvollendeten Moderne adressiert wer-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Epistemische Gewalt

den könne (ebd.: 30). Vielmehr seien es die epistemischenGrundlagen derModerne

selbst, die für globale Ungleichheitsverhältnisse konstitutiv seien (ebd.). Damit ge-

he auch die Anerkennung der Tatsache einher, dass Wissen integraler Bestandteil

des modernen/kolonialen Systems von Unterdrückung und Armut ist (ebd.: 27).

Die in der Moderne erfolgenden Übersetzungspraktiken – womit nicht nur die

sprachliche Dimension gemeint ist – haben Vázquez zufolge eine ganz spezifi-

sche, eurozentrische »Ökonomie der Wahrheit« (ebd.: 39) in Kraft gesetzt. Diese

umfasse ein rein textuelles Verständnis von Sprache, ein exklusiv chronologisches

Modell von Zeit, ein Primat des Gegenwärtigen als Ort der Wirklichkeit, einen di-

chotomen Begriff von Geschlecht (ebd.: 38) und viele andere Vereindeutigungen

mehr. Jener Augenblick, in dem sich das Territorium der Moderne als alleinige Re-

ferenz für soziale Praktiken etabliert,markiert nach Vázquez zugleich denMoment

der weitreichenden Vernichtung aller anderen Formen von Leben und von diversen

menschlichen Erfahrungen und Vorstellungsweisen (ebd.: 39). Nicht nur, was be-

reits ist, kann dementsprechend von epistemischer Gewalt geprägt sein, sondern

vor allem auch das, was ihretwegen nicht ist oder ganz anders sein muss.

Epistemische Gewalt ist demzufolge nicht nur eine Frage der (De-)Legitimie-

rung vonWissen. Sie ist auch nicht nur dann im Spiel, wenn es um andere Formen

von Gewalt geht. Epistemische Gewalt reicht viel tiefer in dasWissen selbst hinein,

in die Denk- und Handlungsmöglichkeiten bei seiner Hervorbringung, Artikulati-

on und Rezeption. Die modernen eurozentrischen Wissenschaften der kolonialen

Moderne sind an dieser Problematik wesentlich beteiligt, indem sie nicht nur Wis-

sen als fertiges Produkt implementieren, sondern auch dieWege zumWissen sowie

die Modi seiner Durchsetzung und sogar seine Erneuerung beständig ›kolonisie-

ren‹.

Der starke Begriff des Epistemizids verstärkt jenen der epistemischen Gewalt

und verdeutlicht die von Castro-Gómez (2002: 282) angesprochene Totalität der

Kolonialität von Macht, Wissen und Sein; sei es im Verhältnis zwischen wissen-

schaftlichem und nicht wissenschaftlichem Wissen im Kontext politischer Kon-

frontationen und ökonomischer Ausbeutungsprozesse oder aber auf dem binnen-

akademischen Terrain unterschiedlicher und vor allem unterschiedlich dominan-

ter Wissen(schaft-)skulturen. In Anbetracht der langen Zeitspanne von 500 Jahren

sowie der mittlerweile weltweit durchgesetzten kapitalistischen Produktions- und

Existenzweise und ihrer entsprechenden epistemischen Infrastruktur scheint es

unmöglich, diese Totalität zu überwinden oder auch nur ernsthaft herauszufor-

dern. Genau das geschieht jedoch permanent, in unzähligen Auseinandersetzun-

gen auf dem »epistemischen Territorium der Moderne« (Vázquez 2011). Auf diese

epistemisch-politischen Kämpfe, die, wie Shiva betont, intellektuelle wie auch ma-

terielle Dimensionen durchqueren (Shiva 1990: 255), werde ich im letzten Kapitel

des Buches eingehen, wenn es um das Ausloten von alternativen Denk- und Hand-

lungsoptionen jenseits und inmitten epistemischer Gewalt geht.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 143

Nun aber blicke ich auf die vonmir durchwanderten Begriffslandschaften epis-

temischer Gewalt zurück, um auf dieser Basis weitere Dimensionen des Epistemi-

schen in den besser bekannten Konzepten struktureller und kultureller, symboli-

scher und normativer Gewalt herauszuarbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Epistemische Gewalt

Zwischenfazit zu heterogenen Begriffen epistemischer Gewalt

»Putting these pieces together it becomes

clear that the world contains considerably

more violence than is typically recog-

nized.«

(Emerick 2019: 34)

Wie bei der Exploration der drei thematischen Bündelungen von unterschiedlichen

Verständnissen epistemischer Gewalt deutlich geworden ist, handelt es sich bei al-

len Annäherungen an epistemische Gewalt um kritisch-normative Zugänge. Diese

beschreiben das Phänomen nicht nur um seiner besseren Analysierbarkeit willen,

betrachten es also nicht in erster Linie als akademisches Problem im Sinne eines

Forschungsgegenstandes. Ebensowenig versprechen die Autor_innenmit ihrer Be-

griffsarbeit rasche Lösungen für gesellschaftliche Widersprüche. Ihrer Heteroge-

nität zum Trotz ist den meisten Verständnissen epistemischer Gewalt gemeinsam,

dass sie diese als grundlegend politisches Problem im Sinne einer umfassenden

gesellschaftlichen Herausforderung verstehen, zu dessen Durchdringung und Be-

arbeitung Wissenschaft zwar beitragen soll, in das sie zugleich aber auch selbst

zwangsläufig verstrickt ist. In welchem Ausmaß dieser Umstand erkannt, reflek-

tiert, adressiert und einer Bearbeitung zugeführt wird, ist dabei durchaus unter-

schiedlich.

Der Bezugsrahmen insbesondere post- und dekolonialer und vieler feministi-

scher Verständnisse epistemischer Gewalt bezieht sich ausdrücklich auf die kolo-

niale Vergangenheit und fasst deren Konsequenzen konzeptionell im Begriff der

in der Gegenwart anhaltenden Kolonialität. In ihrem Verständnis der Gegenwart

als koloniale Moderne ist unstrittig, dass die Dimension des Wissens einen we-

sentlichen Bestandteil komplexer Gewaltverhältnisse darstellt. Zwischen feminis-

tischen und post- beziehungsweise dekolonialen Denktraditionen werden daher

auch Überschneidungen in den Begriffen, Referenzen und Argumentationen sicht-

bar, fokussieren doch alle drei mehr oder weniger direkt auf die zentrale Achse des

kapitalistischen Weltsystems und auf dessen in der kolonialen Moderne begrün-

dete globale Arbeits- und Ressourcenverteilung, die notwendigerweise zahlreiche

Manifestationen von Gewalt hervorbringt, rechtfertigt und auch selbst eine Form

von Gewalt darstellt.

Für die wenigen ausdrücklich in der Friedens- und Konfliktforschung ausfor-

mulierten Definitionen epistemischer Gewalt trifft dies überwiegend nicht zu. Im

Vergleich zu den beiden anderen Debattensträngen sind sie dem »epistemischen

Territorium der Moderne« (Vázquez 2011: 29) affirmativer verbunden und mit der

Konzept-Trias der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein noch kaum vertraut.

Die wenigenThematisierungen epistemischer Gewalt imUmfeld der Friedens- und

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt 145

Konfliktforschung, der Internationalen Beziehungen und verwandter Felder sind

daher als deutlich weniger gehaltvoll zu bezeichnen. Dies betrifft sowohl ihre theo-

retische Dichte als auch die analytische Durchdringung des Phänomens. Weitge-

hend ignorieren diese Zugänge die Dimension der Kolonialität des Zusammen-

hangs von Wissenschaft und Gewaltverhältnissen. Dies ist deshalb der Fall, weil

sich gerade die überwiegend sozialwissenschaftlich geprägte Gewalt-, Friedens-

und Konfliktforschung und angrenzende Felder dem modernen Paradigma der

Aufklärung verpflichtet sehen, in dem Wissenschaft und Bildung als Garant und

Verkörperung von Vernunft und als Gegenentwurf zu Gewalt schlechthin gelten.

Obwohl diese Haltung in den hier diskutierten Texten an einigen Stellen zuwanken

scheint, bieten ausgerechnet diese keine überzeugende alternativeTheoretisierung

des Verhältnisses von Wissen(schaft) und Gewalt.

Ein wichtiges Muster wird hingegen in fast allen Konzeptionen epistemischer

Gewalt deutlich: Entweder wird auf die Frage einer Legitimierbarkeit anderer, ins-

besondere direkter physischer, Gewaltformen durch spezifisches Wissen fokus-

siert, oder aber es wird darauf abgezielt, hegemoniales Wissen selbst als episte-

misch gewaltvoll verstehen zu lernen. Im besten Falle werden beide Ebenen als

miteinander notwendigerweise verschränkte verstanden.Die Begründungszusam-

menhänge für diese Verschränkung variieren wiederum je nach metatheoretischer

Fundierung der einzelnen Zugänge.

In einer groben sozialwissenschaftlichen Typologisierung und quer zu den bis-

her diskutierten disziplinären Bündelungen lassen sich folgende wiederkehren-

de Kristallisationspunkte der bislang vorhandenen Konzeptionierungen epistemi-

scher Gewalt benennen: Auf einer Mikroebene, die ich in konzeptionellem Rück-

griff auf Kapitel 2 als vorrangigen Ausdrucksort der Kolonialität des Seins verstehe,

werden der Konzeption epistemischer Gewalt insbesondereFragennachdem (Ver-)

Schweigen und Sprechen, nachDarstellung und Vertretung, nach Körper und Leib,

basierend auf konkreten und intersektionalen Diskriminierungs- und Unterdrü-

ckungserfahrungen durch Rassismus und Sexismus zugrunde gelegt. Auf der Me-

soebene der Kolonialität desWissens geht es vorrangig umdie konkreten Praktiken

eines mit Kolonialismus und Kapitalismus historisch wie auch gegenwärtig ver-

strickten Wissenschaftssystems, die Hierarchisierung und Universalisierung von

Sprachen und Sprechweisen inklusive ihrer schriftlichen Ausdrucksformen, aber

auch um die erkenntnistheoretische und politische Reflexion der Beschaffenheit

und Veränderbarkeit von Wissen in der Moderne, die nicht immer auch als ko-

loniale Moderne verstanden wird. Mit der Makroebene der Kolonialität der Macht

lassen sich schließlich jene Annäherungen an epistemische Gewalt verknüpfen, die

sehr grundsätzliche Fragen nach Eurozentrismus, Orientalismus und Okzidenta-

lismus, nach dem Zusammenhang von Kolonialismus, Imperialismus und Kapi-

talismus, nach Universalismus und Objektivierung und ähnlichen, in Bezug auf

epistemische Gewalt metatheoretischen, Phänomenen des Zusammenhangs von

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Epistemische Gewalt

Wissen und Herrschaft im globalen Maßstab ausloten. Auf diese in Anlehnung an

Boatcă und Costa (2010a, 2010b) entwickelte Systematisierung greife ich im letzten

Kapitel des Buches wieder zurück, um Konturierungen eines transdisziplinären

Konzepts epistemischer Gewalt vorzunehmen.

Zuvor ist jedoch danach zu fragen, wie das Epistemische in ausgewählten, be-

reits besser bekannten weiten Gewaltkonzepten gefasst wird, die epistemische Ge-

walt als solche nicht ausdrücklich thematisieren.Welche Rolle spielt Wissen in den

Konzepten struktureller, kultureller, symbolischer und normativer Gewalt, und in

welchem Verhältnis steht dies zu den bisher diskutierten Annäherungen an epis-

temische Gewalt?

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004 - am 12.02.2026, 21:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

