Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

»Of course, the phenomenon in question
would not ordinarily be thought of as vio-
lence: it is too respectable, too academic,
too genteel for that. It is violence all the
same, and deserves to be seen for what it
is.«

(Norman 1999: 353)

Was kénnen wir unter epistemischer Gewalt itberhaupt verstehen? In der Politik-
wissenschaft, in den Internationalen Beziehungen und in der Friedens- und Kon-
fliktforschung st6f3t der Begriff zumeist auf Unverstindnis und Ablehnung oder
wird schlicht nicht benutzt. Viele Autor_innen in kultur- und geisteswissenschaft-
lichen Fichern, in denen post- und dekoloniale Theoriebildung schon fester ver-
ankert ist, verwenden den Begriff hingegen, ohne ihn niher zu erliutern.’ Ins-
besondere in feministisch-postkolonialen Debatten verfiigt er mit der starken Re-
zeption von Spivak (1988) iiber grofie Selbstverstindlichkeit und wird daher oft nur
mit kurzer Referenz auf selbige verortet (Ayotte/Husain 2005; Brunner 2011; Low
2009; Moreton-Robinson 2011; Mudimbe 1994; Wai 2012). Bekannt ist der Begrift
auch an jenen Rindern der Bildungsforschung, an denen epistemische Gewalt im
Zusammenhang mit indigenen Kimpfen um Zugang zu oder um alternative Prak-
tiken von Bildung und Wissen als selbstverstindlicher Fachbegriff verwendet und
nicht mehr niher erliutert wird (Branson/Miller 2000; Chandler 2010; Fredericks
2009). Auch in anderen Zusammenhingen wird von epistemischer Gewalt gespro-
chen, als ob bereits hinlinglich bekannt wire, worum es sich dabei genau handelt
(McLaren/ Pinkney—Pastrana 2000; Namaste 2009).

Daher wird auf Begriffsarbeit und Theoretisierung weitgehend verzichtet, oft
auch auf jegliche Zitation zur Verortung des Begriffs (Cremin/Echavarria/Kester

1 Die meisten Konzeptionierungen des Begriffs gehen auf dessen frithe Verwendung durch
Foucault, Said und Spivak zuriick. Diese drei fiir die post- und dekoloniale Debatte zentralen
Autor_innen stelle ich im weiteren Verlaufjedoch nicht in den Fokus meiner Argumentation,
daichdieBreite und Vielfaltderseither stattfindenden Begriffsarbeit wiirdigen und ausloten
will.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Epistemische Gewalt

2018; Hughes 2015; Menski 2016). An diesem Kreuzungspunkt von grofem Unver-
stindnis einerseits und grof3er Selbstverstindlichkeit andererseits verorte ich mei-
ne transdiszipliniren Explorationen rund um den Begriff epistemische Gewalt.

Charles Tilly zufolge stellt das Sortieren und Einordnen eine erste Verstind-
nisstufe dessen dar, was es zu (er-)kliren gilt. Diese Titigkeit generiert nicht nur
Systematik, sondern beinhaltet einen erkenntnistheoretischen Wert hinsichtlich
des Gegenstandes selbst (Tilly 1977: 153). Es daher zu fragen: Was genau wird als
epistemische Gewalt bezeichnet, vor welchem Hintergrund und mit welchen Zie-
len? In welchen wissenschaftlichen Debatten ist der Begriff iiberhaupt anzutreften
und in welcher Form?

Entlang dieser Leitfragen (ver-)sammle ich im Folgenden eine Vielzahl an dis-
ziplinir unterschiedlichen begrifflich-konzeptionellen Anniherungen an epistemi-
sche Gewalt und ordne sie drei thematischen Biindelungen zu. Diese durchqueren
zugleich drei unterschiedliche Wissenschaftsfelder, die ihrerseits bereits inter- und
transdisziplinir sind und eine Vielzahl heterogener Theorien und Epistemologi-
en umfassen: Friedens- und Konfliktforschung und deren Umfeld, Feministische
Wissen(schaft-)skritik sowie Post- und Dekoloniale Theorie. Auf, in und zwischen
ihnen vollzieht sich die facettenreiche Arbeit an einem Denkwerkzeug, das sich bei
seinem Gebrauch verindert und in Bewegung ist. Es soll hier also keine determi-
nistische Definition epistemischer Gewalt festgeschrieben, sondern eine Annihe-
rung aus verschiedenen Richtungen unternommen werden. Zuvor ist jedoch eine
semantische Feinheit zu kliren, die auch mein Erkenntnisinteresse niher spezifi-
ziert: Epistemisch oder epistemologisch?

Wiahrend die meisten Autor_innen von epistemischer Gewalt sprechen, ist der
Begrift der epistemologischen Gewalt nur vereinzelt anzutreffen. Mehr oder weniger
explizit geht es dabei um die Unterscheidung von Wissen in einem generellen Sin-
ne einerseits und spezifisch wissenschaftlichem Wissen andererseits. Doch auch
diese wird nur selten trennscharf gemacht. Am explizitesten tut dies Andrea Ceria-
na Mayneri (2014), indem er sich auf Foucaults Verbindung des Begriffs Episteme
mit dem Konzept des Dispositivs bezieht, das das Diskursive in einen engen Zu-
sammenhang mit materiellen Bedingungen und sozialen Praktiken stellt (Foucault
1973, 1978). Unter epistemischer Gewalt versteht Mayneri »jene Form von Gewalt,
die im Augenblick der Begegnung mit dem Anderen entsteht, welcher die Durch-
setzung von Regeln des Denkens und Handelns folgt, die zu Unterordnung und
Hierarchisierung fithren« (Mayneri 2014: 86). Epistemische Gewalt in einem wei-
teren Sinne kann also, muss aber nicht direkt von den Wissenschaften ausgehen,
sondern duflert sich auch in anderen Wissensbestinden und -praktiken.

Demgegeniiber bezeichnet Mayneri als epistemologische eine noch spezi-
fischere Form von Gewalt der akademischen Unterscheidung dessen, was als
wissenschaftlich gelten kann, von dem, was von dieser Wissenschaftlichkeit aus-

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

geschlossen und ihr als objekthaft unterworfen wird (ebd.: 87). Implizit liegt auch
Andrew Normans (1999) Begriffsverwendung diese Trennung zwischen Wissen-
schaft und Nicht-Wissenschaft zugrunde, wenn er mit epistemologischer Gewalt
die Epistemologie der modernen Philosophie problematisiert (ebd.: 353). Vandana
Shiva (1990), Valentin-Yves Mudimbe (1994) und Zubairu Wai (2012) sprechen
ebenfalls von epistemologischer und nicht wie die meisten anderen Autor_innen
von epistemischer Gewalt. Sie begriinden diese auf Erkenntnistheorie verweisen-
de Begriffswahl allerdings nicht explizit und gehen in ihren Arbeiten iber den
Rahmen eines exklusiv akademischen Verstindnisses auch weit hinaus. Ihre Ver-
wendung des Begriffs lisst jedoch im Gegensatz zu Mayneri und Norman an der
Zentralitit der kolonialen Frage und an deren Verwobenheit mit der Entstehung
und Entwicklung der Wissenschaften keinen Zweifel.

Mein Erkenntnisinteresse rund um epistemische Gewalt als Phinomen und als
Begriff richtet sich insbesondere auf die Wirkmaichtigkeit von wissenschaftlichem
Wissen im Zusammenhang mit unterschiedlichen Formen von Gewalt, insbeson-
dere im Feld der internationalen Politik. Da ich diese Frage jedoch als Teil des So-
zialen und Politischen betrachte und nicht als davon isoliertes erkenntnistheoreti-
sches Problem, erachte ich den Begriff der epistemologischen Gewalt als zu spezi-
fisch, da er das damit bezeichnete Problem als rein akademisches erscheinen lisst.
Dass dies nicht der Fall ist, ist angesichts der bereits erdrterten Kolonialitit von
Macht, Wissen und Sein offensichtlich. Daher spreche ich nicht von epistemologi-
scher, sondern von epistemischer Gewalt, auch wenn meine eigenen Uberlegungen
im Feld der wissenschaftlichen Wissensproduktion ihren Ausgang genommen ha-
ben und insbesondere auf diese abzielen.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

79


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Epistemische Gewalt

Spuren im Umfeld der Friedens- und Konfliktforschung

»Gewalt denken hei[ss]t, gegen sie an-
denken.«
(Waldenfels 2000: 9)

Wo es um die Analyse direkter physischer Gewalt im politischen Kontext geht, wird
epistemische Gewalt bislang kaum beriicksichtigt. Der dort gepflegte, zumeist en-
ge politikwissenschaftliche Gewaltbegriff findet vorrangig in empirischen Arbeiten
Anwendung, was wiederum mit einer nur gering ausgepragten Theorietradition
des Fachs einhergeht. Dariiber hinaus sorgt auch eine zweifache Annahme von Ge-
waltlosigkeit mit dafiir, dass epistemische Gewalt (noch) kein Thema der Friedens-
und Konfliktforschung, der Internationalen Beziehungen und der Politikwissen-
schaft ist. Das vorherrschende eurozentrisch-aufklirende Wissenschaftsverstind-
nis inklusive seiner kritischen Ausprigungen geht davon aus, dass Wissenschaft,
dhnlich wie Politik, im Allgemeinen das Gegenteil beziehungsweise sogar ein Ge-
genmittel zu Gewalt darstellt. Gerade weil Gewalt zumeist als direkte und physi-
sche Gewalt vereindeutigt oder erst gar nicht weiter definiert wird, kann sie in
dieser Perspektive vom eigenen wissenschaftlichen Tun als vollstindig abgetrennt
verstanden werden.

Wie bereits dargelegt, wird Gewalt zumeist als anderswo, anderswer und
anderswas gefasst (Brunner 2016a: 48, 2016c: 94) — oder, wenn doch irgendwie
>hier< und >bei uns¢, dann als bedauernswerte Ausnahme oder als vergangen und
iberwunden (Kurtenbach/Wehr 2014: 106). Das Gewaltmonopol des Staates gilt
den meisten Politolog_innen sowie Friedens- und Konfliktforschenden grund-
sitzlich als friedensforderliches Element der Zivilisierung anderer Gewaltformen
(Weller 2003: 485), und die dem Staat und seinen Politiken dienenden Wissen-
schaften werden als deren Werkzeug betrachtet. Dariiber hinaus wohnt weiten
Teilen der Friedens- und Konfliktforschung ein gesellschaftspolitisches wie auch
wissenschaftliches Selbstverstindnis inne, das, in der Friedensforschung explizit,
in der Konfliktforschung implizit, von einer positiven Utopie der Gewaltfreiheit
und von Pazifismus gepragt ist (Briicher 2008, 2013). Dies bringt starke Normen
und Werte mit sich, denen die wissenschaftliche Praxis nicht immer entsprechen
kann (Jaberg 2009). Schlieflich werden post- und dekoloniale Perspektiven, die
den Begriff epistemische Gewalt zwar auch noch nicht systematisiert haben, ihn
aber verwenden, in der Friedens- und Konfliktforschung erst allmahlich rezipiert
(Brunner 2011; Cardenas 2016; Chojnacki/Namberger 2014; Engels 2014; Exo 2015;
Ziai 2016).

Es ruft daher unter Wissenschaftler_innen dieser politikwissenschaftlich do-
minierten Forschungsfelder oft Zweifel und Widerstinde hervor, wenn Wissen-
schaft selbst als potenziell gewaltférmig thematisiert und von epistemischer Ge-

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

walt gesprochen wird. So lassen sich nur vereinzelte Stimmen finden, die einen ex-
pliziten Zusammenhang zwischen Wissenschaft und Gewalt herstellen. Noch we-
niger tun dies tiber den Begriff epistemische Gewalt. Nicht im engeren Sinne in der
Friedens- und Konfliktforschung, doch in deren niherer Nachbarschaft finden sich
vereinzelte Spuren einer Begriffsbestimmung epistemischer Gewalt, die auf deren
Funktion der Legitimierung anderer Gewaltformen fokussieren (Gebrewold 2008,
2009). Dariiberhinausgehende Verstindnisse epistemischer Gewalt, die diese im
Wissen selbst verorten, sind hier rar.

Potenzial der Gewaltlosigkeit im Symbolsystem Wissenschaft

Der Philosoph und Friedensforscher Hans Saner spricht an einer kurzen Stelle des
Kapitels Personale, strukturelle und symbolische Gewalt in seinem Buch Hoffnung und
Gewalt (Saner 1982) explizit von epistemischer Gewalt. Diese sieht er entlang seiner
Frage nach der »Gewalt der durchgesetzten Bedeutung« (ebd.: 87)> im Wechselspiel
mit dsthetischer, religioser und ideologischer Gewalt, welche er allesamt dem Kon-
zept symbolischer Gewalt (Bourdieu/Passeron 1973) unterordnet. Bourdieus Begriff
der symbolischen Gewalt ist fiir ihn zentral, weil Symbolsysteme strukturelle und
schlieRlich auch personale Gewalt absichern und sogar »durch eigene Gewaltfor-
men [...] zu Gewalt konditionieren« (Saner 1982: 84) wiirden. Dennoch verwendet
Saner symbolische Gewalt nicht in einem engeren Bourdiewschen Verstindnis, da
ihm dieses zu »scholastisch und szientistisch« (ebd.: 77) erscheint. Er spricht von
symbolischer Gewalt, »wenn anerkannte Bedeutung[en], deren Triger Reprisen-
tationszeichen sind, zu nachweislichen Schidigungen fithren« (ebd.: 84). In die-
sem verkiirzten Sinne bezieht sich auch der Friedensforscher Dieter Kinkelbur
auf Saners Verstindnis epistemischer symbolischer Gewalt als eine Herrschaft von
Symbolen und Artefakten, die Kriegsbereitschaft mit hervorbringen und Gewalt
rechtfertigen witrden (Kinkelbur 2000: 26).

Saner selbst vergleicht die Wissenschaften mit der Kunst, um epistemische
symbolische Gewalt zu erkliren:

»So wie die Kunst eine inner- und eine au[ss]er-dsthetische offene Flanke zur
Gewalt hat, aber eigentlich durch die Offenheit ihrer Produktivitit und durch
die Vieldeutigkeit ihrer Werke gewaltlos sein konnte, so ist Wissenschaft nach
innen und au[ss]en zur Gewalt offen, obwohl sie, im kritischen Bewusstsein der
Voraussetzungen, der operablen Begriffe, der Methoden und der Gberpriifbaren
Resultate, gewaltfrei sein kdnnte.« (Saner 1982: 89)

Auch wenn er sich mit den gewaltférmigen und -férdernden Dimensionen wis-
senschaftlichen Wissens auseinandersetzt, hilt Saner als Friedensforscher an der

2 Hervorhebung im Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Epistemische Gewalt

Moglichkeit genuin gewaltfreier Forschung fest, ohne dies jedoch niher zu be-
griinden. Damit berithrt er einen wunden Punkt der Friedensforschung, fiir die
Gewaltfreiheit ein zumindest implizites Prinzip darstellt. Die grundsitzliche Ab-
lehnung jeglicher Form von Gewalt, die darin mitschwingt, geht mit einem Haber-
mas’schen Diskursverstindnis einher (Habermas 1981), das Sprechen, Verhandeln
und Wissenschaft-Betreiben, analog zu einem Arendt’schen Verstindnis des Poli-
tischen (Arendt 1970), als genuin gewaltfrei versteht. Nichtsdestotrotz hilt Saner
Wissenschaft in zweierlei Hinsicht als fiir Gewalt anfillig, wenn er weiter ausfithrt:

»Nach innen 6ffnet sich diese Flanke, sobald sich Wissenschaft fir die einzig legi-
time Erkenntnisweise hilt, die alle iibrigen Arten des Weltverstehens prinzipiell
vernichtet. Das kann nur geschehen durch eine Reihe von Verkehrungen in ihrem
Selbstverstandnis, in dem sie sich nun fir voraussetzungslos halt, die reduktiven
Begriffe mit den Sachen an sich identifiziert, die induktive Logik fiir die Logik des
Denkens schlechthin hilt, eine Methode zur allein berechtigten erklart und ihre
Resultate durch Letztbegriindungen absolut sichern will. Nun wird sie als Ratio-
nalismus zum Imperialismus des Denkens und durch die ihr eigene Aggressivitat
zur Zerstorerin der Vernunft der Welt.« (Saner 1982: 89)

»Nach au[ss]en ist sie offen fiir Gewalt, sofern sie sich mit ideologischen Interes-
sen durchsetzen lasst und diesen, in vermeintlich wissenschaftliche Weise, dient.
[..] Vermutlich dient der grofite Teil der Wissenschaft auch au[ss]erwissenschaft-
lichen, ideologischen, Interessen, ohne dies selber zu durchschauen.« (ebd.: 89f)

Diese Einteilung der Wissenschaft in einen Innen- und einen Aufienraum kann als
Versuch gelesen werden, die Domine der Wissenschaften von jener der Ideologie
abzugrenzen, denn letztere kénne nach Saner im Gegensatz zu ersterer keinesfalls
als gewaltfrei gelten (ebd.: 90). Er unterscheidet strikt zwischen wissenschaftli-
chem und auferwissenschaftlichem Wissen, das ungleich leichter in den Verdacht
des Ideologischen zu geraten scheint. Hier wird Aufierwissenschaftliches nicht in
erster Linie als Ressource fiir alternatives und auch friedensférderndes Wissen,
sondern als Hort des Ideologischen verstanden — ganz so, als wire demgegeniiber
Wissenschaft genuin ideologiefrei und per se interesselos, weil, wie zuvor erliu-
tert, der Kunst verwandt und der Aufklirung verpflichtet. Epistemische Gewalt
wird damit als bedauerliche Abweichung von grundsitzlich ideologie- und gewalt-
freier Wissenschaft konzipiert, die lediglich nicht immer selbstaufgeklirt genug
sei, um ihre eigenen Defizite zu erkennen und gegebenenfalls zu beheben.

Aus post- und dekolonialer Perspektive ist das Verhiltnis zwischen Wis-
sen(schaft) und Gewalt kein grundsitzlich positives, das nur punktuell auf Irrwege
gerat und lediglich unter widrigen Umstinden potenziell problematisch wird.
Auch die Abgrenzung zwischen wertgeschitzter Wissenschaft und abzulehnender
Ideologie erscheint obsolet. Wenn Saner die Ignoranz oder gar Ausléschung von

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

nicht primir wissenschaftlichen Erkenntnisweisen und Wissensformen durch das
System Wissenschaft selbst anspricht, stimmt er hingegen mit einem Argument
dekolonialer Perspektiven iiberein und bietet damit einen potenziellen Ankniip-
fungspunkt zwischen diesen beiden Traditionen. Doch bei epistemischer Gewalt
handelt es sich nicht um Abweichungen von einer ansonsten gewaltfreien Realitit
— vielmehr konstituieren diese von Saner so benannten Verkehrungen die Realitit
der anhaltenden kolonialen Moderne.

Das einzige Korrektiv zu gewaltformiger Herrschaft, die auch durch episte-
mische symbolische Gewalt aufrechterhalten wird, sieht Saner in der »Idee der
permanenten friedlichen Revolution, die durch personale Integritit, durch solida-
rische Macht und durch die Reinigung der Symbole einen neuen Frieden sucht«
(ebd.: 94). Was er mit dieser Reinigung der Symbole meint, bleibt ungeklirt. Doch
mit der Frage nach Integritit und Solidaritit baut der Philosoph eine Briicke zur
Psychologie, aus der eine weitere friedensforschende Anniherung an epistemische
Gewalt stammt.

Mentale Mauern und Forschungsliicken auf unwegsamem Gelande

Beinahe dreifdig Jahre nach Saner lokalisiert Luc Reychler als damals Vorsitzender
der International Peace Research Association in seinem Vortragsmanuskript Intellectual
Solidarity, Peace and Psychological Walls das Problem beim handlungsmichtigen, auf-
geklirten und vor allem akademischen Individuum (Reychler 2010). Dieses wird fiir
die Uberwindung epistemischer Gewalt als fihig und zustindig erklirt:

»Mental walls can be created intentionally and remain operational because of
neglect or insufficient efforts to dismantle them. In that case, we are dealing with
epistemic violence. In this paper, sepistemic violence« is defined as the active or
passive inhibition of knowledge and know-how that could be used for furthering
international cooperation and sustainable peace-building.« (ebd.: 5)

Man kénnte meinen, Reychler sei nahe an dekolonialen Positionen, wenn er die
Ausgrenzung von in Hinblick auf Friedensférderung qualitativ besserem Wissen
kritisiert. Bedenkenswert ist diese Definition jedoch, wenn es darum geht, die-
ses andere Wissen in bestehende Praktiken des Peacebuilding zu integrieren. Ge-
rade Letzteres kann nicht friktionsfrei funktionieren, denn radikal anderes, herr-
schaftskritisches Wissen ist mit herkdmmlichen Verfahrensweisen, Begriffen und
Zugingen meist nicht kompatibel. Auch die Vorstellung von nicht ndher erliuter-
ten mentalen Mauern ist problematisch, wenn man epistemische Gewalt als weit-
verzweigtes und asymmetrisch organisiertes Verhiltnis, heterogene Praxis, kom-
plexes Verhiltnis und dynamischen Prozess versteht.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

83


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84  Epistemische Gewalt

In seinen weiteren Ausfithrungen unterscheidet der Autor vier Voraussetzun-
gen, die epistemische Gewalt hervorbrichten und sich mit dem Begriff Reduktio-
nismus zusammenfassen lief3en:

»Four types of conditions which make epistemic violence possible can be distin-
guished: (a) the existence of a rough and unleveled playing field, (b) a reduction-
ist research process, (c) significant gaps in the research, and (d) the curtailment
of the impact of critical thinking and data on the opinion- and decision making.«
(ebd.)

Die Moglichkeitsbedingungen fiir alternatives, kritisches, transformatives Wissen
sind in der Tat asymmetrisch iiber verschiedene Felder der Auseinandersetzung
verteilt. Auch von einem systemimmanenten Reduktionismus im Prozess der For-
schung selbst kann man ausgehen — doch die Frage ist, wie man diesen versteht.
Reychler bezieht sich mit dem Begriff des Reduktionsimus auf Shiva, die kritisiert,
ein iberwiegender Teil der Forschung diene direkt oder indirekt dazu, manifeste
Gewalt auszuiiben, weil immense Ressourcen in militirnahe Technikentwicklung
und Riistungsforschung fliefden wiirden (Shiva 1990: 232).

Im Gegensatz zu der von ihm zitierten Autorin, die die Problematik ausdriick-
lich in die Systemkonkurrenz des Kalten Krieges und in eine Opposition von Kom-
munismus versus Kapitalismus einordnet, lokalisiert Reychler das Problem epis-
temischer Gewalt zwei Jahrzehnte spiter in keiner Weise in einem geopolitisch
verstandenen Raum-Zeit-Verhiltnis von Zentrum und Peripherie, von strukturel-
ler Dominanz und Marginalisierung oder von 6konomischen Zusammenhingen.
Zwar riumt er ein, dass Wissenschaft weder neutral noch frei von Werten und
Interessen sei und dass ihre Rahmenbedingungen sich fir die an ihr Beteiligten
duflerst ungleich erweisen. Doch verortet er die primire Herausforderung und
Handlungsebene nicht auf systemischer oder (wissenschafts-)politischer, sondern
auf personlicher Ebene. Wiederholt spricht er von psychologischen Barrieren, die
es im Sinne eines Abbaus von epistemischer Gewalt zu iiberwinden gelte:

»The dismantling of the psychological walls is necessary to build sustainable
peace in the world. [..] [W]e are especially interested in changes of the politi-
cal-psychological climate or the software of peace building. Sustainable peace
building requires the development of an integrative political-psychological cli-
mate, characterized by the perception of a mutually benefiting future, a we-ness
feeling, dealing with past, and the dismantling of psychological or mental walls.«
(Reychler 2010: 4)

Man kann diese Forderung nach einem zwischenmenschlich-akademischen Kli-
mawandel durchaus begriifien. Doch aus post- und dekolonialer Perspektive sind
psychologisierende Antworten auf geopolitische Herausforderungen wenig iiber-
zeugend, wenn das eine in keinerlei Relation zu dem anderen gesetzt und vor al-

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

lem nicht in der kolonialen Dimension angesprochen wird. Wenn die Analyse glo-
bal asymmetrisch organisierter Herrschaftsverhiltnisse von einem international
tatigen Sozialwissenschaftler und Friedensforscher itbersprungen und dabei ein
inklusives Wir-Gefiithl heraufbeschworen wird, schreiben sich euro- und andro-
zentrische Universalisierungstendenzen ungebrochen fort.

Eher lief3e sich moglicherweise eine Verbindungslinie zu einem post- und de-
kolonialen Verstindnis von epistemischer Gewalt herstellen, wenn Reychler weiter
ausfihrt, dass dem, was wir nicht wissen, was nicht gesagt oder nicht sichtbar
wird, nicht genug Aufmerksamkeit gewidmet werde (ebd.: 14). Daraus leitet er ei-
ne wissenschaftliche Verantwortung fiir jene ab, die in diesem System privilegiert
sind — eine Forderung, die auch post- und dekoloniale Wissenschaftler_innen wie-
derholt formuliert haben (Bahri 1995; Gutiérrez Rodriguez 2010; Spivak/Harasym
1990). Reychler selbst spricht von Solidaritit, was auf den ersten Blick iiberzeugend
wirkt. Der Forschungsgemeinschaft komme die Schliisselverantwortung zu, sen-
sible Fragen anzusprechen und intellektuelle Solidaritit zu stirken (Reychler 2010:
17). Doch was heifdt das in der Praxis des wissenschaftlichen Tuns und Lassens von
miteinander in Konkurrenz stehenden Wissens6konomien (Dérhéfer 2010; Loh-
mann/Rilling 2002), deren Ressourcen und Einflussméglichkeiten nicht aus Zufall
duferst ungleichmiRig iiber den Globus verteilt sind und in denen Wissen zuneh-
mend zur Ware wird (Keim 2013; Sahrai/Sahrai 2006; Weingart 2006)?

Intellektuelle Solidaritit erachte ich durchaus als probates Mittel zur Redukti-
on wissenschaftsimmanenter Phinomene epistemischer Gewalt. Sie ist ein wich-
tiges Element post- und dekolonialer Perspektiven, die mit der daraus abgeleite-
ten Forderung des aktiven »Verlernens von Privilegien« (Spivak, zit.n. Castro Vare-
la/Dhawan 2015: 163) iiber eurozentrischen Humanitarismus hinausgehen. Solida-
ritdt in diesem Sinne kann jedoch nur unter Anerkennung der Voraussetzung ge-
deihen, dass inhaltlich, strategisch oder auch erkenntnistheoretisch unterschiedli-
che Standpunkte zwischen grundsitzlich als gleichberechtigt anerkannten Partei-
en bearbeitet werden. Dies muss aber von der analytischen Feststellung begleitet
werden, dass Gleichheit zwar das Ziel, in den meisten Fillen jedoch nicht den rea-
len Ausgangspunkt der wissenschaftlichen Debatte im Nord/Siid- beziehungsweise
West/Ost-Verhiltnis darstellt, weil diese Debatte ebenso asymmetrisch ist wie die
politischen Ungleichheitsverhiltnisse es sind, innerhalb derer sie mit ungleichen
Ressourcen gefithrt wird. Wird diese umfassende Asymmetrie ignoriert, kann aus
gutgemeinter Solidaritit nur allzu leicht schlecht gemachte Wohltitigkeit werden.

Diese in Reychlers individualistisch-psychologisierender Lesart deutlich wer-
dende Tendenz kann mit einem post- und dekolonial inspirierten Konzept episte-
mischer Gewalt durchbrochen werden, denn epistemische Gewalt verweist auf die
Verwobenbheit innerhalb von und zwischen Gewalt- und Ungleichheitsverhiltnis-
sen sowie auf die geopolitische Asymmetrie der colonial condition, in der auch die
solidarische Praxis notwendigerweise verortet bleibt. Der Mainstream der gegen-

- am 12.02.2026, 21:10:221.

85


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Epistemische Gewalt

wirtigen Friedens- und Konfliktforschung, Internationalen Beziehungen und/oder
Politikwissenschaft ist von diesem Selbstverstindnis jedoch weit entfernt und er-
achtet Solidaritit als Mangel an Objektivitit oder Uberschuss an Moral — und damit
eher als Befangenheit denn als Voraussetzung fiir eine friedensfordernde wissen-
schaftliche Praxis.

Dialogdefizit an den Grenzen der Vernunft

Der bereits erwihnte Philosoph Norman kann nur indirekt dem Feld der Friedens-
und Konfliktforschung zugeordnet werden, doch seine erkenntnistheoretischen
Uberlegungen zu epistemologischer Gewalt sind in zweifacher Hinsicht dorthin
kompatibel. Zum einen ist der Aufsatz Epistemological Violence (1999) in einem Band
einer Reihe zu Fragen der Friedensphilosophie erschienen, zum anderen behauptet
der Autor darin einen intrinsischen Zusammenhang zwischen moderner Philoso-
phie und dem menschlichen Umgang mit Konflikten. Er argumentiert, die Konzep-
tion von Vernunft, die die Philosophen?® seit mehreren Jahrhunderten beschiftige,
beeintrichtige unser Verstindnis von sinnstiftendem beziehungsweise vernunft-
generierendem (reason giving) Dialog und damit auch die menschliche Fihigkeit
zur gewaltfreien Konfliktldsung negativ (ebd.: 353). Vernunft wird dabei auf kur-
zem Wege verkniipft mit Rechtfertigung und Beurteilung: Jegliche Rechtfertigung
sei bereits eine Antwort auf eine Konfliktkonstellation und zugleich der Beurtei-
lung eines Sachverhalts oder Arguments unterworfen (ebd.: 354).

Diese Funktion der Rechtfertigung hat Norman zufolge unvermeidbare Aus-
wirkungen auf das vorherrschende Verstindnis von Vernunft, denn wem Recht ge-
geben werde, dem werde Vernunft allein aus dem Grund zugeschrieben, dass der
vertretene Standpunkt sich auf eine rationale Rechtfertigung beziehen lasse (ebd.).
Die kartesianische Primisse, Wissen beruhe immer auf soliden Grundlagen, impli-
ziere, dass einmal anerkannte Rechtfertigungen fiir bestimmte Standpunkte quasi
automatisch zur Geltung kimen (ebd.: 354f.). Diesen Typ der Rechtfertigung durch
Vernunft bezeichnet er als »These der notwendigen Erlaubnis« (required license thesis)
(ebd.: 357), in der sich jegliche Behauptung und Meinung auf eine argumentative
oder faktische Garantie riickbeziehen lassen konnen miisse. Anderen Standpunk-
ten hingegen werde zugeschrieben, simple Meinung oder personliche Befindlich-
keit zu sein, gerade weil sie sich nicht auf konventionalisierte Grundlagen berufen
konnen oder wollen. Auch wenn er im Text selbst den titelgebenden Begriff episte-
mologische Gewalt nicht mehr verwendet, ist es diese These, die implizit als deren
Definition fungiert:

3 Der Text gibt keinerlei Anlass zur Vermutung, dass der Autor damit auch Philosophinnen
meinen konnte.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

»The thesis does a very real, if subtle and inadvertent, violence to the norms
that govern, and thereby determine the adjudicative potential of, reason-giving
dialogue.« (ebd.: 358)

Von ihm epistemologisch genannte Gewalt tue also jenen sozialen Normen Gewalt
an, die das menschliche Urteilsvermégen von und in vernunft- und sinngenerie-
rendem Dialog leite und auch bestimme. Sie sei subtil und erfolge unbeabsichtigt,
habe aber grofien Einfluss auf die handelnden Akteur_innen, so Normans Argu-
mentation. Bemerkenswerterweise scheint der Autor aber davon auszugehen, dass
die existierenden Normen selbst nicht von epistem(olog-)ischer Gewaltformigkeit
mit konstituiert, sondern auf andere, gewaltfreie Weise in die Welt gekommen
sind. Interessanterweise wird somit soziales kommunikatives dialogisches Han-
deln zum Ort der Gewaltfreiheit schlechthin, wohingegen epistem(olog-)ische Ge-
walt allein in der Erkenntnistheorie verortet wird.

Im weiteren Verlauf des Texts unterscheidet Norman liberale von autoritiren
Epistemologien und fithrt verschiedene normative Zuginge zur oben genannten,
im Prinzip von beiden Zugingen geteilten These an (ebd.: 358ff.). Autoritire Epis-
temologien wiirden mit einer Hermeneutik des Verdachts, mit Skepsis oder »epis-
temischer Schuld« (epistemic guilt) (ebd.: 359) operieren, bei der die Beweislast dort
liege, wo eine Behauptung aufgestellt und zu dominantem Wissen werde. Dabei
werde alles, das sich nicht innerhalb der gegebenen Parameter rechtfertigen kon-
ne, aus dem Raum der Rechtfertigbarkeit ausgeschlossen. Demgegeniiber wiirden
liberale Epistemologien von einer »epistemischen Unschuld« (epistemic innocence)
(ebd.: 361) ausgehen, bei der die Beweislast dort liege, wo eine etablierte Behaup-
tung herausgefordert wird und erst falsifiziert werden muss.

Norman kommt zu dem Schluss, autoritire ebenso wie radikalliberale (crudely
liberal) Epistemologien seien problematisch, weil sie uns gerade auch in der dialo-
gischen Praxis zu Generalisierungen nétigen wiirden, obwohl wir darin doch auch
verniinftige und kontext-sensible Kriterien anwenden kénnten, die jedoch nicht
weiter ausgefithrt werden. »Warume, so Norman, »sollten wir entweder Verdacht
oder Vertrauen als universell angemessene epistemische Haltung akzeptieren, wo
uns doch die Erfahrung lehrt, dass beide ihren Platz haben?« (ebd.) Durch die ei-
ne ebenso wie die andere Epistemologie leide das menschliche Verstindnis davon,
wie man in der Praxis selbst Sinn und Vernunft herstellen und Begriindungen ar-
tikulieren kénne (reason-giving practice). Diese fir den Umgang mit Konflikten so
zentrale interaktive Praxis wiirde somit entstellt, eine Praxis des gegenseitigen
Verstindnisses zwischen Menschen, der zugleich bereits jene Normen innewoh-
nen, die wiederum die Praxis als solche definieren und erhalten (ebd.). Mit diesem
apodiktischen Fazit des Weder-Noch endet der Aufsatz abrupt, ohne den Begriff
der epistem(olog-)ischen Gewalt noch einmal ins Spiel gebracht zu haben.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

87


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Epistemische Gewalt

In Hinblick auf eine transdisziplinire Theoretisierung epistemischer Gewalt
hinterldsst auch dieser Text einen ambivalenten Eindruck. Erstens steuert der Au-
tor in seiner Begriffsarbeit direkt das Feld der philosophischen Erkenntnistheorie
an und verortet das Problem in der Tradition philosophischen Wissens selbst. Nor-
man hilt dieses Wissen fiir problematisch, doch mit keinem Wort benennt er es
als universalistisch, euro- oder androzentrisch, in seinem historischen und politi-
schen Entstehungszusammenhang oder auf sonstige Art und Weise in soziale Ver-
hiltnisse eingebettet. Zugleich mahnt er die Kontextualisierung von Behauptungen
an, um dem engen Korsett autoritirer oder liberaler Erkenntnistheorie zu entkom-
men. Der Text kommt zweitens mit sehr wenigen Referenzen aus und bleibt véllig
ohne Verweis auf eben jene philosophischen Traditionen, in denen zum Zeitpunkt
des Verfassens bereits intensive Wissenschaftskritik an genau jenem Universalis-
mus der kartesianischen Primissen geiibt wird, die auch Norman Unbehagen be-
reiten. Drittens formuliert der Philosoph, gemessen an den Konventionen seines
Fachs, erstaunlich unprazise. Mit reason scheint abwechselnd Vernunft, Begriin-
dung oder auch Sinn gemeint zu sein, und auch Normans fiir das Argument zentra-
le Konfliktverstindnis bleibt undifferenziert und in keinerlei Debatte eingebettet.
Es bleibt auch unklar, ob es ihm um interpersonale Alltagskonflikte geht oder um
politische Konflikte internationalen Ausmafes im Sinne der Friedens- und Kon-
fliktforschung. Viertens impliziert Normans Begriff des Dialogs genau jene nor-
mative liberale Konzeption, die er in Bezug auf den Zusammenhang von Recht-
fertigung, Beurteilung und Vernunft kritisiert. Ohne diese Begriffe zu verwenden,
scheint der Autor den Universalismus und auch die epistemologische Vernachlissi-
gung sozialer Praxis in der westlichen Philosophie zu kritisieren. Doch das fiir das
Argument zentrale, dabei aber kaum argumentierte Junktim von Dialog und Kon-
fliktlésung, das Norman zum Ausgangspunkt fiir seine Uberlegungen zum Zusam-
menhang von wissenschaftlichem Wissen und Gewalt macht, bleibt jenem univer-
salistischen und vermeintlich objektiven, weil abstrahierten Denken zutiefst ver-
haftet. Fiinftens schlief3lich erscheint die Unterscheidung zwischen philosophisch-
erkenntnistheoretischem Wissen einerseits und Dialog-Praxiswissen andererseits
nicht tiberzeugend, weil Norman damit implizit behauptet, die dialogische Aus-
handlung als Modus der Konfliktbearbeitung verfiige per se iiber die guten, ge-
waltfreien Normen und stelle damit den Kénigsweg der Konfliktlésung dar.

Zudem iiberrascht das Festhalten an dieser Entscheidung zweier genuin unter-
schiedlicher Dominen des Wissens, weil er eingangs genau diese Unterscheidung
selbst kritisiert. Die erkenntnistheoretisch und philosophisch fiir eine Theoretisie-
rung epistemischer Gewalt notwendige Abstraktionsleistung tiberdeckt hier jegli-
che Historizitit, geopolitische oder sonstige soziale Verortung von Konflikten und
damit auch ihrer Asymmetrie, die sich ganz im Ideal des Dialogischen aufzuls-
sen scheint. Dieses Ideal des menschlichen Dialogs und seiner wie von Zauber-
hand gewaltfrei etablierten sozialen und epistemischen Normen wird in Normans

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Verstindnis von einer erkenntnistheoretischen Philosophie, die in seiner Beschrei-
bung keinerlei Kontextualisierung in Raum und Zeit erfihrt, von epistemologischer
Gewalt bedroht.

Diesen Widerspriichen zum Trotz eignet sich ein Teil der Argumentation
durchaus fir eine transdisziplinire Begriffsbildung zu epistemischer Gewalt im
von mir dargelegten Sinne. Ebenso wie feministische, post- und dekoloniale
Theorien iibt Norman starke Kritik an den epistemischen Grundlagen der Mo-
derne in Form euro- und androzentrischer Philosophie. Deren Fokussierung
auf Individuum einerseits und Universalismus andererseits problematisiert der
Autor als politische ebenso wie als epistemische Schieflage. Zudem zeigt der
Text, dass nicht nur kritische Herausforderer_innen hegemonialer Epistemologi-
en Zweifel am euro- und androzentrischen Zirkelschluss zwischen Begriindung
und Recht(fertigung) von Behauptungen und Anspriichen einerseits und der
Zuschreibung von Vernunft und damit auch von Legitimitit andererseits anmel-
den. Dieses Denken st6f3t zunehmend auch innerhalb seines eigenen Terrains an
Widerspriiche und Grenzen.

Die Selbstverstindlichkeit der Unterscheidung von vermeintlich rationalem,
vernunftgeleitetem, objektivem Wissen aufseiten jener Akteur_innen, die die je-
weils intelligiblen Rechtfertigungen fiir ihre Anspriiche geltend machen kénnen,
von vermeintlich irrationalen, emotionsgeleiteten, subjektiven Meinungen aufsei-
ten derer, denen dies nicht gelingt, verliert zunehmend an Uberzeugungskraft.
Damit werden die epistemische Gewaltformigkeit eben jener Selbstverstindlich-
keit der Unterscheidung und die bereits in unser Wissen eingelagerten Moglich-
keitsbedingungen des Teilens und Herrschens immer besser sichtbar.

Wissen, Territorium, Raum und Verkérperung

Zwei Beitrage aus der Kritischen Geografie verweisen auf materielle Dimensionen
des Phinomens epistemische Gewalt. Sie stehen in starkem Kontrast zu Normans
entkorpertem, abstrahiertem Verstindnis von epistemischer Gewalt und l6sen das
ein, was Alexandra Engelsdorfer (2017) unter einem der Friedens- und Konfliktfor-
schung angemessenen local turn versteht, der imstande sein miisse, den eurozentri-
schen Bias der Unterscheidung zwischen einem universalisierenden Globalen und
einem partikularisierten Lokalen zu durchbrechen.

Mit Benedikt Korf (2006) lisst sich die Frage der Naturalisierung des (post-)
kolonialen Territoriums problematisieren und mit Kenneth MacDonald (2002) je-
ne des (post-)kolonialen Korpers. Beide werden von den Autoren als (geo-)politisch
umkimpft verstanden. Damit wird sowohl das Phinomen als auch der Begriff epis-
temische Gewalt auf den Boden der im vorigen Kapitel erliuterten Kolonialitit von
Macht, Wissen und Sein gestellt, die auch heute noch wirksam ist. Auch wenn die
im Folgenden diskutierten Autoren sich nicht explizit in dieser Denktradition ver-

- am 12.02.2026, 21:10:221.

89


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Epistemische Gewalt

orten und den Begriff ohne weitere Querbeziige zu etwaigen andere Begriffsver-
wendungen allzu selbstverstindlich verwenden, bildet der Aspekt der riumlichen
Verkorperung von epistemischer Gewalt in Leib und Land eine wichtige Schnitt-
stelle zu spiter diskutierten Ansitzen der feministischen wie auch der post- und
dekolonialen Theorie.

Korf nutzt den Begrift epistemische Gewalt fiir eine Analyse des langjihrigen
Konflikts in Sri Lanka. Anstatt diesen wie oft tiblich als ethnischen zu essenzialisie-
ren oder als Ressourcenkonflikt zu simplifizieren, geht es ihm darum, »die sozialen
und politischen Prozesse zu betrachten, die zu Gewalt in politischen Auseinan-
dersetzungen fithren« (Korf 2006: 627). Damit meint der Autor direkte physische
Gewalt. In dem kurzen Text diskutiert er zwei wissenschaftliche Beitrige von Geo-
grafen an zwei Universititen Sri Lankas, in denen Rechtfertigungen fiir territoriale
Grenzziehungen einer singhalesisch-nationalistischen Politik entworfen werden.
Wahrend der erste Beitrag eine tamilische, also in Opposition zur dominanten
Bevolkerungsgruppe stehende Konzeption von >Heimatland< mit dem kolonialen
Repertoire von Bevolkerungsstatistiken und Kartografie zu entwerten versuche, so
der Autor, berufe sich der zweite auf topografische und damit als natirlich verab-
solutierte Kriterien zur territorialen und damit auch politischen Neuordnung des
Landes, um die Anspriiche der Tamil_innen zu delegitimieren. Beide Argumenta-
tionsweisen — Rationalisierung und Naturalisierung — wiirden wirkmichtige geo-
grafische Imaginationen und damit ein diskursives Terrain entwerfen, auf dem
epistemische Gewalt am Werk sei:

»Die >Verwissenschaftlichungs, >Rationalisierung« und Naturalisierung von geo-
graphical imaginations schafft Legitimation fiir politische Anspriiche auf territo-
riale Riume und die Nutzung von natiirlichen Ressourcen. Rationalisierung, die
Legitimierung fir diskriminierende Politiken schafft, wurde in diesem Beitrag als
epistemische Gewalt bezeichnet.« (ebd.: 632)*

Zentral fiir die Frage nach Ein- und Ausschliissen ist fiir Korf einerseits Definition
und andererseits Legitimation — zwei Grundelemente epistemischer Gewalt. Bei-
des bettet er in ein Gramscianisches Verstindnis von Hegemonie und Deutungs-
macht ein, wenn er den Begriff noch genauer definiert:

»Epistemische Gewalt ist eine indirekte Form der Gewalt, die durch die Festigung
bestimmter >truth claims< bestehende strukturelle Abgrenzungsprozesse legiti-
mieren hilft. Epistemische Gewalt kann sowohl| Definitionsmacht als auch Legiti-
mationsmacht sein, indem sie Diskurse produziert, die in GRAMSCIS Sinne hege-

4 Hervorhebungen im Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

monial sind. Diese hegemonialen Diskurse definieren und grenzen ein, welche
Formen und Zwecke von Gewalt gerecht(fertigt) sind.« (ebd.: 627)°

Diese Definition bildet den expliziten oder impliziten Kern zahlreicher Konzeptio-
nierungen epistemischer Gewalt als etwas, das andere, noch problematischere und
vor allem meist direkte physische Gewaltformen legitimiert, sei es durch diskursi-
ve Rahmungen bestehender Phinomene ex post oder auch durch deren Definition
ex ante.

Bemerkenswert an Korfs Ausfithrungen ist, dass er den thematisierten Konflikt
zwar in »postkolonialen Transformationsprozessen« (ebd.) verortet, den Begriff
postkolonial dabei aber lediglich als deskriptives Merkmal fiir die ehemalige briti-
sche Kolonie Ceylon verwendet. Ansonsten stellt er weder empirische noch theo-
retische Beziige zu postkolonialen Perspektiven her. Epistemische Gewalt scheint
damit lediglich ein Mittel in einem binnengesellschaftlichen Ringen zwischen Sin-
ghales_innen und Tamil_innen zu sein, wihrend der historische Kontext des Kolo-
nialismus und seine Folgen fiir die Gegenwart sowohl als Konfliktfaktoren als auch
als Elemente ihrer Theoretisierung ausgespart bleiben. Dennoch ist die Dimension
der Definition und Legitimation fiir die weitere Begriffsbildung zu epistemischer
Gewalt wichtig, insbesondere im hier thematisierten Kontext von politisch um-
strittenem Territorium.

Eine Naturalisierung nicht nur des geografischen Raumes, sondern auch von
bestimmten Teilen seiner Bevolkerung thematisiert MacDonald (2002) am Beispiel
der unterdriickenden Arbeitsbedingungen und mangelnden Rechte von Sherpas in
der Tourismusindustrie im Karakorum-Gebirge in Pakistan. Er macht epistemi-
sche Gewalt am Verhiltnis zwischen Korpern fest und verortet dieses Verhiltnis in
der Globalisierung und im Diskurs tiber (Menschen-)Rechte. Zudem beschreibt er
es in Hierarchisierungsprozessen, die er mit Klassenverhiltnissen und Rassifizie-
rung im globalen Kontext sowie im Zusammenhang mit dem kolonialen Erbe von
Macht- und Wissensverhaltnissen erklart.

Im Gegensatz zu Korf hat MacDonald bei seinen Uberlegungen zu epistemi-
scher Gewalt nicht nur die Korper der ehemals Kolonisierten im Blick, sondern un-
terscheidet zwischen jenen der entrechteten Sherpas und jenen der immer zahlrei-
cher werdenden, vor allem europiischen und US-amerikanischen, Bergtourist_in-
nen. Wihrend die einen vermeintlich selbstverstindlich als entwiirdigte und recht-
lose Arbeitskrifte ohne Sicherheit und Komfort ihrer Titigkeit nachgingen (ebd.:
76), gilten die anderen als potenzielle Uberbringer_innen von Demokratie und Auf-
klirung in einer bedauerlicherweise strukturschwachen Weltregion, die vom Tou-
rismus in mehrfacher Hinsicht profitiere (ebd.: 82). Die Beziehungen zwischen
diesen beiden Gruppen skizziert der Autor dementsprechend als asymmetrische

5 Hervorhebungen im Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Epistemische Gewalt

und von epistemischer Gewalt durchzogene, weil ganz bestimmtes Wissen dafiir
sorge, dass diese Ungleichheit aufrechterhalten werde.

Mit ein Grund dafiir sei die Art, wie wir Distanz verstiinden, wie diese in
der touristischen Begegnung vermeintlich verschwinde und gerade dabei jedoch
immer wieder hergestellt wiirde. MacDonald skizziert Distanz nicht nur in ihrer
riumlichen Dimension, sondern auch in einer moralischen (ebd.: 65). Diese trete
erst durch die intensivierte Globalisierung in Erscheinung und bringe eine Kate-
gorie von distanten und unsichtbaren Anderen hervor (ebd.). Auch wenn wir im-
mer mehr iiber die Welt wiissten, sei unser Wissen iiber weit entfernte Menschen
und Orte von Reprisentationen in Massenmedien oder nur sporadischen touristi-
schen Kontakten geprigt, also hochst unzureichend (ebd.: 66). Entgegen der Vor-
stellung eines >globalen Dorfes« blieben diese distanten Anderen daher aufierhalb
jener unmittelbaren Sphire, in der moralische Uberlegungen Giiltigkeit beanspru-
chen konnten — und das habe massive Auswirkungen auf die rechtliche Situation
der Sherpas (ebd.). Das sei deshalb der Fall, weil die in hegemonialen westlichen
Diskursen gingige Konzeption von Moral ein Erbe aus vormodernen Zeiten sei,
als Nihe — dem Konzept der Familie oder spiter auch der (Staats-)Biirgerschaft
(citizenry) inhidren — das zentrale Kriterium dafir gewesen sei, in moralischen und
damit auch rechtlichen Fragen ein- oder ausgeschlossen zu werden (ebd.: 67). Der
Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte und ihrem universellen Geltungsan-
spruch zum Trotz sei dieses Erbe einer Vorstellung raumlicher Nihe auch den heu-
te wirksamen Vorstellungen von (internationalem) Recht und Moral immer noch
eingeschrieben. Das, so MacDonald, sei in einer zunehmend globalisierten und auf
Distanzbeziehungen beruhenden Welt véllig unangemessen (ebd.).

Mit zunehmender Globalisierung und gleichzeitiger Verstirkung eines univer-
salen Menschenrechtsdiskurses wird MacDonald zufolge das geografische Problem
der Moral erkennbar (ebd.). Die schwere Arbeit der Trager und die durchaus phy-
sische Gewalt, die sie dabei in Form von Gesundheitsschidigung und geringer Le-
benserwartung erlitten, werde durch einen seit 150 Jahren wihrenden Prozess der
Naturalisierung gerechtfertigt, der sich in historischen Reiseberichten ebenso fin-
de wir in der gegenwirtigen Praxis vor Ort (ebd.: 82). Ein Teil der epistemischen
Gewalt liege darin, wie durch >Rassen<- und Klassenverhiltnisse zwischen zahlen-
den Tourist_innen und schlecht bezahlten, ungeschiitzten Triger_innen eine mo-
ralische Distanz und damit auch reale Machtverhiltnisse immer wieder hergestellt
wiirden (ebd.: 72). Doch nicht nur die unterschiedliche Verortung entlang der Wa-
renkette des Abenteuertourismus befestige die immer wieder von Neuem natura-
lisierte Differenz zwischen den einen und den anderen (ebd.: 69). Diese Art des
Reisens selbst sei es, die dieser exotisierenden, naturalisierenden Differenzen be-
diirfe (ebd.: 82). Erst durch die bestindige Befestigung dieser Differenzen werde
eine Trekkingtour zum Abenteuer, das einst Reisende und heute Tourist_innen ins
Karakorumgebirge bringe (ebd.: 78, 82).

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Diese boomende Industrie schaffe also zwar immer wieder Begegnungen zwi-
schen ansonsten sehr weit voneinander entfernten Menschen, doch gerade im Set-
ting des von MacDonald mit institutionalisierter Gewalt bezeichneten Trekking-
tourismus reproduziere sich die zutiefst verkérperte Hierarchie zwischen den ein-
ander fremd bleibenden Beteiligten (ebd.: 82). Einem liberal-humanitiren Globa-
lisierungsdiskurs zum Trotz hat die durchaus direkte und korperliche Begegnung
zwischen den einen und den anderen hier keinerlei enthierarchisierenden Effekt,
im Gegenteil (ebd.: 81). Obwohl die heutigen Reisenden sowohl um die desastro-
sen Arbeitsbedingungen der Triger_innen als auch um den universellen Anspruch
der Menschenrechte wiissten, hitte dieses Wissen keinerlei Auswirkungen auf das
Verhalten vor Ort (ebd.). Der iiber rassifizierte und Klassenverhiltnisse ausgebeu-
tete Korper der Sherpas wird damit zum Austragungsort epistemischer Gewalt,
und das Setting des internationalen Abenteuertourismus sorgt fiir deren Institu-
tionalisierung.

MacDonald ist der einzige Autor in diesem bereits sehr weit abgesteckten und
hinsichtlich einer Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt diinn besiedel-
ten Feld, der explizit auf den Korper als Austragungsort epistemischer Gewalt ver-
weist und deren Einbettung in postkoloniale, globalisierte und vor allem rassifi-
zierte Klassenverhiltnisse problematisiert. Zwar definiert er an keiner Stelle den
von ihm sogar als Haupttitel seines Aufsatzes benutzten Begriff epistemische Ge-
walt. Auch die punktuelle Gleichsetzung mit institutionalisierter Gewalt wird nicht
weiter begriindet. Doch der klare Verweis auf das koloniale Erbe der Rassifizierung
und auf daraus resultierende Arbeitsverhaltnisse schreibt sich eindrucksvoll in ein
post- und dekolonial fundiertes Verstindnis epistemischer Gewalt ein.

Obwohl er seinen Text nicht in feministischen Debatten verortet, stellt dieser
Fokus eine bemerkenswerte Gemeinsamkeit mit diesen dar — gerade in Bezug auf
die Theoretisierung epistemischer Gewalt, die ihrer abstrakten Konnotation zufol-
ge wenig mit dem Korperlichen, dem Physischen, dem Materiellen zu tun zu haben
scheint. Dass dem nicht so ist, wird insbesondere im Abschnitt iiber feministische
Konzeptionierungen epistemischer Gewalt thematisiert. Der im Folgenden disku-
tierte Text bildet eine Schnittstelle zwischen diesen beiden Feldern.

Sprache, Diskurs, Macht - und Widerstand

Einen der bisher wenigen Versuche, den Begriff epistemische Gewalt in der
Friedens- und Konfliktforschung sowie in den Internationalen Beziehungen zu
verorten, hat Laura Appeltshauser (2013) unternommen. Sie hat zentrale englisch-
sprachige Referenzwerke beider Disziplinen nach ihren Gewaltbegriffen befragt
und ist zu einem erniichternden Fazit gekommen. Insbesondere in der ideologisch
aufgeladenen Engfithrung und mangelnden Theoretisierung des Gewaltbegriffs
selbst liegt der Autorin zufolge ein Reservoir eben jener epistemischer Gewalt

- am 12.02.2026, 21:10:221.

93


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Epistemische Gewalt

zugrunde, die dariiber entscheide, welche und wessen Gewalt auf dem Terrain
internationaler Politik als legitim und welche als illegitim gelte (ebd.: 33). Dariiber
hinaus macht Appeltshauser plausibel, dass es sich bei epistemischer Gewalt nicht
nur um eine binnenwissenschaftliche Praxis handelt. Sie werde vielmehr tiber
Sprache, Diskurs und Wissen in zahlreichen weiteren Feldern globaler Politik wie
Diplomatie, Entwicklungszusammenarbeit, Wirtschaftspolitik oder Menschen-
rechtsarbeit tiglich ausgeiibt (ebd.: 32f.). Das heif3t: Epistemische Gewalt entsteht
auch dort, wo explizit an der Reduktion von Gewalt gearbeitet wird.

Vor diesem Hintergrund plidiert Appeltshauser fir eine Begriffsbildung zu
epistemischer Gewalt an der Schnittstelle von anti-, post- und dekolonialer Theorie
einerseits und kontinentaleuropdischer Gewalt- und Sprachkritik andererseits. Als
zentrale Begriffe, die es zusammenzudenken gelte, setzt sie Sprache, Diskurs und
Macht, zumal sie ihr Anliegen klar im linguistic turn verortet, der selbst dieses hart-
nickig positivistisch dominierte Feld allmihlich erreicht (ebd.: 5). Als dafiir niitz-
liche Autor_innen nennt sie einerseits Fanon, Spivak sowie die bereits erwihnte
Modernidad/Colonialidad-Gruppe, der sie am meisten Potenzial fiir einen Beitrag zu
einer Theoretisierung epistemischer Gewalt zuschreibt (ebd.: 25ff.). Andererseits
greift sie dazu auch auf Butler, Zi%ek, Derrida, Lacan, Benjamin, Foucault, Bour-
dieu und Heidegger aus der europiischen/eurozentrischen Tradition Politischer
Theorie zuriick (ebd.: 18ff.).

All diese Beziige geraten im Text zu kurz und zu heterogen, um daraus ein ko-
hirentes Konzept abzuleiten, doch die Eckpunkte ihres Ansatzes zeigen in eine aus
meiner Sicht schliissige Richtung. Mit Benjamins Gewalttheorie verweist Appelts-
hauser auf die symbolische und (de-)legitimierende Ordnung von Gesetz, Moral
und Gewalt, mit Heidegger und ZiZek auf die gewaltformige Dimension von Spra-
che und Denken, mit Butler auf die Dimension der Subjektivierung, mit Lacan auf
Entfremdung, mit Bourdieu und Derrida auf die Frage nach Klassifikation und Le-
gitimation, mit Foucault auf den Aspekt der Institutionalisierung, mit Fanon und
Spivak auf Verdammung, Subalternisierung und die Leugnung von Subjektivitit,
mit der Modernidad/Colonialidad-Gruppe schliellich auf die Herstellung von margi-
nalisierter, fragmentierter und hierarchisierter Andersheit und die damit einher-
gehende Befestigung des aufgeklirten, modernen, eurozentrischen Selbst.

Auch wenn Appeltshauser keines dieser Elemente einer potenziellen Konzep-
tionierung epistemischer Gewalt vertieft, formuliert sie im Fazit ihrer Arbeit eini-
ge tiberzeugende Griinde dafiir, warum es sich lohne, der bisherigen Leerstelle der
»epistemischen Dimension von Gewalt in globaler Politik« (ebd.: 32) kiinftig inten-
siver nachzugehen (ebd.: 32ff.). Viele ihrer Argumente finden sich auch in meinen
Formulierungen wieder, zumal unser beider Interesse an epistemischer Gewalt an
derselben interdiszipliniren Schnittstelle verortet ist. Dariiber hinaus sind wir bei-
de mit der expliziten Priferenz fiir eine Verbindung feministischer und post- be-
ziehungsweise dekolonialer Perspektiven zu dhnlichen Schliissen gekommen, was

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

die Notwendigkeit und Niitzlichkeit einer weiteren Theoretisierung epistemischer
Gewalt betrifft. Diese umfassen ein dezidiert weites und vielschichtiges, prozes-
suales und relationales Gewaltverstindnis, eine Vorstellung von epistemischer Ge-
walt als Bindeglied zwischen und Teil von vielen anderen Gewaltformen, ein Pli-
doyer fir die Benennung von Gewalt an bisher unbedachten Stellen sowie eine
kritische Reflexion des impliziten und expliziten Anspruchs der Gewaltfreiheit im
Kontext von Wissen und Wissenschaft (ebd.: 32).

Eines von Appeltshausers Argumenten habe ich bislang nicht angeschnitten. Es
betrifft die auf den ersten Blick irritierende Forderung, epistemische Gewalt nicht
nur als destruktiv zu verstehen, sondern auch als potenziell produktiv zu denken.
Denn epistemische Gewalt, so Appeltshauser, konne auch Riume des Widerstands
und der Resignifizierung und damit einer Ethik der Gewalt er6ffnen (ebd.: 33). Was
das bedeutet, wird in ihrer Arbeit nicht ausgefiihrt. Der Gedanke einer produkti-
ven, widerstindigen epistemischen Gewalt taucht jedoch in keiner der anderen
konzeptionellen Auseinandersetzungen mit epistemischer Gewalt auf. In der de-
kolonialen Debatte ist im Zusammenhang mit dem Konzept des »Grenzdenkens«
(border thinking) (Grosfoguel 2008; Mignolo 2009b; Samman 2002) von »epistemi-
schem Ungehorsamc« (epistemic disobedience) (Mignolo 2009a, 2012) die Rede, doch
der Begriff der epistemischen Gewalt wird fiir diese positive Bezugnahme vermie-
den. Obwohl sie dieselben Autoren mehrfach anfithrt, bezieht sich Appeltshauser in
ihren Uberlegungen zu widerstindiger epistemischer Gewalt nicht auf diese und
ihnliche Konzepte. Vielmehr scheint sie dabei auf Judith Butlers Rezeption von
Walter Benjamin zuriickzugreifen, die ich in Kapitel 4 diskutiere.

Fir einen friedens- und konfliktforschenden Zugang stellt Appeltshausers Ar-
gument einer potenziell legitimierbaren, weil widerstindigen epistemischen Ge-
walt jedenfalls eine Herausforderung und Provokation dar: nicht nur scheint Ge-
walt damit potenziell iiberall zu sein, sondern mehr noch, sie wird als méglicher-
weise nicht nur abzulehnende, sondern potenziell auch zu begriiRende Gewalt der
Resignifizierung gedacht, die potenziell dazu beitragen kann, Macht-, Gewalt- und
damit auch Herrschaftsverhiltnisse herauszufordern und zu verandern.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

95


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Epistemische Gewalt

Feministische Annaherungen an Phanomen und Begriff

»If one is to unravel the idea that vio-
lence works, then one must unravel the
extraordinary and complex ideational and
material infrastructure needed to sustain
a world in which the fact that violence
works is self-evident.«

(Frazer/Hutchings 2008: 105)

In der feministischen Theoriebildung existiert eine lange und reiche Tradition von
Wissen(schaft-)skritik als Gesellschaftskritik. Oft schlief3t diese auch die Analy-
se von Gewaltverhiltnissen mit ein.® Dies ist deshalb der Fall, weil feministische
Kritik an Herrschaftswissen in sozialen Bewegungen und Initiativen wurzelt und
gesellschaftliche Wirksamkeit im Sinne von mehr Gerechtigkeit und weniger Un-
gleichheit zum Ziel hat. Zum Problemkomplex epistemischer Gewalt gehort in die-
sem Zusammenhang auch die beim viel diskutierten Gang durch die Institutionen
erfolgende Einverleibung und Entnennung von Bewegungswissen in wissenschaft-
liche(r) Expertise (Ernst 1999; Mendel 2015; Singer 2005). Diese stellt selbst ein Phi-
nomen epistemischer Gewalt dar, das auch in dieser Arbeit nicht vollstindig ver-
mieden werden kann. Auch in der Friedens- und Konfliktforschung sowie im er-
weiterten Feld der Internationalen Beziehungen hat feministische Wissen(schaft-)s-
kritik Widerhall gefunden, beziehungsweise ist sie von dort aus in stetigem Rin-
gen mit dem jeweiligen Mainstream des Fachs mit entwickelt worden.”

Wie Encarnacién Gutiérrez-Rodriguez (2010) zeigt, bildet wiederum vor allem
die Tradition von Chicana, Schwarzen und Queeren Feministinnen sowie jener aus
dem Globalen Siiden einen wesentlichen Bestandteil post- und dekolonialer Theo-
riebildung und Kritik (ebd.), die ihrerseits ein fruchtbares Umfeld fiir die Kon-

6 Dazu gibt es unzédhlige Referenzmoglichkeiten. Fiir meine wissenschaftliche Sozialisation
pragend waren unter anderem Audre Lorde (1984), Gayatri Chakravorty Spivak (1988), Donna
Haraway (1988), Patricia Hill Collins (1990), Chandra Talpade Mohanty (1991), Sandra Harding
(1991), Waltraud Ernst (1999), Birgit Sauer (2001), auch gemeinsam mit Sieglinde Rosenber-
ger (2004) und Eva Kreisky (1997), Mona Singer (2005), Christine von Braun und Inge Stephan
(2005) und viele andere.

7 Auch hier gibt es eine Fiille an Ressourcen. Fiir meine Lektlren an der Schnittstelle von po-
litischer und epistemischer Gewalt zentral waren bislang Gayatri Chakravorty Spivak (1988),
Cynthia Enloe (1989, 2000, 2004), Tordis Batscheider (1993), Meyda Yegenoglu (1999), Chris-
tine Sylvester (2002), Krista Hunt und Kim Rygiel (2006), Brooke A. Ackerly, Maria Stern und
Jacqui True (2006), Jasbir Puar (2007), Robin Lee Riley, Chandra Talpade Mohanty und Minnie
Bruce Pratt (2008) und viele andere.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

zeptionierung von epistemischer Gewalt darstellt.® Auch wenn diese Stimmen von
den kanonisierten Autorititen post- und dekolonialer Theoriebildung nur am Ran-
de zitiert werden, sind deren epistemologische Wurzeln in vielfacher Weise in-
einander verflochten. Aufgrund ihrer Auseinandersetzung mit Unterwerfung und
Ausschluss haben insbesondere Feminist_innen aus dem Globalen Siiden und je-
ne mit Rassismuserfahrung Gewalt- und Ungleichheitsverhiltnisse seit jeher mit
Fragen von Wissen und Macht zusammengebracht. Auch in der feministischen
Standpunkttheorie euro-amerikanischen Ursprungs (Harding 1991; Harding/Hin-
tikka 1983; Hartsock 1983) wird der Dimension des Wissens besondere Aufmerk-
samkeit gewidmet. Dementsprechend denken Autor_innen aus diesen Wissens-
traditionen iiber Gewalt relationaler und prozesshafter nach als dies in euro- und
androzentrischen Traditionen der Gewaltkritik der Fall ist.

Bei ihren Uberlegungen rund um epistemische Gewalt fokussieren feministi-
sche Autor_innen dementsprechend nicht isoliert auf den philosophischen Aspekt
des Wissens und Erkennens oder auf die auch politisch wichtige Frage, ob man das
Problem nun als Gewalt bezeichnen solle oder nicht. Bevor sie diese Unterschei-
dung durchaus kontrovers diskutieren, halten sie vielmehr fest, dass die Konzep-
tionierung epistemischer Gewalt erstens aus Perspektive der von ihr betroffenen
Opfer stattfinden solle und zweitens die sozioepistemischen Umstinde der invol-
vierten Praktiken des (Ver-)Schweigens und des (nicht) Gehértwerdens beriicksich-
tigen miisse.

Diese Umstinde sind nicht nur eine Frage interpersoneller Handlungsspielriu-
me und lokaler Strukturen, die Feministinnen weltweit fiir den jeweiligen Kontext
erkunden und herausfordern. Sie sind immer auch geopolitisch lokalisierbar, von
der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein mitgeprigt und daher nicht jenseits
dieser Kolonialitit denkbar. Die Qualitit dieser Rahmenbedingungen ist aus femi-
nistischer Perspektive, die iiberwiegend mit weiten Gewaltbegriffen arbeitet, mit
(epistemischer) Gewalt besser beschrieben als mit Macht, weil auf diese Weise die
Verwobenheit mit anderen Formen von Gewalt zum Ausgangspunkt ihrer Theore-
tisierung und zum Ziel ihrer Herrschaftskritik gemacht werden kann.

Koloniale Repression und postkoloniale Reprasentation

Spivaks frithe Erérterung epistemischer Gewalt steht fiir eine dezidiert feminis-
tische wie auch fir eine postkoloniale Gewalt- und Wissenskritik. Ihr bis heute

8 Aus dem breiten Spektrum dieser Traditionen waren fiir mich neben Encarnacién Gutiérrez
Rodriguez (1999, 2003) insbesondere Gloria Anzaldua (1987), Maria Lugones (2007, 2010),
Patricia Hill Collins (1990), Audre Lorde (1984) und Chandra Talpande Mohanty (1991, 2002)
pragend.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

97


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Epistemische Gewalt

viel diskutierter Aufsatz Can the Subaltern Speak? (Spivak 1988) ist fiir das Verstind-
nis von epistemischer Gewalt paradigmatisch und mittlerweile kanonisiert. Darin
hat die in den USA titige indische Literatur- und Kulturwissenschaftlerin den Be-
griff epistemische Gewalt von Foucaults Analysen der (nicht nur epistemischen)
Gewaltdurchdrungenheit der europiischen Moderne entlehnt und sich ihn fiir ei-
ne explizit postkoloniale und zugleich feministische Kritik von Wissens- und Ge-
waltverhiltnissen im von Grof3britannien kolonisierten Indien angeeignet. Zudem
geht die Autorin hart ins Gericht mit der europiischen Tradition linker Kritik und
Theorie, in der sie selbst wissenschaftlich sozialisiert wurde. Spivak artikuliert mit
ihrer Zuspitzung auf die Frage danach, ob Subalterne sprechen konnten, also eine
zweifache Kritik am kolonialen beziehungsweise imperialen Zusammenhang von
Wissen und Gewalt.” Wihrend die eine Kritik in die britisch-indische Kolonialzeit
verweist, adressiert die andere Spivaks prominente intellektuelle Zeitgenossen ins-
besondere in der franzdsischen Linken der 1980er Jahre.

Am Beispiel der sogenannten Witwen(selbst-)verbrennung im kolonialen Indi-
en legt Spivak dar, wie sich unzihlige Gewaltpraktiken der britischen Kolonialherr-
schaft normalisiert hitten, wihrend letztere sich mit dem aufgeregt diskutierten
Verbot von suttee/sati, so die Bezeichnung dieses Rituals in Sanskrit, den Anstrich
von Modernitit, Zivilisiertheit und damit politische Legitimitit verschafft habe.
Patriarchale koloniale und lokale Eliten, die vom Kolonialismus profitierten, hitten
sich auf dem Riicken recht- und stimmloser verwitweter lindlicher Frauen dariiber
verstindigt, was als (il-)legitime Gewalt gelte und wer zu deren Ausiibung berech-
tigt sei. »Anstatt die weibliche Handlungsmacht zu verteidigen«, was der Rheto-
rik und Praxis der Frauenbefreiung vom Joch des lokalen Patriarchats durchaus
entsprochen hitte, »nutzte der Kolonialstaat den Korper der Witwen als ideologi-
schen Kampfschauplatz« (Castro Varela/Dhawan 2015: 196). Die auf den - in die-
sem Falle in Indien errichteten — Scheiterhaufen zu verbrennenden Frauen selbst
hitten weder in der zeitgendssischen lokalen politischen Debatte noch in spiteren
wissenschaftlichen oder literarischen Resonanzen westlicher Intellektueller Gehor
gefunden. In einem Setting massiver sozialer, 6konomischer und politischer Un-
gleichheit und (nicht nur) epistemischer Gewalt seien ihre Stimmen nicht gehért,
nicht verstanden, nicht in den Raum des Intelligiblen eingelassen worden.®

Die komplexen Prozesse des zum Schweigen Bringens in der Produktion, Dis-
tribution und Konsumption von Wissen benennt Spivak mit dem starken Begriff
epistemic violence und — der konzeptionellen Unterscheidbarkeit im Englischen zum

9 Zur Begriffsdebatte um Subalternitit siehe Castro Varela/Dhawan (2015: 186ff.).

10  Sie werden es in hegemonialer Wissensproduktion bis heute nicht oder nur unter ganz be-
stimmten Bedingungen, wie vergleichbare Debatten ber sogenannte kulturbedingte Ge-
schlechtergewalt zeigen. Siehe dazu Sauer/Strasser (2008); Brunner (2016b); Dietze (2016);
Brunner/Hrzan (2009).

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Trotz — eben nicht mit epistemic power. Diese »epistemische Gewalt des Imperialis-
mus« (Spivak 1999: 127) kann sich wiederum in zahlreiche andere Formen von Ge-
walt iibersetzen, letztere werden von ersterer mit hervorgebracht und sind besten-
falls analytisch, nicht jedoch phinomenologisch voneinander zu trennen. Vielleicht
hat Spivak auch deshalb die anschaulichen Beispiele von Witwenverbrennung und
weiblichem Selbstmord im Spannungsfeld zwischen kolonialen und lokalen patri-
archalen Diskurs- und Gewaltregimes gewihlt, ohne dabei das heterarchische Zu-
sammenspiel der Kategorien >Rasses, Sexualitit, Klasse und geopolitische Positio-
nierung aufler Acht zu lassen, die ihrerseits an der Gewaltformigkeit des gesamten
Settings Anteil haben.

In Anlehnung an Foucault hebt sie mit dem Begriff epistemische Gewalt die Un-
terscheidung von Macht (power) und Gewalt (violence) auf (Dhawan 2007: 251), die in
politischer Theorie ebenso wie in sozialwissenschaftlicher Gewaltforschung unter-
schiedlicher Ausrichtung bis heute Giiltigkeit beansprucht. Ganz anders als Fou-
cault hingegen, der bei seinen Analysen von Wissens-Macht-Gewalt-Komplexen ex-
klusiv auf Europa fokussiert, macht sie das asymmetrische globale Setting mitein-
ander verwobener kolonialer und lokaler Gewaltpraktiken im Zusammenspiel von
Wissen, Macht und Herrschaft zur Hauptgrundlage ihrer Argumentation. Zentral
fiir ihre Anndherung an den Begriff epistemische Gewalt ist das Moment der Her-
stellung einer prekarisierten kolonialen Subjektivitit, die sie in ein breites Feld
tiberlieferter lokaler und importierter kolonialer Gewaltpraktiken und Diskurse
eingebettet sieht und als Resultat einer imperialistischen Politik der Wissenspro-
duktion versteht:

»The clearest available example of such epistemic violence is the remotely or-
chestrated, far-flung, and heterogeneous project to constitute the colonial sub-
ject as Other. This project is also the asymmetrical obliteration of the trace of
that Other in its precarious Subject-ivity.« (Spivak 1988: 280f.)"

Als Feministin zeigt Spivak diese hierarchisierende »VerAnderung« (Reuter 2002:
143) sowohl an subalternen als auch an relativ privilegierten indischen Frauen, die
von lokalen patriarchalen Eliten unterdriickt und zugleich dem Kolonialregime
Grof3britanniens unterworfen waren. Der Widerspruch und Widerstand der be-
troffenen, vor allem subalternen Frauen bleibt im von Minnern dominierten und
zwischen Kolonisator_innen und lokalen Eliten gefithrten Diskurs ihrer Zeit ebenso
wie in der spiteren national(istisch-)en Geschichtsschreibung ungehort. Selbst die
geringsten Spuren ihrer Subjektivitit, wie etwa ein korrekt buchstabierter Name,
wurden im Zuge der Wissensproduktion iiber sie ausgeloscht, wie Spivak zeigt. Als
postkoloniale Theoretikerin verweist sie dabei auf die Gleichzeitigkeit von Moder-

1 Die Schreibweise Subject-ivity findet sich so im Originaltext.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

99


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100  Epistemische Gewalt

nitit und Kolonialitit, die diesen Prozess konstituiert, jedoch von den fithrenden
europiischen Theoretiker_innen ihrer Zeit kaum beriicksichtigt wird:

»Itis well known that Foucault locates epistemic violence, a complete overhaul of
the episteme, in the redefinition of sanity at the end of the European eighteenth
century. But what if that particular redefinition was only a part of the narrative of
history in Europe as well as in the colonies? What if the two projects of epistemic
overhaul worked as dislocated and unacknowledged parts of a vast two-handed
engine?« (Spivak 1988: 280f.)

Diese Betonung der »verwobenen Geschichte/n« (Randeria 1999) Europas mit sei-
nen Kolonien ist wegweisend fiir unzihlige postkoloniale Arbeiten mit und nach
Spivak und bildet eine in Hinblick auf epistemische Gewalt zentrale Achse ihres be-
rithmten Texts. Die Autorin verdeutlicht, welche Leerstellen und Komplizenschaf-
ten selbst kritische westliche Wissenschaft durchziehen, die ihrem Eurozentrismus
nicht entkommen kann, solange sie die anhaltende Kolonialitit der gegenwirtigen
Situation nicht anerkennt.

Eine dieser Komplizenschaften besteht nach Spivak in der (post-)marxis-
tischen Interpretation dessen, was Reprisentation theoretisch und politisch
bedeuten kann und soll. An diesem Begriff entwickelt sie eine weitere Argu-
mentationsachse des Texts, der nicht auf die koloniale Vergangenheit Indiens
verweist, sondern auf die europidische Theorieproduktion nach dem formalen
Ende der politischen Dekolonisierungsprozesse der sogenannten Dritten Welt.
Mit einer Relektiire von Karl Marx« Begriff der Reprisentation zeigt Spivak, wie
die unprizise Ubertragung des Begriffs ins Franzdsische und Englische dessen
politisch relevante Doppelbedeutung von Vertretung und Darstellung verwischt.
Doch das Problem geht iiber eine semantische Dimension weit hinaus. Anhand
einer zeitgenossischen Debatte iiber die Verantwortung linker Intellektueller in
Europa fir die Entrechteten und Subalternen der Welt legt sie dar, dass es im
Zuge einer romantisierenden Verklirung von Mikropolitik auch problematisch sei
zu behaupten, dass Subalterne ohnedies fiir sich selbst sprechen kénnten, wenn
dabei historische und gegenwirtige Makro- und Geopolitiken des Imperialismus
sowie die auf der epistemischen Gewalt des Rassismus basierende internationale
Arbeitsteilung ausgeblendet wiirden.

Wiahrend es bei Marx ausdriicklich um den signifikanten Unterschied zwi-
schen politischer Vertretung (sprechen fiir) einerseits und dsthetischer Darstellung
(sprechen von) andererseits gehe, so Spivak, fielen diese durchaus relevanten Be-
deutungen in der zeitgendssischen politisch-theoretisch-aktivistischen Debatte,
die sich vom Ansinnen des Vertretens distanziere, ununterscheidbar ineinander.
Subalterne wiirden in einer unfreiwillig eurozentrischen Wende linker Kritik zu
vermeintlich autonomen Subjekten erklirt, die sich selbst vertreten kénnten, tat-
sachlich aber nur als native informants positioniert witrden (Dhawan 2010: 376), also

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

als indigene Informant_innen im Dienste alter und neuer Uberlegenheitsgesten.
Sie miissten sich gegen ihren Willen als solche darstellen, um tiberhaupt gehort
zu werden, wihrend sich ihre partielle und untergeordnete Sicht- und Horbar-
keit nicht unmittelbar in politische Handlungsmacht iibersetzen lasse. Politische
Vertretung ist Spivak zufolge also zwar nicht unmoglich und auch nicht zu verur-
teilen, doch sie trage immer auch zur Darstellung dessen bei, was oder wen sie zu
vertreten beanspruche (Castro Varela/Dhawan 2003: 276).

Sich vom privilegierten Boden eurozentrischer Verortung aus vermeintlich
selbst zu marginalisieren und zugleich zu behaupten, die Subalternen kénnten
ohnehin fiir sich selbst sprechen, wie Spivak dies etwa Foucault vorwirft, sei also
nicht der richtige Weg, um im Sinne der Entrechteten zu handeln (ebd.: 277f.).
Vielmehr manifestiere sich unter der Bedingung der Kolonialitit von Macht,
Wissen und Sein gerade auch in einer falsch verstandenen Ablehnung politischer
Reprisentation, die einem »versteckten Essentialismus« (Dhawan 2010: 376)
gleichkomme, eine zweite Dimension epistemischer Gewalt. Die erste Dimension,
die in der gewaltformigen, tiberschreibenden Reprisentation der aktiven Fiir-
sprache liegt, wird damit nicht aus der Welt geschafft, sondern vielmehr in ihrer
Kehrseite wirksam.

Spivaks Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt an der Schnittstelle von
postkolonialer und feministischer Theorie hat erheblich dazu beigetragen, die in
vielerlei Hinsicht gewaltfé6rmige koloniale und imperiale Dimension des Zusam-
menhangs von Wissen einerseits und Macht, Gewalt und Herrschaft andererseits
thematisieren zu kénnen sowie epistemische Gewalt als eigenstindigen Begriff zu
etablieren. In ihm sind wesentliche Elemente der weit verstreuten Begriffsverwen-
dung in feministischen ebenso wie in post- und dekolonialen Zusammenhingen,
die einander oft iiberschneiden, bereits angelegt, weshalb sich die meisten Au-
tor_innen, die ihrerseits iiber epistemische Gewalt nachdenken, explizit oder im-
plizit auf diese kanonisch gewordene Kontextualisierung von Phinomen und Be-
grift beziehen. Abseits dieses kanonisierten Texts iiber epistemische Gewalt exis-
tieren jedoch noch weitere informative und differenzierte Zuginge zu Phinomen
und Begriff, wie das nun folgende Beispiel zeigt.

Kapitalismus und Militarismus

Etwa zur gleichen Zeit wie Spivak, aber in Bezug auf epistemische Gewalt selten
rezipiert, formuliert die indische Naturwissenschaftlerin Shiva ein weiteres Ver-
standnis von epistemischer Gewalt. Ihre ausdriickliche Betonung der materiellen
Seite epistemischer Gewalt und deren Verortung in der Herausbildung und Durch-
setzung des Kapitalismus stellt ein wichtiges Gegenstiick zu Spivaks Fokus auf Re-
présentation dar, der sowohl in feministischen als auch in postkolonialen Debatten

- am 12.02.2026, 21:10:221.

101


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Epistemische Gewalt

ungleich stirker verwendet wird, wenn es darum geht, sich einen Begriff von epis-
temischer Gewalt zu machen.

In ihrem Aufsatz Reductionist Science as Epistemological Violence (Shiva 1990) macht
die vor allem als Umweltaktivistin und Feministin bekannte Autorin deutlich, dass
es sich bei von ihr epistemologisch genannter Gewalt keineswegs um ein kogniti-
ves oder mental-psychologisches Problem handelt, wie Reychler dies mit Bezug auf
ihren Aufsatz vorschligt. Auch geht es ihr nicht primir um die Ebene von Wissen
und Reprisentation wie Spivak. Vielmehr stellt Shiva die spezifische Form ¢kono-
mischer Organisation, die auf Ausbeutung, Profitmaximierung und Kapitalakku-
mulation beruht, ins Zentrum ihrer materialistischen Kritik (ebd.: 238): den Ka-
pitalismus. Diesen macht sie fir einen wissenschaftlichen Reduktionismus ver-
antwortlich, der epistem(olog-)ische Gewalt hervorbringe. In einem spiteren Text
definiert sie diesen Reduktionismus, der andere, nicht-reduktionistische Wissens-
systeme unterworfen und ersetzt habe, anhand von zwei Elementen. Er reduziere
die menschliche Fahigkeit, die Natur zu erkennen, indem er andere Wissende und
andere Wege der Erkenntnis ausschliefRe, und er reduziere die Fihigkeit der Natur
zur schopferischen Erneuerung, indem er sie als leblose Materie manipuliere und
ausbeute (Shiva 1995: 38).

Reduktionismus und die mit ihm einhergehende Gewalt auf der Ebene des Wis-
sens ist nach Shiva kein epistemologischer Zu- oder Unfall, sondern steht in einem
deutlichen Zusammenhang mit der spezifischen ékonomischen Organisation des
Kapitalismus (Shiva 1990: 238). Er wiirde tiberdies nicht nur durch seine eigene
Mythologie geschiitzt, sondern auch durch wirtschaftliche und militirische Inter-
essen. Diesen diene er, weil er die Antwort auf die Bediirfnisse einer ganz spezifi-
schen Form von wirtschaftlicher und politischer Organisation sei. Die Dimension
des Wissens ist von diesen Faktoren also nicht zu trennen, wie Shiva argumentiert:

»Die reduktionistische Weltanschauung, die Industrielle Revolution und das ka-
pitalistische Wirtschaftssystem sind die philosophischen, technologischen und
wirtschaftlichen Bestandteile desselben Prozesses.« (Shiva 1995: 39)

Mehrfach bezieht sie sich auf den Paradigmenwandel der >swissenschaftlichen Re-
volution« des 16. Jahrhunderts, den ich mit Merchant, Mies und Federici disku-
tiert habe. Darin wird die moderne Naturwissenschaft — die zum reduktionis-
tischen und mechanistischen Leitmodell fiir alle Wissenschaften werden sollte —
»als ein universales, wertfreies Wissenssystem konzipiert, das durch die Logik sei-
ner Methode fiir sich beansprucht, zu objektiven Schliissen tiber das Leben, das
Universum und beinahe alles zu kommenc« (ebd.: 36). Shivas postkoloniale Kapita-
lismuskritik ist feministisch geprigt: Die Kolonisierung von Quellen der Lebens-
erneuerung bedeute die endgiiltige Krise, weil in diesem kolonial-kapitalistisch-
patriarchalen Paradigma »Regenerationszyklen auseinandergerissen und [...] in ei-
nen linearen Fluss von Rohmaterialien und Giitern gezwungen« (ebd.: 49) witrden.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Welche sehr konkreten materiellen und sozialen Implikationen dieser Reduk-
tionismus mit sich bringt und auf welche Weise er nicht nur Wissen, sondern auch
die Lebensgrundlage von Menschen und die Natur selbst zerstort, erliutert sie am
Beispiel des Widerstandes von Frauen in einer lindlichen Region Indiens gegen
moderne Forstwirtschaft (Shiva 2014), an der Patentierung von Pflanzen durch die
Pharmaindustrie, an der Transformation der Landwirtschaft durch die Abhingig-
keit von synthetischen Diingemitteln und manipuliertem Saatgut (Shiva 1990) oder
auch an den modernen Technologien der Reproduktionsmedizin (Shiva 1995).

Auch bei Shiva wird deutlich, dass epistem(olog-)ische Gewalt nicht nur durch
>falsche« Anwendung von Wissen entsteht und nicht nur eine Frage der Legitima-
tion ist, sondern in diesem Wissen selbst angelegt ist. In Hinblick auf Naturwis-
senschaften und Technik fithrt die Autorin an, dass 80 Prozent aller Forschung
weltweit mehr oder weniger direkt der Kriegsindustrie und grof angelegter Ge-
waltausiibung im Kontext der kapitalistischen Okonomie dienen wiirden (Shiva
1990: 232). Das daraus entstehende Wissensmonopol dieser Wissenschaften wirke
sich auf vier Ebenen gewaltformig aus:

»[...] violence against the subject of knowledge, the object of knowledge, the
beneficiary of knowledge, and against knowledge itself.« (ebd.: 233)

Das sei epistemologische Gewalt, so Shiva. Damit ist gemeint, dass erstens die Tri-
ger_innen von derart monopolisiertem Gewalt-Wissen ebenso in dessen Gewaltfor-
migkeit verstrickt wie zweitens die Gegenstinde selbst durch diesen Blick geprigt
seien, dass drittens die Empfinger_innen Schaden durch ein solches Wissen nih-
men und viertens dem Wissen selbst Gewalt angetan wiirde, indem es eben eine
bestimmte Form, einen bestimmten Inhalt annehme, wodurch Alternativen nahe-
zu verunmoglicht wiirden. Diese Fragmentierung von Wissen mache alle Nicht-
Expert_innen zu Unwissenden, aber auch alle Expert_innen, sobald sie das Feld
ihrer eigenen Expertise verlieRen (ebd.). Durch diese kiinstliche Trennung kén-
ne die tatsichliche und umfassend Unwissenheit sogenannter Expertise geschickt
verheimlicht und zugleich der Anspruch fir Beherrschung und Unterwerfung ge-
festigt werden (Shiva 1995: 36f.). Jegliche anderen beziehungsweise marginalisier-
ten Wissensformen zur Losung dringender Probleme der Menschheit hitten dieser
vierfachen Gewaltformigkeit gegeniiber einen schweren Stand, weil sie vor allem
sozialen Nutzen anstrebten und damit nicht primir der Logik der Gewinnmaxi-
mierung und des Machterhalts dienten (Shiva 1990: 232).

Dennoch existierten diese vielfachen Versuche der Generierung alternativen
Wissens, woraus ein nicht nur epistemischer, sondern ganz klar auch ein poli-
tischer Kampf resultiere, der materielle ebenso wie intellektuelle Dimensionen
durchquere (ebd.: 255). Das ist ganz im Sinne spiterer dekolonialer und indige-
ner Perspektiven, die fiir eine radikale Abkehr von den Wissensbestinden eines
elitiren Expert_innentums und fiir ein Denken plidieren, das von marginalisier-

- am 12.02.2026, 21:10:221.

103


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Epistemische Gewalt

tem Wissen ausgeht (Denzin/Lincoln/Smith 2008; Smith 2005; Vizquez 2012).
Shiva geht nicht weiter darauf ein, ob auch rand- und widerstindiges Wissen
epistemisch gewaltférmig sein kann, oder ob es gar, wie Appeltshauser (2013)
argumentiert, einer strategischen epistemischen Gewaltformigkeit bediirfe, um
das konstatierte Problem zu tiberwinden. Der Totalitit ihrer Analyse zum Trotz
hilt sie in ihren Uberlegungen zu epistemologischer Gewalt an einem Gegenbild
guter und richtiger, der Wahrheitssuche verpflichteter kritischer Wissen(schaft-)s-
systeme zum Wohle der Menschheit fest (Shiva 1990: 233) und argumentiert dies
mit feministischer Wissenschafts- und Kapitalismuskritik.

Epistemische Ungerechtigkeit und epistemische Unterdriickung

Ebenfalls aus der feministischen Tradition der Wissen(schaft-)skritik kommt die
britische Philosophin Miranda Fricker (2007), die den Begriff der epistemischen
Ungerechtigkeit geprigt hat. Ahnlich wie Mies, Merchant und Federici nennt auch
sie Rassismus und Sexismus als konkrete politische und soziale Beispiele, aus de-
nen epistemische Ungerechtigkeit erwachse. Ganz im Gegensatz zu Spivak, die
zwar unkommentiert, dafiir aber unmissverstindlich den Gewaltbegriff einsetzt,
kommt Gewalt bei Fricker ebenso wenig vor wie die koloniale Dimension. Viel-
mehr rahmt sie ihr Anliegen als eine verallgemeinerbare Ethik des Wissens, das
zwar durchaus sozial und politisch zu verorten sei, dem man jedoch auf ethisch-
epistemologischer Ebene des individuellen und institutionellen Handelns begeg-
nen solle. Fricker bemiiht das philosophische Vokabular »intellektueller oder ethi-
scher Tugendenc« (ebd.: 176), die es zu entwickeln gelte, um epistemische und her-
meneutische Gerechtigkeit herzustellen. Zugleich grenzt sie sich in ihren gegen-
wartsbezogenen Uberlegungen vom vermeintlich objektiven und abstrakten Ge-
rechtigkeitsdiskurs der klassischen Philosophie durchaus ab (ebd.: 1ff.).

Sie unterscheidet zwei Formen epistemischer Ungerechtigkeit. Von einer »Un-
gerechtigkeit der Zeug_innenschaft« (ebd.: 1) sei zu sprechen, wenn ein bestimmtes
Vorurteil dazu fithre, dass ein_e Zuhorer_in die Aussage eines_einer Sprechenden
entwerte, wenn die Glaubwiirdigkeit des_der Einen durch die Vorurteile des_der
Anderen reduziert werde oder wenn er_sie nicht in gleichem Mafie als Wissens-
subjekt anerkannt werde wie andere Menschen (ebd.). Als Beispiel nennt Fricker
die Begegnung zwischen einem Polizisten und einer Schwarzen Person, deren Aus-
sage weniger Glauben geschenkt wird als etwa einer Weifden. Sie spricht hier von
einem Vorurteil in der »Okonomie der Glaubwiirdigkeit« (ebd.), das vor allem mit
Identitit und Macht sowie den sozialen Imaginationen iiber die an einer Interak-
tion Beteiligten zu tun habe (ebd.: 4).

Als »hermeneutische Ungerechtigkeit« (ebd.: 1) bezeichnet die Autorin das ge-
wissermaf3en vorgelagerte Problem, dass bestimmte Erfahrungen tiberhaupt nicht
zu kollektiven, geteilten epistemischen Ressourcen wiirden, weil sie sozial ebenso

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

wie hermeneutisch marginalisiert seien (ebd.). Damit entstiinde eine Kluft, in der
keine Intelligibilitit, kein Sinn hergestellt werden konne tiber das, was die einen
von den anderen trennt (ebd.). Hier fithrt Fricker das Beispiel sexualisierter Gewalt
an, die von den Betroffenen nicht als solche benannt und problematisiert werden
koénne, wenn etwa einer Gesellschaft ein kritisches Verstindnis des Problems fehle.
In diesem Zusammenhang spricht sie von einem kollektiven Defizit in der »Oko-
nomie kollektiver hermeneutischer Ressourcen« (ebd.), von einer hermeneutischen
Ungleichheit, die mit sozialer Ungleichheit einhergehe.

Um epistemische Ungerechtigkeit zu iiberwinden, so Fricker, bediirfe es letzt-
lich eines kollektiven soziopolitischen Wandels, wobei sie in Bezug auf ihren Ge-
genstand auch das Ethische als politisch versteht. Im Kontext dieser Definition
erscheint es der Autorin nicht plausibel, von Gewalt und Strukturen zu sprechen
und diese historisch und (geo-)politisch zu verorten. Sehr allgemein spricht sie von
Ungerechtigkeit, der mit einer politisch-sozialen Ethik der besseren epistemischen
Haltung begegnet werden konne.

Auf Fricker bezieht sich Barrett Emerick in seinen Uberlegungen zur nicht an-
gemessen {ibersetzbaren »violence of silencing« (Emerick 2019), in denen er im
Gegensatz zu ihr den Begrift epistemische Gewalt benutzt. Diese versteht er als
jene Gewalt»in which a person is violated in their capacity as a knower« (ebd.: 33),
wobei er unterstreicht, dass Gewalt am erlebten Ergebnis zu messen sei und nicht
an der Intention. Er argumentiert, dass jemand, der oder die — aus welchen Griin-
den auch immer - zum Schweigen gebracht werde, darunter jedoch nicht leide, in
den eigenen epistemischen Moglichkeiten auch nicht eingeschrinkt wiirde (ebd.:
42). In diesem Falle, so Emerick, erleide die personliche Integritit — das zentra-
le Kriterium fiir seine Definition von Verletzung und Gewalt — keinen Schaden.
Umgekehrt konne man aber durchaus von epistemischer Gewalt sprechen, wenn
gar keine Intention vorliege, aber dennoch jemand zum Schweigen gebracht wiirde
und dies als Verletzung der personlichen Integritit erfahre (ebd.: 41).

Ausgehend von Spivaks Verstindnis epistemischer Gewalt und angelehnt
an Frickers Begriff der epistemischen Ungerechtigkeit entwickelt die US-
amerikanische Philosophin Kristie Dotson das Konzept der epistemischen Unter-
driickung (Dotson 2011, 2012, 2014). Fricker argumentiert, dass es fiir die Identitit
einer Person zentral sei, sich auch als Wissende_r zu verstehen (Fricker 2007:
44). Epistemische Ungerechtigkeit liege also dann vor, wenn jemand in Bezug auf
die eigenen Wissensmoglichkeiten eingeschrinkt wiirde (ebd.). Davon ausgehend
konzeptioniert Dotson unterschiedliche Prozesse epistemischer Gewalt, die auf
Seiten der Marginalisierten, Unterdriickten, Entrechteten und Subalternisierten
zu einem Verstummen, zu einer nicht-Horbarkeit und nicht-Verstehbarkeit fithren
wiirden (Dotson 2012, 2014).

In ihrem Aufsatz Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices of Silencing (Dotson
2011) behilt sie Spivaks Begriff der epistemischen Gewalt bei und analysiert damit

- am 12.02.2026, 21:10:221.

105


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Epistemische Gewalt

misslungene Kommunikationshandlungen, die erst vor dem Hintergrund der Ko-
lonialitit von Macht und Wissen beziehungsweise deren rassistischer und sexisti-
scher Grundlage in ihrer Dimension epistemischer Gewalt verstindlich werden. Als
zwei Formen von Unterdriickung im Kontext von Intelligibilitit und Zeug_innen-
schaft unterscheidet Dotson mit Bezug auf Fricker »testimonial quieting« (ebd.:
242) und »testimonial smothering« (ebd.: 244). Ersteres bezeichne ich als exogenes,
zweiteres als endogenes Verstummen - ein Begriff, dem eine aktive und eine pas-
sive Dimension innewohnen. Auch Dotson fithrt fiir beide Formen Rassismus und
Sexismus als Beispiele an, doch in der Tradition intersektionaler feministischer
Ansitze verschrinkt sie beides miteinander, was sie niher an die Problematik der
Kolonialitit bringt als Fricker, die diese Debatte nicht rezipiert.

Das von auflen herbeigefiihrte Unterdriicken von Zeug_innenschaft bezeichnet
den Umstand, vom Gegeniiber nicht gehort, nicht verstanden, nicht einmal als wis-
sendes Subjekt (an-)erkannt zu werden. Mit Patricia Hill Collins (1990) und Charles
W. Mills (1997) argumentiert Dotson, dass es sich bei dieser Ignoranz auf Seiten der
(nicht) Horenden nicht einfach um einen Mangel an Wissen handle, sondern um
eine aktive Praxis des Nicht-Wissens beziehungsweise Nicht-wissen-Wollens, ba-
sierend auf Stereotypen iiber die Sprechenden, die tief eingelassen seien in die
Kolonialitit von Macht und Wissen (Dotson 2011: 242f.). Thnen werde gerade je-
ne epistemische Handlungsfihigkeit abgesprochen, die als Grundlage des libera-
len Paradigmas vermeintlich universalisiert wird. Das vorhandene Wissen dieser
durchaus Sprechenden wird im Zuge exogenen Verstummens zu nicht-intelligi-
blem Wissen gemacht und damit massiv entwertet und aktiv ignoriert, weil in die
Position der Inexistenz gedringt.

Als Beispiel fiir diese Art epistemischer Gewalt gegeniiber Schwarzen Frauen
in den USA fihrt Collins (1990) ein Set an sexualititsbasierten Stereotypen an (>die
Matriarchin«< »die Ammes, >die vom Wohlfahrtsstaat abhingige Mutter< und >die
Prostituierte<), innerhalb derer Schwarze Frauen niemals in den Status von Wis-
senden oder gar Wissensproduzent_innen nach liberal-rationalem Vorbild gelan-
gen konnten (zit.n. Dotson 2011: 247). Diese Bilder wiirden die Haltung gegeniiber
Schwarzen Frauen auf eine Weise dominieren, die diese systematisch zum Ver-
stummen bringe und keine alternativen Seinsweisen (an/er-)kenne (ebd.: 243).

Noch subtiler funktioniert Dotson zufolge die Praxis des »testimonial smothe-
ring« (ebd.: 244) — ein auch mit endogenem Verstummen nur unzureichend iiber-
setzbarer Begriff, der auf das erstickende, erdriickende Element rekurriert, das
von den Betroffenen selbst in Gang gesetzt wird und dem Konzept der herme-
neutischen Ungerechtigkeit Frickers verwandt ist. Das von innen herbeigefiihrte
Unterdriicken von Zeug_innenschaft komme einem kapitulierenden Verstummen
gleich, einer Art Selbstzensur aus eigenem Antrieb, die zu zunehmender Sprach-
losigkeit fithre. In der erfahrungsbasierten Vorannahme, dass das (nicht) hérende
Gegeniiber ohnehin kein angemessenes Verstindnis fir die eigene Aussage oder

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Antwort habe, werde diese gar nicht erst artikuliert. Aus Angst vor noch schlim-
meren Konsequenzen unternehme die davon betroffene Person nicht einmal den
Versuch, epistemische Handlungsfihigkeit auszuiiben — und schweige. Dies ge-
schehe im vollen Bewusstsein der Abwesenheit von Reziprozitit — ein Bewusstsein,
das dem privilegierten Gegeniiber fehle.

Hier bezieht sich Dotson auf ein Beispiel der Rechtswissenschaftlerin Kimber-
1é Crenshaw (1991), bei dem es um hiusliche Gewalt in nicht-Weiflen Communities
geht. Thr zufolge wiirden Schwarze Frauen iiber von Schwarzen Minnern ausgeiib-
te hiusliche Gewalterfahrungen ungern oder nur in abschwichender Form spre-
chen, weil sie andernfalls gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft bestehende rassis-
tische Stereotype tiber Schwarze stirken und ihrer eigenen Bezugsgruppe schaden
wiirden — und damit schliefilich auch sich selbst (Dotson 2011: 245). Ein weiteres,
von Cassandra Byers Harvin (1996) entlehntes Beispiel beschreibt eine auf den ers-
ten Blick harmlosere, aber strukturell 2hnliche Situation. Bei einem Bibliotheksbe-
such sei sie von einer Weiflen Frau gefragt worden, woriiber sie recherchiere. Auf
ihre Antwort »dariiber, was es bedeutet, in den USA Schwarze Jungen zu erzie-
hen« (zit.n. Dotson 2011: 247) sei ihr herablassend mit der Pseudo-Frage entgegnet
worden, wie sich das denn von der Erziehung WeifRer Jungen unterscheide (ebd.),
worauf offensichtlich erst gar keine Antwort erwartet wurde. Die Folge ist endoge-
nes Verstummen. Eine solche Aussage, so Dotson, bringe eine tiefe Ignoranz von
Weien gegeniiber Schwarzen zutage, was die Geschichte und Gegenwart rassis-
tischer Vergesellschaftung in den USA betreffe, und das im doppelten Sinne von
Ignoranz als einer profunden Ahnungs- und Interesselosigkeit (ebd.).

Eine frithere und ganz andere Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt,
die jedoch viel mit Dotsons Konzept des »testimonial smothering« (ebd.: 244) ge-
meinsam hat und dieses ergianzt, findet sich bei der ésterreichischen Sozialwissen-
schaftlerin Araba Evelyn Johnston-Arthur (2004). In der theoretischen Verortung
ihrer diskursanalytischen Spurensuche nach dem mittelalterlichen >méren< und
der >moerin«in deutschsprachiger Literatur sowie nach gegenwirtigen Selbst- und
Fremdbezeichnungen von Schwarzen Menschen in Osterreich unterscheidet auch
sie eine nach innen von einer nach auflen gerichtete(n) epistemische(n) Gewalt
(ebd.:21). Aus dem Kontext ihrer Untersuchung lisst sich schliefden, dass Johnston-
Arthur epistemische Gewalt wie Dotson als systemischen und strukturellen Faktor
begreift. Zugleich ist es ihr ein Anliegen, auf die traumatisierende Wirkung epis-
temischer Gewalt bei jenen von Rassismus Betroffenen hinzuweisen, die dessen
dufere Machtausiibung verinnerlichten und diesen damit verabsolutierten:

- am 12.02.2026, 21:10:221.

107


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Epistemische Gewalt

»Diese, einer inneren Zersetzung gleichkommende, epistemische Gewalt richtet
sich nun nach innen gegen das fremdbestimmte, als >anders< und >fremd« kon-
struierte Selbst.« (ebd.)"

Die nach aufen gerichtete epistemische Gewalt setze einen bestimmten Gegen-
stand von Wissen durch, unterwerfe dabei die Objekte des Wissens und mache
dieses nach auflen hin wahr (ebd.). Zugleich fiithre die nach innen gerichtete da-
zu, dass dies auch bei den in diesem Prozess Unterworfenen der Fall sei (ebd.). Bei
dieser Verinnerlichung verschmelze innen und auflen (ebd.). Darin verortet die Au-
torin den Kern epistemischer Gewalt, die ansonsten nicht niher beschrieben oder
definiert wird. Die von Dotson identifizierte doppelte Ignoranz von aufien wird
von dieser inneren Dimension epistemischen Gewalt auf Seiten der von ihr Be-
troffenen verstirkt — endogenes und exogenes Verstummen gehen Hand in Hand.

Ausgehend von der nicht vorhandenen zentralen Primisse gelungener Kom-
munikation und Anerkennung, nimlich Reziprozitit (Dotson 2011: 237), geht es
nach Dotson bei beiden von ihr erliuterten Formen epistemischer Gewalt, die sie
ausdriicklich als solche benennt, jedoch weniger um die Betroffenen selbst, als
vielmehr um die sozialen und epistemischen Umstinde des zum Schweigen Brin-
gens (ebd.: 251). Diese Umstinde sind nicht nur geprigt von den je konkreten,
lokalen, gegenwirtigen Dimensionen asymmetrischer und gewaltdurchdrungener
Machtverhiltnisse, die Reziprozitit verunmdglichen. Sie ruhen auf tieferliegen-
den Schichten epistemischer Gewalt im Kontext der Kolonialitit von Wissen und
Macht, die bei der je konkreten Betrachtung eines Settings von Sprechen, Schwei-
gen und (Zu-)Héren zu beriicksichtigen, zu benennen und zu durchdenken sind.
In diesem Sinne formuliert Dotson an mehreren Stellen explizite definitorische
Elemente fiir eine Konzeptionierung epistemischer Gewalt:

»Epistemic violence does not require intention, nor does it require capacity. It
does, however, require a failed communicative exchange owning to pernicious
ignorance.« (ebd.: 240)

Eine konkrete Absicht der an einem epistemisch gewaltférmigen Setting Beteilig-
ten ist nach Dotson also ebenso wenig eine Voraussetzung fiir epistemische Gewalt
wie eine etwa dazu benétigte spezielle, individuelle Fihigkeit. Vielmehr ist es die
zweifache schidliche Ignoranz des Nichtwissens und des Nicht-Wissen-Wollens,
die bestimmte Kommunikationen auf eine Weise scheitern lisst, die kein Zufall
ist, sondern epistemische Gewalt darstellt. Nicht nur das dabei erlittene Leid ist fiir
Dotson signifikant im Sinne epistemischer Gewalt, sondern auch die darin wirk-
sam werdenden Praktiken des zum Schweigen Bringens sind es:

12 Hervorhebungim Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

»Pernicious ignorance that causes failures in linguistic exchanges constitutes
epistemic violence, on my account, not simply because of the harm one suffers
as a result, but because epistemic violence institutes a practice of silencing.«
(ebd.: 241)

Ein Einzelfall des zum Schweigen Bringens kénne zwar Leid verursachen, die im-
mer wiederkehrenden Praktiken des endogenen und exogenen Verstummens je-
doch seien besonders schidlich, weil in ihrer Wiederkehr gewissermafien verliss-
lich und daher mehr als nur ein Zufallsprodukt — und miissten daher als epistemi-
sche Gewalt problematisiert werden:

»If left unaddressed, epistemic violence and the resulting practices of silencing
will continue, whereas instances of silencing may occur only once and never
again. This is not to say that an instance of silencing is not harmful, but that
epistemic violence concerns a practice of silencing that is harmful and reliable.«
(ebd.)

Epistemische Gewalt, so Dotson, resultiere aus dem beabsichtigten oder auch un-
beabsichtigten Unvermégen einer bestimmten Gruppe von Menschen, aufgrund
einer tiefen Ignoranz des Gegeniibers in einem sprachlichen Austausch kommuni-
kativ (re-)agieren zu konnen:

»Epistemic violence is a failure of an audience to communicatively reciprocate,
intentionally or unintentionally, in linguistic exchanges owning to pernicious ig-
norance.« (ebd.: 242)

Epistemische Gewalt wird hier zwar als systemisch und strukturell gefasst, jedoch
auch in einem kommunikativen beziehungsweise Handlungssetting verortet, wo-
mit der Begriff der epistemischen Handlungsmacht ins Spiel kommt (Dotson 2012,
2014). Epistemische Gewalt besteht nach Dotson nimlich vor allem in der Ein-
schrinkung und Verunmoéglichung dieser Handlungsmacht durch epistemischen
Ausschluss. Diesen versteht Dotson mit Bezug auf Fricker, Irene Omolola Adadevoh
und Cynthia Townley als eine Verletzung epistemischer Handlungsmacht von Wis-
senden, die deren Moglichkeiten der Teilhabe an einer bestimmten epistemischen
Gemeinschaft einschrinke (Dotson 2012: 24, 43) beziehungsweise es verunmogli-
che, die dazu erforderlichen geteilten Ressourcen zu erneuern (Dotson 2014: 115).
Der mehrfach verwendete Begrift der Ignoranz lisst darauf schliefRen, dass weder
die Handlungsmacht noch deren Verletzung als interpersonelle und damit viel-
leicht relativ leicht zu behebende Fehlleistung zu verstehen sind. Vielmehr muss
man Dotson zufolge beide als systemische und strukturelle Frage behandeln.

In spiteren Aufsitzen verwebt Dotson epistemische(n) Ausschluss, Unterdrii-
ckung und Handlungsmacht mit einer Vielzahl weiterer Begriffe, ohne jedoch das
in ihrem Text von 2011 zentral gesetzte Konzept epistemischer Gewalt weiter zu ver-

- am 12.02.2026, 21:10:221.

109


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Epistemische Gewalt

tiefen. In A Cautionary Tale. On Limiting Epistemic Oppression (Dotson 2012) spricht
sie von epistemischem Schaden beziehungsweise Leid, Verhalten und Pech eben-
so wie von epistemischer Fairness und (Un-)Gerechtigkeit. Insbesondere letzteren,
von Fricker (2007) geprigten Begriff legt Dotson ihrer Ausarbeitung des Konzepts
der epistemischen Unterdriickung zugrunde.

Um diese Verstirkung von Ungerechtigkeit zu Unterdriickung zu veranschau-
lichen, verortet Dotson letztere auf drei Ebenen. An einer Neuinterpretation von
Platons Hohlengleichnis erliutert sie in Conceptualizing Epistemic Oppression (Dot-
son 2014) drei unterschiedliche Ordnungen des epistemischen Ausschlusses. Dieser
komme einer epistemischen Unterdriickung gleich, die Dotson jedoch nicht mehr
mit epistemischer Gewalt benennt. Verwurzelt in feministischer Wissen(schaft-)
skritik identifiziert sie in den von ihr so benannten epistemischen Landschaften
drei wiederkehrende Elemente: die Situiertheit der Wissenden, die Interdepen-
denz unserer epistemischen Ressourcen und schliefilich die Resilienz der episte-
mischen Systeme selbst (ebd.: 120). Wihrend es sich bei den ersten beiden Elemen-
ten um soziale und politische Formen handle, die unter bestimmten Umstinden
auch veridnderbar seien, hitten wir es beim dritten Element mit einem besonders
hartnickigen Problem zu tun, dem eigentlich nicht beizukommen sei.

Epistemische Unterdriickung erster Ordnung, so Dotson, resultiere aus un-
produktiv oder unwirksam geteilten epistemischen Ressourcen wie etwa organi-
satorischen Schemata oder institutionalisierten sozialen Vorstellungen, die epis-
temischen Ausschluss begiinstigten (ebd.: 134). Hier geht es um die Situiertheit
der Wissenden. Auch wenn sie den Begriff der Ineffizienz benutzt, wird deutlich,
dass Dotson von historisch gewordenen und politisch relevanten Ungleichheiten
spricht, die bestimmte Menschen privilegieren und andere benachteiligen. Doch
auch wenn diese Differenzierungen problematisch seien, handle es sich dabei um
ein Mehr oder Weniger an Macht und Privilegien, ein Verhiltnis also, das prinzipi-
ell reformierbar sei, sofern ausreichende Ressourcen zur Verfiigung stiinden, die-
se Form epistemischer Unterdriickung anzusprechen und Unterstiitzung zu ihrer
Uberwindung zu mobilisieren (ebd.: 126). An anderer Stelle spricht Dotson in An-
lehnung an Fricker auch von einer Ungerechtigkeit der Zeug_innenschaft, die vor
allem aus stereotypisierten Vorurteilen resultiere, welche manche Stimmen eben
(un-)hdrbarer machen wiirden als andere (Dotson 2012: 26). Nach Alison Bailey
handelt es sich dabei um ein erwartbares epistemisches Nebenprodukt grofierer
sozialer und politischer Systeme wie etwa Rassismus (Bailey 2014: 64), auf den sich
Dotson in den zuvor genannten Beispielen des endogenen und exogenen Verstum-
mens ausdriicklich bezieht.

Epistemische Unterdriickung zweiter Ordnung hingegen entstehe nicht pri-
mir aus ineffizient, also punktuell unvorteilhaft, sondern aus insuffizient, also
grundlegend unzureichend geteilten epistemischen Ressourcen (Dotson 2014: 134).
Unzureichend bedeutet hier, dass nicht einmal prinzipiell gleicher Zugang zu un-

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

terschiedlichen Ressourcen besteht, die aus historischen, politischen, sozialen und
anderen Griinden nicht optimal genutzt werden. Epistemische Ressourcen sind
Dotson zufolge nicht nur interdependent, sondern vor allem ungleich verteilt. Sie
stehen also nicht einmal prinzipiell allen Beteiligten zur Verfiigung, weil bereits de-
ren Standort in hohem Mafie iber Zugang und Ausschluss zu Wissen sowie iiber
die Beschaffenheit des Wissens selbst entscheidet. In Anlehnung an Fricker ist hier
von hermeneutischer Ungerechtigkeit die Rede (Dotson 2012: 29). Das bedeutet,
dass ein Teil der eigenen Erfahrung nicht artikulierbar ist, weil sie im vorherr-
schenden Verstindnis schlicht nicht existiert oder verdringt wird. In den Worten
von Bailey, die sich mit Dotsons Konzept der epistemischen Unterdriickung detail-
liert auseinandersetzt, heifdt das:

»[H]ermeneutical injustice happens when powerful groups colonize the know-
ing field’s schemata. That is, they assign meaning to the phenomenon in ways
that reflect their understandings and their experiences of the world, leaving the
rest of us to work awkwardly with the conceptual vocabulary they have crafted.«
(Bailey 2014: 64)

Wenn die vorhandenen epistemischen Ressourcen fiir die Mehrheit der Beteilig-
ten (oder fiir die dominante Gruppe) selbstverstindlich, weil ausreichend, seien,
sei es sehr schwierig, diese Selbstverstindlichkeit aus untergeordneter Perspektive
infrage zu stellen — aber nicht prinzipiell unméglich (Dotson 2014: 128). Es reiche
dazu nicht aus, epistemische Ressourcen lediglich auf erster Ebene der Situiert-
heit der Wissenden umzuverteilen, sondern es sei nétig, diese interdependenten
Ressourcen selbst einer Kritik und Erneuerung oder Erweiterung zu unterziehen.
Dafiir bediirfe es noch mehr an Auseinandersetzung beziehungsweise einer Um-
verteilung von epistemischer Macht und Privilegien als bei Anderungen auf der
Ebene erster Ordnung, so Dotson (ebd.: 129).

Epistemische Unterdriickung dritter Ordnung schlieflich resultiert nach Dot-
son nicht aus ineffizient (erste Ordnung) oder insuffizient (zweite Ordnung) geteil-
ten Ressourcen. Der Grund fitr den massiven Widerstand gegeniiber Verinderung
sei vielmehr, dass diese Ressourcen selbst vollkommen inadiquat seien, um zu ih-
rer Transformation beitragen oder auch nur deren Notwendigkeit und Moglichkeit
erkennen zu kénnen. Die Resilienz dieser Ressourcen stellt dementsprechend das
hartnickigste Problem auch einer Reduktion oder gar Uberwindung epistemischer
Gewalt dar.

In ihrem Aufsatz The Unlevel Knowing Field. An Engagement with Dotson’s Third-
Order Epistemic Oppression (ebd.) erklirt Bailey diesen aus feministischer Sicht re-
signativen Befund. Epistemische Unterdriickung dritter Ordnung sei Dotson zu-
folge irreduzibel und die Griinde fiir ihre hartnickige Unverinderbarkeit konnten
nicht als Nebenprodukte politischer oder sozialer Faktoren erklirt werden (ebd.:
66). Auch wenn diese Form der epistemischen Unterdriickung ebenfalls politisch

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Epistemische Gewalt

sei und ihr ebenso epistemische Machtverhiltnisse zugrunde ligen wie den bei-
den anderen Formen, so sei doch die Qualitit des Widerstandes, der Resilienz ge-
geniiber Verinderung, die Beharrung dieser dritten Ordnung epistemischer Un-
terdriickung ungleich massiver als jene der ersten und zweiten Ordnung (ebd.).
Die epistemischen Ressourcen des Feldes und seine Vorstellungswelten selbst sei-
en gewissermafien nicht dazu geeignet, ihre eigene Ungeeignetheit zu verstehen
und zu erkliren (ebd.: 67), und das stelle das grofte Hindernis fiir epistemische
Befreiung dar (ebd.: 66). Epistemische Systeme beinhalteten demzufolge bereits
die Voraussetzung zu ihrem eigenen Erhalt, die Mittel, um eben jene unangemes-
senen epistemischen Ressourcen zu konservieren und vor allem zu rechtfertigen,
die in dieses epistemische System eingebaut seien (ebd.).

Es bediirfe daher eines auflergewohnlich unwahrscheinlichen, umfassenden
(An-)Erkennens der eigenen kulturellen und traditionellen Wissenssysteme, um
diese dritte Ordnung epistemischer Ungerechtigkeit und Unterdriickung zu adres-
sieren, geschweige denn zu tiberwinden. Dies wiirde bedeuten, die Erfahrung des
Unméglichen fiir moéglich zu halten und dementsprechend die Begrenzungen des
eigenen epistemologischen Systems zu erkennen, die diese Differenz zwischen
dem Moglichen und dem Unméglichen befestigten (Dotson 2014: 132). Diese an
anderer Stelle von ihr selbst als nur schwer prizise iibersetzbaren »contributory
injustice« (Dotson 2012: 31) bezeichnete Form der epistemischen Unterdriickung
liege gewissermafien in der Grauzone zwischen den an der Aufrechterhaltung epis-
temischer Unterdriickung beteiligten Akteur_innen und Strukturen (ebd.).

Abgesehen von politischen und sozialen Widerstinden gegeniiber Verschie-
bungen in den epistemischen Machtverhiltnissen, die hier noch stirker zum Tra-
gen kommen als bei Verinderungen erster und zweiter Ordnung, besteht nach
Dotson das Problem vor allem darin, dass man die Begrenztheit und Unangemes-
senheit des epistemischen Systems immer nur mit den jeweils zur Verfiigung ste-
henden Mitteln eben dieses Systems artikulieren und adressieren kann (Dotson
2014: 132.). Epistemische Systeme nachhaltig und substanziell zu verindern erfor-
dert also einen offensiven und kreativen Umgang mit der erwartbaren sozialen,
politischen, vor allem aber epistemischen Resilienz dieser Systeme.

Wahrend Dotson erniichtert bei der Feststellung der Unverdnderbarkeit von
epistemischer Ungerechtigkeit und Unterdriickung dritter Ordnung stehen bleibt,
begibt sich Bailey auf die Suche nach optimistischeren Zugingen zu dieser Proble-
matik. Dotson scheint gewissermafien an Audre Lordes berithmter Aussage »the
master’s tools will never dismantle the master’s house« (Lorde 1984: 110) zu resi-
gnieren. Bailey weist darauf hin, dass Dotson bemerkenswerterweise auf der Ebe-
ne des Kognitiven verharre, also in einem engen Verstindnis des Epistemischen,
gegen das sich ihre eigene feministische philosophische Intervention richten wiir-
de. Auch wiirde sie eine von ihr selbst angefiihrte Referenz (Bartunek/Moch 1994)
nicht konsequent weiter nutzen. Darin gehe es um das Verschieben epistemischer

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Grenzen, das eben nie nur eine Frage des Kognitiv-Rationalen sei, sondern immer
auch mit dsthetischen Ressourcen, mit Emotionen und Affekten zu tun habe und
mitunter auch auf Mystisches verweise. Vor allem aber bediirfe es einer Portion
Kreativitit (Bailey 2014: 67):

»Why doesn’t Dotson engage these aesthetic and affective resources? If the goal
of third-order epistemological change is to sthrow large portions of one’s epis-
temological system into question,< and if resistance to change is as deep as it is
tenacious, then we need to consider every single resource we have at our disposal
to see, understand, engage, and foment third-order change.« (ebd.)

Ohne expliziten Bezug auf dekoloniale oder indigene beziehungsweise verwand-
te Schwarze und Chicana-feministische Wissen(schaft-)skritik reiht sich Bailey in
eben diese Traditionen eines breiten, dsthetisch inspirierten und fir Affekte offe-
nen Wissensbegriffs ein und begriindet dies mit ihrem eigenen Erfahrungswissen
— also mit genau jener hermeneutisch marginalisierten und epistemisch ignorier-
ten Ressource, um die es Fricker und Dotson geht:

»My own experience has taught me that you can’t always think, write, or argue
your way around intersecting oppressions. Sometimes you need to sing, chant,
dance, witness, cry, pray, laugh, read or write poetry, or see out precious resources
from non-dominant knowing fields that offer glimpses of worlds beyond the un-
level knowing field.« (ebd.)

Epistemische Gewalt, die bei Fricker, Dotson und Bailey in den Begriffen epistemi-
scher Unterdriickung und Ungerechtigkeit verhandelt wird, besteht dementspre-
chend immer auch in einem Ausschluss von all jenen Formen von (Erfahrungs-)
Wissen, Emotionen, Affekten, Sinnen und Imagination, die nicht mit rein ko-
gnitiven, rationalen Begrifflichkeiten gefasst werden kénnen, sowie darin, jegliche
Leiblichkeit als Ausgangspunkt von Erkenntnis und Artikulation zum Verschwin-
den zu bringen.

Bevor ich im Abschnitt zu post- und dekolonialen Anniherungen an epistemi-
sche Gewalt auf diesen Aspekt zuriickkomme, vertiefe ich im Folgenden das be-
reits angedeutete komplexe Verhiltnis von Sprechen, Schweigen, Horen und Ge-
hértwerden, in dem sich epistemische Gewalt entfaltet. Wie im vorangegangenen
Abschnitt wird auch hier deutlich, dass das Problem nicht allein in individuellen
oder interpersonellen Konstellationen zu suchen ist. Vielmehr gilt es, komplexe
historische, soziale, politische, kulturelle und 6konomische Verhiltnisse auch als
epistemische zu verstehen.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

n3


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Epistemische Gewalt

Sprechen, Schweigen, Horen und Gehdrtwerden

Wie insbesondere im letzten Abschnitt deutlich geworden ist, sind bei der Frage
nach epistemischer Gewalt aus feministischer Perspektive die Regeln des Sagbaren
und der Horbarkeit wesentlicher als die Festschreibung einer Titer_innen-Opfer-
Dichotomie. Daher geht es vielen feministischen Autor_innen bei der Diskussion
epistemischer Gewalt im Verstindnis Spivaks um das (Miss-)Verhiltnis zwischen
(Nicht-)Sprechen, (Ver-)Schweigen, (Zu-)Horen und Gehdrtwerden, und das nicht
nur in einem interpersonellen Setting, sondern unter Beriicksichtigung struktu-
reller Gewaltverhiltnisse, die immer auch historisch und geopolitisch geprigt sind
(Brunner 2017b).

Feministische Versuche, Phinomene epistemischer Gewalt konzeptionell-theo-
retisch fassbar zu machen, bleiben zumeist nicht bei Analyse und Kritik stehen,
sondern thematisieren die eigenen Moglichkeiten und Begrenzungen in Bezug auf
das Ziel einer Reduktion oder Uberwindung epistemischer Gewalt. Das Reflektie-
ren der eigenen Privilegien sowie der Rahmenbedingungen des Zuhéorens sind not-
wendiger Bestandteil dieses Zugangs. Mit den Worten der Schwarzen Poetin, Ak-
tivistin und Theoretikerin Lorde artikuliert etwa Dotson das Ziel, »unsere Feder
niemals in jemand anderes Blut liegen zu lassen« (zit.n. Dotson 2012: 42). Damit
spricht sie sehr deutlich die Verantwortung von Wissensproduktion in Bezug auf
nicht nur epistemische, sondern ganz manifeste physische Gewalt an, wenn es um
das eigene Schreiben beziehungsweise Sprechen geht. Einen dazu komplementi-
ren Aspekt epistemischer Gewalt riicken Maria do Mar Castro Varela und Niki-
ta Dhawan in ihrem Aufsatz Postkolonialer Feminismus und die Kunst der Selbstkritik
(2003) in den Vordergrund ihrer Uberlegungen:

»Dominante Diskurse bringen jene zum Schweigen, die auf der anderen Seite
der Wahrheit, Rationalitit, Normalitat, Normativitit, Universalitit und Wissen-
schaftlichkeit stehen. Eine kritische Praxis muss dagegen in der Lage sein, das
Nichtgedachte der dominanten Diskurse zu denken, und denen zuhoren, die zur
Zielscheibe epistemischer Gewalt werden.« (Castro Varela/Dhawan 2003: 279)

Wer von epistemischer Gewalt betroffen ist, mag zwar durchaus in der Lage sein,
dariiber zu sprechen, doch die Chancen, im Kontext der Kolonialitit von Macht,
Wissen und Sein auch auf Gehdr und Verstindnis zu treffen, sind duflerst un-
gleich verteilt. Daher bedarf es einer verstirkten Anstrengung des Zuhorens, die
zugleich willens und fihig ist, historischen und geopolitischen Rahmenbedingun-
gen des Sprechens, Schweigen, Zuhérens und Gehértwerdens als Frage der eige-
nen Verortung und des Privilegs zu verstehen und entsprechend zu handeln. Doch
nicht nur das Hoéren der lauten Téne muss nach Dhawan und Castro Varela erlernt
werden, sondern auch das der leisen. Nicht nur ist nimlich weiter zu analysieren
und zu kritisieren, was ohnehin im vorherrschenden Diskurs prisent, gehort und

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

verstandlich ist, wie etwa offensichtlicher Sexismus oder Rassismus. Das Nichtge-
dachte der dominanten Diskurse zu denken bedeutet vor allem, deren konstitutive
Auslassungen zu benennen und in einen Zusammenhang mit dem Gesagten wie
auch mit dem nicht Gesagten in ein Verhiltnis zu setzen. Epistemische Gewalt als
solche zu benennen, ihre Moglichkeitsbedingungen und Entstehungskontexte zu
analysieren und herauszufordern stellt einen Teil dieser Aufgabe dar.

Die Soziologin Sabine Hark problematisiert in ihrem Aufsatz Schweigen die Sire-
nen? Epistemische Gewalt und feministische Herausforderungen (2014) das Verhiltnis von
Sprechen, Schweigen, Horen und Gehortwerden am Beispiel einer Dekonstruktion
der Homer’schen Odyssee von Franz Kafka (1931). Darin weifs Odysseus am Ende
selbst nicht, ob er sich tatsichlich wirksam vor dem Gesang der Sirenen zu schiit-
zen vermochte oder diese womdglich schrecklich geschwiegen anstatt gesungen
haben kénnten. Hark identifiziert in ihrer Kafka-Homer-Relektiire zwei miteinan-
der verkniipfte Aspekte epistemischer Gewalt. Erstens sei das Gehortwerden nicht-
hegemonialer Inhalte immer strukturell fragil, also von der jeweils vorherrschen-
den Wahrheitspolitik einer Gesellschaft abhingig (Hark 2014: 103). Diese reguliere
mittels Wahrnehmungs-, Denk- und Gefithlsschemata, was jeweils als intelligibel,
verniinftig, angemessen gelte (ebd.). Damit wiirde auch der Moglichkeitsraum fir
Kritik abgesteckt und dafiir, wie wir itber deren Zukunft und Vergangenheit nach-
denken und sprechen konnen (ebd.). Komplementir zum Sagbaren werde zweitens
auch die Horbarkeit von diesen Schemata reglementiert (ebd.).

Am Beispiel der von Odysseus aus ungeklirten Griinden nicht gehérten, wo-
moglich sogar schweigenden Sirenen macht Hark deutlich, dass das Sprechen der
Subalternen, nach dem bereits Spivak (1988) gefragt hat, nicht primir eine Fra-
ge des (nicht) Sprechenkénnens ist. Vielmehr geht es dabei um das Gehért- und
Verstandenwerden. Die Sirenen, die hier als Aquivalent zu Spivaks weiblichen und
namenlosen Subalternen zu lesen sind, artikulierten Stimmen auflerhalb des He-
gemonialen und seien ohne Autoritit, wiirden also die zuvor erwihnten Regeln und
Schemata des Wahrnehmens, Denkens und Fithlens nicht befolgen beziehungs-
weise auflerhalb derselben verortet (Hark 2014: 104). Dahingehend ist es letztend-
lich auch einerlei, ob die Sirenen aus welchem Grund auch immer geschwiegen,
schrecklich oder sogar betérend gesungen haben. Vielleicht ist es auch unerheb-
lich, ob Odysseus altersbedingt schwerhorig, erotisch abgelenkt oder tatsichlich
von Wachs in den Ohren geschiitzt war. Wichtiger in Bezug auf epistemische Ge-
walt ist bei Hark eine andere Frage:

»Wogegen schiitzt die >Handvoll Wachs< Cegen den Gesang oder das Schweigen?
Cegen das Horen oder das Nicht-héren-wollen? Gegen das Wissen-kénnen oder
das Begehren, nicht wissen zu wollen? Und was hort Odysseus (nicht)? Den Ce-

- am 12.02.2026, 21:10:221.

15


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Epistemische Gewalt

sang? Das Schweigen? Und was hitte er gehért, hitte er das Schweigen gehort?«'
(ebd.: 107)

Dies lasst an die von Hark nicht erwihnte Relektiire der Odyssee in der Dialektik
der Aufklirung (Horkheimer/Adorno 2016) denken: Die Sirenen wiissten alles, was
jemals auf der Erde geschehen sei — und davon wiirden sie singen (ebd.: 39). Wenn
wir also nicht genau wissen kénnen, was die Sirenen tatsichlich gesungen haben,
hat es sich dabei vielleicht gar nicht nur um eine Verlockung gehandelt, sondern
moglicherweise um eine schier unertrigliche Erzihlung des Grauens? Und kann
nicht gerade dieses so unaussprechbar sein, dass es nur im Schweigen zum Aus-
druck kommen kann? Wire das nicht ein plausibler Grund, sich und andere vor
dem moglicherweise zu Horenden schiitzen zu miissen, es gar nicht erst héren
zu wollen? Und was, wenn gerade im Schweigen der Subalternen respektive der
Sirenen eben diese untertragliche Wahrheit liegt?

Wenn Schweigen eine Moglichkeit der Sprache ist, »und zwar nicht im Sin-
ne des Nicht-Gesagten, sondern im Sinne des Nicht-Intelligiblen, das, was aus
der Ordnung der Verniinftigen zugleich ausgegrenzt und in ihre verborgen wur-
de« (Hark 2014: 110), dann ist die Frage nach epistemischer Gewalt auch die Fra-
ge danach, »wie etwas anzusprechen wire, das zu einer unméglichen Moglichkeit
der Geschichte geworden, gleichwohl eine Moglichkeit gewesen ist« (ebd.). Hark
schlussfolgert, (feministische) Kritik diirfe sich nicht darin erschépfen, »jene epis-
temologischen Anordnungen, die verfiigen, wer wahr sprechen kann, aufzuhellen,
sondern auch Einspruch gegen sie zu erheben« (ebd.: 112). Ahnlich wie Castro Vare-
la und Dhawan argumentiert sie in ihren Uberlegungen zu epistemischer Gewalt,
dass es vor allem darum gehe, das nicht Gesagte, das Verschwiegene, das nicht
Intelligible als konstitutive Leerstelle dominanter Wissensanordnungen zu erken-
nen und zu benennen. »Dieser Einspruch gegen epistemologische Anordnungen ist
deshalb notwendig«, so Hark, »weil sich [...] unsere epistemologischen Gewisshei-
ten immer wieder als Unterstiitzung einer Strukturierungsweise der Welt heraus-
stellen, die alternative Méglichkeiten des Ordnens — und damit alternative Weisen
des Seins — un(an-)erkennbar machen« (ebd.: 112£.).

Mit diesen differenzierten Uberlegungen stellt Hark zwar keine Definition
epistemischer Gewalt im engeren Sinne zur Verfiigung. Doch in Anlehnung an
Spivaks Ausfithrungen zum Sprechen, Schweigen und (nicht) Gehértwerden der
Subalternen verweist sie auf die potenziell gewaltférmigen sozialen, politischen
und damit immer auch epistemischen Voraussetzungen, die bestimmte Arti-
kulationen erleichtern und andere erschweren. Das ist vor allem dann der Fall,
wenn es um die Artikulation nicht hegemonialer, kritischer Positionen geht, oder
auch um das, was zu sagen aus bestimmten Griinden gar nicht erst méglich ist -

13 Hervorhebungim Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

vielleicht auch deshalb, weil das dahinterliegende Grauen die Moglichkeit jeglicher
Artikulation iibersteigt. Aus diesen Uberlegungen folgt, dass nicht nur das nicht
Gesagte problematisch in Bezug auf das Verhiltnisse von Wissen und Gewalt
ist. Auch das Gesagte, aber nicht Gehorte, das Gehorte, aber nicht Verstandene,
das Verstandene, aber nicht Anerkannte, die unzihligen Ausschliisse, die unser
Wissen konstituieren und begleiten, sind wichtige Facetten epistemischer Gewalt,
die es fiir eine weitere Theoretisierung zu beriicksichtigen gilt.

Ein anschauliches Beispiel aus ganz anderem Kontext hilt Courtney T. Goto
bereit. Ihr Versuch einer Begriffsbestimmung epistemischer Gewalt lehnt sich an
Spivaks Frage der Reprisentation ebenso wie an den Begriff der Unterdriickung
an, fur die epistemische Gewalt eine wesentliche Voraussetzung darstelle. In ihrem
Text Experiencing Oppression: Ventriloquism and Epistemic Violence in Practical Theology
(2017) beschreibt Goto die Erfahrung einer guatemaltekischen Klientin im Kontext
einer in den USA angebotenen, christlich orientierten Psychotherapie in Relation
zu jenem Fallbeispiel, das zwei Weifle minnliche Autoren fir eine wissenschaft-
liche Publikation aus ihr gemacht hitten. Die an der Schnittstelle von Psycho-
therapie und christlicher Theologie als >Juanita< anonymisierte und zugleich ste-
reotypisierte junge, gliubige Frau habe nach massiven Gewalterfahrungen thera-
peutische Hilfe gesucht, sei dort aber weder angemessen gehort noch verstanden
worden. Dies habe nicht an mangelnden Sprachkenntnissen einer lateinamerika-
nischen Migrantin oder der US-amerikanischen Therapeuten gelegen, sondern an
der sich zwischen ihnen 6ffnenden Kluft zwischen einer religiésen und einer klini-
schen Logik der Bewiltigung von Traumatisierung und Depression. Beide hitten
gesprochen und auch gehort, aber letztlich sei das eine mit dem anderen nicht
kompatibel, weil fiir das Gegeniiber jeweils nicht intelligibel geworden, wie die
wissenschaftliche Bearbeitung des >Falles< erkennen lasse.

Sowohl fir das therapeutische Setting als auch fiir dessen wissenschaftliche
Verwertung verwendet Goto mehrfach den titelgebenden Begriff des Bauchredens,
um in Anlehnung an Spivak die zwischen Darstellung und Vertretung immer wie-
der misslingende Reprisentation als Akt epistemischer Gewalt zu problematisie-
ren. SchlieRlich beschreibt die Autorin das gesamte psychotherapeutische Setting
samt dahinterstehendem modernen Paradigma als epistemische Gewalt globalen
Ausmafles als Ausdruck von Fortschritt sowie als Vehikel humanitirer Hilfe (ebd.:
177). Unter dieser Voraussetzung wiirde man gerade dort, wo man sich darum be-
mithe, Menschen therapeutisch und theologisch beziehungsweise seelsorgerisch
zu dienen, aus traumatisierten Menschen >Dummies«< machen (ebd.: 185).

Wortlich fasst Goto epistemische Gewalt als »die Implikationen, die mit der
Ignoranz oder dem Auflerkraftsetzen der Erfahrung oder des Wissens einer an-
deren Person einhergehen« (ebd.: 178) und als »das Unheil, das einem Individuum
angetan wird, wenn dessen Verstindnis der Realitit von jemand anderem igno-

- am 12.02.2026, 21:10:221.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Epistemische Gewalt

riert, verdeckt und fiir nichtig erklirt wird, der oder die mit Worten und Taten
diese Realitiit redefiniert« (ebd.: 182).

Um zu unterstreichen, dass es sich dabei um Gewalt handle, fithrt Goto aus,
inwiefern Sprechen und (nicht) Gehértwerden auch mit (Un-)Sichtbarkeit und
(Nicht-)Existenz zu tun haben:

»What is so violent about epistemic violence is that by replacing the way others
represent themselves, we dictate whether and how someone is to be seen or not
seen at all, what is real and unreal. In effect, we say to the other, >You are to be
seen only in terms of how | see you. Otherwise you are not seen. Otherwise you
do not exist.< This is violence.« (ebd.)™

Die auf diesem Wege wirksam werdende epistemische Gewalt besteht fiir die Au-
torin jedoch nicht nur unmittelbar gegeniiber den Ausgeschlossenen, als »von in-
nen gefiihlte Erfahrung der Unterdriickung« (ebd.: 175), sondern auch gegeniiber
all jenen, die etwa als Studierende mit diesem von der gelebten Erfahrung berei-
nigten und akademisch iiberschriebenen Wissen konfrontiert werden (ebd.: 182).
Den grofiten Schaden richte epistemische Gewalt nimlich dann an, wenn sie in-
stitutionalisiert sei; das heifSt wenn die Macht, ein bestimmtes Realititsverstind-
nis zu ignorieren, zu verdunkeln oder aufzuheben von Strukturen und Prozessen
der Aufrechterhaltung von Privilegien sanktioniert, geleitet und geschiitzt werde
(ebd.: 183). Insofern sei die gesamte akademische Welt von epistemischer Gewalt
durchdrungen (ebd.: 190), die sie als nicht Weifie Protagonistin selbst erfahren ha-
be (ebd.: 180), als Wissenschaftlerin jedoch zugleich potenziell mit ausiibe.

Ein weiteres Grundproblem der Konstellation von Sprechen, Schweigen, Ho-
ren und Gehortwerden ist die vermeintliche Gewaltlosigkeit und Transparenz von
Sprache und Diskursen. In Bezug auf epistemische Gewalt bringt die Philosophin
Iris Mendel diesen Umstand auf folgenden Punkt:

»Epistemische Gewalt meint also, dass im Zusammentreffen verschiedener Dis-
kurse einer von dem anderen (dominanten) sverschluckt« wird. Die Auffassung
der Transparenz von Sprache verbirgt die epistemische Gewalt in diesem Prozess
und die Tatsache, dass bestimmtes Wissen dabei zerstort wird.« (Mendel 2015:
152)

In ihrer Beschreibung epistemischer Gewalt gibt Mendel einen Hinweis darauf,
warum die zerstorerische Kraft epistemischer Gewalt so schwer zu erkennen bezie-
hungsweise als solche zu benennen ist. Da Sprache und Wissen im Allgemeinen als
gewaltfrei, ja sogar als gewaltmindernd verstanden werden und zugleich ein enger,
auf direkte und physische Konfrontation begrenzter, Gewaltbegrift vorherrscht,

14 Hervorhebungim Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

gilt Sprache nicht als Teil des Problems, sondern mit ihrer vermeintlichen Trans-
parenz als Heilmittel zu dessen Bearbeitung und Uberwindung (Brunner 2017b).
Wenn aber das Sprechen selbst potenziell gewaltformig ist und jeglichem hegemo-
nialen, intelligiblen Wissen zugleich epistemische Gewalt innewohnt, kann dann
das Schweigen der Marginalisierten, Entrechteten, Subalternen méglicherweise
subversiv und widerstindig wirksam werden?

Das ist der Ausgangspunkt, von dem aus Dhawan den Begriff epistemische
Gewalt in ithrem Buch Impossible Speech. On the Politics of Silence and Violence (2007)
erortert. Dessen viertes Kapitel Why Not Silence Rather than Discourse? sowie einen
spiteren Aufsatz mit dem Titel Hegemonic Listening and Subversive Silences (2012) wid-
met die Philosophin und Politologin dem Stellenwert der Stille beziehungsweise
des Schweigens zwischen Gewalt und Nicht-Gewalt und benutzt dazu, ebenso wie
Hark in ihrer Rehabilitation der Sirenen, Spivaks Verstindnis epistemischer Ge-
walt. Dhawan unterscheidet repressives Schweigen als epistemische Gewalt von
subversivem Schweigen als potenzielle Strategie gegen eben diese. Damit macht sie
eine wichtige Unterscheidung geltend, die in liberalen Sprachphilosophien ebenso
wie in der Politischen Theorie oft verwischt wird, weil Schweigen dort gemeinhin
als Scheitern am oder Ausschluss vom verheiflungsvollen Angebot der Demokra-
tie samt ihrer befreienden Méglichkeiten und Sagbarkeiten gilt (Brunner 2017b:
34). Dem Schweigen haftet die unaufgeklirte Schwiche der Ungebildeten und der
Ignorant_innen an, der Renitenten, der Suspekten und derer, fir die es aus un-
terschiedlichen Griinden ohnehin besser zu sein scheint, wenn andere fiir sie das
Wort ergreifen (ebd.). Schweigen gilt dort nicht als widerstindig, sondern als Zei-
chen des Gehorsams, der Nichtwissens, der Riickstindigkeit, der Apathie oder der
Zugehorigkeit zum Raum des Privaten im Gegensatz zur Offentlichkeit, die erst
durch Sprache und Kommunikation hergestellt wird (Bourgault 2015: 163).

Genau dagegen richtet sich Dhawans Argument, wenn sie auf den potenziellen
Schaden verweist, der gerade durch diese epistemischen Primissen des Schwei-
gens entsteht, die auch als politische zu verstehen sind. In der Tradition von Fou-
cault und Spivak verwendet sie den Begriff epistemische Gewalt, ohne ihn niher
auszufithren, verortet ihn jedoch klar in der diskursiven und diszipliniren Ge-
walt der Wissenschaften (Foucault) sowie in der (post-)kolonialen Konstellation
(Spivak). Bezugnehmend auf Spivak und Said argumentiert Dhawan, dass »Ko-
lonialismus und Neokolonialismus eben nicht nur auf militirische Unterwerfung
beschrinkt sind, sondern auch epistemische Gewalt umfassen, also jene Gewalt,
die durch imperiale Wissenspolitiken diskursiv hergestellt wird« (Dhawan 2012:
49). Auch an Benjamins (1965) und Derridas (1967) Konzeption von Gewalt nimmt
sie indirekt Anleihe, wenn sie (epistemische) Gewalt als Moglichkeitsbedingung fir
Wissenschaften, Kultur, Religion und Sprache im Allgemeinen versteht (Dhawan
2007: 252).

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Epistemische Gewalt

Mit dem Begriff epistemische Gewalt, so Dhawan, kénne und solle die Auf-
merksambkeit jedenfalls auf jene Formen von Gewalt gelegt werden, die in unserer
mediatisierten Kultur weniger plakativ und damit weniger sichtbar sind, auf ei-
ne Art von Gewalt, die sowohl durch Sprache als auch in Stille beziehungsweise
im Schweigen ausgeiibt werde (ebd.: 249). Feministische und postkoloniale Theo-
rie versuche, die entsprechenden epistemischen Schweigezonen (epistemic silences)
in unseren soziopolitischen und kulturellen Strukturen zu analysieren (ebd.: 273).
Damit wiirden Wissensparadigmen und Machtkonstellationen erkennbar, die »an-
dere« Perspektiven und »andere« Seinsweisen marginalisieren, entwerten oder auch
vernichten wiirden (ebd.: 274). Diese Schweigezonen seien als Effekte hegemonia-
ler Diskurse zu verstehen, die bestimmte Perspektiven normalisieren, bestimm-
te Erfahrungen hierarchisieren und die Unwissenden von den Kenner_innen der
Wahrheit unterscheiden wollen (ebd.: 310). Auf diese Weise wiirde nicht nur Stil-
le und Schweigen hergestellt, sondern vor allem auch die Gleichgiiltigkeit gegen-
tiber den Stimmen der >Anderen< gefordert, so Dhawan (ebd.). Auch das ist eine
Dimension des Phinomens epistemische Gewalt, das fiir deren Konzeptionierung
mitgedacht werden muss.

Erfindung von Sprachen, Verschwindung von Kérpern

In feministischen, post- und dekolonialen Anniherungen an epistemische Gewalt
geht es immer wieder um den Korper, von dem ausgehend und an den zuriickge-
bunden Kategorisierungen entlang von Sexualitit, Geschlecht und >Rasse« entwor-
fen werden. Oft wird diese Dimension nur implizit mitverhandelt, wenn es um die
Gewaltformigkeit von Sprache, Wissen und Diskurs geht, bisweilen wird sie aber
auch zum expliziten Referenzpunkt gemacht. An dieser Schnittstelle ist interes-
sant, dass der deutsche Begriff Gewalt die Trennung zwischen violence und power
aufhebt, wihrend im englischen Begriff body die beiden Bedeutungen von Kérper
und Leib in eins fallen. Auch wenn dies sprachlich nicht erkennbar ist, denkt Pinto
(2017) in ihrem Aufsatz On Languages, Bodies and Epistemic Violence in diesem zweifa-
chen Sinne dariiber nach, warum der Korper einerseits zum »Schlachtfeld« (ebd.:
173) wissenschaftlicher Debatten gemacht, der Leib hingegen bestindig aus diesen
hinausgeschrieben wird.

Epistemische Gewalt zu definieren ist nicht das vorrangige Anliegen der bra-
silianischen Linguistin, doch indirekt tut sie dies entlang ihrer eigenen Frage-
stellung. Sie thematisiert den Zusammenhang zwischen »Unterscheidungen von
Korpern und der Erfindung von Sprachen« (ebd.: 171) im Kontext des kolonialen
Projekts und seiner (Sprach-)Wissenschaften. »Sprachen, Konzeptionen von Spra-
chen und die Metasprachen, mit denen iiber diese gesprochen wird« nennt sie nach
Sinfree Makoni und Alastair Pennycock »Erfindungen« (zit.n. ebd.: 171f.) im Zuge

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

einer europiischen kolonialen Tradition, die mit einer Eroberungshaltung gegen-
iber den zu Kolonisierenden einhergehe.

In Anlehnung an Foucault und Mignolo sowie mit starkem Bezug zum Konzept
der Intersektionalitit aus der feministischen Debatte argumentiert Pinto, die Dif-
ferenzierung von Sprachen und die Wissenschaften zu ihrer Unterscheidung seien
von derselben europiischen kolonialen Tradition erfunden worden wie die Unter-
scheidung von Kérpern — nimlich um sie hierarchisch voneinander zu unterschei-
den, zu kontrollieren und zu regieren (ebd.: 172). Vorhandene heterogene Sprach-
praktiken zu abgrenzbaren ontologischen Einheiten zu erkliren und diese dann
als Sprachen und Dialekte zu bezeichnen sei Bestandteil des kolonialen Unterwer-
fungsprozesses, der sich an verkorperte Vorstellungen von Geschlecht, »Rasses, Al-
ter, Wohnort et cetera kniipfe (ebd.). Dabei wiirde der stets prisente Leib immer
wieder in den Hintergrund sprachwissenschaftlicher Forschungen gedringt und
gewissermafen anderen Disziplinen tiberlassen (ebd.). Von dieser theoretischen
Primisse aus formuliert die Autorin ihr Verstindnis von epistemischer Gewalt, das
sie in ihr Erkenntnisinteresse an der ethnologisch-linguistischen Schnittstelle zwi-
schen Korper/Leib und Sprache einbettet:

»[H]ow do the markers used in the differentiation of bodies apply to the invention
of languages and how are the languages invented as markers of bodies? The key
expression for the answer is epistemic violence. Something is violence-owned and
effaced in the construction of knowledge about languages.« (ebd.: 172f.)"

Obwohl Kérper in der Konstruktion und Klassifikation von Sprachen eine zentra-
le Rolle einndhmen, wiirden sie — in ihrer Leiblichkeit - zugleich unsichtbar (ge-
macht) (ebd.: 173). Begrifflich nicht ganz prizise, weil Boaventura de Sousa Santos
selbst gar nicht von epistemischer Gewalt spricht, aber inhaltlich durchaus in des-
sen Sinne, setzt Pinto an dieser Stelle epistemische Gewalt mit »abyssal thinking«
(Santos 2007) gleich, dem kolonialen Denken dies- und jenseits einer uniitberwind-
baren Kluft, eines Abgrundes, der entlang von »epistemischem Rassismus/Sexis-
mus« (Grosfoguel 2013) gezogen worden sei.

Sie illustriert diese implizite Gleichsetzung mit dem Hinweis darauf, es sei kein
Zufall, dass ausgerechnet afrikanische und kreolische Sprachen oft nur als Dialek-
te, als minderwertig und sogar als Handicap fir diejenigen bezeichnet wiirden,
die diese sprichen (Pinto 2017: 173). Der Status rassifizierter Korper wiirde mit
dem der ihnen zugeordneten Sprachpraktiken abwertend gleichgesetzt, und wih-
rend die Leiblichkeit dieser Korper aus der (sprach-)wissenschaftlichen Debatte
ginzlich verschwinde, blieben vermeintlich rein linguistische Argumente iibrig,
um iber den Status und Wert dieser Sprachen zu verhandeln (ebd.) — und damit
implizit auch der kolonialen. Indigende Sprecher_innen hitten demzufolge nicht

15 Hervorhebungim Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Epistemische Gewalt

wirklich eine Ahnung von ihrer eigenen Sprache, aber Linguist_innen wiissten Be-
scheid, so die machtvolle Unterstellung (ebd.: 182).

An spiterer Stelle thematisiert Pinto auch den Universalismus, der mit diesem
Denken einhergeht. Die Globalisierung befestige nimlich die Vorstellung davon,
dass linguistische Diversitit ein Problem und sprachliche Uniformitit ein erstre-
benswertes Ideal sei (ebd.: 179f.). Doch mit der Durchsetzung globaler Kommu-
nikationsnormen, -stile und -genres gingen Standardisierungseffekte einher, die
notwendigerweise auf der Hierarchisierung unterschiedlicher Arten des Kommu-
nizierens basierten (ebd.: 180). Epistemische Gewalt liegt nach Pinto also nicht nur
in der Durchsetzung einer Kolonial- oder Universalsprache, sondern auch in der
mittlerweile globalen Standardisierung von immer universeller werdenden Kom-
munikationsmodi. Diese konne jedoch tiber die kommunikative Asymmetrie in-
nerhalb der internationalen intellektuellen Arbeitsteilung nicht hinwegtiuschen
(ebd.: 183).

Unter dem Begrift des/der »epistemisch Ausgestof3enen« (epistemic outcast)
(ebd.: 181) adressiert die Autorin epistemische Gewalt ein weiteres Mal mit Bezug
auf dekoloniale Autoren (Castro-Gémez 2002; Grosfoguel 2007; Santos 2007,
2009). Sie tut das nicht, weil epistemische Gewalt als Begriff dort besonders pri-
zise definiert wiirde, sondern weil diese Autoren die Frage nach eurozentrischer
Wissensproduktion und universalisiertem Wahrheitsanspruch ins Zentrum ihrer
Kritik an der kolonialen Moderne stellen. Dabei geht Pinto ausfihrlicher als ihre
prominenten Zeitgenossen auf den bereits erwihnten »god-trick« (Haraway 1988:
581) aus der feministischen Debatte ein. Damit betont sie den Androzentrismus
des eurozentrischen Prozesses der Entkorperung, die eigentlich eine - rassifizierte
ebenso wie vergeschlechtlichte — Entleiblichung ist. An dieser Stelle spricht sie
am explizitesten vom Zusammenhang zwischen Erfindung von Sprache und, wie
ich es nenne, Verschwindung von Kérpern, also dem zum Verschwinden Bringen
ihrer Leiblichkeit im kolonialen Prozess der »Erfindung« (Pinto 2017: 182) von
Sprache(n):

»The invention works with three interrelated processes of epistemic invisibility:
(1) making invisible what certain bodies say, think, feel, wish, and how they clas-
sify the world themselves etc.; (2) making invisible these bodies themselves; and
finally (3) making invisible the very process of epistemic invisibility.« (ebd.)

Basierend auf diesem Verstindnis von epistemischer Gewalt beschiftigt sich Pinto
mit der Vernichtung von Sprachen, Wissen und Glauben indigener Bevolkerungen,
die sich auf den Ebenen des Diskurses iiber sowie der Reprisentation und Konzep-
tionierung von Sprachen manifestiere (ebd.). Sie denkt diesen Prozess deutlich im
Sinne des zuvor erliuterten Konzepts der kolonialen Moderne, wenn sie die Ver-
wobenbheit beschreibt, in der Sprachpolitiken und Sprachwissenschaften in Europa
und in den Kolonien betrieben worden seien (ebd.).

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Wihrend die Kolonisator_innen in der sogenannten Neuen Welt Auseinander-
setzungen um Sprache neutralisiert und Vorstellungen beziehungsweise Konzep-
te von Sprachen monopolisiert hitten, seien sie auch auf dem »alten< Kontinent
damit beschiftigt gewesen, iiber Dialekte, Varianten und Besonderheiten ihrer ei-
genen Sprachpraktiken zu streiten und deren Grenzen abzustecken (ebd.). Es sei
also nicht nur darum gegangen, anderswo eine bestimmte Sprache zu oktroyie-
ren und bestimmte Kommunikationsweisen zu implementieren, sondern darum,
die Art und Weise des Denkens und der Kontrolle iiber Sprache im Allgemeinen
durchzusetzen (ebd.). Diesen Prozess der »epistemischen Kontrolle« (ebd.) qualifi-
ziert Pinto als gewaltvoll (ebd.) und benutzt schlieRlich auch Santos’ noch stirkeren
Begriff des »Epistemizids« (Santos 2014).

In ihren abschlieRenden Bemerkungen etabliert Pinto mit der Referenz auf
Butler (2009a) wiederum einen explizit feministischen Bezugsrahmen, um von
epistemischer Gewalt zu sprechen. Sie spricht davon, dass die in mehrfacher Hin-
sicht gewaltférmige »Entwirklichung« (Butler, zit.n. Pinto 2017: 184) des und der
Anderen dazu fithre, dass diese weder als lebend noch als tot adressiert und damit
prisent witrden, sondern gewissermafien im endlosen Stadium von Gespenstern
verblieben (Butler, zit.n. ebd.), die ihrerseits nicht nur korperlos und entleibt, son-
dern vor allem sprachlos seien. Diese Verbindung von Leiblichkeit und Sprachlich-
keit formuliert Pinto in ihren eigenen Worten, in denen sie ein weiteres Mal die
epistemische Gewalt der wissenschaftlichen und politischen Erfindung von Spra-
chen thematisiert:

»Epistemic violence, as a system of annulment of local knowledge about lan-
guage and languages, summarizes the unequal consequences of these articula-
tions producing certain colonized, racialized, sexualized and gendered bodies as
languageless subjectivities (a handicap, zerolingual, broken, gibberish, disquali-
fied, a mess).« (ebd.)™®

Die hier genannten Adjektive, die den von Linguist_innen als sprachlos gebrand-
markten, vergeschlechtlichten und sexualisierten, rassifizierten und kolonisierten
Korpern und deren Sprachpraktiken immer wieder zugeschrieben werden, sind
unmissverstindlich abwertende und Pinto zufolge in ein System epistemischer
Gewaltférmigkeit an der Schnittstelle zwischen Korper/Leib und Sprache eingelas-
sene: eine Behinderung, nullsprachlich, gebrochen, Kauderwelsch, disqualifiziert
oder einfach ein Durcheinander.

16 Hervorhebungim Original.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Epistemische Gewalt

Post- und dekoloniale Konturierungen epistemischer Gewalt

»Prominent in these conflicts, indeed, cru-
cial to questions of hegemony are conflicts
over our ways of knowing and organizing
the knowledge of the world.«

(Dirlik 2006: 4)

Nach Meera Nanda (2005) war und ist es ein wesentliches Anliegen postkolonia-
ler Autor_innen, jene epistemische Gewalt, die im Erbe des Kolonialismus liegt, zu
analysieren und zu ihrer Uberwindung beizutragen (ebd.). Mit Ashis Nandy, Par-
tha Chatterjee, Gyan Rakash, Edward Said und Dipesh Chakrabarty nennt Nanda
nur einige von Spivaks Zeitgenoss_innen, die mit Vehemenz auf die Funktion von
Wissenschaft fiir das koloniale Projekt verwiesen und dieses in Verbindung mit der
Herausbildung moderner Staatlichkeit nach europiischem Vorbild zu einem eigen-
stindigen Untersuchungsfeld gemacht haben (ebd.: 576f.). Doch wird der Begriff
epistemische Gewalt dabei entweder nur am Rande oder gar nicht ausdriicklich
verwendet. Selbst im erst 2015 erschienenen Postcolonial Studies Dictionary findet
sich unter diesem fiir postkoloniale Debatten zentralen Stichwort nur ein knapper
Eintrag. Dieser verweist kurz auf Foucault, um sich dann ebenfalls nur kursorisch
Spivaks Definition zuzuwenden (Nayar 2015: 65f.) — als wire damit bereits geklirt,
was epistemische Gewalt ist und wie sie wirke.

Als Meilenstein fiir die Theoretisierung und Problematisierung des Zusammen-
hangs von Wissen(schaft) und Gewalt im politischen Kontext ist Saids Werk Orien-
talism (1978) zu nennen, in dem epistemische Gewalt als eigenstindiger Begriff je-
doch gar nicht auftaucht. Der Beginn der expliziten Bezugnahme daraufkann auch
in der post- und dekolonialen Debatte auf den zehn Jahre spiter erschienenen und
von mir im vorangegangenen Kapitel diskutierten Aufsatz Can the Subaltern Speak
(Spivak 1988) zuriickdatiert werden. Er stellt eine wichtige Schnittstelle zwischen
postkolonialen und feministischen Konzeptionierungen epistemischer Gewalt dar
und hat beide Felder zu weitergehenden Analysen und Begriffsbildungen episte-
mischer Gewalt inspiriert.

Im Sinne Saids und Spivaks sind es insbesondere die auf den ersten Blick
der Gewalt weniger verdichtigen >weichen< Wissensbestinde, die zur Rechtferti-
gung unterschiedlichster Gewalt dienen und im Kontext der kolonialen Eroberung
und ihrer bis heute anhaltenden Folgen als gewaltférmig zu bezeichnen sind. Die
Dimension der Rechtfertigung stellt etwa auch Enrique Galvin-Alvarez ins Zen-
trum seiner medien- und kulturwissenschaftlichen Definition epistemischer Ge-
walt. Auch wenn er dabei auf die enge Verbindung zwischen militirischer, 6kono-
mischer und politischer Gewalt fokussiert, geht es ihm vor allem um jenes Wissen,

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

dessen es bedarf, um gewaltformige Praktiken aller Art zu rechtfertigen und zu
normalisieren, die der Errichtung und Aufrechterhaltung von Herrschaft dienen:

»Epistemic violence, that is, violence exerted against or through knowledge, is
probably one of the key elements in any form of domination. Itis not only through
the construction of exploitative economic links or the control of the politico-mil-
itary apparatuses that domination is accomplished, but also and, | would argue,
most importantly through the construction of epistemic frameworks that legit-
imise and enshrine those practices of domination.« (Galvan-Alvarez 2010: 12)

Doch mit der Verwendung des Begriffs epistemische Gewalt geht es den meisten
post- und dekolonialen Autor_innen nicht nur um die hier thematisierte Rechtfer-
tigung, also um eine diskursive Dimension im Gegensatz zu einer nicht-diskursi-
ven, in der sich andere, direktere, Gewaltformen ereignen. Alisha Heinemann und
Castro Varela halten fest, dass »epistemische Gewalt den Geist so formt, dass er
gegen die eigenen kollektiven Interessen funktioniert« (Heinemann/Castro Varela
2016: 3), weshalb gerade unterdriickte Gruppen oft auch nicht gegen ihre Unter-
driickung aufbegehrten (ebd.). Schliefilich ist es vor allem das moderne westliche
Verstindnis von Wissenschaft selbst, das als gewaltférmig bezeichnet wird. In ih-
ren Uberlegungen zum Erlernen des Verlernens formulieren Heinemann und Cas-
tro Varela eine Definition, die diese zweite Dimension epistemischer Gewalt auf
den Punkt bringt:

»Epistemische Gewalt umfasst dabei sowohl die Missachtung als auch die Aus-
|6schung subalternen Wissens und beschreibt zugleich das hegemonial gewor-
dene (westliche) Wissen. Es geht allerdings nicht nur darum zu verstehen, wie
eurozentrisches Wissen kanonisiert wurde, dass Europderfinnen eine zentrale
Stellung im Wissensuniversum einraumt und die Reproduktion imperialistischer
Subjekte sicherte, sondern auch darum, die Manéver zu verstehen, die es bis
heute legitimieren [..].« (ebd.)

Als Beispiel dafiir nennen die beiden etwa, dass die Schriften des Philosophen Im-
manuel Kant immer noch gelehrt wiirden, ohne dabei deren Rassismus und Ein-
bettung in das koloniale Projekt zu thematisieren (ebd.). In diesem Sinne ist auch
nach Nandy Wissenschaft »oft dann am gewaltvollsten, wenn sie am wenigsten
nach Gewalt aussieht, und wenn die stidtischen Mittelklassen hochst bereitwillig
ihren Produkten und ihrer Performance applaudieren« (Nandy 1990: 21f.).

Die Analyse von Verbindungslinien zwischen Kolonialismus und Wissenspro-
duktion ist eines der Kernthemen postkolonialer Theorie, die Problematisierung
der dadurch mit bedingten anhaltenden Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein
das zentrale Anliegen dekolonialer Ansitze. Dementsprechend wird in beiden De-
battenfeldern mit so grofer Selbstverstindlichkeit von epistemischer Gewalt ge-
sprochen, dass der Begriff keiner Definition zu bediirfen scheint.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Epistemische Gewalt

Im Folgenden diskutiere ich daher entlang fachlich und inhaltlich heterogener
Texte, die mehr oder weniger explizite Konzeptionierungen epistemischer Gewalt
unternehmen, unterschiedliche Aspekte, die den Begriff in post- und dekolonialen
Debatten begleiten.

Eurozentrismus, Orientalismus und Okzidentalismus

Stimmen aus der dekolonialen Debatte betonen die im engeren Sinne politische
und auch 6konomische Seite epistemischer Gewalt stirker als die meisten postko-
lonialen Autor_innen dies tun. Bei ihrer Kapitalismuskritik geht es jedoch weniger
um die Analyse gegenwirtiger Verflechtungen zwischen Wissenschaft, Wirtschaft
und Militir wie bei Shiva und Nandy, sondern um die Benennung der historischen
Moglichkeitsbedingungen fiir die Herausbildung und weltweite Durchsetzung des
kapitalistischen Weltsystems.

In Bezug auf die Bedeutung epistemischer Gewalt fiir diesen Prozess fithrt Se-
bastian Garbe mit Referenz auf die lateinamerikanische Modernidad/Colonialidad-
Debatte (Garbe 20132; Quintero/Garbe 2013b) die Problematik des Eurozentrismus
an. In seinem Aufsatz Deskolonisierung des Wissens. Zur Kritik der epistemischen Gewalt
in der Kultur- und Sozialanthropologie (Garbe 2013b) argumentiert er mit Dussel, mo-
derne Subjektivitit habe sich nicht in irgendeinem historischen Setting herausge-
bildet, sondern in einer explizit kolonialen Situation. Diese Rahmenbedingungen
hitten die zu Kolonisierenden dazu genétigt, in gleicher Weise wie ihre Koloni-
sator_innen denken zu lernen, um itberhaupt erst von diesen zivilisiert, moder-
nisiert, gebildet, aber auch ausgebeutet und kontrolliert werden zu konnen (ebd.:
4). Nach Garbe besteht das »Phanomen, dasselbe/das Eigene im Anderen zu sehen
und durchzusetzen« (ebd.) nicht nur in der vermeintlichen Selbstverstindlichkeit
der Eroberer der sogenannten Neuen Welt, die >Anderen« mit eigenen Augen zu
betrachten. Das Besondere sei vielmehr, durchsetzen zu konnen, dass die Anderen
sich ebenfalls mit fremden — europdischen — Augen zu sehen hatten (ebd.: 5):

»Die epistemische Gewalt des Eurozentrismus besteht also in der gewaltsamen
Durchsetzung einer flir die kolonisierten Bevélkerungen fremden, das heifst eu-
ropdischen kognitiven, kulturellen und epistemischen Perspektive: die Gewalt,
die Welt nicht mit eigenen Augen erkennen zu kénnen.« (ebd.)

Wie genuin dieses tatsichliche Kénnen ist, bleibt angesichts der zuvor erliuterten
Verwobenheit von Sprechen, Horen, Gehort- und Verstandenwerden zu diskutie-
ren. An dieser Stelle geht es Garbe darum, die Hiirden der Intelligibilitat einer
nicht eurozentrischen Weltsicht zu problematisieren, die erst durchgesetzt wer-
den muss. Diesen Prozess beschreibt er als zweifachen, denn es geht nicht nur
um die Durchsetzung von etwas Neuem, sondern auch um die Verdringung des
Bestehenden:

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

»Epistemische Gewalt habe ich somit als eine zwanghafte Delegitimierung, Sank-
tionierung und Verdrangung (Negativierung) bestimmter Erkenntnismdéglichkei-
ten und die tendenzielle und versuchte Durchsetzung (Positivierung) anderer Er-
kenntnismoglichkeiten definiert.« (ebd.: 13f)

Der US-amerikanische Literaturwissenschaftler Rob Nixon, der den Begriff der
»langsamen Gewalt« (2007) geprigt hat, um die generationeniibergreifenden Fol-
gen der massiven Ausbeutung und Zerstérung natiirlicher Ressourcen im Kontext
von Kapitalismus und Militarismus zu problematisieren, formuliert Ahnliches in
Bezug auf die Vernichtung alternativen Wissens. Er spricht vom Widerstand ver-
armter Gemeinschaften, die von imperialistischer Politik mit voller Absicht »aus
ihrem eigenen Wissen vertrieben werden« (ebd.: 18), was oft mit physischer Vertrei-
bung und Vernichtung von Existenzgrundlagen einhergehe (ebd.). Garbe spricht
die enge Verwobenheit epistemischer mit direkter physischer Gewalt explizit an,
Nixon nur indirekt.

Fir die umfassenden Prozesse und Mafinahmen dieser gewaltsamen Durch-
setzung sowie fir eine Kapitalismuskritik, die auf die Anfinge des Kolonialismus
vor 500 Jahren verweist, reicht das Konzept des offensichtlichen Eurozentrismus
im (post-)kolonialen Verhiltnis von Wissenschaft und Gewalt nicht aus. Garbe un-
terscheidet daher »im Rahmen dieser generellen, global wirksamen Form der epis-
temischen Gewalt« (Garbe 2013b: 5) zwei historische und geopolitische Varianten:
Okzidentalismus und Orientalismus. Das insbesondere von Fernando Coronil ge-
prigte Konzept des Okzidentalismus bezeichnet den »Ausdruck einer konstitutiven
Beziehung zwischen westlichen Reprisentationen kultureller Differenz und welt-
weiter westlicher Herrschaft« (Coronil 2002: 186), womit bei Coronil ausdriicklich
das kapitalistische Weltsystem gemeint ist. Vor diesem Hintergrund umfasst Ok-
zidentalismus

»all jene Praktiken der Reprasentation, die an der Produktion von Konzeptionen
der Welt beteiligt sind, welche (1) die Komponenten der Welt in abgegrenzte
Einheiten unterteilen; (2) ihre relationalen Geschichten voneinander trennen; (3)
Differenz in Hierarchie verwandeln; (4) diese Reprisentationen naturalisieren;
und so (5) an der Reproduktion existierender asymmetrischer Machtbeziehun-
gen, und sei es auch noch so unbewu[ss]t, beteiligt sind.« (ebd.)

Coronil spricht hier ausdriicklich von Macht und nicht von (epistemischer) Gewalt,
doch sein Verstindnis von Okzidentalismus ist in hohem Mafle geeignet, die Ge-
waltférmigkeit des Epistemischen verstindlich zu machen.

Auf diesen dekolonialen Erklirungsrahmen von Okzidentalismus als Voraus-
setzung fiir Kapitalismus bezieht sich auch Patricia Zuckerhut (2011). Zur Veror-
tung der Genese epistemischer Gewalt im Sinne dekolonialer Theoriebildung ver-
weist sie auf die im Modernidad/Colonialidad-Kontext (Quintero/Garbe 2013b) un-

- am 12.02.2026, 21:10:221.

127


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Epistemische Gewalt

terschiedenen drei Phasen der Moderne beziehungsweise Modernitit."” Der Ok-
zidentalismus der ersten Phase des langen 16. Jahrhunderts (1492-1650), der die
Rahmenbedingungen der Unterwerfung der Amerikas theoretisch-konzeptionell
verdichtet, sowie der erst dadurch erméglichte Orientalismus der zweiten Phase
(1650-1945), in der europdische Michte nach Afrika und Asien expandierten, sind
nach Zuckerhut als Voraussetzungen und Ausdrucksformen der epistemischen Ge-
walt des Kolonialismus zu verstehen. Erst die Eroberung und vor allem Ausbeu-
tung der Amerikas habe es Europa ermoglicht, den geohistorischen Raum einer
>westlichen« Kultur zu konstituieren, so die dekoloniale These. Dieser Raum sei zu-
gleich von deren politischen und intellektuellen Eliten zum privilegierten Ort des
Anspruchs auf Wahrheit und Vernunft erklirt worden und miisse daher auch als
Ausgangspunkt epistemischer Gewalt verstanden werden (Zuckerhut 2011: 59).

Auch bei Garbe handelt es sich bei Okzidentalismus und Orientalismus um
»zwei historisch und geographisch unterschiedliche Reprisentationspolitiken von
Alteritit, [...] deren zugrunde liegende epistemische Gewalt [...] das eigene Erkennt-
nisfeld hegemonial zu durchsetzen« (Garbe 2013b: 6) suche, weil blofer physischer
Zwang dazu nicht ausreiche (ebd.). Allein die direkte und physische Gewalt des Ko-
lonialismus zu analysieren, ist dementsprechend nicht genug, um die anhaltende
Kolonialitit und die ihr innewohnende epistemische Gewalt zu erkliren. Umge-
kehrt erscheint es auch nicht sinnvoll, epistemische Gewalt isoliert als Frage des
Wissens und der Wissenschaften zu verstehen.

Angesichts dieser Komplexitit unternimmt Garbe den Versuch einer konzep-
tionellen Systematisierung von Phinomenen epistemischer Gewalt. Dazu unter-
scheidet er — als einziger unter den Autor_innen, die sich der Begriffsbildung epis-
temischer Gewalt widmen, in dieser Detailliertheit und Systematik — sechs Dimen-
sionen des Phinomens epistemischer Gewalt. Alle verortet er in der Kolonialitit
von Macht, Wissen und Sein (ebd.: 7f.). Sein Aufsatz richtet sich speziell an die
europiische Kultur- und Sozialanthropologie, die von post- und dekolonialen Au-
tor_innen immer wieder als offensichtliches Herrschaftsinstrument des Kolonia-
lismus bezeichnet wird. Garbes Systematisierung ist jedoch weit tiber diese diszi-
plinire (Selbst-)Kritik hinaus anschlussfihig:

»1. die epistemische Dimension: Was ist Wissen und welchem Wissen wird
ermoglicht, im Rahmen von kolonialen Machtverhiltnissen als legitimes Wissen
zu erscheinen (epistemische Gewalt)?

2. die historische Dimension: Welche Form von Wissen hat sich historisch
durchsetzen kénnen und wirkt heute noch hegemonial (Eurozentrismus)?

17 Zuckerhut verwendet den Begriff der Modernitat, um nicht nur auf die historische Epoche,
sondern auch auf die sich darin herausbildende Ceisteshaltung zu verweisen. Von Moder-
ne spricht sie, wenn die sich auf dieser Basis verfestigende Epoche ab dem 19. Jahrhundert
benannt werden soll (Zuckerhut 2011: 50).

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

3. die geopolitische Dimension: Wer oder was kann Objekt oder Subjekt von
Wissen sein und auf welche Weise wird Wissen klassifiziert und reprasentiert
(Okzidentalismus und Orientalismus innerhalb der Geopolitik des Wissens)?

4. die Dimension akademischer Disziplinen: Wie wurde und wird die Welt in
verschiedene und scheinbar separate Bereiche getrennt, um sie zu Wissen zu
verarbeiten und welche Wissensform ist hegemonial (Kolonialitit des Wissens)?
5. die operationale Dimension: Wie werden die historischen, geopolitischen und
diszipliniren Dimensionen von Wissen durchgesetzt (Kolonialitdt der Macht)?
6. die methodologische Dimension: Wie spiegelt sich die epistemische Gewalt
in der Forschungspraxis und in der Produktion von Wissen wider?« (ebd.)

Mit dieser konzeptionellen Ausdifferenzierung lassen sich unterschiedliche Ebe-
nen von Phinomenen epistemischer Gewalt direkter erkennen als bei anderen Au-
tor_innen. Garbe schligt auflerdem konkrete theoretische Bezugspunkte fiir die
von ihm benannten unterschiedlichen Ebenen vor. Das ist hilfreich fiir eine weitere
Begriffsbildung des Konzepts epistemische Gewalt im Sinne seiner Herkunft aus
der postkolonialen Denktradition, die das Foucault’sche Verstindnis von Macht-
Wissens-Komplexen in der bereits feministisch konzipierten und von dekolonialen
Autor_innen neu gerahmten »Geo- und Korperpolitik des Wissens« (Mignolo 2012:
162) auch im globalen Kontext der kolonialen Moderne verortet. Ein zentraler As-
pekt dieses Ansatzes ist die Herstellung von Andersheit — und damit auch von den
Eigen-heiten' eines souverinen Selbst, das sich diese von Reuter so treffend »Ver-
Anderung« (2002:143) genannte Praxis als Herrschaftsinstrument zu eigen macht.

Erfindung des_der Anderen zwischen Wissens- und Gewaltmonopol

Diese Herrschaftspraxis ist auch der Ausgangspunkt fir die Anniherung des
kolumbianischen Philosophen Castro-Gémez an epistemische Gewalt in seinem
Text The Social Sciences, Epistemic Violence, and the Problem of the >Invention of the Other«
(2002). Darin erklirt er, wie die »Andersheit generierende Maschine« (ebd.: 269)
der Moderne im Namen von Vernunft und Humanismus die Vielfalt menschlicher
Existenzweisen aus ihrem Imaginiren ausschlief3t und welchen Anteil die sich
herausbildenden Geistes- und Sozialwissenschaften daran haben. Das Projekt der
Moderne, so Castro-Gémez, sei von einem als faustisch zu bezeichnenden Streben
gekennzeichnet, die ganze Welt der absoluten Kontrolle durch den Menschen
zu unterwerfen, die stets von Wissen geleitet sein solle (ebd.: 270). Dazu sei es
erforderlich, den hier als Feind bezeichneten Anderen und seine Geheimnisse

18  Der Bindestrich ist beabsichtigt, um die Herstellungsprozesse des vermeintlich Selbstver-
standlichen und Eigenen zu betonen.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

129


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Epistemische Gewalt

genau zu kennen und letztere auch gegen ihn anzuwenden, was etwa auch fiir das
Verhiltnis der Technowissenschaften gegeniiber der Natur Geltung habe (ebd.).
Das, was aller Fragmentierung und Messung zum Trotz nicht berechnet werden
kénne, miisse umso stirker der Kontrolle unterworfen werden (ebd.). Letztendlich
liege die zentrale Autoritit dieser Weber’schen Entzauberung der Welt nicht beim
Einzelnen, sondern beim Staat als Garanten der vernunftgeleiteten Organisation
menschlichen Lebens (ebd.).

Der moderne Nationalstaat halte also nicht nur das bekannte physische Gewalt-
monopol, sondern mache es sich auch zunutze, um die Aktivititen (nicht nur) sei-
ner Staatsbiirger_innen in Ubereinstimmung mit zuvor etablierten wissenschaftli-
chen Kriterien zu bringen (ebd.: 271), so Castro-Gémez mit Bezug auf das Konzept
der Gouvernementalitit nach Foucault. Die Herausbildung der Sozialwissenschaf-
ten stelle dabei kein additives Phinomen des Nationalstaats dar, sondern sei fiir
dessen eigene Entwicklung konstitutiv, weil man erst einmal beobachten, mes-
sen und klassifizieren miisse, was oder wen es auf welche Weise zu regieren gelte
(ebd.).

Im langen 16. Jahrhundert, auf das sich auch Castro-Gémez bezieht, muss-
ten die Menschen, ihr Verhalten und ihre Haltungen der neuen kapitalistischen
Produktionsweise angepasst werden. Zur Formierung dieser spezifischen Subjek-
tivitit bedurfte es wissenschaftlich abgesicherter Wahrheiten, die zu spezifischen
Normativititen geronnen. Die von Castro-Gémez so genannte Erfindung des
Anderen meint in diesem Kontext nicht einfach bestimmte Reprisentationen,
sondern inkludiert eben jene materiellen und symbolischen Macht-Wissens-
Mechanismen, auf deren Basis diese Reprisentationen konstruiert werden (ebd.)
und die wiederum der legitimierten Ausitbung von Zwang und Gewalt dienen.
Komplementir zur Erfindung der Anderen ist demnach die erst dariiber erfol-
gende Herstellung von Eigen-heit” in Form des Konzepts der Staatsbiirgerschaft
samt der ihr zugeordneten kulturellen und zivilisatorischen Uberlegenheit. Auch
wenn es sich dabei um Imaginationen handle, verfiigten diese doch iiber eine ganz
konkrete Materialitit und seien gebunden an disziplinire und disziplinierende
Systeme wie Schulen, das Gesetz, Gefingnisse, Spitiler — und schliefflich auch
das System der Sozialwissenschaften (ebd.: 272).

Genau diese Verbindung zwischen Wissen und Disziplinierung/Disziplin/Dis-
ziplinaritit, die bereits Foucault in seinen Studien iiber die europiische Neuzeit
dargelegt hat, verortet Castro-Gémez in der gleichzeitigen, mit diesen Prozessen
aufs Engste verwobenen Genese des Kolonialismus. Damit kann er eine geopoli-
tische Perspektive einnehmen, die deutlich von epistemischer Gewalt spricht und
damit nicht nur die Dimension des Wissens meint. Doch bleibt er nicht bei der

19  Die Schreibweise ist beabsichtigt.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Analyse der kolonialen Vergangenheit stehen. Thm geht es vielmehr um die Auf-
gabe kritischer Sozialwissenschaften in der Gegenwart, die ihm zufolge nicht nur
das Erbe der Moderne in sich tragen, sondern auch deren Krise verkdrpern. Diese
Krise der Moderne habe die globale Struktur, innerhalb derer Mechanismen episte-
mischer Gewalt operieren, nimlich keineswegs geschwicht, sondern lediglich dazu
gefithrt, dass diese Struktur andere Formen annehme (ebd.: 269).

Auch wenn Castro-Gémez den Begriff nur im Titel und an einer kurzen Stelle
im Text explizit nennt, sind seine im weitesten Sinne wissenschaftshistorischen
beziehungsweise wissenssoziologischen Ausfithrungen grundlegend fir ein post-
beziehungsweise dekoloniales Verstindnis epistemischer Gewalt. Er verortet die
Bedeutung der (Sozial-)Wissenschaften in Bezug auf die Herstellung von Anders-
heit und Eigen-heit, die er als die zentrale Operation epistemischer Gewalt er-
achtet, in einer geopolitischen und gouvernementalititstheoretischen Perspekti-
ve. Diese benennt auch den modernen Nationalstaat und sein Gewaltmonopol, das
wiederum weit iiber die Frage polizeilicher und militirischer Exekutive hinausgeht
und Fragen des Epistemischen und des Wissens beriihrt. Schliefilich geht es ihm
auch darum, die Verstrickung der Sozialwissenschaften in Prozesse epistemischer
Gewalt nicht nur als historisches Problem zu betrachten, sondern auch als gegen-
wirtige Herausforderung fiir ein Wissenschaftsverstindnis, das der immer noch
von Kolonialitit geprigten Postmoderne angemessen ist.

Die grofRe Herausforderung besteht Castro-Gémez zufolge darin, zu lernen,
wie man als Sozialwissenschaftler in die Totalitit der anhaltenden Kolonialitit be-
nennen kénne, ohne in den Essenzialismus und Universalismus von Metanarrati-
ven zuriickzufallen, die die Moderne kennzeichnen (ebd.: 282). Zugleich weist er
daraufhin, dass gerade das postmoderne Auflésen in Mikronarrative einen Teil der
Unsichtbarmachung des nach wie vor umfassenden Problems der Kolonialitit dar-
stelle (ebd.: 280) — und damit auch epistemischer Gewalt. Dieser Widerspruch wird
in Castro-Gémez’ Text nicht aufgeldst, sondern den Leser_innen als in ihr eigenes
Denken und Handeln zu integrierende Herausforderung vor Augen gefiihrt.

Ausgehend von Castro-Gémez' Figur der »Hybris des Nullpunkts« (2005:
13) und den Konzepten der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein aus der
Modernidad/Colonialidad-Gruppe (Garbe 2013a) positioniert auch Fatima Hurtado
Lopéz (2009) den Begriff epistemische Gewalt iiber die Frage nach rassifizierter
Differenz. Mit dem franzgdsischen Begriff der »connaissances« (ebd.: o. S.), der
eher fir individuelle Kenntnisse als fiir kollektives Wissen steht, problematisiert
die Philosophin die Tatsache, dass in diesem Setting nicht jede_r gleichermaflen
Wissen produzieren kénne und nicht jedes Wissen gleichermafien anerkannt sei.
Was vom hegemonialen und normalisierten okzidental(istisch-)en Standpunkt
aus als archaisch, primitiv, traditionell oder vormodern erachtet wiirde, gelte
héchstens als Meinung (ebd.). Akademisch anerkanntes Wissen hingegen halte
die Normen bereit, von denen epistemische Gewalt ausgehe (ebd.). Epistemische

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Epistemische Gewalt

Gewalt bilde die Grundlage globaler Ungleichheitsverhiltnisse, sie bringe diese
erst mit hervor, wiirde von ihnen stets reproduziert — und sei bei deren sozial-,
kultur- und geisteswissenschaftlicher Erforschung bislang véllig vernachlissigt
worden (ebd.).

Der franzosische Text illustriert Castro-Gémez’ theoretische Argumentation.
Fokus des kurzen Aufsatzes ist die konkrete Analyse kolumbianischer Schulbii-
cher. Hurtado Lopéz identifiziert ein erhebliches Missverhiltnis zwischen dem
darin postulierten universalistischen Selbstentwurf einer diversen und egali-
tiren Gesellschaft und der hierarchischen Darstellung unterschiedlicher und
deutlich rassifizierter Bevolkerungsgruppen. So werde zwischen >Indigenen,
>Afro-Kolumbianer_innen< und >Zigeuner innen< als drei wichtigen Gruppen
unterschieden, die in gingigen problematischen Stereotypen skizziert wiirden.
Bezeichnenderweise jedoch bliebe die auch in Kolumbien dominante und pri-
vilegierte Bevilkerungsgruppe der >Weiflen und Mestiz_innen< als Norm und
Standard, an dem alle >Abweichungen« gemessen wiirden, als Teil der beschriebe-
nen Diversitit unbenannt.

Auch wenn sie den Begriff der sMestiz_innenc« nicht weiter problematisiert, ver-
weist die Autorin darauf, wie die sich damit auch selbst bezeichnende kolumbia-
nische Elite die okzidentalistische und eurozentristische Rassifizierung und so-
ziale Hierarchisierung der Bevolkerung iibernommen habe und in ithrem Interesse
weiterfithre. Mit Castro-Gémez argumentiert sie, die lateinamerikanischen kreo-
lischen Eliten, einst selbst von Weilen Europier_innen als minderwertig klassifi-
ziert, hitten die proto-rassistische Vorstellung der >Blutreinheit< aus dem 16. Jahr-
hundert und den darauf basierenden biologistischen und kulturalistischen Ras-
sismus der Moderne in die Gegenwart iitbersetzt, um ihrerseits iiber >verAnderte«
Bevolkerungsgruppen zu herrschen (ebd.). Insbesondere iiber institutionalisiertes
Wissen, wie das in Schulbiichern aggregierte, wiirde sich epistemische Gewalt aus-
breiten, so die Autorin (ebd.). Damit stellt sie ein Beispiel fiir die Verinnerlichung
und Ubernahme hegemonialer Epistemologien zur Verfiigung, die bei fast allen
post- und dekolonialen Autor_innen eine wichtige Wirkungsweise epistemischer
Gewalt darstellt.

Rassismus als Aquivalent epistemischer Gewalt

Alle der hier genannten post- und dekolonial argumentierenden Autor_innen the-
matisieren die Etablierung der Kategorie >Rasse« als Dreh- und Angelpunkt von Ko-
lonialitit/Modernitit, als Grundlage von Phinomenen epistemischer Gewalt sowie
als unverzichtbaren Ausgangspunkt fiir ihre Theoretisierung. Nicht am tiberzeu-
gendsten, aber am direktesten tut dies James R. Cochrane in seinem Aufsatz The

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Epistemic Violence of Racism. Hidden Transcripts of Whiteness (2002b).>° Anlisslich kon-
troverser Debatten rund um die 2001 in Durban ausgerichtete UNO-Weltkonferenz
gegen Rassismus problematisiert der Religionswissenschafter, der selbst der Wei-
Ren Minderheit angehért, die weit verbreitete Behauptung eines »umgekehrten
Rassismus« (ebd.: 1) in der siidafrikanischen Post-Apartheid-Gesellschaft.”

Jegliche von Schwarzen Siidafrikaner_innen geiuflerte Kritik an nachhaltiger
Benachteiligung wiirde von zwar formal entmachteten, aber immer noch privile-
gierten Weifden mit dem Argument abgewehrt, dass >die Schwarzen« endlich auch
selbst die sogenannte Rassentrennung iiberwinden sollten (ebd.). Die Behauptung,
dass nun die Weifse Bevélkerung von Rassismus betroffen sei, mache deutlich, dass
sich die einstige Elite mit einer Schwarzen Fithrung einfach nicht abfinden kénne
(ebd.). Diese geschichtsblinde Ignoranz offenbare, dass der tatsichliche Rassismus
des Apartheid-Regimes zwar formal abgeschaftt, aber alles andere als itberwunden
sei, so Cochrane. Da politische Mafinahmen offensichtlich wenig Erfolg zeitigten,
miisse das Problem anderswo und tiefer liegen — namlich in den Wissensbestinden
und Vorstellungen der Menschen selbst:

»[...] | will suggest that our ways of seeing the world, the knowledge we have
of it, are as prone to do violence to the other as any other dimension of our
common existence; in short, that there is an epistemic violence at work, feeding
on preconceived notions of our >selfs, that reduce the image of the other on the
basis of their difference, in this case, of pigmentation and culture, with practical
implications.« (ebd.: 2)

Dieses >Wir« des Autors ist jedoch kein universelles, wie es den Anschein erweckt,
sondern selbst in das von ihm kritisierte epistemische Paradigma eingelassen,
denn es bezeichnet hier ebenso unmarkiert wie eindeutig das hegemoniale Weif3e
Selbst. An spiterer Stelle macht Cochrane seine Position klarer, wenn er episte-
mische Gewalt in die eurozentrische Wissensproduktion des Zeitalters der Aufkli-
rung einordnet und Rassismus als ihr Paradoxon bezeichnet (ebd.: 4). Ausdriicklich
spricht er von der Norm des Weif3seins als zentralem Schauplatz rassistischer Do-
minanz und als unmarkierte, normative Struktur, die Privilegien verleiht (ebd.: 7).

Dass die eingangs angesprochene Umkehrung von Rassismus vor diesem Hin-
tergrund wenig plausibel ist, erliutert Cochrane, indem er Rassismus von Vorurteil
und Diskriminierung begrifflich abgrenzt (ebd.: 2). Vorannahmen iiber sich selbst

20 Die mirvorliegende englische Version ist nicht veroffentlicht und wurde tiber das Academia-
Profil des Autors gefunden, der der Verwendung des Texts auf Anfrage zugestimmt hat. Es
existiert eine veréffentlichte niederlandische Ubersetzung des Aufsatzes, die miraus sprach-
lichen Griinden nicht zugénglich ist (Cochrane 2002a).

21 Eine lehrreiche Persiflage auf diese Behauptung eines reverse racism stammt vom australi-
schen Comedian Aamer Rahman (2013), der dieses Argument in Fear of a Brown Planet griind-
lich auseinandernimmt.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

133


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Epistemische Gewalt

und andere seien unvermeidbarer Bestandteil des menschlichen Zusammenlebens
und aus unterschiedlichsten Begriindungen dieser Annahmen kénnten Vorurteile
erwachsen. Seiner Definition zufolge handelt es sich dabei noch nicht um epis-
temische Gewalt. Rassismus und auch Sexismus hingegen wiirden einen Schritt
weitergehen, diese Vorurteile naturalisieren und damit der Verinderbarkeit ent-
ziehen (ebd.). Auf solche Weise strukturell und kulturell in hegemoniale Machtver-
hiltnisse eingebettet, wiirden normalisierte Vorurteile zu unhinterfragtem Wissen
und zu einer essenzialisierten Ordnung einer permanenten Hierarchie der Diffe-
renz gerinnen, und von dieser werde angenommen, sie reflektiere gottliche oder
Naturgesetze (ebd.: 2f.). Auf den einfachsten Nenner gebracht entsteht epistemi-
sche Gewalt also dort, wo sich ein auf Differenzen basierendes Vorurteil mit Macht
verbindet und eine auf Dauer gestellte, hierarchische und selbstverstindlich wer-
dende (Herrschafts-)Ordnung mit Wissen begriindet.

Das Anliegen des Texts ist nicht die theoretische Exploration des Begriffs epis-
temische Gewalt, sondern besteht im Ausloten von Méglichkeiten ihrer Uberwin-
dung. Da er die politischen Mafinahmen der Systemtransformation Siidafrikas in
Hinblick auf den anhaltenden Rassismus dafiir nur fiir bedingt geeignet hilt, zielt
Cochranes Argument auf eine substanzielle Transformation von Wissen ab, fir die
er politische Schritte vorschligt. Ein Paradigma, das sich seiner eigenen Begren-
zungen nicht bewusst sei, konne nur zum Verschwinden gebracht werden, indem
man es aktiv de- und rekonstruiere (ebd.: 6). Genau das miisse im Fall von Ras-
sismus in Siidafrika erfolgen. Staatliche Institutionen miissten Politiken fordern,
die dieses Paradigma kritisieren und herausfordern, zivilgesellschaftliche Organi-
sationen und Biirger_innen miissten sich den Effekten dieses Paradigmas in ihren
jeweiligen Kontexten widmen, und letztlich miisse sich jede_r Einzelne der eigenen
Verwicklung in dessen Ubernahme und Reproduktion stellen (ebd.).

Dass dieses Programm idealistisch gedacht ist, wider besseres Wissen von glei-
chen Bedingungen fir alle Beteiligten ausgeht und der Begriindung der episte-
mischen Gewalt des Rassismus in eurozentrischen Wissens-, Macht- und Herr-
schaftssystemen widerspricht, scheint der Autor zu ahnen. Immerhin stellt er fest,
dass es erheblich einfacher sei, Regierungen auszutauschen als epistemische Kon-
strukte zu verdndern, auch wenn ersteres durchaus Auswirkungen auf zweiteres
haben kénne (ebd.: 7). Unmittelbar nach den genannten Handlungsanweisungen
riumt er ein, dass jegliches herrschende Paradigma seiner Auf- und Ablésung Wi-
derstand leiste und sich bestindig erneuere - so lange, bis es selbst dysfunktional
wiirde (ebd.), seine Zwecke zur Aufrechterhaltung bestehender Verhiltnisse also
nicht mehr erfiille. Diese Klarheit trete jedoch erst zutage, wenn Konflikte eine
so hohe Intensitit erreicht hitten, dass deren Losung dringlicher werde als das
Beharren auf einer Position (ebd.).

Das sei vor allem unter der jetzt erwachsenen Bevolkerung Siidafrikas der Fall.
Eine weniger konfrontative Option der Verinderung des Paradigmas wiirde sich

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

dann auftun, wenn die Begegnungen und Erfahrungen mit dem Gegeniiber die
Grenzen dessen, was man fiir gegeben gehalten hat, iiberschreiten wiirden (ebd.).
Unter der Voraussetzung, die iiberlieferten Paradigmen infrage zu stellen und dem
Gegeniiber offen einer Kritik zu unterziehen, setzt er Hoffnung in die jetzt junge
nichste Generation, die nicht mehr unter einem rassistischen Regime lebe und
diesen Wandel voranbringen kénne.

So iiberzeugend es ist, epistemische Gewalt unmittelbar mit Rassismus und
am Beispiel Siidafrika zu erliutern, so ambivalent sind Cochranes Schlussfolge-
rungen in Bezug auf deren Uberwindung. Er scheint seine eigenen theoretischen
Einsichten zum Zusammenhang von epistemischer Gewalt und politisch wirksa-
men Unterdriickungsmechanismen nicht ernst zu nehmen, wenn er einerseits eine
tief liegende und nicht an nationalen Grenzen Halt machende epistemische Struk-
tur fiir Rassismus verantwortlich macht, andererseits aber argumentiert, ein Staat
sei nicht mehr rassistisch, sobald er nicht mehr ausdriicklich auf rassistischen Ge-
setzen beruhe. Auch widerspricht die Behauptung, die Wissensordnung des Ras-
sismus tendiere dazu, sich ihrer eigenen Grenzen nicht bewusst zu sein, seiner
eigenen Aussage zur Resilienz von wirkmichtigen Paradigmen. Die Moglichkeit
eines mittelfristigen generationellen Wandels iiberzeugt wenig, wenn Cochrane
zugleich selbst auf ein jahrhundertealtes und weltweites Wissens- und Machtsys-
tem verweist, das sich zentral iiber die epistemische Gewalt der Rassismus heraus-
gebildet hat.

SchlieRlich irritiert, dass der Autor die Option der konfliktiven Zuspitzung be-
stehender Gegensitze fiir geeignet hilt, diese am Hohepunkt einer Eskalation le-
diglich auf Basis reiner Vernunft aufzuldsen. Genau jene Akteur_innen, die zuvor
mit mehr als nur epistemischer Gewalt fiir die Aufrechterhaltung ihrer Privilegien
eingetreten waren, werden kaum die Proponent_innen einer Konfliktlésung sein,
die die Dysfunktionalitit des Paradigmas anerkennt und dessen radikalen Wandel
einliutet. Fiir ebenso wenig wahrscheinlich halte ich den angedeuteten katharti-
schen Erleuchtungseftekt einer Anerkennung des immer noch rassifizierten Ge-
geniibers, das sich tiberdies kaum konfrontativ oder kritisch verhalten darf, um
anders als gewohnt — nimlich nicht mehr unter den Vorzeichen der epistemischen
Gewalt des Rassismus — wahrgenommen zu werden.

Das Argument des moglichen Wandels angesichts einer drohenden Dysfunk-
tionalitit eines Paradigmas iitberzeugt an Cochranes Argumentation hingegen,
auch wenn damit nicht gesagt ist, das daraus erwachsende neue Paradigma wire
frei von epistemischer Gewalt. Anstatt moralisch argumentieren zu miissen,
ermoglicht dieser Gedanke die Betonung der Funktionalitit epistemischer Gewalt
zur Aufrechterhaltung bestehender Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhiltnisse.

Dieser Aspekt liegt auch dem im Folgenden dargelegten Begriff des Epistemi-
zids zugrunde, der epistemische Gewalt zwar begrifflich nur indireke, inhaltlich
aber umso pointierter thematisiert.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

135


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Epistemische Gewalt

Epistemizid am Abgrund des Denkens

Jede Durchsetzung von Wissen geht mit der Uberschreibung und Ausléschung an-
deren Wissens einher. Der Neologismus Epistemizid spitzt diesen Aspekt episte-
mischer Gewalt auf zweifache Weise zu. Zum einen bildet er einen maximalen
Gegenpol zu einem Verstindnis von Wissen als Synonym fir Gewaltfreiheit und
Gewaltitberwindung. Zum anderen verweist er auf die massenhafte Vernichtung
menschlichen Lebens, die den Begriff Genozid hervorgebracht hat. Den des Epis-
temizids setzt der bereits mehrfach erwihnte Jurist und Soziologe Santos in sei-
nem Buch Epistemologies of the South. Justice against Epistemicide (2014) prominent.
Ausgehend von diesem pointierten (Unter-)Titel lotet er aus, was kritische Sozial-
wissenschaften dieser massiven Vernichtung von Wissen, die immer auch Vernich-
tung von Leben war und ist, heute entgegensetzen kénnen, und woher eine solche
Erneuerung der (Sozial-)Wissenschaften kommen kann und soll.

Dabei richtet er sich nicht in erster Linie gegen vorherrschende konservative
Wissenschaftstraditionen, sondern unterzieht insbesondere die Kritische Theorie
einer Kritik ihres eigenen Eurozentrismus und ihrer Einbettung in das okzidenta-
listische Projekt des epistemischen Teilens und Herrschens. Die westliche Moderne
sei nimlich sowohl in biirgerliche als auch in marxistische Theorien eingeschrieben
und verkérpere sich in beiderlei Politiken (ebd.: 45). Im Globalen Norden/Westen
konne man daher zwar durchaus radikale Gedanken entwickeln, doch grundsitz-
lich nur innerhalb reaktionirer Institutionen (ebd.: 3). Santos verortet auch seine
eigene Sprechposition in diesem Dilemma und plidiert dafiir, sich von der An-
nahme der Kritischen Theorie zu distanzieren, deren Protagonist_innen seien eine
Art intellektuelle Vorhut sozialer und politischer Transformationen (ebd.: 11). Sinn-
voller sei es, die eigene Wissenspraxis als Theorie der Nachhut zu verstehen, also
jene Fragen und Anliegen zu bearbeiten, die aus den sozialen Bewegungen selbst
kimen, und von diesem Wissen auszugehen (ebd.).

Phinomene epistemischer Gewalt versteht Santos als Teil eines umfassenden
Epistemizids der Moderne (ebd.: 45f.), die ihrerseits auf unterschiedliche Gewalt-
praktiken zuriickgreife. Doch er meint damit nicht nur die Vernichtung von Wissen
als unmittelbare Konsequenz der Vernichtung menschlicher Existenz oder umge-
kehrt die Ausléschung von Wissen, das die Lebenschancen von bereits benachtei-
ligten Menschen weiter reduziere. Zum Epistemizid gehort fiir Santos die Errich-
tung eines von ihm so genannten Abgrunds, einer »tiefen Kluft« (abyss) (ebd.: 119f.),
die den modernen Wissenschaften das universalisierte Monopol verschafft habe,
zwischen wahr und falsch zu unterscheiden, zwischen wissenschaftlich und nicht
wissenschaftlich, zwischen legal und illegal (ebd.). Auf der anderen Seite dieses
Abgrunds gebe es aus dieser Sicht gar kein wirkliches Wissen, sondern nur Glau-
ben, Meinungen, Intuitionen und subjektives Verstindnis. Derlei inkommensura-
bel und unverstindlich gemachtes Wissen wiirde bestenfalls als Rohmaterial fir

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

wissenschaftliche Untersuchungen heran- (ebd.: 120) und niemals als eigenstindi-
ges, wertvolles Wissen in Betracht gezogen.

Doch mit dieser begrifflichen Dualitit, mit der Herstellung von Abweichung
und damit auch von Normalitit, die notwendigerweise hierarchisiert, ist noch
nicht alles benannt. Zwischen den beiden Seiten des Abgrunds, den Santos mehr-
fach auch als Linie bezeichnet, liegt ihm zufolge der Abgrund selbst, ein Raum des
Weder-Noch, der Uneindeutigkeit, der kein Zufallsprodukt ist. Was auch immer
weder als wahr noch als falsch gedacht werden konnte, weder als legal oder illegal,
also sich dieser biniren Zuordnung entziehe, habe mit Sicherheit in der Zone des
Kolonialen stattgefunden, so Santos (ebd.). Diese Zone sei durch die koloniale
Autoritit von (Natur-)Wissenschaft und Gesetz eindeutig festgelegt worden, wie
frithe politische Vertrige auf der Basis kartographischer Unterteilungen der Welt
zeigen wiirden (ebd.: 121). Auf dieser Unterteilung basiere schlieflich auch die
Theorie des Gesellschaftsvertrages, deren Genese im 17. und 18. Jahrhundert
den Grundstein fiir die weitere politische und epistemische Ordnung nicht nur
Europas, sondern der Welt gelegt habe (ebd.: 122).

Durch einen Abgrund getrennt, der nicht nur materiell, sondern auch kogni-
tiv und epistemisch zwischen der sogenannten Alten und Neuen Welt errichtet
worden sei, wolle und kénne der hegemoniale Blick all das gar nicht mehr sehen,
was sich auf dessen gegeniiberliegender Seite bewege (ebd.). Was jenseits des fiir
die herrschende Weltsicht Intelligiblen liege, werde nicht nur fiir minderwertig
oder unverstindlich, sondern schlicht fiir inexistent erklirt. Damit wird es un-
sichtbar gemacht — oder aber herangezogen, um den mittels epistemischer Gewalt
zu anderen Gemachten nichts weniger abzusprechen als das Menschsein selbst.
Um Raum zu schaffen fiir das moderne Metanarrativ iiber eine homogene Zukunft
wiirden entsprechende Vergangenheiten fiir dies- und jenseits des Abgrundes er-
funden (ebd.). Die frappierende Tatsache, dass etwa Rechtsprinzipien von dieser
Seite des Abgrunds, wie etwa Menschenrechte, auf der »anderen Seite« keine Giil-
tigkeit haben (sollen), erscheint in diesem abgrundtiefen Denken (abyssal thinking)
nur konsequent (ebd.).

Santos schligt die analytische Unterscheidung zwischen zwei Dichotomien vor,
um das Zusammenwirken der epistemischen Gewalt zwischen den von ihm so ge-
nannten >metropolitanen« Gesellschaften Europas und den kolonialen Territorien
zu erkliren, die das formale Ende des Kolonialismus iiberdauern. Wihrend fiir
Europa die Dichotomie von Regulierung und Emanzipation gegolten habe, habe
sich fiir die Kolonien jene zwischen Aneignung und Gewalt etabliert (ebd.: 119ft.).
Fiir Europa sei philosophisch und juristisch zwischen Menschen und Dingen un-
terschieden worden, in den Kolonien hingegen bestenfalls zwischen menschlichen
und nicht-menschlichen Dingen (ebd.: 123) — und diese Unterscheidung halte im
Grunde bis heute an.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

137


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Epistemische Gewalt

Der von Santos skizzierte Abgrund besteht jedoch nicht nur aus entweder/oder,
aus ja/nein, und auch das Hierarchische selbst ist nicht nur iiber eine Dualitit or-
ganisiert. Der Abgrund stelle kein reines Diesseits und Jenseits her, sondern auch
einen Raum des Dazwischen. Santos veranschaulicht diese Tiefe und Unein-
deutigkeit des Abgrunds, wenn er paradigmatisch auf Guantidnamo verweist als

»one of the most grotesque manifestations of abyssal legal thinking, the creation
of the other side of the line as a nonarea in legal and political terms, an unthink-
able ground for the rule of law, human rights, and democracy.« (ebd.: 124)

Vom Irak iiber Palistina bis Darfur gebe es bis zum heutigen Tag viele Guanti-
namos, in aller Offentlichkeit wie auch im Privaten (ebd.). Millionen Riume der
vergeschlechtlichten und rassifizierten Diskriminierung und Vernichtung verkor-
perten eben nicht einfach einen Ausnahmezustand (ebd.), sondern seien gerade
darin konstitutiv fiir das, was unter Normalitit, Recht und Vernunft und deren
Gegenteil verstanden wird. In den >wilden Zonen« der Megastidte, in ihren Ghet-
tos und Sweatshops, in Gefingnissen, in neuen Formen der Sklaverei, auf dem
Schwarzmarkt fir Organhandel, in Kinderarbeit und Prostitution existiere dieser
Abgrund weiter und finde laufend Epistemizid statt (ebd.). Das aufgeklirte Rin-
gen zwischen Regulation und Emanzipation, das die moderne Welt kennzeichne,
wiirde in eben jenen Zonen der (Nicht-)Existenz erst gar nicht zur Anwendung
kommen. Dort gehe es, wie einst in den Kolonien, immer noch um Aneignung und
Gewalt, auch wenn sich die Linien, die den Abgrund befestigten, historisch durch-
aus immer wieder verschoben hitten (ebd.).

Entlang der Dynamik von Aneignung und Gewalt sind Santos zufolge aber auch
die erfolgreichen antikolonialen Kimpfe und die politische Dekolonisierung des
20. Jahrhunderts zu nennen. Auf diesen Prozess sei schliefllich die Forderung der
ehemals Kolonisierten und ihrer Nachkommen gefolgt, endlich in die vielverspre-
chende Dynamik von Regulation und Emanzipation inkludiert zu werden (ebd.:
125). Genau das sei jedoch nicht passiert, denn das Ende des Kolonialismus sei
keineswegs gleichbedeutend mit dem Ende der Kolonialitit. So komme das Kolo-
niale auf drei Wegen, in drei Formen zuriick in die Metropolen des Globalen Nor-
dens/Westens, von denen es so lange ausgeschlossen, als deren Anderes es verwor-
fen worden war: als Terrorist_in, als undokumentierte_r Arbeitsmigrant_in und als
Geflichtete_r. Alle drei witrden auf unterschiedliche Weise jenen Abgrund mit sich
tragen, der radikale Exklusion und legale Nichtexistenz mit sich bringe (ebd.: 126).

Wenig iiberraschend wiirden die Grenzziehungen auf dieser, der metropoli-
tanen Seite des Abgrunds umso restriktiver und genau in jener kolonialen Logik
von Aneignung und Gewalt erfolgen, die fiir den Raum des Kolonialen vorgesehen
war, und gegeniiber dem sich die Logik von Regulation und Emanzipation als fort-
schrittlich, humanistisch und demokratisch abgegrenzt hatte. Der Abgrund ver-
schwinde also keineswegs, sondern werde stindig neu befestigt, wihrend er sich

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

weiter ausdifferenziere. Mit dieser Befestigung trete nicht nur das Koloniale, son-
dern schliefllich auch der/die Kolonisator_in wieder auf den Plan (ebd.: 128), wie
etwa in der neuen Form indirekter Herrschaft multinationaler Konzerne (ebd.).
Diese Herrschaft etabliert und erhilt sich iiber Prozesse epistemischer Gewalt, die
Santos im Begriff des Epistemizids zuspitzt.

In Bezug auf eine Theoretisierung epistemischer Gewalt wird mit dieser Zu-
spitzung besonders deutlich, dass es sich dabei keineswegs um ein rein akade-
misches, von direkter physischer Gewalt zu trennendes Phinomen handelt. Was
immer auch auf jenen wissenschaftlichen Feldern verhandelt wird, auf denen man
sich mit Gewalt im Kontext internationaler Politik beschiftigt: Sie steht in einem
dichten Wechselverhiltnis mit jener epistemischen Gewalt, die auf diesen Feldern
mit hervorgebracht und tradiert wird.

Internationalisierung von Wissenschaft als kolonial-moderner Euphemismus

Ein weniger dramatisch erscheinendes, weil auf binnenwissenschaftliche Exklusi-
onsprozesse fokussiertes Verstindnis von Epistemizid findet sich bei der Kultur-
und Sprachwissenschaftlerin Karen Bennett (2007, 2015). Auch ihr Zugang basiert
auf Santos’ Verortung des Begriffs, wenn sie Spuren der Ausléschung anderer
Denkweisen nachzeichnet, die sich in den Translationswissenschaften finden
lassen (Bennett 2007). In ihren Ausfithrungen geht es jedoch nicht so unmittelbar
um Leben oder Tod wie den zuvor genannten Autoren.

Als Beispiel epistemischer Gewalt, die sie pointiert als Epistemizid bezeichnet,
fithrt sie gegenwirtige Prozesse und Praktiken des Ubersetzens zwischen Spa-
nisch/Portugiesisch und akademischem Englisch an. Ironischerweise ist es aus-
gerechnet die Abwertung der Sprache der einstigen Kolonisator_innen, an der sie
zeigt, wie sich die Kolonialitit des Wissens in der heutigen anglo-amerikanisch do-
minierten Wissenschaftspraxis artikuliert. Darin gelte nur mehr als wissenschaft-
lich relevant, was erstens auf Englisch, zweitens in einem speziellen Stil und drit-
tens in einer spezifischen Form publiziert und diskutiert werde. Einen anders-
sprachigen Text an diese zunehmend normierte Anforderung anzupassen bedeute
nicht nur die Elimination charakteristischer Aspekte der Ausgangssprache, son-
dern mitunter den kompletten Umbau der Infrastruktur eines Texts, und das wie-
derum habe oft weitreichende Konsequenzen hinsichtlich der darin enthaltenen
Weltsichten, so Bennett (ebd.: 155). Sie erliutert, dass diese Problematik nicht alle
Ubersetzungsprozesse gleichermaflen betrifft, und dass es nicht zufillig ausge-
rechnet jenes akademische Englisch war, das sich aus dem sich durchsetzenden
Wissenschaftsparadigma des 17. Jahrhunderts heraus entwickelt und sich bis heu-
te iiber alle Disziplinen und Wissenschaftstraditionen ausgebreitet hat (ebd.: 159).

Bennett geht es nicht primar um die Unterscheidung von wissenschaftlichem
von nicht wissenschaftlichem Wissen, die bei Santos’ Begriff des Epistemizids im

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Epistemische Gewalt

Zentrum steht, auch nicht um die unmittelbare physische Vernichtung von Leben,
die Grosfoguels Begriffspaar des Genozids/Epistemizids unterstreicht. Sie erliu-
tert vielmehr, dass und wie sich ein ganz spezifisches Wissensverstindnis, das mit
der zuvor von mir erliuterten Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein einhergeht,
auch innerhalb des wissenschaftlichen Diskurses herausgebildet hat. Mit Verweis
auf Bacon, Newton und anderen Protagonisten der sogenannten wissenschaftli-
chen Revolution des 17. Jahrhunderts habe ein empirisch-induktives, faktenorien-
tiertes Wissenschaftsverstindnis das vorangegangene deduktive, auf Sprache und
Rhetorik basierende abgeldst (Bennett 2007: 159). Dabei sei die Grundlage sub-
jektiver, dynamischer Erfahrung durch den Glauben an statisch-objektive Fakten
ersetzt worden.

Diese Entwicklung in Richtung einer positivistischen Philosophie habe nicht
nur den Diskurs auf inhaltlicher Ebene verindert, sondern auch die Anwendung
von Sprache selbst, von Stil und Form und sogar von Grammatik und Textorgani-
sation (ebd.: 160). Der auch auf sprachlicher Ebene sichtbar werdende Siegeszug
der Naturwissenschaften habe schlieflich alle anderen Disziplinen kolonisiert und
heterogene akademische Wissenstraditionen zunehmend verringert (ebd.) — von
aufRerakademischen ganz zu schweigen. Das zeige sich gegenwirtig etwa an der
Dominanz bestimmter Style Manuals, die von wenigen grofRen englischsprachigen
Verlagskonzernen herausgegeben werden und als modernes Werkzeug der Durch-
setzung der gegenwirtigen Kolonialitit des Wissens dienten (ebd.).

Weitere sehr konkrete Auswirkungen dieser Entwicklung erfihrt jede_r,
die/der bereits wissenschaftlich publiziert hat: Objektivitit vor Normativitit,
Fakten vor Argumenten, Empirie vor Theorie, stringente, bisweilen fragmentierte
Textorganisation, Bedienung des hegemonialen Zitationskanons, reduzierte Spra-
che statt literarischer Formulierungen und Ahnliches. Dies sind die zunehmend
weniger hinterfragten Standards, die angeblich einen guten wissenschaftlichen
Text ausmachen. Nach Bennett fithrt diese permanente Anrufung zur sprachli-
chen, stilistischen und epistemischen Konformitit letztlich zur Selbstzensur all
jener Wissensproduzent_innen, die im englischsprachigen Diskursuniversum
der Wissenschaften Gehér finden wollen. Das treibe die Vereindeutigung und
Normierung weiter voran und sei die wahre Tragddie des Epistemizids heute
(ebd.: 161).

In einem spiteren Text erliutert Bennett die daraus resultierende »epistemolo-
gische Monokultur« (2015) im europiischen Wissenschaftssystem, das sich im Kon-
kurrenzdruck gegeniiber den USA immer mehr standardisiere und an den anglo-
phonen Kanon anpasse. Die kulturelle Erosion und intellektuelle Verarmung einer
einst vielfiltigen Wissenschaftskultur erfolgt nach Bennett erstens durch diskur-
sive Mechanismen, etwa die notwendige sprachliche und stilistische Anpassung
an die angelsichsisch-empiristische Epistemologie im Geiste der modernen Na-
turwissenschaften. Dabei wiirden beispielsweise humanistisch-literarische Wis-

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

senstraditionen aus anderen Sprach- und Wissenskulturen bis zur Unkenntlich-
keit iberschrieben. Zweitens benennt sie nicht-diskursive Praktiken wie etwa den
Publikationszwang in als hochrangig definierten englischsprachigen Zeitschriften,
die Rolle der Ubersetzer_innen und Lektor_innen, Impactfaktoren und Zitations-
indizes, Begutachtungsverfahren, Ressourcenallokation und anderes mehr (ebd.).
Das empiristisch-objektivistische Paradigma setze sich somit auf vielfiltige Weise
immer wieder als einzig anerkannte Wissenstradition durch, erhebe immer mehr
Anspruch auf Universalitit und gelte zunehmend als alleiniges Kriterium fiir so-
genannte Exzellenz — und damit als Voraussetzung fiir jegliche akademische Wis-
sensproduktion und Karriere (ebd.). Alles, was davon abweiche, werde auf diesem
vermeintlich volkerverstindigenden Weg einer professionalisierten lingua franca
mittelfristig fiir irrelevant erklirt und damit tatsichlich inexistent gemacht (ebd.).

Nicht nur zwischen wissenschaftlichem und nicht-wissenschaftlichem Wissen
konnen wir also Phinomene des Epistemizids beobachten, sondern auch inner-
halb der streng bewachten Grenzen des vermeintlich rein akademischen Terrains.
Wihrend es den Anschein erweckt, von auflerwissenschaftlichen Einfliissen frei
zu sein, ist gerade dieses Terrain im Wechselspiel mit einer epistemischen Veren-
gung auf das empiristische, quantifizierende Paradigma, dessen Wurzeln tief in
die Geschichte des europiischen Kolonialismus zuriickreichen, eng verwoben mit
auflerhalb des Epistemischen liegenden Ressourcen und Faktoren.

Mit dhnlichem Fokus wie Bennett widmet sich Rolando Vizquez der Praxis
des Ubersetzens. Diese dehnt er zugleich konzeptionell aus, um seinen Begriff
des »epistemischen Territoriums der Moderne« (modernity’s epistemic territory) (2011:
29) naher zu beschreiben. Mit der Moderne verweist er auf die zahllosen Moglich-
keiten, die den hegemonialen Kriften zur Verbreitung und Verfestigung eurozen-
trischen und okzidentalistischen Wissens offenstehen. Mit dem Territorium, im
Gegensatz zum fluideren Terrain, ist die Vorstellung manifester (geo-)politischer
Grenzziehungen verbunden, was wiederum auf die Verwobenheit zwischen ma-
terieller und kognitiver beziehungsweise epistemischer Dimension verweist. In
Translation as Erasure. Thoughts on Modernity’s Epistemic Violence (ebd.) zeigt der in
den Niederlanden titige mexikanische Soziologe am Beispiel von Ubersetzungen,
Auslassungen und Aneignungen, wie die kognitive Grenzsicherung der Moderne
funktioniert und dabei eine epistemische Hegemonie oder gar eine »epistemische
Monokultur« (Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii) entsteht.

Unter »Ubersetzung als Ausléschung« (Vizquez 2011) versteht Vizquez einen
Mechanismus, durch den die Moderne sich ausdehnt und das ihr eigene Territori-
um absteckt und befestigt. Diese Uberschreibung durch Klassifikation, Selektion
und Aneignung mache alles unsichtbar, was jenseits der Parameter der Lesbar-
keit dieses epistemischen Territoriums liege (ebd.: 27). Den politischen Gehalt die-
ser Unsichtbarmachung zu erkennen, heifle anzuerkennen, dass die Frage sozialer
Ungleichheit nicht einfach als Folge einer unvollendeten Moderne adressiert wer-

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Epistemische Gewalt

den konne (ebd.: 30). Vielmehr seien es die epistemischen Grundlagen der Moderne
selbst, die fiir globale Ungleichheitsverhiltnisse konstitutiv seien (ebd.). Damit ge-
he auch die Anerkennung der Tatsache einher, dass Wissen integraler Bestandteil
des modernen/kolonialen Systems von Unterdriickung und Armut ist (ebd.: 27).

Die in der Moderne erfolgenden Ubersetzungspraktiken — womit nicht nur die
sprachliche Dimension gemeint ist — haben Vizquez zufolge eine ganz spezifi-
sche, eurozentrische »Okonomie der Wahrheit« (ebd.: 39) in Kraft gesetzt. Diese
umfasse ein rein textuelles Verstindnis von Sprache, ein exklusiv chronologisches
Modell von Zeit, ein Primat des Gegenwirtigen als Ort der Wirklichkeit, einen di-
chotomen Begriff von Geschlecht (ebd.: 38) und viele andere Vereindeutigungen
mehr. Jener Augenblick, in dem sich das Territorium der Moderne als alleinige Re-
ferenz fur soziale Praktiken etabliert, markiert nach Vizquez zugleich den Moment
der weitreichenden Vernichtung aller anderen Formen von Leben und von diversen
menschlichen Erfahrungen und Vorstellungsweisen (ebd.: 39). Nicht nur, was be-
reits ist, kann dementsprechend von epistemischer Gewalt geprigt sein, sondern
vor allem auch das, was ihretwegen nicht ist oder ganz anders sein muss.

Epistemische Gewalt ist demzufolge nicht nur eine Frage der (De-)Legitimie-
rung von Wissen. Sie ist auch nicht nur dann im Spiel, wenn es um andere Formen
von Gewalt geht. Epistemische Gewalt reicht viel tiefer in das Wissen selbst hinein,
in die Denk- und Handlungsmaéglichkeiten bei seiner Hervorbringung, Artikulati-
on und Rezeption. Die modernen eurozentrischen Wissenschaften der kolonialen
Moderne sind an dieser Problematik wesentlich beteiligt, indem sie nicht nur Wis-
sen als fertiges Produkt implementieren, sondern auch die Wege zum Wissen sowie
die Modi seiner Durchsetzung und sogar seine Erneuerung bestindig >kolonisie-
renc.

Der starke Begriff des Epistemizids verstirkt jenen der epistemischen Gewalt
und verdeutlicht die von Castro-Gémez (2002: 282) angesprochene Totalitit der
Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein; sei es im Verhiltnis zwischen wissen-
schaftlichem und nicht wissenschaftlichem Wissen im Kontext politischer Kon-
frontationen und ékonomischer Ausbeutungsprozesse oder aber auf dem binnen-
akademischen Terrain unterschiedlicher und vor allem unterschiedlich dominan-
ter Wissen(schaft-)skulturen. In Anbetracht der langen Zeitspanne von 500 Jahren
sowie der mittlerweile weltweit durchgesetzten kapitalistischen Produktions- und
Existenzweise und ihrer entsprechenden epistemischen Infrastruktur scheint es
unmoglich, diese Totalitit zu tiberwinden oder auch nur ernsthaft herauszufor-
dern. Genau das geschieht jedoch permanent, in unzihligen Auseinandersetzun-
gen auf dem »epistemischen Territorium der Moderne« (Vizquez 2011). Auf diese
epistemisch-politischen Kimpfe, die, wie Shiva betont, intellektuelle wie auch ma-
terielle Dimensionen durchqueren (Shiva 1990: 255), werde ich im letzten Kapitel
des Buches eingehen, wenn es um das Ausloten von alternativen Denk- und Hand-
lungsoptionen jenseits und inmitten epistemischer Gewalt geht.

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Nun aber blicke ich auf die von mir durchwanderten Begriftslandschaften epis-
temischer Gewalt zuriick, um auf dieser Basis weitere Dimensionen des Epistemi-
schen in den besser bekannten Konzepten struktureller und kultureller, symboli-
scher und normativer Gewalt herauszuarbeiten.

- am 12.02.2026, 21:10:221.

143


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Epistemische Gewalt

Zwischenfazit zu heterogenen Begriffen epistemischer Gewalt

»Putting these pieces together it becomes
clear that the world contains considerably
more violence than is typically recog-
nized.«

(Emerick 2019: 34)

Wie bei der Exploration der drei thematischen Biindelungen von unterschiedlichen
Verstindnissen epistemischer Gewalt deutlich geworden ist, handelt es sich bei al-
len Anniherungen an epistemische Gewalt um kritisch-normative Zuginge. Diese
beschreiben das Phinomen nicht nur um seiner besseren Analysierbarkeit willen,
betrachten es also nicht in erster Linie als akademisches Problem im Sinne eines
Forschungsgegenstandes. Ebenso wenig versprechen die Autor_innen mit ihrer Be-
griffsarbeit rasche Losungen fiir gesellschaftliche Widerspriiche. IThrer Heteroge-
nitdt zum Trotz ist den meisten Verstindnissen epistemischer Gewalt gemeinsam,
dass sie diese als grundlegend politisches Problem im Sinne einer umfassenden
gesellschaftlichen Herausforderung verstehen, zu dessen Durchdringung und Be-
arbeitung Wissenschaft zwar beitragen soll, in das sie zugleich aber auch selbst
zwangslaufig verstrickt ist. In welchem Ausmaf$ dieser Umstand erkannt, reflek-
tiert, adressiert und einer Bearbeitung zugefithrt wird, ist dabei durchaus unter-
schiedlich.

Der Bezugsrahmen insbesondere post- und dekolonialer und vieler feministi-
scher Verstindnisse epistemischer Gewalt bezieht sich ausdriicklich auf die kolo-
niale Vergangenheit und fasst deren Konsequenzen konzeptionell im Begrift der
in der Gegenwart anhaltenden Kolonialitit. In ihrem Verstindnis der Gegenwart
als koloniale Moderne ist unstrittig, dass die Dimension des Wissens einen we-
sentlichen Bestandteil komplexer Gewaltverhiltnisse darstellt. Zwischen feminis-
tischen und post- beziehungsweise dekolonialen Denktraditionen werden daher
auch Uberschneidungen in den Begriffen, Referenzen und Argumentationen sicht-
bar, fokussieren doch alle drei mehr oder weniger direkt auf die zentrale Achse des
kapitalistischen Weltsystems und auf dessen in der kolonialen Moderne begriin-
dete globale Arbeits- und Ressourcenverteilung, die notwendigerweise zahlreiche
Manifestationen von Gewalt hervorbringt, rechtfertigt und auch selbst eine Form
von Gewalt darstellt.

Fir die wenigen ausdriicklich in der Friedens- und Konfliktforschung ausfor-
mulierten Definitionen epistemischer Gewalt trifft dies iiberwiegend nicht zu. Im
Vergleich zu den beiden anderen Debattenstringen sind sie dem »epistemischen
Territorium der Moderne« (Vizquez 2011: 29) affirmativer verbunden und mit der
Konzept-Trias der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein noch kaum vertraut.
Die wenigen Thematisierungen epistemischer Gewalt im Umfeld der Friedens- und

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3: Begriffslandschaften epistemischer Gewalt

Konfliktforschung, der Internationalen Beziehungen und verwandter Felder sind
daher als deutlich weniger gehaltvoll zu bezeichnen. Dies betrifft sowohl ihre theo-
retische Dichte als auch die analytische Durchdringung des Phinomens. Weitge-
hend ignorieren diese Zuginge die Dimension der Kolonialitit des Zusammen-
hangs von Wissenschaft und Gewaltverhiltnissen. Dies ist deshalb der Fall, weil
sich gerade die tiberwiegend sozialwissenschaftlich gepragte Gewalt-, Friedens-
und Konfliktforschung und angrenzende Felder dem modernen Paradigma der
Aufklirung verpflichtet sehen, in dem Wissenschaft und Bildung als Garant und
Verkérperung von Vernunft und als Gegenentwurf zu Gewalt schlechthin gelten.
Obwohl diese Haltung in den hier diskutierten Texten an einigen Stellen zu wanken
scheint, bieten ausgerechnet diese keine iiberzeugende alternative Theoretisierung
des Verhiltnisses von Wissen(schaft) und Gewalt.

Ein wichtiges Muster wird hingegen in fast allen Konzeptionen epistemischer
Gewalt deutlich: Entweder wird auf die Frage einer Legitimierbarkeit anderer, ins-
besondere direkter physischer, Gewaltformen durch spezifisches Wissen fokus-
siert, oder aber es wird darauf abgezielt, hegemoniales Wissen selbst als episte-
misch gewaltvoll verstehen zu lernen. Im besten Falle werden beide Ebenen als
miteinander notwendigerweise verschrinkte verstanden. Die Begriindungszusam-
menhinge fiir diese Verschrinkung variieren wiederum je nach metatheoretischer
Fundierung der einzelnen Zuginge.

In einer groben sozialwissenschaftlichen Typologisierung und quer zu den bis-
her diskutierten diszipliniren Biindelungen lassen sich folgende wiederkehren-
de Kristallisationspunkte der bislang vorhandenen Konzeptionierungen epistemi-
scher Gewalt benennen: Auf einer Mikroebene, die ich in konzeptionellem Riick-
griff auf Kapitel 2 als vorrangigen Ausdrucksort der Kolonialitit des Seins verstehe,
werden der Konzeption epistemischer Gewalt insbesondere Fragen nach dem (Ver-)
Schweigen und Sprechen, nach Darstellung und Vertretung, nach Kérper und Leib,
basierend auf konkreten und intersektionalen Diskriminierungs- und Unterdrii-
ckungserfahrungen durch Rassismus und Sexismus zugrunde gelegt. Auf der Me-
soebene der Kolonialitit des Wissens geht es vorrangig um die konkreten Praktiken
eines mit Kolonialismus und Kapitalismus historisch wie auch gegenwirtig ver-
strickten Wissenschaftssystems, die Hierarchisierung und Universalisierung von
Sprachen und Sprechweisen inklusive ihrer schriftlichen Ausdrucksformen, aber
auch um die erkenntnistheoretische und politische Reflexion der Beschaffenheit
und Veridnderbarkeit von Wissen in der Moderne, die nicht immer auch als ko-
loniale Moderne verstanden wird. Mit der Makroebene der Kolonialitit der Macht
lassen sich schliefilich jene Anniherungen an epistemische Gewalt verkniipfen, die
sehr grundsitzliche Fragen nach Eurozentrismus, Orientalismus und Okzidenta-
lismus, nach dem Zusammenhang von Kolonialismus, Imperialismus und Kapi-
talismus, nach Universalismus und Objektivierung und dhnlichen, in Bezug auf
epistemische Gewalt metatheoretischen, Phinomenen des Zusammenhangs von

- am 12.02.2026, 21:10:221.

145


https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Epistemische Gewalt

Wissen und Herrschaft im globalen Maf3stab ausloten. Auf diese in Anlehnung an
Boatcd und Costa (20103, 2010b) entwickelte Systematisierung greife ich im letzten
Kapitel des Buches wieder zuriick, um Konturierungen eines transdiszipliniren
Konzepts epistemischer Gewalt vorzunehmen.

Zuvor ist jedoch danach zu fragen, wie das Epistemische in ausgewihlten, be-
reits besser bekannten weiten Gewaltkonzepten gefasst wird, die epistemische Ge-
walt als solche nicht ausdriicklich thematisieren. Welche Rolle spielt Wissen in den
Konzepten struktureller, kultureller, symbolischer und normativer Gewalt, und in
welchem Verhiltnis steht dies zu den bisher diskutierten Anniherungen an epis-
temische Gewalt?

- am 12.02.2026, 21:10:221.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

