I. Theoretische Grundlagen

»Mein Korper ist das genaue Gegenteil einer Utopie [...] Mein Korper ist eine gna-
denlose Topie.« So verkiindet es Michel Foucault beim Blick in den Spiegel (Foucault
2014: 25).

»Vor meinen Augen zeichnet sich unausweichlich das Bild ab, das der Spiegel mir
aufzwingt: mageres Cesicht, gebeugte Schultern, kurzsichtiger Blick, keine Haare
mehr, wirklich nicht schén. Und in dieser hasslichen Schale meines Kopfes, in die-
sem Kéfig, den ich nicht mag, muss ich mich nun zeigen. Durch dieses Gitter muss
ich reden, blicken und mich ansehen lassen. [...] Mein Korper ist der Ort, von dem
es kein Entrinnen gibt, an den ich verdammt bin. Ich glaube, alle Utopien sind
letztlich gegen ihn geschaffen worden, um ihn zum Verschwinden zu bringen.«
(Ebd.: 26)

Doch so wenig wie wir unseren Kérper loswerden, ihm davonlaufen kénnen, sosehr
er wie Foucault sagt »ganz unausweichlich immer hier und niemals anderswo« ist,
ist er auch Mittel der Selbstgestaltung und Generator von Handlungsfihigkeit, mit
Judith Butler gesprochen »gelebte[r] Ort der Moglichkeiten« (Butler 2014b: 11). Auch
Foucault wird sich noch im selben Text korrigieren:

»Es war dumm, wenn ich eben meinte, der Kérper sei niemals anderswo, er sei
immer nur hier und widersetze sich jeglicher Utopie. In Wirklichkeit ist mein Kor-
per stets anderswo, er ist mit simtlichen >Anderswos< der Welt verbunden, er ist
anderswo als in der Welt. [..] Nur im Verhiltnis zu ihm [...] gibt es ein Oben und
Unten, ein Rechts und Links, ein Vorn und Hinten, ein Nah und Fern. [.] Er ist der
kleine utopische Kernim Mittelpunkt der Welt, von dem ich ausgehe, von dem aus
ich trdume, spreche, fantasiere, die Dinge anihrem Ort wahrnehme [...].« (Foucault
2014: 33f)

Sosehr der Korper also mitunter als Kifig erscheint, so ist er auch die Bedingung
und Erméglichung des In-der-Welt-seins, der Existenz als Subjekt.” Nur durch den

1 Auchinonline-Umgebungen, die hin und wieder als>kérperlos<diskutiert werden, braucht es
Finger, die in die Tastatur tippen und Augen, die auf den Bildschirm schauen. Zudem zeigt

- am 14.02.2028, 16:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Auspowern und Empowern?

Koérper kénnen wir (inter)agieren — uns in der Welt bewegen, triumen, sprechen,
wahrnehmen, und vieles mehr — und gleichzeitig eben nur durch diesen Korper,
durch keinen anderen und nicht ohne ihn. Dabei kommen wir nicht darum herum,
uns auch als dieser Kérper wahrnehmen zu lassen, uns durch ihn zu zeigen, durch
ihn zu sprechen und zu interagieren. Der Korper ist also Zumutung und Geschenk
in gleicher Weise.

die soziologische Empirie, dass die Option, sich digital auch korperlich vollig neu zu erfin-
den, kaum genutzt wird, sondern auch>im Internetcvielfach auf den Topos der Authentizitat
verwiesen wird und digitale Selbstdarstellung und >reale« Identitdt, zum Beispiel in Bezug
auf Geschlecht, grofitenteils Gbereinstimmen (Funken 2005). Ansdtze der Akteur-Netzwerk-
Theorie (Latour 2019a, b) und des New Materialism stellen auf theoretischer Ebene die Not-
wendigkeit eines menschlichen Kérpers fiir den Subjektstatus infrage (Kallmeyer 2019; Bath
et al. 2013). Auch die Soziologie der Mensch-Tier-Verhiltnisse liefert Debatten tber die un-
hinterfragte Exklusivitdt des soziologischen Subjektbegriffs fiir menschliche Kérper (Fischer
2008, Gutjahr/Sebastian 2013). Gesa Lindemann wiederum arbeitet zur Grenze zwischen Le-
ben und Tod als Grenze der Existenz als Subjekt (Lindemann 2002). Ich beziehe mich in dieser
Arbeit explizit und ausschlieflich auf lebende menschliche Subjekte.

- am 14.02.2028, 16:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Theoretische Grundlagen

1 Die doppelte Ambivalenz des kdrperleiblichen Subjektseins

Das Haben eines Korpers ist also in sich ambivalent, eine Ermoglichung und Be-
schrinkung im selben Moment. Es handelt sich dabei um eine doppelte Ambivalenz,
die grundlegend im Menschsein als modernem sozialen Wesen eingeschrieben ist:
zum einen der Ambivalenz, die darin liegt, iiber unseren Korper weitestgehend
und zunehmend verfiigen zu konnen und ihm, seinen Empfindungen und Bediirf-
nissen, gleichzeitig unmittelbar ausgeliefert zu sein. Die zweite Ambivalenz liegt
in dem, was Judith Butler als »Paradox der Subjektivierung« (Butler 2014b: 39) be-
zeichnet: Auch in dem Moment, in dem wir iiber unseren Kérper verfiigen, ihn
nach unseren Wiinschen gestalten, formen, pflegen oder verletzen, tun wir das
nie in dem Mafle autonom und frei, wie es mitunter vielleicht erscheint. Denn
als soziale Wesen sind wir unausweichlich abhingig von den Einschitzungen und
Urteilen anderer, von Konventionen, Normen und Zuschreibungen, beispielswei-
se eines Geschlechts. Das Paradox der Subjektivierung ist unmittelbar im Kérper
verortet.

1.1 Subjektivierung

Subjektivierung oder Subjektivation beschreibt den permanent verlaufenden Pro-
zess des Jemand-Seiens beziehungsweise Werdens: eine (gute) Mutter, erfolgrei-
che Unternehmerin oder eine emanzipierte, queere Feministin. Dabei handelt es
sich um unterschiedliche Subjektformen, welche sich in bestimmten Subjektkultu-
ren, zum Beispiel einer urbanen queer-feministischen Subkultur oder Szene in der
aktuellen westlichen spitmodernen Gesellschaft, herausbilden, welche wiederum
von bestimmten Subjektordnungen, also Konstellationen der Beziehungen zwischen
verschiedenen Subjektformen, zum Beispiel Eltern-Kinder oder Geschlechterver-
hiltnisse (Reckwitz 2012:10; Alkemeyer/Budde/Freist 2014: 19), durchzogen sind.
Um eine anerkannte Form des >jemand« zu sein, und damit tiberhaupt in der so-
zialen Welt zu existieren und handlungsfihig zu sein, bedarf es der Verortung in
bestehenden, zum Teil widerspriichlichen normativen Strukturen, in gegebenen
Formen, Ordnungen und Kulturen und sei es in kritischer Ablehnung oder eigen-
sinniger Kreativitit. Das »Subjekt zeichnet sich dadurch aus, dass es sich erkennt,
sich formt und als eigenstindiges ICH agiert; es bezieht seine Handlungsfihigkeit
aber von ebenjenen Instanzen, gegen die es seine Autonomie behauptet.« (Brock-
ling 2007: 19), formuliert Ulrich Brockling. Auf die Empirie der vorliegenden Arbeit
gewendet bedeutet dies etwa, dass eben auch die Ablehnung von Geschlechterste-
reotypen und entsprechenden Kérperbilden und die »Selbst-Bildung« (Alkemeyer
et.al. 2014) als Feministin mit entsprechend muskuléser Verkérperung auf die Ste-
reotype, von denen sie sich abgrenzt, angewiesen ist, um den eigenen muskulésen
Frauenarmen die Bedeutung des feministischen Statements zuschreiben zu kén-

- am 14.02.2028, 16:02:13.

37


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Auspowern und Empowern?

nen (siehe Kap. I11.4.2): »Das Paradox der Subjektivierung (assujetissement) besteht
genau darin, daf das Subjekt, das sich solchen Normen widersetzte, selbst von
solchen Normen befihigt, wenn nicht gar hervorgebracht wird.« (Butler 2014b: 39,
Herv.i.0.) Die althussersche Anrufung (Althusser 2016; vgl. Butler 2013; Villa 2010:
67; Alkemeyer/Villa 2010), zum Beispiel als Feministin, erfordert immer auch eine
Reaktion, eine wie auch immer gestaltete Umwendung, und sei es, um die Anru-
fung empért zuriickzuweisen, um zu sagen, dass man keine oder nicht so eine
Feministin sei.

Der Begriff des Subjekts ist dabei keinesfalls gleichzusetzen mit dem des In-
dividuums oder der Person. Subjekte beziehungsweise Subjektformen, wie (gute)
Mutter, Queer-Feministin oder erfolgreiche Vorstandsvorsitzende, sind »Platzhal-
ter« (Butler 2013: 15), Entwiirfe fiir Seinsweisen und damit nie vollkommen erreich-
bare, nie endgiiltige und vollkommen gelebte Ideale. Je nach Kontext fiillen wir
verschiedene Subjektformen aus, sind beispielsweise tagsiiber Chefin und Kollegin
und abends Mutter und Partnerin. Das beinhaltet differente, ja widerspriichliche
Werte, Normen und Praktiken; was in einem Kontext als unserios und unprofes-
sionell gilt, kann in anderem Kontext als angemessen oder womdglich immer noch
nicht firsorglich und empathisch genug gelten (Villa 2010).

Eine Subjektform hat man, haben Personen oder Individuen, dabei nicht per
se inne. Man bekommt sie auch nicht >nur< zugewiesen, sondern muss sie per-
manent produzieren, in Prozessen, die mit Foucault Selbsttechnologien (Foucault
1993: 203) genannt werden konnen oder Selbst-Bildungen (Alkemeyer et.al. 2014:
20). »Das >Selbst« wiederum ist jener Teil des Subjekts, der als eine Art >wandel-
barer Kern< aufgefasst wird, zu dem sich das Subjekt reflexiv in Beziehung setzt«,
formuliert Stefanie Graefe (Graefe 2019: 8, Fn 1) den Unterschied zwischen Subjekt
und Selbst. Demnach lisst sich die Frage der vorliegenden Arbeit formulieren als
die Frage danach, welche Praktiken und Deutungen es einem Selbst erméglichen,
sich auf eine bestimmte Art zu gestalten, zu bilden - durchaus im doppeldeuti-
gen Sinne des Wortes >bildenc als sich formen und sich informieren und Erfahrung
sammeln (Alkemeyer/Budde/Freist 2014: 21) — und so zu einem bestimmten Subjekt
zu werden.

Zentral fiir die vorliegende Arbeit ist die Frage der Bedeutung des Korpers und
des Umgangs mit diesem fiir Prozesse der Subjektivierung. Denn, wie schon in den
verwendeten Terminologien der Selbst-Technologien und Selbst-Bildung anklingt,
liegt dieser Arbeit ein Verstindnis von Subjektivierung als performativem Prozess
(Alkemeyer 2014; Villa 2010) — also als permanent praktisch vollzogener Dar- und
Herstellungsprozess — zugrunde. Das setzt unweigerlich den Korper zentral, als
ermoglichendes wie beschrinkendes Mittel und Bithne der Subjektivierung.

- am 14.02.2028, 16:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Theoretische Grundlagen

1.2 Karperliche Selbst-Bildung

Der Korper erscheint nicht nur Foucault als zentraler Ansatzpunkt fiir Utopien wie
Dystopien gleichermafien (Dickel 2016). Soziologische (und andere) Zeitdiagnosen
sprechen vielfach davon, dass der Kérper kulturell zunehmend zum Gegenstand
transformiert werde (Villa 2008a, 2011; Meuser 2004, 2014; Hitzler 2002). Aktuelle
Fortschrittsorientierungen fokussieren nicht zuletzt auf den Kérper und die Uber-
windung seiner >Mingel« in Form von Krankheit, Schmerz, Sterblichkeit und die
Optimierung seines Aussehens und seiner Funktionalitit — Stichworte der Debatte
sind »Korperkult« (Gugutzer 2007) und »Schénheitswahn« (ebd.).

Der Korper im Hier und Jetzt ist dabei stets mangelhaft, unfertig, unvollkom-
men. Denn die Basis jeder Utopie ist eine zu iiberwindende, weil nicht hinnehm-
bare, Gegenwart. Dabei geht es nicht nur um »>grofe« gesellschaftliche Utopien,
sondern auch personliche Utopien des Selbst (Duttweiler 2004; Lenk 2006): nicht
nur um bevélkerungs- und gesundheitspolitische Utopien der Regulierung von
Krankheits-, Sterblichkeits- und Geburtenraten, sondern auch um Lebens- und
Selbstentwiirfe von Individuen. Letztlich sind diese ineinander verzahnt: Biopo-
litische Regierungspraktiken wirken auf individuelle Lebensfithrungen ein, durch
Gesetze zum Beispiel zur Impfpflicht, aber weit hiufiger noch wesentlich subtiler
als »Fithren der Fithrungen« (Foucault 1987: 255) durch Normen, Ideale und Leit-
bilder, die nicht als Gesetz, sondern als Empfehlung auftreten und an das Verant-
wortungsgefithl fiir sich, die eigene Familie und auch die Gesellschaft appellieren
(Duttweiler 2008; Wirtz 2012; Morgan 2008).

Aber auch individuelle >Selbst-Utopient, Visionen beispielsweise in Form
von Kinderwiinschen (oder Nicht-Kinder-Wiinschen) oder die Forderung nach
geschlechtlicher Selbstbestimmung wirken wiederum auf die Ebene der biopoliti-
schen Regierung: Sie erstreiten Anderungen im Adoptions- und Personenstands-
gesetz und Regularien der Kosteniibernahme durch gesetzliche Krankenkassen,
sie verschieben Konventionen und Normen. Gleichzeitig sind alle scheinbar indi-
viduell subjektiven Visionen, Begehren und Wiinsche — nach Kindern, danach als
Mann oder Frau wahrgenommen zu werden, einem Sixpack oder der erfolgreichen
Bewiltigung eines Marathonlaufes — stets Resultate gesellschaftlich vermittelter
Werte und Ideale.

Die Verfiugbarkeit des Kérpers bringt damit nicht nur die Freiheit iiber die
Eigenkorpergestaltung mit sich, sondern gleichzeitig ihre Notwendigkeit, sowie
die Notwendigkeit ihrer Legitimation: Die Frisur, die Kleidung, der Familienstand
aber auch das eigene Kérpergewicht, die Verteilung von Fett und Muskeln und
die Nasenform — all das scheint grundsitzlich vom kérperhabenden Individuum
bestimmbar und muss daher entschieden und begriindet werden. War der Kor-
per und seine optische wie funktionale und gesundheitliche Verfassung einst ein
Schicksal, welches von Gott oder anderen héheren Michten bestimmt wurde, so

- am 14.02.2028, 16:02:13.

39


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Auspowern und Empowern?

kommt dem eigenen Kérper seit der Aufklirung zunehmend der Charakter einer
Aufgabe zu (Meuser 2014; Hitzler 2002; Schroer 2005: 35; Gugutzer 2015), einer
eigenverantwortlich zu gestaltenden Visitenkarte (Alkemeyer 2007: 17; auch Vil-
la 2007: 22) oder eines nie endenden Projekts (Ach/Pollmann 2006; Posch 2009;
Duttweiler/Gugutzer 2016). Selbst das scheinbare So-Lassen im Sinne eines Nicht-
Eingriffs ins korperliche Erscheinen, zum Beispiel sich nicht die Beine zu rasieren
oder keine Schonheits-OP zu machen, stellt immer auch eine Handlung dar, ist
immer auch eine Entscheidung und verwoben mit Subjektformen, also Schablo-
nen des Da-Seins, nach denen Individuen ihre Selbstkonzepte ausrichten. Nur da-
durch gewinnen Fragen wie >Diirfen Feministinnen sich die Beine rasieren?, >Kann
man gegen Dickendiskriminierung sein und Diit halten?« oder >Kann man(n) kri-
tisch gegeniiber hegemonialen Minnlichkeitskonzepten sein und dennoch Body-
building betreiben?« ihre subjektive wie soziologische Relevanz (vgl. Villa 2013; Pitts
2003; Gugutzer 2015).

Dabei jedoch ist der Korper »kein Gegenstand wie eine Handtasche oder ein
Tisch« (Villa 2007: 19), iiber den oder die wir uneingeschrankt verfiigen, sondern
verfiigt er — durch Schmerz, Hunger, Traurigkeit, aber auch Freude, Ekstase und
Euphorie - ebenso tiber >uns<. Oder um noch einmal auf Foucaults utopischen Kor-
per zuriickzukommen:

»Der Korper lauft, handelt, lebt, begehrt, l4sst sich widerstandlos von all meinen
Absichten durchdringen. Aber auch nur bis mir schlecht wird, bis mein Magen sich
umdreht, bis der Schleim meine Brust verstopft und mich in der Kehle wiirgt, bis
Zahnschmerzen sich in meinem Mund ausbreiten.« (Foucault 2014: 30)

Haben wir unseren Kérper wirklich im Sinne einer Verfiigbarkeit, oder hat nicht
unser Korper uns?

1.3 Leiblich-affektive Selbst-Bildung

Hier macht es Sinn, eine Unterscheidung aus der (deutschsprachigen®) Phinome-
nologie einzufiihren, die von Kérper und Leib.> Der Kérperbegriff fasst den Kor-
per als »sicht- und tastbarer, also dufierlich wahrnehmbarer Koérper [...], der aktiv
(willentlich oder unwillentlich) eingesetzt und letztlich wie jedes x-beliebige Ding
behandelt werden kann« (Gugutzer 2015: 15), als den Kérper, der in Wissens- und
Sprache konzeptualisiert ist, als Kérper der Dritten-Person-Perspektive (Hermann

2 In anderen Sprachen finden sich mitunter andere Formulierungen, wie »body« und »lived
body« oder »corps« und »corps-propre« (Gugutzer 2015: 16).

3 Synonym dazu unterscheidet Helmut Plessner Kérperhaben und Kérpersein (Gugutzer 2016:
30, 2015: 15). Weitere Synonyme sind phdnomenaler und semiotischer Krper (Klein 2005).

- am 14.02.2028, 16:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Theoretische Grundlagen

2011: 14). Dagegen beschreibt der Begriff des Leibes die Ebene der »Erste-Person-
Perspektive« (ebd.), der unmittelbaren Empfindung, des Spiirens, »das individuel-
le, radikal subjektive Fithlen, das sich anderen Menschen als solches nicht mitteilen
kann.« (Villa 2007: 19; weitere Definitionen der Kérper-/Leib-Definition bei Linde-
mann 2011 und Jiger 2014) Denn schon die Mitteilung eines leiblichen Spiirens,
zum Beispiel durch Sitze wie »Ich habe Hunger«, »Das macht mir Angst« oder
»Ich liebe dich«, zwingt das individuell, radikal subjektive Empfinden in eine kol-
lektiv verstehbare Form, die die Einzigartigkeit und Subjektivitit der gespiirten
Empfindung nie ganz erfassen kann.

Doch auch das leibliche Spiiren noch »vor« seiner Kommunikation darf nicht als
vor-sozial oder reigentlich« verstanden werden. Leibliches Spiiren ist kulturell, his-
torisch und individualbiografisch geprigt: was einst als umherwandernde Gebir-
mutter gespiirt wurde (vgl. Lindemann 2017: 64; Duden 1987), sind heute Menstrua-
tionsbeschwerden oder eine Menopause; wo Menschen einst vom Teufel besessen
waren, erleben sie nun einen durch biochemische Prozesse im Gehirn verursachten
psychotischen Schub (Dérner 2013; Foucault 2009). Wir kénnen gar nicht anders,
als unseren Leib als Korper — also konzeptualisiert durch aktuelle Diskurse und
Auffassungen vom Kérper — zu spiiren. Aus der soziologischen Perspektive, die
hier vertreten wird, geht es dabei explizit nicht darum, diese Wandlungen als eine
>Entdeckungsgeschichte« zu erzihlen, also dariiber zu sprechen, was >wir< heute
>besser« wissen, sondern zu betonen, dass das Kérperwissen — die je aktuell akzep-
tierten, vorherrschenden Konzepte vom Korper — das leibliche Spiiren strukturiert
(vgl. Lindemann 2011). Korper und Leib sind also empirisch untrennbar vereint:
»Analytisch kann man sie differenzieren, doch im Alltagshandeln sind wir beides
gleichzeitig: ein Korperleib.« (Villa 2007: 20)

Die Antwort auf die Frage, wer hier wen hat, liegt damit in der Unterschei-
dung von Dualismus und Dualitit (Gugutzer 2015: 19): Korper und Leib stehen
nicht ausschliefiend nebeneinander, sondern bilden gemeinsam eine »Zweiheitc,
eine »untrennbar, sich wechselseitig prigende Einheit.« (Gugutzer 2016: 30). Wir
sind genauso unser Leib — sind damit also an ihn gebunden, ihm ausgeliefert —
wie wir unseren Korper haben, iber ihn bewusst verfiigen kénnen. In der in der
Phinomenologie wird diese Dualitit nach Helmut Plessner als »exzentrische Po-
sitionalitit« bezeichnet und unterscheidet Menschen von Tieren (Lindemann 2011:
34%; Gugutzer 2002, 2012). Wihrend das Tier stets im Hier und Jetzt seines aktuel-
len konkreten Spiirens, Fithlens, Riechens lebt, wissen Menschen, dass sie spiiren,
fithlen, riechen, oder wie Ulle Jager formuliert: »Es [das Tier] spiirt und merkt sei-
nen Leib, merkt aber nicht, dass es merkt.« (Jiger 2014: 200) Menschen wissen um
ihren Korperleib und haben diesen tatsichlich im Sinne eines Eigentumsverhiltnis-
ses, konnen ihn als Objekt nutzen, zum Beispiel gezielt hungern im Dienste einer

4 Auf die Arbeit Lindemanns wird in Kapitel I1l.4 der vorliegenden Arbeit ndher eingegangen.

- am 14.02.2028, 16:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Auspowern und Empowern?

Diit, kénnen ihn dekorieren, trainieren und formen, also »reflexive Korpertechni-
ken« (Crossley 2004: 38) anwenden, mit denen sie bewusst in den eigenen Korper
eingreifen. Und doch handelt es sich um ein eigenwilliges Eigentum, schlieflich ist
auch der Mensch dem leiblichen Empfinden im Hier und Jetzt, Hunger, Schmerz
und Erschopfung, verhaftet und ausgeliefert.

Genau diese Gleichzeitigkeit ist nach Robert Gugutzer der Moment, in dem
sich — durchaus in historisch und kulturell variabler Weise — Identitit ausbildet
(Gugutzer 2002). In seiner Dissertationsschrift »Kérper, Leib und Identitit<® be-
legt er umfassend, welche Bedeutung leibliche Empfindungen und ihr reflektier-
tes »Managements, zum Beispiel sexueller Regungen oder Schmerzen (hierzu auch
Degele 2008; Riegler/Ruck 2011), fir die Selbst-Bildung, in seiner Terminologie,
fur die »Identititsfrage« (Gugutzer 2002: 279) spielen und fithrt das Konzept der
»reflexiven Leiblichkeit« (ebd.: 281) ein. Demnach vollzieht sich die Identitit eines
Individuums im »Wechselspiel von (leiblicher) Erfahrung und (kognitiver) Refle-
xion, von narrativer Konstruktion und spiirbarer Stuitzung« (Gugutzer 2002: 296).
Damit pliddiert Gugutzer fiir den Einbezug des Kérpers und vor allem des Leibes in
die Soziologie und nicht zuletzt in Theorien zur Subjektivierung. Subjektivierung
passiert nicht nur in der kognitiv gesteuerten Bearbeitung des Korpers, sondern
vor allem iiber das leibliche Spiiren. So entscheiden sich Individuen nicht (nur)
kognitiv fiir eine bestimmte Identitit, dafiir eine bestimmte Subjektform einzu-
nehmen oder zuriickzuweisen, zum Beispiel Mann oder Frau oder nichts davon zu
sein, sondern fiillen Individuen eine Subjektform aus, weil sie sich als Mann, Frau,
homosexuell, Punkrock-Fan und vieles andere empfinden.

Damit soll keineswegs gesagt werden, dass diese Empfindungen Ausdruck ei-
ner irgendwie naturgegebenen vor-sozialen Wesenhaftigkeit seien. Vielmehr kann
auf Basis der Annahme einer Verschrinkung von Korper und Leib ein scheinbarer
Dualismus von Konstruktivismus und Phinomenologie, von Diskurs und Materie,
zugunsten eines komplementiren Verstindnisses itberwunden werden: »Das, was
ich von mir selbst spiire, was sich mir als hier und jetzt aufdringt, ist materiell —
und zugleich Ergebnis eines sozial gepragten Prozesses der Materealisierung [...]«,
so Ulle Jager (Jiger 2014: 212; vgl. Gugutzer 2015: 49f; Villa 2011: 255). »In der Ver-
schrinkung von Korper und Leib machen sich die objektiven Strukturen auf der
subjektiven Ebene bemerkbar [...]J« (Jiger 2014: 213), so Jiger weiter, die an Konzep-
te der Einverleibung sozialer Strukturen bei Butler, Foucault und vor allem Pierre
Bourdieu ankniipft.

Bei all diesen Ansitzen finden sich mehr oder weniger explizite Verweise dar-
auf, dass der Korper fiir die Selbst-Bildung der Individuen und damit auch fir

5 Gugutzer nutzt den Identitdtsbegriff synonym zu dem was hier als Selbst gefasst wird, als
»wandelbare Einheit-in-der-Vielfalt« (Gugutzer 2002: 300).

- am 14.02.2028, 16:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Theoretische Grundlagen

die soziale Ordnung nicht nur als Visitenkarte, als Verkdrperung nach auflen, re-
levant ist, sondern auch und vielleicht vor allem, als Medium der Einverleibung
sozialer Ordnungen. Soziale Ordnungen und ihre Regeln und Normen existieren
nicht nur, mitunter eher weniger, als kognitiv verfiigbares Wissen zum Beispiel
iiber Geschlechterrollen, sondern als inkorporiertes Wissen, welches zuallererst
gespiirt wird, in Form von Scham (Neckel 1990; M6hring 2007; Kuch 2011), Angst
(Schmincke 2018a: 72) aber auch Wohlbefinden und Gliick (Ahmed 2010c¢). Glei-
ches gilt auch fiir die Transformation sozialer Ordnung, das Variieren oder Ableh-
nen dieser: auch diese erfolgt nicht primir aus einer logischen Einsicht, sondern
aus eigensinnigen Empfindungen, Begehren, Bediirfnissen heraus (Alkemeyer/Vil-
la 2010), weil Tradiertes als leidvoll empfunden wird, weil unerwartete Freuden und
Liiste auftreten, weil Geschehnisse und Strukturen wiitend machen.

Damit kann eine »Soziologie des Leibes« (Gugutzer 2015: 19) an eine Soziolo-
gie der Gefithle oder der Emotionen (Gugutzer 2015: 19, 52; 2012: 83) und sozial-
wissenschaftliche Affekttheorien anschliefSen, was sich nicht zuletzt an der hiu-
figen Begriffskopplung affektiv-leiblich zeigt.® Die vorliegende Arbeit beschiftigt
sich mit Phinomenen, die als Gefiithle, Emotionen oder Affekte bezeichnet werden.
Angesichts umfassender Debatten innerhalb der sozial- und kulturwissenschaftli-
chen Emotions- und Affekt-Theorien (ausfithrlich dazu von Scheve/Berg 2018; Sla-
by 2018; Weber 2008; Gammerl/Hutta/Scheer 2017; Probyn 2005) ist es notwendig,
diese Begriffe zu kliren, denn sie werden in der entsprechenden Literatur nicht
einheitlich verwendet (vgl. Reckwitz 2015b). Im Folgenden wird daher kurz in die
sozialwissenschaftliche Diskussion um die Konzepte Emotion, Gefithl und Affekt
eingefithrt, um die Verwendung in der vorliegenden Arbeit zu kliren.

6 Dabei jedoch werden in der Phanomenologie leibliche Regungen und Gefiihle unterschie-
den. Demnach sind Gefiihle als »objektive Atmospharen« beispielsweise in Form von Trauer,
zu unterscheiden vom subjektiven leiblichen Betroffensein in Form von Traurigkeit (Schmitz
1998: 22ff, vgl. Gugutzer 2013: 306). »Wahrend die Gefiihle raumlich ergossene Atmosphi-
ren sind, ist das Fiihlen der Gefiihle, soweit es sich um Ergriffenheit von ihnen und nicht um
bloRes Wahrnehmen der Atmosphére handelt—wie, wenn ein ernsthafter Beobachter in ein
albernes Fest gerit —, stets ein leibliches Betroffensein von ihnen.« (Schmitz 1998: 26, Herv.
C.S.) Ebenso wird die Trennung von Leib und Ceftihl in der Psychologie diskutiert (vgl. Fuchs
2014).

- am 14.02.2028, 16:02:13.

43


https://doi.org/10.14361/9783839460856-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

