
Teil B: Die erste Hochphase des ökologischen politischen
Denkens in den 1970er- und frühen 1980er-Jahren

Nachdem die allgemeinen Grundlagen dieser Arbeit in Teil A dargelegt
wurden, widmen sich die beiden folgenden Teile der Arbeit der Aufarbei‐
tung der Denklandschaft in den beiden Hochphasen des ökologischen poli‐
tischen Denkens. In Kapitel 2 wurde unter dem Stichwort des ökologischen
Impulses herausgearbeitet, wie die Ökologie zum Gegenstand des politi‐
schen Denkens wurde. An diesen ökologischen Impuls schließt sich die
erste Hochphase des ökologischen politischen Denkens an, die zwischen
den frühen 1970er-Jahren und Mitte der 1980er-Jahre angesetzt wird (Kap.
3). Diese Phase zeichnet sich durch einen starken Aufschwung öko-politi‐
scher Literatur aus (Erler 1975; Hermand 2020, 26; Fenske 2009, 3; d’Idler
2020, 53; Stein 2016). Teil B dieser Arbeit widmet sich der Aufarbeitung
des ökologischen politischen Denkens dieser ersten Zeitphase. Dazu wur‐
de gemäß der in Kapitel 3 vorgestellten Methode eine kriteriengeleitete
Auswahl des Untersuchungsmaterials vorgenommen, die im Zusatzkapitel
II detailliert nachvollzogen werden kann. Dort wird auch ausführlicher
auf die ausgewählten Denker und die Bedeutung ihrer Werke eingegangen.
Hier im Buch finden sich kurze biografische Informationen zu den einzel‐
nen Autoren zu Beginn der Kapitel, in denen die jeweiligen Positionen
aufgearbeitet werden.

Im Ergebnis führt der Auswahlprozess zu dem in Tabelle 1 dargestellten
Untersuchungskorpus.

 

49

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausgewählter Untersuchungskorpus für das ökologische politische
Denken der 1970er- und frühen 80er-Jahre

Autor Werk/Beitrag28

Carl Amery Das Ende der Vorsehung (1972)
Natur als Politik (1976)

Rudolf Bahro Elemente einer neuen Politik (1980)
Logik der Rettung (1987)

Erhard Eppler Ende oder Wende (1975)
Wege aus der Gefahr (1981)

Erich Fromm Haben oder Sein (1976)

Herbert Gruhl Ein Planet wird geplündert (1975)

Wolfgang Harich Kommunismus ohne Wachstum (1975)

Hans Jonas Das Prinzip Verantwortung (1979)

Johano Strasser Die Zukunft der Demokratie (1977)
Die Zukunft des Fortschritts (1981, zus. mit Klaus Traube)

Dieser Teil der Arbeit gliedert sich in sieben Kapitel. In Kapitel 4 gilt es
zunächst zu verstehen, was das ökologische politische Denken der ersten
Zeitphase verbindet und in welchen Dimensionen es sich ausdifferenziert.
Während sich die Denker in der Wahrnehmung der ökologischen Krise
als existenzielle Bedrohung weitgehend einig sind, unterscheiden sich die
Antworten auf diese geteilte Herausforderung fundamental. Bevor in den
Kapiteln 6 bis 8 die konkurrierenden Grundpositionen aufgearbeitet wer‐
den, fokussiert das vorgelagerte Kapitel 5 auf die Wachstumskontroverse,
die für das Verständnis dieser Grundpositionen von zentraler Bedeutung
ist. Kapitel 9 vertieft ein Spezifikum der Beiträge der ersten Zeitphase: Viele
Denker verschiedener Positionen sehen Religion als potenziell wichtige
Ressource für den angestrebten ökologischen Wandel. In Kapitel 10 wird
ein Zwischenfazit gezogen.

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

Die Untersuchung der ausgewählten öko-politischen Literatur der ersten
Zeitphase offenbart, dass das Denken der Autoren durch wichtige gemein‐
same Grundzüge geprägt und motiviert ist, gleichzeitig aber fundamentale

Tab. 1:

28 Jenseits dieser monografischen Beiträge, auf die sich die Untersuchung in erster
Linie bezieht, wurden für einzelne Autoren weitere nicht-monografische Beiträge
hinzugezogen, insofern diese in den Monografien vertretene Positionen vertiefen
oder erläutern.

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

50

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unterscheidungslinien aufweist. Die gemeinsamen Grundzüge beziehen
sich maßgeblich auf die Wahrnehmung der ökologischen Krise als existen‐
zielle Herausforderung. Dabei reagiert das ökologische politische Denken
einer bestimmten Zeit stets auf die zeitspezifische Wahrnehmung dieser
Herausforderung. Für das Verständnis der zu untersuchenden Beiträge ist
es daher ausschlaggebend, diese zeitspezifische Wahrnehmung nachzuvoll‐
ziehen. Dafür wird die Krisenwahrnehmung in der untersuchten Literatur
herausgearbeitet und in Verbindung zur generellen Diskurslage zur ökolo‐
gischen Krise gestellt (Kap. 4.1). Ausgehend von der geteilten Herausforde‐
rung formulieren die untersuchten Denker stark divergierende Antworten
auf die ökologische Krise. In Kapitel 4.2. wird die Ausdifferenzierung dieses
Feldes sowie die Einteilung in verschiedene Grundpositionen beleuchtet.

4.1 Geteilte Herausforderung: die ökologische Krise als totale Bedrohung

Zentraler gemeinsamer Grundzug der untersuchten Literatur ist die für
das ökologische politische Denken konstitutive Diagnose der ökologischen
Krise, die bei allen Autoren maßgeblicher Ausgangspunkt ihrer Überlegun‐
gen ist (Stein 2016, 207). In allen Werken findet sich die Beschreibung
einer ökologischen Krise bzw. eines ökologischen Bedrohungsszenarios
als Ausgangspunkt.29 Dabei spiegelt sich in der untersuchten Literatur
die für den Umweltdiskurs dieser Zeitphase charakteristische drastische
Kriseneinschätzung wider. Insbesondere bestätigt sich die Erkenntnis, dass
die Krisenwahrnehmung dieser Zeit stark durch seinerzeit bahnbrechende
Globalstudien geprägt wurde (Steurer 2002, 129; Hacke 2008, 189f; Carter
2001, 41f; Nies 2020, 9f ). Vor allem gilt dies für den bereits angesprochenen
ersten Bericht an den Club of Rome Die Grenzen des Wachstums aus dem
Jahr 1972. Auf diesen Bericht finden sich in der untersuchten Literatur, die
überwiegend in den 1970er-Jahren veröffentlicht wurde, fast ausnahmslos
prominente Bezugnahmen.30 Dementsprechend hat Carter mit Blick auf
den angelsächsischen Diskus darauf verwiesen, dass die positive Rezeption

29 Um den Lesefluss bestmöglich zu gewähren, werden in den Teilen B und C, in denen
aufgrund der umfangreichen Textrekonstruktionen sehr viele Referenzen erforderlich
sind, Verweise auf über fünf der untersuchten Autoren in Fußnoten verschoben.
Entsprechend an dieser Stelle: Jonas 2015, 7f; Eppler 1975, 9-15; Gruhl 1975, 11-14;
Amery 1991, 7ff; Harich 1975, 7-11, 33; 2015, 178f; Bahro 1987, 10; Strasser 1977, 9f;
Fromm 2007, 14f, 22.

30 Amery 1991, 7ff, 117; Eppler 1975, 9-14; 1981, 35; Gruhl 1975, 62f; Harich 1975, 15, 48ff,
71f, 84; Strasser 1977, 9; Fromm 2007, 22, 199f.

4.1 Geteilte Herausforderung: die ökologische Krise als totale Bedrohung

51

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Grundthese der Grenzen des Wachstums ein zentrales einendes Element
des frühen ökologischen politischen Denkens darstellt (2001, 41f ). Bereits
1974 erschien der zweite Bericht an den Club of Rome unter dem Titel
Menschheit am Wendepunkt, auf den sich ebenfalls mehrere Referenzen fin‐
den (Eppler 1975, 10; 1981, 35; Harich 1975, 71, 144; Gruhl 1975, 374; Fromm
2007, 199f, 241). Dabei werden die Ergebnisse dieser Studien weitgehend
unhinterfragt angenommen und als wissenschaftliche Wahrheit aufgefasst.
Lediglich bei Eppler wird eine kritische Reflexion angedeutet (1975, 9ff;
1981, 35).

Im Folgenden wird zunächst die Krisenbeschreibung in den einschlägi‐
gen Globalstudien sowie des dadurch geprägten Umweltdiskurses nachge‐
zeichnet, bevor aufgezeigt wird, wie sich dies in der untersuchten Literatur
niederschlägt. In den diskursprägenden Globalstudien wird die ökologische
Krise als extremes Bedrohungsszenario beschrieben. Es werden katastro‐
phale Zusammenbrüche antizipiert, die nur noch durch ein radikales Um‐
steuern innerhalb knapper Frist abgewendet werden können. In den Gren‐
zen des Wachstums wird bei Fortführung wirtschaftlichen Wachstums vor
einem globalen ökologischen Kollaps gewarnt, der zu einem Zusammen‐
bruch der Industrieproduktion und der Nahrungsmittelversorgung führt.

Die relevanten Szenarien der Studie kommen zu folgenden Ergebnissen:

• Bei Extrapolation der vergangenen Entwicklung in die Zukunft brechen
bereits kurz nach der Jahrtausendwende, also lediglich 30 Jahre nach
Veröffentlichung des Berichts, die Industrieproduktion und die Nah‐
rungsmittelproduktion aufgrund schwindender Rohstoffvorräte zusam‐
men.

• Selbst wenn sich die Rohstoffvorräte verdoppeln würden oder durch Re‐
cycling und Substitution gar unbegrenzt zur Verfügung stünden, würde
das System aufgrund der mit dem Wachstum exponentiell steigenden
Umweltverschmutzung zusammenbrechen.

• Bei unbegrenzten Rohstoffvorräten und Absenken des Schadstoffaussto‐
ßes um 75% innerhalb kurzer Zeit kollabiert das System zumindest
insofern, als dass aufgrund des Bevölkerungswachstums in Verbindung
mit der begrenzten Bodenfläche die Ernährungsbasis erodiert, was zu
einem Bevölkerungsrückgang und verzögert zu negativen Folgen für das
Wirtschaftswachstum führt.

Diesen Zusammenbruchsszenarien könne nur durch den schnellstmögli‐
chen Übergang zu einer Gleichgewichtswirtschaft entgangen werden, was
den Ausstieg aus der globalen Wachstumsdynamik ebenso wie den Stopp

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

52

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Bevölkerungswachstums voraussetzt. (Meadows et al. 1972, 17, 111-127,
147ff; sowie dazu Grunwald/Kopfmüller 2012, 21; Steurer 2002, 155-158)

Der zweite Bericht an den Club of Rome sollte die Unzulänglichkei‐
ten des ersten Berichtes überwinden und statt grobschlächtigen globalen
Vorhersagen regionalisierte Prognosen ermöglichen (Steurer 2002, 160ff ).
Dennoch kommt der Bericht zu ähnlich drastischen Ergebnissen wie der
erste Bericht. Statt einem globalen Zusammenbruch werden nun regionale
Zusammenbrüche prognostiziert, insofern nicht radikal umgesteuert wird:
„Anstelle eines allgemeinen Weltkollapses werden sich in den verschiede‐
nen Regionen zu verschiedenen Zeiten, teils lange vor Mitte des nächsten
Jahrhunderts, Zusammenbrüche unterschiedlicher Natur und aus unter‐
schiedlichen Gründen einstellen“ (Mesarovic/Pestel 1974, 56). Auch hier
werden Katastrophenszenarien innerhalb weniger Dekaden vorausgesagt.
Dies wurde von den ökologisch-politischen Denkern auch entsprechend
wahrgenommen. Beispielsweise bemerkt Eppler, dass die Berechnungen
des zweiten Berichts keineswegs optimistischer seien als die des Ersten.
Zumindest für Teile der Welt beschreibe der Bericht eine absehbar apoka‐
lyptische Zukunft (Eppler 1975, 10). Wie bereits im ersten wird auch im
zweiten Bericht ein raschestmögliches Umsteuern gefordert, insofern „die
Menschen von heute und morgen nicht ihr Ende einläuten“ wollen (Mesa‐
rovic/Pestel 1974, 17). In den reichen Industrienationen erfordere dies den
Stopp wirtschaftlichen Wachstums (ebd., 16f, 127, 132).

An welchen ökologischen Krisensymptomen wird die Beschreibung der
ökologischen Krise als totale Bedrohung festgemacht? In beiden Berichten
werden zwei Dimensionen der ökologischen Bedrohungslage ausgemacht.
Erstens die Verknappung wichtiger Rohstoffe. Dies bezieht sich auf fossile
Energieträger ebenso wie wichtige mineralische Rohstoffe für die Indus‐
trie- und Lebensmittelproduktion (z.B. Kali, Phosphate). Zweitens die zu‐
nehmende Umweltverschmutzung, die parallel zum Wirtschaftswachstum
exponentiell zuzunehmen drohe. Diesbezüglich wird nicht nur auf klas‐
sische Verschmutzungsproblematiken wie Luft- oder Gewässerverschmut‐
zung verwiesen. Vielmehr wird bereits im Bericht von 1972 z.B. vor der
zunehmenden Konzentration von CO2 in der Atmosphäre, dem Verlust
fruchtbarer Böden durch Schadstoffeintrag und Übernutzung, der Entro‐
pieproblematik sowie der ungelösten Frage der Endlagerung nuklearer
Reststoffe gewarnt. (Meadows et al. 1972b, v.a. 45-87; Mesarovic/Pestel 1974,
v.a. 75-79, 90-94, 130f )

4.1 Geteilte Herausforderung: die ökologische Krise als totale Bedrohung

53

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der damalige Stand der Forschung zeichnete also das Bild einer dras‐
tischen und unmittelbaren Bedrohungslage, die nur durch schnelle und
radikale Veränderungen entschärft werden kann. Diese Krisenstimmung
wurde durch realgeschichtliche Ereignisse verstärkt. Die Ölkrise 1973 wur‐
de vielfach als Beweis der These der Grenzen des Wachstums aufgefasst und
verschärfte so die Krisenwahrnehmung (Eckersley 1992, 12; Steurer 2002,
224; Mende 2011, 294; Hacke 2008, 189f; Eppler/Paech 2016, 25).31 Die sich
anschließenden Wirtschaftskrise mit steigender Arbeitslosigkeit bestärkte
zusätzlich die Endzeitstimmung (Mende 211, 295, 384). „Das Wirtschafts‐
wunder war vorbei, was spätestens die Ölkrise von 1973 nachdrücklich
unterstrich. Diese wurde als tiefer Schock, als das Ende des ‚Goldenen
Zeitalters‘ empfunden“ (Brüggemeier 1999, 181, entspr. Schneidewind 2019,
121f; Mende 2011, 295). Die Ad-hoc Maßnahmen der Bundesregierung
schienen zudem die Überforderung der Politik mit dieser Krisensituation
zu offenbaren (Mende 2011, 294f ). Im Jahr 1976 ereignete sich dann im ita‐
lienischen Seveso ein Chemieunfall, bei dem große Mengen Dioxin in die
Umwelt gelangten, diese weiträumig vergiftete und u.a. zu langfristigen Ge‐
sundheitsfolgen bei der lokalen Bevölkerung führten. Das Seveso-Unglück
wurde auch in Deutschland stark rezipiert und vielfach als Bestätigung der
düsteren Voraussagen der frühen 1970er-Jahre interpretiert (Radkau 2011,
252; Mende 2011, 298; Uekötter 2011, 116).32 Beispielsweise deutete Carl
Amery den Unfall als Ausdruck der Unverantwortlichkeit des expansiven
Industriesystems (Amery 1976c, 2f; zitiert bei Mende 2014, 375f ). Vor allem
ab der zweiten Hälfte der 1970er-Jahre wurde zudem der Streit um die
Nutzung der Atomkraft immer mehr zum bestimmenden Thema (Uekötter
2011, 112). Neben die Angst vor dem ökologischen Kollaps trat die vielbe‐
schworene Gefahr durch einen Reaktorunfall in einem der vielzähligen
Atomkraftwerke (Nies 2020, 13f; Stein 2016, 199f; Mende 2011, 376ff ). Tat‐
sächlich ereignete sich 1979 im US-amerikanischen Harrisburg beinahe ein
solcher Super-GAU, der vielfach als Bestätigung der beschworenen Gefahr
verstanden wurde (Mende 2011, 298). Hinzu kam die atomare Bedrohungs‐

31 Tatsächlich war der stark ansteigende Ölpreis nicht die Folge sich erschöpfender
Ressourcen, sondern einer gezielten Herabsetzung der Fördermenge durch eine Ko‐
alition arabischer Staaten, die damit wiederum auf den vierten Israelisch-Arabischen
Krieg, den sogenannten „Jom-Kippur-Krieg“, reagierten (Steurer 2002, 224f ).

32 Noch Jahre später titelte der Spiegel 1983 in Anspielung auf den vermeintlich sorglo‐
sen Umgang mit Industriechemikalien in Deutschland „Seveso ist überall“ (Radkau
2011, 252).

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

54

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lage durch die Konfrontation der beiden führenden Nuklearmächte im
Kalten Krieg (Stein 2016, 199f, 207; Mende 2011, 376ff ).33

Auch in den frühen 1980er-Jahren, in denen einige der untersuchten
Werke veröffentlicht wurden, setzt sich die drastische Wahrnehmung der
ökologischen Krise nicht nur fort, sondern erfährt einen neuerlichen Schub
(Steurer 2002, 295; Uekötter 2011, 112; Stein 2016, 199). 1981 erschien mit
der Übersetzung des sogenannten Global 2000 Berichts aus den USA eine
weitere, auch im deutschen Sprachraum sehr einflussreiche Globalstudie
zur ökologischen Krise, die innerhalb weniger Monate eine Auflage von
über 300 000 Exemplaren erreichte (Hermand 1991, 174ff, Nies 2020, 9ff,
Eckersley 1992, 13). Wie die beiden Berichte an den Club of Rome zeichnet
auch dieser Report ein düsteres Bild der Situation. Zwar werden keine kon‐
kreten Zusammenbruchsszenarien antizipiert. Die Ergebnisse würden aber,
so der Report, „für die Zeit bis zum Jahr 2000 auf ein Potential globaler
Probleme von alarmierendem Ausmaß“ hindeuten (Council on Environ‐
mental Quality 1981, 19). Sowohl die Welt als auch die USA hätten bereits
in den unmittelbar bevorstehenden Jahrzehnten mit ungeheuer dringlichen
und sehr komplexen Problemen zu kämpfen. Mit Blick auf die konkreten
Krisensymptome wird zwar die in den Club of Rome-Berichten prominent
behandelte Problematik der Rohstoffverknappung insofern eingeschränkt,
als dass sich mit Ausnahme der fossilen Energieträger keine unmittelba‐
ren Knappheiten abzeichnen würden. Für die fossilen Energieträger, die
neben der Energieversorgung auch für die Landwirtschaft von zentraler
Bedeutung seien, wird aber bereits für die 1990er-Jahre das globale Förder‐
maximum vorausgesagt. Noch stärker als in den Club of Rome-Berichten
wird zudem vor neueren Umweltgefahren wie Klimawandel, Artenverlust,
Bodendegradation und dem global-kumulativen Verlust von Waldflächen
gewarnt. Davon ausgehend wird konstatiert, dass die bisher vorgenomme‐
nen Anstrengungen der Dringlichkeit, Reichweite und Komplexität der He‐
rausforderung bei weitem nicht gerecht würden. Vielmehr seien sofortige,
mutige und weitreichende Eingriffe erforderlich, was aber nicht präzisiert
wird (ebd., 21f, 26ff, 30f ).

Die Veröffentlichung des Berichts fiel zeitlich mit dem Aufkommen der
in Deutschland sehr emotional und apokalyptisch geführten Waldsterbens‐
debatte zusammen. Das „Waldsterben“ entwickelte sich innerhalb kurzer

33 Dieser multiplen Krisenlage entsprechend hat Graf nachgezeichnet, wie der Krisen‐
begriff in den 1970er-Jahren eine starke Konjunktur erlebte und auf ein ganzes Bün‐
del damaliger Entwicklungen angewendet wurde (2017, 168ff ).

4.1 Geteilte Herausforderung: die ökologische Krise als totale Bedrohung

55

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit zum Leitmotiv des Umweltdiskurses, wobei dies ein deutsches Spezi‐
fikum darstellt. Im November 1981  titelte der Spiegel „Der Wald stirbt –
Saurer Regen über Deutschland“ und sprach von einem „ökologischen
Hiroshima“. Die Alarmstimmung in den deutschen Medien erreichte 1983
den Höhepunkt. Die GRÜNEN, die nicht zuletzt aufgrund der Waldster‐
bend-Debatte 1983 erstmals in den Bundestag einzogen, erklärten noch
im selben Jahr in einem Bundestagsantrag, dass das Waldsterben das Warn‐
zeichen für eine sich anbahnende, noch größere ökologische Katastrophe
darstelle (zum ges. Absatz bis hierher Radkau 2011, 235-238; Uekötter 2011,
112ff; von Weizsäcker 1989, 27). Im Verlauf der 80er-Jahre rückten dann
weitere als neuartig empfundene Umweltprobleme, die in Expertenkreisen
und den angesprochenen Berichten schon länger diskutiert wurden, ins
breite öffentliche Bewusstsein (Steurer 2002, 88f, 294; Stein 2016, 199f;
von Weizsäcker 1989, 12; Radkau 2011, 116). Dies gilt insbesondere für den
anthropogenen Klimawandel, die Zerstörung der Ozonschicht und das
Artensterben (ebd.).

In der Summe ist zu konstatieren, dass der Umweltdiskurs der 1970er-
und frühen 1980er-Jahre durch eine apokalyptische Krisenwahrnehmung
und Endzeitstimmung geprägt ist (Stein 2016, 200, 206f; Carter 2001,
41f; Mende 2011, 372ff, 389-392, 405f; Bühler 2018, 182f; Brand 1993, 18f;
Kupper 2003, 344f ). Dies spiegelt sich entsprechend in der ausgewählten
öko-politischen Literatur wider. Zwar nimmt einerseits die Beschreibung
des Bedrohungsszenarios unterschiedlichen Raum innerhalb der Werke
ein und ist die apokalyptische Rhetorik andererseits verschieden stark aus‐
geprägt, doch die als drastisch wahrgenommene Bedrohungslage kommt
in allen Werken sehr deutlich zum Ausdruck. Die untersuchten Denker
sehen den Fortbestand der Menschheit an sich bedroht und warnen vor
einem katastrophalen Zusammenbruchsszenario, wenn nicht zeitnah um‐
gesteuert wird.34 Beispielsweise antizipiert Gruhl eine „Endzeitdrohung“,
deren Realität „alles übertreffen [wird], was sich früher die Völker in ihren
apokalyptischen Visionen ausgemalt hatten“ (1985, 11). Die ökologische
Krise markiere eine „totale Bedrohung der eigenen Gattung“ (ebd., 58).
Auch Jonas sieht die Menschheit in einer „apokalyptischen Situation […],
das heißt im Bevorstand einer universalen Katastrophe, wenn wir den
jetzigen Dingen ihren Lauf lassen“ (2015, 251). Bei Beibehaltung des Kurses

34 Gruhl 1975, 177f, 186, 225; 1985, 9, 58, 68; Bahro 1980, 47, 66, 108f; 1987, 27f, 181, 276,
300; Jonas 2015, 251f; Harich 1975, 75, 90, 118; Amery 1972, 248; 1991, 7, 200f; Strasser
1977, 9; Eppler 1975, 10; 1981, 25, 35; Fromm 2007, 14f, 23.

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

56

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


drohe „eine verarmende Menschheit“, die „um des nackten Überlebens
willen […] zur immer rücksichtsloseren Plünderung des Planeten“ gezwun‐
gen wird, „bis dieser sein Machtwort spricht und sich der Überforderung
versagt. Welches Massensterben und Massenmorden eine solche Situation
des ‚rette sich, wer kann‘ begleiten kann, spottet der Vorstellung“ (ebd.,
252).35 Wie Stein richtig feststellt, lässt sich an den Beiträgen ablesen, „wie
die Verbindung zwischen der prognostizierten Endlichkeit der natürlichen
Lebensgrundlagen und der befürchteten Endlichkeit der Menschheit als
Kollektiv hergestellt wird“ (2016, 200).

Zur apokalyptischen Krisenwahrnehmung des frühen ökologischen poli‐
tischen Denkens gehört auch, dass die Autoren das antizipierte Zusammen‐
bruchsszenario zeitlich in greifbarerer Nähe verorten. Besonders eindring‐
lich geben einige Denker in Anlehnung an die zitierten Studien verblei‐
bende Zeitfenster von wenigen Dekaden aus, bis der ökologische Kollaps
eintritt (Gruhl 1975, 62f, 95, 176f; Bahro 1980, 66, 109; 1987, 466; Harich

35 Auch für die weiteren Autoren sei diese drastische Situationsbeschreibung kurz reka‐
pituliert. Amery beginnt Das Ende der Vorsehung mit einem Zitat von Aurelio Peccei,
wonach Tod und Entbehrung auch bei uns Millionen Menschen erfassen werden,
wenn nicht sofort gehandelt wird (1991, 7). Auch für ihn birgt die Versklavung der
Materie durch den Menschen letztlich die Gefahr einer „kollektive[n] indirekte[n]
Form von Selbstmord“ (ebd., 200f ). An anderer Stelle droht für ihn das „Massen‐
grab der Menschheit“ (Amery 1972, 248). Für Harich droht der Menschheit die
„Selbstvernichtung“ (1975, 85) bzw. der „allgemeine Untergang“ (ebd., 90, dazu auch
118). „[A]lle Menschen werden bald tot sein, wenn es so weiter geht“ (ebd., 85). In
ähnlich apokalyptischer Rhetorik überträgt Bahro den Begriff des „Exterminismus“,
der die massenhafte Vernichtung von Leben anzeigt und von Edward Thompson als
letztes Stadium der Zivilisation ausgegeben wurde, auf die ökologische Krise (1987,
27f ). Es sei erforderlich apokalyptisch zu denken (ebd., 28), denn „Selbstmord oder
geistige Neugeburt“ seien die einzigen verbleibenden Alternativen (ebd., 300). Den
gegenwärtigen Wachstumskurs beschreibt Bahro als Todesspirale (ebd., 465). Der
Menschheit drohe das gleiche Schicksal „wie jenen Heuschrecken, die sich vermeh‐
ren, über ein Territorium herfallen, es kahlfressen und dann nachher alle zusammen
zugrunde gehen“ (1980, 109). Strasser bezeichnet den derzeitigen Fortschritt als „gi‐
gantische[n] Marsch der Lemminge“ (1977, 9). Fromm betont, dass die ökologischen
Gefahren jeglicher Zivilisation und vielleicht sogar jedem Leben ein Ende bereiten
könnten (2007, 14f ). Für ihn geht es um „Leben und Tod“ (ebd., 240) bzw. um „das
nackte Überleben der Menschheit“ (ebd., 23). Zuletzt steht auch beim diesbezüglich
zurückhaltenderen Eppler, der explizit darauf hinweist, dass mit Warnungen vor
dem großen Zusammenbruch politisch wenig zu bewirken sei (1975, 10), zumindest
das „menschliche“ Überleben auf dem Spiel, das wiederum nur bei Einhaltung der
ökologischen Grenzen zu gewährleisten ist (1981, 25). Seit den frühen 1970er-Jahren
werde deutlich, dass die waltenden Gesetze unserer Zivilisation in „eine Serie von
Katastrophen, schlimmstenfalls in eine große Katastrophe“ führten (ebd., 35).

4.1 Geteilte Herausforderung: die ökologische Krise als totale Bedrohung

57

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1975, 85, 144, 160; Strasser/Traube 1981, 291). Beispielsweise hat für Harich
der Club of Rome „hieb- und stichfeste Beweisgründe“ geliefert (1975, 160),
dass, wie er an anderer Stelle bemerkt, die Menschheit bei Fortführung des
gegenwärtigen Kurses „spätestens Mitte des 21. Jahrhunderts […] ihren letz‐
ten Schnaufer getan“ hat (ebd., 144). Strasser/Traube warnen zwar vor apo‐
kalyptischen Voraussagen als Einfallstor für „Lösungen von oben“, sind aber
selbst überzeugt, dass die Fortsetzung der laufenden Entwicklungstrends
mit hoher Wahrscheinlichkeit innerhalb weniger Jahrzehnte in eine umfas‐
sende ökologische und/oder militärische Katastrophe führen würde (1981,
291). Aus Bahros Sicht wird der weltweite Zusammenbruch des Ökosystems
noch zu Lebzeiten der seinerzeit jüngeren und mittleren Generationen
einsetzen (1987, 466). Andere Autoren geben keine festen Zeitfenster aus,
betonen aber dennoch die Notwendigkeit schnellstmöglichen Handelns
(Amery 1991, 8, 193; Eppler 1975, 10; Jonas 2015, 251).

Die Antizipation einer potenziellen Endzeit hat auch zur Folge, wie Men‐
de für das politische Denken im Umfeld der GRÜNEN herausstellt, dass
die erlebte Gegenwart bzw. nahe Zukunft als potenzieller historischer Wen‐
depunkt bzw. historische Übergangszeit wahrgenommen wird (2011, 372).
Dies lässt sich in der untersuchten Literatur anhand der verwendeten Be‐
grifflichkeiten belegen. Beispielsweise spricht Gruhl vom Übergang in eine
neue Epoche (1975, 305). Eppler sieht die erste Hälfte der 70er-Jahre als
„historische Zäsur“ (1975, 9). An anderer Stelle verortet er die Menschheit
an einem „historischen Wendepunkt“ vom „Zeitalter der Grenzüberwin‐
dung zu einem Zeitalter der Grenzbestimmung“ (ebd., 18). Amery spricht
von der letzten Chance, die es zu ergreifen gilt (1991, Klappentext). Damit
einhergehend wird die Grundsätzlichkeit der anstehenden Veränderungen
betont. Beispielsweise sieht Jonas die „größte Herausforderung […], die je
dem menschlichen Sein aus eigenem Tun erwachsen ist“ (2015, 7). Für
Eppler geht es darum, den „Übergang von einer Epoche in die andere“
zu schaffen (1975, 18). Gruhl und Amery fordern eine „planetarischen Wen‐
de“ (1975, 225) respektive eine „planetarische Revolution“ (1991, 9). Die
untersuchten Denker sehen also einen enormen zeitlichen Handlungsdruck
für einen fundamentalen Veränderungsprozess.36

36 Einen Ausweg aus der Krise halten alle Autoren, auch wenn sie sich in unterschied‐
lichem Maße skeptisch zeigen, für noch möglich. Entsprechend hat Mende für das
politische Denken im Umfeld der Gründungsgrünen herausgearbeitet, dass der kon‐
stitutive Begriff der Krise einerseits mit dem Moment des Untergangs, andererseits

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

58

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zuletzt zeigen sich auch bezüglich der konkreten Krisensymptome
weitreichende Überschneidungen zu den diskursprägenden Studien. So
wird eine Vielzahl von ökologischen Bedrohungen sowohl mit Blick
auf die Verknappung von Input-Faktoren als auch auf Emissions- und
Verschmutzungsproblematiken angeführt: die Verknappung von Rohstof‐
fen und Energieträgern, Biodiversitätsverlust bzw. Artensterben, Verlust
fruchtbarer Böden durch Bodenversalzung und Bodenerosion, Treibhausef‐
fekt und Klimawandel, Entropieproblematik (Abwärme), Luft- und Gewäs‐
serverschmutzung und erschwerte Wasserversorgung, Überfischung der
Weltmeere, Strahlungsgefahr durch radioaktive Stoffe, Lärmbelästigung,
Flächenverbrauch, Vermüllung von Land und Gewässern, Atommüllpro‐
blematik, Sauerstoffmangel sowie Waldschäden37 und Waldrodungen, ins‐
besondere die Abholzung tropischer Wälder.38 Auch die Verknüpfung der
ökologischen Krisen mit den weiteren Bedrohungslagen dieser Zeit, insbe‐
sondere der atomaren Bedrohung, spiegelt sich in den untersuchten Wer‐
ken wider.39

 

aber auch mit dem der Erneuerung verbunden wurde (Mende 2011, 385ff ). Das lässt
sich auf die hier untersuchte Literatur übertragen.

37 Die Waldsterbensdebatte kommt in den untersuchten Werken aus zeitchronologi‐
schen Gründen kaum vor. Diese stammen mit Ausnahme des erst 1987 erschienenen
Spätwerks von Bahro aus der Zeit vor der Hochphase der Waldsterbens-Debatte.

38 Zum ges. Absatz bis hierher Eppler 1975, 12ff; 1981, 66; 1981b, 172; Fromm 2007, 240;
Gruhl 1975, 73-90, 95, 124; 1985, 54-58; Harich 1975, 34f, 66, 118-121; Jonas 2015,
329-337; Amery 1991, 8, 211, 289; Bahro 1980, 50; Strasser 1977, 72.

39 Bahro 1980, 50; 1987, 27f; Eppler 1981, 166f; Fromm 2007, 14f, 240; Amery 1991, 341;
Harich 1975, 122f.

4.1 Geteilte Herausforderung: die ökologische Krise als totale Bedrohung

59

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.2 Unterschiedliche Antworten: Ausdifferenzierung und Strukturierung der
Denklandschaft

Die untersuchten Denker teilen also die Wahrnehmung der ökologischen
Krise als fundamentale und dringliche Herausforderung. Davon ausge‐
hend formulieren sie sehr unterschiedliche Positionen, wie dieser Her‐
ausforderung zu begegnen ist. Dies bezieht sich sowohl auf die Alternativ‐
entwürfe einer ökologisch nachhaltigen Gesellschaft als auch die Vorstell‐
ungen vom Prozess des Wandels hin zu diesen alternativen Gesellschafts‐
entwürfen. Diese unterschiedlichen Positionen ergeben sich wiederum
maßgeblich aus divergierenden kausalen Begründungen der ökologischen
Krise.

Aus dem institutionell orientierten Forschungsinteresse der vorliegenden
Arbeit folgt, dass für die Strukturierung bzw. Sortierung der untersuch‐
ten Denklandschaft die institutionelle Dimension der Alternativentwürfe
ausschlaggebend ist. In institutioneller Hinsicht werden in der untersuch‐
ten Literatur zwei Transformationsgegenstände40 prioritär thematisiert: die
Wirtschaftsordnung und das politische System. Diese werden bei allen un‐
tersuchten Denkern als zentrale Handlungsfelder für das Ziel ökologischer
Nachhaltigkeit behandelt. Die für diese beiden Bereiche jeweils intendier‐
ten Veränderungsrichtungen unterscheiden sich zum Teil diametral. Über‐
geordnet kann dabei zwischen einer autoritär-zentralistischen und einer
freiheitlich-demokratischen Perspektive unterschieden werden.

Die Denker der autoritär-zentralistischen Perspektive setzen auf die
Institutionalisierung zustimmungsunabhängiger Führung, welche in einer
Zentralverwaltungswirtschaft die erforderlichen Einschnitte gegen die Ein‐
sicht der Bevölkerung durchsetzen kann. Sie verbindet somit die Idee einer
Öko-Diktatur mit planwirtschaftlichen Implikationen. Dieser Grundpositi‐
on, die offensichtlich einen Systemwechsel41 anstrebt, können die Autoren
Herbert Gruhl, Wolfgang Harich und Hans Jonas zugeordnet werden.

40 Der Begriff des Transformationsgegenstandes wird von Jacob et al. übernommen
und bezieht sich auf die Frage, was bzw. welche gesellschaftlichen Bereiche sich auf
dem Weg in eine nachhaltige Gesellschaft verändern müssen. Differenziert werden
kann dabei z.B. zwischen der Rohstoffbasis von Ökonomien, dem Wirtschafts- und
Finanzsystem, dem politischen System oder Kultur und Lebensstilen (2015, 12f ).

41 Nach Merkel bezeichnet der Begriff des Systemwechsels den "Übergang von einem
Ordnungssystem zu einem grundsätzlich anderen System" (Merkel 1999, 15). Gängig
ist dabei eine Anwendung des Begriffs auf Übergänge zwischen demokratischen
und autoritären politischen Systemen sowie zwischen kapitalistisch-marktwirtschaft‐

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

60

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die freiheitlich-demokratische Perspektive geht hingegen davon aus,
dass die ökologische Krise im Rahmen der demokratischen Grundordnung
adressiert werden kann. Innerhalb der demokratischen Perspektive kann
wiederum zwischen einer Perspektive des Systemwechsels und einer Per‐
spektive der Modernisierung im System unterschieden werden. Erstere
weist über den Kapitalismus42 und zum Teil über die nationalstaatlich ver‐
fasste Repräsentativdemokratie hinaus und setzt, je nach konkreter Stoß‐
richtung, mit unterschiedlicher Gewichtung auf Dezentralisierung, Demo‐
kratisierung und demokratisierte Planwirtschaft. Diese demokratische Sys‐
temwechselperspektive findet sich bei Johano Strasser, dem frühen Rudolf
Bahro43, Erich Fromm und Carl Amery. Dem hingegen hält die Position
ökologischer Modernisierung einen Ausweg aus der ökologischen Krise im
Rahmen der bestehenden marktwirtschaftlichen und repräsentativ-demo‐

lich und nicht-kapitalistischen, insbesondere sozialistisch-planwirtschaftlichen Wirt‐
schaftssystemen. Dementsprechend unterscheiden Adler/Schachtschneider mit Blick
auf verschiedene Positionen des ökologisch-politischen Denkens zwischen zwei Per‐
spektiven. Die erste Perspektive leitet aus der ökologischen Krise eine fundamentale
Systemkritik ab. Die ökologische Krise und die strukturelle Unfähigkeit sie zu lösen
sind demnach auf grundlegende, für die moderne Industriegesellschaft konstitutiven
Strukturen und damit korrespondierenden Subjektformen zurückführen. Erst mit de‐
ren Überwindung, und somit einem Systemwechsel, wird ökologische Nachhaltigkeit
möglich. Demgegenüber steht die Perspektive der Modernisierungsdefizite, wonach
die von der Systemwechsel-Position für nicht zukunftsfähig erachteten Strukturen
gestaltungsfähig und somit ökologisch zu modernisieren sind. Die ökologische Krise
ist also mit einer Strategie der Modernisierung im System lösbar (2010, 16f, 21, 113).
Diese Differenzierung wird für die weitere Untersuchung übernommen.

42 Im Rahmen dieser Arbeit wird der Kapitalismus im Rückgriff auf Schüller, Leipold
und Loske als Wirtschaftsordnung verstanden, die sich durch drei wesentliche Merk‐
male auszeichnet (Schüller 2005, 85; Leipold 2005, 11; Loske 2011, 30f ):
• Bezüglich der Eigentums- und Unternehmensordnung basiert der Kapitalismus auf

Privateigentum und freiem Unternehmertum.
• Märkte stellen den zentralen Allokationsmechanismus dar.
• Durch die marktwirtschaftlichen Konkurrenzbedingungen zwischen privatwirt‐

schaftlichen Unternehmen ist das unternehmerische Handeln im Regelfall durch
Gewinnstreben geprägt.

43 Bahros Position verschiebt sich im Zeitverlauf deutlich. Während er in seinem frühen
ökologisch-politischen Denken, in der vorliegenden Untersuchung abgebildet durch
die Elemente (1980), die Perspektive eines demokratischen Öko-Sozialismus vertritt
und somit der hier behandelten Gruppe zuzuordnen ist, wendet er sich in der Logik
(1987) von der Demokratie ab und sucht den Ausweg in einer spirituell-autoritären
Alternative (Kap. 8). Diese Differenz wird im Folgenden mit den Bezeichnungen
„früher“ und „später“ Bahro“ abgebildet.

4.2 Ausdifferenzierung und Strukturierung der Denklandschaft

61

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kratischen Grundordnung für möglich. Ihr prominentester Vertreter in der
ersten Zeitphase ist Erhard Eppler.

Zwischen der autoritär-zentralistischen und der freiheitlich-demokrati‐
schen Perspektive lässt sich eine weitere Grundposition identifizieren, die
vom späten Bahro eingenommen wird. Sein Ansatz verbindet autoritäre
und emanzipatorische Elemente. Er sieht die Notwendigkeit eines spiri‐
tuell-autoritären Übergangs mit zentral gelenkter Planwirtschaft. Dieses
Übergangsmodell soll Zeit und Raum schaffen für den Aufbau einer frei‐
heitlichen und herrschaftsfreien ökologischen Gesellschaft.

Damit lassen sich für die erste Hochphase vier Grundpositionen diffe‐
renzieren, wobei die demokratischen Antworten als zwei Ausprägungen
der demokratischen Perspektive gefasst werden, da ihr Festhalten an der
Demokratie ähnlich begründet ist:

1. Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft
2. Demokratische Antworten

a. Demokratischer Systemwechsel: Demokratisierung, Dezentralisierung
und Überwindung des Kapitalismus

b. Ökologische Modernisierung im System
3. Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus: Bahro als „Son‐

derstimme“

In den Kapiteln 6 bis 8 werden diese Grundpositionen aufgearbeitet. Die
Darstellung der jeweiligen Positionen erfolgt dabei entlang der definierten
Untersuchungskategorien: kausale Begründung der ökologischen Krise, Al‐
ternativentwurf, Vorstellungen vom Prozess des Wandels sowie die Hinter‐
grundannahmen, auf welche die verschiedenen Positionen zurückzuführen
sind (Kap. 3). Zum Zwecke der begrifflichen Klarheit sei an dieser Stelle be‐
reits eine Differenzierung verschiedener Ursachendimensionen vorwegge‐
nommen, die im Laufe der Textuntersuchungen erarbeitet wurde. Demnach
kann analytisch zwischen folgenden Ursachendimensionen unterschieden
werden:

• Strukturelle Ursachen: z.B. Kapitalismus, wachstumsabhängiger Staat,
repräsentative Demokratie, industrielle Produktionsweise, falsche Rah‐
mung der Marktwirtschaft, Lobbyismus, Herrschaftsstrukturen;

• Technologie- und ressourcenbezogene Ursachen: z.B. geringe Ressourcen‐
effizienz, Verwendung nicht-erneuerbarer Ressourcen, mangelnde Kreis‐
laufführung von Rohstoffen;

4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten

62

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


• Geistige Ursachen:
• Kulturelle Ursachen: z.B. materialistische Wohlstands- und Fort‐

schrittsverständnisse, (kompensatorischer) Konsumismus, instrumen‐
telles bzw. mechanistisches Naturverständnis, problematische Men‐
schenbilder;

• Anthropologische Ursachen: z.B. der Mensch als expansives, eigennutz‐
orientiertes oder kurzfristorientiertes Wesen, der Mensch als Verdrän‐
gungskünstler, Diskrepanz zwischen Wissen und Handeln;

• Sozio-ökonomische Ursachen: z.B. Bevölkerungswachstum, soziale Un‐
gleichheit, soziale Entfremdung, Atomisierung;

Vorgelagert betrachtet wird im Folgenden die Kontroverse um die Zukunft
des Wachstums (Kap. 5). Die unterschiedlichen Haltungen in der Wachs‐
tumsfrage wirken stark präformierend auf die jeweiligen Positionen, da
die Radikalität der Alternativentwürfe maßgeblich davon bestimmt wird.
Dies zeigt sich in der untersuchten Literatur z.B. daran, dass die wachs‐
tumspessimistischen Denker einen Systemwechsel einfordern, während aus
wachstumsoptimistischerer Perspektive die Position der Modernisierung
im System vertreten wird. Die Vorlagerung der Wachstumskontroverse ist
sinnvoll, da sich diese in der ersten Zeitphase maßgeblich auf zwei kon‐
kurrierende Perspektiven beschränkt: einen bei fast allen Denkern vorherr‐
schenden, starken Wachstumspessimismus sowie eine optimistischere Posi‐
tionierung bei Eppler.

4.2 Ausdifferenzierung und Strukturierung der Denklandschaft

63

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

Grundsätzlich ist zu konstatieren, dass sich neben der apokalyptischen
Krisenwahrnehmung und dem daraus abgeleiteten Handlungsdruck eine
weitere Entwicklung der Ökologiediskussion dieser Zeit in den Werken
der Autoren deutlich widerspiegelt. Demnach wird im Laufe der frühen
70er-Jahre, insbesondere nach der Veröffentlichung der Grenzen des Wachs‐
tums 1972, die Wachstumsfrage zur Schlüsselfrage des Umweltdiskurses
(Kupper 2003, 345; Mende 2011, 292f, 320f; Eckersley 1992, 8; Steurer
2002, 333; Dryzek 1997, 21f ). Das verwundert wenig, da die Studie in
allen, auch den optimistischen Szenarien, zu dem Ergebnis kam, dass der
Zusammenbruch unvermeidlich ist, wenn am Wirtschaftswachstum festge‐
halten wird (Steurer 2002, 155-158, 333). Die Möglichkeit eines ökologisch
nachhaltigen Wachstums auf Grundlage technischer Innovationen sahen
die Autoren der Studie nicht (ebd.). Als einzigen Ausweg beschrieben sie
einen Wachstumsstopp gepaart mit der Stabilisierung der Weltbevölkerung
und technologischen Verbesserungen (ebd.). Auch der zweite Bericht an
den Club of Rome hielt für die reichen Industrienationen den Ausstieg
aus der Wachstumsdynamik für erforderlich (Mesarovic/Pestel 1974, 16f,
127, 132). Entsprechend sind auch die untersuchten Werke der ersten Phase
durch eine starke ökologische Wachstumskritik geprägt.44

Dabei zeigen sich wichtige geteilte Grundzüge, aber auch Differenzen
in der untersuchten Literatur. Im Folgenden werden zunächst die geteilten
Grundzüge beleuchtet, bevor auf die Unterschiede eingegangen wird. Ein
erster geteilter Grundzug ist, dass die ökologische Krise in Anlehnung
an die Grundthese der Grenzen des Wachstums als materielle Folge eines
ökologisch blinden Wachstumsprozesses verstanden wird.45 Beispielsweise
spricht Bahro vom „zerstörerischen Wachstum“ (1987, 96) und beruft sich
auf die „Wachstumskurven, die seit 1750 nicht mehr wie zuvor unmerk‐
lich ansteigen, sondern plötzlich senkrecht in die Höhe weisen“ (ebd.,
15f ). Durch Expansion und Eroberung habe sich der Mensch von der
natürlichen Ordnung losgerissen (ebd., 20). Während es einige Autoren
bei dem allgemeinen Hinweis auf die ökologisch folgenreiche Expansions‐
dynamik belassen, spezifizieren andere, dass es insbesondere die Steige‐

44 Die nachfolgend dargestellten Positionen in der Wachstumsfrage beziehen sich auf
den Kontext der reichen Industrienationen.

45 Strasser 1977, 67, 69, 72f; Strasser/Traube 1981, 16, 30f; Jonas 2015, 251f; Bahro 1987,
32f; Eppler 1975, 9f, 40; 1981, 25ff, 35; Gruhl 1975, 60-68; Harich 1975, 93ff; Amery
1991, 7ff.

65

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rungsdynamik nach dem 2. Weltkrieg war, die zur gegenwärtigen Bedro‐
hungslage geführt hat (Gruhl 1975, 190ff; Strasser/Traube 1981, 78f; Eppler
1981, 45ff ). Auch der Hinweis, dass diese Steigerungsdynamik maßgeblich
in bestimmten Weltregionen erfolgte, findet sich bei einigen Denkern
(Strasser/Traube 1981, 78f; Bahro 1987, 10f; Eppler 1981, 65f ).

Von der Rückführung der ökologischen Krise auf die Wachstumsdyna‐
mik ausgehend, eint die Denker als zweiter geteilter Grundzug die Kritik
am diagnostizierten Wachstumsparadigma. Aus ihrer Sicht ist Wachstum
das übergeordnete gesellschaftliche Entwicklungsziel und stellt somit auch
die zentrale politische Priorität dar.46 Besonders eindringlich bemerkt
Gruhl aus konservativer Perspektive:

„Ein Rausch ist über die Menschheit gekommen, dem Goldgräberfieber
der amerikanischen Kolonialzeit vergleichbar. Und dieser Rausch wird
immer wieder genährt durch Erfolge, die in der Tat grenzenlos erschei‐
nen. Haben es nicht die letzten hundert Jahre erwiesen? Alles wird
immer größer, besser, sicherer und bequemer! Darauf wird heute jedes
Kind fixiert und jeder Erwachsene programmiert. Die Wirtschaftler und
Politiker bekräftigen fortwährend, in welch einem Aufstieg man sich
befinde – und man hört es ja so gerne! Dagegen kann sich nur jeder
unbeliebt machen, der am ‚Götzen des Wachstums‘ auch nur rührt.“
(1975, 192)

Aus linker Perspektive kritisiert Strasser einen „platte[n] Ökonomismus,
der die Jagd nach Steigerung von Produktion und Konsum zum eigentli‐
chen Lebensinhalt gemacht hat“ und nun das Überleben der Menschheit
infrage stellt (1977, 122). Die zeitgenössische Gesellschaft wird auch als
„Wachstumsgesellschaft“ deklariert (Strasser/Traube 1981, 16; Eppler 1981,
54). Dieser einseitigen Fokussierung auf das Wachstumsziel entspricht aus
Sicht der Autoren ein materialistisches Wohlstandsverständnis, nach dem
die Mehrung des materiellen Reichtums ein Mehr an Wohlstand bzw.
Lebensqualität zeitigt.47 Die Autoren eint also die Kritik an einem auf
materielles Wachstum fokussierten Zeitgeist.48

46 Gruhl 1975, 12, 192f, 215; Strasser/Traube 1981, 32f, 60, 316f; Eppler 1981, 21, 24, 42;
Amery 1991, 117; Bahro 1980, 51; Jonas 2015, 273; Fromm 2007, 212; Harich 1975, 99.

47 Bahro 1980, 97f; Eppler 1981, 104f; Gruhl 1975, 197; 1985, 29, 85-89, 159ff, 259; Strasser
1977, 123f; Amery 1978, 8f; Fromm 2007, 14f, 241f.

48 Steurer weist darauf hin, dass die starke Wachstumskritik der 1970er-Jahre auch vor
dem zeithistorischen Hintergrund der 1950er- und 60er-Jahre verstanden werden
muss, die durch einen Zeitgeist des „Wachstumsfetischismus“ gekennzeichnet waren,

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

66

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein Spezifikum der ersten Zeitphase und zugleich ein dritter geteilter
Grundzug ist, dass die beschriebene Wachstumskritik begrifflich häufig
auch als Fortschrittskritik vorgetragen wird. Neben der materialistischen
Fokussierung des Fortschrittsverständnisses wird dabei ein blinder Glaube
an die Segnungen des technischen Fortschritts kritisiert.49 Beispielsweise
bemerkt Gruhl: „Die Stoßrichtung ist immer die gleiche: ‚Mehr Wachstum
– materielles Wachstum! Wohlstand für alle!‘ Unter Fortschritt versteht
man heute fast nur den materiellen – und den der Wissenschaft natürlich;
aber diesen nur, soweit man von ihm weiteren materiellen Fortschritt er‐
hofft“ (1975, 215). Bahro fordert stellvertretend für die Autorenschaft, dass
die „Idee des Fortschritts […] radikal anders interpretiert werden“ muss
(1980, 93).

Diese Zentralität des Fortschrittsbegriffs in der Debatte der 70er-Jahre
muss vor dem Hintergrund des starken Fortschrittsoptimismus der Nach‐
kriegszeit und insbesondere der 60er-Jahre gelesen werden (Mende 2011,
406). In diesem Optimismus drückte sich ein Verständnis von Fortschritt
aus, welches diesen als materielles Wachstum v.a. auf der Basis technischer
Innovationen begreift (Abele 2001, 9ff; Metzler 2005, 80; Mende 2011,
390, 399). Diesem materialistisch-technoiden Fortschrittsverständnis stand
ein Steuerungsoptimismus zur Seite, „Fortschritt nicht nur kontrollieren,
sondern ihn selbst machen zu können, ihm nicht machtlos gegenüberzu‐
stehen, sondern seine Richtung und sein Ziel zu bestimmen“ (Metzler
2005, 80). Gegen eben dieses Fortschrittsverständnis und den damit ver‐
bundenen Optimismus richtet sich die Kritik der Autoren bzw., wie Mende
herausstellt, die Kritik der Ökologiebewegung im Allgemeinen (Mende
2011, 399).50 Damit wird die Kategorie des Fortschritts sowie das Motiv

wonach „wirtschaftliches Wachstum in undifferenzierter Weise als Lösung für nahezu
alle sozio-ökonomischen und politischen Probleme“ gepriesen wurde (2002, 122).
Dieser Wachstumsfetischismus war ein „idealer Nährboden für jegliche Art von Fort‐
schritts-, Wachstums- und Wohlstandskritik“ (ebd.).

49 Strasser/Traube 1981, 16f; Eppler 1975, 39; 1981, 36, 107, 123f; 1981b, 171f; Bahro 1980,
93, 198; Amery 1991, 340ff; Gruhl 1975, 215; Jonas 2015, 275ff, 296; Fromm 2007, 13ff.

50 Wie Mende hervorhebt, kam bereits in den 50er-Jahren in der Anti-Atom-Bewegung
im Angesicht der wahrgenommenen Bedrohungslage der militärischen und zivilen
Nutzung der Atomkraft ein Fortschrittspessimismus zum Ausdruck. Nach den fort‐
schrittsoptimistischen 60er-Jahren sei diese Skepsis in Anbetracht von atomarer Be‐
drohung, ökologischer und wirtschaftlicher Krise in den 70er-Jahren dann ungleich
stärker ins breite gesellschaftliche Bewusstsein getreten. Nicht zuletzt würden demo‐
skopische Untersuchungen aus dieser Zeit anzeigen, wie sich die Fortschrittsskepsis
in dieser Zeit ausbreitete (2011, 389ff, 397f ).

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

67

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Endes des Fortschritts im Angesicht der Bedrohungslage(n) der 70er-
Jahre zum zentralen Gegenstand der politischen und gesellschaftlichen
Auseinandersetzungen (ebd., 389, 397). Die untersuchten Autoren reihen
sich mit ihrer Fortschrittskritik in diese Auseinandersetzung ein. Die Kritik
am technisch-ökonomisch verengten Fortschrittsverständnis eint, wie auch
Mende feststellt, ökologische Denker aus verschiedenen ideologischen La‐
gern (ebd., 406, 431f ).51

Ein vierter geteilter Grundzug der untersuchten Literatur ist, dass die
beschriebene ökologische Wachstumskritik in unterschiedlicher Radikalität
mit sozialer Wachstumskritik verbunden wird.52 Dabei lassen sich grund‐
sätzlich zwei Argumentationslinien unterscheiden. Erstens weisen die Au‐
toren darauf hin, dass die fortschreitende Expansion des materiellen Wohl‐
standes in den reichen Weltregionen auf der ökologischen und sozialen
Ausbeutung ärmerer Weltregionen beruhe. Diese von Schmelzer/Vetter als
„Nord-Süd-Kritik“ (2019, 18-21) bezeichnete Kritiklinie findet sich in fast
allen untersuchten Werken.53

Die zweite Kritiklinie konstatiert, dass der Wachstumsprozess auch in‐
nerhalb der reichen Industrienationen die Lebensbedingungen nicht mehr
verbessert. Auf dieses gemeinsame Motiv im öko-politischen Denken der
1970er-Jahre hat bereits Stein hingewiesen (2016, 207f ). Zentrales Argu‐
ment ist zunächst, dass neben den ökologischen mittlerweile auch die
sozialen Kosten des Wachstums überwiegen, weswegen diese Kritiklinie
mit Steurer auf die „sozialen Grenzen des Wachstums“ zielt (2002, 124).
Hinter dieser Kritik steht die Annahme, dass spätestens ab einem bestimm‐
ten materiellen Wohlstandsniveau die Zielharmonie zwischen materiellem
Wachstum und höherer Lebensqualität nicht mehr gilt und stattdessen
mindestens partielle Zielkonflikte entstehen (Steurer 2002, 130; Stein 2016,

51 In der konkreten Stoßrichtung unterscheidet sich die Fortschrittskritik freilich sub‐
stanziell. Dies wird im weiteren Verlauf noch deutlich, wenn z.B. die Differenz zwi‐
schen konservativer und emanzipatorischer Gesellschaftskritik zutage tritt.

52 Siehe zur Unterscheidung zwischen ökologischer und sozialer Wachstumskritik z.B.
Steurer 2002, 326f, Lorenz 2016 und Schmelzer/Passadakis 2011, 59. Während sich
ökologische Wachstumskritik auf den Zusammenhang zwischen ökonomischem
Wachstum und Umweltqualität richtet, fokussiert soziale Wachstumskritik auf den
Zusammenhang zwischen Wirtschaftswachstum und individuellem und gesellschaft‐
lichem Wohlergehen. Eine solche soziale Wachstumskritik findet sich in verschiede‐
nem Ausmaß bei allen Autoren mit Ausnahme von Hans Jonas.

53 Bahro 1980, 55f, 63f, 73, 78ff, 92, 192f; 1987, 27f, 73, 90ff, 115; Eppler 1981, 65f; Harich
1975, 30; Gruhl 1975, 336f; Strasser 1977, 72f; Strasser/Traube 1981, 55; Amery 1991,
256; Fromm 2007, 230.

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

68

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


207f ). Dies findet sich entsprechend bei den untersuchten Autoren. Aus
ihrer Sicht kommen bereits deutlich die negativen Folgen des Fortschritts-
und Wachstumsprozesses, wie die Zunahme psychischer und physischer
Krankheiten, steigende Kriminalität, emotionale Verarmung, Einsamkeit,
Stress, Unzufriedenheit, Langeweile oder Angst zum Tragen.54 Besonders
weitgehend sieht z.B. Bahro die unglücklichste Epoche überhaupt: „Soviel
Unglück wie jetzt – Gehetztsein, Unbefriedigtsein, Einsamkeit mit und
ohne andere Menschen, Versagung und Entfremdung aller Art -, soviel
Unglück wie jetzt in den reichen Ländern hat es nie zuvor gegeben, in
den finstersten, elendsten Zeiten nicht“ (1980, 46). Entsprechend beschreibt
Fromm „eine Gesellschaft notorisch unglücklicher Menschen: einsam, von
Ängsten gequält, deprimiert, destruktiv, abhängig […]“ (2007, 18). Nicht nur
aus ökologischer, auch aus sozialer Perspektive, gilt die Gleichung, nach der
Wachstum Fortschritt bedeutet, aus Sicht der Autoren nicht mehr.

Divergente Schlussfolgerungen: zwischen ökonomischer Schrumpfung
und Wachstumsunabhängigkeit
Jenseits dieser geteilten Grundzüge nehmen die Autoren unterschiedliche
Positionen zur Frage ein, was diese Wachstumskritik für zukünftige Wachs‐
tumsmöglichkeiten impliziert. Anders formuliert leiten sie aus der ökolo‐
gischen Krise unterschiedliche wachstumspolitische Imperative ab. Dabei
zeigt sich für die Beiträge der ersten Zeitphase eine starke Dominanz
wachstumspessimistischer Positionen, was, wie angedeutet, auf entspre‐
chende Schlussfolgerungen in den zitierten Globalstudien zurückzuführen
ist. Mit Ausnahme von Eppler sehen alle Autoren einen prinzipiellen Ziel‐
konflikt zwischen weiterem wirtschaftlichem Wachstum und ökologischer
Nachhaltigkeit.55 Lediglich Eppler schließt sich den Forderungen nach
der zwingenden Notwendigkeit eines Wachstumsstopps bzw. ökonomischer
Schrumpfung nicht an. Im Folgenden wird zunächst die wachstumspessi‐
mistische Perspektive beleuchtet, bevor auf Epplers Position eingegangen
wird.

54 Bahro 1980, 89f; Gruhl 1975, 123f; 1985, 29, 85-89, 159ff, 163f; Eppler 1975, 14f, 37-40,
90f, 92f, 97; 1981, 42f, 106; 1981b, 174; Harich 1976, 122; Strasser 1977, 122, 124f;
Strasser/Traube 1981, 39, 223, 316; Amery 1991, 228f, 326; Fromm 2007, 18f, 205, 215,
241f (vgl. spezifisch zu Fromm auch Johach 2010, 5f ).

55 Bei Fromm findet sich diesbezüglich keine eindeutige Positionierung. Er bemerkt
lediglich, dass das Ziel des unbegrenzten Wachstums aufgegeben werden muss (2007,
212).

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

69

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Für Erstere ist der Ausstieg aus der wirtschaftlichen Wachstumsdynamik
unvermeidlich. Beispielsweise fasst Gruhl seine Erkenntnisse aus Ein Pla‐
net wird geplündert so zusammen, „daß die materielle Katastrophe um
so größer sein wird und um so früher eintreten wird, je erfolgreicher
das sogenannte ‚wirtschaftliche Wachstum‘ noch vorangetrieben wird […]
(1985, 249). Amery hält die Katastrophe für unvermeidlich, „wenn nicht
das Lieblingskind, der verhätschelte Zentralgedanke der aktiven Mensch‐
heit aufgegeben wird: das ständige Wachstum, das immer optimistischere
Ausschreiten zu immer rosigeren Horizonten“ (1991, 117). Für Bahro ist
„[j]edes Prozent Mehrproduktion […] zuviel, weil jedes Prozent Mehrver‐
brauch endlicher und unwiederherstellbarer Naturgüter eine Schädigung
der übrigen Menschheit wie unserer eigenen Kinder und Kindeskinder ist“
(1980, 63). Insbesondere auch aufgrund legitimer Steigerungsbedürfnisse in
bisher armen Weltregionen wird von den Autoren mindestens ein Wachs‐
tumsstopp (Strasser 1977, 67f, 72f, 84; Strasser/Traube 1981, 30f; Bahro 1980,
57f, 63; Harich 1975, 58f, 62, 70ff; Amery 1991,117), darüber hinaus aber
bei den meisten Denkern eine deutliche Senkung des materiellen Lebens‐
standards bzw. wirtschaftliche Schrumpfung in den reichen Weltregionen
eingefordert (Amery 1972, 246; Gruhl 1975, 62f, 167, 298; Harich 1975, 30,
93f; 1977, 14; Jonas 2015, 274, 287f, 322; Bahro 1980, 193ff; 1987, 31f, 18,
119, 466f ).56 Damit gehe auch die Notwendigkeit einer Begrenzung bzw.
Reduktion der Weltbevölkerung einher.57

Die wachstumspessimistische Position folgt aus der Einschätzung, dass
die ökologischen Wachstumsgrenzen eng und unflexibel sind. Die wahr‐
genommene Enge der Grenzen zeigt sich besonders deutlich in den An‐
nahmen einiger Autoren darüber, welches Wohlstandsniveau und welche
Bevölkerungsgröße innerhalb der ökologischen Belastungsgrenzen noch

56 Dies ist insbesondere für die in marxistischer Tradition stehenden Autoren wie
Harich oder Bahro bemerkenswert, da die Wachstumskritik ein zentrales Paradigma
des Marxismus infrage stellt (Kupper 2003, 348). Mit der Wachstumskritik gerät
der Kernbestand des traditionellen Marxismus, der Fortschritt der Produktivkräfte
als Garant der Emanzipation, ins Wanken (Sozialistisches Zentrum Tübingen 1979,
24f ). Entsprechend stellen Amery und Harich heraus, wie schwer sich weite Teile des
linken Spektrums mit der Wachstumskritik und der Überwindung dieses zentralen
marxistischen Paradigmas taten (Harich 1975, 52-60, 70-74; Amery 1991, 311f ). Viel‐
mehr dominiere eine pauschale Ablehnung des Club of Romes als „Agentur des Klas‐
sengegners“ (Harich 1975, 52, dazu auch 72f ) bzw. „Handlanger einer faschistischen
[…] Unterdrückungsideologie“ (Amery 1991, 311).

57 Amery 1991, 184, 297f; Strasser 1977, 122f; Bahro 1987, 33; Gruhl 1975, 168f; Jonas 1992,
103; Harich 1975, 30, 38, 43f.

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

70

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vertretbar ist. So geht z.B. Gruhl aus globaler Perspektive davon aus, dass
die Erde langfristig 1,5 Milliarden Menschen auf einem Lebensstandard, der
in Europa vor 1850 herrschte, beherbergen kann (1975, 167). Für die BRD
gibt er eine optimale Bevölkerungsgröße, mit der die bevorstehenden „Kri‐
senzeiten gerade noch, wenn auch unter großen Strapazen“ durchgestanden
werden können, mit 40 Millionen Einwohnern an (ebd., 311). Dabei müsse
der Lebensstandard in den Industrienationen auf das in Mitteleuropa herr‐
schende Niveau zwischen den beiden Weltkriegen zurückgeführt werden
(ebd., 298). Bahro ist überzeugt, dass die BRD auf dem gegenwärtigen
Verbrauchsstandard langfristig nur sechs Millionen Menschen beherbergen
könnte, weshalb sowohl eine Bevölkerungsreduktion als auch eine Senkung
des materiellen Wohlstands um den Faktor zehn angezeigt sind (1987, 32f,
466ff ). Hier werden massive Absenkungen des materiellen Wohlstandsni‐
veaus und damit auch des wirtschaftlichen Produktionsvolumens eingefor‐
dert. Auch weitere Autoren fordern „drastische“ Einschränkungen des ma‐
teriellen Lebensstandards in den reichen Weltregionen (Amery 1972, 246;
Harich 1975, 30).

Diese Perspektive enger ökologischer Wachstumsgrenzen basiert auf der
Annahme, dass diese Grenzen weitgehend unverrückbar sind. Das zeigt
sich zunächst an obigen Äußerungen, wo aus ökologischen Kapazitäten un‐
mittelbar bestimmte Wohlstands- und Bevölkerungsgrößen abgeleitet wer‐
den. Technischem Fortschritt als vermittelndem Faktor zwischen Ressour‐
cenverbrauch und Emissionen einerseits sowie ökonomischer Wertschöp‐
fung andererseits stehen die Autoren skeptisch gegenüber. Sie kritisieren
den technikoptimistischen Zeitgeist und betonen, dass der ökologischen
Krise durch technologische Innovationen nicht beizukommen ist.58 Wäh‐
rend es bei einigen Autoren bei dieser Festlegung bleibt, setzen sich andere
explizit mit den Potenzialen von technischen Effizienz-, Recycling- und
Substituierungsmöglichkeiten auseinander und kommen zu dem Schluss,
dass diese an der Erforderlichkeit des Wachstumsstopps nichts ändern kön‐
nen (Strasser 1977, 72; Harich 1975, 139; Gruhl 1975, 257).59 Entsprechend

58 Amery 1991, 302, 349f, 346; Jonas 2015, 275ff, 336f; Strasser 1977, 67f; Strasser/Traube
1981, 30f; Harich 1975, 44f, 107; Bahro 1980, 93; 1987, 31f; Gruhl 1975, 257.

59 Am ausführlichsten findet diese Auseinandersetzung bei Gruhl statt. Trotz einiger
Potenziale im Bereich Recycling müsse beachtet werden, dass Recycling wiederum
auf Energiezufuhr beruht und bei vielen Stoffen, insbesondere Metallen, oft nur ein
unter 50% liegender Anteil der Wiederverwendung zugeführt werden könne. Auch
bezüglich der Möglichkeit der Substituierung von knapper werdenden Rohstoffen ist
Gruhl sehr zurückhaltend. Für viele zentrale Rohstoffe verneint Gruhl die generelle

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

71

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird eine auf das Hinausschieben ökologischer Wachstumsgrenzen durch
technische Innovationen fokussierte Strategie abgelehnt (explizit v.a. bei
Bahro 1987, 119f; Harich 1975, 154; Gruhl 1975, 131f; Strasser 1977, 72, 93f;
Strasser/Traube 1981, 30f ).60

Einzig Erhard Eppler weicht von dem breit geteilten Wachstumspessi‐
mismus ab und nimmt eine optimistischere Position ein. Bereits in Ende
oder Wende (1975) will er sich der Forderung nach Null- oder Negativ‐
wachstum nicht anschließen (1975, 45f; entspr. 1981, 235). Auch ist er
deutlich optimistischer bezüglich des Lebensstandards, der innerhalb der
ökologischen Belastungsgrenzen möglich ist. Zwar könne, anders als in
der bisherigen Entwicklung, der gehobene Konsum von heute nicht mehr
der Massenkonsum von morgen sein (1975, 20f ). Als realistisches Ziel
für Deutschland sieht Eppler aber, dass alle den Konsumstandard eines
Facharbeiters haben (ebd.). Entsprechend sieht er auch in den reichen
Industriegesellschaften noch Schichten, „die einen starken Nachholbedarf
an Konsum haben“ (1975, 65). Für Eppler gibt es somit durchaus noch
Spielraum für materielles Wachstum. Dennoch ist auch Eppler überzeugt,
dass wirtschaftliches Wachstum zukünftig in erster Linie der nachholenden

Möglichkeit einer Substitution. Zudem würden mögliche Substitute ebenfalls auf
Energiezufuhr und Grundstoffen basieren, die wiederum nicht steigerbar seien. Auch
der Vorstellung dynamischer Reserven steht Gruhl sehr skeptisch gegenüber. Zwar
stimme es, dass neue Vorräte entdeckt und durch technischen Fortschritt zukünftig
genutzt werden könnten. Gruhl geht aber davon aus, dass die Kenntnis über die
letztlichen Vorräte in den nächsten Jahrzehnten vollständig sein wird. Zuletzt werden
sich aus seiner Sicht auch die Emissionen und die Umweltverschmutzung nicht
durch technische Innovationen vom Wachstum entkoppeln lassen (zum ges. Absatz
bis hierher 1975, 103-138). Trotz ihrer skeptischen Grundhaltung halten die Autoren
technische Innovationen im Sinne einer effizienteren und angepassteren Technik für
ein wichtiges Handlungsfeld (vgl. Jonas 2015, 323; Gruhl 1975, 115f; Amery 1991, 184,
292; Bahro 1987, 468; Strasser 1977, 82; Harich 1975, 43, 46, 69f; Fromm 2007, 212).

60 Bei Amery deutet sich neben der Technologieskepsis eine weitere Erklärung für
seinen starken Wachstumspessimismus an. Auf diesen Zusammenhang hat bereits
Eckersley hingewiesen. Sie betont richtigerweise den Unterschied zwischen öko- und
anthropozentrischen Perspektiven: Während die anthropozentrische Perspektive auf
den Erhalt der natürlichen Lebensgrundlagen des Menschen fokussiert, schließt die
öko-zentrische Perspektive die Lebensbedingungen nicht-menschlicher Wesen mit
ein. Dadurch engt die öko-zentrische Perspektive die Möglichkeiten menschlicher
wirtschaftlicher Entwicklung weiter ein (1992, 28f ). Bei Amery zeigt sich das z.B.
daran, dass er für die BRD einen Brachenanteil von 30% einfordert, um den Erhalt
der Artenvielfalt, der an dieser Stelle nicht anthropozentrisch begründet wird, sicher‐
zustellen (1991, 294).

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

72

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Entwicklung in den bisher ärmeren Weltregionen vorbehalten sein sollte
(1975, 40f ).

In Wege aus der Gefahr (1981) kommt eine noch optimistischere Ein‐
schätzung zum Ausdruck. Zwar kritisiert Eppler auch in diesem Buch
den naiven Glauben an technischen Fortschritt und den „Gigantismus der
sechziger Jahre“ (101, 107, 127). Zudem bemerkt er, dass die gegenwärtige
Technik, insbesondere die modernen Großtechnologien, vielfach gegen
die Natur operiere (ebd., 101, 107, 124-127). Gleichzeitig sieht er jedoch
massive ökologische Einsparpotenziale durch technologische Innovationen,
insbesondere Effizienzmaßnahmen (ebd., 161ff, 235f ). Er zitiert Studien, die
eine deutliche absolute Entkopplung zwischen Wirtschaftswachstum und
Energieverbrauch für möglich halten (ebd., 163). Eppler schätzt die techno‐
logische Lösungskapazität also deutlich optimistischer ein als die weiteren
Denker. Davon ausgehend wehrt er sich gegen Ansätze, die auf materiellen
Verzicht fokussieren und setzt stattdessen primär auf Effizienzstrategien
(ebd., 161ff ).

Trotz dieses Optimismus ist für Eppler die Abkehr von quantitativen
Wachstumszielen angezeigt (1981, 47f ). Solche quantitativen Wachstumszie‐
le schaffen aus seiner Sicht ungerichtetes, unqualifiziertes und letztlich
ökologisch zerstörerisches Wachstum (ebd.,174ff; 1981b, 172; 1975, 46). Für
Eppler stellt die ökologische Krise also in erster Linie Richtung und Qua‐
lität des Wachstumsprozesses infrage (1981b, 172; 1981, 27). Daher müsse
zukünftig im Sinne einer selektiven Wachstumspolitik entschieden wer‐
den, in welchen Bereichen Wachstum erwünscht ist und welche Bereiche
schrumpfen müssen (1981, 47f, 148, 154; 1975, 45f ). Dabei sind nicht nur
ökologische, sondern auch soziale Erwägungen einzubeziehen: Aus der
sozialen Wachstumskritik folgend sei zukünftiges Wachstum nur noch in
Bereichen wünschenswert, die der Lebensqualität der Menschen zuträglich
sind (1981, 151; 1981b, 175; 1975, 37-46). Eppler ist zwar optimistisch, dass
eine so orientierte Wirtschaftsentwicklung weiterhin BIP-Wachstum zeitigt,
sicher vorhersagen lasse sich dies aber nicht (1977b, 27; 1981, 154; 1975,
45f ). Ein Zielfokus auf bestimmte Wachstumszahlen hält Eppler daher
für verfehlt. Quantitatives Wirtschaftswachstum dürfe zukünftig nur noch
potenzielle Resultante einer sozial-ökologischen Wirtschaftsentwicklung,
aber nicht mehr selbst Politikziel sein (1975, 45f; 1981, 154). Diese Absage
an quantitative Zielvorgaben bezieht Eppler umgekehrt auch auf die Forde‐
rungen nach Null- oder Negativwachstum, da diese ebenfalls nichts über
die entscheidende Dimension, die ökologische Qualität der Produktions‐
prozesse, aussagten (1975, 45f ).

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

73

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daraus folgt für Eppler die zentrale Aufgabe, die Gesellschaft wachs‐
tumsunabhängig zu gestalten. Dafür entwirft er verschiedene politische
Maßnahmen, auf die bei der Rekonstruktion seines Alternativentwurfs
eingegangen wird (Kap. 7.4). Angesichts dessen ist Hubers Zuordnung
von Eppler zum Paradigma des qualitativen Wachstums nicht ganz zutref‐
fend (1993, 56). Eppler geht es nicht darum, die Ziele von ökologischer
Nachhaltigkeit und Wirtschaftswachstum gleichrangig zu verbinden. Er
ist zwar optimistisch, aber keineswegs sicher, dass sich wirtschaftliches
Wachstum und ökologische Nachhaltigkeit dauerhaft verbinden lassen (vgl.
vertiefend zum Paradigma qualitativen Wachstums Steurer 2002, 245-257).
Da dies nicht vorherzusagen ist, bedarf es der Wachstumsunabhängigkeit.
Diese Position kann in Abgrenzung zu den Forderungen nach Wachstums‐
stopp („steady state“), wirtschaftlicher Schrumpfung („degrowth“) und
qualitativem Wachstum („green growth“) als „a-growth“-Position bezeich‐
net werden, da sie eine Fokussierung auf das BIP in jeglicher Richtung für
verfehlt hält (Petschow et al. 2018, 42ff; Schmelzer 2014, 16f ).

Insgesamt decken sich die Positionierungen in der Wachstumsfrage in
der untersuchten Literatur weitgehend mit dem generellen Verlauf der
Wachstumsdebatte dieser Zeit. Huber und Steurer haben herausgearbeitet,
dass die Ökologie-Debatte insbesondere in den 1970er-Jahren durch die
Dominanz wachstumspessimistischer Positionen gekennzeichnet ist (Steu‐
rer 2002, 144; Huber 1993, 51ff ). Auch die von Huber beschriebene Zwei‐
teilung der wachstumspessimistischen Positionen in eine radikalere Posi‐
tion der wirtschaftlichen Schrumpfung und eine moderatere Position des
Wachstumsstopps lässt sich in der Autorenschaft nachzeichnen (1993, 53).
Die unterschiedlichen Einschätzungen basieren, wie gezeigt, maßgeblich
auf verschiedenen Annahmen bezüglich der Enge und Flexibilität der öko‐
logischen Wachstumsgrenzen und somit der Einschätzung technologischer
Innovationspotenziale. Eine offensive Position des grünen Wachstums, wie
sie in der zweiten Zeitphase z.B. von Ralf Fücks vertreten wird, findet sich
nicht. Huber hat entsprechend darauf hingewiesen, dass diese Position erst
im Laufe der 1980er-Jahre stärker an Bedeutung gewinnt (1993, 51).

5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage

74

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte
Planwirtschaft

Vor diesem Hintergrund können nun die konkurrierenden Grundpositio‐
nen zur Beantwortung der ökologischen Krise aufgearbeitet werden. Im
ersten Schritt werden die öko-autoritären Positionen behandelt. Ausgehend
von einer stark wachstumspessimistischen Position sind wichtige öko-poli‐
tische Denker der ersten Zeitphase überzeugt, dass der Ausweg aus der
ökologischen Krise nur durch die Zentralisierung von Entscheidungskom‐
petenzen und die Institutionalisierung autoritärer Führung möglich ist.
Dieser Position können die untersuchten Werke von Herbert Gruhl, Wolf‐
gang Harich und Hans Jonas zugeordnet werden. Im Folgenden wird im
ersten Schritt deren kausale Begründung der ökologischen Krise rekon‐
struiert (Kap. 6.1). Im zweiten Schritt stehen die Antworten auf die ökolo‐
gische Krise im Fokus, was sowohl die Alternativentwürfe als auch die
Vorstellungen vom Prozess des Wandels umfasst (Kap. 6.2). Sodann werden
drittens die Hintergrundannahmen herausgearbeitet, welche die Denker zu
ihrer Positionierung führen (Kap. 6.3). Abschließend werden die Ergebnis‐
se dieses Kapitels kurz zusammengefasst (Kap. 6.4).

Herbert Gruhl (*1921, †1993), promovierter Geisteswissenschaftler, war von 1969
bis 1978 Bundestagsabgeordneter der Union und kam dadurch zur Ökologie als poli‐
tischem Thema. Von 1972 bis 1976 fungierte er als Vorsitzender des Umweltausschus‐
ses der Unionsfraktion. In dieser Zeit verfasste er das sehr einflussreiche Werk Ein
Planet wird geplündert. 1978 trat er nach vielen vergeblichen Versuchen, das Umwelt‐
thema innerhalb der Partei zu platzieren, aus der CDU aus. 1980 war er prominentes
Gründungsmitglied der GRÜNEN, verließ diese im Jahr darauf aber im Disput über
die Rolle und die Antworten der Partei auf die ökologische Krise. Er gründete 1982
die Ökologische Demokratische Partei (ÖDP), der er bis 1990 als prominentestes
Mitglied angehörte (zum ges. Absatz bis hierher Kathke 2016, 1f, 9ff; Fenske 2009,
2f; Nishida 2005, 35-38; Mende 2011, 447). Beiträge aus der Parteienforschung heben
Gruhls Rolle als zentraler ökologischer Vor- und Querdenker innerhalb der CDU
(Knauß 2019) sowie als maßgeblicher Vertreter des öko-konservativen Denkens in
der Frühphase der GRÜNEN hervor (Mende 2011, 72f, 302; Raschke 1993, 66f ).

Wolfgang Harich (*1923, †1995) übernahm in den 1950er-Jahren eine Professur
für Philosophie an der Berliner Humboldt-Universität. Mitte der 1950er-Jahre setzte
sich Harich mit dem sogenannten „Kreis der Gleichgesinnten“, einer Gruppe marxis‐
tischer Intellektueller, zu denen u.a. auch Ernst Bloch, Paul Merker und Georg Lukács
gehörten, für eine Demokratisierung der DDR ein und wurde dafür 1956 in einem
Schauprozess zu einer zehnjährigen Haftstrafe verurteilt. 1975 veröffentlichte er mit
Kommunismus ohne Wachstum sein öko-politisches Hauptwerk, das in der DDR

75

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


offiziell abgelehnt wurde. Harich gilt neben Bahro und Havemann als maßgeblicher
ökologischer Vordenker in der DDR, wobei er versuchte Ökologie und Marxismus
zusammenzuführen (Heyer 2015, 17; Hermand 1991, 144f; Hermand 2020, 27ff ).
1979 übersiedelte er zunächst nach Wien, dann in die BRD, wo er sich in der
Umweltbewegung engagierte und u.a. als Gastredner beim Gründungskongress der
westdeutschen GRÜNEN auftrat (Becker-Schaum/Vechtel 2016). (Zum ges. Absatz
Amberger 2010; 2014, 61-70, 2020; Heyer 2015, 36f, Marten 1983, 18f )

Hans Jonas (*1903, †1993) studierte Philosophie u.a. bei Heidegger, Husserl und
Bultmann, und schloss das Studium mit seiner bekannten Dissertation zur Gnosis
ab. Er emigrierte nach der Machtergreifung Hitlers zunächst nach England, dann
nach Palästina. Von 1955 bis zu seiner Emeritierung 1976 war Jonas Professor an der
New Yorker School of Social Research. Das hier untersuchte Prinzip Verantwortung
entstand nach seiner Emeritierung und gilt als sein bedeutendstes Werk (zum ges.
Absatz bis hierher Scheller 2007, 23f ). 1987 erhielt Jonas, maßgeblich für das Prinzip
Verantwortung, den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels (Friedenspreis des
Deutschen Buchhandels o.J.).

6.1 Die Ursachen der ökologischen Krise

In Kapitel 5 wurde herausgearbeitet, dass Gruhl, Jonas und Harich eine
wachstumspessimistische Perspektive vertreten. Alle drei sehen die Not‐
wendigkeit der Überwindung der Wachstumsdynamik und gezielter ökono‐
mischer Schrumpfung in den reichen Industrienationen. Dementsprechend
werden in ihren Werken die aus ihrer Sicht maßgeblichen Wurzeln der
Wachstumsdynamik beschrieben.61 Im Rückgriff auf die bereits eingeführte
begriffliche Differenzierung (Kap. 4.2) kann dabei zwischen strukturell-in‐
stitutionellen, kulturellen und sozio-ökonomischen Wachstums- und Kri‐
sentreibern differenziert werden.

Auf struktureller Ebene sehen die Autoren das kapitalistische Wirt‐
schaftssystem als zentralen Wachstumstreiber.62 Ausschlaggebendes Argu‐

61 Die Krisenanalysen der Autoren unterscheiden sich deutlich mit Blick auf Umfang
und Tiefgang. Bei Jonas findet sich eine Begründung der ökologischen Krise nur
andeutungsweise, während Harich und Gruhl diesbezüglich ausführlicher sind.

62 Mit Petschow et al. kann zwischen Wachstumstreibern und Wachstumsabhängigkei‐
ten unterschieden werden. Als Wachstumstreiber werden diejenigen Mechanismen,
Faktoren, Akteure und Prozesse bezeichnet, die ursächlich für das beobachtete
Wirtschaftswachstum sind, dieses also vorantreiben (2018, 49). Der Begriff der
Wachstumsabhängigkeiten bezieht sich hingegen auf Bereiche, Strukturen und In‐
stitutionen, die eine gesellschaftlich erwünschte Funktion erfüllen, deren Funktions‐
fähigkeit unter derzeitigen Rahmenbedingungen aber von einem kontinuierlichen
Wirtschaftswachstum abhängt (ebd., 100). Wachstumsabhängigkeiten können wiede‐

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

76

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ment ist, dass dem Kapitalismus ein inhärenter Wachstumszwang inne‐
wohnt, der aus dem Profitstreben unter Konkurrenzbedingungen folgt (Ha‐
rich 1975, 42f, 57f, 62, 86, 104, 111, 137, 152f; Gruhl 1975, 198-201; Jonas 2015,
260f ). Jenseits des Wachstumszwangs werden weitere Argumente gegen den
Kapitalismus vorgebracht:

• Strukturelle Kurzsichtigkeit des Marktes: Märkte können zukünftige
Knappheiten sowie die Bedürfnisse zukünftiger Generationen nicht ab‐
bilden, sind also strukturell kurzfristorientiert (Gruhl 1975, 237, 289f ).

• Die im Privatbesitz befindlichen Produktionsmittel im Allgemeinen bzw.
das Kapital werden nach (kurzsichtigem) privatem Verwertungsinteresse,
nicht nach Allgemeininteresse eingesetzt (Harich 43, 80f, 152, 146; Gruhl
1975, 45, 289f; Jonas 2015, 260f ). Daraus folgt unter marktwirtschaftli‐
chen Bedingungen, dass sich die Produktion am Tauschwert, nicht am
Gebrauchswert orientiert (Harich 1975, 102, 165; Gruhl 1975, 296).

• Wirtschaftsfreiheit: Die Produktionsentscheidungen liegen im Entschei‐
dungsfreiraum des einzelnen Wirtschaftsakteurs, es fehlt eine übergeord‐
nete Instanz, welche die Zielrichtung der Wirtschaft im Sinne des Allge‐
meinwohls festlegt (Harich 1975, 39, 62, 99; Gruhl 1975, 240, 289f, 218f,
237, 287-290; Jonas 2015, 260).

Neben dem Kapitalismus wird der demokratische Staat als struktureller
Wachstumstreiber identifiziert. Dabei lassen sich drei Argumentationslini‐
en unterscheiden. Erstens wird ein massiver Einfluss v.a. wirtschaftlicher
Lobbyinteressen auf die staatlichen Entscheidungsträger konstatiert, durch
den diese zu einer wachstumsfördernden Politik angehalten würden (Gruhl
1975, 205-210, 261f; Harich 1975, 39). Zweitens hat der Staat nach Gruhl
ein starkes Eigeninteresse an fortwährendem Wirtschaftswachstum, da er
selbst finanziell vom Wachstum abhängig ist, z.B. zur Finanzierung des
Sozialstaats oder zur Stabilisierung des Arbeitsmarktes (1975, 205-208, 215,
276f; 1985, 104f ). Schon deshalb seien alle Parteien Wachstumsparteien
(ebd.). Drittens und für die autoritären Schlussfolgerungen entscheidend,
wird die Zustimmungsabhängigkeit der politischen Entscheidungsträger
vom Bürgerwillen in einem demokratischen Staat problematisiert. Der Bür‐
gerwille, so die noch zu vertiefende Annahme, ist aus Sicht der Autoren
auf fortwährenden materiellen Zuwachs gerichtet und legt die politischen

rum dazu führen, dass bestimmte Akteure (z.B. der Staat) als Wachstumstreiber
auftreten.

6.1 Die Ursachen der ökologischen Krise

77

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Entscheidungsträger entsprechend auf dieses Ziel fest (Gruhl 1975, 233f,
307f; Jonas 2015, 262f, 269; Harich 1975, 206).63

Neben der strukturellen Dimension werden kulturelle Wachstumstreiber
adressiert. Diese sind aus Sicht der drei Denker zunächst wiederum Folge
der kapitalistischen Wirtschaftsstruktur. So werden immerzu steigende ma‐
terielle Bedürfnisse der Konsumenten als Gegenpart zum kapitalistischen
Wachstumsdrang beschrieben, der sich durch Marketing und Werbung in
entsprechende Wohlstandsverständnisse und Begehren übersetzt (Harich
1975, 60, 147, 176f; Gruhl 1975, 192ff, 198f, 215; Jonas 2015, 260f ). Jonas
spricht von einem „anerzogenen Hedonismus“ in den kapitalistischen Ge‐
sellschaften (2015, 264). Begrifflich kommt dies durch den Rekurs auf
„künstliche“ bzw. „synthetische“ Bedürfnisse zum Ausdruck (Gruhl 1975,
189f; Harich 1975, 147; Jonas 2015, 260f ). Damit wird das konsumistische
Individuum selbst zum Wachstumstreiber. In der Summe treiben dann, wie
Gruhl es ausdrückt, „die Wünsche der Verbraucher und die Interessen der
Produzenten […] die Entwicklung gemeinsam voran“ (1975, 198f ).

Beim Marxisten Harich bleibt es in der kulturellen Ursachendimension
bei der Problematisierung der durch den Kapitalismus geprägten Konsum‐
kultur. Gruhl und Jonas hingegen identifizieren tiefere kulturelle Wurzeln,
die überhaupt erst die Grundlage für das in Kapitalismus und Industrialis‐
mus zum Ausdruck kommende Fortschrittsstreben gelegt hätten. Bei Jonas
findet sich die Interpretation der ökologischen Krise als Siegeszug des
Baconischen Ideals und damit eines instrumentellen Naturverhältnisses zu‐
gunsten der Förderung menschlicher Lebensverhältnisse (2015, 250). Eben
dieser Siegeszug werde nun zur „Unheilsdrohung“ (ebd.).64

Ausführlicher ist die Analyse bei Gruhl. Anders als Harich fokussiert
Gruhl nicht auf die kapitalistische Ausprägung des Industrialismus, son‐
dern sieht diesen an sich als Ausdruck menschlicher Hybris. Mit der
industriellen Revolution, so Gruhl, sei der Mensch angetreten, sich über
die Natur zu erheben, was jedoch zum Scheitern verurteilt sei (1975, 41,
291). Die industrielle Revolution ist für ihn dabei materieller Ausdruck
vorgelagerter ideeller Entwicklungen, die den geistigen Nährboden für das

63 Eine weitere Ursache für den Wachstumsfokus des Staates ist für Gruhl und Jonas
die Systemkonkurrenz zwischen Kapitalismus und Sozialismus, die auf beiden Seiten
zur politischen Wachstumsfokussierung anhalte (Gruhl 1975, 215ff; Jonas 2015, 264f,
272f ).

64 Siehe vertiefend zur Diskussion um den Zusammenhang zwischen dem Denken und
Wirken von Francis Bacon und der ökologischen Krise sowie der Verortung von
Hans Jonas in dieser Diskussion Schäfer 1999.

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

78

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Zeitalter der technischen Realisation“ (1975, 98f ) bildeten. Demnach hat
sich auf der Basis von Aufklärung, Rationalismus, Säkularisierung und der
damit verbundenen Diesseitswendung des biblischen Heilsversprechens
sowie der Entwicklung der modernen Naturwissenschaften eine naturver‐
gessene, materialistische Fortschrittsideologie herausgebildet, die den „Ba‐
bylonischen Turm“ (1975, 14) Industrialismus als Unterwerfungsprojekt der
Natur hervorgebracht hat.65 Gruhl richtet sich also prinzipiell gegen das
Vorwärtsstreben und liberale Fortschrittsdenken der Moderne, das er als
Ausdruck menschlicher Hybris begreift (Mende 2011, 75, 392, 400). Dieses
müsse zwangsläufig in die Katastrophe führen, da der aufgeklärte, vorgeb‐
lich rationale Mensch seine Vernunft maßlos überschätze und letztlich der
„Selbstvergötzung“ seiner angeblich unendlichen Wissens- und Handlungs‐
fähigkeit zum Opfer falle.66 In dieser „Selbstvergötzung“ habe der Mensch
zudem vergessen, dass er Teil der Natur ist und unvermeidlich von dieser
abhängt (zum ges. Absatz bis hierher Gruhl 1975, 12, 15ff, 31ff, 41, 46, 98f,
188, 284, 291; 1985, 14f, 51, 58, 92-95, 117ff, 130ff, 146, 159, 294, 307; siehe
dazu auch Mende 2011, 375, 392; 2014, 347). Die ökologische Krise ist
bei Gruhl also eine „geistig-religiöse Krise“ (1985, 18f ) bzw. Folge einer
„metaphysischen Erkrankung“ (1975, 164) der westlich-modernen Kultur,
die in jedem modernen Individuum ihren Ausdruck findet (1985, 18f, 146).
Mittlerweile habe sich die „Ersatzreligion“ des materiellen Fortschritts welt‐
weit durchgesetzt (1975, 12, 19f, 190, 216ff; 1985, 28f, 105f, 119).67 Mit dieser

65 Die industrielle Revolution hatte nach Gruhl auch wichtige materielle Voraussetzun‐
gen, insbesondere die technologischen Innovationen, welche die Voraussetzung für
die industrielle Produktionsweise darstellen (1975, 98), sowie das Vorhandensein
von Investitionskapital, das mit den technischen Möglichkeiten der Industrialisie‐
rung vervielfachte Anlage- und Vermehrungsmöglichkeiten erhielt (ebd., 199). Beide
materiellen Voraussetzungen waren aus Gruhls Sicht jedoch bereits in vorherigen
Epochen vorhanden. Erst das materielle Fortschrittsstreben und die ökonomische
Verwertungslogik hätten dann die ideologischen Bedingungen für den Industrialis‐
mus gelegt (ebd., 98f, 199f ).

66 Entsprechend hat Mende darauf hingewiesen, dass Gruhl das Menschenbild der
Aufklärung, „die Vorstellung vom Menschen als vernunftbegabtem Wesen, das die
Geschichte gestalte[t]“ grundsätzlich ablehnt (2011, 400). Wie Gruhl an anderer Stelle
bemerkt, könne letztlich nur Gott wissen, was gut für den Menschen ist, während
jede vom Menschen selbst vorgenommene Formulierung scheitern muss (1985, 117ff,
260). Diese kritische Haltung gegenüber dem vermeintlich rationalen Individuum ist
charakteristisch für konservatives Denken (Carter 2001, 63f ).

67 Auch Sozialismus und Marxismus sieht Gruhl als Ausdruck der materialistisch-tech‐
noiden Fortschrittsideologie (1975, 214f, siehe dazu auch Mende 2011, 75f ). Der
Wettstreit beider Systeme drehe sich deshalb in erster Linie darum, das Ziel des

6.1 Die Ursachen der ökologischen Krise

79

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Argumentationslinie beschreibt Gruhl eine typische Analyse der ökologi‐
schen Krise im öko-konservativen Denken. Demnach ist die Krise v.a. eine
geistige Krise der Moderne mit ihrem auf quantitative und materielle Wert‐
maßstäbe fokussierten Wachstums- und Fortschrittsdenken (Graf 2008,
215ff; 2017, 170). Die ökologische Krise erfordert aus dieser Perspektive
letztlich einen „Ausstieg aus dem Zukunfts- und Fortschrittshorizont der
Moderne“ (Graf 2017, 170).68

Neben der Problematisierung kultureller und strukturell-institutioneller
Wachstumstreiber fällt bei den öko-autoritären Denkern eine starke Be‐
tonung des Bevölkerungswachstums als Krisenursache auf (Harich 1975,
24-47; Gruhl 1975, 162ff, 167-186; Jonas 2015, 251f ), worauf auch andere
Arbeiten mit Blick auf das englischsprachige öko-autoritäre Denken hinge‐
wiesen haben (Dryzek 1997, 23-34; Eckersley 1992, 13f; Carter 2001, 42).
Beispielsweise beschreibt Jonas die ökologische Krise als Folge des öko‐
nomischen und biologischen Erfolgs der Menschheit. Der wirtschaftliche
Erfolg zeitige einen enorm gesteigerten Stoffwechsel, der allein schon ein
Bedrohungsszenario begründe. Dieses werde aber potenziert und beschleu‐
nigt durch den biologischen Erfolg, also die exponentielle Vermehrung der
Bevölkerung (2015, 251f ). Am deutlichsten und weitreichendsten erfolgt die
Problematisierung des Bevölkerungswachstums bei Gruhl, der diesem The‐
ma das Kapitel „Selbstausrottung durch Geburten“ widmet (1975, 170-186).
Darin kommt eine neo-malthusianische Perspektive69 zum Tragen, die in
folgende Schlussfolgerung mündet:

allgemeinen Überflusses schneller zu realisieren (1975, 215). Harich und Jonas stim‐
men dem insoweit zu, dass auch der Marxismus und die durch diesen geprägten
Staaten ideologisch stark auf Wachstum und Produktivkraftentwicklung fokussiert
seien (Harich 1975, 1975, 62, 72ff, 99, 135; Jonas 2015, 260f, 273, 275-279). Anders als
in den kapitalistischen Staaten sei Wachstum aber kein Systemzwang und deshalb, so
zumindest Harichs Hoffnung, leichter zu überwinden (ebd.).

68 Jenseits dieser kulturellen Begründungslinie klingt an zwei anderen Textstellen bei
Gruhl auch eine anthropologische Erklärung der ökologischen Krise dergestalt an,
dass das materialistische Expansionsstreben eine anthropologische Konstante dar‐
stellt (1975, 151f, 286). Dies wird an dieser Stelle nicht vertieft, da dies mit Blick auf
Umfang und Platzierung in den untersuchten Werken im Vergleich zu der kulturell
orientierten Krisenerklärung deutlich zurücksteht. Dennoch wird diese Dimension in
Gruhls Denken an anderer Stelle noch wichtig, wenn es um die Möglichkeiten zur
Überwindung der expansiven Konsumkultur geht (Kap. 6.2.1).

69 Der britische Nationalökonom Thomas Robert Malthus hat in seinem Essay on the
Principle of Population (1798) das Bevölkerungswachstum und die daraus hervorge‐
hende Überbevölkerung als zentrale Überforderung insbesondere für die Kapazität
der Lebensmittelproduktion gebrandmarkt. Prominent ist bei ihm auch das bei

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

80

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Die Menschheit hätte mit der plötzlichen ‚Sonderzuwendung‘, dem Im‐
port aus dem metaökonomischen Bereich [die nicht erneuerbaren Res‐
sourcen, v.a. fossile Energieträger, AR], alles mögliche anstellen können
– nur zu einem hätte sie sich nicht verleiten lassen dürfen: menschliches
Leben zu vermehren. Sie hat es getan. Sie hat bereits 4 Milliarden Men‐
schen auf einen Planeten gesetzt, der auf Dauer höchstens 1,5 Milliarden
Menschen tragen kann. […] Die Menschheit hat die Naturgesetze durch‐
brochen und geglaubt, dass sie für den Menschen nicht mehr gültig
seien. […] Diesen Leichtsinn werden die Menschen nach den strengen
Gesetzen der Natur büßen müssen. Sie werden ihre Schulden […] bezah‐
len müssen. Die einzige Währung aber die hier gilt, ist der Tod. Der Tod
bringt den Ausgleich, er schneidet alles Leben, das auf diesem Planeten
auswuchert, wieder zurück, damit der Planet wieder ins Gleichgewicht
kommt.“ (1975, 167f )70

Die Problematisierung des Bevölkerungswachstums bezieht sich somit
nicht nur auf den zukünftig zu erwartenden Zuwachs, sondern v.a. auch
auf die Bestandsgröße. Letzteres gilt aus Sicht der Autoren auch für die
reichen Industrienationen, in denen der Zuwachs in den 1970er-Jahren
bereits zurückging bzw. stagnierte. Weitgehend unterbelichtet bleibt in die‐
ser Perspektive der stark ungleiche Ressourcenverbrauch zwischen reichen
und ärmeren Weltregionen (vgl. entspr. Dryzek 1997, 32). Lediglich Harich
schränkt die Bedeutung des Bevölkerungswachstums im Vergleich zum
enorm ressourcenintensiven Lebensstil in den reichen Industrienationen
ein (1975, 30).71

Gruhl zum Ausdruck kommende Motiv, dass der Planet in einem Selbstreinigungs‐
prozess das überschießende Leben auslöscht, um so wieder ins Gleichgewicht zu
kommen.

70 Ausgehend von diesem Widerspruch zwischen dem „Zuwachs an Masse Mensch“
und der „zunehmenden Erschöpfung der Rohstoffe“, antizipiert Gruhl eine Bevölke‐
rungskatastrophe v.a. in den Entwicklungsländern (1975, 177f, 186). Entsprechend
geißelt er humanitäre Aktionen wie „Brot für die Welt“ als kurzsichtiges und irratio‐
nales Verhalten, die sich in einigen Jahren im Endergebnis als vervielfachter „Tod für
die Welt“ erweisen wird (ebd., 176f ).

71 Neben dem Bevölkerungswachstum klingt bei Harich und Jonas soziale Ungleichheit
als weitere sozio-ökonomische Krisenursache an. Demnach befördere materielle Un‐
gleichheit das Bestreben nach dem materiellen Status der Oberen und stehe einer
materiellen Verzichtsbereitschaft im Wege (Harich 1975, 65, 267ff; Jonas 2015, 267ff ).

6.1 Die Ursachen der ökologischen Krise

81

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

Ausgehend von diesen Krisenbegründungen entwickeln die Denker ihre
Gegenentwürfe. Das zentrale verbindende Element ist dabei, dass sie nicht
an die Möglichkeit glauben, die Wachstumsdynamik im Rahmen demokra‐
tischer Strukturen aufzuhalten. Im Folgenden geht es im ersten Schritt
darum, die Begründung der Autoren für die Notwendigkeit zustimmungs‐
unabhängiger Führung nachzuvollziehen (Kap. 6.2.1). Im zweiten Schritt
werden die institutionellen Umsetzungsvorschläge für eine autoritäre Kri‐
senlösung sowie die Vorstellungen vom Prozess des Wandels beleuchtet
(Kap. 6.2.2). Sodann wird die Perspektive der Autoren auf die Transforma‐
tion der Ökonomie dargestellt (Kap. 6.2.3). Die vorgefundenen autoritären
Gegenentwürfe lassen sich im letzten Schritt als Ausdruck einer breiteren
Denkströmung der 70er- und frühen 80er-Jahre qualifizieren, die in der
angelsächsischen Literatur als „Survivalism“ bezeichnet wird (Kap. 6.2.4).

6.2.1 Die Notwendigkeit autoritärer Führung in der ökologischen Krise

Aus Sicht der Autoren ist die Demokratie prinzipiell unfähig, die im
Angesicht der ökologischen Krise notwendigen Begrenzungsmaßnahmen
durchzusetzen. Zentraler Kritikpunkt ist die Dominanz von Gegenwarts‐
interessen: Regierungen und Parlamente seien von der Zustimmung der
Wählerschaft abhängig, die aber kurzfristorientiert sei. Folglich blieben Zu‐
kunftsinteressen im parlamentarischen Staat unberücksichtigt (Gruhl 1975,
233f, 307f; Jonas 2015, 262f, 269; Harich 1975, 206). Entsprechend Harich:

„Im Rahmen des pluralistischen Systems bleibt den Parteien nichts an‐
deres übrig, als von einer freien, geheimen Wahl zur nächsten den kurz‐
sichtigsten Sonderinteressen hinterherzurennen, die es gar nicht zulas‐
sen, daß die politische Macht sich effektiv mit Weitblick und Kontinuität
auf die globalen Zukunftsprobleme der Menschheit konzentriert.“ (1975,
206)

Aus dieser Warte ist die zustimmungsabhängige Demokratie strukturell ge‐
genwartsfixiert und damit nicht in der Lage, den Weg aus der ökologischen
Krise zu finden (Jonas 2015, 262f, 269, siehe spezifisch zu Jonas auch Stein
2016, 212; Gruhl 1975, 261f, 306ff, 287; Harich 1975, 206f; 2015c, 152). Hinter
dieser Demokratiekritik steht ein skeptisches Bürger- und Menschenbild:
Die Unfähigkeit der Demokratie ergibt sich aus der Unfähigkeit der Bür‐

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

82

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ger, die Ein- bzw. Weitsicht für die erforderlichen Begrenzungen aufzubrin‐
gen.72 Im Einzelnen finden sich in den Werken der öko-autoritären Denker
folgende Vorbehalte:

• Der Mensch und damit die Bürgerschaft werden als vorwiegend kurz‐
sichtig in dem Sinne dargestellt, dass sich ihr, wie Gruhl darlegt, Interes‐
senhorizont auf den zeitlichen und räumlichen Nahbereich konzentriert
(Gruhl 1975, 231ff, 307; Harich 1975, 206; 2015b, 152; Jonas 2015, 263,
269).

• Die Autoren beschreiben den Menschen bzw. die Bürgerschaft als primär
an partikularen Sonder- bzw. Eigeninteressen orientiert, welche im Wi‐
derstreit zu den (ökologischen) Allgemeininteressen stehen (Harich 1975,
206; Gruhl 1975, 261f; Jonas 2015, 262).

• Damit zusammenhängend, und im vorliegenden Kontext besonders rele‐
vant, gehen die Autoren davon aus, dass die Bürgerschaft materialistisch
ausgerichtet ist. Ein demokratischer Weg aus der ökologischen Krise
würde voraussetzen, dass die Bürgerschaft eine materielle Verzichtshal‐
tung entwickelt. Eben dies trauen die öko-autoritären Denker der brei‐
ten Bürgerschaft nicht zu.73 (Jonas 2015, 264-267; Gruhl 1975, 119, 151,
281-284, 286f, 291)

• Darüber hinaus kommt die Annahme zum Tragen, dass die Menschen
die Komplexität der (ökologischen) politischen Problemlagen nicht
durchdringen (Gruhl 1975, 261f; Jonas 2015, 263).74 Der einzelne Bürger
und damit die Demokratie scheitern also auch in epistemischer Hinsicht
an der Komplexität der ökologischen Herausforderungen.

72 Diesen Zusammenhang zwischen der Skepsis gegenüber der Bürgerschaft und den
autoritären Schlussfolgerungen heben auch Eppler und Strasser/Traube in ihren Aus‐
einandersetzungen mit Gruhl und Harich hervor (Eppler 1992, 92f; Strasser/Traube
1981, 230ff ).

73 Bei Harich wird dies lediglich implizit deutlich, wenn er eine autoritäre Instanz
fordert, welche die Bürgerschaft durch Umerziehungsmaßnahmen von unökologi‐
schen materiellen Bedürfnissen abbringt (1975, 179, 206; siehe dazu auch Heyer 2015,
21ff ). Aus der Grundannahme einer strukturell auf materielle Wohlstandssteigerung
fokussierten Demokratie ergibt sich ein weiterer Kritikpunkt: Diese Fokussierung
zeitige eine massive Abhängigkeit von der Wirtschaft und deren Interessen, woraus
wiederum eine starke Anfälligkeit der Demokratie für ökonomische Lobbyinteressen
folge (Gruhl 1975, 205-210, 261f; Harich 1975, 39).

74 Beispielsweise legt Gruhl in expliziter Widerrede zu den Forderungen nach mehr
demokratischer Beteiligung dar, dass die „Mitwirkung des Bürgers an den Entschei‐
dungsprozessen […] darum nicht weiterführen [wird], weil dieser sich erst recht
nicht den umfassenden Überblick verschaffen kann“ (1975, 261).

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

83

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Entscheidend ist, dass zu diesen Grundannahmen eine grundlegende Skep‐
sis bezüglich deren Veränderbarkeit tritt. Dies lässt sich für alle drei Denker
zeigen. Bei Jonas kommt zunächst eine generelle Skepsis bezüglich der
Veränderung des Menschen zum Besseren zum Ausdruck. Er bemerkt:

„Daß […] die Menschen überhaupt in einem bisher ungekannten Grad
gutartig, neidlos, fair, brüderlich, ja liebevoll zueinander werden, daß sie
insgesamt die institutionell verkörperte, sozusagen ‚objektive‘ Ethik auch
verinnern und dann autonom praktizieren werden, so daß der Staat nur
noch aus Tugendhaften besteht – das kann kein Wissender im Ernste
glauben […].[…] solange Versuchung da ist […] wird die Tatsache sich
zur Geltung bringen, daß die Menschen eben Menschen und nicht Engel
sind. Man schämt sich fast, dies auszusprechen.“ (2015, 285)75

An anderer Stelle setzt sich Jonas spezifischer mit der Möglichkeit der Ver‐
breitung der eigentlich erforderlichen, materiellen Verzichtsethik zugunsten
zukünftiger Generationen auseinander. Vor allem in den kapitalistischen
Ländern mit ihrem anerzogenen Hedonismus sei eine solche Haltung
„höchst unwahrscheinlich“ (2015, 264) und könne wohl nur auf einem
neuen religiösen Fundament wirksam werden, das aber nicht in Sicht ist
(ebd., 263-267). Es bestehe wenig Anlass zur Hoffnung, weswegen nicht
verantwortlich auf eine freiwillige Umkehr gesetzt werden könne (ebd.).76

Letztlich, so Jonas‘ Schlussfolgerung, kann „nur eine Elite ethisch und
intellektuell die […] angezeigte Zukunftsverantwortung übernehmen“, wes‐
wegen die Frage nach der Ermächtigung einer solchen Elite zu stellen ist

75 Selbst in einer klassenlosen und gerechten Gesellschaft, so Jonas gegen die marxsche
Utopie gerichtet, würde der Mensch genügend Antriebe für untugendhaftes Verhalten
finden (2015, 284).

76 In den realsozialistischen Staaten, so Jonas, bestünden theoretisch bessere Chancen
für einen solchen Wandel. So hätte der Marxismus eher das Potenzial, die Menschen
auf ein gemeinsames Ziel hin zu verpflichten und dafür Entbehrungen abzuverlan‐
gen (Jonas 2015, 263ff ). Im Kapitalismus hingegen gebe es kein übergeordnetes
gesellschaftliches Ziel, dem sich die Bevölkerung verpflichtet fühlt (ebd.). Jonas gibt
zudem zu bedenken, dass näherungsweise materielle Gerechtigkeit die Voraussetzung
für Verzicht darstelle, sodass dieser nicht als Ausbeutung von oben angesehen wird
(2015. 267f ). Auch dies sei in den sozialistischen Systemen eher gegeben (ebd.). Die‐
sen theoretischen Vorteilen gegenüber stehe jedoch der technoide Wachstumsfokus
der marxistischen Ideologie, die von der Utopie der Befreiung des Menschen auf der
Basis allseitiger materieller Fülle getragen wird und folglich wie der Kapitalismus auf
ständige Expansion gerichtet ist (2015, 271ff, 275-279, entspr. auch Gruhl 1975, 215).
Jonas verweist damit auf den Widerspruch zwischen der säkularen Eschatologie des
Marxismus und den ökologischen Begrenzungserfordernissen (Stein 2016, 212).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

84

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(ebd., 263). An dieser Stelle werden bereits die etatistischen Schlüsse aus
der Skepsis gegenüber der Bürgerschaft deutlich: Wenn die Menschen nicht
von sich aus die erforderliche ethische Umorientierung leisten können,
bedarf es starker Instanzen, welche die erforderliche Ethik verkörpern und
gegenüber den mitunter untugendhaften Individuen durchsetzen.77

Auch bei Harich findet sich zunächst eine allgemeine Abgrenzung ge‐
genüber dem Marx‘schen Ideal des besseren Menschen, auf dem eine klas‐
sen- und herrschaftsfreie Gesellschaft aufbauen kann. Generell, spätestens
aber unter den Bedingungen materieller Begrenztheit, sei eine Gesellschaft
ohne starken Staat nicht denkbar (1975, 133, 161). An dieser Stelle lässt
sich Harichs Skepsis gegenüber einer freiwilligen und vorausschauenden
Verzichtshaltung in der Bürgerschaft bereits erahnen. An anderer Stelle
finden sich bei Harich explizite Verweise auf Arnold Gehlen und dessen
Anthropologie, die Harich für bedeutsam hielt und die sich der Marxismus
aus seiner Sicht zu eigen machen sollte (1975, 176f; siehe vertiefend zu
dieser Verbindung Heyer 2015, 59 und Amberger 2020). Demnach ist die
unstete und von außen manipulierbare Antriebs- und Bedürfnisstruktur
des Menschen in erster Linie Folge der äußeren Bedingungen, woraus folgt,
dass der Mensch sich nicht von sich aus von seiner geprägten Bedürfnis‐
struktur lösen kann (ebd., 176f ). Daraus folgt, ganz im Sinne Gehlens, die
Angewiesenheit auf starke Institutionen. Auch bei Harich folgen die etatisti‐
schen Schlussfolgerungen somit aus der Skepsis gegenüber der freiwilligen
Veränderungsbereitschaft der Bürgerschaft. Bei ihm kommt jedoch ein wei‐
terer Aspekt hinzu. Ausgehend von der Annahme der manipulierbaren
Bedürfnisstruktur des Menschen zeigt er sich durchaus optimistisch, dass
sich diese im erforderlichen Sinne verändern lässt. Da dies das Individuum
aber nicht von sich aus vollbringt, bedarf es der gezielten Umerziehung
durch den Staat (1975, 179f, 206; dazu vertiefend Heyer 2015, 21ff ). Der
autoritäre Staat ist bei Harich also auch notwendig, um die Veränderung
der Präferenzstrukturen vorzunehmen (vgl. ausführlicher Kap. 6.2.3).

77 Stein hat richtigerweise darauf hingewiesen, dass Jonas‘ Ethik nicht bloß Individual‐
ethik ist, sondern das Gebot der Zukunftsverantwortung auch an Kollektive und
die politische Organisation von Gesellschaften gerichtet ist (2016, 212). Dies kann
an dieser Stelle spezifiziert werden: Offensichtlich ist Jonas‘ Prinzip Verantwortung
auch Individualethik. Aber der entscheidende Adressat ist weniger das Individuum
als vielmehr der Staat. Dass die Mehrheit der Bürgerschaft die erforderliche objektive
Ethik verinnerlicht und danach handelt, darauf kann, so Jonas an anderer Stelle,
nicht verantwortlich gesetzt werden (2015, 267, entspr. auch 263). Entscheidend ist
deshalb, dass die staatlichen Institutionen die neue objektive Ethik verkörpern und
diese auch gegen die potenziell untugendhafte Bürgerschaft durchsetzen.

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

85

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zuletzt ist für Gruhl ein vertiefter Blick auf den Zusammenhang zwi‐
schen skeptischem Menschen- und Bürgerbild und autoritären Schlussfol‐
gerungen aufschlussreich. Gruhl versteht die ökologische Krise, wie gezeigt,
in erster Linie als geistig-kulturelle Krise und verortet deren Wurzeln im
materialistischen und naturvergessenen Fortschrittsstreben der Moderne.
Dies würde nahelegen, dass das Ziel ökologischer Nachhaltigkeit in erster
Linie einen tiefgreifenden geistig-kulturellen Wandel voraussetzt. In der Tat
beschreibt Gruhl, in welche Richtung sich aus seiner Sicht ein neues Ethos
herausbilden müsste. Er betont vor allem die Notwendigkeit der Abkehr
vom expansiven Materialismus zugunsten eines immateriellen Wohlstands‐
verständnisses und damit den Übergang von der „Konsumgesellschaft“
zur „Kulturgesellschaft“: Der Wert des Verzichts müsste an oberster Stelle
stehen; Wohlstand müsste in erster Linie als Naturgenuss, Familienleben,
Kontemplation, Spiel, Sport, Musik oder Literatur verstanden werden; so‐
zialer Status dürfte sich nicht mehr über „Konsumprotz“, sondern über
immaterielle Güter definieren (1975, 281f, 291f ). Darüber hinaus betont
er auch die Notwendigkeit einer ökozentrischen Ethik, die allen, auch
den nicht-menschlichen Lebewesen den gleichen moralischen Stellenwert
zurechnet (ebd., 274). Der Mensch sei auf der Erde nur zu retten, wenn
er „alles Lebendige zum Gegenstand höchster Ehrfurcht erhebt“ (ebd.,
274, entspr. auch 38f ).78 Seine autoritären Schlussfolgerungen ergeben sich,
wie bei Harich und Jonas, daraus, dass er nicht an das Umsichgreifen
dieses neuen Ethos glaubt, weswegen die erforderliche ökologische Politik
eben nicht auf die Einsicht der Bürgerschaft bauen kann. Aufgrund inkon‐
sistenter Aussagen in Ein Planet wird geplündert sind diesbezüglich zwei
Interpretationen möglich:

1) Die erste Interpretation legt nahe, dass Gruhl grundsätzlich nicht an
die Möglichkeit des erforderlichen Kulturwandels glaubt. So hat beispiels‐
weise Gruhls Zeitgenosse Bahro dessen Denken interpretiert (1980, 158).
Diese Lesart unterstützen mehrere Textstellen, die implizieren, dass das
materielle Expansionsstreben des Menschen für Gruhl eine anthropologi‐
sche Konstante darstellt. Er bemerkt, dass die Wünsche der Menschen
prinzipiell keine Grenzen kennen, da die Erfüllung eines Wunsches beim

78 Als Vorbild nennt Gruhl den Buddhismus, der den materiellen Verzicht an die Spitze
der Wertelehre stellt (1975, 282f ) und ein mitfühlendes Weltverständnis im Sinne
einer ökologischen Ethik lebt (ebd., 40). Auch bei Jonas findet sich das Motiv, dass
eine zukunftsverantwortliche Ethik womöglich ein sittliches Eigenrecht der Natur
inkorporieren müsste (2015, 26-30).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

86

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen immerzu Neue wecke (1975, 151f ). Gruhl spricht von einer
„grenzenlosen Begehrlichkeit des Menschen“ (ebd., 151), der wie alle ande‐
ren Gattungen einen expansiven Charakter habe, weshalb eine materielle
Verzichtshaltung wohl schon mit den Naturgesetzen nicht zu vereinbaren
sei (ebd., 286).79 Auch die egoistische Fokussierung auf die persönliche
Nutzensteigerung beschreibt Gruhl in Anlehnung an Garret Hardin als an‐
thropologische Konstante (ebd., 42f ). In dieser Lesart ist die erforderliche
Verzichtshaltung zugunsten von Mitmenschen und zukünftigen Generatio‐
nen generell unvereinbar mit den Wesenszügen des Menschen.

2) In der zweiten Lesart sieht Gruhl den geistig-kulturellen Wandel als
unabdingbare Voraussetzung für einen langfristigen Ausweg aus der ökolo‐
gischen Krise und hält diesen in der Fernperspektive auch für möglich
(1975, 341). Damit übereinstimmend legte Gruhl an anderer Stelle dar, dass
letztlich Philosophie und Religion den Weg aus der ökologischen Krise
weisen müssten (1977, 8). Der entsprechende Werte- und davon ausgehende
Kulturwandel kann nach Gruhl aber erst über Jahrzehnte oder Genera‐
tionen Allgemeingut werden, worauf in Anbetracht der Bedrohungslage
nicht gewartet werden kann (1975, 274f, 306). Eben deshalb bedürfe es
kurzfristig einer autoritären Rettungs- und Notstandspolitik, die Zeit für
diesen tiefgreifenderen Wandel erkauft (ebd., 274f, 306). Gruhls Vorstellung
ökologischen Wandels kann in dieser Lesart in zwei Phasen geteilt werden.
Die erste Phase besteht in einer Notstandspolitik, die Zeit für die zweite
Phase, den tiefgreifenden Kulturwandel, schafft.80

Am naheliegendsten ist die Interpretation, dass Gruhl in dieser Frage zu
dieser Zeit selbst nicht entschieden war. Entsprechend bemerkt er an einer
Stelle im Buch, dass er momentan nicht an die „allgemeine Umkehr der
Menschen“ glaube, aber man nicht wisse, „welche Tendenzen die Not noch

79 Die Spannung zwischen den verschiedenen angeführten Erklärungen für den aus sei‐
ner Sicht vorherrschenden expansiven Materialismus (Konsumentenmanipulation im
Kapitalismus, die Fortschrittsideologie der Moderne, Expansion als anthropologische
Konstante) wird von Gruhl nicht reflektiert bzw. aufgelöst.

80 Zu dieser Lesart passt auch Gruhls bildhafte Beschreibung eines möglichen Auswegs
aus der ökologischen Bedrohung, die er mit Blick auf den Turmbau zu Babel aus‐
führt: „Man versucht die höchsten Türme und Stockwerke vorsichtig abzutragen,
damit zunächst die Belastung geringer wird. Vielleicht kann man dann an den Fun‐
damenten was tun“ (1975, 343). Das Fundament sind dabei die Weltanschauungen
und Werte. Das Abtragen der höchsten Türme und Stockwerke bezieht sich auf die
angesprochene Rettungspolitik.

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

87

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gebiert“ (1975, 286).81 Entscheidend ist aber Gruhls Überzeugung, dass sich
der Kulturwandel in Anbetracht der knappen verbleibenden Frist nicht
rechtzeitig einstellen wird. Wenn überhaupt, so Gruhl in Übereinstimmung
mit Jonas, könne die erforderliche geistige Umkehr zu einer materiellen
Verzichtshaltung auf religiösem Fundament wirksam werden, das aber ab‐
sehbar nicht gegeben ist (ebd., 283f, 286). Auch für Gruhl steht nicht zu
erwarten, dass das (moderne) Individuum in der erforderlichen Zeit den
erforderlichen Wertewandel vollzieht.82

In der Summe trauen die öko-autoritären Autoren, ausgehend von ihrem
skeptischen Menschenbild, der Bürgerschaft nicht zu, eine der ökologi‐
schen Krise angemessene Haltung zu entwickeln. Stattdessen bedarf die
mangelbehaftete Bürgerschaft, wie Amberger und Heyer für Harich her‐
ausgestellt haben, starker staatlicher Führung (Heyer 2015, 59; Amberger
2020). Der Staat muss die Zukunftsethik verkörpern, die dem Individuum
nicht zuzutrauen ist, und diese auch gegen das uneinsichtige Individuum
durchsetzen. Deshalb gelte es in den bisher demokratischen Staaten min‐
destens zeitweise eine zustimmungsunabhängige Regierungsform zu imple‐
mentieren (Jonas 2015, 269; Harich 1975, 172; Gruhl 1975, 306-309).

Dementsprechend betonen die Autoren die Vorzüge der autoritären Re‐
gierungsform. Demnach hängen autoritäre politische Entscheidungsträger
nicht vom Wohlwollen der Bevölkerung ab, können folglich auch gegen deren
Willen Entscheidungen treffen und durchsetzen (Gruhl 1975, 308; Jonas 2015,
262, 292f; Harich 1975, 135). Jonas beschreibt dies paradigmatisch als „Vorteil
totaler  Regierungsgewalt“:  „Die  Entscheidungen an der  Spitze,  die  ohne
vorherige  Zustimmung  von  unten  getroffen  werden  können,  stoßen  auf
keinen Widerstand im Sozialkörper (außer vielleicht passiven) und können

81 Gruhls Unsicherheit in der Frage nach der Umkehrbereitschaft der Menschen ver‐
deutlicht ein generelles Dilemma, in dem sich viele öko-konservative Denker dieser
Zeit befanden. Wie Gruhl macht z.B. auch das Bussauer Manifest, wichtiges Doku‐
ment öko-konservativen Denkens dieser Zeit, tiefe ideelle Wurzeln der ökologischen
Krise in den quantitativen, rationalistischen und materialistischen Wertmaßstäben
der Moderne aus und zeigt davon ausgehend zwei mögliche Lösungswege auf: eine
autoritäre (Welt-)Regierung, die drakonische Maßnahmen gegen die uneinsichtige
Bürgerschaft durchsetzen muss oder ein gelingender Prozess geistig-moralischer Um‐
kehr (Bussauer Manifest 1975, sowie dazu Graf 2008, 216f ). Dies findet sich entspre‐
chend auch in weiteren öko-konservativen Texten dieser Zeit (vgl. z.B. Furger 1976).
Anders als Gruhl neigen die Autoren des Bussauer Manifests und Furger jedoch eher
zur Hoffnung auf die geistige Umkehr.

82 Dementsprechend haben auch andere Untersuchungen herausgearbeitet, dass Gruhls
autoritäre Position aus seinem Bild des Menschen als Mängelwesen folgt (Raschke
1993, 71; Stein 1998, 204).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

88

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bei einiger Zuverlässigkeit des Apparats der Ausführung sicher sein“ (2015,
262). Zudem, so Harich, kennen autoritäre Systeme keine institutionalisierte,
um Wählerstimmen buhlende Opposition (1975, 39, 135). Darüber hinaus
implizieren die Autoren, dass die Anfälligkeit für Lobby-, v.a. Wirtschaftsin‐
teressen weniger ausgeprägt ist (Harich 1975, 39; Gruhl 1975, 261). Als weiterer
Vorteil wird konstatiert, dass die Bevölkerung in autoritären Systemen stärker
an Disziplin, Folgsamkeit und Unterordnung gewöhnt ist (Gruhl 1975, 270;
Jonas 2015, 262f ). Das öko-autoritäre Denken setzt also auf die Effektivität
autoritärer Führung, welche die egoistischen, kurzsichtigen und uneinsichti‐
gen Individuen auch gegen deren Willen aus der ökologischen Krise führen
kann (vgl. Eckersley 1992, 16).83

Eine Hobb‘sche Perspektive
In der Sekundärliteratur wird zurecht darauf hingewiesen, dass die dem
öko-autoritären Denken zugrundeliegende Herleitung der Notwendigkeit
autoritärer Führung deutlich an die Hobbes‘sche Staatsbegründung erin‐
nert (Mende 2011, 75; Heyer 2015, 21ff, 47; Eckersley 1992, 15f ). Wie bei
Gruhl, Jonas und Harich ist es bei Hobbes der starke Staat, der den
Konflikt zwischen kurzsichtigen und egoistischen Privatinteressen und
dem Gemeininteresse auflöst, wofür er zustimmungsunabhängige Macht
braucht. Die Machtausstattung des Staates wird so zur zentralen Vorausset‐
zung für die Aufrechterhaltung von Stabilität und Ordnung. Der einzelne
Mensch ist egoistisch auf das eigene Wohl ausgerichtet. Ihm ist darüber
hinaus nicht zuzutrauen, die erforderlichen Einsichten für die langfristigen
Erfordernisse einer gemeinwohlorientierten Politik aufzubringen. Von der
Bürgerschaft wird in erster Linie erwartet, sich den Regeln des Leviathans
folgsam unterzuordnen. In der Summe ist es zustimmungsunabhängiger
Führung (bei Hobbes der Monarchie) eher zuzutrauen, gemeinwohlorien‐
tiert zu handeln als der wankelmütigen und kurzsichtigen Demokratie.
(Zum ges. Absatz Hobbes 1985, Kapitel 19 und 29, insb. 146-149, 246ff, 255;
Hobbes 1959, Kapitel 7 und 10; als Übersicht: Schmidt 2010, 51-57)

83 Die fundamentale Abhängigkeit dieses Ansatzes vom guten bzw. ökologischen Willen
der autoritären Führung (vgl. dazu Carter 2001, 51f; Buchstein 2012, 54f ), wird lediglich
von  Jonas  reflektiert.  Er  legt  dar,  dass  der  Vorteil  totaler  Regierungsgewalt  aus
ökologischer  Sicht  nur  dann  gilt,  wenn  die  machthabende  Elite  eine  ökologisch
ausgerichtete Elite ist, für was es keinerlei Gewähr gebe (2015, 262, 266, 269). Zu einer
weiterführenden Auseinandersetzung mit  den Prämissen und Schwachstellen öko-
autoritären Denkens siehe Buchstein 2012 und Ball 2006, 145ff.

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

89

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weniger tragfähig ist die Analogie mit Blick auf die Legitimation autori‐
tärer Staatsführung. Bei Hobbes baut autoritäre Herrschaft im Sinne der
Vertragstheorie auf den Willen der Beherrschten, welche die Notwendigkeit
des starken Staates erkennen und sich ihm deshalb unterordnen (Schaal/
Heidenreich 2017, 95ff ). Dahingegen legitimiert sich die autoritäre Staats‐
macht bei den öko-autoritären Denkern nicht über den Willen der Be‐
herrschten, sondern über die nur ihr mögliche kollektive Überlebenssiche‐
rung und somit über den Policy-Output (vgl. entspr. Harich 2015b, 152
sowie dazu Heyer 2015, 24). Die kurzsichtige Bürgerschaft erkennt die
Notwendigkeit der erforderlichen Einschnitte nicht und kann daher auch
nicht die Notwendigkeit einer Instanz erkennen, welche diese Einschnitte
durchsetzt. Dies würde im Umkehrschluss bedeuten, dass sich in bisherigen
Demokratien die von den Autoren anvisierten Eliten ihre zustimmungs‐
unabhängige Macht gegen den Willen der ökologisch uneinsichtigen Mehr‐
heitsbevölkerung nehmen müssen. Dies wird jedoch lediglich von Harich
reflektiert und explizit gefordert (2015c, 152f ). Bei Jonas und Gruhl bleibt,
wie im Folgenden zu zeigen ist, offen, wie der Übergang von der Demokra‐
tie hin zu einer autoritären Staatsform gelingen soll.

6.2.2 Ökologische Eliten und Institutionalisierungsansätze

Der Skepsis bezüglich der Bürgerschaft und der daraus folgenden Demo‐
kratiekritik steht ein grundsätzliches Zutrauen in (spezifische) Eliten ge‐
genüber, welche die angedachte zustimmungsunabhängige Führungsrolle
übernehmen sollen. Daraus ergibt sich die Frage, welchen Eliten diese
Rolle zugetraut wird und wie ihre zustimmungsunabhängige Macht zu
institutionalisieren ist. Jonas und Gruhl bleiben diesbezüglich unspezifisch,
wohingegen sich Harich klar zur Staatsstruktur der realsozialistischen Län‐
der bekennt.

Gruhl und Jonas: ein autoritärer Nationalstaat
Bei Jonas und Gruhl wird nur ansatzweise deutlich, welche autoritäre
Staatsstruktur ihnen institutionell vorschwebt. Beide setzen sich zunächst
mit der Idee einer autoritären Weltregierung auseinander, wie sie sie im
Angesicht der ökologischen Krise für eigentlich erforderlich halten (Gruhl
1975, 298f, 301f; Jonas 2015, 273). Diese globale Diktatur, so Gruhl, müsste
eine rigorose Rationierung von Rohstoff- und Energiequellen, Nahrungs‐
mitteln sowie der erlaubten Kinderzahl auch gegen den Willen einzelner

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

90

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nationalstaaten durchsetzen können (1975, 298f, 301). Beide Autoren ver‐
werfen diese Idee jedoch als realpolitisch nicht umsetzbar, da die primär
auf Eigeninteressen fokussierten Nationalstaaten sich keiner Weltregierung
unterordnen würden (Jonas 2015, 273f; Gruhl 1975, 300ff, 304, 339f ).84

Gruhl und Jonas streben also nach möglichst zentralisierten Strukturen, die
sich aus ihrer Sicht aber oberhalb des Nationalstaats nicht realisieren las‐
sen. Daraus folgt, dass der Nationalstaat die maßgebliche Steuerungsebene
zur Bearbeitung der ökologischen Krise sein muss (Gruhl 1975, 233f, 305f,
319; Jonas 2015, 274). Der Nationalstaat muss, wie Stein für Gruhl feststellt,
der tatsächliche Souverän gegenüber der Bürgerschaft und den widerstrei‐
tenden Partikularinteressen sein und dafür mit der entsprechenden Ent‐
scheidungs- und Durchsetzungsmacht ausgestattet werden (1998, 203).85

Wie eine Institutionalisierung größerer Zustimmungsunabhängigkeit auf

84 Bei Gruhl kommt eine stark sozialdarwinistische Perspektive auf die internationalen
Beziehungen zum Ausdruck (siehe dazu auch Stein 1998, 204 und Lorenz/Trepl 1993,
20ff ). Für ihn sind Nationalstaaten naturgesetzlich auf die egoistische und aggressive
Verfolgung der eigenen Interessen ausgerichtet (1975, 300ff, 304, 339f ). Daraus zieht
Gruhl die Schlussfolgerung, dass es im weiteren Verlauf der ökologischen Krise zu
einem weltweiten „Kampf ums Überleben“ kommt, in dem sich die Nationalstaaten
behaupten müssen (ebd., 311ff ). In diesem Kampf wird sich die Konkurrenz der Staa‐
ten bei der Ausbeutung der Erde und die Fokussierung auf die nationalen Interessen
weiter verschärfen (ebd., 302, 312). Diese Haltung führt ihn nicht nur zu der Absage
an die Idee einer Weltregierung, sondern begründet eine weitere Notwendigkeit für
den autoritären Nationalstaat. Im aufziehenden Kampf ums Überleben werden aus
seiner Sicht nur die starken Staaten die Krise überdauern, während die schwachen
„Zusammenbrüche“ erleben. Stärke bezieht sich dabei nach außen maßgeblich auf
militärische Macht und Bündnisfähigkeit, nach innen auf den möglichst sparsamen
Umgang mit den territorialen ökologischen Ressourcen und die dafür erforderliche
Disziplinierung und Begrenzung der Bevölkerung. Der autoritär durchgreifende Staat
wird somit zur Voraussetzung, um im globalen Überlebenskampf bestehen können
(zum ges. Absatz bis hierher 1975, 309ff, 323-340). Mit dieser sozialdarwinistischen
Perspektive erinnert Gruhl stark an Garret Hardin, dessen Tragedy of the Commoms
(1968) als Urschrift des angelsächsischen öko-autoritären Denkens rezipiert wird
(Carter 2001, 42). Hardin hatte ganz im Sinne des „Survival of the fittests“ eine
„lifeboat ethic“ beschrieben, wonach sich die Staaten auf das Überleben der eigenen
Bevölkerung zu fokussieren haben (Hardin 1977, dazu auch Carter 2001, 42f ).

85 Dieser Fokus auf den Nationalstaat muss auch vor dem Hintergrund der für vor‐
dringlich gehaltenen Krisensymptome dieser Zeit gelesen werden. In den 1970er-Jah‐
ren, in denen alle drei untersuchten öko-autoritären Werke veröffentlicht wurden,
standen v.a. Ressourcenknappheiten und lokale Verschmutzungsprobleme im Vorder‐
grund (Grunwald/Kopfmüller 2012, 21f ). Umweltprobleme dieser Art lassen sich eher
auf nationaler Ebene durch staatliches Durchgreifen regulieren, während dies bei
Senkenproblematiken globalen Ausmaßes nicht möglich ist.

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

91

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nationaler Ebene aussehen kann, bleibt jedoch offen. Beide Autoren koket‐
tieren mit dem Regierungssystem der realsozialistischen Staaten und beto‐
nen dessen funktionale Überlegenheit (Gruhl 1975, 308; Jonas 2015, 263).
Weitergehende Spezifikationen finden sich jedoch nicht.86

Neben dieser institutionellen Unklarheit bleibt offen, welche Kräfte die
angedachte Führungsposition einnehmen und wie sie in diese Machtpositi‐
on gelangen sollen. Jonas verweist gänzlich unspezifisch auf „eine Elite“
(2015, 263). Bei Gruhl finden sich zumindest Andeutungen. Sein Verweis
auf die Verantwortung des „Nationalstaats“ für die Interessen zukünftiger
Generationen (1975, 233f, 306) konkretisiert er dahingehend, dass er allge‐
mein an die politischen Eliten, an die Regierung und die Parteien appelliert
(ebd., 233). An anderer Stelle sind es „die Politiker“, die „nun einmal die
Verantwortung für ‚das Ganze‘“ tragen (ebd., 255). Gruhl setzt also unspe‐
zifisch auf die Vernunft und Einsichtsfähigkeit der politischen Eliten.87

Bezüglich der Frage nach dem Übergang zu einer zustimmungsunabhän‐
gigen Regierungsform sind bei Gruhl zwei Lesarten denkbar. Konsistent
mit seinem allgemeinen Appell an die politischen Eliten wäre eine Lesart,
wonach sich diese konsensual über den kurzsichtigen Bürgerwillen hinweg‐
setzen und eine zustimmungsunabhängige Regierungsform etablieren bzw.
die Regierung mit umfassenden Vollmachten auszustatten. Doch enthält
diese Lesart eine Widersprüchlichkeit: Wenn sich die Mehrheit der gewähl‐
ten Repräsentanten vom Willen der Bürgerschaft lösen würde und die
Weitsichtigkeit aufbringt, die Regierung mit diktatorischen Vollmachten
auszustatten, warum setzt sie dann die erforderlichen ökologischen Maß‐
nahmen nicht per Mehrheitsentscheidung durch? Zudem stellen sich Ver‐
fahrensfragen, z.B. wie in diesem Szenario die Verfassungsgerichtsbarkeit zu
umgehen wäre. Es finden sich jedoch auch Hinweise auf eine zweite Lesart,
die aber wiederum im Spannungsverhältnis zu Gruhls kategorischer Kritik
an der Uneinsichtigkeit der Bürgerschaft steht. Demnach werden die Men‐
schen in der sich vergrößernden ökologische Not letztlich bereit sein, dem

86 Dass Gruhl und Jonas, wie auch Harich, mit dem realsozialistischen Staatssystem
kokettieren, legt nahe, dass neben den unten noch zu behandelnden erklärenden
Hintergrundannahmen auch der zeithistorische Kontext wichtigen Einfluss auf das
Denken der Autoren hatte. Es gab eine virulente Systemdebatte und eine real existie‐
rende Alternative, die man in Vergleich zum westlichen demokratisch-kapitalistische
System stellen konnte. Eben dies tun alle drei Autoren in ihren Werken.

87 Diese Leerstelle hat Gruhls Zeitgenosse Harich diesem in einer Rezension zu Ein
Planet wird geplündert dergestalt vorgeworfen, dass Gruhl die Kräfte nicht benennen
würde, die einen Ausweg aus der ökologischen Krise vorantreiben könnten (Harich
2015, 125).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

92

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staat ihre Freiheiten zu Füßen zu legen (1975, 290, ähnlich auch 234). In
dieser Lesart kann der Übergang zu einer autoritäreren Staatsstruktur mit
Zuspitzung der ökologischen Krise letztlich doch auf die Zustimmung der
Bürgerschaft bauen. Hier wäre zu fragen, warum dann noch eine autoritäre
Staatsstruktur vonnöten wäre. In der Summe bleibt festzuhalten, dass die
Frage, wie der Übergang zu einer autoritäreren Staatsform erfolgen kann,
auch bei Gruhl unbeantwortet bleibt.

Harich: proletarische (Welt-)Revolution und autoritärer (Welt-)Kommu‐
nismus
Im Gegensatz zu Gruhl und Jonas entwickelt Harich detaillierte Vorstell‐
ungen davon, welche Elite die Führungsrolle zu übernehmen hat und wie
der Übergang zu einer autoritären Staatsstruktur gelingen soll. Spätestens
mit Blick auf diese Fragen kommt der Harichs gesamten ökologischem
Denken zugrundeliegende Versuch, Marxismus und Ökologie zu vermit‐
teln, deutlich zum Ausdruck (Heyer 2015, 19). Bezüglich der Frage nach den
ökologischen Eliten ist Harich überzeugt, dass nur eine kommunistische
Elite, welche die „Diktatur des Proletariats“ verwirklicht, die entsprechende
Führungsposition besetzten kann. Dies folgt zunächst aus Harichs Krisen‐
begründung und der daraus hervorgehenden Stoßrichtung ökologischer
Politik: Die ökologische Krise ist zwangsläufige Folge des immanent wachs‐
tumsgetriebenen Kapitalismus (Kap. 6.1). Ökologische Politik setzt daher in
erster Instanz die Überwindung des Kapitalismus und der diesen tragenden
Machtverhältnisse zugunsten einer Vergesellschaftung der Produktionsmit‐
tel voraus (1975, 43, 109, 113). Hinzu kommt Harichs starker Egalitarismus:
Für ihn muss eine ökologische Gesellschaft notwendigerweise egalitär sein
(ebd., 39, 169f ). Dies hat zwei Gründe, einen normativen und einen funk‐
tionalen: In normativer Hinsicht ist materielle Gleichheit für Harich der
höchste Grundwert und somit übergeordneter Selbstzweck, den es auch
in einer ökologischen Gesellschaft zu verwirklichen gilt (ebd., 162). In der
funktionalen Dimension sieht er materielle Gleichheit als Voraussetzung
für die Bereitschaft zu materiellem Verzicht (ebd., 65, 110f, 144, 162, 170).

Überwindung des Kapitalismus, Vergesellschaftung der Produktionsmit‐
tel, materielle Gleichheit – alle diese Punkte entsprechen für Harich dem
aus seiner Sicht homogenen Klasseninteresse des Proletariats, das somit
deckungsgleich mit den öko-politischen Erfordernissen ist (ebd., 64, 109f,
129, 135, 206). Demgegenüber stehen die genannten Punkte allesamt im
Widerspruch zum Klasseninteresse der Bourgeoisie, die daher notwendi‐
gerweise zu stürzen ist (ebd., 62, 109, 206). Nur eine an den Interessen

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

93

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Proletariats ausgerichtete Politik kann ökologisch verantwortliche Po‐
litik sein. Folglich muss es das proletarische Klasseninteresse sein, das
die zustimmungsunabhängige Führungsposition übernimmt, woraus die
Notwendigkeit einer kommunistischen Diktatur des Proletariats folgt (ebd.,
109, 113; dazu auch Heyer 2015, 21ff, 47). Diktatur des Proletariats impliziert
dabei für Harich die Machtübernahme kommunistischer Partei(en) (1975,
135, 144, 207).

In dieser Positionierung kommt das marxistisch geprägte binäre Klas‐
sendenken deutlich zum Tragen. Für Harich herrscht in den kapitalisti‐
schen Ländern die Bourgeoisie, im Realsozialismus das Proletariat (1975,
62, 135). Dies impliziert auch ein spezifisches Herrschafts- und Demokra‐
tieverständnis: Herrschaft wird in erster Linie über die ökonomischen
Verhältnisse determiniert. Demokratie ist eben nicht Herrschaft des Vol‐
kes, sondern bleibt unter kapitalistischen Bedingungen Herrschaft der
Bourgeoise. Deutlich wird hier das marxsche Primat der ökonomischen
Verhältnisse: (Demokratische) Politik ist bloßer Überbau der ökonomisch
determinierten Machtverhältnisse. Eine andere bzw. ökologische Politik
wird erst möglich, wenn das ökonomische Machtverhältnis zwischen Bour‐
geoisie und Proletariat gebrochen wird. Der „Sturz der Bourgeoisie“ und
die „Errichtung der Diktatur des Proletariats“ sind für ihn unabdingbare
Voraussetzungen für einen Weg aus der ökologischen Krise (ebd., 109).88

Welche institutionelle Form soll die angestrebte Diktatur des Proletaria‐
tes annehmen? Harich schlägt für die bisher demokratisch-kapitalistischen
Länder die Staatsstruktur der realsozialistischen Länder vor, mit der alle
Voraussetzungen für eine angemessene Bearbeitung der ökologischen Krise
gegeben seien (1975, 135, 204). Bereits angedeutet wurde, dass Harich mit‐
telfristig die Etablierung einer „kommunistischen Weltregierung“ anstrebt,
die, wiederum mit diktatorischen Vollmachten ausgestattet, die weltweite

88 Mit Blick auf die Zusammensetzung der kommunistischen Führungselite hat Harich
in späteren Beiträgen (öko-) feministische Ideen integriert (vgl. dazu auch Heyer
2015, 50). Demnach entspricht das weibliche Wesen den ökologischen Notwendig‐
keiten viel eher als die „Wesensmerkmale der Maskulinität“, die er v.a. im Aggres‐
siven, Ausgreifenden, Rastlosen und Hybrischen erblickt. Das Patriarchat sei also
eine gegenüber dem Kapitalismus vorgelagerte Krisenursache, womit Harich auch
ein zentrales Element der Bahro‘schen Krisenanalyse vorwegnimmt (vgl. Kap. 8).
Folglich liege eine Feminisierung der Gesellschaft genuin im ökologischen Interesse.
Insbesondere, und dies knüpft an den hier behandelten Punkt an, müssten die er‐
forderlichen autoritären Instanzen matriarchalisch ausgerichtet und somit Ausdruck
einer feminin-kommunistischen Ordnung sein (vgl. v.a. Harich 1979 sowie auch
Harich 1991).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

94

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Produktion und Konsumtion plant und kontingentiert (ebd., 42, 167f ).89

In einem zentralen Punkt weichen Harichs Ordnungsvorstellungen vom
tradierten Marxismus ab. Im Angesicht der ökologischen Begrenzungen
kann der angestrebte Kommunismus entgegen der Marx‘schen Utopie kei‐
ne Überflussgesellschaft sein, weswegen jeder Gedanke an das Absterben
des Staates illusorisch sei (ebd., 161). Folglich gilt es sich für Harich von
der Vorstellung eines Anarcho-Kommunismus ohne staatliche Autorität
und bewaffnete Machtorgane zu lösen (ebd., 133; dazu auch Heyer 2015,
23). Mit diesem Abschied vom Ideal der herrschaftsfreien Gesellschaft
bricht bei Harich auch eine anthropologische Annahme durch, die oben
bereits angedeutet wurde: An den höheren Menschen, der keiner Staat‐
lichkeit mehr bedarf und auf den Marx sein kommunistisches Ideal auf‐
baut, glaubt Harich spätestens vor dem Hintergrund der ökologischen
Begrenzungserfordernisse nicht mehr.90 Trotzdem möchte Harich die kom‐
mende Begrenzungsgesellschaft als kommunistisch bezeichnen. Nicht, weil
sie grenzenlose Freiheit gewährt, sondern weil sie durch absolute Gleich‐
verteilung der verbleibenden Güter das Ideal der Gleichheit aller Menschen
verwirklicht (1975, 133, 161).91

89 Wie Heyer darlegt, kann für Harich nur ein autoritärer Weltstaat das kommunis‐
tische Ideal der Gleichheit unter den gegebenen materiellen Knappheitsbedingun‐
gen durchsetzen (2015, 20ff ). Heyer verfolgt die Weltstaats-Idee in das frühere Ha‐
rich‘sche Denken. Demnach hat sich Harich intensiv mit der Debatte um den Ewigen
Frieden um 1800 auseinandergesetzt, in der ein Weltstaat oder ein verflochtener
Staatenbund als Voraussetzung für globale Friedenssicherung angesehen wurde (ebd.,
24).

90 Ausgehend davon und in Bezugnahme auf weitere Schriften Harichs hat Heyer für
Harich ein Bild des Menschen als Mängelwesen herausgearbeitet (2015, 58f ). Diese
skeptische Anthropologie, so Heyer, steht nicht nur hinter Kommunismus ohne
Wachstum, sondern durchzieht seine gesamte Kritik anarchistischer Utopie (ebd., 13f,
59). Hier zeigt sich, wie unten noch deutlich wird, ein Unterschied zum ebenfalls
marxistisch geprägten Bahro. Dieser geht davon aus, dass der Mensch durch einen
tiefgreifenden Bewusstseinswandel die ökologischen Grenzen mittelfristig „internali‐
sieren“ kann und eine herrschaftsfreie Gesellschaft auch innerhalb der planetaren
Grenzen möglich wird (Kap. 8).

91 Harich bricht in Kommunismus ohne Wachstum zudem mit weiteren marxistischen
Axiomen: So geht er davon aus, dass die kapitalistischen Länder direkt, ohne eine
sozialistische Übergangsphase, zum Kommunismus übergehen können (1975, 63;
dazu auch Heyer 2015, 23f ). Später modifiziert er seine Position dergestalt, dass der
Durchbruch zum Kommunismus sogar zuerst in den kapitalistischen Metropolen
erfolgen muss, da dort die ökologischen Widersprüche am deutlichsten zutage treten
(Harich 2015d, 119).

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

95

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Den Prozess der Machtübernahme der kommunistischen Parteien denkt
Harich orthodox-marxistisch als, unter Umständen auch gewaltsame, pro‐
letarische Revolution, welche sich im Verlauf zu einer Weltrevolution aus‐
weitet (1975, 42, 88, 154, 168, 207; 2015b, 153).92 Das revolutionäre Subjekt
ist die Arbeiterklasse, deren revolutionärer Antrieb (Überwindung des Ka‐
pitalismus) mit den ökologischen Erfordernissen übereinstimmt (1975, 65,
110f ). Zudem sind die Arbeiter nach Harich am stärksten von den kapita‐
listischen Krisenerscheinungen betroffen und haben darüber hinaus ein
hohes Bewusstsein für die Umweltproblematik (ebd., 129).93 Auf den revo‐
lutionären Weg geführt wird die Arbeiterschaft von den kommunistischen
(und sofern diese das erforderliche Einsehen haben, den sozialdemokrati‐
schen) Parteien (ebd., 109f ). Deren „pausenlos einhämmernde[] Agitation“
(ebd., 116) verbindet als „Zangengriff “ die soziale und die ökologische Kri‐
tik am Kapitalismus und muss gleichzeitig eine Gegenvision im Sinne von
Harichs autoritär-egalitärer Variante des Kommunismus aufzeigen (ebd.,
113, 116f, 150, 154).94

92 An einer Textstelle deutet Harich auch die Möglichkeit der Machtübernahme mittels
der bestehenden demokratischen Institutionen an (1975, 207). Sobald dies aber ge‐
lingen sollte, gelte es die plurale Demokratie zu zerschlagen (ebd., 207). Deutlich
wird hier ein instrumentelles Verhältnis zur Demokratie, wie es auch einen Strang
von Marx‘ Demokratietheorie darstellt (Schmidt 2010, 148-151): Demnach macht es
die Demokratie mit dem freien und gleichen Wahlrecht grundsätzlich möglich, dass
das Proletariat über diesen Weg zur Macht kommt. Sollte dies gelingen, soll die
Demokratie jedoch überwunden werden.

93 Eckersley legt dar, dass das Festhalten an der Arbeiterklasse als revolutionäres Subjekt
typisch für orthodoxes öko-marxistisches Denken ist (1992, 86). Hier zeigt sich eine
Differenz zu weiteren marxistisch geschulten Autoren, die sich von der Arbeiterklasse
als Subjekt des Wandels (zumindest partiell) verabschieden (vgl. Kap. 7). Bei Harich
zeigt sich eine entsprechende Abkehr später. So sieht er das revolutionäre Subjekt
in einem Beitrag von 1991 nicht mehr in der Arbeiterklasse. Vielmehr könnten Men‐
schen aller Bevölkerungsschichten, die begreifen, dass die Existenz aller auf dem Spiel
steht, Teil davon sein (Harich 1991).

94 Damit lässt sich bezüglich der Akteure des Wandels ein deutlicher Unterschied zu
Jonas und Gruhl aufzeigen. Diese hatten nur spezifischen Eliten die Einsichtigkeit in
die ökologischen Notwendigkeiten zugetraut. Harich hingegen setzt auf die Einsich‐
tigkeit der Arbeiterklasse und weiterer gesellschaftlicher Teilgruppen, die, angeführt
von linken Parteien, durch einen Prozess „von unten“ eine neue Machtstruktur eta‐
blieren. Entsprechend wird unten näher ausgeführt, dass Harich mit Blick auf seine
Vorstellungen vom Prozess des Wandels eher einer Bottom-Up-Perspektive zuzuord‐
nen ist (Kap. 10). Doch geht Harichs Zutrauen nicht so weit, dass eine Mehrheit der
Bürgerschaft die erforderliche Einsichtigkeit aufbringt. Ansonsten bedürfte es keines
diktatorischen Staates, der die ökologischen Einschnitte gegen das Mehrheitsinteresse
durchsetzt (1975, 206).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

96

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch sieht Harich die Arbeiterbewegung als revolutionäres Subjekt nicht
gänzlich auf sich allein gestellt. Vielmehr beschreibt er mit der „alten Bewe‐
gung der Naturfreunde“, den Bürgerinitiativen sowie der Neuen Linken der
60er- und 70er-Jahre weitere Strömungen innerhalb der kapitalistischen
Staaten, die ein gegen den Kapitalismus gerichtetes revolutionäres Potenzial
besitzen (1975, 124). Die Aufklärungsarbeit kann also an ein bereits beste‐
hendes, aber noch ungerichtetes kritisches Bewusstsein anknüpfen, das auf
die Überwindung des Kapitalismus auszurichten ist (ebd., 128f ). Im „dem
Überfluß abschwörende[n] Kommunismus“ sieht Harich den Ansatz, auf
den sich die heterogeneren Bewegungen verständigen könnten (ebd., 129).

6.2.3 Zentralisierte Plan- und Zuteilungswirtschaft

Im Vorangegangenen wurde herausgearbeitet, dass in den Ansätzen von
Gruhl, Jonas und Harich zustimmungsunabhängige staatliche Autoritäten
die politische Führung übernehmen sollen. Dies zeigt sich entsprechend
im Hinblick auf den Transformationsgegenstand Wirtschaft.95 Aus der Dia‐
gnose des inhärent wachstumsgetriebenen Kapitalismus folgt, dass die er‐
forderliche Schrumpfung unter kapitalistisch-marktwirtschaftlichen Bedin‐
gungen nicht umsetzbar ist. Als Alternative wird für eine staatlich gelenkte
Planwirtschaft plädiert, die im Gegensatz zur Marktwirtschaft für eine
„rigorose Einteilung durch Rationierung“ (Gruhl 1975, 240) geeignet ist

95 Die folgende Darstellung bezieht sich maßgeblich auf Gruhl und Harich. Bei Jonas
findet sich lediglich ein abstrakter Vergleich zwischen sozialistischer Planwirtschaft
und Kapitalismus, der, wie bei Harich und Gruhl, zugunsten der Planwirtschaft
ausfällt. Die zentralen Vorzüge der sozialistischen Planwirtschaft sind aus Jonas‘
Sicht erstens, dass eine zentrale Planung der Produktion anders als im Kapitalismus
möglich ist. Zudem könne sich die Produktion im Sozialismus am Kollektivinteres‐
se ausrichten. Im Kapitalismus hingegen unterliege die Produktion den privaten
Profitinteressen, weshalb der Kapitalismus immer neue Konsumbedürfnisse erschaf‐
fen müsse und dadurch einen ökologisch unverträglichen Verschwendungsdrang
aufweise. Darüber hinaus erleichtere die im Sozialismus größere materielle Gleichheit
die Bereitschaft für materiellen Verzicht. Jonas sieht durchaus auch Vorteile beim
Kapitalismus: Die kapitalistischen Konkurrenzbedingungen würden den einzelnen
Produzenten einen ökologisch wünschenswerten Sparzwang auferlegen. Zudem för‐
dere der Kapitalismus, vielmehr als der Sozialismus, Kreativität an der Basis. Auch
sei der Kapitalismus weniger anfällig für Fehlentscheidungen an der Spitze. Diese
Vorteile können aber für Jonas die Nachteile des Kapitalismus nicht aufwiegen.
Jenseits dieser abstrakten Abwägung entwickelt Jonas keine konkreten Vorstellungen
einer ökologischen Wirtschaftsordnung. (2015, 260f, 267ff )

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

97

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(ebd., 240, Harich 1975, 39).96 Dabei muss sich die staatliche Plan- und
Kontrollfunktion sowohl auf die Produktions- als auch die Konsumseite
beziehen.

Produktion
Auf der Seite der Produktion soll der Staat die Rolle der zentralen Pla‐
nungsinstanz einnehmen (Gruhl 1975, 237, 289f; Harich 1975, 62f, 131f, 165).
Harich denkt dabei an eine detaillierte, güterspezifische Zuweisung von
Produktionskapazitäten (1975, 167f ). Unklarer bleibt bei Gruhl, was genau
Gegenstand der zentralstaatlichen Wirtschaftsplanung ist. An zwei Stellen
klingt an, dass sich die entsprechende Zuweisung auf den Verbrauch von
Rohstoffen und Umweltgütern sowie den Einsatz von Kapital beziehen soll
(1975, 296, 301f ). Unabhängig davon gilt bei beiden, dass statt des Markts
der Staat die Rolle des zentralen wirtschaftlichen Allokationsmechanismus
übernehmen soll. Das von ihnen angedachte Wirtschaftssystem lässt sich
folglich im Rückgriff auf Leipold (2005b, 180) als Zentralverwaltungswirt‐
schaft beschreiben.

Die Produktionsplanung und -zuteilung orientiert sich dabei an zwei
maßgeblichen Gesichtspunkten. Übergeordnet legen erstens die wissen‐
schaftlich zu bestimmenden ökologischen Belastungsgrenzen fest, welches
verbleibende Gütervolumen noch vertretbar ist (Harich 1975, 145, 178f;
Gruhl 1975, 226).97 Diese Grenzen implizieren für beide Autoren eine
drastische Senkung des materiellen Wohlstandsniveaus und somit auch
der Güterproduktion in den reicheren Weltregionen (Gruhl 1975, 233;
Harich 1975, 125; 1977, 14). Zweitens und damit einhergehend kann sich
die Produktion nicht mehr unhinterfragt an den Wünschen und Bedürfnis‐
sen der Konsumenten orientieren (Gruhl 1975, 226; Harich 1975, 178f ).

96 Anders als Harich setzt sich Gruhl mit der Möglichkeit einer ökologischen Markt‐
wirtschaft auseinander, ist aber überzeugt, dass strukturelle Kurzsichtigkeit und Ex‐
pansionsdynamik der Marktwirtschaft nicht final überwunden werden können (1975,
236-241).

97 Freimut Duve hat im Gespräch mit Harich dessen Glaube an die Allmacht der
Wissenschaft kritisiert (in Harich 1975, 145). In der Tat spielt diese, vor allem die
Ökologie als neue Leitwissenschaft, bei Harich eine übergeordnete Rolle. Sie soll
festlegen, welche Gütermenge innerhalb vorgeblich klar identifizierbarer planetarer
Grenzen noch möglich ist (Harich 1975, 145, 78). Entsprechend haben Strasser/Trau‐
be Harichs Ansatz als „Diktatur der wissenschaftlichen Einsicht“ interpretiert (1981,
231). Dies lässt sich insofern auf Gruhl übertragen, als dass auch er davon ausgehet,
dass aus den ökologischen Gegebenheiten ein verbleibendes Maß an materiellem
Wohlstand errechnet werden kann (Kap. 5).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

98

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vielmehr muss zwischen befriedigungswürdigen und nicht befriedigungs‐
würdigen Bedürfnissen unterschieden werden. Für beide Autoren soll sich
die Produktion zunächst auf die materiellen Grundbedürfnisse konzentrie‐
ren, die Gruhl mit den Stichworten Nahrung, Kleidung, Heizwärme sowie
einem erforderlichen Maß an Mobilität umreißt (1975, 290-293, Harich
1975, 63). Grundsätzlich gehen beide davon aus, dass viele der darüber‐
hinausgehenden Bedürfnisse überflüssig bzw. nicht befriedigungswürdig
sind. Gruhl zitiert Heinz Vetter, wonach ein Drittel der Industrieproduk‐
te überflüssig und ein weiteres Drittel untauglich seien (1975, 297). Für
überflüssig hält er insbesondere die „Luxusgüterindustrie“, worunter er vor
allem „Mode-, Kitsch- und Plunderindustrie“ fasst (ebd., 297). Auch der
Massentourismus sowie die Mobilität im Allgemeinen müssten schrumpfen
(ebd., 297). Noch weitergehend hält Harich 70% aller Industriegüter für
überflüssig und Ausdruck einer dekadenten Lebensweise, der er als „Tod‐
feind“ gegenüberstehe (2015c, 156f ).

Doch wie ist konkret zwischen befriedigungswürdigen und nicht be‐
friedigungswürdigen Bedürfnissen zu unterscheiden? Gruhl unterscheidet
zwischen natürlichen und künstlichen Bedürfnissen, wobei erstere befriedi‐
gungswürdig sind, letztere nicht (1975, 198). Er führt diese Differenzierung
aber nicht weiter aus. Etwas ausführlicher setzt sich Harich mit der Bedürf‐
nisfrage auseinander. Er bemerkt, dass der Marxismus eine umfassende
Bedürfnistheorie entwickeln muss, mit der es „selektiv zu unterscheiden
gilt zwischen solchen Bedürfnissen, die beizubehalten, als Kulturerbe zu
pflegen, ja gegebenenfalls erst zu erwecken bzw. noch zu steigern sind,
und anderen, die den Menschen abzugewöhnen sein werden […]“ (1975,
179). Dabei lehnt er die von Gruhl angedeutete Unterscheidung zwischen
natürlichen und künstlichen Bedürfnissen als nicht anwendbar ab (ebd.,
182).98 Vielmehr differenziert er zwischen kommunistischen und antikom‐
munistischen Konsumbedürfnissen: Kommunistische Bedürfnisse sind glo‐
bal verallgemeinerbar, antikommunistische Bedürfnisse nicht (1975, 155f,
180f ). Als Beispiel für ein antikommunistisches Konsumbedürfnis nennt
Harich den privaten Pkw (ebd.). Befriedigungswürdig sind für ihn in Zu‐
kunft nur noch kommunistische Konsumbedürfnisse (ebd.). Unabhängig
vom konkreten Gehalt wird bei beiden Autoren deutlich, dass die staatliche

98 Harich nennt zur Verdeutlichung der Untauglichkeit dieser Unterscheidung das Bei‐
spiel des Fliegens. Dieses Bedürfnis sei, wie die Beispiele von Ikarus und Dädalus
zeigten, uralt. Ob es sich deswegen aber um ein natürliches oder ein künstliches
Bedürfnis handele, lasse sich nicht entscheiden. (1975, 182)

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

99

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Produktionsplanung im Angesicht ökologischer Grenzen eine restriktive
Bedürfnisdifferenzierung vornehmen muss.99 Diese Ablehnung einer libe‐
ralen Grundhaltung gegenüber individuellen Präferenzstrukturen, wonach
diese in den Bereich der individuellen Selbstbestimmung fallen, findet sich,
wie im weiteren Verlauf noch deutlich wird, (implizit) auch bei vielen
anderen wachstumskritischen Denkern.

Abgesehen von der Produktionsplanung und -zuteilung ist für beide
Autoren eine strenge Technikfolgenabschätzung Teil der staatlichen Steue‐
rung. Demnach darf die technische Entwicklung nicht mehr sich selbst
überlassen werden, sondern muss vom Staat kontrolliert werden. Nur tech‐
nologische Neuerungen, die keinen Schaden für das ökologische Gleich‐
gewicht bedeuten, dürften den „Umweltfilter“ (Gruhl 1975, 295) künftig
passieren. Nach Harich könnte diese Technikfolgenabschätzung an ein Ge‐
richtsverfahren angelehnt sein, in dem Ökonomen die Verteidigung und
Ökologen die Anklage übernehmen, wobei die politische Führung letztlich
den Richterspruch fällt. (Zum ges. Absatz Gruhl 1975, 295f; Harich 1975,
148f )

Unterschiede ergeben sich mit Blick auf die Steuerungsebene für die er‐
forderliche Wirtschaftsplanung. Wie bereits für die staatsstrukturellen Ord‐
nungsvorstellungen dargelegt, glaubt Gruhl nicht an vertiefte internationale
Kooperation und hält die nationalstaatliche Ebene für maßgeblich. Bei Ha‐
rich hingegen muss und kann die Planung und Rationierung mittelfristig
global erfolgen (1975, 168f ). Umgesetzt werden soll dies durch einen „Welt‐
wirtschaftsrat“, der in seinem „Weltwirtschaftsplan“ Kontigentierungsaufla‐
gen für alle Industrieprodukte festsetzt (ebd., 167). Diese Globalplanung
umfasst auch eine global optimierte Standortverteilung der Produktion
(ebd., 166f ).

Neben der Etablierung einer zentralisierten Wirtschaftsplanung pocht
in erster Linie Harich auf die Verstaatlichung der Unternehmen. Dies
soll die Konkurrenzbedingungen zwischen den Unternehmen aufheben
und das Profitmotiv als ökonomische Handlungsrationalität überwinden
(1975, 43f, 80f, 131, 133, 146, 152). Langfristig müsse jede Fabrik Eigentum

99 Für Harich impliziert dies eine weitere Abweichung vom orthodoxen Marxismus. Es
könne dem Kommunismus nicht mehr darum gehen, alle Bedürfnisse unhinterfragt
befriedigen zu wollen (1975, 178f ). Diese müssten vielmehr einer „kritischen Revisi‐
on“ unterzogen werden (ebd.). Dass Harich dies auch als Schutzfunktion des Staates
begreift, wird an anderer Stelle deutlich: Demnach müsse der Staat die Menschen
davor schützen, den wechselnden Moden hinterherzurennen und sich nutzlose, über‐
flüssige und schädliche Dinge zu kaufen (ebd., 147).

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

100

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Weltbevölkerung sein, sodass eine global koordinierte, an rein sach‐
lichen Gesichtspunkten der Bedarfsdeckung ausgerichtete Wirtschaftspla‐
nung möglich wird (ebd., 166f ). Damit vertritt Harich eine staatssozialisti‐
sche Zentralverwaltungswirtschaft (Leipold 2005b, 180). Bei Gruhl findet
sich zwar eine Kritik am Privatbesitz an Kapital, da privates Kapital stets
nach Vermehrung strebe (1975, 44ff ). Daraus leitet er aber keine Alternativ‐
vorschläge ab. Explizit ausgenommen von der Kritik am Privateigentum ist
bei Gruhl der Privatbesitz an Grund und Boden, den er in Abgrenzung
zu Marx als Voraussetzung für eine verantwortungsvolle Bewirtschaftung
begreift (ebd.).100

Bezüglich der Produktionsweise finden sich bei den Autoren lediglich
Andeutungen. Einig sind sich beide, dass die verbleibende Produktion auf
umweltverträglichen Technologien basieren muss, die eine weitgehende
Kreislaufführung der eingesetzten Stoffe ermöglichen (Harich 1975, 43f, 46;
Gruhl 1975, 293ff ). Bei Gruhl findet sich zudem eine deutliche Kritik an
der arbeitsteiligen industriellen Produktionsweise, da diese den Sinn für die
Abhängigkeit der Produktion und damit der Gesellschaft von den natürli‐
chen Lebensgrundlagen unterminiere (1975, 46). Daraus leitet er aber keine
Veränderungsvorschläge ab. Er legt lediglich dar, dass die autarke Selbstver‐
sorgung zukünftig wieder mehr Raum einnehmen muss (ebd., 13f, 334).101

Harich befürwortet eine Kombination aus dezentraler Kleinproduktion
und hoch-technologisierter, zentralisierter Produktion, ohne dies jedoch zu
vertiefen (1975, 168).

Zuletzt ist auf die Frage einzugehen, wie aus Sicht der Autoren mit der
durch die wirtschaftliche Schrumpfung freigesetzten Arbeitskraft umzuge‐
hen ist. Nach Gruhl werde der Abschied vom Wirtschaftswachstum sowie
die Drosselung von Produktion und Konsum eine „riesige Anzahl“ von
Arbeitskräften freisetzen (1975, 276f ). Er benennt vier Gegenmaßnahmen:
Erstens müsse Nichtarbeit möglichst attraktiv gemacht werden, indem
Mehrarbeit nicht mehr über ein höheres Gehalt honoriert wird (ebd.,
279ff ). Zweitens gehe es um eine gezielte Senkung der Arbeitsproduktivi‐
tät, was nicht spezifiziert wird (ebd.). Drittens würden neue arbeitsinten‐

100 Da Gruhl also letztlich nicht vom privaten Unternehmertum abrückt, lässt sich sein
Entwurf mit Rückgriff auf Leipold (2005, 11) als zentral gelenkte Privatwirtschaft
beschreiben.

101 Deshalb sieht Gruhl deutlich bessere Zukunftsaussichten für Naturvölker, Entwick‐
lungsländer und kommunistische Länder, wo weite Teile der Bevölkerung noch
die Fertigkeiten besitzen, viele ihrer Bedürfnisse selbst zu befriedigen (1975, 13f,
265-270, 334).

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

101

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sive Aufgabenfelder entstehen wie Reparatur und Wiederinstandsetzung,
Umweltschutz und Landschaftspflege sowie die für das Recycling erfor‐
derlichen Arbeitsvorgänge wie Einsammeln, Sortieren und Aufbereiten
(ebd.). Viertens wird sich das Arbeitsplatzproblem dergestalt entschärfen,
dass durch die ohnehin erforderliche Geburtenkontrolle (s.u.) die Bevöl‐
kerungszahl zurückgehen wird (ebd.). Harich legt hingegen dar, dass es
im sozialistischen System keine Sorge um die Arbeitsplätze geben müsste
(1975, 80). Dies ist im Rahmen seiner Argumentation insoweit nachvoll‐
ziehbar, als dass bei absoluter Gleichverteilung des ökologisch vertretbaren
Gütervolumens der Lebensunterhalt nicht aus der Erwerbsarbeit bestritten
wird. Unklar bleibt, ob die verbleibende Arbeit staatlich zugeteilt werden
soll oder ob Harich diesbezüglich auf Freiwilligkeit setzt.

Konsum
Neben der Produktion soll auch der Konsum staatlich gelenkt und kon‐
trolliert werden. Dabei können drei Dimensionen staatlicher Nachfrage‐
steuerung differenziert werden. Erstens gilt dies für die unmittelbare Kon‐
sumkontrolle. Oben wurde bereits deutlich: Aus den planetaren Grenzen
folgt für Harich und Gruhl, dass das Konsumniveau deutlich sinken muss
(Gruhl 1975, 228, 233; Harich 1975, 58f, 125; 1977, 14). Bei beiden Denkern
ist der Staat dafür verantwortlich, die entsprechende Konsumbeschränkun‐
gen vorzunehmen und zu kontrollieren. Bei Gruhl wird dies nur angedeu‐
tet, wenn er bemerkt, dass der Staat die verantwortliche Instanz ist, welche
die Rücknahme des heutigen Lebensstandards zugunsten künftiger Genera‐
tionen durchsetzen muss (1975, 234f ). Dazu an anderer Stelle:

„Jetzt kann er [der Staat] nichts mehr verteilen […], jetzt muß er wegneh‐
men, entziehen, rationieren – und das nicht nur einer Gruppe, sondern
allen! Er müßte eine Überlebensstrategie nicht nur konzipieren, sondern
auch rücksichtslos durchsetzen.“ (ebd., 307).

 

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

102

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es bleibt jedoch offen, wie der Staat diese Rationierung und Zuteilung
vornimmt. Im Zuge dessen bleibt auch die Frage, ob Märkte zukünftig noch
eine (untergeordnete) Rolle als Allokationsmechanismus zur Nachfragebe‐
friedigung spielen sollen, ungeklärt.102

Konkreter und vor allem weitgehender als Gruhl ist Harich. Demnach
muss der Staat „über die Machtmittel verfügen, auch den Konsum der
Individuen zu kontrollieren, und zwar nach Kriterien, die ihm die Ökologie
an die Hand gibt“ (1975, 179). Dazu dient Harichs System des zunächst
nationalen, mittelfristig dann „globalen Zuteilungskommunismus“, der je‐
dem Individuum zuteilt, „was es für ein menschenwürdiges Leben an Ge‐
brauchswerten benötigt […]“ (ebd., 169f ). Umgesetzt werden soll dieser Zu‐
teilungskommunismus über Rationierungsscheine und Bezugskarten (ebd.,
167). 103 Bei Harich ist die Abkehr vom Markt somit absolut, weswegen Geld
als Zahlungsmittel abgeschafft werden kann (ebd., 62f, 102f, 131, 165f ).

Die zweite Dimension der Nachfragesteuerung findet sich primär bei
Harich und bezieht sich auf die gezielte Beeinflussung der vorherrschenden
Bedürfnisstrukturen. So gelte es, den Menschen die antikommunistischen
Bedürfnisse durch Umerziehung und Aufklärung, notfalls auch durch ri‐
gorose Unterdrückungsmaßnahmen und gesetzlich verfügte Massenerzie‐
hungskuren, abzugewöhnen (1975, 179, 206). Gleichzeitig müssen den Men‐
schen „[u]mweltgerechtes Verhalten, sparsamer Umgang mit Rohstoffen
und Energie, ökologisch verantwortungsbewußter Konsum, Schutz der Na‐
tur, moralische Ächtung aller Verschwendung usw.“ als erste Lebensbedürf‐
nisse angewöhnt werden (ebd., 180). Der autoritäre Staat hat bei Harich
somit auch die Aufgabe einer gezielten Umerziehung der Menschen zu
einer ökologisch verträglichen Bedürfnisstruktur (Heyer 2015, 21ff ).104 In
dieser Tragweite findet sich dies bei Gruhl nicht. Er plädiert lediglich für
eine veränderte Ausrichtung des staatlichen Bildungssystems, das auf die
Abkehr vom „geistlosen Materialismus“ hinwirken (1975, 341) und eine
ökozentrische Ethik vermitteln soll (ebd., 274f ).

102 Auch mit Blick auf die erforderliche Rücknahme des materiellen Lebensstandards
sieht Gruhl deutliche Vorteile bei ärmeren Staaten sowie den kommunistischen
Staaten. Deren Bevölkerung kenne noch das „einfache Leben“ und sei materiell
anspruchsloser (1975, 269f, 334).

103 Dabei könne es bei der Zuteilung durchaus lokale Differenzierungen je nach tradi‐
tionellen Lebensgewohnheiten geben (Harich 1975, 169f ).

104 Dies beruht auf der Annahme, dass die Bedürfnisstruktur des Menschen nicht
einfach gegeben ist, sondern maßgeblich durch äußere Einflüsse geprägt wird und
somit gezielt zu formen ist (1975, 177f ).

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

103

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Als dritte Dimension ist der Nachfragesteuerung die von beiden Denkern
für unerlässlich gehaltene Bevölkerungskontrolle zuzuordnen. Beide sehen
die Notwendigkeit eines Stopps des globalen Bevölkerungswachstums und
einer Verminderung der Menschenzahl durch Geburtenkontrolle (Gruhl
1975, 168f; Harich 1975, 28-30, 38f, 43f, 46). Die Notwendigkeit einer
restriktiven Bevölkerungspolitik sehen beide sowohl in den reicheren In‐
dustrienationen als auch in den ärmeren Weltregionen, wobei Harich in
Anbetracht des ungleich höheren Konsumniveaus die Vordringlichkeit der
Bevölkerungskontrolle in den reichen Weltregionen betont (Gruhl 1975,
184ff; Harich 1975, 30, 38). Dazu gelte es das Recht auf die freie Wahl der
Kinderzahl aufzuheben (Gruhl 1975, 178f; Harich 1975, 47). Für Harich
muss die anzustrebende kommunistische Weltregierung zudem „Umsiede‐
lungsaktionen im globalen Maßstab“ durchführen, die eine gleichmäßigere
Verteilung der Erdbevölkerung sicherstellen (1975, 41).

Mit der Zentralisierung der Wirtschaftsplanung und -kontrolle auf Seiten
von Produktion und Konsum geht in der Summe eine deutliche Auswei‐
tung staatlicher Aufgaben und Kompetenzen einher. Staatliches Handeln
muss und darf eine ungleich größere Eingriffstiefe gegenüber Unternehmen
und Bürgern bzw. Konsumenten haben als zuvor. Die Freiheiten lassen sich
aus Sicht der Autoren im Angesicht der ökologischen Krise nicht aufrecht‐
erhalten und sind daher aufzuheben. Damit weisen die Positionen einen
starken normativen Kollektivismus (vgl. zum Begriff Horn 2012, 17ff ) auf:
Weitgehende Eingriffe in individuelle Interessen und Freiheiten zugunsten
des kollektiven Ziels der Überlebenssicherung sind legitim. Dies gilt für
Wirtschafts- und Konsumfreiheiten ebenso wie für politische Freiheiten
der demokratischen Mitbestimmung.

Zuletzt ist auf zwei von den Autoren benannte Voraussetzungen für
das Gelingen der geforderten Wirtschaftssteuerung einzugehen. Zentrale
Voraussetzung ist zunächst die oben beschriebene Institutionalisierung zu‐
stimmungsunabhängiger Führung. Diese könne aber nur dann eine an
die erforderliche Langfristperspektive einnehmen, wenn sich der Staat aus
den engen Verflechtungen zur Wirtschaft löse (Gruhl 1975, 208ff ). Wie
dies konkret umzusetzen ist, wird von Gruhl nicht spezifiziert. Als weite‐
re Voraussetzung betont Harich, wie erwähnt, die Schaffung materieller
Gleichheit. Nur dann könne sich Verzichtsbereitschaft in der Bevölkerung
einstellen (1975, 65, 110ff, 144, 162, 170). Gleichverteilung innerhalb der
Länder, aber auch zwischen den Ländern, ist demnach die Bedingung für
einen „homöostatischen Zustand“ (1975, 162, 170) der Menschheit (ebd.).
Die so begründete Forderung nach stärkerer materieller Gleichheit findet

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

104

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich auch bei Jonas (2015, 267ff ). Auch für die restriktive Bevölkerungspoli‐
tik sei materielle Gleichheit die Voraussetzung, da nur so das Einkommen
auch ohne eine entsprechende Kinderzahl gesichert sei (Harich 1975, 31f ).

6.2.4 „Survivalism“ als Phänomen der 1970er-Jahre

Die drei untersuchten Bücher von Harich, Gruhl und Jonas stammen al‐
lesamt aus den 1970er-Jahren. Für das englischsprachige ökologisch-politi‐
sche Denken wird für diese Zeit ebenfalls eine Hochphase öko-autoritärer
Beiträge verzeichnet, die in der Sekundärliteratur mit dem Begriff des „Sur‐
vivalism“ gefasst werden (Carter 2001, 65, 42f; Dryzek 1997, 23-44; Eckers‐
ley 1992, 11f; Bühler 2018, 181). Das „Survivalist Thinking“ entsteht demnach
im Anschluss an die drastischen Krisenanalysen in einflussreichen Studien
wie Die Grenzen des Wachstums (1972) oder Blueprint of Survival (1972)
(Eckersley 1992, 11f ). Im angelsächsischen Sprachraum werden als maßgeb‐
liche Vertreter dieser Richtung Robert Heilbroner, Wiliam Ophuls und
Garett Hardin behandelt (Dryzek 1997, 31ff; Carter 2001, 42f, 65; Eckersley
1992, 13ff; Bühler 2018, 181). Gemeinsam ist ihnen, dass sie den Ausweg aus
der ökologischen Krise nur über Zentralisierung und Autorität für möglich
halten (Dryzek 1997, 31; Eckeryley 1992, 13f; Bühler 2018, 181f ). Systeme,
die Entscheidungsmacht dezentralisieren, wie Marktwirtschaft oder liberale
Demokratie, müssen aus dieser Perspektive durch zentralisierte und autori‐
täre Entscheidungsstrukturen ersetzt werden (Dryzek 1997, 32). Der Staat
agiert interventionistisch durch weitreichende Einschränkung individueller
Freiheiten, insbesondere erfolgt z.B. eine strenge Bevölkerungskontrolle
sowie eine Zuteilung und Rationierung von Ressourcen (Eckersley 1992,
13).105

Damit sind die grundlegenden Ordnungsvorstellungen sowie deren Be‐
gründung kongruent zu den hier untersuchten Denkern.106 Vor allem Gruhl
und Harich, die zum Zwecke der Überlebenssicherung enorme Eingriffe
in politische, wirtschaftliche und persönliche Freiheitsrechte befürworten,

105 Bei Ophuls setzt sich die neue Autorität maßgeblich aus ökologischen Bürokraten
zusammen. Bei Heilbroner verbindet eine monastische Führung religiöse Orientie‐
rung mit militärischer Disziplin (Carter 2001, 42; Dryzek 1997, 32f ). Ausführlichere
Diskussionen des „Survivalism“ finden sich bei Dryzek 1997, 23-44 und Eckersley
1992, 11-17.

106 Entsprechend behandelt Stein Ophuls, Heilbroner, Harich und Gruhl zusammen
als maßgebliche Exponenten der Idee einer ökologisch motivierten Diktatur (Stein
1998, 201f ).

6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative

105

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lassen sich als deutsche Exponenten des „Survivalism“ kennzeichnen. Die
untersuchten Beiträge zeigen zudem, dass die Idee einer ökologisch moti‐
vierten Diktatur in den siebziger Jahren auch im deutschen Sprachraum
Konjunktur hatte (Stein 1998, 201). Nach dieser Hochphase verschwindet
das öko-diktatorische Denken weitgehend bzw. findet sich nur noch in
stark abgemilderter Form (ebd., 202; Dryzek 1997, 33).

Dieser Entwicklung entsprechend haben sich Gruhl, Jonas und Harich,
anders als ihre angelsächsischen Mitstreiter (Dryzek 1997, 33), später von
ihren Empfehlungen für zustimmungsunabhängige Regierungsformen dis‐
tanziert. Jonas tat dies z.B. in einem Spiegel-Interview 1992, in dem er die
Vorstellung einer wohlmeinenden Öko-Diktatur als reine Utopie, die nicht
zu realisieren sei, verwirft (1992, 99f ). Zudem hätte sich gezeigt, dass die
zustimmungsunabhängigere Regierungsform der realsozialistischen Staaten
nicht besser in der Lage ist, auf die ökologische Krise zu antworten (ebd.,
107). Bei Harich klang bereits 1979 eine partielle Abkehr von seinem rein
autoritären Top-Down-Konzept an. In einem Interview legt er dar, dass
er vor allem durch die Lektüre der Werke von Carl Amery und Yona
Friedmann nunmehr Anhänger einer möglichst weitgehenden lokalen Aut‐
arkie sei, was basisdemokratische Lösungen voraussetze. Nach wie vor
bräuchte es aber ein mit diktatorischen Vollmachten ausgestattetes globa‐
les Machtzentrum, insbesondere um globale Umweltprobleme wirksam zu
adressieren (2015c, 158). Später distanzierte er sich, wie Amberger heraus‐
stellt, generell von seinem autoritären Ansatz und wollte diesen als War‐
nung umgedeutet wissen (2010). Explizit findet sich diese Distanzierung
in einem Zeitschriftenbeitrag aus dem Jahr 1991, in dem Harich darlegt,
dass sein ursprüngliches Konzept „mit dem Gedanken an eine Öko-Dik‐
tatur kontaminiert war“, er sich nun aber als Gegner „jedwede[m] Dikta‐
turtheorems undemokratischer Art“ begreife (1991). Stattdessen fordert er
in Übereinstimmung mit den im Folgenden noch zu behandelnden De‐
zentralisierungsansätzen eine Verlagerung von Entscheidungskompetenzen
weg vom Nationalstaat nach unten zur lokalen Basis sowie nach oben
zu einer neu zu ordnenden UN, die er aber nicht mehr als diktatorische
Instanz denkt (ebd.). Zuletzt wird Gruhls Abkehr von seinem autoritären
Ansatz in seinem dem Planeten nachfolgende Buch, dem 1982 erschienenen
Irdischen Gleichgewicht deutlich. Dort wendet er sich von den staatlichen
Eliten als Transformationsakteur ab und setzt auf die Umkehrbereitschaft
der Individuen. Gruhl muss seine Abkehr von autoritären Ansätzen aber

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

106

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bereits früher kommuniziert haben, da Strasser/Traube dies in ihrem 1981
erschienenen Buch entsprechend ausführen (1981, 232f ).107

6.3 Erklärende Hintergrundannahmen

Bei Gruhl, Harich und Jonas zeigen sich weitgehende Überschneidungen
in Bezug auf die Hintergrundannahmen, die ihre Position präformieren.
Diese geteilten Hintergrundannahmen können erklären, warum die Ord‐
nungsvorstellungen von Autoren mit so unterschiedlichen ideologischen
Hintergründen wie dem konservativen Gruhl und dem Marxisten Harich
so auffallend konvergieren. Zwei dieser Hintergrundannahmen wurden im
Vorstehenden bereits eingehend betrachtet, weswegen sie an dieser Stelle
nur noch kurz zu rekapitulieren sind: die für die 1970er-Jahre charakte‐
ristische apokalyptische Wahrnehmung der ökologischen Krise sowie das
skeptische Menschen- und Bürgerbild, aus dem der starke Etatismus folgt.
Darüber hinaus gilt es zwei Aspekte näher zu beleuchten, die bisher nur
gestreift wurden. Erstens zeigt sich insbesondere bei Harich und Gruhl ein
Grundwertekanon, der sich, aus unterschiedlicher Perspektive, durch eine
Distanz zu den Grundwerten der individuellen Freiheit und Selbstbestim‐
mung auszeichnet. Zweitens lässt sich ein starker Fokus auf die physische

107 Generell lassen sich Gruhls Monografien zur ökologischen Krise als Suchbewegung
interpretieren. Zunächst setzt er im Planet aus seiner konservativen Grundhaltung
heraus auf den Staat und dessen Funktionseliten, die er in der Verantwortung
sieht. Nachdem diese Hoffnung enttäuscht wird, wendet er sich im Irdischen Gleich‐
gewicht (1982) vom Staat ab und hofft stattdessen auf die Umkehrbereitschaft des
Individuums (Marten nivelliert diesen Wandel in Gruhls Denken, wenn er aus dem
Planeten und dem Irdischen Gleichgewicht eine kohärente Position rekonstruiert
(1983, 115-134)). Demnach braucht es eine Verzichtsbewegung, im Rahmen derer
geistig-seelisch reife Konsumenten die Produzenten zur Umstellung zwingen (1985,
271). Er setzt darauf, dass sich die Menschen „aus freien Stücken aus den Fesseln
der ‚Konsumzwänge‘“ lösen (ebd.). Als sich auch diese Hoffnung zerschlägt, verliert
Gruhl in Himmelfahrt ins Nichts (1992) den Glauben an einen Ausweg aus der
ökologischen Zerstörung des Planeten und sieht die ökologische Katastrophe als
quasi ausweglos (Gruhl 1992; dazu auch Kathke 2016, 20f ). Der vorliegenden Inter‐
pretation entsprechend legen auch Loske und Fenske dar, dass diese resignative
Position in der Verbitterung über die vielen Vergeblichkeitserfahrungen wurzelt, die
Gruhl letztlich in die Hoffnungslosigkeit geführt hätten (Loske 2020; Fenske 2009,
10).

6.3 Erklärende Hintergrundannahmen

107

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überlebenssicherung identifizieren, welcher die Frage nach dem guten Le‐
ben weitgehend ausklammert.108

Apokalyptische Krisenwahrnehmung und Wachstumspessimismus
Wie im Vorherigen herausgearbeitet wurde und wie auch Dryzek, Eckersley
und Carter für den angelsächsischen „Survivalism“ betonen, wird das öko-
autoritäre Denken maßgeblich durch die apokalyptischen Krisenszenarien
des Club of Rome und weiterer Studien sowie die dadurch erzeugte End‐
zeitstimmung der 1970er-Jahre hervorgebracht (Dryzek 1997, 34; Eckersley
1992, 13, 15; Carter 2001, 42, 65; Bühler 2018, 182ff ). Die öko-autoritären
Denker antizipieren eine krasse Bedrohungslage, die drastische materielle
Einschnitte innerhalb kurzer Frist erfordert, was sich nur durch autoritäre
Eingriffe umsetzen lässt (Bühler 2018, 182ff ). Erst das ökologische Bedro‐
hungsszenario in Verbindung mit ihrem starken Wachstumspessimismus
führt sie zu ihren autoritären Schlussfolgerungen. Dies gilt zumindest für
Jonas und Gruhl, die erst im Angesicht der ökologischen Krise eine autori‐
täre Grundposition entwickeln. Bei ihnen sind die Hinwendung zu einer
autoritären Regierungsform sowie die krassen Einschnitte in persönliche
Freiheiten rein funktional begründet: Sie ergeben sich als Notwendigkeit
der Überlebenssicherung, sind aber nicht an sich, d.h. aus nicht-ökologi‐
schen Gründen, wünschenswert. Jonas erörtert gar explizit die „sittliche“
Vorzugswürdigkeit freiheitlicher gegenüber nicht-freiheitlicher Regierungs‐
systeme (2015, 304f ). Entsprechend bezeichnet er die notwendige Abkehr
von der Demokratie als „widerstrebend“ (ebd., 269). Bei Gruhl findet sich
dies zwar nicht explizit, auch bei ihm wird die autoritäre Antwort auf die
Krise aber rein funktional begründet. Dies zeigt sich nicht zuletzt daran,
dass er sich, wie Jonas, mit den Möglichkeiten eines gesellschaftlichen
Bewusstseinswandels als Basis für einen demokratischen Weg aus der Krise
auseinandersetzt, diesen aber absehbar für unwahrscheinlich hält.109

108 Mit Blick auf das englischsprachige ökologische politische Denken finden sich v.a.
bei Dryzek und Eckersley Erkenntnisse bezüglich der hinter dem „Survivalism“
stehenden Hintergrundannahmen. Dabei zeigen sich weitreichende Parallelen zum
deutschsprachigen Öko-Autoritarismus. Entsprechend wird im Folgenden immer
wieder auf die einschlägigen Erkenntnisse verwiesen.

109 Dementsprechend legt Eckersley dar, dass Heilbroner und Ophuls eigentlich eine
dezentralisierte Direktdemokratie präferierten, aber vor dem Hintergrund ihres
skeptischen Menschenbildes nicht an deren ökologische Zukunftsfähigkeit glaubten
(1992, 15). Für Harich muss an dieser Stelle offenbleiben, ob sein autoritärer Ansatz
ausschließlich ökologisch begründet ist oder ob er auch aus nicht-ökologischen

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

108

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Skeptisches Menschenbild und Etatismus
Die Einschätzung sehr enger ökologischer Belastungsgrenzen und die da‐
von ausgehende apokalyptische Krisenwahrnehmung stellen jedoch keine
hinreichende Plausibilisierung des öko-autoritären Denkens dar. Andere
untersuchte Denker teilen die dramatische Krisenwahrnehmung und die
Notwendigkeit drastischer materieller Beschränkungen und kommen den‐
noch zu gegensätzlichen Schlussfolgerungen. Hinzu tritt bei den öko-auto‐
ritären Denkern, wie gezeigt, ein skeptisches Menschenbild und daraus
hervorgehend eine pessimistische Haltung gegenüber der Bürgerschaft
(Kap. 6.2.1).110 Dies ist von fundamentaler Bedeutung, da diese Skepsis
letztlich das Erfordernis autoritärer Strukturen begründet. Was Amberger
für Harich festhält, gilt für alle drei Autoren: Die Rettung der Welt kann
nur von oben kommen, da das Individuum dazu zu schwach ist (Amber‐
ger 2020). Demokratie und ökologische Rettung schließen sich daraus
hervorgehend wechselseitig aus (Amberger 2016, 44). Entsprechend haben
Eckersley und Dryzek ein skeptisches Menschenbild als zentrale Prämisse
des englischsprachigen „Survivalism“ herausgearbeitet. Dabei zeigen sich
dieselben Zuschreibungen wie in der ausgewerteten deutschsprachigen Li‐
teratur: Der Mensch wird als egoistischer Hedonist gesehen, weswegen er
die erforderliche Vernunft und Tugendhaftigkeit, um aus sich heraus eine
der ökologischen Bedrohung angemessene Haltung und Handlungsweise

Gründen von der Vorzugswürdigkeit eines autoritären Staates ausgeht. Aber auch
für ihn gilt, dass die massiven Einschränkungen von Freiheiten aus der drastischen
Wahrnehmung der ökologischen Krise und den daraus abgeleiteten Schrumpfungs‐
erfordernissen folgen.

110 Das bei den drei Autoren zum Ausdruck kommende Bild des Menschen als Mängel‐
wesen kann im Rückgriff auf Schmitz und Muller durchaus als ein konservatives
Menschenbild gekennzeichnet werden (Schmitz 2009, 161f; Muller 1997,  10). Auch
die Annahme einer relativ konstanten Menschennatur lässt sich als Teil einer kon‐
servativen Anthropologie verstehen (Carter 2001, 64; Schmitz 2009, 161). Bei Gruhl
ist dies mit Blick auf seine konservative Grundhaltung nicht weiter klärungsbedürf‐
tig. Weniger naheliegend ist die Diagnose eines konservativen Menschenbildes für
den orthodoxen Marxisten Harich, insbesondere da der Marxismus über keine
Anthropologie im eigentlichen Sinne verfügt. Dabei macht Harich, wie gezeigt, auf
eben diese Lücke im marxistischen Theoriegerüst aufmerksam und schlägt vor, die
Anthropologie Gehlens in den Marxismus zu integrieren (Harich 1975,176f ). Da
Gehlen zentraler Bezugspunkt für konservatives Denken ist, zeigt sich hier eine
deutliche Schnittmenge. Auch das aus der skeptischen Anthropologie folgende An‐
gewiesensein auf haltgebende Institutionen und Autoritäten, und damit den Staat,
übrigens auch zentrale Schlussfolgerung Gehlens (siehe z.B. Gehlen 1986, 8 sowie
dazu vertiefend Hacke 2009), lässt sich als Wesensmerkmal konservativen Denkens
qualifizieren (Schmitz 2009, 161f; Stein 2019; Carter 2001, 64).

6.3 Erklärende Hintergrundannahmen

109

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu entwickeln, nicht aufbringen kann. Gleichzeitig wird dieser Wesenszug
als weitgehend unveränderbar begriffen. Eben aus dieser Skepsis folgt der
dargestellte Etatismus, der wiederum auf einem grundsätzlichen Zutrauen
in spezifische Eliten beruht, welche die Verantwortung für das Schicksal
der Menschheit zu tragen haben (Dryzek 1997, 34f, Eckersley 1992, 15, 171).

Grundwerte: Distanz zu freiheitlichen Normen und Harichs Egalitarismus
Als dritte wichtige Hintergrundannahme lassen sich die öko-autoritären
Schlussfolgerungen auf die Grundwertekanons der Denker zurückführen.
Dies bezieht sich in erster Linie auf die dabei zutage tretende Distanz zu
den Grundwerten der Emanzipation und Freiheit.111 Jenseits dessen stellt
Harichs materiell fokussierter Egalitarismus eine weitere Erklärung für sei‐
ne autoritären Schlussfolgerungen dar.

Die Distanz zu freiheitlichen Grundwerten lässt sich anhand der unter‐
suchten Texte vor allem für Harich und Gruhl zeigen: In ihrem Grund‐
wertekanon spielen individuelle Freiheit und Selbstbestimmung eine un‐
tergeordnete Rolle. Wie noch zu zeigen ist, sind für die Denker, die an
der Demokratie festhalten, Emanzipation und Selbstbestimmung prioritäre
Grundwerte (Kap. 7.2.1). Demokratie dient der Verwirklichung dieser Nor‐
men, weshalb ihr ein hoher Eigenwert zukommt. Dies gestaltet sich für
Gruhl und Harich, aus unterschiedlicher Perspektive, anders.112

Für Gruhl lässt sich seine Distanz zu den Grundwerten der Freiheit und
Selbstbestimmung besonders deutlich belegen, wenn das Irdische Gleich‐
gewicht (1982) und die darin zum Ausdruck kommende Kulturkritik an
der Moderne zurate gezogen werden.113 Diese Kritik am „Zeitalter der Eu‐

111 Dieser Zusammenhang wird von Carter für die angelsächsischen „Survivalists“
zumindest angedeutet (2001, 65).

112 Für Jonas lässt sich zumindest zeigen, dass freiheitliche Erwägungen hinter das
Ziel der physischen Überlebenssicherung zurücktreten müssen. Im Prinzip Verant‐
wortung leitet er eine moralische Pflicht der Menschheit zum Fortbestand her (2015,
v.a. Kapitel 5.1). Seine institutionellen Ansätze können als Vorschlag gelesen werden,
dieser Pflicht gerecht zu werden. Wenn er dazu die Einrichtung einer autoritären
und damit, wie er auch selbst bemerkt, unfreiheitlichen Regierungsform impliziert
(2015, 304f ), kommt eine Überordnung der physischen Überlebenssicherung ge‐
genüber freiheitlichen Erwägungen zum Ausdruck.

113 Die Betrachtung des Irdischen Gleichgewichts ist an dieser Stelle sinnvoll, da Gruhl
nach eigener Aussage im Planeten noch von der Betrachtung der „geistigen“ Ab‐
surdität der modernen Zivilisation abgesehen und sich auf die „Auslegung der
Naturgesetze“ und somit die ökologischen Folgen fokussiert hat (1975, 17). Diese
Betrachtung holt Gruhl dann im Irdischen Gleichgewicht nach, wo Gruhl eine fun‐
damentale Kulturkritik entfaltet.

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

110

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


phorie“ zielt in erster Linie auf die Zerstörung traditioneller Institutionen
wie Religion, Kirche, Familie, Traditionen und Kultur sowie den damit
einhergehenden Werteverfall, der zur Tugend gemacht habe, was zuvor
Todsünde war: Gier, Habsucht, Neid, Luxus und Stolz (siehe v.a. 1985, 17ff,
38, 102, 157f, 256ff, 259f, 272, 280). Mit diesen Kritikpunkten ist Gruhl
deutlicher Exponent einer konservativen Kulturkritik (vgl. dazu Steurer
2002, 115-124; Kathke 2016, 11). Entscheidend ist an dieser Stelle, dass Gruhl
den emanzipativen Impuls der Aufklärung als maßgebliche Wurzel dieser
Fehlentwicklungen versteht. Das übergeordnete Ideal der Aufklärung ist
die Emanzipation des Menschen und somit die Autonomie des Subjekts
(Reinalter 2018, 135). Diesen Impuls beschreibt Gruhl als Ursprung der
fehlgeleiteten Moderne:

„Das, was sich Aufklärung nannte, entrollte die Fahne der Freiheit und
Autonomie des Menschen, hinter der alle hoffnungsvoll in die Zwänge
des mechanistischen Zeitalters hineinmarschierten. Inzwischen hat es
sich als überlebensnotwendig herausgestellt, Aufklärung über die Aufklä‐
rung zu betreiben.“ (1985, 157)

Wie Mende darlegt, steht für Gruhl die Aufklärung am Anfang des geistigen
Irrwegs des Industrialismus (2011, 75; 2014, 374f ). Gruhl beschreibt die von
diesen Idealen ausgehende Entwicklung der Industriegesellschaft als zuneh‐
menden Werteverfall und als Zerstörung menschlicher Gemeinschaften
(1985, 17, 256). Entsprechend bemerkt Mende, dass Gruhl dem emanzipa‐
torischen Impuls und dem damit verbundenen Fortschrittsdenken als Gan‐
zem kritisch gegenübersteht (2011, 405, 431f ).114 Gruhls Denken zeichnet
sich durch eine grundlegende Skepsis gegenüber Werten wie individuelle
Freiheit und Individualisierung aus (Hildebrand 2013, 330). Diese skepti‐
sche Haltung gegenüber den aufklärerischen Idealen der Emanzipation und
Selbstentfaltung sowie die Kritik am auf individuelle Freiheit fokussierten
Freiheitsverständnis sind wiederum typisch für konservatives politisches
Denken (Schmitz 2009, 162; Muller 1997, 10; Carter 2001, 63f ).115

114 Dies lässt sich, wie Mende darstellt, auch an Gruhls ablehnender Haltung gegen‐
über der gesellschaftlichen und kulturellen Emanzipationsbewegung seit den späten
1950er-Jahren zeigen, was eine deutliche Differenz zu weiteren Mitstreitern bei den
frühen GRÜNEN wie z.B. Amery oder dem frühen Bahro darstellt (2011, 431).

115 Es wäre falsch, Gruhls öko-politisches Denken als exemplarisch konservativ zu pau‐
schalisieren. Wie Graf herausgearbeitet hat, gab es im konservativen Spektrum auch
unter denjenigen, die die ökologische Krise als existenzielle Herausforderung ernst
nahmen, divergierende Reaktionen auf die Grenzen des Wachstums (Graf 2008).

6.3 Erklärende Hintergrundannahmen

111

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieser Gesellschaftskritik gegenüber preist Gruhl eine „Rückbesinnung“
auf die „echten Werte des Daseins“, nach denen die Völker vor dem „Zeit‐
alter der Euphorie“ gelebt haben: Familie, Glaube, Traditionen, Barmher‐
zigkeit, Einfachheit (1985, 11f, 246-283, insb. 253f, 277). Gruhl gehe es, so
hält Mende fest, um die Rückkehr zu geistig-religiösen Werten mit einer
Rückbesinnung auf traditionelle Moralvorstellungen, zwischenmenschliche
Bindungen, Ehrgefühl sowie den Sinn für Kultur und Religion (2011, 88).
Entsprechend konstatiert Hildebrand, dass sich Gruhls allgemeine Fort‐
schrittsskepsis mit einer Verherrlichung frühindustrieller Zeiten verbindet
(2013, 329). Emanzipation und Freiheit kommen in dieser Gesellschafts‐
vorstellung als Leitwerte nicht vor.

Auch für Harich lässt sich die Distanz zu freiheitlichen Normen zeigen.
Er legt selbst dar, dass er mit „dem Ruf nach mehr Freiheit […] nichts im
Sinn“ hat (1975, 172). Die individuelle Freiheit des Einzelnen, so Harich, ist
den langfristigen Erfordernissen der Gesellschaft, zu der auch zukünftige
Generationen gehören, unterzuordnen (ebd., 47). Vielmehr kann Freiheit
im Angesicht der ökologischen Begrenzungen in marxistischer Tradition
nur noch Einsicht in die Notwendigkeit bedeuten (ebd.). Entsprechend hat
Heyer für Harich richtig dargestellt, dass das Individuum vollständig im
Kollektiv aufgeht (2015, 21). Heyer an anderer Stelle: „Bürgerliche Freihei‐
ten – also die Demokratie westlichen Typs, Presse-, Rede-, Versammlungs‐
freiheit, Pluralismus, Diskussion etc. – waren für Harich keine Werte an
sich“ (2015, 61). Entsprechend stand Harich, wie Gruhl, den antiautoritären
Bestrebungen der 68er-Bewegung kritisch gegenüber (Amberger 2020).

Aus dieser Distanz der Autoren zu freiheitlichen Grundwerten folgt
zweierlei. Erstens generell, dass freiheitliche Erwägungen eher als bei ande‐
ren Autoren hinter ökologische Erfordernisse zurücktreten können. Wenn
individuelle Freiheit kein zentraler Grundwert ist, liegt die Aufgabe von

Insbesondere viele der konservativen Autoren rund um die Zeitschrift Scheidewege
und das Bussauer Manifest kamen nicht zu den autoritären Schlussfolgerungen
Gruhls, da sie mehr Hoffnung in die ethische Neuorientierung der Bürgerschaft
setzten (ebd., 215-220; Bussauer Manifest 1975). Gruhl teilt mit diesen, wie auch
Mende betont (2011, 302f ), zwar die zentralen Grundzüge der Krisenbegründung
und daraus hervorgehend die Forderungen nach geistiger Erneuerung zugunsten
materiellen Verzichts und einer ökozentrischen Ethik. Seine autoritären politischen
Ordnungsvorstellungen können aber nicht stellvertretend für dieses Spektrum ste‐
hen. Was aber an dieser Stelle gezeigt werden kann, ist, dass Gruhls Ansatz aus
einem als konservativ zu kennzeichnenden Menschenbild, einem konservativen
Grundwertekanon und einer typisch konservativen Interpretation der ökologischen
Krise als geistig-kulturelle Krise folgt.

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

112

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheiten näher, was in den Gegenentwürfen deutlich zum Ausdruck
kommt. Daraus hervorgehend folgt zweitens eine spezifische Perspektive
auf Demokratie: Wenn Autonomie und Selbstbestimmung keine prioritären
Normen sind, stellt Demokratie weit weniger einen Eigenwert dar als für
Denker, für die Emanzipation und Selbstbestimmung zentrale Grundwer‐
te darstellen (vgl. Kap. 7.2.1). Eine Abkehr von der Demokratie ist vor
diesem Hintergrund naheliegender. In Abgrenzung zum normativ aufgela‐
denen Demokratieverhältnis der demokratisch orientierten Autoren könnte
das Verhältnis der autoritären Autoren zur Demokratie als instrumentell
bezeichnet werden: Wenn diese den erforderlichen (ökologischen) Policy-
Output nicht erbringt, muss sie zugunsten einer effektiveren Regierungs‐
form aufgegeben werden.116

Für Harich lässt sich mit dessen materiell fokussiertem Egalitarismus
ein weiterer Aspekt seines Grundwertekanons als Erklärung für seine auto‐
ritären Schlussfolgerungen anführen. Anders als Gruhl und Jonas (siehe
unten) verbindet Harich die Lösung der ökologischen Krise mit einer ge‐
sellschaftlichen Positivvision. Diese Positivvision besteht für ihn im Kom‐
munismus, der für ihn die beste denkbare Gesellschaftsordnung darstellt
(1975, 159). Mit der ökologischen Krise muss die marxistische Utopie des
Überfluss-Kommunismus zwar verworfen werden, Kommunismus bleibt
aber möglich und stellt, wie gezeigt, für Harich sogar die Voraussetzung für
einen Weg aus der ökologischen Krise dar. An dieser Stelle ist zentral, was
Kommunismus für Harich bedeutet. Kommunismus ist für ihn zunächst
die Verwirklichung von Gleichheit:

„Der Sinn der Weltgeschichte liegt, falls sie überhaupt einen hat, in
der fortschreitenden Verwirklichung des Prinzips der Gleichheit aller
Menschen. Dieses Prinzip konstituiert alle übrigen sittlichen Werte, die
einer vernünftigen Regelung der zwischenmenschlichen Beziehungen
zugrunde liegen müssen.“ (ebd., 162)

Entscheidend ist nun, dass Gleichheit für Harich im Sinne Babeufs117 ma‐
terielle Gleichverteilung bedeutet (ebd., 59, 103, 202). Harichs Egalitaris‐

116 Kathke hat entsprechend darauf hingewiesen, dass Gruhl auch in der parteipoliti‐
schen Praxis eher Freund klarer Hierarchien und Führungspersönlichkeiten war
und den basisdemokratischen Zügen bei den GRÜNEN sehr skeptisch gegenüber‐
stand (2016, 10).

117 Auch dem Frühsozialisten Gracchus Babeuf, auf den sich Harich bereits im Buchti‐
tel beruft, ging es um die Verwirklichung umfassender materieller Gleichheit bei
gleichzeitiger Abschaffung des Privateigentums (Sassmannshausen 2018, 183f ).

6.3 Erklärende Hintergrundannahmen

113

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mus liegt also ein materiell fokussiertes Gleichheitsverständnis zugrunde.
Andere Gerechtigkeitsaspekte, wie die gleichberechtigte Beteiligung an
Entscheidungsprozessen, die einen Eigenwert der Demokratie begründen
könnten, spielen bei ihm keine Rolle. Auch sein spezifisches Gleichheits-
bzw. Gerechtigkeitsverständnis steht einer autoritären Antwort auf die öko‐
logische Krise folglich nicht im Wege. Vielmehr liefert es eine weitere Be‐
gründung für seine autoritären Schlussfolgerungen. Wie lässt sich materiel‐
le Gleichheit unter ökologischen Knappheitsbedingungen verwirklichen?
Die dazu erforderliche „Angleichung nach unten“ kann (gegen die Einsicht
der Mehrheitsbevölkerung) nur durch ein System rationierter Verteilung
erreicht werden, das von einem autoritären Staat gegen alle Widerstände
durchgesetzt werden kann (ebd., 202; 1977, 14).118 Harich braucht den
autoritären Staat nicht nur zur Überlebenssicherung, sondern auch zur
Verwirklichung seiner Gesellschaftsvision des materiell egalitären Kommu‐
nismus unter ökologischen Knappheitsbedingungen. Dies gilt auch für die
kommunistische Weltdiktatur, denn den höchsten Grundwert der materiel‐
len Gleichheit gilt es global zu verwirklichen (1975, 162, 41f; dazu auch
Heyer 2015, 20). Bei Harich trifft also der materiell ausgedeutete Egalitaris‐
mus auf die Distanz zu den Normen von Freiheit und Selbstbestimmung.

Fokus auf physische Überlebenssicherung
Damit lässt sich abschließend eine Erkenntnis der Arbeiten zum angelsäch‐
sischen „Survivalism“ diskutieren und konkretisieren. Dort wird dargelegt,
dass das öko-autoritäre Denken einen starken Fokus auf die physische
Überlebenssicherung aufweist und deshalb zu autoritären Schlussfolgerun‐
gen kommt (Carter 2001, 42, 65; Dryzek 1997, 32ff; Eckersley 1992, 13ff ).
Dies trifft in der Tat zu. Bei allen drei untersuchten Denkern steht die phy‐
sische Überlebenssicherung als Ziel im Vordergrund, während die Frage
nach dem guten Leben weitgehend ausgeklammert wird. Dieser Fokus stellt
eine wichtige Erklärung für die autoritären Schlussfolgerungen dar.119 Was

118 Der Zusammenhang zwischen Harichs spezifischem Gleichheits- und Kommu‐
nismusverständnis und seinem autoritären Gegenentwurf wurde auch von Stras‐
ser/Traube und Amery erkannt, die sich intensiv mit Harich auseinandersetzten
(Strasser/Traube 1981, 232; Amery 1978d, 46).

119 Dieser Zusammenhang wurde auch von anderen öko-politischen Denkern beob‐
achtet. So kritisieren Strasser/Traube Gruhl und Harich für ihre naturwissenschaft‐
lich-biologistisch verengte Sicht der Probleme, die sich auf die bloße „Sicherung
der biologischen Existenz des Menschen“ reduziere und davon ausgehend „nahezu
zwangsläufig zu demokratisch fragwürdigen Lösungen“ kommt (1981, 230f ). Bei

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

114

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedoch nicht zutrifft, ist, dass im öko-autoritären Denken, wie Dryzek im‐
pliziert, keine Abwägung zwischen dem Ziel der physischen Überlebenssi‐
cherung und anderen Normen wie insbesondere freiheitlichen Erwägungen
vorgenommen wird (1997, 32f ). Verdeutlich wurde dies bereits bei Jonas,
der die eigentliche Vorzugswürdigkeit einer freiheitlichen Ordnung explizit
herausstellt, sich aber gezwungen fühlt, diese zugunsten der physischen
Überlebenssicherung aufzugeben (2015, 269, 304f ). Dies ist der entschei‐
dende Punkt: Da der breiten Masse kein tugendhafter Umgang mit den
gegebenen Freiheiten (Wirtschaftsfreiheit, Konsumfreiheit, demokratische
Mitbestimmung, freie Wahl der Kinderzahl) zugetraut wird, schließen sich
die Aufrechterhaltung dieser Freiheiten und die physische Überlebenssiche‐
rung wechselseitig aus. Die notwendige Abwägung fällt dann bei allen
drei Denkern zugunsten der physischen Überlebenssicherung aus, wobei
hier wiederum die aufgezeigte Distanz zu freiheitlichen Grundwerten ins
Gewicht fällt.

6.4 Zusammenfassung

Im Vorherigen wurden zunächst die Krisenbegründungen der öko-auto‐
ritären Denker rekonstruiert. Ausgehend von ihrer stark wachstumspessi‐
mistischen Grundhaltung richtet sich diese auf strukturelle (Kapitalismus,
demokratischer Staat), kulturelle (Konsumkultur, Fortschrittsideologie der
Moderne) und sozio-ökonomische Wachstumstreiber (v.a. Bevölkerungs‐
wachstum), die es aus ihrer Sicht zu adressieren gilt. Sodann wurde mit
Blick auf die Gegenentwürfe eingangs herausgearbeitet, warum sich für
die Autoren die Notwendigkeit der Abkehr von der Demokratie zugunsten
einer zustimmungsunabhängigen Regierungsform ergibt. Sie gehen davon
aus, dass in Anbetracht der ökologischen Krise weitreichende, v.a. materiel‐
le Einschnitte erforderlich sind, deren Umsetzung nicht auf die Einsicht der
Bürgerschaft bauen kann. Hinter dieser Position steht ein skeptisches Men‐
schen- und Bürgerbild. Daraus hervorgehend ist die Demokratie, welche
die politischen Entscheidungsträger strukturell auf den Bürgerwillen fest‐
legt, unfähig, die erforderlichen politischen Maßnahmen durchzusetzen.
Dieser Demokratiekritik werden die Vorzüge einer autoritären Regierungs‐
form gegenübergestellt, in der die politische Führung unabhängig vom Bür‐
gerwillen, von spezifischen Sonderinteressen und der um Wählerstimmen

Bahro findet sich die gleiche Kritik, ohne dass jedoch konkrete Namen genannt
werden (1987, 431).

6.4 Zusammenfassung

115

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


buhlenden Opposition agieren und die erforderlichen Maßnahmen auch
gegen den Mehrheitswillen durchsetzen kann. Die Autoren setzen also
maßgeblich auf die für ungleich höher befundene Durchsetzungskraft auto‐
ritärer Systeme. Diese Begründung autoritärer Führung kann als Ausdruck
einer Hobbes‘schen Perspektive gelesen werden: Wie bei Hobbes ist es
der starke Staat, der den Konflikt zwischen kurzsichtigen und egoistischen
Privatinteressen und dem Gemeininteresse löst, wofür er mit zustimmungs‐
unabhängiger Macht auszustatten ist.

Hinsichtlich der Institutionalisierung zustimmungsunabhängiger Macht
und den konkreten Akteuren, die diese übernehmen sollen, bleiben Gruhl
und Jonas sehr unspezifisch. Eine eigentlich für erforderlich gehaltene
Weltregierung verwerfen sie mit Blick auf die primär auf Eigeninteressen
gerichteten Nationalstaaten. Bezüglich der institutionellen Ausgestaltung
auf nationalstaatlicher Ebene kokettieren beide mit der Staatsstruktur
der realsozialistischen Staaten, ohne dies zu konkretisieren. Welche spezi‐
fischen Kräfte die angedachte Führungsposition übernehmen sollen und
wie der Übergang zu einer autoritären Staatsstruktur gelingen kann, bleibt
unklar. Konkreter ist Wolfgang Harich. Er empfiehlt die Staatsstruktur des
Realsozialismus auch für die bisher demokratisch-kapitalistischen Staaten.
Mittelfristig zielt er auf eine diktatorische Weltregierung, welche die öko‐
logischen Erfordernisse global durchsetzen kann. Die Führungsposition
muss notwendigerweise durch eine kommunistische Elite besetzt werden.
Nur ihr ist zuzutrauen, die ökologisch erforderliche Politik (v.a. Zerschla‐
gung des Kapitalismus, Vergesellschaftung der Produktionsmittel, radika‐
le Gleichverteilung des verbleibenden Wohlstandes) umzusetzen. An die
Macht kommt die kommunistische Elite durch einen revolutionären Um‐
sturz. Revolutionäres Subjekt ist in orthodox-marxistischer Tradition die
Arbeiterklasse, deren zentrales Klasseninteresse deckungsgleich zu den öko‐
logischen Erfordernissen ist. Potenzielle Unterstützer sieht Harich in der
Ökologiebewegung und der Neuen Linken.

Mit Blick auf die Ökonomie plädieren die Autoren für eine zentral‐
staatlich geführte Plan- und Zuteilungswirtschaft. Unternehmens- und
Konsumfreiheit werden weitgehend bis vollständig zugunsten staatlicher
Kontingentierung und Rationierung aufgehoben. Dabei muss der Staat
für seine Wirtschaftsplanung zwischen befriedigungswürdigen und nicht
befriedigungswürdigen Bedürfnissen unterscheiden, wobei im Zentrum
die Deckung der materiellen Grundbedürfnisse steht. Bei Harich wirkt
der Staat zudem, u.a. durch drastische Umerziehungsmaßnahmen, gezielt
auf die Bedürfnisstrukturen der Menschen ein, um diese vom ökologisch

6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft

116

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht weiter vertretbaren Konsumismus abzubringen. Die Autoren halten
zudem eine deutliche Reduzierung der Bevölkerung und somit der Kon‐
sumnachfrage für notwendig, wozu u.a. das Recht auf freie Wahl der
Kinderzahl aufzuheben ist. Jenseits der direkten staatlichen Produktions-
und Konsumkontrolle steht beim Marxisten Harich die Verstaatlichung der
Produktionsmittel im Vordergrund, was die Konkurrenzsituation zwischen
den Unternehmen aufheben und das Profitmotiv als ökonomische Hand‐
lungsrationalität überwinden soll.

Mit Blick auf die erklärenden Hintergrundannahmen sind die öko-au‐
toritären Positionen einerseits Ausdruck der apokalyptischen Krisenwahr‐
nehmung und des starken Wachstumspessimismus der 1970er-Jahre. Ande‐
rerseits fußen die Ansätze auf dem pessimistischen Bild eines kurzsichti‐
gen, eigennutzorientierten und materialistischen Menschen und Bürgers.
Darüber hinaus lässt sich im Grundwertekanon der Autoren eine Distanz
zu den Grundwerten der individuellen Freiheit und Selbstbestimmung
nachweisen, woraus eine schwache normative Bindung an freiheitliche
Strukturen wie Demokratie und Marktwirtschaft folgt. Schließlich lässt sich
für die Autoren ein starker Fokus auf die physische Überlebenssicherung
bei gleichzeitiger Ausklammerung der Frage nach dem guten Leben konsta‐
tieren.

Insgesamt lassen sich die untersuchten Werke als Ausdruck einer Hoch‐
phase öko-autoritären Denkens in den 1970er-Jahren qualifizieren. Da‐
bei zeigen sich bezüglich der politischen und ökonomischen Ordnungs‐
vorstellungen, deren Begründung sowie den dahinterstehenden Prämissen
weitgehende Überschneidungen zu den englischsprachigen Exponenten
öko-autoritären Denkens. Folglich können Gruhl, Harich und Jonas mit
Blick auf die untersuchten Werke als deutschsprachige Vertreter des „Survi‐
valism“ bezeichnet werden.

6.4 Zusammenfassung

117

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und
ökologischer Modernisierung

Dem öko-autoritären Denken von Gruhl, Harich und Jonas tritt eine Grup‐
pe von Denkern gegenüber, die ökologischen Wandel als demokratischen
Prozess und eine nachhaltige Gesellschaft als freiheitlich-demokratische
Gesellschaft denken. Dieser Perspektive sind die Autoren Eppler, Strasser,
Fromm, Amery sowie der frühe Bahro zuzuordnen. Bereits erwähnt wurde,
dass sich diese demokratische Perspektive wiederum in eine Modernisie‐
rungs-Position (Eppler) und eine Systemwechsel-Position (Strasser, Amery,
Fromm, Bahro) unterteilen lässt. Noch deutlicher als bei den autoritären
Ansätzen handelt es sich um eine heterogene Gruppe.

Vorwegzunehmen ist eine Bemerkung zur Zusammensetzung dieser Au‐
torengruppe. Auffällig ist, dass alle hier behandelten Autoren mit Blick
auf ihren ideologischen Hintergrund einem sozialdemokratischen bis sozia‐
listischen und damit linken politischen Denkraum zuzuordnen sind und
diese Zuordnung auch selbst vornehmen.120 Dieses Übergewicht zugunsten
linker Perspektiven wird auch in anderen Arbeiten deutlich (vgl. Eckersley
1992). An dieser Stelle kann keine Erklärung für dieses Ungleichgewicht
gegeben werden. Zumindest eine Teilerklärung liefert Eckersley: Sie hat für
den angelsächsischen Sprachraum darauf hingewiesen, dass das „survivalist
thinking“ Antworten herausgefordert hat, welche den partizipatorischen
und emanzipatorischen Impuls der 1960er-Jahre mit ökologischer Transfor‐
mation zu verbinden suchten (1992, 17, 28f; ähnlich Carter 2001, 65). Dies

120 Der frühe Bahro und Strasser bezeichneten sich selbst explizit als Sozialisten (z.B.
Strasser 1977, 13; Strasser/Traube 1981,  10; Bahro 1980, 24f, 53) und werden auch
entsprechend rezipiert (siehe zu Bahro z.B. Eckersley 1992, 164, 231; Weber 2015
sowie zu Strasser z.B. Stein 1998, 204-209; Marten 1993, 37-64). Auch Eppler
verschrieb sich einem demokratischen Sozialismus (1979b). Strasser und Eppler
waren zu dieser Zeit aktive Mitglieder der Sozialdemokratie und dort dem linken
Flügel zuzuordnen, während sich Bahro nach seinem Übertritt aus der DDR den
GRÜNEN anschloss. Auch Amery, der vielfach eine kritische Distanz gegenüber
orthodox-marxistischem und sozialistischem Denken an den Tag legte, war über‐
zeugt, dass ein Ausweg aus der ökologischen Krise nur sozialistisch gedacht werden
kann (Amery 1978c; dazu auch Mende 2014, 375ff ). Amery wurde und wird zudem
als Begründer des Begriffs des Öko-Sozialismus gesehen (Strasser/Traube 1981, 10;
Kern 2019, 12f ). Zuletzt knüpfte Fromm explizit an den emanzipatorischen Impuls
des Marxismus an (Fromm 2015; 2007, 214), engagierte sich selbst für die sozialisti‐
sche und die demokratische Partei in den USA (Johach 2010, 3) und wird auch als
sozialistischer Vordenker rezipiert (vgl. z.B. Kern 2019, 124).

119

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lässt sich mit Blick auf die vorliegende Autorengruppe zumindest insoweit
bestätigen, als dass sich viele der Denker in ihren Werken explizit auf
die autoritären Ansätze, in erster Linie von Gruhl und Harich, beziehen
und ihre eigenen Perspektiven von diesen abgrenzen (Amery 1991, 314-318;
Strasser/Traube 1981, 230ff; Strasser 1977, 62f; Bahro 1980, 67, 157f ). Der
autoritären Perspektive entgegengesetzt versuchen sie in ihren Werken, wie
noch zu zeigen ist, ökologische und emanzipatorische Ziele zu verbinden.121

Zwei Fehlschlüsse dürfen aus diesem Ungleichgewicht nicht gezogen
werden. Erstens bedeutet dies nicht, dass nicht auch aus anderen ideologi‐
schen Richtungen demokratische Wege aus der ökologischen Krise gesucht
wurden. Bereits hingewiesen wurde beispielsweise auf die öko-konservati‐
ven Denker im Umfeld der Scheidewege, die in ihrem Bussauer Manifest
von 1975, in der generellen Stoßrichtung durchaus in Überschneidung mit
den hier behandelten Autoren, eine Überwindung der Entfremdung zwi‐
schen Mensch und Natur durch die Dezentralisierung von Wirtschaft und
Gesellschaft zugunsten eines naturnahen Landlebens sowie eine umfassen‐
de ethische Erneuerung forderten (Bussauer Manifest 1975 sowie dazu Graf
2008, 215ff; Mende 2011, 299ff ). Auch im von Gerd-Klaus Kaltenbrunner
herausgegebenen Band Überleben und Ethik (1976) begeben sich konserva‐
tive Denker auf die Suche nach Antworten auf die ökologische Krise, ohne
zu autoritären Schlussfolgerungen zu kommen. Doch trat keiner dieser
öko-konservativen Denker durch einen umfassenderen Ansatz im Sinne
einer einschlägigen monografischen Ausarbeitung zur ökologischen Krise
hervor. Zudem verbleiben die Beiträge meist auf der Ebene individualethi‐
scher Appelle. Institutionelle Vorstellungen werden, wenn überhaupt, nur
angedeutet.

Zweitens dürfen die vielen öko-politischen Beiträge aus dem linken
Spektrum nicht über das ambivalente Verhältnis zur Ökologiefrage inner‐
halb des linken Denkens hinwegtäuschen. Dort steht in der ersten Hoch‐
phase der Ökologiediskussion dem Versuch, linke Antworten auf die öko‐
logische Krise zu geben, eine weitgehende Ablehnung bzw. Ignoranz der

121 Wie stark die Infragestellung einer freiheitlichen Ordnung durch das öko-autoritäre
Denken empfunden wurde, zeigt sich besonders bei Strasser. Zukunft der Demokra‐
tie ist schon im Untertitel („Grenzen des Wachstums – Grenzen der Freiheit?“) so‐
wie dann im gesamten Aufbau als Gegenposition zu autoritären Antworten auf die
ökologische Krise verfasst. In Zukunft des Fortschritts bezeichnet er im Anschluss an
seine Auseinandersetzung mit Harich und Gruhl die Frage, ob die ökologische Krise
einen Bruch mit dem emanzipatorischen Impuls erfordere, als die „Grundsatzfrage“,
an der „sich die Geister der Ökologiebewegung scheiden“ (1981, 231ff ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

120

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ökologiefrage als Angriff auf die prioritären sozialen Ziele gegenüber
(Eckersley 1992, 10; Mende 2011, 299, 305ff; d’Idler 2020,54f; Kern 2019,
205). Entsprechend legt Mende für die Gründungsgrünen dar, dass die
Resonanz auf Die Grenzen des Wachstums in konservativen und mittleren
Strömungen deutlich stärker ausfiel als in sozialistischen und kommunisti‐
schen Gruppen, die darin in erster Linie einen Angriff auf ihre sozialen
Kernanliegen sahen (2011, 299).122

Im Folgenden stehen zunächst die Krisenanalysen der Autoren im Vor‐
dergrund, wobei hier der Unterschied zwischen fundamentaler Systemkri‐
tik und der Rückführung der Krise auf Modernisierungsdefizite bei Eppler
deutlich wird (Kap. 7.1). Mit Blick auf die Antworten der Autoren auf die
Krise lassen sich dann zunächst wichtige gemeinsame Grundzüge identifi‐
zieren, welche die demokratischen Autoren en bloc von der autoritären Per‐
spektive unterscheiden (Kap. 7.2). Dies ist erstens die Überzeugung, dass
die Demokratie gegenüber autoritären Systemen normativ und funktional
überlegen ist sowie, damit zusammenhängend, zweitens der Glaube an die
Möglichkeit eines ethischen Wandels in der Bürgerschaft. Nach der Dar‐
stellung der gemeinsamen Grundzüge werden die Systemwechselposition
(Kap. 7.3) sowie die Position von Eppler (Kap. 7.4) separat behandelt, wo‐
bei sich erstere in eine öko-sozialistische und eine öko-kommunalistische
Stoßrichtung differenzieren lässt. Diese separaten Darstellungen umfassen
jeweils die Alternativentwürfe, die Vorstellungen vom Prozess des Wandels
sowie die hinter den Ansätzen stehenden Prämissen.

 

122 Für eine Übersicht über die Reaktionen auf Die Grenzen des Wachstums innerhalb
der Linken aus Sicht eines beteiligten Akteurs siehe Amery 1991, 310-318. Entspre‐
chend nimmt Harich eine Aufstellung der Reaktionen im kommunistischen Den‐
ken der realsozialistischen Staaten vor (1975, 70-74). Zur schwierigen Annäherung
des linken Denkens an die Ökologieproblematik generell siehe z.B. Mende 2011,
304-310.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

121

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Carl Amery (*1922, †2005) studierte Literaturwissenschaften und trat ab Mitte der
1950er-Jahre mit erfolgreichen Romanveröffentlichungen hervor, wodurch er sich ein
bundesweites Renommee als Schriftsteller erwarb. Gleichzeitig engagierte sich Amery
politisch, insbesondere für die Themen Frieden und Umwelt. Parteipolitisch war er
zunächst in der Sozialdemokratie aktiv und versuchte dort das Ökologie-Thema zu
platzieren. 1974 verließ er die SPD und engagierte sich ab 1977 im Formierungs-
und Gründungsprozess der GRÜNEN (zum ges. Absatz bis hierher Mende 2014,
368-371; 2011, 264-269; Janssen 2015, 2). Trotz seines parteipolitischen Engagements
wurde Amery öffentlich in erster Linie als „public intellectual“ wahrgenommen und
verstand seine Rolle auch selbst so (Mende 2014, 366; Fenske 2009, 3, 8).

Rudolf Bahro (*1935, †1997), promovierter und habilitierter Philosoph, setzte sich
früh systematisch und kritisch mit den Verhältnissen in der DDR auseinander, was
1977 in die breit rezipierte Veröffentlichung seines Werks Die Alternative in West‐
deutschland gipfelte. Nach Festnahme und Verhaftung übersiedelte er 1979 nach
Westdeutschland, wo er 1980 zu den Gründungsmitgliedern der GRÜNEN gehörte.
Bahro verließ die Partei 1984, weil diese aus seiner Sicht verkürzte Antworten auf die
ökologische Krise gab. Ab 1990 wurde Bahro eine Professur sowie ein eigenes Institut
für Sozialökologie an der Berliner Humboldt-Universität zuteil (zum ges. Absatz bis
hierher Weber 2015, 231-245; Mende 2011, 250-258). Bahro gilt als maßgeblicher
ökologischer Vordenker in der DDR (Heyer 2015, 17; Hermand 2020, 26ff; 1991,
144f ) sowie als zentraler Referenzpunkt der frühen Ökologie-Bewegung und der
frühen GRÜNEN (Raschke 1993, 66f; Mende 2011, 250-258, 308ff; Radkau 2011,
266; Loske 2013; Markovits/Gorski 1997, 191-216).

Erhard Eppler (*1926, †2019), ausgebildeter und promovierter Gymnasiallehrer, war
von 1961 bis 1976 Mitglied des Bundestags für die SPD und von 1968 bis 1974
Bundesentwicklungsminister. Anschließend fungierte er bis 1980 als SPD-Fraktions‐
vorsitzender im Baden-Württembergischen Landtag. Er hatte verschiedene Ämter
in der SPD inne, darunter Mitglied des Gesamtvorstandes, Mitglied des Parteipräsi‐
diums, Landesvorsitzender der SPD Baden-Württemberg sowie langjähriger Vorsit‐
zender der SPD-Grundwertekommission. Innerparteilich galt er als der Wortführer
des ökologischen Flügels der Partei (zum ges. Absatz bis hierher Marten 1983, 87).
Erhard Eppler wird als maßgeblicher ökologischer Vordenker der SPD in den 1970er-
und 80er-Jahren beschrieben (Linse 1986, 9f; Kathke 2016, 2; Mende 2014, 370).

Erich Fromm (*1900, †1980) befasste sich zunächst ab 1930 am Frankfurter Institut
für Sozialforschung mit der analytischen Sozialpsychologie und arbeitete an einer
Verbindung der Psychoanalyse und der ökonomischen Theorie des Marxismus. Im
US-amerikanischen Exil wirkte Fromm v.a. als Psychoanalytiker sowie als Gastpro‐
fessor in New York und an der Yale University in New Haven. Von 1950 bis 1973 lebte
Fromm in Mexiko, wo er als Professor ein psychoanalytisches Institut aufbaute und
sich der sozialpsychoanalytischen Feldforschung widmete. 1973 übersiedelte Fromm
in die Schweiz, wo er das hier untersuchte Spätwerk Haben oder Sein verfasste (zum
ges. Absatz bis hierher Johach 2010, 2f ). Es entwickelte sich zu einer der prägendsten
Schriften für die Ökologie- und Alternativbewegung (Fücks 2013, 149; Ahnert 2020,

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

122

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13:45; Johach 2010, 2). Bis heute wird Fromm explizit auch als ökologischer Vorden‐
ker rezipiert (vgl. Ferst/Funk 2002; Johach 2010).

Johano Strasser (*1939), Philosoph und habilitierter Politikwissenschaftler, war von
1971 bis 1975 stellvertretender Bundesvorsitzender der Jungsozialisten und wurde als
„Chefideologe“ radikallinker Strömungen (O.V 1973; O.V. 1973b) bzw. maßgeblicher
Theoretiker antikapitalistischer und reformsozialistischer Strukturreformen (Mauers‐
berger 1973; Scherer 2019) in der Partei wahrgenommen. Strasser war zudem seit
Mitte der 1970er-Jahre Mitglied der SPD-Grundwertekommission. Von 1980 bis 1988
war Strasser Redakteur und u.a. zusammen mit Heinrich Böll und Günter Grass
Mitherausgeber der politisch-literarischen Zeitschrift „L’80“.

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler
Systemkritik

Die Krisenbegründungen der demokratisch ausgerichteten Denker unter‐
scheiden sich in der Radikalität, in der sie die gegebenen Strukturen und
gesellschaftlichen Verhältnisse infrage stellen. Während der frühe Bahro,
Fromm, Strasser und Amery die ökologische Krise als grundlegende Sys‐
temkrise interpretieren, ist dies bei Eppler nicht der Fall. Diese Differenz ist
maßgeblich auf die unterschiedliche Positionierung in der Wachstumsfrage
zurückzuführen.

7.1.1 Modernisierungsdefizite: die ökologische Krise als Markt- und
Politikversagen

Anders als für die Systemwechsel-Denker impliziert die Krisenanalyse von
Eppler keine fundamentale Systemkritik. Dies folgt maßgeblich daraus,
dass für ihn die ökologische Krise in erster Linie Richtung und Qualität des
Wachstumsprozesses infrage stellt (1981b, 172; 1981, 27). Aus seiner Perspek‐
tive ist die ökologische Krise primär Resultat des in ökologischer Hinsicht
unterregulierten Wirtschaftsprozesses. Für Eppler sind Märkte von sich
aus nur insofern zukunftsgerichtet, wie sich dies in der absehbaren Nach‐
frageentwicklung niederschlägt (1975, 74). Erst politisch veränderte Rah‐
menbedingungen können Märkte so ausrichten, dass sie die ökologischen
Gegebenheiten umfassender in Betracht ziehen (ebd., 74f; 1981, 149f, 187f ).
Fehlen solche Regulierungen, ergibt sich ein ökologisch unqualifizierter
Innovations- und Wachstumsprozess (1981, 174ff; 1981b, 172). Eben dieser
ökologisch unqualifizierte Wachstumsprozess, weniger das Wachstum an
sich, stößt nun an Grenzen (1981b, 172; 1981, 27).

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik

123

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Woher kommt dieser ungerichtete Wachstumsprozess? Er ist aus Epplers
Sicht Folge einer falschen „Sachzwangideologie“, nach der möglichst hohes
Wachstum die unabdingbare Voraussetzung für die Aufrechterhaltung und
die Steigerung des gesellschaftlichen Wohlergehens darstellt (1981, 33-36,
42). Der vermeintliche Sachzwang Wachstum folge wiederum aus der
Überzeugung, dass zentrale gesellschaftliche Funktionsbereiche wie ein sta‐
biler Arbeitsmarkt, die Aufrechterhaltung der sozialen Sicherung oder die
Befriedung innergesellschaftlicher Verteilungskämpfe zwingend auf Wirt‐
schaftswachstum angewiesen sind (ebd.). Darüber hinaus komme im Dog‐
ma des Sachzwangs Wachstum die Überzeugung zum Tragen, dass weder
das gegenwärtige Wirtschaftssystem noch die Loyalität der Bürgerschaft
zum Staat ohne Wachstum aufrechterhalten werden können (ebd., 17, 42).
Eppler hingegen ist überzeugt, dass diese vermeintlichen Wachstumszwän‐
ge entweder durch politische Reformen aufzuheben oder faktisch gar nicht
gegeben sind (Kap. 7.4.1).

Entscheidend ist, dass für Eppler aus dieser „Sachzwangideologie“ ein
verkürztes Politikverständnis folgt. Demnach glauben sich die politischen
Führungseliten maßgeblich über das Erreichen bestimmter Wachstumsziele
zu legitimieren (1981, 42, 22ff ). Wenn aber bestimmte Wachstumsraten zum
politischen Ziel werden, ergebe sich ein reduktionistisches Verständnis von
Politik, nach dem sich staatliches Handeln auf die Funktion der Bereitstel‐
lung möglichst guter Rahmenbedingungen für den technisch-wissenschaft‐
lichen Wachstumsprozess beschränkt. Der Staat übernimmt keine Steue‐
rungs- und Lenkungsfunktion dergestalt, dass er entscheidet, was wachsen
und was schrumpfen soll bzw. welche technologischen Innovationen wün‐
schenswert sind und welche nicht. Vielmehr würden diese Entscheidun‐
gen den privatwirtschaftlichen Verwertungsinteressen überlassen.123 Politik
zieht sich auf eine reine Begleitfunktion für den wirtschaftlich-technischen
Wachstumsprozess zurück (1981, 22ff, 42, 49ff, 170ff, 174f ). Damit entstehe
auch eine starke Abhängigkeit der Politik von den Wirtschaftsakteuren,
die dadurch eine extreme Machtposition einnehmen (1975, 78f ). Im Zuge
dessen problematisiert Eppler insbesondere die aus seiner Sicht enorme

123 Eppler im Wortlaut: „Wo bestimmte Wachstumsraten zum Ziel von Politik werden,
schafft Politik sich selbst Sachzwänge, denen sie dann […] zu folgen hat. Es ge‐
schieht nur noch, was der Konjunktur dient. Politik schrumpft zur Konjunkturpoli‐
tik. Wer nur – und dies mit aller Kraft – erreichen will, daß etwas wächst, nimmt
in Kauf, daß über die Frage, was wachsen soll, in den Chefetagen transnationaler
Konzerne entschieden wird. Staatliches Handeln gerät in den Zwang, hinter den
Folgen dieser Entscheidungen herzukeuchen“ (1981, 49f ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

124

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Machtballung bei multinationalen Konzernen, welche eng mit der Politik
verflochten sind, Gesetze beeinflussen und ignorieren, Regierungen för‐
dern oder stürzen können (ebd.). Es seien maßgeblich die großen Konzer‐
ne, die über die weitere technologische und wirtschaftliche Entwicklung
bestimmen (ebd.).124

In der Summe wird deutlich, dass Eppler die ökologische Krise in erster
Linie als Versagen der politischen Eliten begreift, die aus falschen Annah‐
men den vermeintlichen Sachzwang Wachstum ableiten, der sie wiederum
in starke Abhängigkeit von Wirtschaftsinteressen stellt. Die Frage, wo der
Wachstumszwang seinen Ausgangspunkt hat, führt Eppler somit nicht, wie
die weiteren Autoren, zum kapitalistischen Wirtschaftssystem125, sondern
zum Wachstumszwang „in den Köpfen“ der politischen Funktionseliten
(1981, 76). Denn, so Eppler, selbst wenn die Annahme einer systematischen
Wachstumsorientierung der Wirtschaftsinteressen im Kapitalismus getrof‐
fen würde, erkläre dies nicht, warum sich Politiker, insbesondere linker
Provenienz, diesen Interessen hingeben sollten (1981, 76ff ). Vielmehr seien
diese selbst von der Notwendigkeit und Machbarkeit ständigen Wachstums
überzeugt (ebd.).

Doch lässt sich das Politikversagen aus Epplers Sicht nicht nur auf die
„Sachzwangideologie" der politischen Eliten zurückführen. Vielmehr fin‐
det sich bei Eppler auch eine grundlegende Kritik am bestehenden demo‐
kratischen Institutionensystem. Während die ökologische Krise eine global
ausgerichtete und weitsichtige Politik erfordere, müssten sich in der gege‐
benen demokratischen Ordnung die konkurrierenden politischen Akteure
innerhalb kurzer Wahlzyklen vor der nationalen Wählerschaft legitimieren.
Sie würden deshalb keine einschneidenden Maßnahmen vorschlagen bzw.

124 Neben der Skepsis gegenüber den politischen Eliten klingt bei Eppler auch eine
Kritik am starken Einfluss von (vermeintlichen) Experten auf die politische Ent‐
scheidungsfindung an. Diese seien oft selbst dem von Eppler kritisierten Sach‐
zwangdenken verhaftet. Zudem sei das Blickfeld von Experten häufig auf das eigene
Fachgebiet begrenzt, was zu einer Blindheit für übergreifende Zusammenhänge
führe. Zudem seien Experten häufig mit spezifischen Interessen verflochten. Eppler
proklamiert stattdessen in Anlehnung an Klaus Müller das „Expertentum aller Lai‐
en“ und fordert alternatives Expertenwissen. (1981, 36-40; 1975, 120)

125 Während sich Eppler in den untersuchten Werken nicht klar positioniert bezüglich
eines systemimmanenten Wachstumszwanges des Kapitalismus (1975, 9; 1981, 76ff ),
hat er dies später konkretisiert. Demnach versuche im Kapitalismus zwar jedes
Unternehmen zu wachsen, daraus könne aber kein makroökonomischer Zwang
zum Wachstum gefolgert werden. Dies zeige sich nicht zuletzt daran, dass es immer
wieder kapitalistische Länder gebe, die über längere Zeitphasen kein Wirtschafts‐
wachstum generieren. (2016, 82)

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik

125

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vornehmen, da sie davon ausgehen, dass ihnen dies politisch zum Nachteil
gereicht. Gleichzeitig schrumpfe „der politische Zeithorizont bei uns auf
wenige Monate zusammen“ (1975, 60). In der Folge würden „im unver‐
meidlichen taktischen Spiel um die Macht die entscheidenden Probleme
so lange umgangen und kaschiert […] bis sie uns endgültig über den Kopf
gewachsen sind“ (1975, 121). Es besteht aus seiner Sicht also ein struktu‐
reller Anreiz zum Aufschub schwieriger politischer Probleme. Vor diesem
Hintergrund konstatiert Eppler, dass es die „Parteien, Parlamente oder
Regierungen, die aus eigener Intuition Gesellschaft formen […] wohl nur
im staatsbürgerkundlichen Bilderbuch“ gebe (1975, 121). Die nationalstaat‐
lich verfasste Konkurrenzdemokratie institutionalisiert aus Epplers Sicht
also einerseits den Fokus auf die Interessen des nationalen Wahlvolkes,
weshalb zukünftige Interessen und die Interessen anderer Weltregionen
systematisch unterrepräsentiert sind. Anderseits setzen die kurzen Wahlzy‐
klen die Parteien unter Druck, ihr Handeln am kurzfristigen Wählerwillen
auszurichten. (Zum ges. Absatz 1975, 58ff, 121; 1977, 4)

Als weitere Ursache der ökologischen Krise problematisiert Eppler auch
die aus seiner Sicht vorherrschende expansive Konsumkultur. Er diagnosti‐
ziert eine Ethik des Habens, die es im Angesicht der ökologischen Krise zu
hinterfragen gelte (1981, 130). Diese liegt für ihn aber nicht im Menschen
selbst begründet, sondern ist Sekundärphänomen der bestehenden struktu‐
rellen Ordnung. Demnach sind die Menschen so, „wie ein Gesellschafts-
und Wirtschaftssystem sie macht, das von Konkurrenzkampf lebt, von
der Jagd nach wirtschaftlichem Erfolg, vom unaufhörlichen Anstacheln
des persönlichen Egoismus durch immer raffiniertere Werbung“ (ebd.,
104, dazu vertiefend 104ff ). Konsumismus folgt bei Eppler strukturell aus
der „kapitalistischen Konkurrenz- und Wachstumsgesellschaft“ (ebd., 130),
die einerseits zum fortwährenden Konsum anregt und andererseits durch
die Frustration zentraler menschlicher Bedürfnisse zu kompensatorischem
Konsumverhalten führt (ebd., 128f ). An diesen Stellen klingt durchaus eine
fundamentale Systemkritik an.126 Dieser Fundamentalkritik stehen aber kei‐

126 Vor diesem Hintergrund ist auch Epplers breit rezipierte Unterscheidung zwischen
Struktur- und Wertkonservatismus zu verstehen: Eppler kritisiert den Strukturkon‐
servatismus dafür, einen Werteverfall anzuprangern, aber das diesen hervorbrin‐
gende Gesellschafts- und Wirtschaftssystem des entfesselten Industriekapitalismus
nicht in den Blick zu nehmen. Der Strukturkonservatismus stoße also gar nicht zu
den tatsächlichen Ursachen der von ihm angeprangerten Entwicklung vor. Dagegen
müsse ein richtig verstandener Konservatismus, den Eppler als Wertkonservatismus
bezeichnet, auf eben diese Strukturen fokussieren. Erst deren Veränderung würde in

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

126

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ne entsprechenden Veränderungsvorschläge gegenüber, was eine Leerstelle
bei Eppler ist. Aus der Rückführung des „Modus des Habens“ auf die
Strukturen der kapitalistischen Konkurrenz- und Wachstumsgesellschaft
würde logisch folgen, dass grundlegende Veränderungen, insbesondere mit
Blick auf das Wirtschaftssystem, erforderlich sind, um einen Kulturwandel
zu ermöglichen. Eben solche grundlegenderen Veränderungen beschreibt
Eppler aber nicht. Stattdessen fokussieren seine Vorschläge in erster Linie
auf reformerische Maßnahmen zur ökologischen Rahmung der Marktwirt‐
schaft sowie zum Abbau von Wachstumsabhängigkeiten (Kap. 7.4).

Unabhängig von dieser Leerstelle ist zu konstatieren, dass es für Eppler
keiner Überwindung von Kapitalismus und Marktwirtschaft bedarf, wohl
aber einer ambitionierten ökologischen Rahmensetzung. Dazu muss sich
Politik von ihrem Fokus auf quantitative Wachstumsziele lösen, wofür sie
wiederum, wie noch deutlich wird, ethische Impulse aus der Zivilgesell‐
schaft braucht. Zugleich plädiert Eppler für einen Kulturwandel weg von
der expansiven Konsumkultur.

7.1.2 Systemkritik: die ökologische Krise als Folge von Kapitalismus,
Industrialismus und des durch sie geprägten Menschen

Anders als für Eppler ist für die Autoren Strasser, den frühen Bahro, Ame‐
ry und Fromm im Angesicht der ökologischen Krise eine fundamentale
Systemkritik erforderlich. Dies folgt maßgeblich aus ihrer Positionierung
in der Wachstumsfrage: Da sie einen Ausstieg aus der Wachstumsdyna‐
mik für erforderlich halten, gilt es die Wachstumstreiber, insbesondere
den Kapitalismus, zu überwinden. Aber auch weitere Grundstrukturen
der Gegenwartsgesellschaft wie die arbeitsteilige und zentralisierte indus‐
trielle Produktionsweise sowie die repräsentativ-nationalstaatlich verfasste
Demokratie werden infrage gestellt. Auch in der geistig-kulturellen Dimen‐
sion werden vielfältige Krisenursachen ausgemacht. Des Weiteren werden
soziale Ungleichheit und Bevölkerungswachstum als sozio-ökonomische
Krisenursachen angeführt.

 

der Breite einen Kulturwandel ermöglichen. (1981, 104ff; siehe vertiefend zu dieser
Unterscheidung Lenk 1989, 26)

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik

127

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Strukturelle Ursachen: Kapitalismus, Industriesystem und der Staat
In den Krisenanalysen der Autoren wird deutlich, dass sie auf systemisch-
struktureller Ebene in erster Linie Kapitalismus und Industriesystem als
zentrale Krisenursachen ausmachen. Die Kritik am Kapitalismus weist
weitgehende Überschneidungen zu den Argumenten der öko-autoritären
Denker auf. Äquivalent zu diesen sehen die Autoren einen dem Kapitalis‐
mus inhärenten Wachstumszwang (Bahro 1980, 51, 57f, 65, 76, 87f, 110, 191f;
Amery 1991, 269, 309; 1978c, 119ff; Strasser/Traube 1981, 33; 1977, 71, 83ff;
Fromm 2007, 214). Entsprechend z.B. Strasser: Das „strukturelle Problem
des Kapitalismus […] [liegt] darin, daß [er] aus systematischen Zwängen
heraus blindwütiges Wachstum auch dann noch fördert, wenn dies abseh‐
bar in eine weltweite Katastrophe führen muß“ (1977, 71). Begründet wird
dieser Wachstumszwang wiederum darüber, dass das für den Kapitalismus
konstitutive Profitmotiv unter Konkurrenzbedingungen zum Profit- und
damit Wachstumszwang wird (Bahro 1980, 51, 57f, 76, 124; Strasser 1977, 85;
Strasser/Traube 1981, 33). Folglich gelte es das Profitmotiv als Triebkraft der
Wirtschaftsentwicklung sowie die Konkurrenzbedingungen auszuschalten
bzw. einzuhegen (Strasser/Traube 1981, 253, 259f, 263; Bahro 1980, 57f, 124;
Fromm 2007, 218; Amery 1991, 184). Dazu müssen die Grundstrukturen des
gegenwärtigen Wirtschaftssystems infrage gestellt werden: die Marktwirt‐
schaft als Allokationsmechanismus (Strasser 1977, 105, 114; Strasser/Traube
1981, 262; Bahro 1980, 101f; Fromm 2007, 211) sowie der Privatbesitz an
Unternehmen (Strasser 1977, 85, 103f, 111ff; Strasser/Traube 1981, 253, 259f,
163; Fromm 2007, 107; Bahro 1980, 179, 201; Amery 1991, 334; 1978c, 119ff ).

Neben dem Kapitalismus wird auch das „Industriesystem“ bzw. der „In‐
dustrialismus“ als Krisenursache problematisiert.127 Zu diesen Begrifflich‐
keiten finden sich jedoch keine tiefergehenden Reflexionen. Dies trifft sich
mit der Erkenntnis von Mende, wonach der Begriff der Industriegesell‐
schaft bzw. des Industriesystems in der Ökologiedebatte der 70er- und 80er-
Jahre vielmals als allgemeine Kritikfolie verwendet wurde, vor welcher der

127 Strasser/Traube und Amery grenzen sich, wie übrigens auch der späte Bahro, expli‐
zit von einer aus ihrer Sicht im sozialistischen Denkraum vorherrschenden, aber
verkürzten Krisenerklärung ab, nach der die ökologische Krise ausschließlich dem
Kapitalismus zuzuschreiben ist (Amery 1991, 313; Strasser/Traube 1981, 39, 234).
Entsprechend hat Eckersley darauf hingewiesen, dass im öko-sozialistischen Den‐
ken die Krisenverursachung zwischen Kapitalismus und Industrialismus umstritten
ist (1992, 121, 123f ). Dass diese Kontroverse auch heute noch ausgetragen wird,
zeigt sich z.B. in AK Postwachstum 2016 (vgl. v.a. die Beiträge von Lorenz und
Barth/Reitz).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

128

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gesamtentwurf der modernen Gesellschaft verhandelt wurde, ohne damit
ein klares analytisches Konzept zu verbinden (2011, 369f ). Was sich in den
untersuchten Werken zeigt, ist, dass sich die Industrialismuskritik v.a. auf
die spezialisierte, technisierte, zentralisierte und fremdbestimmte industri‐
elle Arbeitsorganisation und Produktionsweise sowie die davon ausgehende
atomisierte, entwurzelte Gesellschaftsstruktur richtet (siehe v.a. Bahro 1980,
46, 87f, 191f; Strasser/Traube 1981, 223; Amery 1991, 267f, 335).128

Konkret wird deutlich, dass die Autoren ökologische und soziale Kritik
am Industrialismus verbinden. So bemerken z.B. Strasser/Traube: „Der
Industrialismus gefährdet nicht nur die Existenz der Gattung im biologi‐
schen Sinne, er gefährdet vor allem die Substanz der Menschlichkeit, die
Identität der Menschen […]“ (1981, 217). Amery konstatiert, dass die Indus‐
triegesellschaft „nicht nur materiellen, sondern gesellschaftlichen, psychi‐
schen, menschlichen Abraum“ schafft (1991, 228). Die soziale Kritik an
der Gegenwartsgesellschaft wird später adressiert, an dieser Stelle interes‐
siert zunächst die ökologische Dimension. Diesbezüglich lassen sich zwei
Argumentationsstränge rekonstruieren. Der erste Strang sieht den Indust‐
rialismus als maßgebliche Wurzel sozialer Entfremdung, die sich dann wie‐
derum in kompensatorischem Konsum niederschlägt. Der zweite Strang,
vor allem bei Amery und angedeutet bei Strasser, fokussiert auf die verant‐
wortungsunterminierende Wirkung der industriellen Produktionsweise.

Ausgangspunkt des ersten Argumentationsstranges ist, dass die Industrie‐
gesellschaft entfremdete Individuen hervorbringt. Dabei werden verschie‐
dene Dimensionen der Entfremdung beschrieben, die hier nicht im Detail
nachgezeichnet werden. Insbesondere problematisieren sie die Entfrem‐
dung in einer fremdbestimmten, zentralisierten, technisierten und stupiden
Arbeitswelt (Bahro 1980, 57f, 97f, 179; Amery 1991, 267, 335; Strasser/Traube
1981, 222f, 310) sowie die soziale Entfremdung der Menschen voneinander
durch die Atomisierung und soziale Entwurzelung der Individuen (Bahro
1980, 46f, 100; Strasser/Traube 1981, 223, 274f, Amery 1991, 326).129 Prägnant
zusammengefasst wird die Position bei Strasser/Traube:

128 Dabei wird von den Autoren bemerkt, dass es das ökonomische Verwertungsinteres‐
se des Kapitals und somit dessen Profitmotiv war, dass die stark arbeitsteilige, hier‐
archisch-zentralisierte industrielle Produktionsweise hervorbrachte (Strasser/Trau‐
be 1981, 45-49, 67, 217; Bahro 1980, 87f; Amery 1991, 267f ).

129 Während diese Kritiklinie bei Bahro und Amery nur anklingt, setzen sich Stras‐
ser/Traube sehr ausführlich damit auseinander. Der gesamte erste Teil von Zukunft
des Fortschritts arbeitet heraus, wie der Industrialismus aus ihrer Sicht die Men‐
schen von ihren eigentlichen Bedürfnissen und den Mitmenschen entfremdet (1981,

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik

129

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Der Industrialismus selbst, und nicht nur seine kapitalistische Ausprä‐
gung, ist der tiefste Grund für die Entfremdung des Menschen. Die
zentralistischen und hierarchischen Strukturen des Industrialismus pro‐
duzieren die Rollenschizophrenie und die existenzielle Zerrissenheit des
Menschen. […] [W]er die Menschen aus unwürdiger Abhängigkeit be‐
freien will, darf darum die ökonomisch-technischen Strukturen des In‐
dustrialismus mit ihrer exzessiven Arbeitsteilung, ihrer Hierarchisierung
und Parzellierung des sozialen Lebens und ihrer Verneinung der schöp‐
ferischen Selbsttätigkeit der Mehrheit der Menschen nicht als Sachzwang
hinnehmen.“ (1981, 223)

Ökologisch folgenreich wird diese Diagnose, weil die Individuen die mit
ihrer „entfremdeten Bedürfnisstruktur“ (Bahro 1980, 57) einhergehende
Frustration elementarer Grundbedürfnisse durch expansiven Konsumis‐
mus zu kompensieren suchen (Strasser/Traube 1981, 224, 258, 269, 310;
Strasser 1977, 122f; Bahro 1980, 94f, 97f; Amery 1976, 202).130 So werden
die Menschen nach Bahro letztlich von den entfremdenden Verhältnissen
dazu gezwungen, „im Verbrauch von Dingen, in passiver Unterhaltung, in
prestige- und machtorientierten Attitüden Entschädigung zu suchen“ (1980,
98; siehe diesen Aspekt zu Bahro vertiefend auch Adler/Schachtschneider
2010, 96ff ).

Die zweite, der Industrialismuskritik zuzurechnende Argumentationsli‐
nie beschreibt die industrielle Produktionsweise als System struktureller
Verantwortungslosigkeit. Nach der Kritik an der sozialen Entfremdung
kann dies auch als Diagnose der ökologischen Entfremdung im Industria‐
lismus gelesen werden. Prominent ausgeführt ist diese Argumentationslinie
v.a. bei Amery. Er argumentiert, dass in der zentralisierten, stark arbeits‐
teiligen und überregional vernetzten industriellen Produktionsweise und
der darauf basierenden Konsumform der Stoffwechsel mit der Natur, an‐
ders als bei früheren Produktionsweisen, für den Einzelnen nicht mehr

57-227). Sie sehen die Trennung von Produktion und Konsum als elementares
Prinzip des Industrialismus, aus dem der „ganze entfremdende Rattenschwanz“ von
ungehemmter Arbeitsteilung, ständiger Erhöhung der Produktivität, Umformung
aller Produkte und der Arbeitskraft in Waren, sowie die Verselbstständigung der
Technik, folgt (1981, 67; vgl. dazu auch Behrend/Döge 2001, 18).

130 Wichtiger Stichwortgeber und Vordenker für die Diagnose des kompensatorischen
Konsums, also die Funktion des Konsums als Kompensation für unbefriedigte
Grundbedürfnisse, war Herbert Marcuse (Münkler/Straßenberger 2016,  307). In‐
wiefern auch die hier behandelten Denker von ihm inspiriert waren, lässt sich an
dieser Stelle nicht bestimmen. Direkte Verweise finden sich nicht.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

130

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfahrbar ist (1991, 266). So minimiere jede Form der Großproduktion
das Bewusstsein für die ökologischen Folgelasten, sowohl bei Produzenten
als auch den Konsumenten, die die Auswirkungen ihres Tuns nicht mehr
überblicken (ebd., 336f ). Die industrielle Massenproduktion führe somit
sowohl auf Seiten der Produzenten als auch bei den Konsumenten zu
ökologischer Verantwortungslosigkeit (ebd.).131 Daraus folgt Amerys dras‐
tischer Schluss, wonach gilt: „[E]ntweder das Industriesystem bricht vor
dem Ökosystem – oder das Ökosystem bricht vor dem Industriesystem
zusammen [Herv. i.O.]“ (ebd., 345). Bei Strasser/Traube findet sich diese
Kritiklinie implizit, wenn sie ausführlich für eine Re-Regionalisierung der
Wirtschaftskreisläufe plädieren, um dadurch mehr Überschaubarkeit und
damit Verantwortung bei Produzenten und Konsumenten zu stiften (1981,
242f, 252f ).

Jenseits von Kapitalismus und Industriesystem wird auch der Staat in
seiner gegebenen Form als wichtiger Krisentreiber adressiert. Demnach ist
der Staat bzw. sind die darin handelnden Eliten selbst wachstumsorientiert,
was aus Sicht der Autoren maßgeblich aus der Nähe dieser Eliten zu den
expansiven kapitalistischen Verwertungsinteressen folgt (Bahro 1980, 22,
58, 114f, 128, 161, 190f; Amery 1991, 268ff, 279; Strasser/Traube 1981, 32f,
205). Besonders weitgehend ist diese Argumentation bei Bahro und Amery.
Bahro beschreibt den Staat als Instrument in den Händen kapitalistischer
Interessen (1980, 58, 128, 161) und sieht die etablierte Parteienlandschaft en
gros als mit den Kapitalinteressen verwobenes „Parteienkartell“ (ebd., 128).
Amery konstatiert in ähnlicher Stoßrichtung eine starke Interessenkongru‐
enz und daraus hervorgehende Machtkonglomerate zwischen politischen
Eliten und Kapitalinteressen, die das ökologisch zerstörerische Wachstum
vorantreiben (1976, 189-194, 1991, 193f, 270, 333, 341f ). Bei beiden Denkern
klingt implizit die v.a. auf Lenin zurückgehende und in den 1970er-Jahren
in linken Kreisen gängige These des staatsmonopolistischen Kapitalismus
an (vgl. z.B. Boccara 1973).132

131 In ähnlicher Weise beschrieb später Ulrich Beck die Produktions- und Kon‐
sumstrukturen der Industriegesellschaft als „organisierte Verantwortungslosigkeit“
(Beck 1988).

132 Etwas abgemildert identifizieren auch Strasser/Traube bürokratisch-industrielle
Komplexe als Interessensallianzen zwischen Staatsapparat und einzelnen Industri‐
en. Sie widersprechen aber explizit der These des staatsmonopolistischen Kapitalis‐
mus. Grundsätzlich könne der Staat nicht als einheitlicher Akteur begriffen werden,
sondern müsse immer als Konglomerat widerstreitender Interessen verstanden wer‐
den. Entsprechend greife auch die Aussage zu kurz, dass sich staatliches Handeln

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik

131

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Frage, warum staatliche Akteure eine wachstumsfokussierte Allianz
mit Wirtschaftsinteressen bilden, wird nur von zwei Autoren und von
diesen wiederum unzusammenhängend beantwortet. Bei Amery steht das
Streben nach Machterhalt im Vordergrund. Demnach könnten die politi‐
schen Zentralmächte die Abhängigkeit der Subalternen nur aufrechterhal‐
ten, wenn sie ein fortwährendes Wachstum erzielen (1991, 330f, 193; 1978c,
119ff ). Implizit greift hier die Annahme, dass die „Subalternen“ selbst auf
materielles Wachstum gerichtet sind. Strasser/Traube sind an dieser Stelle
differenzierter. Auch bei ihnen spielt der Aspekt des Machterhalts eine
wichtige Rolle. Dies äußere sich einerseits gegenüber der Bürgerschaft,
wenn die politischen Eliten zur Sicherung der Wählergunst auf materielles
Wachstum setzen (1981, 33f ). Gegenüber den Kapitalinteressen müssten die
politischen Verantwortungsträger jederzeit fürchten, deren Unterstützung
zu verlieren, wenn sie sich deren Wachstumsinteressen nicht zu eigen
machen (ebd., 32). Jenseits dieser direkt auf den eigenen Machterhalt ge‐
richteten Punkte stelle Wachstum aber auch eine zentrale Voraussetzung
für die gesellschaftliche Stabilität dar. So sei Wachstum im gegenwärtigen
System notwendig für die Entschärfung von Verteilungskonflikten, für die
Aufrechterhaltung des Sozialstaats und zur Verhinderung von Arbeitslosig‐
keit (ebd., 32f, 204, 301). Ein dritter Aspekt neben dem Machterhalt und
den benannten Wachstumsabhängigkeiten ist die Ausweitung der eigenen
Handlungsmöglichkeiten. Demnach erweitern sich die Handlungsmöglich‐
keiten der Regierung durch wirtschaftliches Wachstum und steigende Steu‐
ereinnahmen (ebd., 33). Beispielsweise sei der Staat auf steigende Einnah‐
men angewiesen, um die Voraussetzungen für weiteres Wachstum (z.B.
Bildungsausgaben, Infrastrukturmaßnahmen) zu schaffen oder die zuneh‐
menden Folgen des Wachstumsprozesses (z.B. Umweltschäden, steigende
Ungleichheit) zu bearbeiten (ebd., 204). In der Summe ist der Staat für
Strasser/Traube finanziell und legitimatorisch auf fortwährendes Wachstum
angewiesen, was ihn in Abhängigkeit von der Wirtschaft stellt (ebd., 32f ).

Im Zuge der Staatskritik wird auch eine Fundamentalkritik an der
nationalstaatlich verfassten Repräsentativdemokratie vorgetragen. Dies be‐
zieht sich einerseits auf das Hervorbringen bürgerferner und damit un‐
verantwortlicher Eliten. Dieses Argument wird v.a. bei Strasser/Traube
und Amery deutlich. Sie beschreiben die gegenwärtige demokratische

nur an kapitalistischen Monopolinteressen ausrichte. Sehr wohl gebe es aber einen
überproportionalen Einfluss mächtiger Wirtschaftsinteressen zu beklagen. (1981,
202-205)

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

132

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ordnung als System struktureller Verantwortungslosigkeit, das durch sei‐
ne zentralisierten und damit bürgerfernen, unüberschaubaren Strukturen
systematisch die Herrschaft unverantwortlicher Elitenzirkel hervorbringt
(Strasser/Traube 1981, 240ff; Amery 1976, 189; 1978d, 49, 52). Aus dieser
Perspektive befördert das gegenwärtige politische System eine nicht am
Gemeinwohlinteresse ausgerichtete Elitenherrschaft. Dies steht wiederum
im Zusammenhang mit der oben dargestellten Kritik an der Nähe zwi‐
schen politischen und ökonomischen Eliten. Andererseits wird bemängelt,
dass das gegenwärtige politische System eine passive, desinteressierte und
atomisierte Bürgerschaft hervorbringt, die wenig Verantwortung für Ge‐
meinwohlbelange übernimmt (Fromm 2007, 225; Amery 1978d, 49). Die
gegenwärtige demokratische Institutionenlandschaft ist aus Sicht der Auto‐
ren somit ebenfalls nicht zukunftsfähig.

Geistig-kulturelle Ursachen
In engem Zusammenhang mit den strukturellen Krisen- und Wachstums‐
treibern werden geistig-kulturelle Ursachen der ökologischen Krise thema‐
tisiert. Dabei ist, wie bereits bei Gruhl und Jonas, zwischen zwei Dimensio‐
nen zu unterscheiden. In der ersten Dimension prägen Kapitalismus und
Industrialismus die Kultur und damit die Individuen, die in ihrer expansiv-
materialistischen Ausrichtung selbst zu maßgeblichen Wachstumstreibern
werden. In der zweiten Dimension werden von Amery tiefe kulturelle Wur‐
zeln identifiziert, die selbst wiederum Erklärung für die historische Genese
von Kapitalismus und Industrialismus sind.

In der ersten Dimension greift die bereits von den öko-autoritären Den‐
kern vorgetragene Diagnose, dass sich der expansive Kapitalismus in eine
expansiv-materialistische Bedürfnisstruktur auf Seiten der Konsumenten
übersetzt. Demnach ist der exzessive Konsumismus der Gegenwartsgesell‐
schaft der systemisch erforderliche Gegenpart zum wachstumsgetriebenen
Kapitalismus (Fromm 2007, 92, 214ff, 242; Bahro 1980, 57f, 83, 90, 94f,
97ff; Strasser/Traube 1981, 16, 39, 70f, 266, 309f, 317; Amery 1991, 336;
1978b, 102). Entsprechend sieht z.B. Bahro in der „entfremdete[n] Bedürf‐
nisstruktur der Massen“ die „Kehrseite“ des kapitalistischen Wachstums‐
zwanges (1980, 57f ). In der vorherrschenden Ökonomie komme es zu einer
„permanenten ‚Revolution der Erwartungen‘, die von den jeweils neuesten
Luxusbedürfnissen angetrieben wird“ (1980, 94). Fromm bemerkt, dass
die Menschen durch die „der kapitalistischen Wirtschaft innewohnenden
Gesetze […] zu einer Existenz als Homo consumens verurteilt werden
[Herv. i.O.]“ (2007, 214). Begrifflich übersetzt sich dies in die Diagnose

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik

133

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„künstlicher“ bzw. „synthetischer“ Bedürfnisse, die nicht authentisch dem
Individuum entspringen, sondern diesem von außen oktroyiert werden
(Amery 1991, 336; 1978b, 102; Strasser/Traube 1981, 70; Fromm 2007, 216).
Dabei erfolge die entsprechende Prägung bzw. die Erzeugung neuer Bedürf‐
nisse einerseits fortlaufend durch Werbung und Marketing (Amery 1991,
336; Strasser/Traube 1981, 269; Fromm 2007, 14, 217, 229). Andererseits
hätten die Menschen ein Wohlstandsverständnis verinnerlicht, das diesen
maßgeblich über einen möglichst hohen und immerzu anwachsenden ma‐
teriellen Standard definiert (Bahro 1980, 97f; Strasser 1977, 123f; Amery
1978, 8f; Fromm 2007, 241f ). Dem entspricht aus ihrer Sicht auch das
kulturprägende Menschenbild des homo oeconomicus (Amery 1991, 328;
Fromm 2007, 15, 19ff; Strasser/Traube 1981, 70, 217f, 276, 286ff ).

Neben dem Kapitalismus wird, wie oben gezeigt, auch der Industrialis‐
mus als Wurzel sozialer Entfremdung und dadurch als wichtiges kulturprä‐
gendes Element identifiziert. Dies wird hier nicht erneut wiederholt. In der
Summe bringen aus Sicht der Denker Kapitalismus und Industrialismus
den „homo consumens“ gemeinsam hervor. Daraus folgt ein wichtiger
Schluss für die Antworten der Autoren auf die ökologische Krise. Diese
wurzelt nicht nur in den beschriebenen Strukturen, sondern auch in der
inneren Konstitution des homo consumens. Eine ökologisch nachhaltige
Gesellschaft setzt damit nicht nur tiefgreifende strukturelle Veränderungen,
sondern auch einen veränderten Menschen voraus. Entsprechend fordert
z.B. Bahro, an dieser Stelle mit spezifischem Blick auf den Kapitalismus,
eine „Kombination von zwei Richtungen des Kampfes: gegen den Antriebs-
und Regulierungsmechanismus der Monopolkonkurrenz um Höchstprofite
und gegen die Kehrseite dieses Mechanismus – die von dem Zwang zur
Realisierung der kapitalistischen Massenproduktion auf dem Markt gepräg‐
te Bedürfnisstruktur der Menschen [Herv. i.O.]“ (1980, 124).133

133 Insbesondere Strasser/Traube und Fromm versuchen nachzuvollziehen, wie sich die
ideologischen Grundlagen des Industriekapitalismus historisch etabliert haben. Sie
fokussieren dabei auf die Entwicklung des Wirtschaftsliberalismus und des Utilita‐
rismus am Vorabend der industriellen Revolution. Mit diesen habe sich das Bild
des Menschen als egoistischer Nutzenmaximierer, dessen Glück in erster Linie von
der Mehrung des materiellen Wohlstands abhängt, durchgesetzt. Zudem habe sich
eine möglichst effiziente Entfaltung der Produktivkräfte als Synonym für Fortschritt
etabliert, während die soziale und moralische Entfaltung des Menschen in den
Hintergrund rückte. Auch die Haltung zur Natur habe sich in dem Sinne verändert,
dass diese zunehmend instrumentell als Ausbeutungsobjekt für menschliche Zwecke
gesehen wurde (Fromm 2007, 15-21; Strasser/Traube 1981, 44ff, 63-66, 79, 217, 365;
siehe zu Fromm entsprechend Johach 2010, 4ff ). Insbesondere Strasser/Traube,

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

134

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In der zweiten Dimension kultureller Krisenursachen werden von Ame‐
ry tiefe kulturelle Wurzeln identifiziert, die Kapitalismus und Industriesys‐
tem überhaupt erst ermöglicht haben. Aus seiner Sicht hat sich aus der
christlich-jüdischen Tradition eine anthropozentrische und auf diesseitige
Heilserzwingung gerichtete Weltanschauung entwickelt, welche hinter dem
expansiven Industriekapitalismus steht.134 Die christlich-jüdische Denktra‐
dition habe zwei zentrale biblische Leitsätze spezifisch interpretiert und
verinnerlicht: „erstens den Auftrag absoluter, um nicht zu sagen tyranni‐
scher Weltbeherrschung an den Menschen als die einzige herrscherliche
Art des Planeten – und zweitens die Deutung des Weltzustandes als eines
Skandals, der durch ‚Heils-Geschichte‘ eines Tages […] aufgehoben wer‐
den wird“ (1991, 190, vgl. zu den beiden Leitsätzen auch 1991, 27, 186).
Diese beiden Leitsätze – der Herrschaftsauftrag sowie das Inaussichtstellen
einer Heilsgeschichte – haben nach Amery ihren Ursprung in der Schöp‐
fungsgeschichte des Alten Testaments (ebd., 13-20). Die beiden Prämissen
legen den Grundstein für einen „dualistischen Imperialismus“, der nur
den Schöpfer und den Menschen sieht, die nicht-menschliche Materie
aber als „reines Werkzeug, Heilsinstrument, Heilsrohstoff “ begreift (ebd.,
208f ). Die Welt „wird zur Kulisse, vor der das einzig entscheidende Drama,

aber auch Fromm, legen dar, dass diese ideologische Neuausrichtung dem Verwer‐
tungsinteresse des Bürgertums entsprach und von diesem gezielt befördert wurde
(Strasser/Traube 1981, 217ff; Fromm 2007, 19ff ). Dass sich das entsprechende Pa‐
radigma verfestigen konnte, erklären Strasser/Traube damit, dass der industrielle
Fortschritt zunächst tatsächlich viele offene Bedürfnisse der Menschen befriedigen
konnte (1981, 66f ). Spätestens mit der Übernahme der zentralen ideologischen
Prämissen des kapitalistisch geprägten Fortschrittsverständnisses durch den Sozia‐
lismus im Anschluss an Marx sei das „utilitaristisch-szientistische Paradigma“ des
kapitalistischen Industrialismus mit seinem verengten Fortschrittsverständnis zum
„herrschenden Paradigma“ geworden (ebd., 65f, 49f ). Damit klingt vor allem in der
Krisenanalyse von Strasser/Traube deutlich das Marx‘sche Motiv der Herrschafts‐
ideologie an, wie es später z.B. von Gramsci mit seinem Hegemonie-Theorem wei‐
tergeführt wurde (Schaal/Heidenreich 2017, 211f ). Demnach hat das zur Herrschaft
gekommene Bürgertum zur Rechtfertigung der eigenen Herrschaft eine Ideologie
durchgesetzt, die von den Subalternen nicht mehr reflektiert, sondern als Wahrheit
naturalisiert wird. Damit folgen die ideellen Ursachen der Krise maßgeblich aus den
materiellen Besitz- und Herrschaftsverhältnissen.

134 Amerys Erklärungsfokus auf die christlich-jüdisch geprägte Weltanschauung erin‐
nert stark an Lynn White, die diese These im angelsächsischen Sprachraum promi‐
nent vertreten hat (vgl. White 1967, siehe dazu vertiefend Dryzek 1997, 161).

7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik

135

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Drama zwischen dem Menschen und seinem Schöpfer abläuft“ (ebd.,
209).135

Inwiefern wirken diese Leitsätze in der modernen Welt fort? In Ende
der Vorsehung widmet sich Amery in einer ausführlichen historischen
Rückschau dem Weg und den Wandlungen dieser Leitsätze innerhalb und
außerhalb des Christentums und behandelt die Frage, wie diese in den
verschiedenen Epochen und Regionen wirksam wurden (ebd., 27-108).
Dem wird hier nicht näher nachgegangen. Es klingen aber vor allem drei
entscheidende Veränderungen am Vorabend der Neuzeit an. Erstens habe
sich der Kampf um das jenseitige Reich säkularisiert (ebd., 66, 185f ). Der
Mensch versucht demnach diesseits das Paradies zu errichten, der expan‐
sive Industriekapitalismus ist der Ausdruck dieses Bestrebens (ebd., 144,
190f, 346f ).136 Zweitens seien, v.a. auch mit Entwicklung der modernen
Naturwissenschaft, die sich über die Zeit gehaltenen Reste fortschrittshem‐
mender Naturverständnisse verschwunden, die in der Natur mehr als ein
bloßes Ausbeutungssubjekt erkannten (ebd., 196f, 208; 1988, 10).137 Drittens
stünden mit der Neuzeit das Wissen und die Technik bereit, um aus der
„Herrschaftsideologie“ über die Natur auch eine tatsächliche „Herrschafts‐
praxis“ (1991, 190) zu machen bzw. diese voll zur Geltung zu bringen (ebd.,
66, 73, 196, 208).

Auf dieser Basis hat sich aus Amerys Sicht das ständig expandierende
Industriesystem entwickelt, das die Herrschaft des Menschen über die na‐

135 Folglich kann es für Amery kein Zufall sein, dass sich das Industriesystem später
auf dem geografischen und historischen Boden des Christentums entfaltet hat (1991,
9ff ). Doch habe sich diese Weltsicht mittlerweile global verbreitet und prägt das
Selbstverständnis der gesamten aktivierten Menschheit, was nun an die Grenzen
der ökologischen Belastbarkeit führe (ebd., 9, 12f, 107f ).

136 Als paradigmatischen Ausdruck dieses diesseitigen Strebens nach der Heilsgeschich‐
te bespricht Amery den Marxismus (1991, 87-96, siehe entsprechend auch Löwith
1953).

137 „Während von den Primitiven über die Antike bis ins Mittelalter hinein die Dich‐
te, Würde und Komplexität der Materie (also dessen, was man einmal ‚Schöp‐
fung‘ nannte) noch mehr oder weniger anerkannt war, während damals das Nicht‐
menschliche eher noch als Gegenstand der Meditation als der Aktion begriffen
wurde, wird die Materie in den letzten dreihundert Jahren zusehends stärker
instrumental empfunden. Sie ist heute nur mehr Depot und Werkzeugkammer,
ihre Zweckbindung ist klar und ausschließlich. Auch der zweifelsfreie Fortschritt
der naturwissenschaftlichen Erkenntnis wurde und wird zunächst nur als ein Ins‐
trument gesehen und gewürdigt: als ein Instrument der ständig erweiterten und
ständig brutaleren Herrschaft des Menschen über die nicht-menschliche Materie“
(1991, 197).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

136

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


türliche Materie verkörpert und nicht mehr länger haltbar ist (ebd., 200f,
209, 344). In seiner Kausalkette sind somit Wachstumsstreben und expan‐
siver Industrialismus, welche die ökologische Krise materiell bedingen, Ins‐
trumente einer auf Naturbeherrschung und säkularisierte Heilserzwingung
fokussierten Weltsicht, die aus der Übernahme zentraler Leitsätze aus der
jüdisch-christlichen Tradition entstand (ebd., 190).

Sozio-ökonomische Ursachen
Zuletzt lassen sich bei den Autoren die Problemstellungen des Bevölke‐
rungswachstums und der sozialen Ungleichheit als sozio-ökonomische
Krisenursachen rekonstruieren. Dabei ist die Problematisierung des Bevöl‐
kerungswachstums deutlich zurückhaltender als bei den öko-autoritären
Denkern. Lediglich Amery und Strasser verweisen auf diesen Aspekt,
schränken dessen Bedeutung gegenüber anderen Ursachen wie dem enor‐
men Konsumniveau in den reichen Weltregionen aber ein (Amery 1991,
115, 294-297) bzw. distanzieren sich später gänzlich davon (Strasser 1977,
121f; Strasser/Traube 1981, 78). Mit Blick auf die soziale Ungleichheit steht,
wie bei Harich und Jonas, das Argument im Mittelpunkt, dass diese die
Orientierung am materiellen Wohlstand der Bessergestellten verstärke und
dadurch einen Wertewandel hin zu einer postmateriellen „Ethik des Seins“
(Fromm) verhindere (Strasser/Traube 1981, 270-273; Strasser 1977, 80f, 95,
101f; Fromm 2007, 107; Bahro 1980, 63f, 94f ).

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

Bevor auf die konkreten Alternativentwürfe als Antwort auf die dargestell‐
ten Krisenanalysen eingegangen wird, gilt es die gemeinsamen Grundzüge,
welche die demokratischen Ansätze en bloc von den weiteren Grundposi‐
tionen abgrenzen, zu beleuchten.

7.2.1 Die Überlegenheit der Demokratie

Konträr zu den autoritären Ansätzen setzen die hier behandelten Autoren
im Angesicht der ökologischen Krise auf Demokratie. Dies basiert auf
der, dem autoritären Denken entgegengesetzten Annahme, dass die Bür‐
gerschaft in der Mehrheit Einsicht für den erforderlichen ökologischen
Wandel aufbringen kann. Sie glauben aber nicht nur an die Möglichkeit,
die Krise unter Beibehaltung der Demokratie zu lösen, sie halten die Demo‐

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

137

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kratie darüber hinaus für die überlegene Regierungsform und plädieren
für eine weitergehende Demokratisierung. Dabei kann analytisch zwischen
der Annahme funktionaler und normativer Überlegenheit der Demokratie
unterschieden werden:

• Funktionale Überlegenheit meint, dass die Demokratie ökologisch
leistungsfähiger ist als autoritäre bzw. zustimmungsunabhängige Regie‐
rungsformen.

• Normative Überlegenheit meint, dass der Demokratie unabhängig von
funktionalen Erwägungen ein starker Eigenwert insbesondere deshalb
zukommt, weil sie der Verwirklichung wichtiger Normen und Grund‐
werte wie Freiheit, Emanzipation oder Selbstbestimmung dient.138

7.2.1.1 Funktionale Überlegenheit der Demokratie

Im Gegensatz zu den autoritären Ansätzen vermuten die demokra‐
tisch orientierten Denker eine höhere ökologische Leistungsfähigkeit bei
der Demokratie, wofür sich aus ihren Beiträgen zwei maßgebliche Be‐
gründungslinien rekonstruieren lassen. Erstens gehen sie davon aus, dass
Impulse für ökologischen Wandel in erster Linie in der Zivilgesellschaft
ihren Ausgang nehmen, was für Demokratie und gegen zustimmungsunab‐
hängige Führung spricht. Zweitens weisen sie auf spezifische Dysfunktio‐
nalitäten (öko-)autoritärer Regierungsformen hin.

Ökologisches Bewusstsein wächst von unten oder die Bürgerschaft als
Träger des Wandels
Die autoritären Ansätze trauen, wenn überhaupt, spezifischen Eliten, nicht
aber der breiten Bürgerschaft ökologische Einsicht und Verantwortungsfä‐
higkeit zu. Daraus folgt ein Plädoyer für die Institutionalisierung zustim‐
mungsunabhängiger Führung. Bei den Autoren, die eine funktionale Über‐
legenheit der Demokratie annehmen, ist dies umgekehrt: Sie gehen davon
aus, dass ökologisches Bewusstsein seinen Ausgang in erster Linie in der
Zivilgesellschaft nimmt (Amery 1976, 189f; Eppler 1981, 111, 114, 170; 1975,
121; Strasser 1977, 151; Bahro 1980, 51f, 114). Stellvertretend bemerkt Eppler
„daß der Bewußtseinswandel nicht oben, nicht in den Ministerien und

138 Bei Fromm findet sich ausschließlich die normative Dimension. Inwiefern er die
Demokratie als funktional überlegen sieht oder vornehmlich aufgrund seiner star‐
ken normativen Bindung an dieser festhalten will, lässt sich anhand der untersuch‐
ten Texte nicht final beantworten.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

138

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Parteizentralen beginnt, sondern unten, wo Menschen ihre alltäglichen
Erfahrungen machen und von daher ihre Fragen stellen“ (1981, 170). Wenn
heute Rettendes wachse, dann nicht an der Spitze der Institutionen, son‐
dern an der Basis (ebd., 111). Aus dieser Perspektive ist die Zivilgesellschaft
maßgeblicher Impulsgeber für ökologischen Wandel. Diesem Zutrauen in
die Zivilgesellschaft gegenüber steht die Skepsis gegenüber einer elitären
Krisenlösung: Von den institutionellen Eliten werden keine maßgeblichen
Impulse für ökologischen Wandel erwartet (Strasser 1977, 11, 151; Stras‐
ser/Traube 1981, 240f; Eppler 1975, 121; Amery 1976, 189f; 1991, 193; Bahro
1980, 51f, 58).

Aus dieser Verortung ökologischer Verantwortlichkeit in der Zivilgesell‐
schaft folgt, dass ökologischer Wandel am ehesten in demokratischen
Strukturen zu erwarten ist. Während Strasser, Amery und Bahro diesen
Schritt implizit annehmen, wird er bei Eppler explizit vollzogen: Im
Angesicht der ökologischen Krise gelte es der politischen Basis nicht we‐
niger, sondern mehr Einflussmöglichkeiten auf die politischen Entschei‐
dungsprozesse zu gewähren (1975, 121; 1981, 235; 1981b, 176). Dazu in Ende
oder Wende:

„Es bleibt uns nichts anders übrig, als mehr Demokratie zu wagen. So
richtig es sein mag, daß nicht alles, was aus der Initiative von Bürgern
entsteht, notwendig vernünftiger sein muss als die Planung von Techno‐
kraten, so wenig sich ausschließen läßt, daß auch massive Einzelinteres‐
sen sich moderner Formen demokratischer Willensbildung bedienen,
so gibt es doch keine Alternative zur Mobilisierung des Allgemeininteres‐
ses“ (1975, 119f ).

Eppler geht also davon aus, dass eine am (ökologischen) Allgemeinwohl
orientierte Politik am ehesten in Folge einer verstärkten Beteiligung der
Bürgerschaft zu erwarten ist (1975, 119f; 1977, 3f ). Dies lässt sich auf die
weiteren Denker übertragen: Ökologischer Policy-Output wird für sie um‐
so wahrscheinlicher, je mehr die Bürgerschaft Einfluss auf die politische
Entscheidungsfindung hat. Sie plädieren für eine Vertiefung der Demokra‐
tie, um die ökologische Leistungsfähigkeit der Demokratie zu steigern.
Damit lassen sich die hier behandelten Autoren einem beteiligungsorien‐
tierten Demokratieverständnis (vgl. dazu Schmidt 2010, 236-253) zuord‐
nen.139 Eben dies gestaltet sich für die öko-autoritäre Position gegenteilig:

139 Dieses Demokratisierungsdenken muss vor dem zeithistorischen Hintergrund der
Phase ab den späten 1960er-Jahren gelesen werden, als sich eine intensive Politi‐

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

139

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese erwartet eine ökologisch verantwortliche Politik am ehesten von
zustimmungsunabhängiger Führung bei möglichst geringer Beteiligung der
kurzsichtigen Bürgerschaft.

Damit wird auch deutlich, dass die von den autoritären Autoren letztlich
als Gründe gegen die Demokratie angeführten Eigenschaften der Bürger‐
schaft als materialistisch, kurzsichtig, eigennutzorientiert etc. für die demo‐
kratischen Autoren in dieser Pauschalität nicht gelten. Sie trauen gerade der
Bürgerschaft zu, sich von diesen Attributen zu lösen und ökologische Ver‐
antwortung zu übernehmen. Eben durch diesen Prozess des Bewusstseins-
und Wertewandels in der Bürgerschaft wird der angestrebte Politikwandel
angestoßen. Dabei zeigen sich die Denker optimistisch, dass sich dieser
Prozess der bürgerschaftlichen Selbstaufklärung so weit ausbreitet, dass
die erforderlichen Veränderungen letztlich mehrheitsfähig werden (Bahro
1980, 57, 114, 125, 160; Strasser 1977, 138; Strasser/Traube 1981, 292, 299;
Amery 1972, 245ff; Eppler 1975, 119f; 1981, 134f, 238; Fromm 2007, 218). Bür‐
gerschaftlicher Bewusstseinswandel stellt in den demokratischen Ansätzen
somit die Voraussetzung sowohl für den Anstoß als auch die Umsetzbarkeit
ökologischer Politik dar. Er muss deshalb, wie Strasser/Traube bemerken,
die „Grundströmung“ im Prozess politischen Wandels darstellen: „[I]m
Gegensatz zu allen autoritär-technokratischen Vorstellungen sozialen Wan‐
dels, [bildet] der dialektische Prozeß von Aufklärung und Selbstaufklärung
die tragende Grundströmung“ (1981, 298). Ein kontinuierlicher gesellschaft‐
licher Lernprozess, der zu einer tiefgreifenden Änderung im Bewusstsein
der Menschen führt, bildet die Basis für den intendierten Wandel (1981, 34,
292).140

sierung der Zivilgesellschaft ereignete und entsprechende Beteiligungsforderungen
erhoben wurden. Insbesondere ökologische Forderungen wurden zunächst in erster
Linie aus der Zivilgesellschaft gegen die institutionellen Eliten vorgetragen. Dies
nehmen die untersuchten Autoren auch so wahr, wenn z.B. Strasser/Traube und
Eppler ein wachsendes demokratisches Selbstvertrauen und einen zunehmenden
Beteiligungswillen in der Bürgerschaft erkennen, aus dem sich die Forderung der
Autoren nach einer stärkeren Rückbindung politischer Entscheidungen an die Zivil‐
gesellschaft ergeben (Strasser/Traube 1981, 240f; Eppler 1981, 170). Entsprechend
wirft Eppler Gruhl in einem späteren Beitrag vor, trotz dieser klaren Anzeichen
nicht erkannt zu haben, dass das ökologische Bewusstsein vor allem an der politi‐
schen Basis seinen Ausgang nimmt (1992, 93).

140 Damit wird bereits an dieser Stelle deutlich, dass die Autoren eine revolutionäre
Strategie wie bei Harich, bei dem eine Bewusstseinselite durch einen revolutionären
Prozess die Staatsmacht ergreift, um die erforderlichen Maßnahmen gegen die
Mehrheitsbevölkerung durchsetzen, ablehnen. Strasser setzt sich ausführlicher mit

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

140

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit wird ersichtlich, dass die untersuchten Beiträge hohe Anforderun‐
gen an die Bürgerschaft implizieren. „Green Citizenship“ wird im ökologi‐
schen Demokratisierungsdenken zur zentralen Voraussetzung für den Weg
aus der ökologischen Krise (Carter 2001, 62; Eckersley 1992, 178). Dies ver‐
deutlichend bemerkt z.B. Strasser, dass die moralischen Anforderungen an
den Einzelnen objektiv gewachsen sind, müsse er doch nun im Sinne einer
„universalen Humanität“ Verantwortung für Menschen in anderen Weltre‐
gionen und für zukünftige Generationen übernehmen (1977, 128). Fromm
fordert, dass die Gemeinwohlinteressen von jedem als sein ureigenstes
Anliegen angesehen werden (2007, 222). Der Bürger muss also eben die von
den autoritären Denkern als unüberwindbar angesehene Fokussierung auf
den räumlichen und zeitlichen Nahbereich überwinden.

Dabei haben die Autoren ein grundsätzliches Zutrauen, dass die Bür‐
gerschaft dieser Anforderung gerecht werden kann. Was allgemein für
beteiligungszentrierte und republikanische Demokratievorstellungen gilt
(vgl. dazu Schmidt 2010, 240f; Habermas 2014, 327ff; Carter 2001, 62),
greift auch mit Blick auf die untersuchten Autoren: Sie bauen auf ein
optimistisches Bürgerbild, das diesem die grundlegende Fähigkeit zur ge‐
meinwohlorientierten Verantwortungsübernahme zutraut. Dies unterstellt
gleichzeitig, dass der Mensch und dessen Präferenzen als demokratischer
Input-Faktor wandelbar und nicht per se eigennutzorientiert sind (Carter
2001, 54, 62). Doch nicht nur soll die Bürgerschaft eine Haltung der
Zukunftsverantwortung entwickeln, sie soll sich auch verstärkt in die
demokratischen Aushandlungsprozesse einbringen. Entsprechend wird in
den untersuchten Beiträgen die Entwicklung bzw. Rückbesinnung auf eine
stärkere bürgerschaftlich-demokratische Verantwortlichkeit und ein daraus
erwachsendes Selbstbewusstsein zur Teilhabe gefordert (Eppler 1975, 98ff;
1981, 39, 132f; Amery 1991, 342; Strasser/Traube 1981, 240f, 247f; Fromm
2007, 221f ). Damit lässt sich ein republikanisches Moment (vgl. dazu
Habermas 2014, 325-329; Schaal/Heidenreich 2017, 62f; Münkler/Straßen‐

einer solchen revolutionären Strategie auseinander. Demnach hat der reformerische
Weg den entscheidenden Vorteil, dass sich der Reformprozess parallel zur Bewusst‐
seinsentwicklung in der Gesellschaft vollzieht und das erforderliche Bewusstsein
eben nicht, wie bei einem revolutionären Umsturz, über Zwang hergestellt werden
muss. Solle der Sozialismus nicht wieder in einer Diktatur enden, führe kein Weg an
der mühsamen Beschaffung einer Mehrheit, an einem kontinuierlichen gesellschaft‐
lichen Lernprozess, vorbei. Nur der reformerische Weg bietet für ihn eine emanzi‐
patorische Perspektive, weil die Menschen dabei bewusst, in zielbewusster Selbsttä‐
tigkeit, am Veränderungsprozess teilhaben. (Strasser 1977, 138f; Strasser/Traube 1981,
292)

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

141

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


berger 2016, 155, 173, 179) im Denken der Autoren ausmachen, insofern
ökologische Weitsicht, gemeinwohlorientierte Zukunftsverantwortung und
Beteiligungswille als Bürgertugenden begriffen werden. Dieser Aspekt wird
in Teil D vertieft, da er auch für viele Autoren der zweiten Zeitphase zu‐
trifft (Kap. 16.5). Nachstehend wird der entscheidenden Frage nachgegan‐
gen, wie die geforderte ökologisch verantwortliche und am Gemeinwohl
orientierte Bürgerschaft entstehen soll (Kap. 7.2.2). Zuvor gilt es jedoch
die weiteren Begründungslinien für die angenommene Überlegenheit der
Demokratie nachzuvollziehen.

Dysfunktionalitäten autoritärer Führung
In der zweiten Begründungslinie für die funktionale Überlegenheit der
Demokratie werden in einigen Beiträgen Schwächen einer autoritären Re‐
gierungsform beschrieben. Bei Strasser und Eppler steht, jeweils in expli‐
ziter Abgrenzung zu Gruhl bzw. Harich, das Argument im Mittelpunkt,
dass von zustimmungsunabhängiger Führung keine Orientierung an den
langfristigen ökologischen Interessen der Gesamtgesellschaft zu erwarten
ist. Strasser argumentiert gegen Harich gerichtet, dass sich eine vernünftige
Politik eher in einem öffentlichen Wettbewerb der Meinungen, wie sie in
der pluralistischen Demokratie institutionalisiert ist, durchsetzt, als in dem
von Harich angestrebten Einparteiensystem (1977, 83). Zudem geben er
und Eppler zu bedenken, dass zustimmungsunabhängige Führung deutlich
mehr an Sonderinteressen orientiert sei als demokratisch gewählte Vertre‐
ter (ebd., 3f; Eppler 1975, 119; 1992, 93). Ihre Entscheidungen, so Eppler,
würden zwischen Managern, Wirtschaft, Verwaltung und Politik ausgehan‐
delt ohne freie Diskussion mit den Bürgern, welche die eigentlichen Träger
des ökologischen Bewusstseins seien (1992, 93). Entsprechend zieht Eppler
den Schluss, es sei fehlgeleitet, ökologische Vernunft von autoritärer Füh‐
rung zu erwarten (1977, 3f; 1992, 93).

Auch Amery widerspricht der Möglichkeit einer ökologisch ausgerichte‐
ten Diktatur, begründet dies aber in erster Linie mit mangelnder Stabilität.
Er setzt sich mit der Möglichkeit einer globalen ökologischen Diktatur
auseinander. So gebe es historisch durchaus Beispiele, in denen der Über‐
gang zu einer zentralisierten und autoritären Machtstruktur Krisenlösun‐
gen begünstigt habe. Dies sei jedoch nur dann der Fall gewesen, wenn
die Bevölkerung direkter Betroffenheit ausgesetzt war. Eben dies sei in der
ökologischen Krise, vor allem in den verursachenden Weltregionen, noch
nicht gegeben. Wenn aber direkte Betroffenheit nicht gegeben ist, fehle
die Einsicht in die Notwendigkeit der Unterordnung unter eine solche Füh‐

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

142

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rung. Dies gelte vor allem deshalb, da eine ökologische Diktatur Freiheiten
massiv einschränken und den Lebensstandard in den reichen Weltregionen
drastisch senken müsste. Darüber hinaus, so Amery, sind Diktaturen im‐
mer auf eine Schicht von Profiteuren angewiesen, die diese stützt. Eine
ökologische Weltdiktatur hätte jedoch nur Feinde, da niemand davon un‐
mittelbar profitiert. In der Summe wäre ein permanenter Aufstand gegen
die Diktatur die Folge, sodass, wie Amery schließt, das „Ende solcher Dik‐
tatur schlimmer als ihr Anfang“ wäre (1972, 247). (Zum ges. Absatz 1972,
245ff )

7.2.1.2 Normative Überlegenheit der Demokratie

Neben der unterschiedlichen Einschätzung der ökologischen Leistungsfä‐
higkeit der Demokratie lässt sich die Differenz zu den autoritären Denkern
auch über eine engere normative Bindung an die Demokratie erklären.
Diese Bindung ergibt sich aus bestimmten Grundwerten und Grundwert‐
verständnissen, die für die hier behandelten Autoren leitend sind. Insbe‐
sondere in Abgrenzung zu Harich und Gruhl wird deutlich, dass Selbst‐
bestimmung und Emanzipation für die demokratischen Denker zentrale
Grundwerte und damit maßgebliche Ziele politischen Handelns darstellen
(Strasser/Traube 1981, 10, 69, 248; Bahro 1980, 46, 59, 65, 98, 125, 139;
Amery 1978b, 91). Beispielhaft bemerken Fromm und Eppler, der sich
diesbezüglich auf Fromm beruft, dass die volle Entfaltung der eigenen Per‐
sönlichkeit und der des Mitmenschen das höchste Ziel des menschlichen
Lebens sei (Eppler 1981, 131; Fromm 2007, 208; siehe zu Fromm vertiefend
Johach 2010, v.a. 3, 8). In expliziter Abgrenzung zu Gruhl konstatiert Eppler
an anderer Stelle, dass der Erhalt von Freiheit für ihn die Voraussetzung für
eine lebenswerte Zukunft sei (1977, 3f ).

Aus dieser normativen Grundlegung folgt eine spezifische Perspektive
auf Demokratie: Ihr kommt ein starker Eigenwert zu, da sie der Verwirk‐
lichung dieses Grundwertekanons dient. In den meisten Beiträgen findet
sich dieses Motiv explizit (Strasser 1977, 87; Strasser/Traube 1981, 233;
Bahro 1980, 54f; Fromm 2007, 221-225; Eppler 1975, 50ff ). Beispielsweise
legt Eppler dar, dass Demokratisierung der Verwirklichung von Freiheit
dient, indem sie die Wahl zwischen Alternativen institutionalisiert (1975,
50f ). Mitbestimmungsrechte seien die Voraussetzung für Freiheit, da erst
durch diese Selbstbestimmung möglich werde (ebd.). Hier wird die engere
normative Bindung der Autoren an die Demokratie sichtbar. Demokratie
ist aus dieser Perspektive nicht nur eine bestimmte Regierungsform, son‐

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

143

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dern „Leitidee gesellschaftlicher Organisation“ (Schmidt 2010, 228). Ein
Abschied von der Demokratie im Angesicht der ökologischen Krise liegt
vor diesem normativen Hintergrund deutlich ferner als für die autoritären
Denker.

Für Strasser und Eppler lässt sich zudem ein weiterer Aspekt ihres
Grundwertekanons beschreiben, der die enge normative Bindung an die
Demokratie bedingt. Sie betonen in ihren Werken in sozialistischer bzw. so‐
zialdemokratischer Tradition den Grundwert der Gerechtigkeit. Während,
wie gezeigt, Harichs materiell fokussiertes Gerechtigkeitsverständnis auto‐
ritäre Schlussfolgerungen begünstigt, inkorporiert ihr Gerechtigkeitsbegriff
die für jeden gleiche Chance auf Selbstentfaltung und Selbstbestimmung
als elementaren Bestandteil (Eppler 1975, 48ff; Strasser/Traube 1981, 273;
Strasser 1977, 98f ). Entsprechend kritisieren Strasser/Traube Harich, dass
Gleichheit eben nicht nur Gleichheit der Einkommen, sondern auch glei‐
che Mitwirkungsmöglichkeiten im politischen Prozess und Abbau von
Hierarchien zwischen Staat und Gesellschaft bedeute (Strasser 1981, 232).
Ganz im Sinne sozialdemokratischer Demokratietheorie dient hier Demo‐
kratie bzw. Demokratisierung nicht nur der Verwirklichung von Selbstbe‐
stimmung und Emanzipation, sondern vor allem auch von Gerechtigkeit
als gleichberechtigter Teilhabe (Schmidt 2010, 228).141

7.2.2 Ein neues Ethos als Voraussetzung für eine nachhaltige Gesellschaft

Im Zusammenhang mit dem Festhalten an der Demokratie lässt sich ein
weiteres Moment aufzeigen, das alle demokratischen Autoren verbindet:
Die Entstehung einer ökologisch nachhaltigen Gesellschaft setzt die Entste‐
hung eines neuen Ethos voraus. Dies beinhaltet die bereits zuvor beschrie‐
bene Übernahme von Zukunftsverantwortung, weist aber darüber hinaus.
Bei allen Autoren wird Kultur, und damit die vorherrschenden Wertüber‐
zeugungen und Wohlstandsverständnisse, als wichtiger Transformations‐
gegenstand adressiert. Besonders weitgehend bemerkt z.B. Fromm, „daß
eine neue Gesellschaft nur dann [Herv. i.O.] entstehen kann, wenn sich
parallel zu deren Entwicklungsprozeß ein neuer Mensch entwickelt oder,

141 Das impliziert freilich nicht, dass bei Fromm, Amery und dem frühen Bahro
die normative Bindung an die Demokratie nicht auch auf dem Grundwert der
Gerechtigkeit basiert. In ihren Werken steht aber die freiheitlich-emanzipatorische
Dimension im Vordergrund.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

144

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bescheidener ausgedrückt, wenn sich die heute vorherrschende Charakter‐
struktur des Menschen grundlegend wandelt“ (2007, 22). Eine „radikale
menschliche Veränderung“, so Fromm weiter, ist „Voraussetzung für das
nackte Überleben der Menschheit. Zum ersten Mal in der Geschichte hängt
das physische Überleben der Menschheit von einer radikalen seelischen Ver‐
änderung des Menschen ab [Herv. i.O.]“ (ebd., 23). Amery spricht von der
Notwendigkeit einer neuen Aufklärung, die zu einer neuen ethischen Basis
führt (1972, 250; 1991, 167). Struktureller Wandel werde nur möglich, wenn
die Menschen ihre Weltsicht grundlegend verändern (1991, 190, 193f ).142

Im Folgenden wird zunächst konkretisiert, welche Stoßrichtung der gefor‐
derte Kulturwandel haben muss. Sodann stellt sich die Frage, wie sich
der Prozess dieses Wandels, insbesondere im Verhältnis zum angedachten
Strukturwandel, aus Sicht der Autoren gestalten soll.

Ein neues Ethos
Durch was zeichnet sich der intendierte Wertewandel und damit der
grundlegend gewandelte Mensch und Bürger aus? Als ein wichtiges Mo‐
ment wurde bereits die Übernahme von Zukunftsverantwortung und die
verstärkte politische Teilhabe besprochen. Darüber hinaus wird deutlich,
dass der Wertewandel zur Überwindung derjenigen mentalen Infrastruktu‐
ren143 führen soll, welche die nicht-nachhaltige (Wachstums-)Gesellschaft
stützen bzw. mit hervorbringen.144 Bei Unterschieden im Detail lassen sich
v.a. drei zentrale und geteilte Stoßrichtungen identifizieren:

• ein stärkeres Bewusstsein für und ein verändertes Verhältnis zur natürli‐
chen Umwelt und den menschlichen Lebensgrundlagen,

• die Überwindung des materialistischen, konsumorientierten Wohl‐
stands- und Fortschrittsverständnisses,

142 Auch bei den weiteren Autoren tritt die Notwendigkeit eines Ethoswandels rheto‐
risch deutlich hervor. Nach Bahro bedarf es einer „psychologischen Revolution“
(1980, 58, 113). Der anstehende Wandel müsse zuvorderst „ideologisch-psychologi‐
scher Natur“ sein (ebd., 181). Eppler ist in seiner Rhetorik zurückhaltender und sieht
die Notwendigkeit einer „neuen alten Ethik“ (1981, 128-134). Strasser/Traube fordern
die „Verankerung neuer Werte und Prinzipien im Bewußtsein und im Verhalten der
Menschen“ (1981, 248).

143 Siehe zum Begriff mentaler Infrastrukturen Welzer 2011.
144 Dies gilt unabhängig davon, ob die materialistische, egoistische und anthropozentri‐

sche Ausrichtung der Menschen in erster Linie als Folge der Prägung durch die
kapitalistische Industriegesellschaft begriffen wird (Strasser, Bahro, Fromm, Eppler)
oder, wie bei Amery, tiefere kulturelle Wurzeln hat (Kap. 7.1).

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

145

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


• die Einübung neuer gesellschaftlicher Solidarität und die Abkehr von
Konkurrenz- und Leistungsorientierung.145

Erstens wird in den untersuchten Beiträgen die Notwendigkeit eines an‐
deren Naturverhältnisses hervorgehoben. Am prominentesten findet sich
dies bei Amery, dessen Hauptintention in seinen Werken die Begründung
einer ökozentrischen Ethik als Antwort auf die von ihm identifizierten,
kulturhistorischen Wurzeln der ökologischen Krise war (Fenske 2009, 2).
Umfassend hat er die aus der christlich-jüdischen Tradition folgende an‐
thropozentrische Weltsicht und die darauf aufbauende Kultur als maßgeb‐
liche Krisenursache herausgearbeitet und sieht, davon ausgehend, in der
Hinwendung zu einer ökozentrischen Ethik die zentrale Voraussetzung für
ökologische Nachhaltigkeit (1991, 11f, 185f, 212; 1972, 249). Entgegen der
heute vorherrschenden anthropozentrischen Weltsicht nehme der Mensch
keinen privilegierten Platz innerhalb der natürlichen Ordnung ein, viel‐
mehr müsse allen natürlichen Entitäten die gleiche Achtung und Schutz‐
bedürftigkeit zuteilwerden wie den Mitmenschen (1991, 221f, 343). Ziel
seien „innere Kontrollen“, also eine internalisierte ökozentrische Ethik, die
den Menschen organisch daran hindert, unverantwortlich mit natürlichen
Entitäten umzugehen (ebd., 343).146 Auch bei den weiteren Autoren klingt,
wenn auch weniger weitgehend, die Notwendigkeit eines veränderten Ver‐
hältnisses gegenüber der Natur an. Die Natur dürfe nicht mehr als bloßes
Materiallager und Ausbeutungsobjekt gesehen werden. Vielmehr müsse
sich der Mensch als verantwortlicher Partner in die komplexen Naturkreis‐
läufe einfügen. Eppler und Fromm betonen darüberhinausgehend explizit
den intrinsischen Wert der Natur. (Zum ges. Absatz Eppler 1981, 118, 120f;
1981b, 173; Strasser/Traube 1981, 233; Strasser 1977, 87ff; Fromm 2007, 22,
208f, 241)

145 Die Beschreibung des erforderlichen Bewusstseinswandels nimmt bei den Autoren
unterschiedlichen Raum ein. Amery und Fromm legen in ihren Werken das Haupt‐
augenmerk auf die Begründung einer neuen ethischen Orientierung. Bei Strasser
und Eppler liegt der Fokus eher auf politischen Umsetzungsstrategien, der erforder‐
liche Bewusstseinswandel wird aber ebenfalls beschrieben. Bahro nimmt diesbezüg‐
lich eine Zwischenposition ein.

146 An verschiedenen Stellen verweist Amery auf die Vorbildfunktion, die vergange‐
nen nicht-anthropozentrischen Kulturen und Gesellschaften für diese neue Ethik
zukomme (1991, 341f, 250; 1988, 15f; siehe dazu auch Mende 2011, 401). Zudem
beschreibt Amery die Ökologie als mögliche neue Leitwissenschaft, da diese den
Anthropozentrismus überwindet und den Menschen als gleichrangigen Teil des
komplexen Ökosystems und damit des Netzes planetarischer Beziehungen begreife
(1991, 212ff, 345).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

146

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die zweite zentrale Stoßrichtung des erforderlichen Kulturwandels ist
die Abkehr vom materialistischen Wohlstands- und Fortschrittsverständnis
der Industriegesellschaften. Am ausführlichsten und weitreichendsten hat
diesen Wandel Fromm beschrieben, für den die Abwendung vom „Modus
des Habens“ zugunsten eines „Modus des Seins“ die Voraussetzung für den
Ausweg aus der Krise darstellt (2007, 205). Dieser Wandel reicht bei ihm
weit über die Abkehr vom materialistischen Wohlstandsverständnis hinaus
(vgl. zusammenfassend 2007, 207ff ), die Grundrichtung bleibt jedoch die
Emanzipation von den Charakterstrukturen, welche den Fokus auf das
Haben und somit auf die materielle Steigerung begründen. Die Wirkkraft
Fromms zeigt sich auch daran, dass sich andere Autoren wie Strasser/Trau‐
be (1981, 276f ) und Eppler (1981, 105f, 121, 130) explizit auf ihn beziehen
und mit ihm eine Ethik des Seins einfordern. Wohlstand solle sich zukünf‐
tig nicht mehr über materiellen Besitz, sondern über die möglichst umfas‐
sende Entfaltung der eigenen Persönlichkeit und der der Mitmenschen de‐
finieren, wobei materieller Besitz sogar zum Hindernis werden kann. Die‐
ser neuen Ethik gehe es nicht darum, im Sinne von Askese oder Verzicht
menschliche Bedürfnisse unbefriedigt zu lassen, sondern vielmehr darum,
die wirklichen Bedürfnisse zu befriedigen. Entsprechend klingt bei allen
Autoren an, dass die an einem derart veränderten Wohlstandsverständnis
orientierte Lebensführung weniger Verzicht als vielmehr ein Zugewinn an
Lebensqualität zeitigt.147 Voraussetzung für einen solchen Wandel sei die
Emanzipation von der durch die gesellschaftlichen Verhältnisse geprägten,
konsumistischen Bedürfnisstruktur. Zudem wird die Überwindung des ver‐
kürzten Menschenbildes des homo oeconomicus angemahnt.148 (Zum ges.
Absatz Amery 1978, 8f; 1991, 326ff; Bahro 1980, 57ff, 83, 99, 101, 113f, 194f;

147 Mit Blick auf die zentralen Elemente eines postmateriellen Wohlstandsverständnis‐
ses zeigen sich weitgehende Überschneidungen: Gemeinschaftlichkeit und echte so‐
ziale Beziehungen, intakte Umwelt und Fähigkeit zum Naturgenuss, selbstbestimmte
Selbstentfaltung, v.a. in postmateriellen Bereichen wie Musik, Kunst oder Wissen‐
schaft, sinnstiftende und nicht-entfremdete Arbeit, Solidarität statt Konkurrenz,
Abkehr von der inhumanen Leistungsgesellschaft, Gerechtigkeit, Zeitwohlstand
(Strasser 1977, 123-128; Strasser/Traube 1981, 235, 273-277; Eppler 1981, 181, 130-134;
1975, 38f, 43ff; Bahro 1980, 101, 113f; Fromm 2007, 207ff ).

148 Tiefergehender als bei den weiteren Autoren ist bei Amery für die Entwicklung
einer genügsamen Grundhaltung wiederum eine Revision der ideellen Erblast aus
der christlich-jüdischen Tradition erforderlich: Neben der anthropozentrischen
Weltanschauung haben die modernen Kulturen auch die (diesseits gewendete) Heil‐
serzwingung aus dieser übernommen (Kap. 7.1.2). Erst wenn auch diese Erblast
überwunden wird, kann aus seiner Sicht eine Idee des guten Lebens entstehen,

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

147

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eppler 1975, 38f, 43ff; 1981, 44, 104f, 128-134; Fromm 2007, 15ff, 19ff, 208,
214, 242, 245; Strasser 1977, 122ff; Strasser/Traube 1981, 70f, 217f, 235, 253f,
258f, 269, 273-277, 286ff )

Drittens findet sich insbesondere bei den sozialdemokratisch geprägten
Denkern Eppler und Strasser, aber auch bei weiteren Autoren, die Forde‐
rung nach der Einübung neuer gesellschaftlicher Solidarität. Sie sehen die
gegenwärtige Gesellschaft als weitgehend unsolidarisch und von einem
omnipräsenten Konkurrenzkampf geprägt. Sie beschreiben stärkere (auch
internationale) Solidarität als unabdingbare Voraussetzung für den Wandel
hin zu einer nachhaltigen Gesellschaft. Voraussetzung dafür sei wiederum
die Abkehr vom Bild des Menschen als egoistisches und eigennutzorientier‐
tes Wesen. (Bahro 1980, 113; Eppler 1975, 52f, 98ff; 1981, 44, 104f, 132ff, 247;
Strasser 1977, 127; Strasser/Traube 1981, 246f, 273, 288; Amery 1991, 184;
Fromm 2007, 15, 19ff, 208, 241)

Kulturwandel und dessen Verhältnis zu strukturellem Wandel
Für die demokratischen Denker muss also zu den aus ihrer Sicht erforder‐
lichen strukturellen Veränderungen ein kultureller Wandel treten, der Ma‐
terialismus, Egoismus und Anthropozentrismus einhegt bzw. überwindet.
Damit ist ein zentraler Topos des ökologischen politischen Denkens ange‐
sprochen, der auch in der zweiten Zeitphase zentral ist: Sobald die Wurzeln
der ökologischen Krise auf struktureller und geistig-kultureller und damit
der Ebene der Innenwelt der Individuen verortet werden (und eine autori‐
täre Lösung gegen die Einsicht der Bürgerschaft abgelehnt wird), bedarf
ökologischer Wandel neben neuen Strukturen auch einer veränderten Kul‐
tur und damit eines veränderten Menschen. Wie aber wird der Prozess
des angestrebten Kulturwandels gedacht?149 Grundsätzlich lässt sich diesbe‐
züglich eine, auch in der zweiten untersuchten Zeitphase des ökologischen
politischen Denkens festzustellende Dissonanz zwischen Forderungen nach
Ethos- und Kulturwandel einerseits und andererseits Vorstellungen davon,
wie sich dieser einstellen soll, konstatieren. Beispielsweise fordert Amery
einen ständigen Bewusstseinsfortschritt, der spiralförmig nach oben läuft
und schließlich dazu führt, dass „wir […] alle Animisten, […] Zen-Jünger,

welche mit den ökologischen Rahmenbedingungen in Einklang zu bringen ist.
(1972, 249; 1991, 11f, 185f, 190).

149 An dieser Stelle geht es noch nicht um die konkreten Vorstellungen der Autoren
vom Prozess des Wandels, also den Akteuren des Wandels und ihren Strategien.
Stattdessen steht die Frage im Mittelpunkt, wie das für erforderlich gehaltene neue
Ethos entstehen soll.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

148

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


franziskanische und chassidische Mystiker, […] wirklich kritische Aufklärer
und vorbehaltlose Gesellschaftskritiker werden“ (1991, 342). Demgegenüber
steht aber keine kohärente Vorstellung, wie die Entwicklung hin zu dem so
tiefgreifend veränderten Menschen gelingen soll. Trotz dieser Diskrepanz
lassen sich in den Beiträgen einige Ansatzpunkte identifizieren.

Grundsätzlich kommt die Überzeugung zum Tragen, dass bereits ein
gesellschaftlicher Werte- und Bewusstseinswandel im Gange ist, der sich
insbesondere in den zeitgenössischen Protestbewegungen, allen voran
den „Neuen Sozialen Bewegungen“ ausdrückt (Fromm 2007, 241f; Stras‐
ser/Traube 1981, 16f, 20-23, 25; 34ff, 240f; Strasser 1977, 123; Eppler 1981,
111-115, 170, 220ff; Bahro 1980, 198f; Amery 1976, 192f; 1991, 350ff ). Sie ver‐
körpern aus Sicht der Autoren den ethischen Impuls, der die angestrebten
Veränderungen anstoßen soll. In den untersuchten Beiträgen werden v.a.
drei Treiber angesprochen, von denen ein Beitrag zur weiteren Diffusion
des Bewusstseins- und Wertewandels erwartet wird:

• die negativen Alltagserfahrungen der Menschen wie z.B. die stumpfsin‐
nige Arbeit, zunehmende soziale Entfremdung oder Landschaftszerstö‐
rungen (Fromm 2007, 241f; Eppler 1981, 136; Strasser/Traube 1981, 290;
Strasser 1977, 123; Bahro 1980, 198ff ),

• die Verschärfung der ökologischen Krise bzw. die sachliche Aufklärung
darüber (Amery 1991, 346, 353; Strasser/Traube 1981, 36f; Strasser 1977,
123; Bahro 1980, 52; Fromm 2007, 241),

• die zivilgesellschaftlichen Pioniergruppen selbst, die den entsprechenden
Bewusstseins- und Wertewandel vorleben und neue Werte in die Gesell‐
schaft tragen; bei einigen Denkern werden dabei ausstrahlende, prakti‐
sche Gegenprojekte als Diffusionsvehikel hervorgehoben (Amery 1991,
353f; Strasser/Traube 1981, 36, 290, 297; Bahro 1980, 14ff, 125; Fromm
2007, 218ff ).

Zugleich dringt in den Beiträgen die Annahme durch, dass ein breiter
gesellschaftlicher Wertewandel erst dann durchschlagen kann, wenn struk‐
turelle Veränderungen vorgenommen werden. Dies folgt aus der Annahme,
dass die problematisierten mentalen Infrastrukturen wie Materialismus,
Egoismus oder Konkurrenzdenken keine anthropologischen Konstanten,
sondern Folge der gesellschaftlichen Verhältnisse sind (Eppler 1981, 104,
130f; Fromm 2007, 19f, 242; Strasser/Traube 1981, 50, 63ff, 217f, 288; Amery
1991, 337, 328; Bahro 1980, 57f, 83, 90, 95, 97ff ). Paradigmatisch bemerkt
z.B. Eppler mit explizitem Verweis auf Fromm, dass der Ethoswandel, ins‐
besondere die Abkehr vom Modus des Habens, erst möglich wird, wenn

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

149

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch politische Reformen ein Strukturwandel vorgenommen wird (1981,
104ff, 130). Strukturwandel stellt aus dieser Perspektive also die zentrale
Voraussetzung für die Verallgemeinerung des angestrebten Kulturwandels
dar.

Die Systemwechsel-Denker ziehen daraus den Schluss, dass sich der
geforderte Wertewandel erst in der Breite vollziehen kann, wenn ein Bruch
mit dem gegenwärtigen System erfolgt. Paradigmatisch bemerkt Fromm,
dass der erforderliche Wandel im Herzen der Menschen nur möglich sei,
wenn drastische ökonomische und soziale Veränderungen ihm die Chance
dazu geben (2007, 22f, 207). Insbesondere wird darauf hingewiesen, dass
die Überwindung des kapitalistischen Wirtschaftssystems, das Materialis‐
mus und Konkurrenzdenken kultiviert, unabdingbare Bedingung für die
Verallgemeinerung eines veränderten Ethos darstellt (Strasser 1977, 122ff,
124f; Strasser/Traube 1981, 288; Fromm 2007, 214f, 242f; Bahro 1980, 58).
Entsprechend kann für Bahro die erforderliche „psychologische Revolu‐
tion“ erst durchschlagen, wenn der kapitalistische Antriebsmechanismus
überwunden wird (1980, 58). Neben der Überwindung des Kapitalismus
sollen weitere strukturelle Veränderungen, die im Weiteren noch vertieft
werden, den angestrebten Kulturwandel befördern. Dies gilt v.a. für die
Demokratisierung von Staat und Wirtschaft, die Wiedereinbettung des In‐
dividuums in dezentrale Gemeinschaftlichkeit sowie die Überwindung bzw.
Eingrenzung der entfremdenden industriellen Produktionsweise. Darüber
hinaus werden eine veränderte Bildungs- und Informationspolitik, die den
erforderlichen Wertewandel unterstützt (Strasser/Traube 1981, 246f, 295f;
Strasser 1977, 124; Fromm 2007, 215ff; Bahro 1980, 101f ), sowie größere
materielle Gleichheit, die das mimetische Begehren nach dem materiellen
Standard der Oberschichten einhegt (Strasser/Traube 1981, 270-273; Stras‐
ser 1977, 80f, 94-102; Fromm 2007, 107; Bahro 1980, 63f, 94f ), angemahnt.

Für Eppler wurde oben bereits darauf hingewiesen, dass er aus der Fun‐
damentalkritik am gegebenen Wirtschaftssystem als Wurzel von Wertever‐
fall und Haben-Orientierung nicht die Forderung nach einem Systembruch
ableitet (Kap. 7.2.1). Dennoch bespricht er einige Maßnahmen, die zur Her‐
ausbildung des neuen Ethos beitragen sollen. Dies gilt für die angestrebte
Regulierung von konsumtreibender Werbung sowie die Förderung einer
befriedigenderen Arbeitswelt (ebd., 105f ). Wie die Systemwechsel-Denker
plädiert er zudem für eine Neuausrichtung des Bildungswesens (ebd., 127;
1975, 98ff ) sowie die Schaffung einer deutlich gerechteren Einkommens-
und Vermögensverteilung zur Eingehung des mimetischen Begehrens nach
dem Status der Oberschichten (1981, 70; 1975, 64f ). Voraussetzung für das

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

150

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ergreifen dieser Maßnahmen sei jedoch, dass sich Politik von quantitativen
Wachstumszielen verabschiede, da sie nur dann die Überwindung der Kon‐
sumkultur überhaupt erst wollen kann (1975, 106).

Die untersuchten Positionen gehen also davon aus, dass erst staatliche
Politiken einen Wertewandel in der Breite ermöglichen können. Dies wirft
die Frage nach dem Verhältnis zwischen Kulturwandel einerseits und po‐
litischen Reformen andererseits auf. Dabei ist grundsätzlich festzuhalten,
dass dieses Wechselverhältnis in den Werken sehr unzureichend reflektiert
ist. Im Sinne rationaler Rekonstruktion lässt sich den Denkern aber die
Vorstellung eines Wechselverhältnisses zwischen Kultur- und Politikwandel
unterstellen, was sich bei einigen Autoren auch explizit findet. Beispiels‐
weise legt Eppler mit Verweis auf Fromm dar, dass eine neue Ethik auf
veränderte Gesellschaftsstrukturen angewiesen ist, andererseits neue Ge‐
sellschaftsstrukturen nur durch ethische Impulse entstehen können (1981,
130). Etwas differenzierter sind Strasser/Traube, die als einzige explizieren,
wie sich Wertewandel und politische Reformen in verschiedenen Phasen
ökologischer Transformation bedingen, welche Akteure also wann aus
einer veränderten Ethik heraus welche politisch-strukturelle Veränderun‐
gen durchsetzen, die dann wiederum ethischen Wandel bedingen können
(1981, 293-297). Hier kommt die Vorstellung von einem sich spiralförmig
verstärkenden Wechselverhältnis von Kultur- und Politikwandel zum Aus‐
druck. Aber auch für die weiteren Autoren lässt sich ein solches, zumindest
zweistufiges Wechselverhältnis rekonstruieren. Allesamt beschreiben sie,
wie mit Blick auf die Vorstellungen vom Prozess des Wandels noch zu zei‐
gen ist, gesellschaftliche Pioniergruppen, die aus einem veränderten Ethos
heraus den Impuls für politische Reformen geben. Letztere sollen dann,
wie oben beschrieben, selbst wiederum wichtiges Vehikel für den breiteren
Ethoswandel sein.

 

7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise

151

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.3 Systemwechsel: Demokratisierung, Dezentralisierung und Überwindung
des Kapitalismus

Vor diesem Hintergrund können nun in den folgenden beiden Teilkapi‐
teln die Grundpositionen des Systemwechsels und der Modernisierung
im System dargelegt werden. Aus der Systemwechsel-Perspektive muss
eine nachhaltige Gesellschaftsordnung mit zentralen Elementen der ge‐
genwärtigen Ordnung brechen. In ihrer Krisenanalyse (Kap. 7.1.2) haben
Strasser, Fromm, Bahro und Amery das kapitalistische Wirtschaftssystem,
insbesondere aufgrund seines immanenten Wachstumszwanges, der sich
in einen ausufernden Konsumismus auf der Nachfrageseite übersetzt, für
nicht zukunftsfähig befunden. In unterschiedlichem Ausmaß haben sie zu‐
dem die entfremdende, zentralistische industrielle Produktionsweise sowie
die repräsentativ-nationalstaatliche Demokratie als Krisenursachen ausge‐
macht. Ihre Alternativentwürfe zielen darauf, diese defizitären Strukturen
zu überwinden.

Die alternativen Ordnungsentwürfe der Autoren sind dabei in sehr un‐
terschiedlichem Maße konkretisiert. Während z.B. Strasser einen relativ de‐
taillierten Entwurf präsentiert, finden sich beim frühen Bahro und Amery
nur schemenhafte Andeutungen. Fromm hingegen präzisiert einige Punkte,
bleibt aber bei anderen gänzlich unkonkret. Unabhängig von diesen unter‐
schiedlichen Konkretisierungsniveaus lässt sich eine gemeinsame Grund‐
richtung ihrer alternativen Ordnungsvorstellungen herausarbeiten, die mit
den Begriffen Demokratisierung und Dezentralisierung zu beschreiben ist
(Kap. 7.3.1). Ausgehend von diesen gemeinsamen Grundzügen differenzie‐
ren sich die Systemwechsel-Ansätze der Autoren aus (Kap. 7.3.2), wobei
zwei Stoßrichtungen zu unterscheiden sind, die sich begrifflich als Öko-So‐
zialismus (Kap. 7.3.3) und Öko-Kommunalismus (Kap. 7.3.4) fassen lassen.
In Kapitel 7.3.5 werden die hinter der demokratischen Systemwechsel-Po‐
sition stehenden Prämissen beleuchtet, wobei insbesondere der Versuch,
ökologische und emanzipatorische Ziele in den Alternativentwürfen zu
verbinden, ausschlaggebend ist.

 

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

152

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.3.1 Geteilter Ausgangspunkt: Ausweitung dezentraler Autonomie

Amery, Strasser, der frühe Bahro und Fromm teilen zentrale Grundzüge für
die angedachten strukturellen Veränderungen. Sowohl im Hinblick auf die
Ökonomie als auch das politische System setzen sie auf Demokratisierung
und Dezentralisierung, was insbesondere in der Forderung nach einer
Ausweitung dezentraler Autonomie bei deutlich stärkerer Bürgerbeteiligung
zum Ausdruck kommt. Zentraler Gedanke ist dabei, dass dezentrale Selbst‐
verantwortung sowohl in ökonomischer als auch in politischer Hinsicht zu
(ökologisch) verantwortlicheren Entscheidungen führt. Entsprechend hat
bereits Stein im Hinblick auf diesen Strang des ökologischen politischen
Denkens darauf hingewiesen, dass dessen Ordnungsvorstellungen auf den
Prinzipien der Dezentralität, der Subsidiarität und dem Vorrang direktde‐
mokratischer Strukturen basieren (Stein 1998, 204ff ).150 Die konkreten und
jeweils spezifischen institutionellen Vorstellungen der Autoren werden in
den nachfolgenden Kapiteln aufgearbeitet. An dieser Stelle geht es zunächst
um die geteilte Begründungslinie für die Ausweitung dezentraler Autono‐
mie.

Politische Autonomie
Bezüglich der Ausweitung politischer dezentraler Autonomie klingt bei
allen Denkern die Forderung an, möglichst viele Entscheidungs- und Voll‐
zugskompetenzen in dezentrale und damit überschaubare Zusammenhänge
zu überantworten (Amery 1991, 290f; 1978d, 49, 52; Fromm 2007, 225;
Strasser 1977, 117, 119; Bahro 1980, 148). Die Demokratisierung und Dezen‐
tralisierung von Entscheidungsmacht dient dabei primär zwei Zielen: ers‐
tens der Sicherung eines effektiveren Durchflusses des Bürgerwillens in
die institutionalisierten Entscheidungsprozesse. Dahinter steht die bereits
dargestellte Annahme, dass ökologische Impulse maßgeblich in der Zivil‐
gesellschaft ihren Ausgang nehmen (Kap. 7.2.1). Vor diesem Hintergrund
lassen demokratisierte Strukturen eher einen ökologischen Policy-Output
erwarten.

Das zweite Ziel ist die Transformation des Bürgerwillens in Richtung
(ökologischer) Gemeinwohlorientierung. Dahinter steht die Annahme, dass
Demokratisierung und Dezentralisierung beim einzelnen Bürger ein Mehr

150 Stein rekurriert dabei auf die von Strasser/Traube in Zukunft des Fortschritts dar‐
gelegte Position sowie die Beiträge von Gerda Zellentin, die in der vorliegenden
Untersuchung nicht behandelt wird (1998, 205).

7.3 Systemwechsel

153

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an gemeinwohlorientierter Verantwortlichkeit zeitigen (Strasser/Traube
1981, 241; Fromm 2007, 222; Amery 1991, 337; 1978d, 49).151 Ökologische
Vernunft, so z.B. Amery, wird sich dann einstellen, wenn die Menschen
für überschaubare Zusammenhänge verantwortlich gemacht werden (1991,
337). In einer „Mitbestimmungsdemokratie“, so formuliert Fromm diese
Hoffnung, sind „die Belange der Gemeinschaft für den einzelnen eben‐
so wichtig […] wie seine eigenen Angelegenheiten oder, noch besser,
[wird] das Gemeinwohl von jedem Bürger als sein ureigenstes Anliegen
angesehen“ (2007, 222). Wenn der Bürger das Gefühl hat, dass sein Mit‐
entscheiden wirkmächtig ist und er gleichzeitig mit den Folgen seines
Tuns in dezentralen, soziale Kontrolle ermöglichenden Lebens- und Ent‐
scheidungszusammenhängen konfrontiert ist, wird er sich einbringen und
verantwortlich handeln (ebd., 224f, Amery 1991, 337, 290f; 1878d, 49-52;
Strasser/Traube 1981, 242, 298f ).152 Wenn die Bürger sich hingegen nicht
beteiligt fühlen, so Fromm, werden sie zu passiven Schafen, die die Fähig‐
keit zum kritischen Denken verlieren (2007, 225).153 Es ist also die ungleich
stärkere Beteiligung in überschaubaren und damit verantwortungsstiften‐
den Zusammenhängen, welche transformierend auf den Bürgerwillen wir‐
ken soll. Damit wird auch deutlich, dass die Autoren nicht nur die Dezen‐
tralisierung von Entscheidungsstrukturen, sondern von Lebenswelten im
Allgemeinen anstreben.

Strasser und Amery gehen vertiefend auf die transformierende Wirkung
von Gemeinschaftlichkeit ein, wie sie aus ihrer Sicht nur in dezentralen Zu‐
sammenhängen erfahrbar ist. Demnach entsteht durch Dezentralisierung
eine neue Gemeinschaftlichkeit mit gelebter Solidarität, die sich wiederum
auf das Handeln und Entscheiden der Menschen auswirkt (Strasser/Trau‐

151 Bahro legt in den Elementen keine Begründung für die geforderte Dezentralisierung
dar, weshalb sich die folgenden Ausführungen auf die weiteren Autoren beziehen.
Dass es aber auch Bahro um mehr dezentrale Autonomie geht, wird deutlich, wenn
er einen „Selbstverwaltungssozialismus“ als Zielwert ausgibt (1980, 148).

152 Fromm wählt das Positivbeispiel von Schöffen, die, sobald ihnen Verantwortung
übertragen wird, verantwortlich Handeln und ein verantwortliches Urteil fällen
(2007, 224).

153 Darüber hinaus sorgt die stärkere Entscheidungsbeteiligung, wie Strasser/Traube
darlegen, für mehr Akzeptanz: Demnach ist die Bürgerschaft eher bereit auch
schwere Entscheidungen mitzutragen, wenn sie selbst daran beteiligt ist bzw. deren
Zustandekommen durchschauen kann (1981, 247). Und weiter: „Die Gesellschaft
des Ökosozialismus wird die Kraft zur Bewältigung schwieriger Aufgaben nicht
aus der Macht des Staatsapparates gewinnen, sondern aus der Verwurzelung ihrer
Entscheidungen im bewußten demokratischen Willen ihrer Bürger“ (ebd.).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

154

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


be 1981, 274-278). In der dezentralen Gemeinschaft, so lässt sich diese
Annahme zugespitzt beschreiben, wird der Mensch gut.154 Dabei nutzen
Strasser/Traube gezielt den Begriff der Gemeinschaft, um die darin geleb‐
ten Beziehungen „existenzieller Zusammengehörigkeit“ von den abstrakten
Beziehungen der bloßen Gesellschaft abzugrenzen (ebd., 274f ). Die Rück‐
kehr zu „kleinen Einheiten“ überwinde die radikale soziale Entwurzelung
es Menschen, stifte Identität und Lebenssinn (ebd., 275-278). Dadurch ent‐
wickle sich eine neue gemeinschaftsbezogene Moral, die sich insbesondere
durch gelebte Solidarität auszeichnet (ebd., 278). Hier zeigt sich eine rous‐
seauistische und kommunitaristische Perspektive, wonach der tugendhafte
Bürger, bei dem das Einzelinteresse deckungsgleich mit dem Gemeinwohl
ist, nur in kleinen Gemeinschaften entstehen kann (vgl. dazu Stützle 2009,
12; Meyer 2008, 94ff ). Entsprechend geht es für Amery darum, durch eine
umfassende Dezentralisierung zugunsten historisch gewachsener Regionen
wieder „Heimat“ und „Identität“ und dadurch wechselseitige Verantwort‐
lichkeit zu schaffen (1976, 218ff ). Doch schafft die neue Gemeinschaft‐
lichkeit, wie Strasser/Traube darlegen, nicht nur Verantwortung nach in‐
nen, sondern auch nach außen. Sie gehen davon aus, dass sich aus der Ein‐
übung neuer Verantwortungsübernahme und Solidarität in der dezentralen
Gemeinschaft eine Gewohnheit entwickelt, die auch im größeren Rahmen
der globalen Politik wirkt (1981, 246; Strasser 1977, 128). Die dezentral ein‐
gebundene Bürgerschaft übernimmt also nicht nur Verantwortung für die
dezentrale Gemeinschaft, sondern auch in globaler Perspektive. Deutlich
wird in all diesen Ausführungen implizit die oben dargestellte Kritik am
etablierten demokratischen Institutionensystem, das es eben nicht vermag,
eine tugendhafte Bürgerschaft hervorzubringen (Kap. 7.1.2).

Die Schaffung dezentraler und überschaubarer Zusammenhänge hat aus
Sicht der Autoren auch eine spezifisch ökologische Wirksamkeit mit Blick
auf den Bürgerwillen: Die Dezentralisierung sorge für „menschlich erfaß‐
bare Kreisläufe“ (Amery 1991, 337), in denen die Folgen des eigenen Tuns
erfahrbar werden. Dies schaffe Verantwortung. Sobald der Mensch jedoch
den Überblick über die ökologischen Zusammenhänge verliere, werden
Verantwortung systematisch unterminiert. In dieser Argumentation schaf‐
fen die stärkere Konfrontation mit den ökologischen Folgen des eigenen

154 Entsprechend gehen Strasser/Traube z.B. davon aus, dass in der dezentralen Ge‐
meinschaft „ein Großteil der juristischen, polizeilichen und informationellen Appa‐
raturen überflüssig [wird], die in der Gesellschaft des Industrialismus den Zusam‐
menhalt der Individuen künstlich bewerkstelligen“ (1981, 278).

7.3 Systemwechsel

155

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Handelns und politischen Entscheidens für ökologische Verantwortungs‐
übernahme in der Bürgerschaft. (Zum ges. Absatz Amery 1991, 337; 1978d,
49; Strasser/Traube 1981, 242)

Ökonomische Autonomie
Neben der politischen Dezentralisierung geht es den Autoren auch im öko‐
nomischen Sinne um Dezentralisierung und Selbstbestimmung. Dabei tritt
neben das offensichtliche Argument, dass eine dezentralisierte Wirtschafts‐
ordnung mit deutlich reduzierten Transport- und Handelsaufkommen aus‐
kommt (explizit bei Amery 1976, 201f; Strasser/Traube 1981, 242, 252f ), die
bereits für das politische Dezentralisierungsdenken maßgebliche Annahme,
dass sowohl Produzenten als auch Konsumenten verantwortlich handeln,
wenn sie in dezentralisierte und dadurch überschaubare Versorgungskreis‐
läufe eingebunden sind. In diesen dezentralen Zusammenhängen würden
sowohl die ökologischen als auch die sozialen Folgen des eigenen wirt‐
schaftlichen Handelns erfahrbar (Amery 1991, 301, 331, 336f; Strasser/Trau‐
be 1981, 242f, 252f ). Entsprechend Amery:

„Die sinnvolle Alternative zum Großprojekt ist das Kleinprojekt. Es ist
nicht nur ökologisch sinnvoll, weil es menschlich erfaßbare Kreisläufe
und damit Verantwortung schafft, sondern es entspricht auch dem Ziel
eines Abbaus, wenn schon nicht der Beseitigung, der Entfremdung.
Massen sind immer entfremdet, eben weil sie Massen sind: entfremdet
und verantwortungslos, weil unverantwortlich in Massenproduktion und
Massenkonsumtion. Doch gibt die menschliche Geschichte und Erfah‐
rung Grund zur Hoffnung, daß Menschen, die für Überschaubares ver‐
antwortlich gemacht werden, in der Regel besser dabei abschneiden als
erwartet.“ (1991, 337)

Diese Argumentationslinie lässt sich für die beiden Dimensionen der Pro‐
duktion und der Nachfrage konkreter rekonstruieren.

Auf Seiten der Produktion wird für dezentrale, von den Produzenten
selbstbestimmte Strukturen plädiert (Bahro 1980, 179; Amery 1991, 301;
Strasser/Traube 1981, 252; Fromm 2007, 211, 220f, 224f ). Als Zielgröße
nennen Strasser/Traube (1981, 276) und Amery (1991, 334; 1978c, 119ff )
in Anlehnung an Marx die freie Assoziation der Produzenten. Wie unten
noch deutlich wird, zielt Strasser eher auf eine Vergesellschaftung der
Unternehmen, während es Amery v.a. um genossenschaftliche Strukturen
geht. Wiederum greift die Annahme, dass dezentral verankerte und selbst‐
bestimmte Wirtschaftsakteure ökologisch und sozial verantwortlich agieren

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

156

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(Strasser/Traube 1981, 242; Amery 1991, 337; 1976, 202ff ). Beispielsweise
legt Amery dar, dass Individual- oder Kleingruppenproduzenten, die für
den eigenen Bedarf oder den unmittelbaren Nahbereich produzieren, im
Gegensatz zum Arbeitnehmer und Produzenten im Industriekapitalismus
ein unmittelbares Interesse an Qualität und Langlebigkeit der erzeugten
Produkte hätten (1976, 202ff ). Als Positivbeispiel nennt er an anderer Stelle
einen Subsistenzbauer, der im Gegensatz zum industriellen Tierhalter die
Folgen seines Tuns auf seinem eigenen Land und Betrieb einsieht und
dementsprechend verantwortlich handelt (1991, 337). Die dezentralisierte
und herrschaftsfreie Produktion soll maßgeblich auf konvivialen, kleinin‐
dustriellen und umweltangepassten Technologien beruhen, welche die ent‐
fremdete Wirkung der Großtechnologien überwinden (Amery 1991, 292;
Bahro 1980, 179; Strasser/Traube 1981, 249ff, 272).

Auf Seiten der Nachfrage muss eine Abkehr von der expansiven Kon‐
sumorientierung erfolgen, was eine Veränderung der Bedürfnisstrukturen
impliziert (Bahro 1980, 57f, 83, 124; Strasser/Traube 1981, 266; Strasser
1977, 122ff; Fromm 2007, 242f; Amery 1976, 205f ). Dabei wird davon ausge‐
gangen, dass der unverantwortliche Konsumismus in veränderten ökono‐
mischen und gesellschaftlichen Verhältnissen überwunden werden kann
(Amery 1976, 204ff; Fromm 2007, 214; Strasser 1977, 122-125; Strasser/Trau‐
be 1981, 288; Bahro 1980, 98f ). Paradigmatisch bemerkt Fromm, dass die
neuen Gesellschaftsstrukturen das nicht-entfremdete, am Sein statt am Ha‐
ben orientierte Individuum ermöglichen müssen (2007, 214). Im Zuge des‐
sen kommt die Überzeugung zum Tragen, dass die Dezentralisierung von
Wirtschaft und Gesellschaft sowie der im Folgenden noch zu behandelnde
Übergang zu einer nicht-kapitalistischen Wirtschaftsform maßgeblich zur
Veränderung der Bedürfnisstruktur der Menschen beitragen können:

• Die dezentrale Gesellschaftsorganisation konfrontiert die Konsumenten
mit den Folgen ihres Tuns, was zu mehr Verantwortlichkeit führt (Ame‐
ry 1991, 336f, Strasser/Traube 1981, 242).

• Die dezentralisierte und selbstbestimmte Produktionsweise überwindet
die Entfremdung der Arbeit in der industrie-kapitalistischen Großpro‐
duktion (extensive Arbeitsteilung, Trennung von Produktion und Kon‐
sum, Technisierung etc.), die wiederum zu kompensatorischem Konsum
führt (Strasser 1977, 125; Strasser/Traube 1981, 67f, 254ff, 223; Bahro
1980, 97f; Fromm 2007, 221, 224f; Amery 1991, 335, 266ff; 1976, 202).

• Das dezentrale, und wie unter noch deutlich wird, postkapitalistische
Wirtschaftssystem, überwindet den Wachstumszwang des Kapitalismus,

7.3 Systemwechsel

157

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


welcher sich u.a. durch Werbung in expansives Konsumverhalten über‐
setzt (Fromm 2007, 214f; Amery 1991, 336, 326; Strasser 1977, 122-125;
Strasser/Traube 1981, 67f, 269; Bahro 1980, 58, 83, 90f, 95, 98f ).

• Die neue dezentrale Gemeinschaftlichkeit überwindet die Frustration
grundlegender sozialer menschlicher Bedürfnisse als Quelle kompensa‐
torischen Konsums (Strasser/Traube 1981, 67, 217). Einerseits erlaubt
sie wieder echte soziale Bindungen, sodass die zwischenmenschliche
Entfremdung überwunden werden kann (ebd., 274-280, 224). Anderer‐
seits wird wieder eine kollektive Identitätsbildung möglich, sodass der
Versuch, Identität über Konsum zu stiften, obsolet wird (ebd.).

Im Bereich der Ökonomie führen Dezentralisierung und Demokratisierung
somit dazu, dass sich die Produzenten von der Fokussierung auf das Profit‐
motiv lösen und ihre Produktion an den sozialen und ökologischen Belan‐
gen der dezentralen Gemeinschaft ausrichten. Auch die Konsumenten, die
mit den sozialen und ökologischen Folgen ihres Tuns konfrontiert werden
und zugleich vom strukturellen Konsumzwang befreit sind, agieren sozial
und ökologisch verantwortlich.

Ökologisches Dezentralisierungsdenken
Mit Blick auf das Vorstehende lassen sich die Autoren als Exponenten
eines ökologischen Dezentralisierungsdenkens qualifizieren, wie es vor al‐
lem Arbeiten zum englischsprachigen Diskurs als maßgeblichen Strang des
frühen ökologischen politischen Denkens herausgearbeitet haben (Goodin
1992, 147; Carter 2001, 55; Eckersley 1992, 160-170). Diesem Denken geht
es um die Schaffung von möglichst selbstverantwortlichen dezentralen „hu‐
man-scale communities“ (Eckersley 1992, 168), die durch überschaubare
Zusammenhänge ein System struktureller Verantwortlichkeit ermöglichen.
Im vorliegenden Kontext besonders relevant ist die Annahme einer besse‐
ren Einbettung dezentraler Gemeinschaften in den Naturzusammenhang:
Die Wechselwirkungen mit der natürlichen Umwelt werden für den Einzel‐
nen sichtbarer, was zu einem respektvolleren Umgang mit dieser führen
soll (Carter 2001, 56; Eckersley 1992, 168). Dryzek hat zudem darauf
hingewiesen, dass es dem ökologischen Dezentralisierungsdenken um die
Entwicklung eines „sense of place“, also des Aufbaus einer Verbundenheit
zur Region und ihren natürlichen Entitäten geht (1997, 160).155

155 Ökologisches Dezentralisierungsdenken findet sich auch in weiteren Strängen des
ökologischen politischen Denkens, die in der vorliegenden Arbeit nicht näher

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

158

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In demokratietheoretischer Hinsicht ist die Idee der „Human-scale po‐
litical institutions“, wonach die politische Steuerungsebene zum menschli‐
chen Fassungsvermögen und Verantwortungsraum passen muss, grundle‐
gend für das ökologische Dezentralisierungsdenken (Carter 2001, 55f ).
Dieses Motiv konnte entsprechend in den Beiträgen aufgezeigt werden:
In überschaubaren Lebens- und Handlungszusammenhängen übernimmt
das an politischen Entscheidungen beteiligte Individuum Verantwortung
für das (ökologische) Gemeinwohl. Dahinter steht die Annahme, dass sich
der einzelne Bürger vor allem dann sinnvoll beteiligen kann, wenn er sich
zugehörig fühlt, die Folgen seiner Entscheidungen überblicken kann und
das Gefühl von (politischer) Selbstwirksamkeit hat (Carter 2001, 56). Im
ökologischen Dezentralisierungsdenken wird die ökologisch verantwortli‐
che und weitsichtige Bürgerschaft also durch eine veränderte Staatsstruktur
im Sinne von mehr Deliberation, Demokratisierung und Dezentralisierung
mit hervorgebracht (ebd.,62, 52ff ). Dadurch erhöht die dezentral-partizi‐
patorische Demokratie die Chancen auf den angestrebten ökologischen
Policy-Output (ebd., 52ff ).

Die Autoren setzen damit auf ein Moment, das auch in der republi‐
kanischen und kommunitaristischen Demokratietheorie zentral ist: die
Transformation des Bürgers durch Veränderung des demokratischen Insti‐
tutionengefüges im Sinne von Dezentralisierung und stärkerer Beteiligung
(Schaal/Heidenreich 2017, 64; Habermas 2014, 333; Meyer 2008, 97). Dies
wird in der politiktheoretischen Literatur auch als Prozess der „self-trans‐
formation“ bezeichnet (Warren 1992, 11; 1993, 209): die Transformation
zum verantwortungsbewussten Staatsbürger im Prozess von Beteiligung,
Aussprache und öffentlicher Willensbildung (Schmidt 2010, 241). Daraus
folgt wiederum die Notwendigkeit der Stärkung kleiner Einheiten, die
diesen Prozess ermöglichen (Meyer 2008, 95). Für die hier behandelten
Autoren bedarf es also eines „entgegenkommenden institutionellen Kon‐
textes“, der die Tugendhaftigkeit der Bürgerschaft fördert (Schaal/Heiden‐

behandelt werden. Zum Ausdruck kommt es beispielsweise im Bussauer Manifest
(1975), wichtiger Ausdruck öko-konservativen Denkens der 1970er-Jahre. Dessen
Autoren fordern ebenfalls eine weitgehende Dezentralisierung zur Schaffung „hu‐
maner Dimensionen“ und eine stärkere Rückbindung der Menschen an die natürli‐
chen Kreisläufe (1975, 485f ). Aber auch öko-anarchistische Denker wie z.B. Rolf
Cantzen (siehe z.B. Freiheit unter saurem Regen. Überlegungen zu einem libertär-
ökologischen Gesellschaftskonzept (1984) oder Weniger Staat – mehr Gesellschaft
(1987)) fordern in analoger Begründung eine dezentralisierte Organisation von
Politik, Wirtschaft und Gesellschaft (siehe z.B. 1987, 217f ).

7.3 Systemwechsel

159

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


reich 2017, 229f ). Dies impliziert gleichzeitig die bei den behandelten
Autoren deutlich werdende Kritik an der nationalstaatlichen Repräsentativ‐
demokratie, welche die Bürgerschaft nicht zur gemeinwohlorientierten Ver‐
antwortungsübernahme anregt (Carter 201, 52f, 55f; Schaal/Heidenreich
2017, 227). Demgegenüber kann die dezentral-partizipatorische Demokratie
einen ökologischeren Policy-Output hervorbringen, weil das Individuum
Verantwortung übernimmt (Carter 2001, 53f ). Das ausgeprägte Dezentra‐
lisierungsdenken führt die hier untersuchten Autoren, wie im Folgenden
noch deutlich wird, jedoch nicht zu öko-anarchistischen Ansätzen, wie sie
Eckersley als wichtigen Strang im angelsächsischen öko-politischen Den‐
ken identifiziert hat (1992, 145f ). Diese halten einen vollständigen Rück‐
bau des zentralstaatlichen politischen Überbaus zugunsten vollständiger
politischer und wirtschaftlicher Autonomie für angezeigt (ebd., 133f, 170).
Die vorliegenden deutschsprachigen Autoren teilen zwar das öko-anarchis‐
tische Motiv des „community empowerment“ (ebd., 133f ), sehen aber, wie
noch zu zeigen ist, in verschiedenem Ausmaß die Notwendigkeit überge‐
ordneter Koordination.156

7.3.2 Ausdifferenzierung: zwischen dezentralisiertem Öko-Sozialismus und
Öko-Kommunalismus

Das ökologische Dezentralisierungsdenken als geteilter Grundzug ist je‐
doch in verschiedene Alternativentwürfe eingebettet. In Anlehnung an
Eckersleys (1992) Differenzierung im Hinblick auf das frühe angelsächsi‐

156 Ein solch starker Fokus auf Dezentralisierung, wie er im dargestellten Denken
hervortritt, wurde von Kommentatoren retrospektiv kritisiert, weil die vorgestellte
Argumentation der Schaffung überschaubarer und erfahrbarer Kreisläufe in erster
Linie im Hinblick auf Ressourcenproblematiken und lokale Verschmutzungsproble‐
me greift (entspr. Carter 2001, 56f; Eckersley 1992, 173ff ): Diesbezüglich kann eine
konsequente Dezentralisierung zu erfassbaren und erfahrbaren Kreisläufen führen
und dadurch potenziell Verantwortung stiften. Weniger überzeugend ist das öko‐
logische Dezentralisierungsdenken mit Blick auf die den heutigen Umweltdiskurs
dominierenden globalen Senkenproblematiken wie Klimawandel oder Artenverlust.
Diese zeichnen sich durch ein räumliches und oft auch zeitliches Auseinanderfallen
von Verursachung und spürbaren Folgen aus, sodass dezentral keine erfahrbaren
Kreisläufe geschaffen werden können. Bei dieser Kritik muss jedoch der zeithistori‐
sche Kontext der frühen Ökologiedebatte beachtet werden, die im Anschluss an Die
Grenzen des Wachstums stärker auf die Ressourcenproblematik fokussierte, während
die globalen Senkenproblematiken v.a. im Laufe der 1980er-Jahre stärker in den
Vordergrund rückten (Grunwald/Kopfmüller 2012, 21f ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

160

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sche ökologisch-politische Denken können diese Entwürfe begrifflich auf
einem Kontinuum zwischen öko-sozialistischem und öko-kommunalisti‐
schem Denken verortet werden. Dabei sind Strasser, der frühe Bahro157

und Fromm eher dem öko-sozialistischen Denken zuzuordnen, dessen
Ordnungsvorstellungen sich mit Eckersley stichwortartig wie folgt umrei‐
ßen lassen:

• Demokratisierte Planwirtschaft mit weitreichender Beteiligung auf allen
Ebenen,

• Privatbesitz an Produktionsmitteln weitgehend eingeschränkt,
• Märkte spielen als Allokationsmechanismus nur noch eine untergeord‐

nete Rolle,
• Befürwortung stärkerer dezentraler Autonomie, aber im Rahmen eines

Zentralstaates als übergeordneter Koordinations- und Planungsinstanz,
• Demokratisierung des Zentralstaates.

Mit Blick auf den Prozess des Wandels begreift das öko-sozialistische Den‐
ken den Staat als maßgebliches Transformationsinstrument, über den die
angestrebten Veränderungen umzusetzen sind. Dabei ist die Arbeiterbewe‐
gung nicht mehr das zentrale politische Subjekt, sondern Teil einer Allianz
gegen den Kapitalismus, welche auch die Ökologiebewegung integriert
(Eckersley 1992, 119-136; vgl. ähnlich Carter 2001, 66ff ).

Amerys skizzenhafte Ausführungen weisen hingegen eher in die öko-
kommunalistische Richtung, die sich mit Eckersley v.a. durch folgende
Ordnungsvorstellungen auszeichnet:

• Rückbau oder Umgehung des modernen Nationalstaats zugunsten ma‐
ximaler politischer und ökonomischer Autonomie für dezentralisierte
Gemeinschaften,

• Schaffung von dezentralen „human-scale communities“, die Raum für
eine kulturelle, moralische, spirituelle, politische und wirtschaftliche Er‐
neuerung schaffen und somit eine ganzheitliche Entfaltung von Indivi‐
duum und Gemeinschaft ermöglichen,

• Aufbau suffizienter und subsistenter Ökonomien, die von der Gemein‐
schaft getragen werden.

157 In der englischsprachigen Sekundärliteratur wird Bahro zumeist als öko-anarchisti‐
scher Denker rezipiert (vgl. z.B. bei Carter 2001, 70f; Eckersley 1992, 77, 162; Dryzek
1997, 163f; Clark 1989). Diese Verortung bezieht sich jedoch auf das englischspra‐
chige Building the green movement (1986). Darin entfaltete Bahro in der Tat eine
kommunitär fokussierte Position.

7.3 Systemwechsel

161

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anders als im öko-sozialistischen Denken ist der Staat nicht das maßgeb‐
liche Transformationsinstrument. Vielmehr geht es in erster Linie um
den Rückzug aus für dysfunktional befundenen sozialen und staatlichen
Institutionen sowie um den exemplarischen Neuaufbau zukunftsfähiger
Strukturen, zunächst vorangetrieben von Minderheiten. Zentraler Transfor‐
mationsakteur ist die Ökologiebewegung, die als Graswurzelbewegung in
erster Linie jenseits der staatlichen Institutionen wirkt (Eckersley 1992, 145f,
160-167; vgl. ähnlich Carter 2001, 70ff ).

Die maßgebliche Unterscheidungslinie zwischen öko-sozialistischem
und öko-kommunalistischem Denken ist, wie Eckersley und Carter dar‐
legen, die Perspektive auf den Staat. Aus öko-sozialistischer Perspektive
bleibt der Zentralstaat, trotz Dezentralisierung, maßgebender Bezugspunkt
des Ordnungsentwurfs und übernimmt eine Schlüsselrolle als Transforma‐
tions- und Steuerungsakteur („state control“). Öko-kommunalistische Per‐
spektiven, stärker von anarchistischen Ideen inspiriert, sind durch eine
anti-staatliche Haltung geprägt und zielen auf das Zurückdrängen bzw.
Absterben des Zentralstaats zugunsten umfassender dezentraler Autonomie
(„community control“) (Eckersley 1992, 27, 120, 132, 133f, 145; Carter 2001,
68, 75). In der Tat zeigt sich diese Differenz auch mit Blick auf die hier
untersuchten Autoren. Amerys öko-kommunalistisches Denken fußt auf
einer fundamentalen Herrschafts- und Staatskritik, während das Denken
der weiteren Autoren eine dezidiert etatistische Dimension aufweist.

7.3.3 Öko-Sozialismus: dezentrale Autonomie im Rahmen eines
demokratischen Sozialismus

Bei Strasser, Fromm und dem frühen Bahro ist das beschriebene Dezen‐
tralisierungsdenken eingebettet in einen öko-sozialistischen Alternativent‐
wurf.158 Mit Blick auf das zukünftige politische System impliziert dies eine
Kombination aus ausgeweiteter dezentraler Autonomie und demokratisier‐
tem Nationalstaat (Kap. 7.3.3.1). In ökonomischer Hinsicht verbinden sie
Dezentralisierung mit gesamtwirtschaftlichen Rahmenplanung und Demo‐
kratisierung der Unternehmen (Kap. 7.3.3.2). Herbeigeführt werden die
entsprechenden Veränderungen über den Staat, auf den sich, als zentrales
Transformationsinstrument, die Impulse der Transformationsakteure rich‐
ten (Kap. 7.3.3.3).

158 Für eine kurze Begriffsgeschichte des Öko-Sozialismus im deutschen Sprachraum
siehe Kern 2019, 12-21.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

162

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.3.3.1 Zukunftsfähige Demokratie: dezentrale Autonomie im
demokratisierten Nationalstaat

Dem ökologischen Dezentralisierungsdenken folgend plädieren die öko-so‐
zialistischen Denker für die Ausweitung dezentraler politischer Autonomie
(Fromm 2007, 225; Strasser 1977, 117, 119; Bahro 1980, 148). Diese Auswei‐
tung dezentraler Autonomie erfolgt aber im Rahmen eines starken Zentral‐
staates als übergeordnete Entscheidungsinstanz. Beispielhaft zum Ausdruck
kommt dies bei Strasser, wenn er sich mit aus seiner Sicht zu weitgehenden
Dezentralisierungsforderungen, wie er sie z.B. bei Illich sieht, auseinander‐
setzt (1977, 74; Strasser/Traube 1981, 243f ). Eine ausschließliche dezentra‐
le, direktdemokratische Selbstorganisation hält er für nicht zielführend,
da sie der Komplexität von Gesellschaft und Wirtschaft und dem damit
verbundenen Koordinationsaufwand nicht gerecht wird (1977, 118; Stras‐
ser/Traube 1981, 243f ).159 Optimal sei stattdessen die Kombination zentraler
Rahmenvorgaben und dezentraler Autonomie (1977, 82, 120f ). Gerade eine
konsensuale zentrale Rahmenplanung eröffne die Möglichkeit für weitge‐
hende dezentrale Selbstorganisation (ebd., 118).160 Entsprechend ist auch
Bahro überzeugt, dass dezentrale Selbstbestimmung in überregionale Ent‐
scheidungsstrukturen eingebettet sein muss (1980, 58). Die Notwendigkeit
zentralstaatlicher Entscheidungsmacht ergibt sich aus dieser Perspektive,
wie noch zu zeigen ist, sowohl für den Prozess des Wandels als auch
die langfristige Stabilität einer nachhaltigen Gesellschaftsformation. Die
drei Denker sind sich jedoch einig, dass der Zentralstaat diese Aufgaben
nur dann in gemeinwohlorientierter Zukunftsverantwortung wahrnehmen
kann, wenn er ungleich stärker demokratisiert ist (Strasser 1977, 104f, 120f;
Strasser/Traube 1981, 138, 259; Bahro 1980, 55, 101f; Fromm 2007, 222ff ).
Dies basiert, wie bereits gezeigt, auf den Annahmen, dass einerseits de‐
mokratische Beteiligung den Bürgerwillen transformiert und andererseits
ökologisches Bewusstsein primär in der Zivilgesellschaft seinen Ausgang
nimmt.

Mit Blick auf die Ausweitung dezentraler Autonomie finden sich kaum
konkrete institutionelle Vorstellungen. Strasser fordert die Ausweitung „re‐

159 Damit spricht Strasser Argumente an, die auch in der politiktheoretischen Reflexion
gegen öko-anarchistische Ansätze vorgebracht wurden (vgl. dazu Eckersley 1992,
173ff ). Für eine umfassendere Diskussion siehe Eckersley 1992, 170-178.

160 Strasser/Traube fassen dies als Aktualisierung des Subsidiaritätsprinzips auf. Die
jeweils höhere Ebene soll dabei nur Rahmenvorgaben machen, um möglichst viel
Freiraum für die unteren Ebenen zu schaffen. (1981, 243f )

7.3 Systemwechsel

163

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gionaler“ und „kommunaler“ Autonomie (1977, 117). Auf diesen Ebenen
gelte es neue Formen der Bürgerbeteiligung und der Selbstorganisation
zu erproben und zu fördern (Strasser/Traube 1981, 245). Fromm spricht
von „relativ kleinen Verwaltungsbezirken“, in denen sich die Menschen
kennen und ihre eigenen Probleme lösen können (2007, 225). Bei beiden
bleibt jedoch unklar, welche Kompetenzen in welchen Politikfeldern den
dezentralen Entitäten zukommen. Zuletzt bleibt bei Bahro gänzlich offen,
wie sein „Selbstverwaltungssozialismus“ (1980, 148) institutionell aufgebaut
sein soll.

Für die Demokratisierung des Zentralstaates finden sich zumindest bei
Fromm und Strasser konkretere Vorstellungen.161 Fromm befürwortet die
Bildung von „Hunderttausenden von Nachbarschaftsgruppen (mit je ca.
500 Mitgliedern), die sich selbst als permanente Beratungs- und Entschei‐
dungsgremien konstituieren und über Grundsatzfragen auf den Gebieten
der Wirtschaft, Außenpolitik, des Gesundheits- und Bildungswesens und
den Erfordernissen für das Wohl-Sein entscheiden“ (2007, 222). Die Ge‐
samtheit dieser Gruppen würde, so Fromm, das „Unterhaus“ bilden, dessen
Beschlüsse „entscheidenden Einfluß auf die Gesetzgebung“ hätten (ebd.,
223). Bei Fromm erfolgt die Demokratisierung des Nationalstaats also pri‐
mär über die Schaffung kleinräumiger deliberativ ausgerichteter Versamm‐
lungsinstitutionen. Wie deren Einfluss auf die Gesetzgebung konkret aus‐
gestaltet ist, bleibt unklar. In eine ähnliche Richtung zielt der Vorschlag
Strassers. Er plädiert für eine „Zweite Säule der Demokratie“, die aus rä‐
teähnlichen Institutionen auf verschiedenen Ebenen besteht, die sich aus
Repräsentanten der Produzenten, der Verbraucher, der Wissenschaft, des
Staates und seiner jeweiligen Ebenen (Gemeinde, Land, Bund) zusammen‐
setzen (1977, 110f ). Diese „Zweite Säule“ soll die strukturelle Kurzsichtig‐
keit der parlamentarischen Demokratie überwinden und eine Langfristper‐
spektive institutionalisieren, indem sie zwar demokratisch kontrolliert ist,
aber keinem kurzfristigen parteipolitischen Erfolgszwang unterliegt (ebd.).
Wie genau dies durch Bestellmechanismus, Amtszeit und Kompetenzen
gesichert werden soll, bleibt offen. Strasser setzt somit auf die verstärkte
Einbindung nicht parteilich gebundener Interessen aus verschiedenen ge‐

161 Bahro legt lediglich dar, dass eine möglichst breite Beteiligung der Massen verwirk‐
licht werden muss, um den Staat als Herrschaftsinstrument unter gesellschaftliche
Kontrolle zu bringen (1980, 22, 101f ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

164

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sellschaftlichen Bereichen, die ein Gegengewicht zur Kurzsichtigkeit des
gegebenen politischen Systems schaffen sollen.162

Als weitere Voraussetzung für einen Staat, der ökologische Zukunftsver‐
antwortung übernimmt, betonen Strasser/Traube den Abbau von Wachs‐
tumsabhängigkeiten. Dazu beschreiben sie einerseits Ansätze für eine
wachstumsunabhängige soziale Sicherung sowie andererseits Arbeitszeit‐
verkürzungen und eine gezielte Politik zur Senkung der Arbeitsproduktivi‐
tät als Maßnahmen für einen wachstumsunabhängigen Arbeitsmarkt (1981,
301-307, 366-369).

Expertokratische Stoßrichtung bei Erich Fromm
Wie gezeigt dominiert bei den drei Autoren das Motiv, dass Dezen‐
tralisierung und Demokratisierung einen gemeinwohlorientierteren und
weitsichtigeren Policy-Output hervorbringen. Bei Fromm wird dieses De‐
mokratisierungs- und Dezentralisierungsdenken jedoch durch eine exper‐
tokratische Dimension überlagert, die sich bei Strasser und Bahro nicht
findet. Er schlägt als weitere institutionelle Erweiterung die Einrichtung
eines „obersten Kulturrat[s]“ vor, der sich aus „Vertretern der geistigen
und künstlerischen Elite des Landes […], deren Integrität über jeden
Zweifel erhaben ist“, zusammensetzt (2007, 236).163 Fromm ist überzeugt,
dass weitgehend Konsens darüber besteht, wer diese „hervorragendsten
Repräsentanten des Geistes- und Kulturlebens“ sind (ebd., 236f ). Dabei
müssten explizit auch die Meinungen vertreten sein, die in Opposition zur
herrschenden Meinung stehen (ebd.). Für das Auswahlverfahren gäbe es
verschiedene Möglichkeiten, u.a. eine allgemeine Wahl oder die Ernennung
durch die Regierung (ebd.).

Der Kulturrat übernimmt in erster Linie beratende Aufgaben: Er berät
„die Regierung, die Politiker und die Bürger in allen Angelegenheiten,
die Wissen und Kenntnis erfordern“ (2007, 236). Darüber hinaus über‐
nimmt der Rat aber eine starke Rolle im politischen Agendasetting. Er
stellt für das angedachte neue „Unterhaus“, also die überall zu errichten‐
den Nachbarschaftsversammlungen, alle notwendigen Informationen und

162 In Zukunft des Fortschritts verändert sich der Vorschlag dahingehend, dass aus den
Räten auf verschiedenen Ebenen ein auf Bundesebene anzusiedelndes, demokrati‐
sches „Planungs- und Lenkungsgremium“ wird, das insbesondere für die wirtschaft‐
liche Rahmenplanung zuständig ist. Dieses soll sich aus Vertretern der Arbeitneh‐
merschaft und der Wohnbevölkerung zusammensetzen. (Strasser/Traube 1981, 262)

163 Mittelfristig schwebt Fromm ein mit 50-100 Personen besetzter Rat vor (2007, 237).

7.3 Systemwechsel

165

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


relevante Entscheidungsalternativen als Diskussionsgrundlage bereit (ebd.,
238). Hier kommt Fromms expertokratische Stoßrichtung deutlich zum
Ausdruck: Die Nachbarschaftsversammlungen, welche Demokratisierung
und Dezentralisierung institutionalisieren, entscheiden auf Grundlage von
Informationen und Entscheidungsalternativen, die ihnen ein Expertengre‐
mium bereitstellt.164 Während Strasser und Bahro also in erster Linie auf
Demokratisierung setzen, erhofft sich Fromm einen weitsichtigeren Policy-
Output durch eine Kombination aus verstärkter dezentraler Beteiligung
sowie stärkerem Einfluss kultureller und geistiger Eliten.165

7.3.3.2 Kapitalismus überwinden: Dezentral-sozialistische
Wirtschaftsstruktur

Bezüglich einer zukunftsfähigen Wirtschaftsordnung sind sich die drei
Denker einig, dass diese postkapitalistisch sein muss (Bahro 1980, 57f,
76, 88f, 114f, 124; Strasser 1977, 71, 84f; Strasser/Traube 1981, 40; Fromm
2007, 214f ). Dies erfordert insbesondere die Überwindung des Profitmotivs
als zentrale ökonomische Handlungsrationalität (Strasser/Traube 1981, 253,
259f, 263; Bahro 1980, 57f, 124; Fromm 2007, 218). Als Gegenentwurf klingt
eine Struktur an, die zentralstaatliche Rahmenplanung, dezentrale Autono‐
mie und eine Vergesellschaftung der Unternehmen verbindet und somit als
typisch für öko-sozialistisches Denken bezeichnet werden kann (vgl. dazu
Eckersley 1992, 132-136). Zentralstaatliche Entscheidungsmacht ist in den
Entwürfen sowohl für die angedachte Veränderung der Wirtschaftsstruktur
als auch die wirtschaftliche Rahmenplanung erforderlich. Hinzu kommen
weitere staatliche Eingriffe auf der Nachfrageseite. Da die Vorstellungen
einer alternativen Ökonomie bei Bahro und Fromm äußert schemenhaft
bleiben, bezieht sich die nachstehende Darstellung maßgeblich auf Strasser,
während Bahro und Fromm lediglich ergänzend hinzugezogen werden.

 

164 Fromms „oberster Kulturrat“ erinnert bezüglich der Zusammensetzung entfernt
an den Deutschen Rat für Nachhaltige Entwicklung. Während Letzterer jedoch
ausschließlich beratende Kompetenzen hat, kommen dem Kulturrat bei Fromm mit
Blick auf die wichtige Rolle im politischen Agendasetting größere Kompetenzen zu.

165 Strasser wehrt sich explizit gegen jegliche Form expertokratischer Ansätze, was eine
deutliche Differenz zu Fromm zeigt (1977, 77f ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

166

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zentralstaatliche Rahmenplanung und dezentralisierte Nah-Ökonomien
Alle drei Autoren plädieren für eine zentralstaatliche Wirtschaftsplanung,
im Rahmen derer sich dezentrale Autonomie entfalten kann (Fromm 2007,
211; Bahro 1980, 101f; Strasser 1977, 105, 114; Strasser/Traube 1981, 262).
Maßgebliche Intention ist dabei, dass sich die Wirtschaftsentwicklung nicht
mehr am Profitmotiv und den von Seiten des Kapitals künstlich geschaffe‐
nen Bedürfnissen, sondern an den tatsächlichen Bedarfen der Menschen
ausrichten kann (Bahro 1980, 194f; Strasser/Traube 1981, 267ff; Fromm
2007, 215ff ). Anders als bei den autoritären Denkern soll diese Planung auf
Basis möglichst weitgehender demokratischer Beteiligung erfolgen, sodass
eine breite Selbstreflexion und Selbstaufklärung über die authentischen
und befriedigungswürdigen Bedürfnisse möglich wird (explizit bei Bahro
1980, 101f, 194f; Strasser/Traube 1981, 262, 268ff ). Auch im Bereich der
Wirtschaftsplanung wird also von Demokratisierung ein Mehr an zukunfts‐
gerichteter Verantwortlichkeit erwartet.

Wie die Wirtschaftsplanung aufgebaut sein soll, wird nur bei Strasser
konkretisiert. Bei ihm wird auf nationalstaatlicher Ebene eine wirtschaft‐
liche Rahmenplanung vorgenommen, im Rahmen derer den einzelwirt‐
schaftlichen Einheiten weitgehende Autonomie zukommt (1977, 85, 93, 105,
114; Strasser/Traube 1981, 262). Durchgeführt wird diese Planung durch
die oben beschriebenen, plural besetzten Räte (Zukunft der Demokratie)
bzw. das auf Bundesebene anzusiedelnde Planungs- und Lenkungsgremi‐
um (Zukunft des Fortschritts). Mit dieser Rahmenplanung soll der Staat
entscheiden, „was wo in welchem Umfang wachsen soll und was nicht
[Herv. i.O.]“ (1977, 93). Diese Rahmenplanung darf sich jedoch nicht, wie
es z.B. Eppler vorsieht, auf die Veränderung der marktwirtschaftlichen Rah‐
menbedingungen beschränken.166 Vielmehr muss der Staat eine direktere
Planung vornehmen. Dies passiert maßgeblich über das Instrument der
Investitionslenkung sowie Vorgaben in der Forschungs- und Entwicklungs‐

166 Strasser legt auch dar, warum er eine Lösung innerhalb des kapitalistischen Sys‐
tems durch eine Veränderung der marktwirtschaftlichen Rahmenbedingungen und
einer Ausrichtung des Profitstrebens auf ökologische Ziele für nicht zielführend
hält: Übergeordneter Grund ist, dass das Profitmotiv als zentrales und gleichzeitig
destruktives Wirtschaftsprinzip nicht überwunden wird. Insbesondere könne bei
Beibehaltung des Profitmotivs der erforderliche Wachstumsstopp nicht umgesetzt
werden. Darüber hinaus fördere eine solche Strategie einerseits die weitere Kon‐
zentration von Einkommen und Vermögen und enge andererseits durch die erfor‐
derlichen Subventionierungen die finanziellen Spielräume der öffentlichen Hand
für andere Ziele ein. (1977, 104f )

7.3 Systemwechsel

167

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


politik (ebd., 106). Die Investitionslenkung wird wiederum über Investiti‐
onsprüfungen sowie Investitions- und Produktionsverbote umgesetzt (1977,
107f ). Auch die Investitionstätigkeit der öffentlichen Hand sieht Strasser
als Lenkungsinstrument (ebd.). Mit diesen Mitteln soll der Staat die mit‐
tel- und langfristige Grundrichtung der Wirtschaftsentwicklung bestimmen
(ebd.). Anders als Gruhl und insbesondere Harich will Strasser aber keine
staatliche Detailplanung (ebd., 105). Vielmehr kann der Markt durch die
zentrale Rahmenplanung und die unten beschriebene Vergesellschaftung
der Unternehmen von seiner destruktiven Dynamik befreit werden und
seine nützliche Steuerungsfunktion zur Rückkopplung der Produktion an
Verbraucherwünsche erhalten (ebd., 114; Strasser/Traube 1981, 264).167

Innerhalb der zentralstaatlichen Rahmenplanung sollen sich dezentrali‐
sierte Nah-Ökonomien entfalten. Voraussetzung ist die Dezentralisierung
der Wirtschaftsstruktur, die bei Strasser vom Staat vorgenommen wird.
Dieser entflechtet große Konzerne und baut regionale Konzentrationen von
Produktions- und Arbeitsstätten zugunsten einer gleichmäßigen Verteilung
ab (Strasser/Traube 1981, 252f, 296; entspr. Fromm 2007, 211, 220f ). So
schafft der Staat die intendierten regionalen Kreisläufe, die Transportauf‐
wand mindern und die beschriebene Überschaubarkeit als Voraussetzung
für Verantwortung ermöglichen.168 Die „Maßstabsverkleinerung“ führt da‐
zu, dass weitestgehend mit regional verfügbaren Ressourcen für regionale
Bedürfnisse produziert wird (Strasser/Traube 1981, 252). Unklar bleibt, wie
sich zentralstaatliche Rahmenplanung und die angestrebte Ausweitung de‐
zentraler Autonomie in Wirtschaftsfragen ergänzen.

Zuletzt hält Strasser auch mit Blick auf die internationale Ebene eine
stärkere Rahmenplanung für erforderlich. Auf europäischer Ebene fordert
er ein weitmaschiges Netz von Rahmenvereinbarungen, sodass die na‐
tionalstaatlichen Planungen besser abgestimmt werden (1977, 116f ). Ihm
schwebt dazu „[e]ine lockere europäische Föderation mit zentralisiertem

167 Inwiefern bei Strasser auch die technologische Entwicklung direkt kontrolliert wird,
bleibt unklar. Diesbezüglich findet sich bei Fromm ein Vorschlag: Er fordert die
Schaffung einer unabhängigen Kontrollkommission, die über Genehmigungen zum
Inverkehrbringen technischer Innovationen entscheidet (2007, 239). Dieses Motiv
einer deutlich strengeren Technikfolgenabschätzung findet sich auch bei weiteren
Autoren wie Eppler, Gruhl und Harich.

168 Wie sichergestellt wird, dass sich der Warenaustausch maßgeblich auf diese Nah-
Ökonomien beschränkt, bleibt unklar. Denn anders als bei Harich sieht Strassers
explizit keine wirtschaftliche Detailplanung vor, die eine zielgenaue Zuweisung von
Produktions- und Konsumkapazitäten ermöglichen würde.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

168

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einigungszwang und zentraler Sanktionsgewalt“ vor, die neben der Ab‐
stimmung der Wirtschaftsplanung auch verbindliche Rahmengesetze für
den Umweltschutz macht (ebd.). Die Souveränität der Nationalstaaten
wird dabei durch den Einigungszwang und die europäische Sanktionsge‐
walt durchaus eingeschränkt. Der Nationalstaat soll also zugunsten einer
vereinheitlichten Rahmensetzung Kompetenzen an die europäische Ebene
abtreten.169 Zur Stärkung der globalen Kooperationsfähigkeit empfiehlt
Strasser eine Stärkung der Vereinten Nationen, was aber nicht konkretisiert
wird (ebd., 79).

Wirtschaftsplanung und die „Rangordnung der Bedürfnisse“
Unabhängig von der konkreten Ausgestaltung der vorgesehenen wirtschaft‐
lichen Rahmenplanung wird die bereits bei den autoritären Entwürfen
aufgeworfene Frage virulent, an welchen Kriterien sich diese Planung aus‐
richten soll. Zunächst dient die Wirtschaftsplanung in erster Linie dem
Zweck, die wirtschaftliche Produktion im Rahmen der ökologischen Belas‐
tungsgrenzen zu halten. Da dies aber nicht mehr die Befriedigung aller Be‐
dürfnisse erlaubt, bedarf es, wie Strasser es ausdrückt, einer „wertbestimm‐
ten Rangordnung unserer Bedürfnisse“ (1977, 122). Dies impliziert, wie
bei den planwirtschaftlichen Entwürfen der autoritären Denker, eine staat‐
liche Differenzierung zwischen befriedigungswürdigen und nicht-befriedi‐
gungswürdigen Bedürfnissen. Der Staat verhält sich somit nicht neutral
gegenüber individuellen Präferenzordnungen, sondern nimmt diesbezüg‐
lich eine aktive Bewertung vor, die seiner ökologischen Wirtschaftspolitik
zugrunde liegt. Anders als bei den öko-autoritären Ansätzen soll diese
Differenzierung in einem demokratisierten Prozess erfolgen. In den unter‐
suchten Beiträgen wird jedoch deutlich, wie diese Differenzierung ausfallen
soll. Mit verschiedenen Begrifflichkeiten fordern sie die Unterscheidung
zwischen „gesunden“ und „pathologischen“ (Fromm 2007, 215) bzw. „kom‐
pensatorischen“ und „grundlegenden“ (Strasser/Traube 1981, 268f ) Bedürf‐

169 Strasser wehrt sich aber explizit gegen eine zu weitgehende Zentralisierung von
Entscheidungsmacht: „Es wäre grundfalsch, alles Heil von einer Zentralisierung
von Planungs- und Gesetzgebungskompetenzen zu erhoffen. Ein Vereinigtes Euro‐
pa nach dem Muster zentralisierter Nationalstaaten wäre allenfalls als imperialisti‐
sche Konkurrenz der USA ‚leistungsfähig‘; in sozialer, kultureller und ökologischer
Hinsicht sowie unter dem Gesichtspunkt der Friedenssicherung wäre es eher ein
Rückschritt. Was aber das Wichtigste ist: Ein zentralisiertes Europa würde die
Möglichkeiten demokratischer Partizipation […] auf ein Minimum beschränken
und zwangsläufig zur basisfernen Expertokratie führen“ (1977, 117).

7.3 Systemwechsel

169

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nissen. Bahro geht davon aus, dass es eine „anthropologisch ziemlich zuver‐
lässig ermittelbare Bedürfnisverfassung der Gattung Mensch“ gibt (1980,
194).170

Während Bahro und Strasser nur die Hoffnung bleibt, dass die Bürger‐
schaft diese vermeintlich objektive Bedürfnisdifferenzierung im Prozess der
demokratischen Deliberation erkennt, zieht Fromm institutionelle Konse‐
quenzen, die wiederum die expertokratische Dimension seines politischen
Denkens verdeutlichen. Er fordert eine neue Wissenschaft vom Menschen
und seinen Bedürfnissen, welche die Grundlage für die Rekonstruktion der
Gesellschaft und somit auch für die Neuausrichtung der Wirtschaft bildet
(2007, 213). Diese neue Wissenschaft, die sich mit der „Natur menschlicher
Bedürfnisse befasst“ (ebd., 216), hat folgendes Erkenntnisziel:

„Wir werden differenzieren müssen, welche Bedürfnisse in unserem Or‐
ganismus entspringen; welche das Ergebnis des kulturellen Fortschritts
sind; welche einen Ausdruck individuellen Wachstums darstellen; welche
synthetisch sind und dem Menschen von der Industrie aufgezwungen
werden; welche aktivieren und welche passiv machen; welche in Krank‐
heit und welche in psychischer Gesundheit wurzeln“ (ebd.).

Davon ausgehend plädiert er für ein „humanistisches Expertengremium“
aus Psychologen, Anthropologen, Soziologen, Philosophen, Theologen und
Vertreter gesellschaftlich relevanter Gruppen, das vor wissenschaftlichem
Hintergrund die oben beschriebene Bewertung der Bedürfnisse vornimmt
(ebd., 216f ). Zwar erlässt dieses Gremium lediglich unverbindliche Richtli‐
nien, keine Gesetze, seine Erkenntnisse sollen aber direkt in staatliches
Handeln übersetzt werden (ebd., 217). Bei Fromm ist die demokratische
Wirtschaftsplanung also deutlich durch expertokratische Elemente überla‐
gert: Welche Bedürfnisse vom Staat als (nicht-)befriedigungswürdig behan‐
delt werden, soll maßgeblich von Wissenseliten festgelegt werden. Gleich‐
zeitig impliziert die Überzeugung, dass eine solche Differenzierung auf
Grundlage objektiver Kriterien möglich ist, ein starkes Zutrauen in die
Wissenschaft.

170 Lediglich bei Strasser/Traube werden die paternalistischen Gefahren einer „Objekti‐
vierung von Bedürfnisfragen“ reflektiert, woraus sie eben die Notwendigkeit eines
möglichst breiten demokratischen Beteiligungs- und Selbstaufklärungsprozesses fol‐
gern (1981, 268f ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

170

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staatliches Eingreifen auf der Nachfrageseite
Unterschiedlich ist die Perspektive der Autoren, inwiefern der Staat auch
auf der Nachfrageseite eingreifen soll. Insgesamt sind sie diesbezüglich
deutlich zurückhaltender als die öko-autoritären Denker. Dennoch finden
sich zum Teil deutliche Eingriffe. Dabei kann wiederum zwischen drei
Dimensionen des Eingreifens auf der Nachfrageseite unterscheiden werden:
direkte Konsumkontrolle, gezieltes Einwirken auf die Präferenzstrukturen
und Nachfragesteuerung durch Bevölkerungskontrolle. Eine direkte Kon‐
sumkontrolle, wie bei Harich und Gruhl vorgesehen, findet sich bei den
öko-sozialistischen Denkern nicht. Strasser und Fromm legen explizit dar,
dass Konsumfreiheit gewahrt bleiben soll (Strasser 1977, 114; Fromm 2007,
215).

Deutliche Eingriffe in der zweiten Dimension, der gezielten Beeinflus‐
sung der Präferenzstrukturen der Konsumenten, werden v.a. bei Fromm
sichtbar. Ziel dieses Eingreifens ist, eine den tatsächlichen menschlichen
Bedürfnissen angemessene Konsumweise zu fördern. Das von Fromm an‐
gestrebte humanistische Expertengremium soll Richtlinien für gesunden
in Abgrenzung zu pathologischem Konsum entwickeln (2007, 216f ). Die
entsprechenden Erkenntnisse übersetzt der Staat nicht nur, wie oben an‐
gedeutet, in die Planungspolitik auf der Produktionsseite, sondern auch
in politische Maßnahmen auf der Konsumentenseite. So veröffentlicht
das Expertengremium die zutage geförderten Erkenntnisse bezüglich au‐
thentischer und synthetischer Bedürfnisse als Richtlinien ohne Gesetzes‐
charakter, die zur öffentlichen Diskussion gestellt werden und so einen
Reflexionsprozess bei den Konsumenten induzieren sollen (ebd.). Darüber
hinaus transferiert der Staat die Erkenntnisse in Maßnahmen für einen
„langsamen Erziehungsprozess“ (ebd., 215). Fromm schlägt vor, dass der
Staat durch „groß angelegte Aufklärungskampagnen“ und das Setzen von
Normen für gesunden und verantwortlichen Konsum auf die Einhegung
des Konsumismus und die Entwicklung authentischer Konsumbedürfnisse
hinwirkt (ebd., 215ff ). Darüber hinaus verbietet der Staat jegliche Art von
Werbung, die durch „Methoden der Gehirnwäsche“ dazu verleitet, „Dinge
zu kaufen, die wir weder brauchen noch wollen“ (ebd., 229). „State control“
bezieht sich bei Fromm also auch und insbesondere auf die Steuerung der
Nachfrage. Zwar, so legt Fromm dar, sollen die Konsumenten selbst zu der
Einsicht kommen, welcher Konsum für sie „gesund“ und welcher „patholo‐
gisch“ ist (ebd., 215). Doch wird deutlich, dass der Staat diesbezüglich eine
direkte Steuerungsfunktion übernimmt. Wiederum wird ersichtlich, dass

7.3 Systemwechsel

171

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Staat seinem Handeln eine objektive Idee menschlicher Bedürfnisse
zugrunde legt. 171

Die dritte Dimension des Eingreifens auf der Nachfrageseite wird bei
Strasser adressiert. Während sich dies in Zukunft des Fortschritts (1981)
nicht mehr findet, fordert er in Zukunft der Demokratie eine Bevölkerungs‐
kontrolle mit Aufhebung der freien Wahl der Kinderzahl (1977, 122f ). Hier
trifft sich Strasser mit Harich und Gruhl, die diese Freiheit ebenfalls für
nicht zukunftstauglich befinden. Anders als diese geht er aber davon aus,
dass diese Einschränkung auf die Einsicht der Bürgerschaft bauen kann
und damit demokratisch umsetzbar ist (vgl. dazu v.a. 1977, 64). Entspre‐
chende Forderungen finden sich bei Bahro und Fromm nicht.

Demokratisierung  der  Unternehmen  und  Ausweitung  der  Subsistenz‐
wirtschaft
Als weiteres zentrales Element der neuen Wirtschaftsordnung tritt bei
Strasser neben wirtschaftlicher Rahmenplanung und Dezentralisierung der
Wirtschaftsstruktur eine umfassende Demokratisierung der Unternehmen
mit dem Ziel, das Profitmotiv als handlungsleitende Größe zugunsten öko‐
logischer und sozialer Vernunft zu überwinden (1977, 85, 103f, 111ff; Stras‐
ser/Traube 1981, 253, 259f, 263). Während also die demokratische Wirt‐
schaftsplanung für eine gemeinwohlorientierte Rahmensetzung sorgt, wer‐
den die Unternehmen durch deren Sozialisierung am Gemeinwohl ausge‐
richtet (1977, 112ff ). Dazu wird die Unternehmensführung von Räten über‐
nommen, die sich je zur Hälfte aus Vertretern der Belegschaft sowie der be‐
troffenen Regionalbevölkerung zusammensetzt (ebd., 113; Strasser/Traube
1981, 261). Letztere umfasst wiederum Vertreter der Gebietskörperschaften
sowie Vertreter ökologischer Interessen, sozialer Interessen und Verbrau‐
cherinteressen (ebd.).172 Den vergesellschafteten Unternehmen soll im Rah‐

171 Bei Bahro und Strasser finden sich lediglich indirektere Maßnahmen zur Verän‐
derung von Präferenzstrukturen. Sie fordern, wie auch Fromm, eine veränderte
Bildungspolitik, die den angestrebten Wertewandel unterstützt (Strasser 1977, 77f;
Bahro 1980, 101f; Fromm 2007, 222). Ein weiteres Handlungsfeld ist die gerechtere
Verteilung von Wohlstand in nationaler und internationaler Perspektive als Voraus‐
setzung für die Akzeptanz ökologischer Maßhaltepolitik (Bahro 1980, 15, 63f, 94f;
Strasser/Traube 1981, 270-273; Strasser 1977, 80f, 94-102).

172 Eine Vergesellschaftung hält Strasser nur für größere Betriebe für sinnvoll. Für
Klein- und Kleinstbetriebe biete sich eher eine genossenschaftliche Organisations‐
form oder die Einbindung in Nachbarschaftsstrukturen an (1977, 114; Strasser/Trau‐
be 1981, 262). Hier trifft er sich insbesondere mit Bahro, bei dem eine starke Ge‐
wichtung genossenschaftlicher und kommunitärer Strukturen anklingt, ohne dass

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

172

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


men der zentralstaatlichen Planung größtmögliche Autonomie zukommen
(1977, 105, 114). Wieder greift die Annahme, dass eine möglichst starke Ein‐
bindung und Entscheidungsautonomie in dezentralen Zusammenhängen
ein größtmögliches Maß an Verantwortlichkeit stiften. Anders als v.a. bei
Harich wird Zukunftsverantwortung nicht von Verstaatlichungen, sondern
von der umfassenden Demokratisierung der Unternehmen erwartet. Damit
ergänzen sich Strassers demokratische Rahmenplanung und die Demokra‐
tisierung der Unternehmen zu einer umfassenden Vorstellung von Wirt‐
schaftsdemokratie.173

Zuletzt setzt Strasser als weiteres Element neben Dezentralisierung und
Demokratisierung auf die Ausweitung von nicht über den Markt vermittel‐
ten Wirtschaftsformen. Dies bezieht sich insbesondere auf die Subsistenz‐
wirtschaft und damit auf Produktionsformen wie Eigenarbeit, Nachbar‐
schaftshilfe und selbstversorgende Genossenschaften (1981, 263ff ). Diese
Produktionsformen gelte es durch den Staat gezielt zu fördern (ebd.). Auch
Bahro plädiert für eine ausgeweitete Subsistenzwirtschaft, denkt dabei aber
in erster Linie an eine Gesellschaftsorganisation in kommunitären Zusam‐
menschlüssen, die sich teilweise selbst versorgen (1980, 179, 201). Hier
werden Bahros stärkere Anleihen beim öko-kommunalistischen Denken
sichtbar, die in seinem Spätwerk, der Logik der Rettung, umfassend zutage
treten (Kap. 8).

In der Summe kann Strassers ökonomischer Entwurf mit Rückgriff auf
Leipold (2005, 10) als Kombination einer demokratisierten Zentralverwal‐

dies näher ausgeführt wird (Bahro 1980, 179, 201). Bei Fromm wird die Eigentums‐
frage eher am Rande adressiert. Grundsätzlich erstrebenswert sei, dass es jenseits
des privaten Besitzes zum persönlichen Gebrauch kein Privateigentum mehr geben
solle (2007, 107). Kurzfristig setze die Überwindung des Profitmotivs aber nicht
zwingend die Vergesellschaftung der Unternehmen voraus (2007, 218). Diese könn‐
ten auch durch Gesetze auf eine andere wirtschaftliche Rationalität ausgerichtet
werden (ebd.).

173 Mit dieser Position vertritt Strasser ein klassisches Motiv sozialdemokratischer De‐
mokratietheorie: Die Demokratie ist auf den Bereich der Wirtschaft auszuweiten,
um ökonomische Machtpositionen einzuhegen und die Wirtschaftsentwicklung ge‐
meinwohlorientierter auszurichten (Schmidt 2010, 225-228). Oben wurde bereits
ein weiteres Motiv im Zusammenhang mit der Demokratisierung der Wirtschaft
angesprochen: Diese soll zu einer umfassenden Humanisierung der Arbeitswelt
im Sinne selbstbestimmter, anregender und nicht-entfremdeter Arbeit führen.
Beispielsweise hofft Bahro auf herrschaftsfreie Produktionsformen, die keine unter‐
drückten Individuen mehr hervorbringen. Die Entfremdung in der Arbeit hatten
die Autoren wiederum als Quelle kompensatorischen Konsums ausgemacht. (Stras‐
ser/Traube 1981, 254ff; Bahro 1980, 179; Fromm 2007, 221f, 224f )

7.3 Systemwechsel

173

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tungswirtschaft mit einer dezentral-selbstverwalteten sozialistischen Markt‐
wirtschaft bezeichnet werden, wobei erstere den Rahmen für letztere ab‐
steckt. Die Ausweitung der Subsistenzwirtschaft kommt ergänzend hinzu.

7.3.3.3 Prozess des Wandels: der Staat als Transformationsinstrument

Wie und durch wen entsteht die neue Ordnung? Für die öko-sozialistischen
Denker ist der Staat das zentrale Transformationsinstrument. Dies klang
im Vorherigen bereits an, z.B. wenn die Dezentralisierung und Planung
der Wirtschaft oder die Förderung der Subsistenzwirtschaft explizit als
staatliche Aufgaben entworfen werden. Gleichzeitig wurde oben herausge‐
arbeitet, dass die Autoren den etablierten politischen Eliten keine Impulse
für den erforderlichen Wandel zutrauen. Entscheidend ist aus ihrer Sicht
somit, dass der Staat zum Instrument transformativer Kräfte wird. Entspre‐
chend bemerkt Bahro, dass der Staat dem Zugriff der kapitalistischen Ver‐
wertungs- und Sonderinteressen entzogen werden und zum Instrument
„sozialer Basiskräfte“ bzw. „der Mehrheitsinteressen“ werden müsse (1980,
22, 58, 114f, 160f, 190f ). Hier klingt deutlich das Motiv an, dass der Staat
bisher im Sinne wirtschaftlicher Sonderinteressen und eben nicht im Sinne
des Allgemeininteresses agiert hat. Erforderlich sei folglich die „friedliche
Eroberung der Staatsmaschinerie“ (ebd., 160f ).174

Einer Transformationsstrategie am Staat vorbei erteilen die öko-sozialis‐
tischen Denker eine klare Absage. Beispielsweise legt Bahro dar, dass öko‐
logischer Wandel gegen eine dem Status quo verhaftete Staatsmaschinerie
nicht zu denken sei (1980, 190f ). Bei Strasser kommt diese Position in
der Kritik an breiten Teilen der Ökologiebewegung zum Ausdruck, die
grundlegende Veränderung anstrebten, gleichzeitig aber skeptisch gegen‐
über Strategien des Machterwerbs seien (1981, 27f ). Dies verkenne die zen‐
trale Lektion aus den Kämpfen der Arbeiterbewegung: Ohne einen solchen
Machterwerb auf der Basis demokratischer Mehrheiten seien grundlegende
Gesellschaftsveränderungen nicht denkbar (ebd.). Hinter dieser Position
steht ein spezifisches Staatsverständnis, das v.a. Strasser auch gegen das
marxsche Argument, nach dem der Staat bloßes Herrschaftsinstrument
des Kapitals sei (vgl. dazu Meyer 2008, 35; Sassmannshausen 2018, 191),
abgrenzt. Demnach sind staatliche Institutionen nicht aus ihrer Natur he‐

174 Die folgenden Ausführungen beziehen sich primär auf Strasser und Bahro, da
Fromm diesbezüglich nur schemenhafte Andeutungen macht.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

174

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


raus für oder gegen bestimmte Veränderungen und damit auch nicht blo‐
ßes Instrument kapitalistischer Interessen. Vielmehr hängt die Zielrichtung
staatlichen Handelns von den demokratischen Kräfteverhältnissen ab. Der
Staat ist also ein zielneutrales Instrument, während die Ziele selbst von den
machthabenden Kräften definiert werden (Bahro 1980, 190f; Strasser 1977,
133-138).175

Wie aber gelingt die „friedliche Eroberung der Staatsmaschinerie“? Oben
wurde bereits herausgestellt, dass die Autoren diesbezüglich primär auf
Impulse aus der Zivilgesellschaft setzen (Kap. 7.2.1). Statt vergeblich auf
die Initiative der Obrigkeit zu warten, müsse der Prozess von unten in‐
duziert werden (Strasser 1977, 151; Bahro 1980, 50f ). Selbst wenn es bei
bestimmten politischen Eliten einen Veränderungswillen gebe, so Bahro,
könne der nicht durchschlagen, solange es keine entsprechende Bewegung
an der Basis gibt (1980, 50f ). Mit Blick auf die Zusammensetzung der
impulsgebenden Bewegung setzen beide auf ein breites Bündnis gegen den
Kapitalismus gerichteter Kräfte. Dieses Bündnis vereint die Neuen Sozialen
Bewegungen, insbesondere die Ökologiebewegung, mit linken politischen
Kräften (Strasser/Traube 1981, 25f, 282f, 285, 292, 295; Strasser 1977, 154;
Bahro 1980, 58f, 65, 99, 103f, 114, 120; 148f ). Beispielsweise geht es für Bahro
darum, alle Kräfte, die das gegebene System „an den verschiedensten Punk‐
ten gegen sich auf den Plan ruft, ‚pluralistisch‘ zusammenzubringen und
ihrer Energie die natürliche Richtung gegen die Ursache aller der Übel im
Antriebsmechanismus des kapitalistischen Systems zu weisen“ (1980, 210).
Im Detail zeigen sich jedoch Unterschiede, die eine generelle Kontroverse
im emanzipatorischen bzw. post-marxistischen Spektrum des ökologisch-
politischen Denkens dieser Zeit verdeutlichen (vgl. dazu Eckersley 1992,
86, 121, 123f; Mende 2011, 308f; Carter 2001, 67f ). Während sich Teile
dieses Spektrums vollständig von der Arbeiterklasse als politischem Subjekt
verabschieden, zielen andere auf eine Allianz zwischen Arbeiterbewegung
und Ökologiebewegung bzw. Neuen Sozialen Bewegungen. Dies verweist

175 Strasser legt vertiefend dar, dass die Demokratie historisch nicht als Instrument
des Kapitals entstanden sei, sondern von der Arbeiterbewegung gegen das Kapital
durchgesetzt wurde (1977, 133-138). Systemüberwindende Reformen, auch die Über‐
windung des Kapitalismus, seien folglich im Rahmen der Demokratie sehr wohl
möglich (ebd.). Es komme folglich alles auf das Kräfteverhältnis in der demokrati‐
schen Auseinandersetzung an (ebd.). Dieses Staatsverständnis ermöglicht es Bahro
und Strasser, die für die sozialistische Strömung historisch schicksalhafte Streitfrage
nach Reform oder Revolution (vgl. dazu Sassmannshausen 2018, 187f; Carter 2001,
66) reformorientiert beantworten zu können.

7.3 Systemwechsel

175

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zugleich auf die Streitfrage, inwiefern der sozialen Frage innerhalb der
reichen Industrienationen noch eine, gegen den Kapitalismus gerichtete,
Sprengkraft zukommt oder diese nicht mehr gegeben ist.

Bei Strasser steht das Ziel eines Zusammenschlusses von Arbeiterbe‐
wegung einerseits und Ökologie- bzw. Alternativbewegung andererseits
im Zentrum (1981, 26ff, 290, 295; 1977, 154, vgl. dazu auch Stein 1998,
207). Die Arbeiterklasse sei zwar keine interessenshomogene Schicht mehr,
welche als revolutionäres Subjekt auftreten kann, müsse aber zentraler
Teil einer breiteren, gegen Kapitalismus und Industrialismus gerichteten
Interessenskoalition sein (1977, 153f, 156, 85).176 Damit ist auch angezeigt,
wo für Strasser der Schnittpunkt von Ökologie- und Arbeiterbewegung
liegen: Die Arbeiterschaft ist der von Kapitalismus und Industrialismus
induzierten Entfremdung am stärksten ausgesetzt und hat somit ein starkes
Betroffeneninteresse (1981, 282f, 285, 25f ). Dieses teilt sie mit der Ökologie‐
bewegung, die, wenn sie die ökologische Krise richtig versteht, ebenfalls
gegen Kapitalismus und Industrialismus gerichtet sein muss (ebd.). Der
Zusammenschluss der neuen Interessenskoalition steht aus Strassers Sicht
noch aus, das neue politische Subjekt müsse erst entstehen (1977, 153).177

Der Sozialdemokratie, der Strasser selbst als Mitglied angehörte, weist er
die Rolle als zentrales Forum für die Aushandlungsprozesse und Formation
der neuen Interessenskoalition zu (ebd., 153ff ). Es ist letztlich die „sozialde‐
mokratische Vertrauensarbeit“, welche die heterogenen Interessen zu einem
politischen Subjekt formt (ebd., 157). Strasser geht es also in erster Linie um

176 Inwiefern Strasser tatsächlich auf die Arbeiterbewegung als soziale Basisbewegung
setzt oder mit Arbeiterbewegung in erster Linie an die Gewerkschaften denkt,
bleibt unreflektiert. An einigen Stellen klingt jedoch an, dass Strasser primär die Ge‐
werkschaften anspricht (1977, 154; 1981, 24ff, 294ff, 300). Voraussetzung sei jedoch,
dass innerhalb der Gewerkschaften ein grundlegendes Umdenken weg von einem
blinden Glauben an Wachstum als Arbeitsplatzgarant hin zu einer differenzierteren
Sichtweise mit Fokus auf die Humanisierung der Arbeit stattfinde (1981, 24f, 34,
388-397).

177 „Das alte Problem sozialistischer Strategie […] der Schaffung eines bewußten Trä‐
gers des sozialen Fortschritts stellt sich heute als die Aufgabe der Bildung einer
konzeptionell orientierten Koalition aus Gruppen, die zwar objektiv derselben Be‐
drohung und Abhängigkeit ausgesetzt sind, denen aber das sinnfällige Erlebnis der
gemeinsamen Klassenlage fehlt oder deren unmittelbare und unreflektierte Interes‐
sen oft sogar hart aufeinanderprallen“ (1977, 156).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

176

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Vermittlung von Arbeiterinteressen und Alternativbewegungen, wobei
der Sozialdemokratie Rolle als Vermittlungsforum zukommt.178

Bahro hingegen verabschiedet sich explizit von der Arbeiterschaft als
transformativem Subjekt. Demnach partizipiere die Arbeiterklasse in den
reichen Industrienationen umfassend am materiellen Wohlstand und sei
weitgehend in das kapitalistische System integriert. Das Streben der Arbei‐
terschaft ziele in erster Linie auf den Wohlstand der oberen Klassen. Eben
dies sei in Anbetracht der ökologischen Krise nicht mehr möglich, weswe‐
gen die Bedürfnisse der Arbeiterschaft nicht mehr die treibende Kraft sein
könnten (1980, 62ff, 73, 76-80, 83f, 124f, 175ff ).179 Stattdessen setzt Bahro auf
eine breite, lagerübergreifende Ökologiebewegung. Die ökologische Krise
als Herausforderung transzendiere das klassische Links-rechts-Spektrum.
Er hofft auf den Zusammenschluss aller ökologischen Kräfte, was insbeson‐
dere ein Bündnis zwischen den vielfältigen Gruppen der „Unabhängigen
Linken“ und den konservativen Ökologen, wobei Bahro explizit auf Gruhl
verweist, impliziert.180 Auch diese konservativen Kräfte würden erkennen,
dass ökologischer Wandel zwingend über den Kapitalismus hinausweisen
müsse. Als Ausdruck dieses Zusammenschlusses setzt Bahro auf die GRÜ‐
NEN, denen er selbst als prominentes Mitglied angehörte. Die GRÜNEN
könnten sowohl das bisherige Wählerpotenzial der SPD als auch das der
Union ansprechen (ebd., 11-16, 18, 58f, 88f, 99, 102ff, 148-151, 155f ). Auch die

178 Voraussetzung dafür sei jedoch eine grundlegende Kursänderung der SPD und eine
Öffnung für die zivilgesellschaftlichen Basisbewegungen (1977, 155, 1981, 34). Diese
Forderung hat sicherlich einen realgeschichtlichen Hintergrund: Strassers Werke
entstehen zu Zeiten der sozialliberalen Koalition unter Helmut Schmidt, deren
Politik weit entfernt war von der von Strasser intendierten Reformpolitik.

179 Entsprechend ist Bahro überzeugt, dass die alte Klassenfrage nicht mehr die zen‐
trale Friktion darstellt, an welcher der Kapitalismus aufbrechen wird. Den alten
Klassenkampf sieht Bahro, im Gegensatz zu Harich und Strasser, als „totes Rennen“
(1980, 175ff ). Vielmehr sei die ökologische Krise die tiefste Schicht der allgemeinen
Krise der kapitalistischen Zivilisation und somit der zentrale Widerspruch des
Kapitalismus, der die entsprechenden Gegenkräfte mobilisiert (ebd.). Auch weitere
wichtige ökologische Denker mit marxistischem Hintergrund wie André Gorz ver‐
abschiedeten sich in dieser Zeit explizit von der Arbeiterschaft als maßgeblichem
politischen Subjekt (siehe v.a. Gorz 1981 Abschied vom Proletariat).

180 Voraussetzung dafür sei zunächst eine Einigung aller Fraktionen der „Unabhängi‐
gen Linken“, also aller Kräfte links der SPD, die dann wiederum geeint bei den
GRÜNEN ihren Platz finden sollen (1980, 11ff, 139, 155f ). Auf diese Einigung zielten
die maßgeblich von Bahro initiierten „Sozialistischen Konferenzen“, die um 1980
beispielsweise in Kassel und Marburg tagten (vgl. dazu Bahro 1980, 16, 139ff; Mende
2011, 253f ).

7.3 Systemwechsel

177

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weiteren Stränge der Neuen Sozialen Bewegungen, wie z.B. die Frauenbe‐
wegung, müssten Teil der „kulturell umwälzenden Massenbewegung“ (ebd.,
60) sein (ebd., 198f, 213). Als weiterer Teil der Gegenbewegung sieht Bahro
die Christen (ebd., 59, 88f, 99).181 Die bindende Klammer um die heteroge‐
ne Bewegung ist, wie bei Strasser, die Einsicht in die Notwendigkeit der
Überwindung des Kapitalismus (ebd., 16, 23, 65, 99, 102f ).

Unabhängig von dieser Differenz gehen Bahro und Strasser davon aus,
dass die anvisierte Basisbewegung zu einer politischen Massenbewegung
anwachsen muss (Bahro 1980, 60, 104, 125; Strasser 1977, 157). Als maß‐
gebliche Treiber werden die Zuspitzung der ökologischen Krise sowie die
zunehmenden negativen Alltagserfahrungen der Menschen beschrieben.
Beide sehen bereits eine zunehmende Skepsis gegenüber dem Status quo.
Immer mehr würden, wie Strasser konstatiert, grundlegende menschliche
Bedürfnisse z.B. nach Naturnähe, menschlicher Begegnung, Schönheit, Ru‐
he oder Geborgenheit frustriert. Die entfremdenden Verhältnisse selbst
schaffen das kritische Gegenbewusstsein (Strasser 1981, 16f, 20-23, 25, 34ff,
220, 240f, 290; 1977, 123; Bahro 1980, 52f, 198f, 213ff ). Hinzutreten müsse
gezielte Aufklärungsarbeit über die sozial-ökologischen Zusammenhänge,
die an die emanzipatorischen Interessen der Menschen anknüpft (Bahro
1980, 23, 53; Strasser/Traube 1981, 290, 298; Strasser 1977, 123). Wie Strasser
darlegt, geht es dabei um die „Aktivierung der Betroffenen“, was, wie oben
dargestellt, alle Kräfte anspricht, die an den Folgen des kapitalistischen
Industrialismus leiden (1981, 297f ). Mit Blick auf diese Aktivierung weisen
beide Autoren auf die wichtige Rolle alternativer Praxisprojekte hin, die
nicht nur strukturelle Prototypen erproben, sondern einen ausstrahlenden
Gegenentwurf vorleben (Strasser/Traube 1981, 36, 297f; Bahro 1980, 148,
200).182 Insgesamt müsse die Gegenbewegung einen anziehungskräftigen
Alternativentwurf entwickeln, der den Menschen attraktiver als der Status
quo erscheint (Bahro 1980, 51f, 125; Strasser/Traube 1981,  36, 297; Strasser
1977, 123f ).

181 Er sieht einen zunehmenden christlichen Impuls gegen die Auswirkungen des Ka‐
pitalismus, der in ein gottfernes Zeitalter geführt habe. Dieser christliche Impuls
könnte in der neuen Massenbewegung aufgehen, um so vom bloßen moralischen
Appell zur politischen Kraft zu werden (1980, 59).

182 Bahro warnt jedoch gleichzeitig vor der Vorstellung, alleine durch Ausstiegsstrategi‐
en und dezentrale Alternativpraxis die Veränderung des Wirtschaftssystems erzwin‐
gen zu können (1980, 48, 149). Diese könnten den „Marsch durch die Institutionen“
nicht ersetzen (1980, 48). Wiederum wird deutlich, dass der Staat in dieser Perspek‐
tive das entscheidende Transformationsinstrument darstellt.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

178

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Angestrebtes Ziel ist letztlich, dass sich die impulsgebende Basisbewe‐
gung in demokratische Mehrheiten für die angestrebte Politik übersetzt.183

Diesbezüglich zeigen sich wiederum Differenzen. Bei Strasser ist es, wie
bereits angedeutet, die SPD, die den Basisimpuls in die institutionalisierte
Politik trägt und Mehrheiten organisiert. Die Bearbeitung der ökologischen
Krise bedürfe einer dezidiert linken Perspektive, wie sie nur über den
„Hauptstrang der Linken“ bestehend aus Sozialdemokratie und Gewerk‐
schaften zur Geltung gebracht werden könne (1981, 24ff ). Den zum Zeit‐
punkt von Strassers zweitem Hauptwerk frisch gegründeten GRÜNEN, in
denen er ein Konglomerat verschiedenster politischer Richtungen sieht,
traut Strasser nur eine „widersprüchliche Politisierung der Ökologiefrage“
zu (1981, 25). Vielmehr vermutet er ein Aufbrechen der GRÜNEN in einen
linken und einen rechten Flügel (ebd.). Welche parlamentarischen Bünd‐
nispartner Strasser konkret im Blick hat, bleibt unklar. In Zukunft der
Demokratie kokettiert er in Anlehnung an Eppler mit einem Bündnis der
Sozialdemokratie mit wertkonservativen Kräften, ohne jedoch zu konkreti‐
sieren, in welchen Parteien er diese verortet (1977, 52f ).

Bei Bahro hingegen sind die GRÜNEN der zentrale parlamentarische
Akteur (1980, 62-67, 154f ). Doch könne der erforderliche ökologische
Wandel nicht gegen die SPD und das durch sie repräsentierte Potenzial
gelingen. Vielmehr hofft Bahro auf ein Bündnis mit Sozialdemokratie und
Gewerkschaften. Voraussetzung sei, dass es gelingt, im Zuge der sich for‐
mierenden Massenbewegung auch ein Umdenken innerhalb von SPD und
Gewerkschaften zu induzieren. Dies geschieht einerseits, indem sich die
gesellschaftlichen Kräfteverhältnisse durch eine stärker werdende grüne
Bewegung insgesamt verschieben. Andererseits setzt Bahro auf die geziel‐
te Einflussnahme auf die SPD-Basis, die für eine über den Kapitalismus
hinausweisenden Politik durchaus aufgeschlossen sei. Bei Bahro klingt also
die Hoffnung auf eine parlamentarische Mehrheit aus ökologischen und
sozialdemokratischen Kräften an.184 (1981, 25ff, 57f, 152ff, 197, 282f, 285)

183 Nicht reflektiert wird, dass insbesondere für die angedachten staatsstrukturellen
Veränderungen qualifizierte Mehrheiten erforderlich wären, was ein sehr breites
parlamentarisches Bündnis voraussetzt.

184 Bei Fromm wird deutlich, dass er, anders als Bahro und Strasser, nicht auf be‐
stimmte politische Parteien setzt. Vielmehr seien die Ideale der neuen Gesellschaft
des Seins nicht parteigebunden, sondern entsprächen den Wertvorstellungen vieler
Konservativer, Liberaler und Linker (2007, 245). Jenseits der Parteien gäbe es nur
zwei Lager: die Engagierten und die Gleichgültigen (ebd.). Fromm setzt darauf,
dass die Engagierten aller Richtungen sich „von Parteiklischees freimachen und

7.3 Systemwechsel

179

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Transformationsstrategien jenseits der staatlichen Institutionen
Auch wenn sich für das öko-sozialistische Denken ein Fokus auf die
etablierten staatlichen Institutionen als Transformationsinstrument konsta‐
tieren lässt, klingen auch weitere Transformationswege an. Bei Strasser
und Bahro sollen direkte Protestaktionen gegen Infrastrukturprojekten die
weitere Expansion der kapitalistischen Produktion beschränken und die
dadurch drohende Schaffung von Pfadabhängigkeiten, z.B. in der Energie‐
versorgung, verhindern (Bahro 1980, 200; Strasser/Traube 1981, 292f ). Bei
Bahro wirken die angesprochenen alternativen Praxisprojekte zudem nicht
nur bewusstseins- und bereitschaftsfördernd mit Blick auf die Erreichung
einer demokratischen Mehrheit oder als strukturelle Prototypen, die dann
letztlich über staatliche Politik zu verallgemeinern sind, sondern sollen
durch ihren Subsistenzcharakter dem bestehenden System gezielt Nachfra‐
ge und Arbeitskraft entziehen (1980, 200). Damit ist ein weiterer Punkt an‐
gesprochen, der bei allen drei Autoren vorkommt: Sie setzen auf ein strate‐
gisches Konsumverhalten als Transformationsvehikel (Strasser/Traube 1981,
296; Bahro 1980, 200f; Fromm 2007, 218ff ). In all diesen Punkten geht es
um eine unmittelbare, nicht über die etablierten staatlichen Institutionen
vermittelte strukturverändernde Wirkung der impulsgebenden Transforma‐
tionsakteure.

Besonders stark gewichtet werden solche unkonventionellen Transfor‐
mationswege bei Fromm. Er setzt prominent auf Verbraucherbewegungen,
die durch ihr Nachfrageverhalten strukturverändernd wirken. Ein beson‐
ders wirksames Instrument sieht er in Verbraucherstreiks, wobei dabei der
Staat wieder ins Spiel kommt. Die Beilegung solcher Streiks denkt Fromm
über Verhandlungsrunden, in denen unter Einbezug der Regierung über
Reformen verhandelt wird. Der große Vorteil sei, dass nicht wie im klas‐
sischen demokratischen Verfahren eine Bevölkerungsmehrheit überzeugt
werden müsse, sondern dass bereits Pioniergruppen bzw. Minderheiten
(Fromm spricht von 20% der Bevölkerung) Veränderungen herbeiführen
könnten. Fromm hofft also darauf, dass eine Minderheitenbewegung über
das Mittel des Verbraucherstreiks staatliche Reformen anstoßen kann. Zu‐
dem könne auch die enorme Macht großer Konzerne nur gebrochen wer‐
den, wenn sich eine breite Emanzipation von den bisherigen Konsumge‐
wohnheiten einstellt. Mit Blick auf die angestrebte Verbraucherbewegung

erkennen […], daß sie die gleichen Ziele haben […]“ (ebd.). Bei Fromm kommt
somit die Hoffnung auf einen überparteilichen Konsens progressiver Kräfte zum
Tragen.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

180

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


setzt Fromm nicht auf ein bestimmtes soziales bzw. politisches Milieu,
sondern hofft auf „Humanisten“ aus allen Lagern, die vom Wunsch nach
vernünftigem und menschenwürdigem Konsum angetrieben werden. Viel
stärker als die anderen Autoren trägt bei Fromm somit ein bewusstes Nach‐
frageverhalten zur Transformation der Ökonomie bei. Dabei wird deutlich,
dass Fromm ein solches strategisches Konsumverhalten als Ausdruck de‐
mokratischer Teilhabe begreift. In der intendierten Verbraucherbewegung
erblickt er ein „Manifest echter Demokratie“ (2007, 220). „Der einzelne
nimmt direkten Einfluß auf den gesellschaftlichen Prozeß und versucht, die
gesellschaftliche Entwicklung in aktiver und nicht entfremdeter Weise mit‐
zubestimmen“ (ebd.). Das aufgeschlossene Individuum nimmt bei Fromm
nicht nur in der Rolle als Bürger, sondern insbesondere auch als bewusster
Konsument Einfluss auf die gesamtgesellschaftliche Entwicklung. (Zum
ges. Absatz 2007, 218ff )

7.3.4 Öko-Kommunalismus: Gesellschaftsorganisation nach
„Biozönosenprinzip“

Auch Amery hat die ökologische Krise strukturell auf den Kapitalismus
sowie die daraus hervorgegangene, entfremdende industriell-zentralisierte
Produktionsweise zurückgeführt (Kap. 7.1.2). Anders als bei den öko-sozia‐
listischen Denkern kann zentralstaatliche Entscheidungsmacht für ihn aber
kein Instrument zu deren Einhegung bzw. Überwindung sein. Vielmehr
stellt diese selbst ein maßgebliches Transformationshindernis dar. Diese
Position fußt, wie nachfolgend im ersten Abschnitt dargestellt wird, auf
einer fundamentalen Herrschafts- und Staatskritik, die zentralstaatliche
Macht als prinzipiell unverantwortlich begreift. Dies hat zur Folge, dass die
angestrebte und beschriebene Ausweitung dezentraler Autonomie bei Ame‐
ry über die gegebenen staatlichen Strukturen zugunsten weitergehender de‐
zentraler „community control“ hinausweisen muss. Eben dies deutet Amery
mit seiner im zweiten Abschnitt beschriebenen Gesellschaftsorganisation
nach „Biozönosenprinzip“ ohne hierarchischen Mittelpunkt an, in welcher
dezentrale Verantwortlichkeit an die Stelle kapitalistischer Prinzipien wie
Wachstum und Rentabilität tritt. Zudem ergibt sich aus Amerys Staatskri‐

7.3 Systemwechsel

181

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tik, wie im dritten Abschnitt aufzuzeigen ist, dass der Prozess des Wandels
maßgeblich jenseits des Staates erfolgen muss.185

Herrschafts- und Staatskritik
Die Differenz zwischen Amery und den öko-sozialistischen Denkern folgt
aus dessen stark herrschaftskritischer Position, die sich in eine fundamenta‐
le Staatskritik übersetzt (vgl. dazu auch Nies 2020, 24f ). Diese Herrschafts‐
kritik stellt eine Dimension von Amerys Krisenbegründung dar, die, weil
sie sich bei den weiteren Autoren nicht findet, an dieser Stelle behandelt
wird. Demnach ist die ökologische Krise maßgeblich in den Herrschafts‐
verhältnissen der Industriegesellschaft angelegt. Aus Amerys Sicht ist Herr‐
schaft ihrem Prinzip nach ökologisch ausbeuterisch, da die Zentralmächte
ihre Herrschaft und ihre Lebensweise nur auf Grundlage der Ausbeutung
der Peripherie stabilisieren können (1991, 244-257, v.a. 256f ). Dabei werde
die Beziehung umso ausbeuterischer, je größer das Gefälle zwischen Zen‐
tralmacht und Subalternen ist (ebd., 257ff ).

In der modernen Industriegesellschaft sieht Amery zwei maßgebliche
Zentralmächte, auf die dieses Prinzip anzuwenden ist. Die bestimmende
Zentralmacht der Industriegesellschaft sei das Kapital (1991, 267). Dessen
genuines Interesse ist die Aufrechterhaltung der zentralistischen, industri‐
ell-mechanistischen und auf Wachstum angelegten Großproduktion, die
Amery als maßgebliche Krisenursache identifiziert hat (ebd., 267f ). Sie
dient dem eigenen Machterhalt und erhält die Entfremdung und Abhängig‐
keit der Massen aufrecht (ebd., 193f, 330-335). Entsprechend muss eine
nachhaltige Gesellschaft zwingend postkapitalistisch sein, was die Über‐
windung der kapitalistischen Produktionsverhältnisse und daraus hervor‐
gehenden Machtstrukturen voraussetzt (ebd., 184, 341f ).

Die zweite Zentralmacht erblickt Amery in den politischen Machtzen‐
tren. Diese seien, wie das Kapital, ebenfalls primär auf den eigenen Macht‐
erhalt und die Aufrechterhaltung der Abhängigkeit der Untertanen ausge‐
richtet.186 Entscheidend ist, dass sie dazu eine Interessenskoalition mit dem
Kapital bilden. Denn die Machtposition der politischen Mächte beruhe

185 Die Darstellung von Amerys Alternativentwurf bezieht sich maßgeblich auf Natur
als Politik (1976). In Ende der Vorsehung (1972) findet sich mit Ausnahme einiger
weniger abstrakter Forderungen (vgl. v.a. 1991, 184f ) kein Entwurf einer alternativen
Ordnung.

186 Ursprünglich als hilfreiche Entität geschaffen, entwickle die im Staat organisierte
Zentralmacht mit der Zeit eine Eigenintentionalität, ziele also primär auf das eigene
Überleben. Entsprechend sieht Amery im Staat eine parasitäre ökologische Gattung

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

182

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ebenfalls auf der entfremdenden und auf Wachstum angelegten industriel‐
len Produktionsweise: Diese hält einerseits die Entfremdung und dadurch
die Subalternität der Menschen aufrecht und bildet mit ihrem ständigen
Wachstum zudem die finanzielle Grundlage für das Agieren des Staates,
das wiederum seine Legitimation sicherstellt. Die industriell-zentralistische
Produktionsweise ist somit selbst Herrschaftsinstrument der politischen
(und wirtschaftlichen) Zentralmächte. Der Machterhalt und somit das
Überleben des Zentralstaates, so Amery, hängt folglich von der weiteren
Entfaltung der Produktivkräfte und somit von der „Fortsetzung des Wahn‐
sinnskurses“ (1991, 193) ab (Amery 1976, 189-194; 1991, 193f, 270, 330-333,
341f; 1978c, 119ff ).187 Staat und Kapital werden so zu „Komplizen eines
Raubrittertums“ (1991, 341), die in „traute[r] Zusammenarbeit den „Planet
zur Wüste“ machen (ebd., 270). Das ökologisch zerstörerische Wachstum
ist damit nichts anderes als „die blinde, biologische Tendenz der Parasiten
[der politischen und wirtschaftlichen Zentralmächte, AR], zu wachsen und
sich zu vermehren“ (1976, 193). Von einer dezentralen, subsistenzorientier‐
ten Produktionsweise, wie sie für Amery die einzige ökologische Alternative
darstellt, fühlten sich die Zentralmächte hingegen in ihrer Existenz bedroht
(1991, 331). Damit stehen sich die ökologische Notwendigkeit und der
Selbsterhaltungstrieb zentralisierter (ökonomischer und politischer) Herr‐
schaft diametral gegenüber.188

höherer Ordnung, die für ihr eigenes Überleben das Überleben der Menschheit aufs
Spiel setzt. (1991, 193)

187 Noch deutlicher im längeren Zitat: „Wir sind zum Handeln gezwungen, und zwar
in diesem Jahrzehnt. Und es ist völlig klar, daß die bisherigen Mächte […] weder
gewillt noch imstande sind, das Notwendige hinreichend zu begründen und zu
fördern. Der Grund ist bedrückend klar: ihr eigenes Überleben hängt von der
Fortsetzung des Wahnsinnskurses ab […]. Diese Institutionen und Ideologien sind
längst so weit verselbständigt, daß sie, vor die Wahl gestellt, entweder sich oder die
Menschheit zu opfern, natürlich für Letzteres votieren werden.“ (1991, 193)

188 Mit dieser Analyse erinnert Amery an den als „Herrschaftskritik“ bezeichneten,
maßgeblich von Christoph Spehr, später von Ulrich Band und Christoph Görg
ausgearbeiteten Strang der politischen Ökologie (vgl. dazu Adler/Schachtschneider
2010, 25-41). Aus dieser Perspektive ist die ökologische Krise in erster Linie eine
Herrschaftskrise und somit Ausdruck einer herrschaftlich strukturierten (Welt-)Ge‐
sellschaft (ebd., 16). Zur Aufrechterhaltung von Herrschaft müssen Menschen und
Natur ausgebeutet werden, weshalb ökologische Transformation in erster Linie das
Aufbrechen der Herrschaftsverhältnisse erfordert (ebd., 16).

7.3 Systemwechsel

183

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vor diesem Hintergrund wird Amerys fundamentale Kritik an den „soge‐
nannten Verantwortlichen“ (1976, 189) verständlich:

„Alle Verantwortlichen sind auf eine zentralistische Apparatur vereidigt;
mehr, ihr ganzes Vorstellungsvermögen, die Art und Weise, Welt zu
sehen und zu interpretieren, ist auf dem ‚Gemeinwohl‘ nicht der indivi‐
duellen Untertanen, sondern eben der ‚Gemeinschaft‘, daß heißt aber
der Zentralmächte aufgebaut. Das heißt aber: sie sind selbst Opfer eines
Parasiten. […] Es ist daher sinnlos, an die sogenannten Verantwortlichen
zu appellieren, die ja nicht uns verantwortlich sind […], sondern der
jeweiligen ihre Existenz und ihr Welt- und Selbstverständnis bestimmen‐
den Zentralmacht“. (1976, 190, ähnlich 193)

Das ökologische Versagen der politisch Verantwortlichen könne daher
nicht als individuelles Versagen interpretiert werden, sondern folgt struk‐
turell aus deren Einbindung in einen zentralistischen Staats- und vor
allem Machtapparat (1976, 190; 1978d, 49).189 Amerys ökologisches Den‐
ken basiert somit auf einer stark herrschafts- und staatskritischen Grund‐
position. Zentralisierte Macht kann ihrem Prinzip nach keinen Weg aus
der ökologischen Krise weisen. Deshalb kann es für Amery, anders als
für Strasser, Bahro und Fromm, nicht um die Übernahme zentralisier‐
ter Staatsmacht gehen. Damit lässt sich eine deutliche Differenz in den
Staatsverständnissen konstatieren. Bei Bahro und Strasser ist der Staat ziel‐
neutrales Herrschaftsinstrument, dessen Agieren von den an der Macht
befindlichen Kräften bestimmt wird. Bei Amery ist zentralisierte Macht
ihrem Prinzip nach unverantwortlich, weswegen die Überwindung dieses
Herrschaftsinstruments selbst zur Voraussetzung für eine ökologische Ge‐
sellschaft wird. Einen verantwortlichen demokratischen Zentralismus, wie
bei Bahro und Strasser angedacht, kann es für Amery nicht geben (1976,
219; 1978d, 49, 52).

189 Etwas unklar bleibt, wen Amery als „sogenannte Verantwortliche“ konkret an‐
spricht. Der Kontext der Textstelle legt jedoch nahe, dass es ihm primär um die
Regierungsverantwortlichen geht: Er wählt als untermauerndes Beispiel für die Un‐
verantwortlichkeit der Verantwortlichen die aus seiner Sicht fatalen Aussagen eines
SPD-Ministers, der auf die aus Amerys Sicht begründete Anfrage des Parlamentari‐
ers Herbert Gruhl antwortet. Die prinzipielle Unverantwortlichkeit kann also für
die Parlamentarier nicht gelten, da Amery mit Gruhl ein Gegenbeispiel nennt. Zu‐
dem wird diese Interpretation dadurch gestützt, dass Amery mit den „Verantwortli‐
chen“ im obigen Zitat diejenigen anspricht, die auf die „zentralistische Apparatur
vereidigt“ sind. Einen entsprechenden Amtseid leisten Minister und Bundeskanzler,
nicht jedoch die Parlamentarier.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

184

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gesellschaftsorganisation nach „Biozönosenprinzip“
Amerys Gegenentwurf muss also neben den kapitalistischen Prinzipien
der Profit- und Wachstumsorientierung und der daraus hervorgegangene
industriell-zentralistischen Produktionsweise auch die zentralisierten staat‐
lichen Machtpositionen überwinden. Diesen Zielen dient Amerys, nur
schemenhaft angedeuteter, gesellschaftlicher Alternativentwurf. Im Sinne
des oben dargestellten ökologischen Dezentralisierungsdenkens plädiert
er für eine Gesellschaftsorganisation nach „Biozönoseprinzip“ (1991, 300).
Als Biozönosen werden in der Ökologie kleinräumige, sich selbst steuern‐
de und an die jeweils vorherrschenden Umweltbedingungen angepasste
Lebensgemeinschaften bezeichnet. Dementsprechend beschreibt Amery die
intendierte Neuorganisation (ebd., 290ff ). In Anbetracht dessen liegt Ha‐
rich, der sich intensiv mit Amerys Schriften auseinandergesetzt hat, richtig,
dass es diesem um die Schaffung lokaler, weitgehend autarker und basisde‐
mokratischer Einheiten ging (2015c, 158).

An anderer Stelle begründet Amery seine Gesellschaftsvorstellungen mit
Erkenntnissen aus der Biokybernetik, wonach das Leben dezentral, in Net‐
zen von vielfältigen Beziehungen ohne hierarchischen Mittelpunkt operiere
(Amery o.J., 2f ). Hier zeigt sich, wie auch Mende darlegt, dass Amery
stark von kybernetisch ausgerichteten Naturwissenschaftlern, insbesondere
den Arbeiten von Frederic Vester, mit dem er auch im Briefkontakt stand,
geprägt war (2011, 394; 2014, 370, 373). Dies verdeutlicht zugleich eine
stark naturalistische Dimension in Amerys Denken, da er gesellschaftliche
Ordnungsprinzipien aus ökologischen Prinzipien ableitet (vgl. zum Begriff
des Naturalismus Oechsle 1988, 9; Raschke 1993, 70f ). Nach Eckersley ist
eine solche Ableitung einer dezentralen, basisdemokratischen Ordnung aus
der Natur ein gängiges Motiv in öko-anarchistisch inspirierten Entwürfen
(1992, 170).

Die intendierte Gesellschaftsorganisation nach „Biozönosenprinzip“ im‐
pliziert in staatsstruktureller Hinsicht die Überwindung von „Staaten der
Größenordnung von vierzig bis sechzig Millionen“, in denen Amery die
„vielleicht […] irrationalsten Gebilde der Weltpolitik“ erblickt (1991, 300).
Diese institutionalisieren aus seiner Sicht eben die strukturelle Verantwor‐
tungslosigkeit zentralstaatlicher Strukturen. Stattdessen gehe es darum,
„eine möglichst große Zahl von Zukunftsproblemen in möglichst über‐
schaubaren Räumen [Herv. i.O.]“ zu behandeln, da diese, anders als globale
oder großregionale Zusammenhänge, den Menschen und ihrer Entschei‐
dungsfindung zugänglich sind (ebd., 290f; 1978d, 49-52). Hier greift wiede‐

7.3 Systemwechsel

185

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rum die Grundannahme des ökologischen Dezentralisierungsdenkens, wo‐
nach Selbstbestimmung in überschaubaren Zusammenhängen soziale und
ökologische Verantwortlichkeit stiftet. Zu diesem Zweck schwebt ihm der
Übergang zu deutlich kleineren Staaten mit „regionalem, auch historischem
Profil“ vor (1991, 300f ). Als Referenzgröße nennt er Luxemburg und die
Niederlande (ebd.). Sein Augenmerk auf das regionale und historische Pro‐
fil weist darauf hin, dass es Amery um kulturhistorisch gewachsene Zusam‐
menhänge geht. Entsprechend fordert er ein „Europa der Heimaträume“,
in dem die Regionen wieder Identität erlangen (ebd.; 1976, 217ff; 1976b,
2f ). Neben der Überschaubarkeit soll auch eine geteilte kulturhistorische
Identität Verantwortung stiften.190 Es bleibt jedoch unklar, ob diese kleinen
Staaten bereits die autonomen dezentralen Einheiten bilden, die Amery
vorschweben, oder ob sie vielmehr übergeordnete Koordinationsinstanz für
kleinere Einheiten sind. Gänzlich offen bleibt in den untersuchten Werken
zudem, trotz Harichs Verweis auf Amerys basisdemokratische Ausrichtung,
wie dieser die Institutionalisierung demokratischer Beteiligung innerhalb
der dezentralen Entitäten, insbesondere das Verhältnis repräsentativer und
direktdemokratischer Elemente, denkt.

Auch die wirtschaftliche Dezentralisierung orientiert sich an den neu zu
schaffenden Kleinstaaten. Dabei gilt es für Amery nicht nur die kapitalisti‐
schen Motive des Profits und der Rentabilität zu überwinden, sondern auch
das Verantwortung unterminierende, stark arbeitsteilige Industriesystem
„raschestmöglich“ (1991, 345) zu zerschlagen. Dies soll bei Amery, wiede‐
rum nur angedeutet, durch eine Kombination von deutlich ausgeweiteter
Eigenproduktion und klein-industrieller Produktion für dezentralisierte
Märkte, auf denen unabhängige Produzenten ihre Produkte anbieten, gelin‐
gen. Sowohl mit Blick auf die Ausweitung der Subsistenzwirtschaft als auch
auf die kleinräumigen Austauschbeziehungen greift die Annahme, dass
überschaubare ökonomische Zusammenhänge bei Produzenten und Kon‐
sumenten Verantwortung stiften. Bei den unabhängigen Produzenten kann
es sich um individuelle oder kollektive Produzenten handeln. Die konkrete
Organisationsform dieser Produzenten sowie die Eigentumsfrage mit Blick
auf die Produktionsmittel werden bei Amery nicht näher behandelt. Mit

190 Auch wenn Amery für die dezentralen Entitäten teilweise den Begriff des „Habitats“
verwendet (z.B. 1991, 290f ), scheint es ihm nicht im Sinne des Bioregionalismus um
ökologisch abgrenzbare Räume, die sich z.B. über Klima, Wassereinzugsgebiete, Bö‐
den, Landformen, Flora und Fauna definieren, zu gehen (vgl. zum Bioregionalismus
Hamm/Rasche 2002; Dryzek 1997, 160, 180ff ). Vielmehr steht das kulturhistorische
Profil der dezentralen Einheiten im Vordergrund.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

186

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seinem Hinweis auf die freie Assoziation wird aber deutlich, dass es sich um
selbstbestimmte, nicht-hierarchische Strukturen handelt, in welchen die
Produktionsmittel im Gemeinschaftseigentum sind. Die Produktion findet
mit konvivialen Technologien statt, welche die natur-entfremdende Wir‐
kung der Großtechnologien überwindet. Planwirtschaftliche Implikationen
wie bei den öko-sozialistischen Denkern finden sich bei Amery nicht. Ame‐
ry geht also davon aus, dass aus einer überschaubaren und selbstbestimm‐
ten Wirtschaftsordnung eine verantwortliche Wirtschaftsentwicklung folgt.
(Zum ges. Absatz 1976, 197-200; 1978b, 96, 98f; 1991, 184, 292f, 301, 335ff,
340, 345)

Trotz Amerys starkem Dezentralisierungsfokus geht er nicht so weit wie
dezidiert öko-anarchistische Ansätze, die für ausschließliche „community
control“ bei völligem Rückbau übergeordneter Entscheidungsstrukturen
plädieren (vgl. dazu Eckersley 1992, 145-175).191 Vielmehr schwebt ihm
auf übergeordneter Ebene eine „europäischen Föderation“ aus „sagen wir,
vierzig Bundesstaaten“ vor (1991, 300f ). Die europäische Föderation soll
bei Amery für Bereiche zuständig sein, für welche bereits die heutigen
Nationalstaaten „zu klein“ seien: Wirtschaft und Verteidigung (ebd.). Doch
wird auch an dieser Stelle nicht spezifiziert, welche Kompetenzen in diesen
Bereichen vorgesehen sind. Im vorliegenden Zusammenhang wäre beson‐
ders interessant, wie sich für Amery im Bereich Wirtschaft die weitgehend
selbstbestimmten dezentralen Einheiten und die europäische Föderation
ergänzen. Kohärent mit seiner prinzipiellen Kritik an politischen „Zentral‐
mächten“ wäre jedoch nur eine koordinierende Rolle der Föderation als
Kooperationsinstrument.192

191 Wie an der Darstellung von Eckersley deutlich wird, sind in den 70er- und 80er-Jah‐
ren öko-anarchistische Ansätze bzw. Theoretiker im angelsächsischen Sprachraum
präsenter als im deutschen Sprachraum. Eckersley nennt diesbezüglich vor allem
Murray Bookchin, Krickpatrick Sale und Theodore Roszak.

192 Unklar bleibt, wie sich Amery die Umsetzung der von ihm für erforderlich gehal‐
tenen Bevölkerungspolitik, die zwingend einen Bevölkerungsstopp und wenn mög‐
lich eine Bevölkerungsreduktion sicherstellt, denkt (1991, 184, 298). Naheliegend
wäre die Interpretation, dass die dezentralen Entitäten, die maßgeblich mit eigenen
Ressourcen wirtschaften, selbst zu der Einsicht kommen, dass im Angesicht der Be‐
grenztheit dieser Ressourcen eine Bevölkerungsreduktion angezeigt ist. Doch zeigt
sich hier eine latente Spannung in Amerys Denken. Die erforderliche Bevölkerungs‐
politik ist bei Amery explizit ein politisches „Nahziel“ und wird als notwendige
Sofortmaßnahme beschrieben. Das ist nicht anders als über Politik mittels der
bestehenden zentralstaatlichen Institutionen denkbar, muss doch Amery dezentraler
Neuaufbau erst in einem langwierigen Prozess entstehen. An dieser Stelle tritt

7.3 Systemwechsel

187

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Übergang als zivilgesellschaftliches Projekt jenseits des Staates
Wie soll der Prozess des Wandels hin zur angestrebten Gesellschaftsform
gelingen? Aus Amerys fundamentaler Herrschafts- und Staatskritik ergibt
sich, dass der Staat als Transformationsinstrument ausscheidet und zugleich
ein zentrales Transformationshindernis darstellt. Entsprechend kann es für
die Transformationsakteure nicht um die Übernahme zentralisierter Macht,
sondern nur um den Kampf gegen die politischen und wirtschaftlichen
Zentralmächte gehen (1991, 341f, 193f; 1976, 190). Die impulsgebende Be‐
wegung wirkt bei Amery also in erster Linie im außerparlamentarischen
Bereich zum Zwecke einer zivilgesellschaftlichen Kraftsammlung gegen die
unverantwortlichen Machtkonglomerate aus Kapital und Politik.

Wie denkt Amery diesen Kampf gegen die Zentralmächte? Entscheidend
sei, den Zentralmächten ihre Geschäftsgrundlage zu entziehen, die für
Amery, wie oben gezeigt, in der expansiven industriell-zentralistischen
Produktionsweise liegt (1976, 192ff ). Dazu gelte es einerseits örtlichen
Widerstand zu leisten, wie er v.a. in Bürgerinitiativen und der Anti-AKW-
Bewegung zum Ausdruck komme (ebd.). Verstärkt und koordiniert, so
Amery, kann solcher Widerstand in der Summe revolutionäre Kraft entfal‐
ten (ebd.). Andererseits und vor allem müsse jedoch neben den Protest
der Aufbau einer Gegenpraxis, eine „postindustriellen Produktionsweise“
treten (ebd., 205). Als Akteure einer solchen Gegenpraxis sieht Amery Indi‐
viduen und Gruppen, die Produktion und Konsumtion dezentral selbst or‐
ganisieren und somit der „kapitalistisch-industriellen Maschine“ (1991, 265)
entziehen (1976, 195-200, 206; 1978b, 98, 102; 1978c, 119ff ).193 Entsprechend
setzt Amery in Anlehnung an Marx auf die Assoziation der unabhängigen
Produzenten und sieht Genossenschaften als zentrale Akteure des Wandels
(1991, 334; 1978b, 93, 98, 102; 1978c, 120f ).194

eine etatistische Dimension, die im Spannungsverhältnis zu Amerys Anti-Etatismus
steht, durch die Hintertür in Erscheinung.

193 Als wichtiges Beispiel nennt Amery Projekte der Selbstversorgung mit Energie, die
er als „revolutionären Akt“ im Sinne eines direkten Angriffs auf Profit und Macht‐
ausübung der Zentralmächte sieht (1976, 198; 1978b, 102). Entsprechend schließt
Amery einen Beitrag aus dem Jahr 1978 mit dem Aufruf, neue Energie-Genossen‐
schaften zu gründen (1978b, 104f ).

194 Amery benennt nicht explizit, auf welche gesellschaftlichen Gruppen er seine Hoff‐
nung für eine solche Widerstandsbewegung setzt. Er selbst engagierte sich stark in
der Ökologiebewegung. An eine Neuauflage der Arbeiterbewegung glaubt Amery
wie Bahro nicht, da die Arbeiterschaft selbst von der derzeitigen Produktionsweise
profitiere (1991, 313).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

188

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Amery geht es also darum, dass immer mehr Menschen größere oder
kleinere Teile ihrer Bedarfsdeckung (wieder) in die eigene Hand nehmen
(1978b, 98) und so eine neue, dem Industriesystem entgegengesetzte,
dezentralisierte und dadurch verantwortungsstiftende Wirtschaftsstruktur
entsteht. Diese strategische Stoßrichtung Amerys lässt sich als Neuaufbau
in Nischen jenseits des Staates beschreiben, wobei dabei der Aufbau von
Parallelstrukturen der dezentralen Subsistenz im Zentrum steht. Während
Strasser und Bahro die Transformation der Ökonomie als staatliche Re‐
formpolitik denken, wächst die neue Wirtschaft bei Amery von unten
nach oben (1978b, 98). Weitgehend unklar bleibt, wie sich Amery die
Ausbreitung dieser Gegenpraxis denkt. Im Nachwort zur Wiederauflage
seiner beiden Hauptwerke legt er dar, dass diese Gegenpraxis einen zusam‐
menhängenden und lebenskräftigen kulturellen Gegenentwurf begründen
muss, der einen Angriff auf die herrschende Hauptkultur ermöglicht (1991,
353f ). Dies legt die Interpretation nahe, dass es Amery um das praktische
Vorleben eines ausstrahlenden Alternativentwurfs geht, der den Menschen
attraktiver erscheint als die vorherrschende Lebens- und Produktionsweise.
Ob sich der intendierte strukturelle Wandel letztlich vollständig volunta‐
ristisch jenseits des Staates entwickeln soll oder ob der Staat, wenn es
eine „Mehrheit von unten“ gibt, letztlich doch noch zum Transformations‐
instrument wird, bleibt offen. Wie Eckersley mit Blick auf den englischspra‐
chigen Diskurs darlegt, handelt es sich dabei um eine wichtige Kontrover‐
se innerhalb des staatskritischen und anarchistisch inspirierten öko-politi‐
schen Denkens (1992, 164f ).

Um tatsächlich einen effektiven Angriff auf das von den Zentralmäch‐
ten getragene Industriesystem leisten zu können, bedarf die ökologische
Basisbewegung aus Amerys Sicht Verbündeter. In Natur als Politik spricht
Amery drei Akteursgruppen an. Erstens setzt Amery auf die Kirchen (vgl.
entspr. Fenske 2009, 10). Diese könnten nicht nur durch Worte wirken,
sondern hätten weitreichende Möglichkeiten zum praktischen Widerstand:
Sie könnten ihre beträchtlichen Ländereien der zentralmachtsgesteuerten
Produktion entziehen und entweder selbst bewirtschaften oder alternativen
Wirtschaftsformen zur Verfügung stellen (1976, 209f ). Zweitens hofft er auf
die Gewerkschaften, insofern diese ihren Fokus von der rein quantitativen
Arbeitsplatzsicherung auf Arbeitszeitverkürzung und die Humanisierung

7.3 Systemwechsel

189

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Arbeit verschöben (1976, 213-217; 1978c, 121).195 Drittens sieht er in
den „Föderalisten Europas“ potenzielle Bündnispartner, die, wie er, eine
„Renaissance des europäischen Regionalismus“ anstrebten (1976, 217).196

Festzuhalten bleibt, dass sich der Basisimpuls bei Amery anders als
bei Bahro und Strasser nicht auf die staatlichen Institutionen richtet. Viel‐
mehr muss sich dieser einerseits gegen zentralisierte Macht richten und
andererseits jenseits dieser wirksam werden.197 Damit deckt sich die Trenn‐
linie zwischen Amery und den weiteren demokratischen Systemwechsel-
Denkern mit der von Eckersley beschriebenen Differenz zwischen einer
öko-sozialistischen und einer öko-kommunalistischen Perspektive auf den

195 Welchen Beitrag er sich von den Gewerkschaften konkret erhofft, bleibt unklar.
Deutlich wird der Versuch darzustellen, dass die derzeitige Produktionsweise und
die damit verbundene Arbeitsorganisation den Interessen der Arbeiterschaft wider‐
sprechen (1976, 213-217).

196 Konkret verweist er z.B. auf die baskische Unabhängigkeitsbewegung oder die Scot‐
tish National Party (1976, 217-220).

197 Die in Natur als Politik zum Ausdruck kommende Perspektive fundamentaler Ab‐
lehnung zentralstaatlicher Macht weicht sich bei Amery später deutlich auf. Bereits
in einem Beitrag von 1978 hofft er, dass auch bei den „Machthabenden“ ein, wenn
auch langsames Umdenken stattfindet und sie den erforderlichen Wandel hin zur
dezentralisierten Gesellschaft durch flankierende Maßnahmen unterstützen (1978b,
103f ). In einem 1985 verfassten Nachwort zur Wiederauflage seiner beiden Haupt‐
werke sieht er dann die GRÜNEN als maßgeblichen Transformationsakteur und
hofft auf ein Bündnis mit der SPD (1991, 350, 354). Damit liegt die Interpretation
nahe, dass Amery spätestens 1985 die Übernahme zentralstaatlicher Macht als mög‐
liches Transformationsinstrument begreift. Dieser Wandel in Amerys Denken kann
zeithistorisch kontextualisiert werden. Seine herrschaftskritischen Darlegungen mit
der fundamentalen Absage an die „Verantwortlichen“ veröffentlichte Amery 1976.
Zwei Jahre zuvor, 1974, war er nach dem vergeblichen Versuch, die ökologische
Perspektive bei der damaligen Regierungspartei SPD zur Geltung zu bringen, aus
der Partei ausgetreten (Mende 2011, 266). Seine Hoffnung auf die „Verantwortlichen“
war also erschüttert worden. Zudem war zu dieser Zeit eine parlamentarische
Vertretung des ökologischen Anliegens, wie sie sich Ende der 70er-Jahre mit den
GRÜNEN formierte, noch nicht in Aussicht. Vielmehr äußerte sich der ökologische
Protest v.a. in Basisaktionen, auf die Amery in Natur als Politik entsprechend sein
Augenmerk richtet. Mitte der 1980er-Jahre sind hingegen die GRÜNEN, mit Amery
als prominentem Mitglied, im Bundestag vertreten. Die SPD ist mittlerweile in der
Opposition und ist aus Amerys Sicht mehrheitlich ökologisch ausgerichtet. Für die
ökologische Perspektive bietet sich somit zumindest eine potenzielle Machtperspek‐
tive. Bezeichnenderweise fehlt der Neuauflage von Natur als Politik auch der Teil, in
dem die fundamentale Absage an die „Verantwortlichen“ zu finden ist (vgl. Amery
1991).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

190

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Prozess ökologischen Wandels (Eckersley 1992, 183).198 Zuletzt ist auf die
Frage einzugehen, wie Amery den Prozess des von ihm geforderten tief‐
greifenden Kultur- und Bewusstseinswandel weg von einer anthropozentri‐
schen und auf diesseitige Heilserzwingung fokussierten Weltanschauung
denkt. Hierzu finden sich in Amery Beiträgen keine Antworten, was eine
deutliche Leerstelle bedeutet. Naheliegend ist, dass sich Amery von dem
autonomen Aufbau der alternativen Lebens- und Produktionspraxis dazu
einen maßgeblichen Beitrag erhofft: Diese verleiht, wie er an anderer Stelle
darlegt, einer neuen Weltanschauung Ausdruck, die einerseits Anthropo‐
zentrismus und Abhängigkeit von den Zentralmächten überwindet sowie
andererseits selbstbestimmt und selbstverantwortlich eine verantwortliche
Beziehung zur natürlichen Umwelt vorlebt (Amery 1988). Die strukturellen
Veränderungen ermöglichen also den tiefgreifenden Kulturwandel. Zudem
hat Mende darauf hingewiesen, dass Amery die grüne Bewegung als eine
zivilgesellschaftliche Bewusstseinsavantgarde verstand, welche die Mehrheit
zum erforderlichen Umdenken führen muss (2011, 387). Wie sie dies jedoch
jenseits der aufzubauenden Gegenpraxis tun soll, bleibt ungeklärt.199

198 Ein konkretes Beispiel, an dem sich diese Differenz verdeutlichen lässt, ist die
unterschiedliche Rollenzsuchreibung für praktische Alternativprojekte (vgl. entspr.
Eckersley 1992, 164f ). Beim Öko-Kommunalisten Amery wird der dezentrale Neu‐
aufbau von Pionieren voluntaristisch am Staat vorbei vollzogen. Im öko-sozialisti‐
schen Denken hingegen spielen voluntaristische Projekte zwar eine wichtige Rolle
als Prototyp für zukünftige Produktions- und Lebenszusammenhänge, deren Verall‐
gemeinerung und damit der ökologische Umbau erfolgt jedoch über den Staat. Eine
Zwischenposition nimmt diesbezüglich, wie noch zu zeigen ist, der späte Bahro ein.
Er setzt für seinen kommunitären Neuaufbau maßgeblich auf Voluntarismus, der
Staat stellt aber unterstützende Rahmenbedingungen bereit.

199 Abschließend ist eine kurze Bemerkung zur weiteren Entwicklung von Amerys
öko-politischem Denken hinzuzufügen, da sich diesbezüglich eine interessante Pa‐
rallelität zu Gruhl zeigt. Auch bei Amery lässt sich eine immer tiefer werdende
Skepsis bis hin zu einer resignierenden Haltung bezüglich der Verwirklichung einer
ökologischen nachhaltigen Gesellschaft nachzeichnen (vgl. entspr. Fenske 2009, 10).
Spätestens in der Botschaft des Jahrtausends von 1994 kommt dies deutlich zum Tra‐
gen, wo er die Lage der Menschheit, durchaus vergleichbar zu Gruhls Himmelfahrt
in Nichts, äußerst skeptisch bis ausweglos darstellt. Hier deutet sich ein Muster an,
wonach öko-politische Denker durch stetige Vergeblichkeitserfahrungen mit Blick
auf ihre Warnungen und Gegenvorschläge letztlich zu einer resignativen Haltung
gelangen. Interessant wäre, dies als Arbeitshypothese durch die Aufarbeitung der
zeitlichen Entwicklung des Denkens der weiteren Autoren zu prüfen. Dies konnte
im vorliegenden Zusammenhang nicht geleistet werden.

7.3 Systemwechsel

191

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.3.5 Erklärende Hintergrundannahmen

Abschließend stellt sich die Frage, auf welche Hintergrundannahmen die
Positionen der demokratischen Systemwechsel-Denker zurückzuführen
sind. Dabei liegt der Fokus auf den geteilten Annahmen, welche das Den‐
ken der Autoren als Gruppe erklären können. Nicht mehr aufgegriffen
werden die bereits dargestellten divergierenden Staatsverständnisse, welche
die Trennlinie zwischen Amery und dem öko-sozialistischen Denken be‐
gründen (Kap. 7.3.4). Auch auf die drastische Krisenwahrnehmung in Ver‐
bindung mit dem starken Wachstumspessimismus wird an dieser Stelle nur
noch kurz eingegangen (Kap. 5). Analog zum Öko-Autoritarismus müssen
auch die demokratischen Systemwechsel-Ansätze vor dem Hintergrund der
Wahrnehmung enger ökologischer Wachstumsgrenzen gelesen werden. Die
Autoren sehen die Notwendigkeit eines Wachstumsstopps bis hin zu einer
deutlichen wirtschaftlichen Schrumpfung. Hinter dieser Position steht, wie
dargelegt, eine skeptische Haltung zur technologischen Lösungskapazität.
Erst aus dieser wachstumspessimistischen Grundposition ergibt sich die
Notwendigkeit, konstitutive Grundstrukturen der Gegenwartsgesellschaft,
die mit diesem Imperativ nicht vereinbar sind, radikal infrage zu stellen.

Wachstumspessimismus und drastische Krisenwahrnehmung können
aber keine abschließende Erklärung der Gegenentwürfe leisten, da sie in
gleicher Weise dem Öko-Autoritarismus zugrunde liegen. Vielmehr kann
diese Differenz zu den autoritären Perspektiven über zwei Annahmen er‐
klärt werden, die bereits im Rahmen der Aufarbeitung der von den Autoren
angenommenen normativen und funktionalen Überlegenheit der Demo‐
kratie angedeutet wurden (Kap. 7.2.1):

• die prominente Stellung von Emanzipation und individueller Freiheit im
Grundwertekanon der Denker; daraus hervorgehend versuchen sie mit
ihren Ansätzen ökologische und emanzipatorische Ziele zu verbinden,
wobei diese emanzipatorische Stoßrichtung wiederum auf einem spezifi‐
schen Freiheitsverständnis basiert.

• ein gegenüber den autoritären Autoren deutlich optimistischeres Bürger-
und Menschenbild, das dem Individuum Einsichtigkeit bezüglich der
ökologischen Krise und die Entwicklung einer diesbezüglich angemesse‐
nen Werte- und Bedürfnisstruktur zutraut.

Diese beiden Prämissen gilt es im Folgenden zu vertiefen. Die Differenz zu
Eppler lässt sich v.a. auf perspektivisch-strategische Differenzen zurückfüh‐
ren, was im Folgenden ebenfalls ausgeführt wird.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

192

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ökologie, Emanzipation und das gute Leben
Bezüglich des ersten Punkts ist zunächst festzuhalten, dass die Autoren
den Ausweg aus der ökologischen Krise mit der Verwirklichung bzw.
der Annäherung an eine gesellschaftliche Positivvision verbinden. Dies
markiert eine zentrale Differenz insbesondere zu Jonas und Gruhl, die pri‐
mär auf Gefahrenabwehr im Sinne physischer Überlebenssicherung zielen.
Den Alternativentwürfen der hier behandelten Denker liegt das Anliegen
zugrunde, eine ökologisch nachhaltige und zugleich eine darüber hinaus
bessere Gesellschaft zu verwirklichen. Zentrale Aspekte dieser besseren
Gesellschaft wurden im Vorherigen bereits deutlich: die Abkehr vom aus
ihrer Sicht sinnentleerten, von außen induzierten und kompensatorischen
Konsumismus zugunsten authentischer menschlicher Bedürfnisse nach
Gemeinschaft, sinnstiftender Tätigkeit, nicht-entfremdeter Arbeit, selbstbe‐
stimmter Persönlichkeitsentfaltung, Solidarität und intakter Umwelt. Den
Bedingungen für die Verwirklichung eines so verstandenen guten Lebens
sollen die dargestellten Alternativentwürfe Rechnung tragen. Hinter den
Entwürfen steht somit eine spezifische Idee des guten Lebens, die mit
den als vorherrschend wahrgenommenen, materialistisch ausgerichteten
Präferenzstrukturen bricht.

An dieser Stelle wird dazu ein Aspekt vertieft, der von übergeordneter
Bedeutung im Denken der hier untersuchten Autoren ist. Ausgehend von
der hervorgehobenen Stellung freiheitlicher Grundwerte (vgl. Kap. 7.2.1)
liegt ihren Entwürfen das Ansinnen zugrunde, ökologische und emanzipa‐
torische Ziele zu verbinden, also eine ökologischere und freiere Gesellschaft
zu ermöglichen. Diese emanzipatorische Dimension unterscheidet sie nicht
nur von Gruhl und Jonas, sondern auch von Harich, dem ja durchaus eine
Positivvision zu unterstellen ist, die aber auf die Verwirklichung materieller
Gleichheit gerichtet ist. Ihre Gegenentwürfe sollen explizit gleichzeitig die
Quellen der ökologischen Zerstörung und der Entfremdung überwinden
(Amery 1991, 331, 337; 1976, 206;200 Strasser/Traube 1981, 10, 230, 233,
252; Bahro 1980, 47, 63f, 65, 98f, 113).201 Paradigmatisch bemerkt z.B.
Strasser, dass die Motivation nach einer gesellschaftlichen Alternative zu

200 Vgl. entspr. zu Amery Mende 2011, 431.
201 Bei Fromm wird dieses Anliegen nicht explizit geäußert. Es kommt aber deutlich

zum Ausdruck, wenn er seine politischen Gegenvorschläge ökologisch und „huma‐
nistisch“ begründet (2007, 215-240), wobei das übergeordnete Ziel bei letzterem die
volle, nur selbstbestimmt mögliche Entfaltung der eigenen Persönlichkeit und der
der Mitmenschen sei (ebd., 208). Entsprechend weist Johach darauf hin, dass es

7.3 Systemwechsel

193

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


suchen zwar auch die Zerstörung der natürlichen Lebensgrundlagen sei,
vor allem aber die zunehmende Bedrohung des Menschen „im Kern seiner
Menschlichkeit, nämlich in der Freiheit […]“ (Strasser/Traube 1981, 230).
Entsprechend sind „Dezentralisierung und Erweiterung der Partizipati‐
onsmöglichkeiten […] nicht nur Mittel zur Sicherung des Überlebens, […]
sondern auch […] ein Beitrag [..] zur Überwindung unwürdiger Abhängig‐
keit und Gewinnung weitestgehender Autonomie des Menschen“ (ebd.,
233). Strasser wirft den öko-autoritären Positionen, namentlich Gruhl und
Harich, sogar explizit vor, diese Chance der Emanzipation und Autonomi‐
sierung des Menschen durch eine ökologische Alternative zu verkennen
(ebd., 230).202

Hinter dieser emanzipatorischen Position der Autoren steht ein spe‐
zifisches Freiheitsverständnis, das dem aus ihrer Sicht in der Konsum‐
gesellschaft verfolgten Freiheitsstreben entgegensteht. Dieses Freiheits‐
verständnis lässt sich zunächst an der vorgebrachten emanzipatorischen
Kritik an der Gegenwartsgesellschaft zeigen, die darauf abzielt, dass
das moderne Individuum in der industriell-kapitalistischen Konsumgesell‐
schaft radikal unfrei ist. Verdeutlicht wird dies vielfach mit der Metapher
der industriell-kapitalistischen „Maschine“ 203, in der das Individuum als
Konsument und Produzent „apparatgerecht funktionieren“ (ebd., 223)
muss (ebd.; Fromm 2007, 14; Amery 1991, 265). Die Unfreiheit des Men‐
schen bezieht sich somit sowohl auf die Rolle als Produzent als auch als
Konsument.204

Mit Blick auf die Arbeit in der kapitalistisch-industriellen Produktion
sehen sie das Individuum als fremdbestimmte Arbeitskraft, die von der
eigenen Arbeit und vom produzierten Gut entfremdet ist (Bahro 1980, 97,
99, 179; Amery 1991, 335; Strasser/Traube 1981, 257, 310). Insbesondere

Fromm primär um das selbstbestimmte Sein anstelle des fremdbestimmten Haben‐
wollens ging (2010, 5, 8).

202 Carter und Eckersley heben diesen Zusammenhang zwischen emanzipatorischen
und ökologischen Motiven auch für das entsprechende Spektrum im englischspra‐
chigen ökologischen politischen Denken hervor (Carter 2001, 73; Eckersley 1992,
18-31, v.a. 18f, 29).

203 Entsprechend auch bei Gruhl (1985, 2) und dem späten Bahro (1987, 121). Mende
hat herausgestellt, dass der Begriff der Maschine bzw. in Anlehnung an Mumford,
der „Megamaschine“, zum Zentralbegriff der Gegenwartskritik im Umfeld der GRÜ‐
NEN wurde (2011, 369). Dies lässt sich im Hinblick auf die untersuchte Autoren‐
schaft bestätigen.

204 Auch als Bürger erscheint das Individuum unfrei, da das gegenwärtige politische
System keine tatsächliche Selbstbestimmung ermöglicht (Kap. 7.2.1).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

194

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Strasser und Amery setzten sich mit der aus ihrer Sicht entfremdeten
Arbeitswelt des Industrialismus näher auseinander. Die Wurzel der Ent‐
fremdung sehen sie dabei bereits bei der im Industrialismus angelegten,
immer größer werdenden Trennung von Produktion und Konsum (Amery
1991, 335; Strasser/Traube 1981, 60ff, 67f ). Beispielsweise legt Amery dar,
dass Arbeit „umso weniger entfremdet ist, je geringer die Distanz, der
Abstand in Raum, Zahl und Zeit ist, der zwischen der Herstellung eines
Produktes und dem Bedürfnis liegt, für das es erstellt wurde“ (1991, 335).
Entsprechend sehen sie freie Arbeit in erster Linie in dezentraler, kleinteili‐
ger, selbstbestimmter und schöpferischer Tätigkeit (Strasser 1977, 114f, 124f;
Strasser/Traube 1981, 244, 252, 254ff, 264, 364-387; Amery 1976, 204ff; 1991,
331, 334-337; Fromm 2007, 221-225; Bahro 1980, 94, 179). Einer solchen frei‐
en Arbeit widerspreche auch die Hypertechnisierung des Industrialismus,
insbesondere die Großtechnologien (Bahro 1980, 179; Strasser/Traube 1981,
47f, 66f, 223). Eine Umwälzung der Produktionsweise wird so nicht nur zur
Bedingung für ökologische Nachhaltigkeit, sondern zur Voraussetzung für
menschliche Freiheit (Strasser/Traube 1981, 230, 252, 310; Amery 1991, 331,
337; Bahro 1980, 99, 179).

Auch der diagnostizierte Konsumismus steht aus ihrer Sicht menschli‐
cher Freiheit entgegen. Der von außen erzeugte Kaufzwang verurteile die
Menschen zum Dasein als „Konsumtrottel“ (Amery 1991, 326) und mache
sie unfrei (ebd., 326, 335f; Bahro 1980, 83, 93ff, 97f; Strasser/Traube 1981,
223; Fromm 2007, 214, 216). Paradigmatisch bemerkt Bahro, dass die mate‐
rialistischen Bedürfnisstrukturen der Menschen deren Emanzipation von
innen heraus blockieren (1980, 83). Demnach beschränke jeder überflüssige
Besitz die Freiheit und die Möglichkeit zur persönlichen Entfaltung (ebd.,
113f ). Strasser/Traube sehen den modernen Konsumenten gar an die Ding‐
welt versklavt (1981, 223).205 Aus dieser Perspektive wird die Abkehr vom
Konsumismus zum Akt der Befreiung, die Emanzipation von der von au‐
ßen geprägten materialistischen Bedürfnisstruktur zur Voraussetzung von

205 Strasser/Traube nennen auch konkrete Produkte, welche aus ihrer Sicht menschliche
Freiheit untergraben: Beispielsweise schränke ein Fertighaus oder ein Fertiggericht
menschliche Freiheit ein, da sie die Möglichkeiten zur Selbsttätigkeit unterminieren
und die Menschen zur Passivität verdammen (1981, 258). An anderer Stelle bemerken
sie im Hinblick auf technologische Entwicklungen, dass die zunehmende Abhängigkeit
von technischen Produkten individuelle Freiheit untergrabe (ebd., 310).

7.3 Systemwechsel

195

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit (Bahro 1980, 63f, 83, 93, 99, 113f; Amery 1991, 335f; 1978b, 92f;
Strasser/Traube 1981, 258; Strasser 1977, 122-125; Fromm 2007, 214f ).206

Das Handeln der Individuen in der Gegenwartsgesellschaft ist aus Sicht
der Autoren also in vielerlei Hinsicht heteronomes Handeln in dem Sinne,
dass äußere (System-)Zwänge verinnerlicht werden und das Handeln be‐
stimmen. Dieses Handeln ist somit nicht Ausdruck von Freiheit, sondern
von Unfreiheit. Vor diesem Hintergrund kritisieren Fromm und Strasser
das aus ihrer Sicht in der Gegenwartsgesellschaft vorherrschende Freiheits‐
verständnis, wonach Freiheit Willkür im Sinne zügelloser Begierden bzw.
uneingeschränkten Sichauslebens bedeute (Fromm 2007, 14f, 209; Strasser
1977, 122ff; Strasser/Traube 1981, 276). Wahre Freiheit meine stattdessen,
positiv definiert bei Fromm und Bahro, „die Chance, man selbst zu sein“
(Fromm 2007, 209; entspr. Bahro 1980, 46) bzw. negativ definiert bei
Amery und Strasser, die Abwesenheit von Entfremdung, Herrschaft und
Abhängigkeit (Strasser/Traube 1981, 69; Amery 1978b, 91f ). Freiheit liegt,

206 Wie Stein richtigerweise feststellt, ergeben sich weitgehende Schnittmengen zwi‐
schen der hier vorgestellten emanzipatorischen Kritiklinie und der mit Blick auf
Gruhl nur angedeuteten konservativen Kritik an der Konsumgesellschaft (2016,
208). Dies zeigt sich zunächst daran, dass Gruhl die Kritik an der radikalen Unfrei‐
heit des modernen Individuums in der Konsumgesellschaft teilt (1985, 61, 93f, 99f,
289; 1975, 106, 288f ). Darüber hinaus zeigen sich weitere geteilte Kritikpunkte,
wonach die kapitalistisch-industrielle Wohlstandsgesellschaft:
• durch ein falsches Bild des Menschen als homo oeconomicus und davon ausge‐

hend durch einen Wertekanon, in dem Egoismus, Gier und Konkurrenzdenken
prioritär sind, gekennzeichnet ist, was in der Summe zu moralisch-ethischer
Verwahrlosung führt (Gruhl 1985, 17f; 1975, 52; Fromm 2007, 15-21; Strasser 1977,
122ff; Strasser/Traube 1981,  217ff, 222f; Amery 1991, 326; Eppler 1981, 104ff; 1975,
14f, 52; Bahro 1980, 97).

• soziale entfremdet ist, da sie aufbauend auf diesem Wertekanon und in ihrer
atomisierten Struktur, soziale Beziehungsfähigkeit, soziale Gemeinschaften und
Solidarität systematisch zerstört (Gruhl 1985, 102, 256, 280; Bahro 1980, 100;
Strasser/Traube 1981, 39, 275ff, 279).

• durch die Auflösung kultureller Identitäten und allgemeinen Kulturverlust ge‐
prägt ist (Gruhl 1985, 18, 38, 157f, 256f, 272; Strasser; 1977, 124; Strasser/Traube
1981, 224f, 279f; Amery 1991, 347).

• in ihrem platten Materialismus sinnentleert ist (Gruhl 1985, 19, 256ff, 259f; Stras‐
ser 1977, 103; Strasser/Traube 1981, 223; Fromm 2007, 18, 242).

Diese Überschneidung wird z.T. auch von den Autoren selbst reflektiert. Beispiels‐
weise legt Amery in einem Kommentar zur Chemiekatastrophe 1976 in Seveso dar,
dass sich „sämtliche Einwände der konservativen Kulturkritik gegen das Industrie‐
system […] bewahrheitet“ hätten (Amery 1976c, 2f; zitiert bei Mende 2014, 375f;
ähnlich Bahro 1980, 102).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

196

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so Bahro, gerade in der Erhebung über die fremdbestimmten Sachzwänge
und die daraus folgenden heteronomen Bedürfnisse (1980, 99, 113f ). Zum
Ausdruck kommt hier ein Freiheitsverständnis, wonach Freiheit die größt‐
mögliche Selbstbestimmung in Unabhängigkeit von äußeren Zwängen be‐
deutet. Damit lässt sich für die Denker ein auf positive Freiheit fokussiertes
Freiheitsverständnis konstatieren.207 Eine solche positive Freiheit ist für
die Autoren innerhalb der kapitalistisch-industriellen Konsumgesellschaft
nicht möglich. Verwirklicht werden soll sie in den dezentralisierten und
demokratisierten Alternativentwürfen, denn entgegen der Gegenwartsge‐
sellschaft ermöglichen diese:

• die Emanzipation vom strukturellen Konsumzwang und den damit
einhergehenden „künstlichen“ bzw. „kompensatorischen“ Bedürfnissen
(Fromm 2007, 214f; Strasser/Traube 1981, 268f; Bahro 1980, 194f ) sowie
dadurch die Freiheit, den Fokus auf die authentischen individuellen
Bedürfnisse zu richten.

• Emanzipation von der entfremdeten Arbeitswelt des Industrialismus zu‐
gunsten selbstbestimmter und sinnstiftender Arbeit, wie sie insbesondere
in kreativer Eigen- und Gemeinschaftsarbeit zu verwirklichen ist.

• die Emanzipation von zentralstaatlicher Fremdbestimmung durch um‐
fassende dezentrale Beteiligung und Autonomie.

207 Die Differenzierung zwischen positiver und negativer Freiheit wird hier im Rück‐
griff auf Berlin und Honneth vorgenommen (Honneth 2013, 58-61; Berlin 2006,
200ff, 210f ). Negative Freiheit bringt zum Ausdruck, „daß der einzelne das Recht
genießen soll, ohne äußere Einschränkungen und unabhängig vom Zwang zur
Prüfung seiner Motive ‚nach Belieben‘ zu handeln, solange er dabei nicht dasselbe
Recht seiner Mitbürger verletzt“ (Honneth 2013, 58). In diesem Verständnis ist eine
Handlung ungeachtet der inneren Motive des Individuums frei, wenn sie ohne
äußeren Zwang ausgeführt werden kann und in der äußeren Welt auf keine Ein‐
schränkungen mit Ausnahme der negativen Freiheitsrechte anderer Menschen trifft.
Von Zwang wird in diesem Verständnis nur gesprochen, wenn es einen willentli‐
chen Eingriff durch andere gibt, welcher eine bestimmte Handlung erzwingt oder
verhindert. Negative Freiheit fokussiert also auf äußere Freiheitshindernisse (Back‐
haus 2020, 46). Entsprechend wird negative Freiheit auch als „non-interference“
bezeichnet (Pettit 2003; Backhaus 2020, 45). Der Kern positiver Freiheit bildet
hingegen die Unterscheidung zwischen heteronomen und autonomen Handlungen:
„Als frei kann eine Handlung nicht schon gelten, wenn sie in der äußeren Welt
ausgeführt wird, ohne darin auf Widerstände zu stoßen, sondern erst in dem
Augenblick, in dem die Absicht zu ihrer Durchführung auf den eigenen Willen
zurückgeht“ (Honneth 2013, 59f ). Handlungen sind also nur dann frei, wenn sie
dem authentischen und freien Willen des Individuums entspringen. Positive Frei‐
heit fokussiert neben äußeren damit auch auf innere Freiheitshindernisse (Backhaus
2020, 46).

7.3 Systemwechsel

197

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Insbesondere bei Strasser wird zudem das Erleben neuer Gemeinschaftlich‐
keit zur Voraussetzung wirklicher Individualität. Nur in gelebter und erleb‐
ter Gemeinschaft kann das Individuum sein menschliches Potenzial frei
entfalten (1981, 276f ). Damit fallen für die Autoren emanzipatorische und
ökologische Ziele zusammen, die Überwindung der kapitalistisch-industri‐
ellen „Maschine“ wird zur Bedingung für Ökologie und Freiheit (Amery
1991, 331; 1976, 206; Strasser/Traube 1981, 69, 230 252; Bahro 1980, 95, 98;
Fromm 2007, 214).

Voraussetzung für den Weg zur Freiheit ist jedoch der von den Autoren
geforderte Bewusstseinsfortschritt. Nur wenn sich die Menschen einerseits
von der durch die Verhältnisse geprägten materialistischen Bedürfnisstruk‐
tur emanzipieren und sich andererseits der Naturbedingtheit ihrer Existenz
bewusst werden, bleibt bzw. wird in Zukunft Autonomie und Selbstbestim‐
mung möglich. Entsprechend konstatieren sie, dass Fortschritt in Zukunft
in erster Linie Bewusstseinsfortschritt sein muss, der die Grundlage für
eine freie (und ökologische) Gesellschaft und damit für emanzipatorischen
Fortschritt darstellt. Anders formuliert müssen die inneren Voraussetzun‐
gen für tatsächliche Freiheit geschaffen werden.208 (Zum ges. Absatz Stras‐
ser/Traube 1981, 233ff, 238; Strasser 1977, 82f; Bahro 1980, 93, 97, 125, 216;
Amery 1972, 250; 1991, 340; 1979, 18)

Fokus auf das Notwendige und das Wünschenswerte
Im Zusammenhang mit dem Vorherigen lässt sich eine weitere wichtige
Prämisse beschreiben, die v.a. die Differenz zu Eppler plausibel machen
kann. Dieser Punkt wird an dieser Stelle nur angedeutet und unten bei
der Besprechung von Epplers Position ausführlicher dargestellt (Kap. 7.4.3).
Die unterschiedlichen Positionen zwischen Eppler und den hier behandel‐
ten Autoren ergeben sich maßgeblich aus einer perspektivischen Differenz
dergestalt, dass sich für Eppler ein realpolitischer Fokus auf das Machba‐
re, für letztere hingegen ein Fokus auf das theoretisch Notwendige und

208 Ausgehend davon ist auf die Differenz zu Gruhl hinzuweisen, die auch Mende an
der Gegenüberstellung Gruhl/Amery herausstellt. Während sich Gruhl prinzipiell
gegen das (aufklärerische) Fortschritts- und Emanzipationsdenken wehrt, geht es
den hier behandelten Denkern um die Kritik an der materialistischen und tech‐
noiden Verengung des Fortschrittsdenkens (Mende 2014, 400f, 431f; 2011, 303).
Entsprechend stellt sich Amery explizit in die Tradition der Aufklärung, um zu
verdeutlichen, dass er deren emanzipatorischen Ideale teilt, Fortschritt zukünftig
jedoch in erster Linie als Bewusstseinsfortschritt begriffen werden müsse (1972, 250,
1979, 18).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

198

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Wünschenswerte konstatieren lässt. Die Dimension des Wünschens‐
werten kam oben in der dargestellten Intention der Verwirklichung einer
gesellschaftlichen Positivvision deutlich zum Ausdruck. Der Fokus auf das
theoretisch Notwendige zeigt sich daran, dass die Autoren auf die Maxi‐
malforderung einer Überwindung von Kapitalismus, Industrialismus und
nationalstaatlicher Repräsentativdemokratie fokussieren, Zwischenschritte
mit Ausnahme von Strasser aber weitestgehend ausgeblendet bleiben. Den
Gegenentwürfen der Autoren liegt somit keine ausgeprägte Perspektive des
politisch Machbaren zugrunde. Besonders deutlich wird dies im Hinblick
auf die Vorstellungen vom Prozess des Wandels hin zu den radikalen Al‐
ternativentwürfen. Zwar finden sich Andeutungen, wie sich die Autoren
diesen Prozess denken. Diese sind aber mit starken, mit Blick auf ihre Rea‐
lisierungschancen unreflektierten Hoffnungen wie z.B. auf die massenhafte
Selbstemanzipation von der kapitalistisch geprägten Werte- und Bedürfnis‐
struktur, auf die heterogene, aber im Ziel vereinte zivilgesellschaftliche
Massenbewegung, auf die umfassende Neuausrichtung der Gewerkschaften
oder die verbreitete Bereitschaft zum Verzicht auf materiellen Wohlstand
und zur Subsistenzproduktion verbunden. Aus einem perspektivischen Fo‐
kus auf das realpolitisch Umsetzbare folgen, wie für Eppler gezeigt wird,
andere Schlussfolgerungen.

Optimistisches Menschen- und Bürgerbild
Zuletzt ist auf das optimistischere Menschen- und Bürgerbild der Auto‐
ren einzugehen, das entscheidend für die Differenz zum öko-autoritären
Denken ist (vgl. entspr. Eckersley 1992, 171f; Carter 2001, 62). Diametral
entgegengesetzt zu den Exponenten des Öko-Autoritarismus glauben sie
an die Möglichkeit des tiefgreifenden gesellschaftlichen Kultur- und Wer‐
tewandels. Sie trauen dem Individuum zu, einer der ökologischen Krise
angemessene Wertestruktur zu entwickeln. Vor allem in veränderten gesell‐
schaftlichen Verhältnissen wird ein anderer bzw. besserer Mensch möglich.
Paradigmatisch legt Fromm dar, dass es die Verhältnisse seien, die den
Menschen unter Druck setzen, „ein Wolf unter Wölfen zu sein“ (2007,
242). Dabei sei eine grundsätzliche Veränderung des Menschen hin zu
Altruismus, Solidarität und Seinsorientierung möglich, sobald die gesell‐
schaftlichen Verhältnisse dafür den Nährboden bereitstellten (ebd., 243).
Letztlich, und hier zeigt sich sein besonders optimistisches Menschenbild
am deutlichsten, kann die „menschliche Utopie des Messianischen Zeitalters
– eine vereinte Menschlichkeit, die frei von ökonomischen Zwängen, Krieg

7.3 Systemwechsel

199

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Klassenkampf in Solidarität und Frieden miteinander lebt, […] Wirk‐
lichkeit werden [Herv. i. O]“ (2007, 213). Dieses optimistische Menschen‐
bild wird auch bei Strasser/Traube sichtbar: „Unter der kalten Fassade […]
ist ein ganz anderer Mensch verborgen, den es nur zu wecken gilt“ (1981,
288). Sie gehen davon aus, dass sich der Mensch in anderen Verhältnissen
(d.h. den skizzierten post-kapitalistisch, dezentral-gemeinschaftlichen Ver‐
hältnissen) vom kompensatorischen Konsumismus abwendet sowie Egois‐
mus und Konkurrenzdenken zugunsten einer neuen Solidarität überwindet
(ebd., 278, 288).209 In förderlichen Verhältnissen, so lassen sich die opti‐
mistischen Annahmen zusammenfassen, kann der Mensch post-materialis‐
tisch, genügsam, solidarisch, kooperativ, gemeinwohlorientiert und beteili‐
gungswillig sein. Der Optimismus bezieht sich somit weniger auf das, was
der Mensch der Gegenwartsgesellschaft ist, als vielmehr auf das, was er
potenziell sein kann (vgl. entspr. Eckersley 1992, 171f; Carter 2001, 56, 62).
Dies schließt die Annahme grundlegender Veränderbarkeit des Menschen
ein (Carter 2001, 62). Auf eben diese Veränderbarkeit wollen die autoritären
Autoren nicht vertrauen.

Als weitere Dimension des, dem dargelegten öko-politischen Denken zu‐
grundeliegenden, Menschenbildes hat Eckersley auf das Bild des Menschen
als Gemeinschaftswesen hingewiesen (1992, 171f ). Entsprechend wurde für
die behandelten Autoren die Annahme herausgearbeitet, dass dezentrale
Gemeinschaftlichkeit zu sozialer und ökologischer Verantwortlichkeit und
Solidarität führt (Kap. 7.3.1). Insbesondere bei Strasser wird das transfor‐
mative Potenzial dezentraler Gemeinschaftlichkeit hervorgehoben, wonach
diese eine neue gemeinschaftsgetragene Sittlichkeit, echte Solidarität, wahr‐
hafte und nicht-entfremdete zwischenmenschliche Beziehungen sowie eine
Ethik des Seins ermöglicht. Nur in neuer Gemeinschaftlichkeit werden die
„umfassende Entfaltung der menschlichen Anlagen“ möglich (1981, 276f ).210

Der gute Mensch gedeiht aus Sicht der hier behandelten Autoren in der
Gemeinschaft, nicht in der atomisierten Gegenwartsgesellschaft.

209 Weniger explizit kommt dieser anthropologische Optimismus auch bei den weiteren
Autoren zum Ausdruck (vgl. dazu Amery 1991, 328; Bahro 1980, 99).

210 Damit klingt in Strassers Dezentralisierungsdenken eine holistische Dimension an,
auf die auch Eckersley für die von ihr untersuchten Autoren hinweist und die
im Weiteren beim späten Bahro noch deutlicher zutage tritt. Die Schaffung von
„human-scale communities“ wird zu einer Globalantwort auf die multiple Krise der
modernen Gesellschaft und ermöglicht die Überwindung der defizitären inneren
Konstitution der Individuen (Eckersley 1992, 164; ähnlich Adler/Schachtschneider
2010, 17). Die dezentralen Gemeinschaften schaffen Raum für eine ganzheitliche
Erneuerung von Individuum und Gesellschaft (Eckersley 1992, 166).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

200

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.3.6 Zusammenfassung

Der frühe Bahro, Fromm, Strasser und Amery sehen im Angesicht
der ökologischen Krise einen grundlegenden Systemwechsel vor. Sie
halten die wachstumsgetriebene kapitalistisch-marktwirtschaftliche Wirt‐
schaftsordnung wie auch die nationalstaatlich verfasste Repräsentativdemo‐
kratie, in welcher sie ein System struktureller Verantwortungslosigkeit erbli‐
cken, für nicht zukunftstauglich. Auch die zentralisierte und stark arbeits‐
teilige industrielle Produktionsweise wird in unterschiedlicher Radikalität
infrage gestellt. Gemeinsame Grundzüge ihrer alternativen Ordnungsideen
sind Demokratisierung und Dezentralisierung im Sinne weitgehender de‐
zentraler Selbstbestimmung in ökonomischer und politischer Hinsicht. Sie
sind damit Exponenten des ökologischen Dezentralisierungsdenkens, wie
es auch andere Untersuchungen als wichtige Denklinie des ökologischen
politischen Denkens dieser Zeit herausgearbeitet haben. Dieses zielt auf die
Schaffung von selbstbestimmten „human-scale communities“ als zentrale
Antwort auf die ökologische Krise.

Staatsstrukturell setzen sie auf Dezentralisierung von Entscheidungs‐
macht bei ungleich stärkerer Einbindung der Bürgerschaft. Dahinter steht
einerseits die Annahme, dass ökologisches Bewusstsein maßgeblich in der
breiten Bürgerschaft seinen Ausgang nimmt und sich in demokratisierten
Strukturen besser in einen ökologischen Policy-Output übersetzen kann.
Andererseits greift die Annahme, dass verstärkte dezentrale Beteiligung
zu einer Transformation des Bürgerwillens hin zu mehr (ökologischer)
Gemeinwohlorientierung führt. Die maßgebliche Differenz zwischen der
öko-sozialistischen Position (früher Bahro, Strasser, Fromm) und der öko-
kommunalistischen Stoßrichtung (Amery) bezieht sich auf die Rolle des
Staates.

Im öko-sozialistischen Denken erfolgt die Ausweitung dezentraler Auto‐
nomie im Rahmen eines starken Zentralstaates, den es jedoch umfassend
zu demokratisieren gilt, um ihn gemeinwohlorientiert auszurichten. Bei
Fromm kommen expertokratisch orientierte institutionelle Erweiterungen
hinzu. Zentralstaatliche Entscheidungsmacht halten die drei Denker insbe‐
sondere für die angestrebte wirtschaftliche Rahmenplanung für erforder‐
lich, welche die vom Profitmotiv geleitete kapitalistische Wirtschaftsent‐
wicklung ersetzen soll. Dabei legt der Staat seiner Wirtschaftsplanung eine
Differenzierung zwischen befriedigungswürdigen und nicht-befriedigungs‐
würdigen Bedürfnisse zugrunde. Hinzu tritt in ökonomischer Hinsicht die
Demokratisierung der Unternehmen zur Überwindung des Profitstrebens

7.3 Systemwechsel

201

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf Unternehmensebene. Zuletzt soll eine umfassende Regionalisierung
der Wirtschaftsstruktur bei Konsumenten und Produzenten Verantwortung
stiften, da die Folgen des eigenen Handelns direkt erfahrbar werden. Im
Rahmen dessen sind die Märkte von ihrer destruktiven Dynamik befreit
und können ihre Funktion als sinnvoller Allokationsmechanismus behal‐
ten. Im Prozess des Wandels stellt der Staat das zentrale Transformations‐
instrument dar. Entsprechend richtet sich der Fokus der zivilgesellschaft‐
lichen Basisbewegungen als maßgebliche Impulsgeber auf das Ziel der
Ermöglichung demokratischer Mehrheiten in den bestehenden demokrati‐
schen Institutionen.

Dahingegen weist die öko-kommunalistische Stoßrichtung bei Amery
in Richtung weitergehender dezentraler Autonomie bei gleichzeitiger Über‐
windung zentralisierter Staatsmacht. Über den dezentral selbstbestimmten
Einheiten ist lediglich eine europäische Föderation als Kooperationsinstru‐
ment vorgesehen. In ökonomischer Hinsicht setzt Amery umfassend auf
dezentral-selbstbestimmte Produktionsstrukturen, in denen durch Über‐
schaubarkeit und die Erfahrbarkeit der Wechselwirkungen mit den natür‐
lichen Produktionsgrundlagen im umfassenden Sinne Verantwortlichkeit
entsteht. So wird das Profitmotiv als wirtschaftliche Handlungsrationalität
obsolet. Auch den Prozess hin zur alternativen Ordnung denkt Amery
staatskritisch als zivilgesellschaftlichen Neuaufbau jenseits des Staates.

Diese Differenz zwischen Öko-Sozialismus und Öko-Kommunalismus
lässt sich auf divergente Staatsverständnisse zurückführen. Für Amery ist
zentralisierte Staatsmacht ausgehend von einer fundamentalen Herrschafts‐
kritik ihrem Prinzip nach unverantwortlich. Die öko-sozialistischen Den‐
ker halten hingegen einen verantwortlichen und gemeinwohlorientierten
Zentralstaat unter der Voraussetzung der umfassenden Demokratisierung
für möglich. Darüber hinaus lassen sich die demokratischen Systemwech‐
sel-Positionen auf vier maßgebliche Hintergrundannahmen zurückführen.
Erstens ergibt sich die Notwendigkeit eines radikalen Systemwechsels
aus der drastischen Krisenwahrnehmung in Verbindung mit dem starken
Wachstumspessimismus. Zweitens zielen ihre Ansätze im Gegensatz zu
den autoritären Antworten nicht primär auf Gefahrenabwehr im Sinne
physischer Überlebenssicherung, sondern begreifen, ausgehend von einem
negativen Bild der Gegenwartsgesellschaft, die ökologische Krise als Chan‐
ce zur Verwirklichung einer besseren, weil v.a. freieren Gesellschaft. Hinter
dieser Position steht ein auf positive Freiheit fokussierter Freiheitsbegriff.
Drittens ergibt sich die Differenz zum Öko-Autoritarismus auch aus dem
deutlich optimistischeren Menschen- und Bürgerbild, wonach die Indivi‐

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

202

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


duen, unterstützt durch veränderte institutionelle und gesellschaftliche
Bedingungen, defizitäre Eigenschaften wie Egoismus, Materialismus oder
Konkurrenzdenken zugunsten von Gemeinwohlorientierung, Kooperation,
Genügsamkeit und Beteiligungswillen überwinden können. Viertens ist die
Differenz zu Eppler auf den perspektivischen Fokus auf das Wünschens‐
werte und das theoretisch Notwendige zu erklären.

 

7.3 Systemwechsel

203

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.4 Modernisierung im System: ökologische Marktwirtschaft und
Wachstumsunabhängigkeit bei Erhard Eppler

Neben den Exponenten eines demokratischen Systemwechsels lässt sich als
weitere demokratische Perspektive die Position der ökologischen Moderni‐
sierung im bestehenden wirtschaftlichen und politischen System beschrei‐
ben. Diese Position wurde in der untersuchten Zeitphase von verschiede‐
nen Denkern vertreten.211 Während die meisten dieser Exponenten jedoch
nicht über einen engeren wissenschaftlichen Rahmen hinauswirkten, er‐
reichte Erhard Eppler mit seinen Beiträgen eine breite Öffentlichkeit und
wurde als maßgeblicher Vordenker der Ökologiebewegung wahrgenommen
(vgl. Zusatzkapitel II). Im Folgenden fällt der Blick zunächst auf Epplers
Alternativentwurf (Kap. 7.4.1), bevor seine Perspektive auf den Prozess des
Wandels (Kap. 7.4.2) sowie die seine Position prägenden Prämissen (Kap.
7.4.3) beleuchtet werden.

7.4.1 Alternativentwurf: ökologische Marktwirtschaft, Vertiefung der
Demokratie und Abbau von Wachstumsabhängigkeiten

Hervorgehend aus seiner Krisenbegründung lassen sich in Epplers Bei‐
trägen drei maßgebliche Handlungsfelder für das Ziel ökologischer Nach‐
haltigkeit identifizieren. Im Bereich der Ökonomie plädiert er für eine
ökologische Modernisierung des kapitalistisch-marktwirtschaftlichen Wirt‐
schaftssystems. Bezüglich des politischen Systems hält Eppler eine Vertie‐
fung der Demokratie für erforderlich, um deren ökologische Leistungsfä‐
higkeit zu steigern. Ein drittes wichtiges Handlungsfeld stellt der Abbau von
Wachstumsabhängigkeiten dar.

211 Siehe neben Eppler v.a. Huber 1982, Majer 1984, Jänicke 1984, Wicke 1982. Diese
Autoren werden in der Sekundärliteratur zwar vereinzelt wahrgenommen (vgl. z.B.
Adler/Schachtschneider 2010, 113; Muraca 2015, 34; Jänicke 2008, 34; Huber 1993,
55ff ), sind in der Reichweite aber nicht mit Eppler vergleichbar. Ein international
wichtiger Pionier dieser Perspektive war Barry Commoner (vgl. dazu Steurer 2002,
239ff ) mit seinem sehr einflussreichen Werk The Closing Circle (1971). Zum Ende
der untersuchten Zeitphase tritt zudem Ende der 80er-Jahre mit Ernst Ulrich von
Weizsäcker ein weiterer einflussreicher deutschsprachiger Exponent der ökologi‐
schen Modernisierungs-Perspektive hervor. Seine erste einflussreiche Monografie
Erdpolitik wurde jedoch erst 1989 und somit nach der hier untersuchten Zeitphase
veröffentlicht. Von Weizsäcker jedoch im Rahmen der zweiten zu untersuchenden
Zeitphase behandelt.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

204

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Selektive Wachstumspolitik und ökologische Marktwirtschaft
Sowohl die öko-autoritären Denker als auch die demokratischen System‐
wechsel-Positionen halten im Bereich der Wirtschaftsordnung die Über‐
windung des Kapitalismus für dringend geboten. Demgegenüber geht es
Eppler primär darum, durch eine selektive Wachstumspolitik die Rahmen‐
bedingungen der Marktwirtschaft so zu verändern, dass sich eine ökolo‐
gisch verantwortliche Wirtschaftsentwicklung einstellt. Dieses Festhalten
an der kapitalistisch-marktwirtschaftlichen Grundordnung folgt aus Epp‐
lers Krisenanalyse:

• Er ist im Gegensatz zu den weiteren Autoren in Folge der optimistische‐
ren Einschätzung der Flexibilität der ökologischen Wachstumsgrenzen
nicht von der Notwendigkeit von Nullwachstum oder Schrumpfung
überzeugt (Kap. 5). Aus dieser Perspektive ergibt sich kein zwingendes
Erfordernis, das vermeintlich mit einem inhärenten Wachstumszwang
versehene kapitalistische Wirtschaftssystem zu überwinden.

• Eppler erachtet eben diesen inhärenten Wachstumszwang im Kapitalis‐
mus nicht als zwingend und sieht somit keine generelle Unvereinbarkeit
zwischen kapitalistischem Wirtschaftssystem und Wachstumsunabhän‐
gigkeit (Kap. 7.1.1).

Zu diesen Annahmen tritt Epplers dezidiert realpolitische Perspektive, die
es im Weiteren noch zu reflektieren gilt. Eppler geht es explizit darum,
Lösungen „im System“ zu suchen, sodass sich diese innerhalb weniger Jahre
verwirklichen lassen (Kap. 7.4.3). Eppler kann also nicht nur aufgrund
seiner Krisenanalyse und optimistischeren Einschätzung der Flexibilität
der ökologischen Wachstumsgrenzen an der kapitalistischen Wirtschafts‐
ordnung festhalten, er hält dies auch aus realpolitischen Erwägungen für
angezeigt.

Grundsätzlich ist Eppler überzeugt, dass der Markt als Steuerungsin‐
strument für Investitionen überlegen gegenüber einer Angebotssteuerung
durch den Staat ist (1975, 74). Doch, so Eppler, bewegt sich der zukunfts‐
blinde Markt nicht von selbst in eine ökologische Richtung, weswegen
er durch staatliches Eingreifen entsprechend gelenkt werden muss (ebd.).
Eppler sieht also, wie die weiteren Autoren, die Notwendigkeit einer stärke‐
ren Rolle des Staates. Der zentrale Unterschied liegt in der Reichweite der
Gewichtsverschiebung zwischen Staat und Markt. Bei Eppler übernimmt
der Staat keine Planungsfunktion. Vielmehr verändert dieser die Rahmen‐
bedingungen, unter denen die vollständig bei den privaten Wirtschaftsak‐
teuren verbleibenden Investitionsentscheidungen getroffen werden. Dieser

7.4 Modernisierung im System

205

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Veränderung der Rahmenbedingungen dient die von Eppler vorgeschlage‐
ne „selektive Wachstumspolitik“ (1981, 47ff, 51, 148).

Selektive Wachstumspolitik bedeutet für Eppler, dass der Staat aktiv die
Richtung wirtschaftlicher und technologischer Entwicklung bestimmt und
diese nicht dem freien Spiel der Marktkräfte überlässt. Politisches Handeln
darf sich demnach nicht mehr auf eine Globalsteuerung mit dem Ziel mög‐
lichst hoher Wachstumsraten reduzieren, sondern muss selbst Wachstums‐
entscheidungen treffen und die technische Weichenstellung übernehmen.
Die selektive Wachstumspolitik soll also eine unmittelbare Wirtschafts‐
strukturpolitik sein, die entscheidet, welche Bereiche wachsen sollen und
welche nicht. Eine solche selektive Wachstumspolitik wird erst möglich,
so Eppler, wenn sich die Politik von quantitativen Wachstumszielen verab‐
schiedet. Der Fokus auf quantitatives Wachstum verstelle den Blick darauf,
was wachsen soll und was nicht und führe folglich zu einer ungerichteten
und ökologisch blinden Wirtschaftsentwicklung. Zudem stelle dieser Fokus
die Politik in starke Abhängigkeit von der Wirtschaft, welche das erforder‐
liche Primat der Politik untergräbt. (1981, 47-51, 147-151, 154, 170-175, 180;
1975, 45f, 74f; 1981b, 172, 176)

Für die Wachstums- und Schrumpfungsentscheidungen orientiert sich
der Staat neben dem Ziel einer ökologischen Wirtschaftsentwicklung am
Maßstab der „Lebensqualität“, den Eppler in verschiedenen Publikationen
entwickelt hat: Wachstum und technische Entwicklung sind nur noch in
den Bereichen zu fördern, in denen sie menschliches Leben reicher, erfüll‐
ter, lebbarer machen und menschlicher Entfaltung nicht im Wege stehen
(1981, 151; 1981b, 175; 1975, 37-46).212 Als Grundlage für entsprechende Ent‐
scheidungen bräuchte es keine Dogmatik, wohl aber eine Wissenschaft von
den menschlichen Bedürfnissen, deren Erkenntnisse in wirtschaftliches
und politisches Handeln zu übersetzen sind (1981b, 175). Eppler weiter:

„Sicher muß jedes Individuum die Chance haben, sich nach seinen Be‐
dürfnissen zu entfalten, aber das entbindet uns nicht von der Frage, ob
Kabelfernsehen mehr Kommunikation oder mehr Isolierung schafft, ob
Energiesysteme durch Einschränkung von Freiheit erkauft werden müs‐

212 Zentrale Zielgrößen des Lebensqualitätsansatzes sind u.a. Zeitwohlstand, intakte
natürliche Umwelt, gute Arbeit, Möglichkeiten zur freien Selbstentfaltung, Gemein‐
schaftlichkeit, soziale Gerechtigkeit und (soziale) Sicherheit (1975, 37-46). Ausführ‐
lich dargelegt hat Eppler den Ansatz der Lebensqualität als neue Grundorientierung
für Politik bereits 1974 in Maßstäbe für eine humane Gesellschaft -Lebensstandard
oder Lebensqualität?.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

206

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sen, welche Formen von Arbeit Befriedigung schaffen, welche Mittel des
Verkehrs menschlichem Reaktionsvermögen entsprechen“ (1981b, 175).

An dieser Stelle klingt bei Eppler, wie bei den weiteren bisher untersuchten
Positionen, das Motiv an, dass der Staat stärkere Entscheidungsverantwor‐
tung bezüglich der Frage übernehmen muss, welche Bedürfnisse in Zukunft
befriedigungswürdig sind und welche nicht. Der selektiven Wachstumspoli‐
tik muss also zumindest in Grundzügen eine objektivierte Idee der mensch‐
lichen Bedürfnisstruktur zugrunde liegen.

Als zentrales Instrument zur Umsetzung dieser Selektionsfunktion sieht
Eppler indirekte Steuern, welche die wirtschaftliche Rationalität der Unter‐
nehmen verändern (1981, 149f, 187f; 1975, 69, 75). Als konkrete Maßnah‐
men finden sich u.a. eine Ausdifferenzierung der Mehrwertsteuer nach
ökologischen Gesichtspunkten213, eine Pestizidsteuer, die Erhöhung der
Mineralölsteuer bzw. eine allgemeine Energiesteuer (1981, 188; 1975, 69,
75), zusätzliche Belastungen für überdurchschnittliche Stromverbrauche
(1975, 89) sowie eine Reform der Pendlerpauschale (1981, 160).214 Neben
der Einnahmenseite weist Eppler auch der Ausgabenseite des Staates eine
wichtige Lenkungswirkung zu. Sowohl die Subventionspolitik als auch die
öffentlichen Investitionen, vor allem im Bereich der Infrastruktur, müssten
sich konsequent an ökologischen Gesichtspunkten ausrichten (1975, 71, 75f,
89; 1981, 159f ).215 Eppler geht es also primär um veränderte Preisanreize,
die auf Produzenten- und Konsumentenseite zu umweltverträglicherem
Verhalten anhalten. Eine solche Preissteuerung müsse durch eine gerechte‐
re Einkommensverteilung begleitet werden, sodass sich verteuernde Güter
(z.B. Fleisch) nicht zu Luxusgütern werden (1975, 85, 117).

Neben der indirekten Wirtschaftssteuerung über ein ökologisch ausge‐
richtetes Steuersystem sieht Eppler in Übereinstimmung mit Strasser auch
eine unmittelbarere Wirtschaftssteuerung im Sinne direkterer Investitions‐

213 Eppler schlägt einen doppelten Mehrwertsteuersatz auf Güter vor, deren Produkti‐
on nicht im Allgemeininteresse liegt (z.B. Pkw mit weit überdurchschnittlichem
Benzinverbrauch, Elektrogeräte mit übermäßigem Stromverbrauch, schwer zu be‐
seitigende Kunststoffe, Verpackungsmaterial, umweltschädliche Wasch- und Reini‐
gungsmittel) (1975, 69).

214 Auch begleitende ordnungsrechtliche Maßnahmen, wie z.B. ein Tempolimit auf
Autobahnen (1975, 89), eine Erhöhung der Wärmeschutzanforderungen bei Neu‐
bauten oder Höchstverbrauchswerte für KFZ und Elektrogeräte (1981, 159f ), hält
Eppler für erforderlich.

215 Zudem müsse sich auch die öffentliche Forschungsförderung zunehmend an ökolo‐
gischen Erfordernissen orientieren (1975, 89).

7.4 Modernisierung im System

207

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lenkung vor. Als potenzielle Instrumente nennt er eine nach Branchen
differenzierende Investitionssteuer (1981, 75), sowie jenseits dessen ord‐
nungsrechtliche Instrumente wie Investitionsauflagen und -verbote für un‐
erwünschte Produktionen sowie eine gezielte Flächenvergabe vor Ort (1975,
75, 77). Die Differenz zur öko-sozialistischen Perspektive liegt in erster
Linie in der Gewichtung. Bei Eppler steht die indirekte Steuerung durch
Umweltsteuern im Vordergrund, während eine unmittelbarere Investitions‐
lenkung in spezifischen Bereichen ergänzend hinzukommt. Strasser hinge‐
gen warnt explizit vor einem Fokus auf indirekte Steuerung und legt den
Schwerpunkt auf die direkte Wirtschaftssteuerung.

Die beschriebene Selektionsfunktion soll der Staat insbesondere auch
im Hinblick auf technische Innovationen übernehmen. An die Stelle einer
bloßen Bewährung an der Nachfrage müsse eine bewusste politische Wahl
zwischen Alternativen treten (1981, 174; 1975, 39, 41ff ). Während der indivi‐
duelle Nachfrager seine eigenen Interessen verfolge, müsse der Staat bei
der Auswahl das Allgemeininteresse inklusive dem der zukünftigen Gene‐
rationen im Auge haben (1981, 175).216 Zur Unterstützung dieser Auswahl
schlägt Eppler, wie bereits Fromm, eine unabhängige, pluralistisch zusam‐
mengesetzte Kommission vor, die von ökonomischen und administrativen
Interessen so gut wie möglich abzuschirmen wäre (1981, 179). Diese sollte
nicht mit administrativen Rechten ausgestattet werden, wohl aber quali‐
fizierte Berichte in die öffentliche Diskussion einbringen, die wiederum
über Medien, Bürgerinitiativen, Verbände oder Parteien in den politischen
Willensbildungsprozess einfließen (ebd.). Neben die Preissteuerung tritt bei
Eppler somit eine strengere Technikfolgenabschätzung und Technologiese‐
lektion durch den Staat.

In der Summe wird deutlich, dass Eppler dem Staat zwar eine im Ver‐
gleich zum Status quo deutlich stärkere Selektions- und Lenkungsfunktion
und somit ein stärkeres „Primat“ gegenüber der Wirtschaft zuschreibt (1981,
51), die Gewichtsverschiebung hin zum Staat aber weniger weitreichend
ist als bei den öko-autoritären und öko-sozialistischen Entwürfen. Politik
soll, wie Eppler selbst bemerkt, den Markt nicht ersetzen, diesem jedoch

216 Dies konkretisierend nennt Eppler Kriterien für die Prüfung technischer Innovatio‐
nen, wie u.a. Sozialverträglichkeit der Rohstoffe, Umweltverträglichkeit, Energiever‐
brauch, Langlebigkeit, Wiederverwendbarkeit, Auswirkungen auf den Arbeitsmarkt,
Zwang zu weiteren Käufen, potenzielle Abhängigkeit der Nutzer, Auswirkung auf
Partizipationsmöglichkeiten, auf Lebenschancen der Armen und menschliche Kom‐
munikation (1981, 177f ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

208

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


klare Rahmenbedingungen vorgeben, um die wirtschaftliche Entwicklung
in eine umweltverträgliche Richtung zu lenken (1981b, 176). Während die
autoritären und sozialistischen Positionen in verschiedener Reichweite in
die planwirtschaftliche Richtung weisen, ist Epplers Position näher am
Pol einer ordoliberalen Wirtschaftspolitik zu verorten, ohne mit dieser
deckungsgleich zu sein.217

Mehr Demokratie wagen
Neben der ökologischen Modernisierung der kapitalistisch-marktwirt‐
schaftlichen Wirtschaftsordnung sieht Eppler auch bezüglich des politi‐
schen Systems Veränderungsnotwendigkeiten, um dessen ökologische Leis‐
tungsfähigkeit zu stärken. Im Rahmen seiner Krisenbegründung (Kap.
7.1.1) wurde für Eppler eine durchaus grundlegende Kritik am bestehenden
demokratischen Institutionensystem herausgearbeitet, wonach dieses die
politischen Entscheidungsträger strukturell zur kurzfristigen Orientierung
am Willen des nationalen Wahlvolks anhält. Zudem steht aus Epplers Sicht
auch der starke Lobbyeinfluss von Großkonzernen sowie die Verflechtung
zwischen Wirtschaftsinteressen und politischen Entscheidungsträgern der
erforderlichen ökologischen Politik im Wege.

In Anbetracht dieser grundlegenden Kritik wirken Epplers Gegenvor‐
schläge wenig ambitioniert, was wiederum vor dem Hintergrund seiner
noch aufzuzeigenden, dezidiert realpolitischen Perspektive zu verstehen ist.
Grundsätzlich wird bei Eppler, wie bei den demokratischen Systemwech‐
sel-Denkern, das Motiv deutlich, dass Demokratisierung zu einem weitsich‐
tigeren und damit ökologisch verantwortlicheren Policy-Output führt.218

Dies folgt aus der bereits dargelegten Verortung ökologischer Vernunft in
der Bürgerschaft und der gleichzeitigen Skepsis gegenüber den politischen

217 Auch die ordoliberale Tradition erfordert im Gegensatz zu Vorstellungen eines
„Laissez-faire-Kapitalismus“ eine stärkere Rolle des Staates, die sich aber, so das
zentrale wirtschaftspolitische Prinzip, nicht auf die Lenkung des Wirtschaftsprozes‐
ses, sondern auf die Gestaltung der Ordnungsformen der Wirtschaft bezieht (Schül‐
ler/Krüsselberg 2005, 51f, 55). Mit Blick auf die ökologische Frage würde sich eine
ordoliberale Wirtschaftspolitik auf die Einpreisung externer Effekte fokussieren, die
Wirtschaftsentwicklung aber den Marktkräften überlassen (ebd., 54). Eppler geht
insofern darüber hinaus, als dass der Staat nicht nur externe Effekte einzupreisen
sucht, sondern z.B. durch Investitionsauflagen und -verbote den Wirtschaftsprozess
zumindest in Grundzügen auch unmittelbarer lenken soll.

218 Tatsächlich zeigt sich Eppler im Vergleich zu den weiteren demokratischen Autoren
besonders optimistisch, dass der aus seiner Sicht erforderliche Bewusstseinswandel
in der Zivilgesellschaft bereits unaufhaltbar im Gange ist (1981, 111-114, 170).

7.4 Modernisierung im System

209

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eliten (Kap. 7.2.1). Entsprechend gelte es eine stärkere Rückbindung der
politischen Entscheidungen an die Bürgerschaft sicherzustellen (1975, 120;
1981b, 176). Am ehesten könne das Allgemeininteresse durch eine weitere
Demokratisierung mobilisiert werden (1975, 119f ). Zudem sei nur so ein
Gegengewicht gegen mächtige Interessen, die am Status quo festhalten
wollen, aufzubauen (ebd.). Ziel müsse es sein, weitere „Transmissionsrie‐
men“ zwischen Gesellschaft und formalisierter Politik zu schaffen, die einen
besseren Durchfluss des Bürgerwillens in die institutionalisierte Entschei‐
dungsfindung sicherstellen (ebd., 121). Implizit steht hier die Annahme im
Hintergrund, dass das Gros der Bürgerschaft einer ambitionierten Nachhal‐
tigkeitspolitik bereits aufgeschlossener gegenübersteht als die politischen
Eliten.

In den von ihm ausgewerteten Werken macht Eppler jedoch kaum
Vorschläge zur konkreten institutionellen Ausgestaltung der angestrebten
Vertiefung der Demokratie. In Wege aus der Gefahr verweist er lediglich auf
die Regierungserklärung von Willy Brandt von 1969 (1981, 235). Darin hatte
Brandt unter dem Stichwort „Mehr Demokratie wagen“ eine stärkere Rück‐
kopplung der Regierungspolitik an zivilgesellschaftliche Gruppen, mehr
Transparenz, verstärkte Information der Öffentlichkeit und damit eine stär‐
kere Mitbestimmung und Mitverantwortung von Seiten der Gesellschaft
postuliert (Brandt 1969, 2f ). In anderen Beiträgen plädiert Eppler darüber
hinaus für eine ausgeweitete direktdemokratische Beteiligung, insbesondere
über Plebiszite (1982, 27f; 1992, 100f ). Eppler will also weitgehend am
bestehenden Institutionensystem festhalten, votiert aber für eine stärkere
Rückkopplung politischer Entscheidungen an die Zivilgesellschaft und eine
Erweiterung des Institutionengefüges um direktdemokratische Elemente.219

Neben der stärkeren Rückkopplung politischer Entscheidungen an die
Bürgerschaft gilt es für Eppler den Lobbyeinfluss modernisierungsaver‐
ser Wirtschaftsinteressen, allen voran der Großkonzerne, einzudämmen.
Während Strasser und Fromm diesbezüglich auf die Entflechtung von
Großunternehmen setzen, plädiert Eppler für die Stärkung der Befugnisse
des Bundeskartellamts (1975, 78f ). Mittelfristig werde die Einhegung der
Macht multinationaler Konzerne jedoch nur supranational möglich sein
(ebd.). Generell sieht Eppler, wie die weiteren demokratischen Autoren, die

219 Als Antwort auf seine Kritik, wonach gegenwärtig nur die Interessen des nationalen
Wahlvolkes berücksichtigt werden, wünscht sich Eppler eine deutlich verstärkte
internationale Kooperation sowie eine mit Souveränitäten ausgestattete globale
Handlungsebene. Dies sei aber kurzfristig nicht zu erwarten, weswegen zunächst
auf nationaler Ebene anzusetzen sei. (1975, 81)

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

210

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Notwendigkeit eines international stärker abgestimmten Handelns in der
ökologischen Krise. Zu diesem Zweck befürwortet er für die Aufwertung
multilateraler Institutionen, insbesondere der UN (1975, 112, 115). Dabei
ist Eppler jedoch insofern weitergehend, als dass er mittelfristig z.B. eine
supranationale Verwaltung der Rohstoff- und Energievorräte befürwortet
(1975, 81).

Abbau von Wachstumsabhängigkeiten
Das dritte wichtige Handlungsfeld bezieht sich auf den Abbau von Wachs‐
tumsabhängigkeiten. Diese Notwendigkeit ergibt sich in zweierlei Hinsicht.
Einerseits werden sich die politischen Eliten aus Epplers Sicht nur dann
von ihrem quantitativen Wachstumsfokus lösen, wenn gesellschaftliche
Stabilität auch ohne Wachstum sichergestellt werden kann (1981, 47-51,
170-175; 1975, 46, 76). Andererseits sei nicht vorherzusehen, inwiefern eine
konsequent ökologische Wirtschaftsentwicklung überhaupt weiteres Wirt‐
schaftswachstum zeitigt (Kap. 5). Dies könne der Fall sein, müsse es aber
nicht. Mit hohen bzw. exponentiellen Wachstumsraten sei zukünftig ohne‐
hin nicht mehr zu rechnen (1977b, 27; 1981, 45ff, 154; 1975, 45f ). Auch da‐
raus folgt die Notwendigkeit, die gesellschaftliche Wachstumsabhängigkeit
zu adressieren.220

Dabei trifft die Diagnose der Wachstumsabhängigkeit aus Epplers Sicht
nur auf wenige der Bereiche zu, die von den Vertretern des „Sachzwangs
Wachstum“ vorgebracht werden. Für diese schlägt Eppler Reformen vor. In
den Fällen, in denen eine aus seiner Sicht falsche Wachstumsabhängigkeit
unterstellt wird, bemüht sich Eppler um Richtigstellung:

• Der Arbeitsmarkt ließe sich aus seiner Sicht bei geringerem oder ausblei‐
bendem Wachstum durch Arbeitszeitverkürzungen stabilisieren (1981,
59f, 189). Zudem verspricht sich Eppler von dem Umstieg auf erneuerba‐
re Energiequellen einen positiven Beschäftigungseffekt (1981, 168f ).

• Das Netz sozialer Sicherheit sieht Eppler weniger durch ausbleibende
Wachstumsraten als durch die systematisch krank machende, vom per‐

220 Die „Entdeckung“ der Wachstumsunabhängigkeitspolitik wurde nicht zuletzt in
einer Studie des Umweltbundesamtes Irmi Seidl und Angelika Zahrnt zugeschrie‐
ben (Petschow et al. 2018, 45f, ähnlich auch Schmelzer/Vetter 2019, 152). Der Blick
auf die Literatur der 70er- und 80er-Jahre zeigt deutlich, dass Autoren wie Eppler
oder Strasser diese politische Herausforderung bereits zu dieser Zeit identifiziert
haben. Dies bietet ein weiteres Anschauungsbeispiel für die Diagnose von Steurer
(2010), wonach die Wachstumskontroverse eher an eine Endlosschleife erinnert, als
dass das Rad in letzter Zeit neu erfunden wurde.

7.4 Modernisierung im System

211

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


manenten Konkurrenzkampf geprägte Arbeitswelt gefährdet. Hier müss‐
ten die sozialen Ursachen der permanent steigenden Bedarfe in den Blick
genommen werden, um den Kostenzuwachs einzudämmen. (1981, 60ff )

• Das Gesundheitssystem ist aus Epplers Sicht nicht strukturell auf Wachs‐
tum angewiesen, insofern die vorherrschenden sozialen Verhältnisse als
maßgebliche Ursache zunehmender Gesundheitskosten in den Blick ge‐
nommen würden (1975, 90-95).

• Die öffentlichen Haushalte ließen sich bei geringerem oder ausbleiben‐
dem Wachstum stabil halten, wenn u.a. die Steuerquote insbesondere
durch die Ökologisierung des Steuersystems angehoben wird, die Sub‐
ventionspolitik sich auf ökologisch sinnvolle Bereiche begrenzt und Ein‐
sparungen im öffentlichen Dienst, z.B. durch den Abbau von Beamten‐
privilegien, vorgenommen werden (1975, 64-71).

• Wachstum sieht Eppler nicht als Voraussetzung zur Lösung von Vertei‐
lungsproblemen; auch ohne Wachstum sieht er Spielraum für eine deut‐
liche Umverteilung von Einkommen und Vermögen (1975, 64f ).

• Das Argument, wonach Wirtschaftswachstum die Voraussetzung für die
Finanzierung von Entwicklungshilfe und Umweltschutz sei, hält Eppler
für empirisch unzutreffend (1981, 64ff, 182).

Insgesamt sieht Eppler keine unüberwindbaren Wachstumsabhängigkeiten,
die Wirtschaftswachstum zukünftig zwingend erforderlich machen würden.
Vielmehr kann sich die Gesellschaft aus seiner Sicht umfänglich von ver‐
meintlichen und tatsächlichen Wachstumszwängen emanzipieren.

7.4.2 Ökologischer Wandel als Reformprozess: Die Sozialdemokratie öffnet
sich der Zivilgesellschaft

In der Summe sieht Epplers Alternativentwurf eine ökologische Marktwirt‐
schaft und eine vertiefte Demokratie vor, die in eine weitgehend wachs‐
tumsunabhängige Gesellschaft eingebettet sind. Wie aber denkt Eppler
den Prozess des Wandels hin zu diesem Alternativentwurf ? Im Vorherigen
wurde deutlich, dass für Eppler der Staat das maßgebliche Transformati‐
onsinstrument darstellt. Alle beschriebenen Strukturveränderungen sollen
durch staatliche Reformpolitik realisiert werden. Entsprechend wehrt sich
Eppler explizit gegen ein aus seiner Sicht verkürztes Staatsverständnis im
linken Spektrum, wonach dieser bloßes Instrument in den Händen des Mo‐
nopolkapitals sei (1975, 118f ). Vielmehr begebe sich Politik selbst in diese
Abhängigkeit von Wirtschaftsakteuren, wenn sie quantitativen Wachstums‐

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

212

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ziele oberste politische Priorität zuweist (1981, 49ff ). Der Staat kann also
prinzipiell Instrument für ökologischen Wandel sein und diesen auch ge‐
gen mächtige Wirtschaftsinteressen durchsetzen. Doch welche politischen
Kräfte sollen dies ermöglichen?

Wie bereits dargestellt, erwartet Eppler die maßgeblichen Impulse aus
der Zivilgesellschaft bei gleichzeitiger Skepsis gegenüber den etablierten
politischen Eliten. Seit der „Zäsur“ der frühen 70er-Jahre sieht er einen
breiten und fundamentalen Bewusstseinswandel in der Gesellschaft im
Gange, für den die zeitgenössischen sozialen Bewegungen der deutlichste
Ausdruck seien (1981, 111-115, 220ff; 1978, 22). Die Neuen Sozialen Bewe‐
gungen verkörpern aus seiner Sicht eine kritische Haltung gegenüber den
Gesetzmäßigkeiten des gegebenen Gesellschafts- und Fortschrittsmodells,
ein neues, immaterielleres Wohlstandsverständnis, eine positive Technik‐
kritik sowie ein neues Verhältnis zur Natur (1981, 111-134, 221f ).221 Epp‐
ler sieht dabei die verschiedenen Bewegungen wie Ökologiebewegung,
Frauenbewegung, Friedensbewegung, Bürgerrechtsbewegung als Teil einer
großen Gegenbewegung, durch die das neue Bewusstsein zum Machtfak‐
tor und zur Gegenmacht gegen die herrschenden Interessen wird (1981,
220ff, 238; 1975, 120). Große Hoffnungen setzt Eppler insbesondere auf
die Jugend, bei welcher er in besonderem Maße ein kritisches Bewusstsein
wahrnimmt (1981, 114; 1975, 124). Maßgeblich vorangetrieben würde der
Bewusstseinswandel durch die „tägliche Erfahrung betonierter Landschaft,
stumpfsinniger Arbeit [und] vergifteten Gemüses“, also durch die negativen
Alltagserfahrungen der Menschen (1981, 136, dazu auch 170).222

Die zentrale Hoffnung Epplers ist, dass sich die Sozialdemokratie, zurzeit
von Epplers Hauptwerken Regierungspartei, diesem gesellschaftlichen Be‐
wusstseinswandel öffnet und mit politischer Macht unterfüttert (1981, 236;

221 In der Tat zeigen Erhebungen, dass sich Mitte der 1960er-Jahre, insbesondere
ab 1968, eine Werteverschiebung weg von instrumenteller Naturauffassung und
Naturbeherrschung, Technikgläubigkeit, Ökonomismus sowie Gewinn- und Leis‐
tungsprinzipien hin zu Ehrfrucht vor dem Leben, Technikskepsis, Eigenwert der
Natur, Naturverbundenheit und Lebensqualität vollzieht, die als Wertewandel von
materialistischen hin zu verstärkt post-materialistischen Werten beschrieben wurde
(Steurer 2002, 92ff ). Auch ein verstärktes Umweltbewusstsein lässt sich ab Anfang
der 1970er-Jahre nachweisen (ebd.).

222 Neben seiner Fokussetzung auf die Zivilgesellschaft als Impulsgeberin hofft Eppler
auch auf progressive Politikerpersönlichkeiten, denen es nicht primär um den eige‐
nen Machterhalt, sondern die Ermöglichung einer anderen Politik geht. Zu diesem
Zweck wirken sie gezielt auf das Bewusstsein in der Gesellschaft ein, um Raum für
politische Veränderungen zu schaffen. (1975, 61)

7.4 Modernisierung im System

213

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1978, 22). Eben dies steht hinter Epplers Diktum, wonach in erster Linie
die SPD mehr Demokratie wagen müsse (1981, 235; 1975, 119f ). Nur indem
zusätzliche „Transmissionsriemen“ zwischen Zivilgesellschaft und Partei ge‐
schaffen werden, könne das Allgemeininteresse mobilisiert und die mächti‐
gen Interessen, die einer ökologischen Reformpolitik entgegenstehen, über‐
wunden werden (1975, 119ff; 1981, 180, 219-225, 235f; 1981b, 174f ). Die
Sozialdemokratie ist bei Eppler somit der zentrale Transmissionsriemen,
der den gesellschaftlichen Bewusstseinswandel in politische Reformen gießt
(ebd.). Der erforderliche Reformprozess wird in Epplers Denken also von
den Neuen Sozialen Bewegungen initiiert, letztlich aber von der SPD als
progressiver Großpartei in entsprechende Politik übersetzt.223 Sein Setzen
auf die SPD begründet Eppler einerseits damit, dass die Bearbeitung der
ökologischen Krise eine dezidiert linke Perspektive erfordere (1981, 143).
Andererseits empfindet er das Denken der Neuen Sozialen Bewegungen
als basisdemokratisches, emanzipatorisches, kapitalismuskritisches, pazifis‐
tisches und progressives Denken in der Tradition der Aufklärung und somit
als genuin linkes Denken (1981, 135-144; 1978, 22).224

Für die erforderliche demokratische Mehrheit sieht Eppler weitere Bünd‐
nispartner. Er hat in Ende oder die Wende die wirkungsvolle Unterschei‐
dung zwischen Wert- und Strukturkonservatismus getroffen. Später machte
er deutlich, dass dies mit der Intention geschah, die Möglichkeit einer
Mehrheit für ökologische Reformpolitik aufzuzeigen (1992, 93f ). Diese
Möglichkeit liegt für Eppler in einem Bündnis zwischen Progressiven und
Wertkonservativen (1975, 125; 1981, 144; 1981b, 175).225 Als konkrete Akteu‐

223 An diesen Stellen wird auch Epplers grundlegendes Politikverständnis deutlich.
Demnach gehen Impulse für gesellschaftliche Veränderungen maßgeblich von der
Zivilgesellschaft aus (1981, 223ff; 1975, 121). Solche Basisimpulse können sich aber
nur dann effektiv in politische Veränderungen übersetzen, wenn politische Großor‐
ganisationen, womit Eppler in erster Linie auf die Parteien, aber auch auf Gewerk‐
schaften und Kirchen blickt, diese aufgreifen und in die institutionalisierte Politik
tragen (ebd.).

224 Demgegenüber sieht er bei den Konservativen einen naiven Glauben an techni‐
schen Fortschritt und wirtschaftliches Wachstum (1981, 101; 1981b, 174f ). Den GRÜ‐
NEN traut er v.a. aufgrund ihrer Unerfahrenheit nicht zu, die zentrale Rolle im
ökologischen Modernisierungsprozess zu spielen (1981, 225).

225 Nach Eppler werde es immer deutlicher, dass die Bewahrung von Werten mittler‐
weile die Veränderung von Strukturen voraussetzt. Das schaffe die Grundlage für
ein Bündnis zwischen Wertkonservativen und Progressiven. Demgegenüber ziele
der technik- und wachstumsgläubige Strukturkonservatismus auf die Erhaltung be‐
stehender Strukturen und darauf aufbauender Machtpositionen (1981, 144; 1981b,
175). Mit seiner Differenzierung wollte er, so Eppler, einerseits den Millionen

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

214

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


re hofft Eppler auf die Gewerkschaften als progressive Kraft, bei denen
aber zunächst ein Umdenken im Sinne der Abkehr vom strukturkonservati‐
ven Festhalten am einzelnen Arbeitsplatz zugunsten einer weitsichtigeren
Perspektive auf zukunftsträchtige Arbeitsfelder sowie auf die Möglichkeiten
von Arbeitszeitverkürzungen stattfinden müsse (1981, 226f; 1975, 122f ). Zu‐
dem setzt er auf die Kirchen als Vertreter des Wertkonservatismus, die aber
ebenfalls einen Wandlungsprozess durchlaufen müssten um anschlussfähig
für den gesellschaftlichen Bewusstseinswandel zu werden (1981, 228-232;
1975, 123f ).226 Damit zeigen sich deutliche Überschneidungen zu den
demokratischen Systemwechsel-Denkern, die in unterschiedlicher Gewich‐
tung ebenfalls Sozialdemokratie, Gewerkschaften und Kirchen als potenzi‐
elle Transformationsakteure ansprechen.

7.4.3 Erklärende Hintergrundannahmen

Auf welche Hintergrundannahmen lässt sich Epplers Position zurückfüh‐
ren? Zunächst beruht sie auf einer deutlich optimistischeren Einschätzung
der Flexibilität der ökologischen Wachstumsgrenzen, was ihn sowohl von
den autoritären als auch den demokratischen Systemwechsel-Positionen
unterscheidet. Er sieht nicht die zwingende Notwendigkeit von Nullwachs‐
tum bzw. wirtschaftlicher Schrumpfung, was wiederum auf der optimisti‐
scheren Einschätzung des technologischen Innovationspotenzials basiert
(Kap. 5). Auf dieser Grundlage sieht er keine zwingende Notwendigkeit für
einen radikalen Systemwechsel.227 Hinzu tritt die bereits zitierte kritische
Haltung bezüglich eines prinzipiellen Widerspruchs zwischen kapitalisti‐

von Wertkonservativen klarmachen, dass ihr Bündnispartner nicht in den wirt‐
schaftlichen und politischen Machtzentralen sitzen, sondern links von der Mitte,
und andererseits den Linken verdeutlichen, dass ihnen die politische Aufgabe des
Bewahrens zufällt (1992, 93f ). In anderen Beiträgen kokettierte Eppler auch mit
einer Koalition mit den GRÜNEN (1978, 1982).

226 Die Kirchen sieht Eppler am tiefsten von jenem Wertkonservatismus geprägt, aus
welchem er seine politischen Vorschläge ableitet. Deshalb seien sie logischer Partner
für den angestrebten Wandel (1975, 123). Dafür müssten sie sich aber einerseits
inhaltlich auf den gesellschaftlichen Bewusstseinswandel, insbesondere ein neues
Naturverhältnis im Sinne der Abkehr vom Herrschaftsauftrag und der Herrschafts‐
anthropologie, einlassen (1981, 230f ). Andererseits müssten sie die Lücke zwischen
Problembewusstsein und konkretem Handeln überwinden, um tatsächlich aktiver
Teil der Gegenbewegung zu werden (1975, 123f ).

227 In einem Gespräch mit dem wachstumspessimistischen Autor Nico Paech hat Epp‐
ler diese optimistischere Grundhaltung und damit die darin begründete Differenz

7.4 Modernisierung im System

215

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schem Wirtschaftssystem und Wachstumsneutralität. Diese Punkte werden
an dieser Stelle nicht mehr vertieft. Nicht mehr beleuchtet werden zudem
die bereits im Kapitel zur Überlegenheit der Demokratie für alle demokra‐
tischen Autoren herausgearbeiteten Annahmen, welche für die Abgrenzung
zu den öko-autoritären Positionen maßgeblich sind (Kap. 7.2):

• Optimistisches Menschen- und Bürgerbild gepaart mit der Skepsis ge‐
genüber den politischen Funktionseliten

• Stärkere normative Bindung an freiheitliche Grundwerte, vor deren Hin‐
tergrund der Demokratie ein starker Eigenwert zukommt

Im Folgenden werden bisher nur angedeutete Aspekte vertieft, welche die
Differenz zu den demokratischen Systemwechsel-Denkern erklären kön‐
nen. Diese Differenz ergibt sich nur sekundär aus divergenten normativen
Annahmen wie z.B. Menschenbildern oder Grundwerten. Primär lässt sie
sich auf perspektivische Unterschiede, konkret auf Epplers dezidiert real‐
politische Perspektive zurückführen. Dennoch zeigen sich auch mit Blick
auf das unterlegte Menschenbild Differenzen. Zudem tritt bei Eppler eine
liberalere Position in der Bedürfnisfrage zutage.

Realpolitische Perspektive
Die Differenz der Ordnungsvorstellungen zwischen Eppler und den de‐
mokratischen Systemwechsel-Denkern kann neben der unterschiedlichen
Einschätzung der ökologischen Wachstumsgrenzen in erster Linie über
Epplers dezidiert realpolitische Perspektive erklärt werden. Beispielsweise
legt er in Ende oder Wende dar, dass sein Fokus auf dem Machbaren,
nicht dem Wünschenswerten liege und er mit seinen Vorschlägen ein
Verbindungsstück zwischen kurzfristigem Krisenmanagement und Lang‐
zeitdiskussion zu beschreiben sucht (1975, 63, 117f ). Er reflektiert selbst,
dass man aus einer Perspektive des eigentlich Notwendigen zu radikale‐
ren Schlussfolgerungen kommen würde, er aber pragmatische und damit
machbare Vorschläge unterbreiten möchte (1975, 117f ). Bereits diese prag‐
matischen Vorschläge müssten mit enormem Widerstand von mächtigen
Wirtschaftsinteressen rechnen (ebd.). In einem neueren Beitrag begründet
Eppler seine realpolitische Perspektive weitergehend: Demnach könnten
Gesellschaften nur sehr langsam lernen, während sie zu schneller Wandel
überfordere und anfällig für Demagogen mache. Ein rascher, fundamenta‐

zu Positionen eines fundamentalen Systemwechsels selbst reflektiert (2016, 101-134,
v.a. 109ff, 118f ).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

216

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ler Systemwechsel wäre eine solche Überforderung. Zudem führten derarti‐
ge Überforderungen zu einer Abwehrhaltung, die selbst kleinere Schritte
in Richtung Nachhaltigkeit verunmögliche. Gute Politik bzw. gute Politiker
zeichneten sich deshalb dadurch aus, diejenigen Veränderungen zu erken‐
nen, für welche die Gesellschaft zu einem bestimmten Zeitpunkt bereit
ist, gleichzeitig aber auch zu sehen, welche Debatten zu früh kommen
(2016, 16, 150-157).228 Somit begründet Eppler die Notwendigkeit einer
realpolitischen Perspektive einerseits mit der Beibehaltung gesellschaftli‐
cher Stabilität bzw. dem mit radikalem Wandel einhergehenden Risiko
gesellschaftlicher Destabilisierung sowie andererseits mit politstrategischen
Erwägungen im Sinne der Anschluss- und Mehrheitsfähigkeit. Epplers re‐
alpolitische Ausrichtung muss vor dem Hintergrund seiner Prägung als
politischer Verantwortungsträger und Praktiker gelesen werden.

Der realpolitische Fokus auf das Machbare führt Eppler auch dazu, den
Ausweg aus der ökologischen Krise nicht mit der Verwirklichung eines
Gesellschaftsideals zu verbinden. Das bedeutet keineswegs, dass Eppler ein
solches Ideal nicht hat bzw. er der Gegenwartsgesellschaft grundsätzlich
affirmativ gegenübersteht. Vielmehr klingt auch bei ihm die Kritik an
einer hyperkonsumistischen, durch Egoismus geprägten, unsolidarischen
und sozial entfremdeten Gesellschaft an, die er als maßgebliche Folge des
kapitalistischen Wirtschaftssystems begreift (Kap. 7.1.1). In einem weiteren
Beitrag legt er zudem dar, dass er die emanzipatorische Kritik, wonach
die zentralistisch-arbeitsteilige Produktionsweise des Industriesystems zu
Unfreiheit, Entfremdung und sozialer Entwurzelung führt, grundsätzlich
teilt (1979, 56). Aus seiner realpolitischen Warte versucht er aber nicht, mit
einem fundamentalen Gegenentwurf auf all diese Problemlagen gleichzeitig
eine ganzheitliche Antwort zu geben, sondern sucht eher selektiv nach
einem realpolitisch gangbaren Weg aus der vordringlichen ökologischen
Krise.229

228 Eppler verdeutlicht dies am Beispiel des Automobils. Aus Sicht ökologischer Not‐
wendigkeit wäre es womöglich erforderlich, den privaten Pkw-Besitz einzuschrän‐
ken. Wenn aber die Menschen für eine entsprechende Debatte noch nicht bereit
seien, würden sie mit Abwehr reagieren, was die Chance für andere Nachhaltig‐
keitspolitiken unterminiere (2016, 156). Während also aus einer Perspektive wissen‐
schaftlicher Notwendigkeit das Automobil infrage zu stellen ist, ist dies aus realpoli‐
tischer Perspektive kontraproduktiv.

229 Eindrücklich reflektiert hat Eppler diese perspektivische Differenz auch im oben
angesprochenen Streitgespräch mit Nico Paech. Demnach sei ein fundamentaler
Gegenentwurf wie Paechs Postwachstumsökonomie zwar normativ wünschenswert,

7.4 Modernisierung im System

217

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Differenz lässt sich auch gut an einer Buchrezension Epplers aus
dem Jahre 1979 veranschaulichen. Darin bespricht Eppler affirmativ das in
Dänemark 1977 veröffentlichte, dort breit rezipierte und dann ins Deutsche
übersetzte Buch Aufruhr der Mitte, in dem die Autoren ein den Entwürfen
von Bahro, Amery, Strasser und Fromm vergleichbares Modell entwickeln:
weitgehende Dezentralisierung von Entscheidungskompetenzen und Wirt‐
schaftsstruktur, Selbstverwaltung, direktdemokratische Beteiligung, Verge‐
sellschaftung der Unternehmen, demokratisches Entscheiden über die
Entwicklung der Wirtschaft, garantiertes Grundeinkommen und Einkom‐
mensgerechtigkeit (Meyer et al. 1979 sowie dazu Eppler 1979b). Eppler
erkennt darin die Utopie eines demokratischen Subsidiaritätssozialismus
(1979b). Er sieht in dem dänischen Modell eine wünschenswerte Utopie,
die für ihn als Fluchtpunkt attraktiv und erstrebenswert ist (ebd.). Wenn
Eppler also eine, aus seiner Sicht, utopische Perspektive einnimmt, kommt
er zu weitgehend deckungsgleichen Ordnungsvorstellungen wie die Expo‐
nenten eines demokratischen Systemwechsels. Dadurch zeigt sich, dass die
Differenz zwischen beiden Ansätzen weniger in divergenten Grundwerten
oder Ideen des guten Lebens als vielmehr in der beschriebenen perspektivi‐
schen Differenz wurzelt.230 Dies wird auch bei Epplers Kritik an Aufruhr
der Mitte augenscheinlich: Diese bezieht sich primär auf die mangelnde re‐
alpolitische Reflexion der Frage, wie dieser Alternativentwurf zu erreichen
ist (ebd.).

Abschließend sei noch einmal auf den Zusammenhang zwischen realpo‐
litischem Fokus und der optimistischeren Einschätzung der Flexibilität der
ökologischen Wachstumsgrenzen verwiesen. Wie im Vorherigen gezeigt,
will Eppler aus verschiedenen Erwägungen eine realpolitische Perspektive

vergesse aber gesellschaftliche Realitäten. Die Gesellschaft sei (noch) nicht bereit
für einen solch radikalen Wandel, weshalb entsprechende Debatten zu früh kämen.
Hinzu kommt, so Epplers Vorwurf an Paech, dass dessen starker Fokus auf poten‐
ziell notwendige und wünschenswerte Maximalforderungen den Blick für kleinere
Fortschritte, wie z.B. die verbreitete Abkehr von einem blinden Wachstumsglauben
zugunsten der Perspektive grünen Wachstums oder konkreter der Umstieg auf er‐
neuerbare Energien, verstelle und diese dadurch als belanglos abgewertet werden.
(2016, 16, 111-134, 150-156)

230 Im Gegenteil zeigen sich z.B. bei Strasser und Eppler, die ihre Freiheits- und Ge‐
rechtigkeitsbegriffe sowie deren Zusammenhang als einzige der demokratischen
Autoren explizit reflektieren, weitgehende Überschneidungen. Beide betonen in
sozialdemokratischer Tradition die positive Dimension des Freiheitsbegriffs und
verstehen Gerechtigkeit primär als die gleiche Chance zur freien Entfaltung der
eigenen Möglichkeiten (Strasser/Traube 1981, 235f, 238f, 272; Eppler 1975, 46-53).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

218

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einnehmen. Er kann dies aber auch, weil eine Fundamentalalternative,
wiederum in Differenz zu den Exponenten des demokratischen System‐
wechsels, vor dem Hintergrund seiner optimistischeren Einschätzung der
Verschiebbarkeit ökologischer Wachstumsgrenzen kurz- bis mittelfristig
nicht zwingend ist. Eppler hält eine tiefgreifende gesellschaftliche Verände‐
rung für wünschenswert, aber erstens nicht für kurzfristig machbar und
zweitens aus ökologischer Sicht nicht für zwingend notwendig. Aus seiner
Perspektive wäre die von ihm beschriebene ökologische Reformpolitik ge‐
gen mächtige Wirtschaftsinteressen bereits ein großer Erfolg und wichtiger
Schritt auf dem Weg in eine nachhaltige Gesellschaft.

Menschen- und Bürgerbild
Bezüglich des Menschen- und Bürgerbildes kann für Eppler eine Zwi‐
schenposition zwischen den öko-autoritären und den demokratischen Sys‐
temwechsel-Denkern konstatiert werden. Herausgearbeitet wurde bereits
das gegenüber den öko-autoritären Positionen optimistischere Bürger-
und Menschenbild, das sich v.a. in den Annahmen der Einsichtigkeit
der Bürgerschaft, deren Rolle als maßgebliche Impulsgeberin für ökologi‐
schen Wandel sowie der Möglichkeit eines tiefgreifenden Bewusstseins-
und Wertewandels ausdrückt (Kap. 7.2). Demgegenüber wird zumindest
an einer Stelle deutlich, dass Eppler den starken Optimismus bezüglich
der Wandelbarkeit des Menschen zum Besseren, der hinter den demokra‐
tischen Systemwechsel-Positionen steht, nicht teilt. In der oben angeführ‐
ten Besprechung des dezentralen, basisdemokratischen Selbstverwaltungs‐
sozialismus aus Aufruhr der Mitte unterstützt er diesen Entwurf zwar als
Fluchtpunkt gesellschaftlicher Veränderung, macht aber auch deutlich, dass
der dafür erforderliche utopische Mensch noch lange auf sich warten lassen
werde (Eppler 1979b). Die Möglichkeit der Verwirklichung der menschli‐
chen Utopie, wie sie bei Fromm explizit anklingt und den oben besproche‐
nen Entwürfen zugrunde liegt, steht Eppler zurückhaltender gegenüber. Bei
Eppler kommt also eine Skepsis bezüglich der anthropologischen Grund‐
lagen der aus seiner Sicht utopisch anmutenden Fundamentalalternativen
zum Ausdruck.

 

7.4 Modernisierung im System

219

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Liberalere Position in der Bedürfnisfrage
Zuletzt lässt sich für Eppler eine im Vergleich zu den weiteren Autoren
liberalere Position bezüglich der Bedürfnisstrukturen der Individuen und
der darauf aufbauenden Lebensstile konstatieren. Bei den demokratischen
Systemwechsel-Denkern müssen die Bedürfnisstrukturen der Individuen
sowohl aus ökologischer als auch aus emanzipatorischer Perspektive grund‐
legend hinterfragt werden. Hier ist Eppler deutlich zurückhaltender. Bei‐
spielsweise bemerkt er, dass es auch im Angesicht der ökologischen Krise
möglich sein müsse, „jedem, der dies wünscht, seinen Farbfernseher oder
seine Waschmaschine und eine anständige Wohnung zu verschaffen“ (1975,
21). Entsprechende Bedürfnisse werden von Eppler nicht infrage gestellt,
sondern als Ausdruck individueller Selbstbestimmung begriffen. Ein weite‐
res Beispiel ist seine Haltung zu materiellem Verzicht. Während Denker
wie Fromm, Amery oder Bahro die Emanzipation vom Materialismus
als Voraussetzung für innere Freiheit beschreiben, weist Eppler darauf
hin, dass Verzicht womöglich für einzelne Individuen ein Weg zu einem
besseren Leben sei, daraus aber keine Generalisierung abgeleitet werden
könne (1981, 161ff ). Sichtbar wird hier im Vergleich zu den Exponenten
des demokratischen Systemwechsels die stärkere Betonung der negativen
Freiheitsdimension: Fragen des guten Lebens sind in erster Linie Fragen
individueller Selbstbestimmung. Nicht aufzulösen ist, ob diese liberalere
Grundhaltung tatsächlich aus Epplers genuinem Freiheitsverständnis folgt
oder primär realpolitisch begründet ist. Oben wurde für das Beispiel des
privaten Automobils bereits dargestellt, dass Epplers realpolitische Ausrich‐
tung ihn diesbezüglich zu einer liberalen Haltung führt. Selbst wenn be‐
stimmte Bedürfnisse mit Blick auf die ökologischen Belastungsgrenzen
eigentlich kritisch hinterfragt werden müssten, kann dies politstrategisch
kontraproduktiv sein. Unzweifelhaft ist hingegen, dass Epplers liberalere
Grundhaltung durch seine optimistischere Einschätzung der Flexibilität
ökologischer Wachstumsgrenzen ermöglicht wird. Erst auf Basis dessen
kann er den genannten Konsumbedürfnissen offener gegenüberstehen.231

231 Mit Blick auf die zweite Zeitphase sei bereits vorweggenommen, dass diese Feststellung
der liberaleren Grundhaltung bei Eppler nur gegenüber den weiteren Autoren der
ersten Zeitphase gilt. Auch Eppler kritisiert, wie dargestellt, einen vorherrschenden
Modus  des  Habenwollens  und  legt  seiner  selektiven  Wachstumspolitik  mit  dem
Konzept der Lebensqualität einen objektiven Maßstab des Guten zugrunde. Beides
steht im Widerspruch zu einer dezidiert liberalen Position in der ökologischen Frage,
wie sie in der zweiten Zeitphase v.a. von Ralf Fücks vertreten wird (vgl. Kap. 12).

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

220

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.4.4 Zusammenfassung

Im Gegensatz zu den demokratischen und autoritären Systemwechsel-Den‐
kern beschreibt Eppler eine Position der Modernisierung im System. In
wirtschaftlicher Hinsicht geht es ihm um die Verwirklichung einer ökologi‐
schen Marktwirtschaft. Dazu dient die selektive Wachstums- und Schrump‐
fungspolitik, die durch die Schaffung eines ökologischen Ordnungsrah‐
mens Investitionen in gewünschte Branchen und Produktionsweisen lenkt
bzw. diese aus nicht zukunftsfähigen Produktionsbereichen abzieht. Auf der
Instrumentenebene fokussiert Eppler primär auf eine umfassende ökologi‐
sche Steuerreform. Auch bei Eppler nimmt der Staat somit eine stärkere Po‐
sition gegenüber den Märkten ein, die Investitionsentscheidungsfunktion
verbleibt aber, anders als bei den planwirtschaftlich motivierten Entwürfen,
bei den privaten Wirtschaftsakteuren. Neben die selektive Wachstumspoli‐
tik tritt der reformerische Abbau von strukturellen Wachstumsabhängigkei‐
ten mit dem Ziel größerer Wachstumsunabhängigkeit. In staatsstruktureller
Hinsicht ist für Eppler eine Vertiefung der Demokratie angezeigt, um einen
effektiveren Durchfluss zivilgesellschaftlicher Impulse in die politische Ent‐
scheidungsfindung sicherzustellen. Dieses Ansinnen wird aber institutio‐
nell kaum konkretisiert.

Der Prozess des Wandels wird bei Eppler mittels Reformpolitik gedacht.
Der Staat ist das zentrale Transformationsinstrument. Eppler geht aber
nicht davon aus, dass die politischen Eliten selbst den Anstoß für die ökolo‐
gische Reformpolitik geben, was einerseits in den Anreizstrukturen der re‐
präsentativen Konkurrenzdemokratie, andererseits in der Sachzwang- und
Wachstumsideologie der politischen Funktionseliten begründet liegt. Statt‐
dessen sieht Eppler in den Neuen Sozialen Bewegungen die maßgeblichen
Impulsgeber für ökologischen Wandel. Diese sind für Eppler Ausdruck
eines breiteren gesellschaftlichen Bewusstseinswandels im Sinne einer zu‐
nehmenden Skepsis gegenüber dem technisch-ökonomischen Fortschritts‐
paradigma sowie einer Hinwendung zu stärker postmateriellen Werten und
einem nicht-instrumentellen Naturverständnis. Eppler setzt darauf, dass
bestehende Großorganisationen, insbesondere die Sozialdemokratie, aber
auch Kirchen und Gewerkschaften, sich diesem Basisimpuls öffnen und
diesen in die institutionalisierte politische Auseinandersetzung tragen. Eine
potenzielle demokratische Mehrheit für die angestrebte Reformpolitik be‐
steht in einem Bündnis aus progressiven und wertkonservativen Kräften.

Bezüglich der erklärenden Hintergrundannahmen zeigt sich, dass Epp‐
lers Position auf einer optimistischeren Einschätzung der Flexibilität ökolo‐

7.4 Modernisierung im System

221

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gischer Wachstumsgrenzen und einer Skepsis gegenüber eines prinzipiellen
Wachstumszwangs des Kapitalismus beruht. Eben deshalb sieht er zumin‐
dest kurz- bis mittelfristig keinen zwingenden Widerspruch zwischen
der marktwirtschaftlich-kapitalistischen Ordnung und ökologischer Nach‐
haltigkeit. Gegenüber den öko-autoritären Positionen sind zudem das
optimistischere Menschen- und Bürgerbild sowie die stärkere normative
Bindung an Grundwerte wie individuelle Freiheit und Selbstbestimmung
ausschlaggebend. Die Differenz zu den demokratischen Systemwechsel-
Denkern lässt sich primär auf Epplers dezidierten Fokus auf das realpo‐
litisch Umsetzbare zurückführen. Hinzu kommen die Skepsis gegenüber
dem starken anthropologischen Optimismus der demokratischen Funda‐
mentalalternativen sowie die liberalere Grundposition gegenüber individu‐
ellen Konsumbedürfnissen.

7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung

222

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8 Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus: der
späte Bahro als „Sonderstimme“

Als letzte Grundposition des untersuchten frühen ökologischen politischen
Denkens fällt der Blick im Folgenden auf den späten Bahro. Dessen Posi‐
tion hat sich im Zeitverlauf deutlich gewandelt. Seine früheren Beiträge,
insbesondere die bereits behandelten Elemente, lassen sich einer öko-sozia‐
listischen Perspektive zuordnen (Kap. 7.3). In Beiträgen Mitte der 1980er-
Jahre kündigt sich bereits die Verschiebung hin zu einer stärker öko-kom‐
munalistisch und spirituell aufgeladenen Position an (siehe z.B. Pfeiler
am anderen Ufer, v.a. Kapitel 3 „Kommunitäre Perspektive“). Mit Logik
der Rettung legte Bahro dann 1987 die nach eigener Aussage geschlossene
Darstellung seiner fundamentalistischen Position vor (1987, 10). Die darin
dargelegte Perspektive lässt sich keiner der zuvor behandelten Grundposi‐
tionen zuordnen. Bahro steht einerseits zwischen diesen Grundpositionen,
da sein Ansatz emanzipatorisch-freiheitliches Denken mit autoritären Ele‐
menten verbindet. Andererseits liegt seine Perspektive jenseits der weiteren
Denker, da die stark spiritualistische Dimension seines Denkens ein Allein‐
stellungsmerkmal darstellt. Entsprechend hat Stein Bahro mit Blick auf die
Logik der Rettung richtigerweise als „Sonderstimme“ im Diskurs um den
Umgang mit der ökologischen Krise bezeichnet (1998, 202).

Dies heißt im Umkehrschluss nicht, dass Bahro nicht auch Exponent
einer wichtigen Strömung des ökologischen politischen Denkens der
1970er- und 80er-Jahre ist. Dies gilt weniger für seine institutionellen
Schlussfolgerungen als vor allem für die tiefenökologische und spirituelle
Dimension seines Ansatzes. In der Ökologiebewegung der 70er- und 80er-
Jahre war spiritualistisch aufgeladenes ökologisches Denken sehr populär
und erreichte in Zeitschriften und Monografien große Reichweite (Men‐
de 2011, 439; Eitler 2007, 119ff; Küenzlen 1988; Dryzek 1997, 155-166).232

Dies gilt im deutschen Kontext auch für die frühen GRÜNEN, bei denen

232 Eitler verweist im Zuge dessen auf die enorm erfolgreichen Veröffentlichungen von
Marilyn Ferguson (Die sanfte Verschwörung, 1982) und Fridtjof Capra (Wendezeit
– Bausteine für ein neues Weltbild, 1983). Beispielsweise hielt sich Capras Werk
über mehrere Monate auf den Spiegel-Bestsellerlisten und wurde innerhalb von
zwei Jahren achtmal neu aufgelegt (Eitler 2007, 120; 2010). Zentral ist in beiden
Werken, wie bei Bahro, das Ansinnen, dass Selbsttransformation die Voraussetzung
für Gesellschaftstransformation darstellt (ebd.). Beispielsweise bemerkt Ferguson
ganz im Sinne des späten Bahros, dass der sich selbst heilende Mensch zum Heiler
der Gesellschaft wird (1982, 242).

223

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ebenfalls prominent Positionen einer öko-spirituellen Transformation der
inneren Konstitution des Menschen vertreten wurden (Blasberg 1999, 211f;
Markovits/Gorski 1997, 190-193; Radkau 2011, 266-269; Hesse/Wiebe 1988,
Teil 2; Spretnak 1985, 311-351; Raschke 1993, 72f ). Neben Bahro traten
dabei z.B. Petra Kelly, Rainer Langhans und Karin Zeitler mit öko-spiri‐
tualistischen Beiträgen hervor (siehe z.B. deren Beiträge in Hesse/Wiebe
1988, Teil 1).233 Stets steht dabei das Motiv der spirituellen Einordnung
des Menschen in den natürlichen Gesamtzusammenhang im Vordergrund
(Küenzlen 1988, 253).

Was sich bei diesen Positionen anders als bei Bahro nicht findet, sind
Vorstellungen, wie sich die angestrebte spirituelle Bewusstseinsrevolution in
der Breite vollziehen und letztlich in weltliche Macht zur Bearbeitung der
ökologischen Krise übersetzen soll. Insbesondere werden aus der spiritua‐
listisch-tiefenökologischen Positionierung keine institutionellen Schlussfol‐
gerungen gezogen. Entsprechend hält Fücks Bahro im Zuge seiner kriti‐
schen Auseinandersetzung mit der Logik der Rettung zugute, dass dieser
die Idee vom neuen Menschen im Gegensatz zu den weiteren Exponenten
dieser Strömung konsequent zu Ende gedacht hätte (2013, 145). In der
Summe lässt sich festhalten, dass Bahro zwar mit Blick auf seine institu‐
tionellen Konkretisierungen eine „Sonderstimme“ darstellt, die spiritualisti‐
sche Fundierung und die Forderung nach einer Bewusstseinsrevolution als
Grundlage für eine andere Gesellschaft hingegen Ausdruck einer wichtigen
Denkströmung dieser Zeit ist.234

Im Folgenden ist vorweggestellt auf Bahros kausale Begründung der öko‐
logischen Krise einzugehen, die er in letzter Instanz als anthropologische
Krise begreift (Kap. 8.1). Bezüglich seines Alternativentwurfs ist zwischen
einer kurz- bis mittelfristigen und einer langfristigen Perspektive zu unter‐
scheiden. In der langfristigen Perspektive (Öko-Kommunalismus) leben die
Menschen aus innerer Überzeugung in dezentralen, weitergehend souve‐
ränen Subsistenzgemeinschaften, wobei eine übergeordnete staatliche Zen‐
tralgewalt potenziell gänzlich obsolet wird. Diese neue Gesellschaft setzt
einen tiefgreifenden geistig-kulturellen Wandel („anthropologische Revolu‐
tion“) voraus, der die Menschen für diese Gesellschaftsform qualifiziert.

233 Entsprechend wird Bahro in der Sekundärliteratur als Teil und maßgeblicher Vor‐
denker der öko-spiritualistischen Strömung bei den frühen GRÜNEN behandelt
(vgl. z.B. Blasberg 1999; Markovits/Gorski 1997 190-193; Raschke 1993, 72f ).

234 Siehe für eine ausführliche Aufarbeitung und Systematisierung dieses Strangs des
ökologischen politischen Denkens im angelsächsischen Sprachraum Dryzek 1997,
155-166.

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

224

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kurz- bis mittelfristig bedarf es einer spirituell-autoritären „Rettungsregie‐
rung“, die einerseits durch ökologische Politik Zeit für den langwierigen
geistig-kulturellen Wandel schafft, andererseits diesen durch spirituelle
Wegweisung maßgeblich mit hervorbringt. In Kapitel 8.2 fällt der Blick zu‐
nächst auf die anthropologische Revolution als Voraussetzung für den Weg
aus der ökologischen Krise sowie die sich daraus ergebende „Rettungsbewe‐
gung“ als maßgeblichen Transformationsakteur. Diese zielt einerseits auf
die Ausbreitung der anthropologischen Revolution und anderseits auf die
Etablierung der zustimmungsunabhängigen „Rettungsregierung“. In Kapitel
8.3 werden Bahros institutionelle Vorstellungen dieser Rettungsregierung
und deren politisches Handeln beleuchtet. Sodann wird der Fokus auf
Bahros langfristige Perspektive einer öko-kommunalistischen Gesellschaft
gerichtet (Kap. 8.4). Nach der Darstellung von Bahros Alternativentwurf
werden die ausschlaggebenden Hintergrundannahmen in Bahros Denken
aufgezeigt (Kap. 8.5). Nach der Zusammenfassung seiner Position (Kap.
8.6) wird in einem kurzen abschließenden Exkurs die zeitliche Verände‐
rung in Bahros ökologisch-politischem Denken rekapituliert (Kap. 8.7).

8.1 Die ökologische Krise als anthropologische Krise

Der späte Bahro nimmt eine stark wachstumspessimistische Position ein,
wonach nicht nur der Ausstieg aus der Wachstumsdynamik, sondern in den
reichen Weltregionen eine drastische Senkung des materiellen Wohlstandes
um den Faktor zehn erforderlich ist (vgl. Kap. 5). Davon ausgehend macht
er sich in der Logik auf die Suche nach den Wurzeln der ökologisch unhalt‐
baren Expansionsdynamik. Bahro geht dabei in dem Sinne „geologisch“
vor, dass er verschiedene Zwischenstufen der Krisenverursachung identifi‐
ziert, die zusammen eine „Geologie der Ursachen“ (1987, 118; vgl. dazu auch
Stein 1998, 209f ) ergeben. Diese „Tiefenstaffelung“ (1987, 101) stellt sich für
Bahro wie folgt dar (vgl. dazu 1987, 106ff ):

8.1 Die ökologische Krise als anthropologische Krise

225

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 

 

164 

 

 Die ökologische Krise als anthropologische Krise 
Der späte Bahro nimmt eine stark wachstumspessimistische Position ein, wonach nicht nur der Ausstieg 

aus der Wachstumsdynamik, sondern in den reichen Weltregionen eine drastische Senkung des materiel-

len Wohlstandes um den Faktor zehn erforderlich ist (vgl. Kap. 5). Davon ausgehend macht er sich in der 

Logik auf die Suche nach den Wurzeln der ökologisch unhaltbaren Expansionsdynamik. Bahro geht dabei 

in dem Sinne „geologisch“ vor, dass er verschiedene Zwischenstufen der Krisenverursachung identifiziert, 

die zusammen eine „Geologie der Ursachen“ (1987, 118; vgl. dazu auch Stein 1998, 209f) ergeben. Diese 

„Tiefenstaffelung“ (1987, 101) stellt sich für Bahro wie folgt dar (vgl. dazu 1987, 106ff): 

 

Abb. 1: Grafische Darstellung von Bahros "Geologie der Ursachen"235 

Die von Bahro identifizierte kausale Verursachungskette wird im Folgenden umrissen. Zuvor ist kurz Bahros 

generelle Perspektive auf die historische Entwicklung bzw. die Genese der ökologischen Krise zu 

reflektieren. Seine Grundannahme ist, dass die ökologische Krise aus der inneren Konstitution des Men-

schen folgt (1987, 19f, 103, 21). Dahinter steht die Annahme, dass die gesamten technischen, institutio-

nellen oder sozialen Strukturen, welche die ökologische Krise letztlich hervorbringen, Folge der inneren 

Konstitution der Subjekte sind (ebd., 84ff, 35, 103, 313). Entsprechend überschreibt Bahro das einschlägige 

Zwischenkapitel mit „Geschichte ist Psychodynamik“ (ebd., 101), d.h. die materielle Geschichte folgt aus 

der Bewusstseinsgeschichte. Deshalb müsse bei allen strukturell-materiellen Ursachen der Krise (v.a. Ka-

pitalismus, Industrialismus) gefragt werden, welchen inneren Bewusstseinsverfassungen diese entspre-

chen und welchen inneren menschlichen Antrieben sie Ausdruck verleihen (ebd., 104f).236 Deutlich wird 

also, dass Bahro die ökologische Krise als ideelle Krise begreift, worin er sich mit weiteren Autoren wie 

 
235Bahro spricht an anderer Stelle selbst von der „Selbstausrottungspyramide“, weswegen sich diese Darstellungs-
form anbietet (1987, 185). 
236„Was wir tun, was wir uns und aller Kreatur antun, kann nur darin wurzeln, was wir sind. Wenn wir jetzt sehen, 
daß unser Dasein als denkende Wesen vor allem Störung der Weltharmonie, der Naturgleichgewichte hervorruft, so 
kann das keine andere Ursache als die Verwirrung unseres eigenen Geistes und Herzens haben“ (1987, 19f). Entspre-
chend könne eine Lösung nur im Inneren des Menschen ihren Ausgang nehmen (ebd., 19, 21, 83f). 

Industriesystem

Kapitaldynamik

Europäische Kosmologie

Patriarchat

Conditio humana

Grafische Darstellung von Bahros "Geologie der Ursachen"235

Die von Bahro identifizierte kausale Verursachungskette wird im Folgen‐
den umrissen. Zuvor ist kurz Bahros generelle Perspektive auf die histo‐
rische Entwicklung bzw. die Genese der ökologischen Krise zu reflektieren.
Seine Grundannahme ist, dass die ökologische Krise aus der inneren Kon‐
stitution des Menschen folgt (1987, 19f, 103, 21). Dahinter steht die Annah‐
me, dass die gesamten technischen, institutionellen oder sozialen Struktu‐
ren, welche die ökologische Krise letztlich hervorbringen, Folge der inne‐
ren Konstitution der Subjekte sind (ebd., 84ff, 35, 103, 313). Entsprechend
überschreibt Bahro das einschlägige Zwischenkapitel mit „Geschichte ist
Psychodynamik“ (ebd., 101), d.h. die materielle Geschichte folgt aus der Be‐
wusstseinsgeschichte. Deshalb müsse bei allen strukturell-materiellen Ursa‐
chen der Krise (v.a. Kapitalismus, Industrialismus) gefragt werden, welchen
inneren Bewusstseinsverfassungen diese entsprechen und welchen inneren
menschlichen Antrieben sie Ausdruck verleihen (ebd., 104f ).236 Deutlich
wird also, dass Bahro die ökologische Krise als ideelle Krise begreift, worin
er sich mit weiteren Autoren wie Amery und Gruhl überschneidet. Er ist

Abb.1:

235 Bahro spricht an anderer Stelle selbst von der „Selbstausrottungspyramide“, weswe‐
gen sich diese Darstellungsform anbietet (1987, 185).

236 „Was wir tun, was wir uns und aller Kreatur antun, kann nur darin wurzeln, was
wir sind. Wenn wir jetzt sehen, daß unser Dasein als denkende Wesen vor allem
Störung der Weltharmonie, der Naturgleichgewichte hervorruft, so kann das keine
andere Ursache als die Verwirrung unseres eigenen Geistes und Herzens haben“
(1987, 19f ). Entsprechend könne eine Lösung nur im Inneren des Menschen ihren
Ausgang nehmen (ebd., 19, 21, 83f ).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

226

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber in dem Sinne radikaler, dass alle äußeren Erscheinungsformen bloßer
Ausdruck innerer Haltungen und Weltanschauungen sind.237

Nun zu Bahros „Geologie der Ursachen“ 238. Die ökologische Krise wird
aus Bahros Sicht materiell von dem auf ständige Expansion ausgerichteten
Industriesystem, das er in Anlehnung an Mumford auch als „industrielle
Megamaschine“ bezeichnet, hervorgebracht (ebd., 117f, 122).239 Das Indus‐
triesystem ist wiederum nur ein Instrument des Kapitals als „derzeit […]
mächtigste[s] Triebrad der Expansion“ (ebd., 129) bzw. des im Kapitalis‐
mus verankerten Geldvermehrungstriebs (ebd., 135). Das Industriesystem
ist also genuin kapitalistisches Industriesystem (ebd., 129). Dabei sei es
nicht der böse oder gute Wille des Kapitalisten, sondern das Prinzip der
gewinnträchtigen Kapitalanlage, das den Expansionsprozess antreibt und
„uns über den Rand trägt“ (ebd., 129). Auch Bahro unterstellt somit einen
systemimmanenten Wachstumszwang im Kapitalismus.

Für Bahro sind Kapitalismus und Industrialismus jedoch Sekundärphä‐
nomen und letztlich nur die Instrumente, mit denen der Mensch seinen
inneren Antrieben Rechnung trägt (ebd., 15f, 104ff, 122, 129, 149).240 Sie
folgen für Bahro aus der Bewusstseinsverfassung der „Europäischen Kos‐

237 Mit diesem Fokus auf die ideelle Ebene, dass also die äußeren Erscheinungsformen
bloßer Ausdruck der geistigen Haltung des Menschen sind, hat der geschulte Mar‐
xist Bahro, so Heyer, Marx von den Füßen auf den Kopf gestellt: Nicht mehr das
Sein bestimmt das Bewusstsein, sondern umgekehrt (2011, 102; ähnlich Schubert
2003, 91). Dryzek hat mit Blick auf entsprechende, ideell fokussierte Begründungen
der ökologischen Krise dargelegt, dass diese der philosophischen Strömung des
Idealismus zuzuordnen sind, wonach maßgeblich Ideen die Welt bewegen und
sich zunächst die innere Beschaffenheit des Menschen verändern muss (1997, 164).
Entsprechend finden sich bei Bahro Verweise auf Vertreter des philosophischen
Idealismus wie Hegel, Schelling oder Hölderlin (1987, 326, 450f ).

238 Dazu zwei weitere für das Verständnis wichtige Vorbemerkungen Bahros: Erstens
hängen die verschiedenen Ursachenstufen kausal zusammen. Das heißt: „Jede höhe‐
re ‚Schicht‘ in dieser Tektonik der Selbstzerstörungsursachen ist ein Ausdruck, eine
Modulation, eine Spezialisierung, ein Transformationsergebnis der je tieferen“ (1987,
106). Zweitens seien die verschiedenen Verursachungsformationen zwar einerseits
historisch nacheinander gewachsen, nun aber alle im hier und jetzt präsent (ebd.).

239 Dabei unterscheidet Bahro zwischen Industrie, die es auch schon im Altertum in
Asien und Europa gab, und Industriesystem, welches die gesamte Arbeits-, Produk‐
tions- und Gesellschaftsorganisation samt deren Verankerung in der menschlichen
Psyche umfasst (1987, 118-122).

240 Eben dies nicht erkannt zu haben, hält Bahro für einen zentralen Mangel der
marxistischen Analyse (1987, 149). Die gängige Kapitalismuskritik greift aus Bahros
Sicht viel zu kurz. Eine Vergesellschaftung der Produktionsmittel bringe nichts,
solange die psychischen Wurzeln der Krise nicht adressiert würden (ebd., 126f ).

8.1 Die ökologische Krise als anthropologische Krise

227

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mologie“241 (ebd., 149-152). Die kollektive Tiefenpsychologie des abendlän‐
dischen Menschen sei die des „homo conquistador“, des egozentrischen
Eroberers gegenüber der Natur und anderen Menschen (ebd.). In der
Europäischen Kosmologie dominiere das expansionistische Moment und
sei in besonders aggressiver und herrschaftlicher Form ausgeprägt (ebd.).
Es ist für Bahro folglich kein Zufall, dass die Europäer den Kapitalismus
hervorgebracht haben (ebd.). Zwar verstärke der Kapitalismus in der Tat
den asozialen und egoistischen Individualismus, dies sei aber ein Sekundär‐
phänomen. Primär hat aus seiner Sicht das Wesen des „homo conquista‐
dor“ den Kapitalismus und das daraus folgende Industriesystem hervorge‐
bracht (ebd., 148f, 151, 154f, 157). Der Industriekapitalismus ist Werkzeug
der europäischen Kosmologie (ebd., 156) und somit letztlich nicht mehr als
„das jüngste Mittel der Expansion“ des abendländischen Menschen (ebd.,
15).242

Auf der Verursachungsstufe unter der europäischen Kosmologie folgt das
Patriarchat. Nach Bahro weisen Mann und Frau verschiedene innere Kon‐
stitutionen auf. Dabei ist das männliche Logos eine Kriegerpsychologie,
die auf Grenzüberschreitung, Eigennutz, Selbstbehauptung in Konkurrenz
und Eroberung gerichtet ist. Krieg, Handel, Piraterie, Geld und Kapital,
Staat und Kirche, rationalistische Wissenschaft und Technik seien alles
männliche Erfindungen und Veranstaltungen. Demgegenüber sieht Bahro
im Weiblichen eine eher erhaltende Anlage, die auf Versöhnung, Dauer‐
haftigkeit und Beständigkeit ausgerichtet ist. Hätten sich Männliches und
Weibliches in der Kultur der Jäger und Sammler noch gleichgewichtig
gegenübergestanden, erhielt mit zunehmender Komplexität der Kulturen
das männliche Logos aufgrund seiner Ausrichtung immer mehr Machtpo‐
tenziale. Damit sei das Verhältnis aus dem Gleichgewicht geraden. Die
gesamte nachfolgende kulturelle und zivilisatorische Entwicklung sei durch
den Mann, sei patriarchal geprägt. Auch die Tiefenpsychologie des homo
conquistador ist für Bahro Ausdruck einer männlich dominierten Kultur.

241 Mit dem Begriff „Kosmologie“ stellt Bahro auf die je vorherrschende kollektive
Tiefenpsychologie, die unbewusste Grundeinstellung zur Welt ab, die sich in kultu‐
rellen Verhaltensmustern verwirklicht (1987, 149).

242 Für Bahro steckt hinter dem Profitmotiv das Machtmotiv, der Markt sei historisch
als neue und umfassendere Machtkampfarena entstanden (1987, 131). Geld sieht
Bahro dabei nicht als neutrales Tauschmittel, sondern ebenfalls als zum Ausdruck
von Macht und Prestige geschaffenes Distinktionsmittel (ebd., 133-136, 143). Die
Institutionen des Geldes und des Marktes sowie der darauf beruhende expansionis‐
tische Kapitalismus sind für Bahro also letztlich Ausdruck des menschlichen Macht-
und Eroberungsstrebens.

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

228

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die europäische Kosmologie konnte aus seiner Sicht also nur auf dem
Nährboden des Patriarchats entstehen. Daraus folge, dass die gesamten
Strukturen, welche die ökologische Krise hervorbringen (v.a. Kapitalismus
und Industriesystem), sowie die Zivilisation an sich, maskulin sind. (1987,
159-166)

Unterhalb des Patriarchats identifiziert Bahro eine letzte Verursachungs‐
ebene, den Genotyp des Menschen bzw. die conditio humana als Basis der
„Selbstausrottungspyramide“ (1987, 185). Nach Bahro wurzelt die Krise in
letzter Instanz in der menschlichen Natur, in der Funktionsweise des Men‐
schen (ebd., 177, 83f, 86, 103f ). Demnach ist es das Gattungsdilemma des
Menschen, dass er „Großhirn-Tier“ ist: Seine Besonderheit, sein Großhirn,
ist ihm evolutionär gegeben, um seine physische Schwäche zu kompensie‐
ren. Das Großhirn ist das Überlebensorgan des Menschen, der Verstand
in der Konsequenz auf die unmittelbaren und kurzfristigen Interessen
der Überlebenssicherung ausgerichtet. Eben daraus entstanden für Bahro
die heute folgenschweren Gattungseigenschaften der Anthropozentrik, der
Egozentrik und des Machtstrebens (ebd., 87f, 196f, 176f, 181). Gleichzeitig
verdränge der Verstand alle anderen, nicht verstandesbezogenen Erkennt‐
niswege, die ihn von diesem Pfad abbringen könnten. Denn auch nach
innen, so Bahro, möchte das Großhirn stets alles unter Kontrolle haben,
weswegen es in seinem dauernden Kampf um innere Souveränität alle von
anderen Bewusstseinsschichten herrührende Energien zu unterdrücken
versucht (ebd., 181). Davon ausgehend diagnostiziert Bahro eine „abstrak‐
tionistische Verstandeskultur“, in der sich der Verstand verselbständigt hat
(ebd., 183, 185, 192). Vor dem Hintergrund dieser Dominanz des Überle‐
bensorgans Großhirn „sind Kultur und Zivilisation zu einem Prozeß wach‐
sender Aufrüstung gegen alle Risiken des Lebens geworden“ (ebd., 181).
Die Bedrohungslage der ökologischen Krise folgt also aus dem menschli‐
chen Drang nach Überleben, welches der übermächtige Verstand durch
die Kultur, durch das Auftragen von „Schutzschicht über Schutzschicht“,
sicherstellen will (ebd., 184, 181, 109f ). Mit dieser Verwurzelung der Krise
im Gattungscharakter des Menschen, in der conditio humana, wird die
ökologische Krise zur anthropologischen Krise. Bahro selbst bemerkt, dass
die ökologische Krise uns mit einem „anthropologischen Problem“ kon‐
frontiert, dem es sich zu stellen gelte (ebd., 87f ).243

243 Angesichts dessen ist Eckersley Feststellung, dass die ökologische Krise für Bahro
vor allem kulturelle und spirituelle Krise ist, ergänzungsbedürftig (1992, 164). Dies
ist mit Blick auf die über der conditio humana liegenden Verursachungsschichten

8.1 Die ökologische Krise als anthropologische Krise

229

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weitere Ursachen: Demokratie und Bevölkerungswachstum
Die dargestellte „Geologie der Ursachen“ stellt den Hauptstrang der
Bahro’schen Krisenbegründung dar. Jenseits dessen werden in der Logik
zwei weitere Aspekte problematisiert, die es zu ergänzen gilt. Erstens ist der
späte Bahro Exponent einer fundamentalen Demokratiekritik. Demnach
ist das parlamentarisch-demokratische Institutionensystem prinzipiell un‐
fähig, einen Weg aus der ökologischen Krise zu finden (vgl. entspr. Stein
1998, 210f ). Aus seiner idealistischen Grundposition heraus begreift Bahro
das gegenwärtige politische System als bloßen Überbau bzw. Ausdruck
des gegenwärtigen Bewusstseinszustandes, weshalb es ausschließlich der
Aushandlung kurzfristiger und egoistischer menschlicher Sonderinteressen
diene. Politiker und Parteien erreichten ihre höchste Legitimation, indem
sie „schamlos vor eben diesen unmittelbaren, kurzfristigen und besonderen
Interessen scharwenzeln“ (1987, 330) (zum ges. Absatz bis hierher ebd., 84ff,
316f, 327f, 330f, 473-481). Daraus folgert Bahro eine prinzipielle Absage an
Demokratie:

„Wir können fordern, welche Demokratie wir wollen: liberale, sozialisti‐
sche, Basis- oder Rätedemokratie – die Subjekte, die sich damit retten
und gar befreien sollen, stecken viel zu tief in den Gewohnheiten und
Vorteilen, die in der Logik der Selbstausrottung liegen“ (ebd., 465).

Bahros Demokratiekritik zeigt somit deutliche Überschneidungen zu jener
der öko-autoritären Denker. Die Demokratie ist in dieser Perspektive un‐
fähig, einen Weg aus der ökologischen Krise zu finden, weil die innere
Verfasstheit der Menschen und damit der Bürgerschaft den erforderlichen
Reduktionserfordernissen im Wege steht. Die politischen Entscheidungs‐
träger sind aber vom Bürgerwillen abhängig und orientieren sich folglich

richtig. Die unterste Verursachungsschicht der conditio humana ist jedoch im
Genotyp des Menschen eingeschrieben und somit anthropologischer Natur. Vor
diesem Hintergrund wird eine Differenz zwischen Bahro und Denkern wie Gruhl
und Amery, die die ökologische Krise in ihrer tiefsten Verwurzelung als kulturelle
Krise begreifen, nachvollziehbar. Bahro geht davon aus, dass auch frühere Kulturen
kein „ersprießliches Verhältnis“ zur Natur hatten (1987, 34, 109). Vielmehr fehlten
ihnen schlicht die Macht und die Mittel, diese in einem Umfang zu zerstören, der
sie selbst gefährdet (ebd.). Auch sie wurden aus Bahros Sicht schon von den glei‐
chen anthropologischen Antrieben geleitet, die heute in die Katastrophe führen. Bei
Amery und Gruhl hingegen ist die Weltanschauung der Moderne letztursächlich.
Folglich gehen sie davon aus, dass es frühere vormoderne Kulturen mit einem
ökologisch verträglichen Naturverhältnis gab (Gruhl 1975, 38ff; Amery 1991, 341f;
ähnlich Strasser/Traube 1981, 79).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

230

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an diesem. Demokratie werde erst dann wieder möglich, wenn „sich
zumindest schon sehr viele Menschen geistig auf der Königsebene bewe‐
gen […]“ (ebd., 329), also die geistigen Wurzeln der ökologischen Krise
überwunden haben. Darauf könne jedoch im Angesicht der Dringlichkeit
der ökologischen Krise nicht gewartet werden, weshalb es einer zentralen,
zustimmungsunabhängigen Führungsposition, die Bahro als „Rettungsre‐
gierung“ bezeichnet, bedürfe (ebd., 465f, 475-480). Aus der ökologischen
Krise, so Bahro, „kann die Gesellschaft nur herausgeführt werden [Herv.
i.O.]“ (ebd., 475).244

Zweitens thematisiert Bahro in der Logik, anders als in den Elementen,
die Bevölkerungsfrage. Zwar ist das Bevölkerungswachstum aus seiner Sicht
kausale Folge des Industrialismus, muss aber trotzdem problematisiert
werden. Dies bezieht sich nicht nur auf den Zuwachs, sondern auch die
Bestandsgröße. So konstatiert er z.B. für die BRD eine deutlich zu hohe
Bevölkerungsgröße, die mit dem Ziel ökologischer Nachhaltigkeit unver‐
einbar sei und deutlich gesenkt werden müsse (ebd., 32f ).

8.2 Anthropologische Revolution, der neue Mensch und die Unsichtbare
Kirche als Rettungsbewegung

Aus der anthropologischen Erklärung der ökologischen Krise folgt als ent‐
scheidendes Moment für Bahros Alternativentwurf, dass sich der Mensch
durch eine Tiefenverwandlung des Bewusstseins bzw. eine „Reise nach
Innen“ (1987, 313) auf eine höhere Stufe jenseits der bisherigen conditio
humana und ihrer Folgeformationen heben muss (ebd., 145ff, 153, 169, 181,
300f ). Nur beim tiefgreifend veränderten Menschen kann die „Logik der
Rettung“ ihren Ausgang nehmen (ebd., 19f, 10f, 16f, 48, 83ff ). Beim späten
Bahro ist somit ein neuer Mensch die Voraussetzung für eine ökologische

244 An anderen Stellen klingt die kapitalismuskritische Demokratiekritik an, wie sie für
die demokratischen Systemwechsel-Denker und damit auch für den frühen Bahro
aufgezeigt wurde (Kap. 7.1.2). Demnach sei der bestehende Staat Superstruktur
des Kapitals (1987, 118) bzw. gehöre „zum Kernbestand der Megamaschine“ (ebd.,
430). Er sei letztendlich dazu gemacht, dem Kapital „rechtlich freie Bahn für die
schrankenlose Aneignung und Ausbeutung, für seine expansionistische Akkumula‐
tion zu garantieren“ (ebd., 485). Dazu passt auch Bahros Kritik am überbordenden
Lobbyismus, der auf die Gesetzgebung einwirkt (ebd., 317). Hier klingt ein Staats‐
verständnis an, wonach der Staat Herrschaftsinstrument des Kapitals sei. Diese
Argumentation wird von Bahro aber nicht weiterverfolgt und spielt für seinen
weiteren Ansatz keine tragende Rolle.

8.2 Anthropologische Revolution, der neue Mensch und die Unsichtbare Kirche

231

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gesellschaft (Fücks 2013, 145f; Weber 2015, 293ff; Stein 1998, 209f; Mar‐
kovits/Gorski 1997, 193). Entsprechend geht es Bahro, wie er selbst und
auch seine Interpreten feststellen, in erster Linie um geistige Erneuerung
und erst in zweiter Linie um strukturelle bzw. ökonomische Reformen
(1987, 19ff, 10ff, 48, 313; Eckersley 1992, 164; Weber 2015, 292ff, 297f ).245

Vollzögen die Menschen diesen Bewusstseinssprung, würden sich die erfor‐
derlichen institutionell-strukturellen Veränderungen von selbst einstellen
(Bahro 1987, 84). Den erforderlichen inneren Wandlungsprozess beschreibt
Bahro als „anthropologische Revolution“. Mit diesem „Sprung in Evolution
des menschlichen Geistes“ (ebd., 84ff ) muss sich, wie Ferst resümiert,
der Mensch über seine bisherigen Gattungseigenschaften erheben (2005,
29). Erst auf dieser höheren Bewusstseinsstufe verkörpert der Mensch die
„Subjektivität246 der Rettung“ (Bahro 1987, 237), entsteht also ein wahrer
Wille für die ökologische Wende und die dafür erforderlichen Instanzen
(ebd., 84f, 97, 314, 464).247 Vor diesem Hintergrund wird Bahros Verweis
auf Gramsci verständlich: Von diesem übernimmt Bahro die Position, dass
das prioritäre Ziel eine neue Hegemonie im geistig-kulturellen Vorfeld
politischer Entscheidungen sein muss (ebd., 428; vgl. dazu auch Weber
2015, 279). Eben darauf zielt Bahros anthropologische Revolution. Demge‐
genüber müssen alle „äußeren“ Ansätze ökologischer Transformation, die
nicht zunächst eine anthropologische Revolution vorsehen, scheitern, da sie
die tiefen geistigen Wurzeln der Krise nicht adressieren.

Grundlage für die anthropologische Revolution ist für Bahro die Eman‐
zipation von der Angstbestimmtheit des Menschen, die, wie gezeigt, aus
seiner Sicht Egoismus, Materialismus und Machtstreben sowie daraus fol‐
gend den Aufbau der gesamten Zivilisation bedingt (1987, 20, 35, 87f, 181,

245 „Daher schreibe ich dieses Buch nicht so sehr über ökologische Politik als über ihre
Grundlagen, ihren geistigen Zusammenhang, die Verwurzelung der Katastrophe
wie der möglichen Rettung im menschlichen Wesen. Nur von dort aus gibt es eine
radikale und im genauen Sinne fundamentale Antwort. […] Wir müssen die Logik
der Selbstausrottung zurückverfolgen bis ins menschliche Herz, weil auch nur von
dort die Logik der Rettung ihren Ausgang nehmen kann.“ (1987, 19f )

246 Der Begriff der „Subjektivität“ bezieht sich bei Bahro in umfassendem Sinne auf die
innere Konstitution des Menschen. Er wird im weiteren Verlauf der Untersuchung
von Bahro übernommen. Unter diesen Begriff lassen sich unterschiedliche Aspekte
der inneren Konstitution wie bewusste Werte und Überzeugungen, unbewusste
Antriebe, Normalitätsvorstellungen, Menschenbilder, Weltanschauungen und Ideen
des guten Lebens subsumieren.

247 Zur Konkretisierung der Subjektivität der Rettung entwickelt Bahro das Leitbild
des homo integralis (Bahro 1987, 268-284; 2002; vgl. dazu vertiefend Adler/Schacht‐
schneider 2010, 102ff ).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

232

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


183, 194). Dafür bedürfe es eines neuen Urvertrauens, dass der Mensch Teil
einer höheren, alles auf der Welt verbindenden Ordnung ist und von dieser
getragen wird (ebd., 20, 93, 89f, 181, 195f ). Diese höhere Ordnung spricht
Bahro mit dem Begriff der „Gottheit“ an. Die Gottheit ist für ihn kein
persönlicher Vatergott, sondern der „Geist des Ganzen, an dem wir Anteil
haben und mit dem wir uns so bis in den Ursprung hinein in bewußte
Beziehung setzen können“ (1987, 94; vgl. zu Bahros Gottesbegriff auch Stein
1998, 211 und 2016, 214f ). Bahro sieht somit eine spirituelle Erneuerung jen‐
seits konventioneller Religionen als zentrale Ressource und Voraussetzung
für ökologischen Wandel (Adler/Schachtschneider 2010, 104).

Das Urvertrauen in die Getragenheit entsteht durch eine spirituell-medi‐
tative Kommunionserfahrung mit der Gottheit (Bahro 1987, 12, 92, 96f,
192, 312). Hier kommt die tiefenökologische Dimension in Bahros Denken
zum Tragen: Die maßgeblich über meditative Praxis herzustellende spiritu‐
elle Verbindung mit dem natürlichen Gesamtzusammenhang transformiert
das Individuum. Basierend auf dieser Kommunionserfahrung könne der
Mensch seine angstbedingte materielle Außenwelt-Kompensation, Egois‐
mus und Machtstreben sowie das anthropozentrische, instrumentelle Na‐
turverhältnis überwinden (ebd., 89f, 97, 195, 146f, 318-321; vgl. dazu auch
Stein 2016, 214f ).248 Wie Stein richtig darlegt, traut Bahro jedem Indivi‐
duum grundsätzlich zu, diese Neuverfassung des eigenen Bewusstseins zu
bewerkstelligen (1998, 210). Denn jeder Mensch habe die Gottheit in sich
und könne durch spirituelle Erfahrung in Kontakt mit ihr treten (Bahro
1987, 92f, ähnlich 89). „Weise und Propheten, Erleuchtete und Heilige“
(ebd., 89) seien Vorbilder, wobei er als konkrete Beispiele u.a. Buddha,
Laudse, Plato, Christus und Mohammed nennt (ebd., 84, 89, 94, 35). Doch
ist dieses Zutrauen bei Bahro eingeschränkt. Zwar ist jeder Mensch zu
höherer Bewusstheit fähig, den Weg dorthin wird die Mehrheit jedoch
nicht selbst finden. Eben deshalb bedarf es in Bahros Denken, wie noch zu
zeigen ist, spiritueller Autoritäten, die diesen Weg weisen können.249

248 Hier wird deutlich, dass Bahro die These des kompensatorischen Konsums radikali‐
siert. Bahro sieht den Materialismus an sich als rein kompensatorisch, das Streben
nach Macht, Geld und materieller Fülle sind reine „Ersatzmagie“ für die fehlende
Bindung zur „Gottheit“ (1987, 89f ).

249 Dryzek verortet Bahro mit verschiedenen englischsprachigen Autoren in einer
Denkströmung, die er als „Green Romanticism“ bezeichnet. In der Tat weist
Dryzeks Beschreibung dieser Strömung mit Blick auf Autoren wie Devall/Sessi‐
ons (1985), Fox (1990), Spretnak (1986) oder La Chapelle (1978) weitgehende
Überschneidungen zum späten Bahro auf. Auch ihnen geht es nach Dryzek ausge‐

8.2 Anthropologische Revolution, der neue Mensch und die Unsichtbare Kirche

233

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Unsichtbare Kirche als Rettungsbewegung
Die impulsgebende Bewegung für ökologischen Wandel, von Bahro als
„Unsichtbare Kirche“ bezeichnet, setzt sich sodann aus denjenigen zusam‐
men, die die anthropologische Revolution vollbringen (1987, 314, 429, 225,
472f, 489, 493; vgl. dazu auch Stein 1998, 212). Bahro beschreibt diese „Ge‐
meinschaft der Heiligen“ (1987, 327, 446) als öko-spirituelle Avantgarde-Be‐
wegung, die das neue Bewusstsein zu einer „sanften sozialen Macht“ orga‐
nisiert (ebd., 327).250 Weber hat darauf hingewiesen, dass die „Unsichtbare
Kirche“ in der Logik synonym zu Bahros „Kommunistischem Bund“, wie er
das politische Subjekt in seinem ersten Hauptwerk Die Alternative (1977)
bezeichnet hat, gelesen werden kann (2015, 296f ). Diesen denkt Bahro als
„kollektiven Intellektuellen“, der sich durch seinen privilegierten Bewusst‐
seinszustand auszeichnet und dadurch einen legitimen Anspruch auf die
(politische) Wahrheit erheben kann (Weber 2015, 271-279). Entsprechend
ist auch Bahros Analogie zwischen Kommunistischer Partei (KP) und „Un‐
sichtbarer Kirche“ zu verstehen (1987, 327, 446). Auch die KP sei in der
ursprünglichen Intention eine Kirche, ein geistliches Avantgarde-Ensemble
gewesen, das durch sein höheres Bewusstsein über den widerstreitenden
Sonderinteressen steht und dem Allgemeinwohl Ausdruck verleihen kann
(ebd., 325ff, 453; 1988, 23f ).251

Für Bahro ist somit ausgemacht, dass es eines gänzlich neuen politischen
Subjektes, einer durch einen gemeinsamen Glauben getragenen „Rettungs‐
bewegung“ bedarf (1987, 429, 489f ). Die weitgehend in das System und

hend von einer auf psychologisch-ideelle Tiefenstrukturen (Patriarchat, Rationalis‐
mus, Anthropozentrismus) fokussierten Krisenbegründung um eine tiefgreifende
Veränderung des Individuums als Voraussetzung für eine andere Politik und andere
Institutionen. Ziel ist eine andere Weltsicht und eine andere Wahrnehmung des
Selbst im Weltzusammenhang. Auch Bahros Vorstellung von einer erfahrungsbasier‐
ten Rückbindung an den Naturzusammenhang und das Motiv einer naturfokussier‐
ten Spiritualität findet sich bei diesen Denkern wieder. (Dryzek 1997, 155-166)

250 Die „Unsichtbare Kirche“ stellt einen freien, nicht-hierarchischen Zusammenschluss
dar und speist sich aus geistigen Pionieren aus allen Schichten und Bereichen der
gegenwärtigen Gesellschaft und ist somit nicht an eine bestimmte Klasse, z.B. die
Arbeiterklasse, gebunden (Bahro 1987, 318, 446, 474f ).

251 Explizit gilt diese Analogie für Bahro nur in dem Sinne, dass die „Unsichtbare Kir‐
che“ das in der KP eigentlich angelegte Prinzip bzw. die dahinterstehende Intention
verwirklicht (1987, 327, 446). Der realgeschichtlichen KP hat er diese Rolle spätes‐
tens in seiner Alternative nicht mehr zugetraut (Amery 1978d, 46). Weber weist
darauf hin, dass Bahro in den frühen GRÜNEN eine Art Bund der Kommunisten,
eine Minderheiten-Bewusstseinsavantgarde sah, die aus diesem Bewusstsein heraus
die erforderlichen Veränderungen anstoßen kann (2015, 281f ).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

234

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


somit die Logik der Selbstausrottung integrierte Arbeiterschaft hatte Bahro
bereits in der Alternative als revolutionäres Subjekt verworfen (Weber 2015,
269f, 296f ). Aber auch von der zeitgenössischen Ökologiebewegung und
den GRÜNEN wendete sich Bahro Mitte der 80er-Jahre ab. Kurz vor sei‐
nem Parteiaustritt 1985 erhob er in seiner berühmten Hamburger Rede den
Vorwurf, dass die tatsächlichen, inneren Wurzeln der ökologischen Krise
nicht erkannt und somit oberflächliche Lösungsansätze der Symptomkur
verfolgt würden (Bahro 2016, entspr. 1987, 35, 14f ).252 Hier werden deutli‐
che Differenzen zu seiner früheren Position sowie zu den demokratischen
Autoren sichtbar, bei denen die Neuen Sozialen Bewegungen die zentralen
Impulsgeber für ökologischen Wandel sind. Dieser Perspektivwechsel bei
Bahro ist ein gutes Beispiel dafür, wie sich die jeweilige Verortung der
Ursachen der Krise darauf auswirkt, welche Transformationsakteure ange‐
sprochen werden.

Da das bestehende demokratische System prinzipiell unfähig ist, Ant‐
worten auf die ökologische Krise zu geben, kann es für die „Unsichtbare
Kirche“ nicht darum gehen, Verantwortung innerhalb des bestehenden
Systems zu übernehmen bzw. direkten Druck auf die Machthabenden aus‐
zuüben (1987, 477, 305f ).253 Vielmehr muss das Ziel eine Neuinstitutionali‐
sierung im Sinne der Schaffung einer ökologisch-spirituellen, autoritären
Übergangsregierung sein, welche die Voraussetzungen für die Langfristvisi‐
on einer öko-kommunalistischen Gesellschaft schaffen kann (1987, 376, 419,
476ff; 1988, 34). Für die Transformationsstrategie der Rettungsbewegung
folgt daraus, dass es in erster Linie um die Ausbreitung der anthropologi‐
schen Revolution und damit der „Unsichtbaren Kirche“ zu einer „Volksbe‐

252 Hier trifft sich Bahro mit Gruhl, der seine Absage an die Ökologiebewegung als
Transformationsakteur ähnlich begründete (1985, 118f ). Auch bei Gruhl zeitigte
diese Kritik realgeschichtliche Folgen. Wie Bahro (vgl. Bahro 2016) verließ Gruhl
die GRÜNEN und begründete dies maßgeblich damit, dass diese keine der ökolo‐
gischen Krise angemessene Position einnehmen (Mende 2011, 447; Nishida 2005,
35-38; Raschke 1993, 67).

253 Das bedeutet nicht, dass sich die Initiative der Transformationsbewegung nicht
auch auf das bestehende Institutionensystem richten soll. Dies dient aber nicht dem
Ziel der Machtübernahme im bestehenden System, sondern der Unterstützung der
Bewegung für die angestrebte Neuinstitutionalisierung (1987, 477). Bahro vertritt
eine Strategie der Fundamentalopposition (ebd., 422). Eine mögliche Partei im
Parlament dürfe nur eine Hilfsfunktion für den gewaltfreien Aufstand übernehmen
(ebd., 395f ). Sie dürfe weder die Überhand über die Bewegung noch Anteil an
staatlicher Macht bekommen, da sie sonst der intendierten Kulturrevolution im
Wege stehe (ebd., 401).

8.2 Anthropologische Revolution, der neue Mensch und die Unsichtbare Kirche

235

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wegung“ geht, um so sie Machtbasis für die angestrebte Neuinstitutionali‐
sierung zu schaffen (ebd., 305f, 315, 436f, 486, 494).254

Die Ausbreitung der Bewusstseinsrevolution erfolgt maßgeblich durch
die Strahlkraft der „Unsichtbaren Kirche“ (1987, 314, 494). Diese Strahlkraft
wirkt insbesondere über zwei Vehikel. Erstens muss aus der „Unsichtbaren
Kirche“ eine spirituelle Autorität hervortreten. Bahro spricht von einem
„ökologischen Rat“ bzw. „Kulturrat“255. Dieser ermöglicht durch seine Aus‐
strahlung und natürliche Autorität immer mehr Menschen den Weg zum
neuen Bewusstsein (1987, 326, 431, 493f; vgl. dazu auch Stein 1998, 211).
An dieser Stelle klingt bereits deutlich das Top-down-Element in Bahros
Denken an, das im Weiteren in seiner Perspektive auf die zu verändernde
Staatsstruktur noch klarer hervortritt. Die „Rettungsbewegung“ schafft mit
dem „ökologischen Rat“ aus sich selbst heraus eine neue Institution, die
als spirituelle Autorität der breiten Masse den intendierten Bewusstseins‐
sprung ermöglichen soll. Bahro reflektiert selbst, dass der „erpresserische
Sog“ der bestehenden, verführerischen Zustände auf „die einsame Psyche“
zu stark sei, als dass die breite Mehrheit sich diesem aus eigener Kraft
entziehen kann (1987, 97). Vielmehr hängt Rettung von denjenigen ab,
die „genügend Kraft und Individualität“ besitzen, sich durch höhere Be‐
wusstheit diesem Sog zu entziehen (ebd.). Mohls Analyse mit Blick auf
Bahros Alternative trifft gleichsam auf die Logik zu: Da Bahro der Bevölke‐
rungsmehrheit nicht zutraut, von selbst zum erforderlichen Bewusstsein
vorzustoßen, bedarf es einer Avantgardeorganisation (und in der Logik
eine daraus hervortretende Autorität), welche die Menschen zum neuen
Bewusstsein führt (Mohl 1979).

Als zweites Vehikel für die Ausbreitung der anthropologischen Revolu‐
tion entwickelt die „Unsichtbare Kirche“ dezentral-kommunitäre Zusam‐
menschlüsse („Basisgemeinden“) als Kristallisationskerne der neuen Kultur,
in denen die neue Subjektivität meditativ eingeübt wird (1987, 440-444, 317;
vgl. dazu auch Adler/Schachtschneider 2010,  104). Solche Keimzellen, die
auf den Rest der Bevölkerung ausstrahlen, sollten überall, in jeder Stadt
und in jedem Kreis entstehen (1988, 44; 1987, 442). Wie Eckersley und

254 Als unterstützende Triebkraft für die Ausbreitung der Bewusstseinsrevolution sieht
Bahro die zunehmende Zuspitzung der ökologischen Krise, die Verzweiflung über
die diesbezügliche Handlungsunfähigkeit und den dadurch angesprochenen Selbst‐
erhaltungstrieb des Menschen (1987, 315f, 16f ).

255 In diesem vereinigen sich „Repräsentanten aller Traditionen, aller weltanschauli‐
chen und politischen Lager“, die bereits zum neuen Bewusstsein vorgestoßen sind
(1987, 493f ).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

236

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dryzek darlegen, geht es Bahro um die Schaffung von „Liberated Zones“
als Samen für eine neue biophile Kultur (Eckersley 1992, 164; Dryzek
1997, 163).256 Bahro beschreibt damit einen Transformationsweg, der mit
Eckersley als typisch für öko-kommunalistisches Denken bezeichnet wer‐
den kann und in abgewandelter Weise bereits bei Amery anklang: Rückzug
aus unheilbaren sozialen und politischen Institutionen und, zunächst als
Minderheitenprojekt, exemplarischer Neuaufbau, um den herum sich eine
neue Kultur entwickeln kann (Eckersley 1992, 163-166, 170).

8.3 Das „House of the Lord“ als spirituell-autoritäre Rettungsregierung

Ist die Rettungsbewegung stark genug, muss sie eine neue staatliche Ord‐
nung einsetzen, die der ökologischen Krise begegnen und Zeit für den
langfristigen Kultur- und Gesellschaftswandel schaffen kann (1987, 493).
Dafür brauche es nicht zwingend die Einsicht der Bevölkerungsmehrheit,
die neue Ordnung könne von „vorangehenden Minderheiten, die sich
durch ihr Verantwortungsbewußtsein für das Ganze qualifiziert haben“,
angestoßen werden (ebd., 376, entspr. auch 329; 1988, 44f ). Hier zeigt sich
die revolutionäre Dimension in Bahros Denken: Eine avantgardistische
Minderheit soll ohne Zustimmung der Bevölkerungsmehrheit eine neue
staatliche Führungsinstanz etablieren.

In institutioneller Hinsicht zielt Bahro auf eine spirituell-politische, zu‐
stimmungsunabhängige Führungsinstanz, die über den bestehenden staat‐
lichen Institutionen steht. Diese neue Institution bezeichnet Bahro als
„Oberhaus“ bzw. „House of the Lord“ (1987, 330f, 491f ). Dabei soll der oben
beschriebene „Ökologische Rat“ als „Keimform“ des neuen Oberhauses
von einer Institution neben dem Staat, in gewandelter Form, zur obersten
Staatsinstanz werden (ebd., 326, 493f ). Im Oberhaus werden die „Interes‐
sen und Rechte aller natürlicher Fakultäten, die aus sich selbst heraus keine
menschliche soziale Macht bilden können“ (z.B. Erde, Wasser, Luft, Stei‐
ne, Pflanzen, zukünftige Generationen) durch Anwälte vertreten, die sich

256 Bahro besuchte selbst entsprechende kommunitäre Projekte, z.B. verbrachte er
1983 mehrere Wochen in der Kommune von Bhagwan Shree Rajneesh (Osho) im
US-Bundesstaat Oregon (vgl. dazu Way/Way 2018). Dort trat Osho als spirituelle
Autorität auf und wurde als solche anerkannt. In Selbsterfahrungsgruppen sollte
eine innere Veränderung angestoßen werden, von der ausgehend sich eine neue
Kultur entwickeln kann (ebd.). Später gründete Bahro selbst ein kommunitäres
Alternativprojekt auf Gut Pommritz bei Bautzen.

8.3 Das „House of the Lord“ als spirituell-autoritäre Rettungsregierung

237

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit diesen Fakultäten identifizieren (ebd., 491f ). Dahingegen gibt es „kei‐
nerlei Vertretung menschlicher, sozialer Sonderinteressen“, denen lediglich
Anhörungsrecht zukommt (ebd.).257 Mit der Einsetzung des Oberhauses,
so Bahro, sollen die allgemeinen und langfristigen Interessen prioritäre
Repräsentanz gegenüber den kurzfristigen Sonderinteressen erhalten (ebd.,
330f ).258 Wie bei den öko-autoritären Autoren dient die Neuinstitutionali‐
sierung der Überwindung der Kurzfristorientierung der Demokratie und
der Ermöglichung weitsichtiger ökologischer Politik (Adler/Schachtschnei‐
der 2010, 106).

Das Verhältnis zwischen dem neu zu schaffenden Oberhaus und den
bestehenden Institutionen beschreibt Bahro als „Zweiteilung des Staates“.
Die bisherigen Institutionen bleiben bestehen, um auch der zukünftig er‐
forderlichen Aushandlung zwischen menschlichen Sonderinteressen Raum
zu geben. Darüber muss aber in Gestalt des Oberhauses ein „Staat über
dem Staate“ treten, der die „übergreifenden Vollmachten für die Erhal‐
tungserfordernisse bekommt“ (1987, 480). Das Oberhaus setzt Richtlinien
„mit von anderen Instanzen unanfechtbarer Autorität“ (ebd., 493). Damit
beschreibt Bahro eine Instanz mit uneingeschränkter und unanfechtbarer
Entscheidungsmacht, womit sich Bahro vom Prinzip der Gewaltenteilung
verabschiedet (Stein 1998, 213; Weber 2015, 297f ). Das bisherige Parlament
(„Unterhaus“) und eine institutionell neu auszugestaltende Regierung259

können nur innerhalb der Oberhaus-Richtlinien agieren (Bahro 1987,
492f ). Unklar bleibt, ob dem Oberhaus die uneingeschränkte Entschei‐
dungsmacht nur für die ökologische Stabilisierung oder grundsätzlich in
allen Politikbereichen zufällt.260

257 Ausnahmen gelten u.a. für Interessenvertreter von Kindern (1987, 491f ).
258 Im Oberhaus soll das Konsensprinzip gelten, sodass jeder Fakultät ein Vetorecht

zukommt (1987, 491f ). Daraus ergibt sich ein Konsenszwang, der die Durchsetzung
des allgemeinen Interesses beschleunigen soll (vgl. dazu Weber 2015, 297).

259 In der Regierung sind alle gewählten Unterhaus-Parteien vertreten, eine Opposition
gibt es nicht mehr (1987, 492f ). Ihr kommt die Aufgabe zu, „den Willen der Parteien
und Interessengruppen, die sich im Unterhaus ausdrückt, mit den Richtlinien des
Oberhauses in Einklang zu bringen“ (ebd., 493).

260 Im angelsächsischen Sprachraum vertrat Robert Heilbroner prominent die Idee
einer religiös orientierten autoritären Führung (Heilbroner 1974 sowie dazu Carter
2001, 42 und Dryzek 1997, 162).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

238

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einschneidende Rettungspolitik und ein Einweihungsweg für alle
Dem „House of the Lord“ als neuem Oberhaus kommen zwei zentrale
Aufgaben zu. Erstens gilt es durch eine einschneidende Rettungspolitik den
ökologischen Erhaltungserfordernissen Rechnung zu tragen, um so den
Boden zu sichern, auf dem langfristig eine neue Gesellschaftsordnung ent‐
stehen kann (1987, 431, 466, 470, 480; vgl. dazu auch Stein 2016, 215). In der
Logik findet sich keine systematische Darstellung dieser Rettungspolitik, es
klingen aber an verschiedenen Stellen Konkretisierungen an. Übergeordne‐
tes Ziel müsse es sein, die materielle Grundlast in den Industrienationen
um den Faktor zehn zu verringern, was nur durch eine Kombination aus
Bevölkerungsreduktion und Senkung von materiellem Wohlstand bzw. Pro‐
duktionsvolumen gelingen könne (32f, 467f, 319, 31ff, 18). Vollständig bis
weitestgehend rückzubauen gilt es für Bahro z.B. den privaten Autoverkehr,
den Flugverkehr sowie den Tourismus allgemein, den Fernlastverkehr und
die chemische Industrie (ebd.).261 Tragbar sei zukünftig lediglich eine auf
lokalen Ressourcen und konvivialen Technologien basierende Grundver‐
sorgung im Nahbereich mit einem maximalen Transportradius von 25-30
Km (ebd., 468f ). Hinzutreten müsse eine weitgehende Selbstversorgung
mit Nahrungsmitteln, weswegen jedem erwachsenen Menschen eine land‐
wirtschaftliche Nutzfläche von 1000m², zuzüglich einer Versorgungsfläche
für Kinder, zuzuweisen ist (ebd.). Voraussetzung für die erforderliche Re‐
duktion sei ein absolutes Primat der Rettungsregierung gegenüber der
Wirtschaft, da nur so der kapitalistische Antriebsmechanismus stillgelegt
werden könne (ebd., 31ff, 475, 485f, 489).262 Statt freier Marktwirtschaft
bedürfe es eines „Dirigismus“, welcher „der Wirtschaft ganze Felder der
Expansion rigoros verleg[t]“ und dafür sorgt, dass nur noch umweltverträg‐
liche Produktionszweige aufrechterhalten bleiben (ebd., 486). Ohne dass

261 Begleitet werden müsse der Rückbau durch umfassende soziale Umverteilungsmaß‐
nahmen, sodass die damit zwingend einhergehenden sozialen Härten abgefedert
werden können (1987, 402). In internationaler Perspektive hofft Bahro, dass die ein‐
seitige industrielle Abrüstung von Pionierländern andere zur Nachahmung anregt
(ebd., 467).

262 Einer marktwirtschaftlichen Ordnung im Sinne einer ökologischen Marktwirtschaft
seien solche Reduktionserfordernisse grundsätzlich nicht zuzutrauen (1987, 31f ). In
einer solchen wäre Umweltschutz als zusätzliche Strategie nur ein weiterer Stimulus
für Wirtschaftswachstum, sodass sie langfristig die kumulierte Umweltschädigung
sogar steigert (ebd.). Hier klingt das bereits bei Strasser vorgetragene Argument
an, dass eine ökologische Marktwirtschaft die Nachhaltigkeitserfordernisse nicht
realisieren kann, weil sie den kapitalistischen Wachstumszwang nicht überwindet.

8.3 Das „House of the Lord“ als spirituell-autoritäre Rettungsregierung

239

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bahro dies explizit benennt, übernimmt das Oberhaus die Rolle der Pla‐
nungsinstanz in einer Zentralverwaltungswirtschaft.263

Als zweite Aufgabe der Rettungsregierung tritt neben die beschriebene
Rettungspolitik die Beförderung des gesellschaftlichen Neuaufbaus. Dies
wiederum umfasst zwei Dimensionen. Erstens geht es um das Setzen der
Rahmenbedingungen für die langfristig angestrebte dezentral-kommunitä‐
re Gesellschaftsorganisation. Demnach soll die Rettungsregierung Kredite
für den Aufbau solcher Zusammenschlüsse anbieten. Der Staat stellt aber
nur die Mittel für die soziale Umstrukturierung bereit, die Menschen
finden sich freiwillig in „wahlverwandtschaftlichen“ Gruppen zusammen,
die dann Strukturen kommunitärer Selbstversorgung aufbauen (zum ges.
Absatz bis hierher 1987, 469f, 320). In der zweiten Dimension wirkt das
„House of the Lord“, wie schon der „Ökologische Rat“ als sein Vorläufer, auf
die weitere Ausbreitung der anthropologischen Revolution hin. Die neuen
spirituellen Autoritäten schaffen einen „Einweihungsweg für alle“ (ebd.,
472), führen die Menschen also höherer Bewusstheit zu. Wie konkret der
Staat den „Einweihungsweg“ für alle schaffen soll, bleibt offen. Unabhängig
davon ist zu konstatieren, dass in Bahros Ansatz staatliche Institutionen
aktiv auf das Hervorbringen eines tiefgreifend veränderten Menschen ab‐
zielen. Ein anderer Mensch wird zum Ziel staatlichen Handelns.

Gottesstaatliches Denken und charismatische Herrschaft
Bahros institutionelle Vorstellungen einer Rettungsregierung lassen sich als
Verknüpfung autoritär-gottesstaatlichen Denkens mit einem Ansatz charis‐
matischer Herrschaft charakterisieren. Im Hinblick auf Ersteres wurde der
späte Bahro vielfach mit dem Vorwurf konfrontiert, mit seinen institutio‐
nellen Vorstellungen ein autoritäres System zu beschreiben (Adler/Schacht‐
schneider 2010, 106). Inwiefern diese Zuschreibung zutrifft und inwiefern
sie sich konkretisieren lässt, wird im Folgenden mit Blick auf Bestellung
und Legitimation der neuen staatlichen Führung kurz beleuchtet. Der Be‐
stellmechanismus zum neuen Oberhaus bleibt in der Logik weitgehend of‐
fen. An einer Textstelle spricht Bahro von gewählten Delegierten (1987, 492)
und hat dies auch in direkten Gesprächen so beschrieben (Stein 1998, 212).
Dies steht aber, wie Stein richtig dargelegt, im Spannungsverhältnis zum

263 Mittelfristig müsse diese einschneidende Reduktionspolitik, sowohl bezüglich des
materiellen Wohlstands als auch der Bevölkerungsgröße, auf globaler Ebene erfol‐
gen. Entsprechend sieht Bahro mittelfristig die Notwendigkeit einer global-autoritä‐
ren Führungsinstanz im Sinne einer Weltregierung. Zunächst gelte es jedoch auf
nationalstaatlicher Ebene zu beginnen. (1987, 490f, 123, 317; 1988, 41)

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

240

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Großteil seiner schriftlichen Äußerungen in der Logik (1998, 212, 224). Im
Lichte der Kernaussagen der Logik ist Bahros Oberhaus kaum als demokra‐
tisch legitimiertes Organ vorstellbar. Nach Bahro muss das „House of the
Lord“, wie schon seine Keimform, der „Ökologische Rat“, eine spirituell-po‐
litische Instanz sein (1987, 491-494; dazu auch 1988, 34-38). Es zieht seine
Legitimation nicht aus der Vertretung der Bürgerschaft, sondern aus dem
höheren Bewusstseinszustand seiner Mitglieder, der sich wiederum aus
ihrem spirituellen Kontakt zur Gottheit ergibt. Nur so ist es dem „House of
the Lord“ möglich, wie Bahro selbst darlegt, nicht mit der unterbewussten
Stimme des Volkes, sondern mit der „Stimme der Gottheit“ zu sprechen
(ebd.). Entsprechend übersetzt Bahro die Bezeichnung „House of the Lord“
selbst als „Haus der Gottheit“ (ebd.). An anderer Stelle bezieht sich Bahro
auf das Modell der „Heiligen Monarchie“, in der eine geistliche begründete
Staatsautorität das Verantwortungsbewusstsein für das Ganze vorlebt (1988,
34-38).

Somit wird deutlich, dass es sich bei den Mitgliedern des „Haus der
Gottheit“ nur um „Auserwählte“, nicht um demokratisch legitimierte Re‐
präsentanten handeln kann (Stein 1998, 224; Weber 2015, 297f ). Für Bahro
gibt es, wie Stein richtig herausstellt (1998, 214), eine übergeordnete Wahr‐
heit (Bahro 1987, 356). Dieses übergeordnete Allgemeininteresse kann nach
durchlaufenem Bewusstseinsprozess im Kontakt mit der Gottheit erkannt
werden (Weber 2015, 275, 295). Eben aus der Einsicht in diese höhere
Wahrheit, aus dem höheren Bewusstseinszustand, ergibt sich der Führungs‐
anspruch der spirituell-politischen Elite (Stein 1998, 224; Adler/Schacht‐
schneider 2010, 106). Das „House of the Lord“ wird gerade erforderlich,
weil die gegenwärtigen Institutionen und ihre Vertreter der unterentwickel‐
ten Bewusstheit des Wahlvolkes Ausdruck verleihen. Eine demokratische
Wahl durch die Bevölkerung, die nach Aussage Bahros mehrheitlich viel zu
tief in der Logik der Selbstausrottung feststeckt, erscheint wenig sinnvoll
bzw. inhärent widersprüchlich (vgl. dazu auch Stein 1998, 224 sowie Weber
2015, 297f ). Somit gründet sich bei Bahro, wie auch im für ihn prägenden
Marxismus, der Herrschaftsanspruch der Führung „auf die Wahrheitsge‐
wissheit ihrer Weltdeutung“ (Meyer 2008, 8). Konkret handelt es sich bei
der übergeordneten Wahrheit, wie Münkler/Straßenberger für gottesstaatli‐
ches Denken im Allgemeinen feststellen, um religiöses Wissen, das allem
weiteren Wissen vorausgeht und somit zum Leitwissen der Gesellschaft
werden muss (2016, 339f ). Daraus folgt, dass geistliche Macht weltlicher
Macht vorausgehen muss (ebd., 399f ). So wird ersichtlich, warum Bahro
selbst an verschiedenen Stellen mit dem Begriff des „Gottesstaates“ koket‐

8.3 Das „House of the Lord“ als spirituell-autoritäre Rettungsregierung

241

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tiert (v.a. 1987, 325ff, 452, 470). Die staatliche Macht begründet sich über
ihre Nähe zur Gottheit.

Die Herrschaftspraxis der neuen Führung lässt sich mit dem
Weber’schen Begriff der charismatischen Herrschaft fassen. Damit hat
Weber eine Herrschaftsform gekennzeichnet, bei der sich die Legitimität
der Herrschaft aus dem Charisma der Führung ergibt, worunter auch die
Offenbarung und die besondere Macht des Geistes fällt (Weber 1988, 481;
dazu Schmidt 2010, 174 und Münkler/Straßenberger 2016, 112f ). Charisma
bezeichnet demnach ein „personengebundenes Heil bzw. eine mit dem An‐
führer verknüpfte Heilserwartung der Anhänger“ (Münkler/Straßenberger
2016, 112). Dies lässt sich auf Bahro übertragen: Es ist die charismatische
Wirkung der spirituellen Autoritäten, welche den Raum für die erforderli‐
chen Veränderungen schafft. Verdeutlichen lässt sich dies am von Bahro
gewählten Beispiel Michail Gorbatschow, dessen Wirkung er mit der der
neuen spirituell-politischen Führung vergleicht (1987, 325; 1988, 23ff ).
Gorbatschow sei es, so Bahro, allein durch seine spirituell-charismatische
Ausstrahlung möglich gewesen, revolutionäre Veränderungen anzustoßen
(1988, 24f ).

Der Ansatz charismatischer Herrschaft zeigt sich bei Bahro sowohl mit
Blick auf den Übergang vom alten zum neuen institutionellen System als
auch bezüglich des Handelns der neuen Führungsinstanzen. Zwar bleibt
der Übergang vom alten zum neuen Staatssystem bei Bahro weitestgehend
offen, es finden sich aber zwei wichtige Verweise. Erstens legt er dar, dass
der Übergang in einem friedlichen, gewaltlosen Prozess stattfindet (1987,
395). An anderer Stelle klingt zweitens die Vorstellung eines evolutionären
Übergangs von ökologischem Rat zum „House of the Lord“ an: Der „Öko‐
logische Rat“ tritt bereits wie das spätere Oberhaus auf, und erlangt durch
seine Strahlkraft eine wachsende öffentliche Autorität (ebd., 493f ). Immer
mehr Menschen erkennen seine natürliche Autorität und seine Notwendig‐
keit (ebd.). Sind die „auszugsbereiten Bewußtseinsanteile“ (ebd., 494) stark
genug, so die weiterführende Interpretation, kann der „Ökologische Rat“
aus seiner Rolle neben dem Staat heraustreten und sich als neues Oberhaus
konstituieren. Es ist also die Strahlkraft natürlicher Autorität, welche einen
gewaltfreien Übergang zur neuen Ordnung möglich macht. Die neuen
Instanzen, zunächst „Ökologischer Rat“, dann „House of the Lord“, werden
aus der „Unsichtbaren Kirche“ heraus geschaffen, werden aber aufgrund
ihrer Strahlkraft von den Bürgern als legitime Autorität erkannt und ak‐
zeptiert. Die Menschen werden aus sich selbst heraus den erforderlichen

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

242

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weg aus der Krise nicht finden, erkennen aber, so Bahros Hoffnung, die
charismatische Autorität, welche diesen Weg weisen kann.

Die Perspektive charismatischer Herrschaft kommt auch in Bahros Re‐
flexion zum vermeintlich autoritär-repressiven Charakter der von ihm be‐
schriebenen Rettungspolitik zum Ausdruck. Bahro grenzt seine Rettungs‐
politik explizit von einer autoritären Notstandspolitik, wie er sie z.B.
bei Gruhl erblickt, ab (1987, 473-480). Vielmehr würden die Menschen
die Notwendigkeit der einschneidenden ökologischen Politik erkennen,
wenn diese mit „legitimer Autorität“ vertreten wird (ebd., 476). In Bahros
Denken müssen die einschneidenden Maßnahmen also nicht gegen den
Mehrheitswillen der Bürgerschaft durchgesetzt werden, da diese einsichtig
ist, wenn die Maßnahmen durch die charismatische Führung begründet
werden. Entsprechend sei die Rettungspolitik nur für diejenigen eine re‐
pressive Notstandspolitik, die selbst dann noch kein Einsehen in deren
Notwendigkeit aufbringen (ebd., 479f ). An anderer Stelle beschreibt Bahro
die Rettungsregierung als eine „auch in ihrem Durchgreifen populäre Re‐
gierung, eine elterlich-liebevolle Regierung, die sich aktiv die Zustimmung
für die notwendigen Maßnahmen organisiert“ (ebd., 466). Mit der Organi‐
sation der Zustimmung kann hier, wie aufgezeigt, nicht die demokratische
Legitimation der Maßnahmen gemeint sein, sondern das Einsehen der
Bürgerschaft in die Notwendigkeit, wenn die Vorschläge von der ‚elterlich-
liebevollen‘ Autorität vorgebracht werden. Stein weist zurecht darauf hin,
dass diese Abgrenzung Bahros von autoritären Notstandspolitiken nicht
überzeugt (1998, 214f ): Wie bei den öko-autoritären Ansätzen sind die
öko-politischen Maßnahmen nicht über die Zustimmung der Bürgerschaft
legitimiert, sondern leiten sich unmittelbar aus den ökologischen Erforder‐
nissen ab und müssen im Zweifel gegen die uneinsichtige Bürgerschaft
durchgesetzt werden. Bahro hat zwar die Hoffnung auf eine mehrheitliche
Einsichtigkeit, dies ändert aber nichts am prinzipiell autoritären Charakter
der zustimmungsunabhängigen Rettungspolitik.

Zuletzt baut auch die von Bahro geforderte Bewusstseinspolitik auf das
Prinzip charismatischer Herrschaft. Die neuen spirituell-politischen Auto‐
ritäten führen die Menschen zur höheren Bewusstheit. Dies soll durch ihre
natürliche Autorität und Strahlkraft gelingen. Das legt die Lesart nahe, dass
sich die Individuen von den neuen Autoritäten und den kommunitären
Zusammenschlüssen angezogen fühlen, also kein Zwang angewendet wer‐
den muss. Zumindest an einer Stelle wird aber die implizite Zwangslogik
dieses Denkens sichtbar. Da spirituelle Erfahrung die Voraussetzung für die
anthropologische Revolution darstellt, darf, so Bahro, Religion in Zukunft

8.3 Das „House of the Lord“ als spirituell-autoritäre Rettungsregierung

243

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keine Privatsache mehr sein (1987, 96). Der Staat legt also seine weltan‐
schauliche Neutralität ab und zielt darauf ab, eine spezifische religiöse
Lehre in der Bürgerschaft durchsetzen.

8.4 Spiritueller Öko-Kommunalismus als Lang fristperspektive

Wie Stein richtig darlegt, stellt die spirituell-autoritäre Rettungsregierung
mit ihrer Rettungspolitik nur einen Zwischenschritt zu Bahros eigentlich
angestrebter ökologischer Gesellschaft dar (1998, 214f ). Vorstehend wurde
bereits deutlich, wie Bahros Positivvision einer nachhaltigen Gesellschaft
aussieht: Sie lässt sich mit Eckersley und Dryzek, die sich zur Beschrei‐
bung der entsprechenden Denkströmung explizit auf Bahro berufen, als
spirituell aufgeladener Öko-Kommunalismus beschreiben (Eckersley 1992,
160ff; Dryzek 1997,  162f ). Die neue Gesellschaftsordnung wird von den
Basisgemeinden der „Unsichtbaren Kirche“ vorweggenommen, die in kom‐
munitär-dezentralen Zusammenschlüssen einen auf Subsistenzwirtschaft
gegründeten Lebensstil freiwilliger Einfachheit praktizieren (Bahro 1987,
317, 320f, 440-444, 464, 489; entspr. auch Adler/Schachtschneider 2010,
104f ). Wie bereits angemerkt, soll es neben der Selbstversorgung nur noch
kleinindustrielle Produktion mit konvivialen Technologien für einen auf
den unmittelbaren Nahbereich begrenzten Warenaustausch geben (1987,
468). Ganz im Sinne des ökologischen Dezentralisierungsdenkens geht es
Bahro um suffiziente, subsistente und kooperative Ökonomien, die von
einer möglichst selbstbestimmten Gemeinschaft getragen werden (Eckers‐
ley 1992, 165, 168). Dabei greift auch bei ihm die Annahme, dass im Gegen‐
satz zur „superkomplexen Massengesellschaft“, die ein „Reich organisierter
Verantwortungslosigkeit“ sein muss (1987, 320), dezentrale Autonomie zu
zwischenmenschlicher Verantwortung und Verantwortlichkeit gegenüber
der Naturgrundlage führt (ebd., 317, 320).264

264 Unklar bleibt, wie sich Bahro die staatliche Ordnung oberhalb der autonomen
Kommunen vorstellt. An einer Stelle vermerkt er, dass oberhalb der „neuen Lebens‐
kreise“ „Stämme zweiter Ordnung“ entstehen sollen, ohne dass Bahro konkretisiert,
was er damit meint (1987, 320). Unklar bleibt auch, ob diese Stämme zweiter Ord‐
nung gleichzusetzen sind mit dem „Haufen ziemlich unabhängiger Ökorepubliken“,
die Bahro an anderer Stelle fordert (ebd., 18, 475). Zumindest kann aber geschluss‐
folgert werden, dass es eine regionale Struktur oberhalb der kommunitären Zusam‐
menschlüsse geben soll. Zur internationalen Ebene findet sich lediglich der Verweis
auf ein „von der Lokalität bis zur Weltebene übereinandergebaute[m] System von
Stammesräten“, was ebenfalls nicht näher ausgeführt wird (ebd., 490).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

244

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dabei tritt bei Bahro viel deutlicher als bei den weiteren Exponenten des
ökologischen Dezentralisierungsdenkens die holistische Dimension hervor,
auf die auch Eckersley und Dryzek hinweisen (Eckersley 1992, 164ff;
Dryzek 1997, 162f ). Neben das ökologische Motiv für die „kommunitäre
Utopie“ (1987, 444) tritt das Ziel einer „vollen Entfaltung des humanen Po‐
tenzials“ in der neuen Gemeinschaftlichkeit (ebd., 320f, 444). Die „soziale
Synthese“ in „wahlverwandtschaftlichen“ Zusammenschlüssen ermöglicht
eine Form der gegenseitigen Entwicklung bei Überwindung aller egozentri‐
schen, ichverkrampften und machtorientierten Tendenzen des Menschen
(ebd., 320, 468). Somit wird die Schaffung von „human-scale communities“
(Eckersley 1992, 168) zur Globalantwort auf die multiple Krise der mo‐
dernen Gesellschaft und ihrer defizitären Subjektivitäten (Eckersley 1992,
164; Adler/Schachtschneider 2010, 17). Die dezentralen Gemeinschaften
schaffen Raum für eine ganzheitliche kulturelle, moralische, spirituelle, po‐
litische und wirtschaftliche Erneuerung von Individuum und Gesellschaft
(Eckersley 1992, 166; Dryzek 1997, 163).

Die kommunitäre Gesellschaftsordnung entsteht durch einen evolutio‐
nären, voluntaristischen Prozess von unten. Induziert durch die anthropo‐
logische Revolution und angezogen von den allerorts entstehenden kom‐
munitären Zusammenschlüssen werden sich immer mehr Menschen, so
Bahros Hoffnung, freiwillig für diese Lebensweise entscheiden (1987, 314,
320f, 469f, 320f ). Der Staat stellt, wie dargestellt, lediglich förderliche Rah‐
menbedingungen bereit, kann die neue Lebensweise aber nicht verordnen
(ebd.). Vielmehr warnt Bahro explizit davor, eine solche Neuordnung zu
etablieren, bevor die anthropologische Revolution durchgeschlagen hat, da
sonst die „schönsten Öko-Dörfer […] an den alten Ego-Strukturen“ schei‐
tern (ebd., 48).

Fernperspektive Öko-Anarchismus
In der Fernperspektive, typisch für öko-anarchistisches Denken (Eckersley
1992, 168, 133f ), kokettiert Bahro mit einer Gesellschaft ganz ohne staatli‐
ches Ordnungssystem (1987, 465, 470). Dies wird möglich, wenn sich die
Menschen in der Breite von Selbstsucht und Habenmüssen emanzipiert
haben und nicht mehr auf ein Stützgerüst von Riten und Sitten, Moral und
Recht angewiesen sind (ebd., 470ff ). In der „Kommune erleuchteter Frauen
und Männer“, so Bahro, kann jeder sein eigener Hüter sein (ebd.). In dieser
Gesellschaft ist für Bahro das höchste Ziel der allgemeinen Emanzipation
des Menschen, die Beendigung von Herrschaft und die freie Entfaltung des
Individuums, verwirklicht (ebd., 431f, 470; entspr. Adler/Schachtschneider

8.4 Spiritueller Öko-Kommunalismus als Lang fristperspektive

245

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2010, 103). Vor diesem Hintergrund wird, wie Bahro selbst bemerkt, die
ökologische Krise zur „große[n] Gelegenheit“ für die Verwirklichung der
„eigentliche[n] Utopie“ (1987, 432). Die ökologische Krise ist in Bahros
Denken in erster Linie die historische Möglichkeit für die Verwirklichung
seiner Gesellschaftsutopie.

Zu dieser Langfristvision gehört auch Bahros Verweis auf die „mystische
Demokratie“: Wenn der Heilige Geist über alle ausgegossen ist (d.h. alle
die anthropologische Revolution zur höheren Bewusstseinsstufe vollzogen
haben), sind individuelles Interesse und Allgemeininteresse deckungsgleich
(1987, 329, 451, 478; vgl. dazu auch Stein 1998, 212). Dann würde „Volkes
Stimme“ zu „Gottes Stimme“ (1987, 491). Der Konsens über das allgemei‐
ne Wohl, so Bahro, müsste nicht mehr gesucht werden, sondern wäre
gegeben (ebd., 451, 478). Stein reformuliert diese Position mit Rückgriff
auf Rousseau: „Wenn erst all jene die Tugendhaftigkeit besitzen, die sie
in die Lage versetzt, die volonté générale zu erkennen, werden die Philoso‐
phenkönige überflüssig und die Identität von Herrscher und Beherrschten
Realität“ (1998, 213). Die herrschaftsfreie Utopie kann auf Grundlage des
allseits verwirklichten neuen Menschen Wirklichkeit werden.

Damit ist Bahros Langfristvision dem anarchistischen Strom des
utopischen Denkens265 zuzuordnen: Die Gemeinwohlorientierung wird
zum anthropologischen Merkmal und ermöglicht gesellschaftliche Selbst‐
organisation unter Abwesenheit staatlicher Institutionen (Heyer 2015, 17f ).
Das transformierte Individuum wird zum Träger der Utopie (ebd.). Die
Notwendigkeit eines archistischen, d.h. etatistischen Übergangs ergibt sich
für Bahro einerseits aus den ökologischen Begrenzungserfordernissen und
andererseits aus der defizitären inneren Konstitution der Menschen. Erst
der neue Mensch ist zur anarchischen Utopie fähig. Wie Eckersley darstellt,
ergibt sich dieses Dilemma für alle öko-anarchistischen inspirierten Ansät‐
ze: Sie sehen in kultureller Transformation die nachhaltige Lösung der öko‐
logischen Krise, die aber nicht kurzfristig wirksam werden kann. Der Staat
hingegen kann, wie in der ökologischen Krise erforderlich, schnell effektive
Maßnahmen erlassen, weshalb der Staat als vorübergehendes Mittel wichtig
werden kann (1992, 172).

265 Vgl. zu der Unterscheidung zwischen archistischem und anarchistischem utopi‐
schen Denken Heyer 2015, 17f und Münkler/Straßenberger 2016, 297f.

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

246

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8.5 Erklärende Hintergrundannahmen

Was führt Bahro zu der in der Logik dargestellten Position? Die ausschlag‐
gebenden Aspekte können drei Bereichen zugeordnet werden: erstens
Bahros Krisenanalyse, zweitens der Betrachtung der ökologischen Krise als
Chance zur Verwirklichung seiner Gesellschaftsutopie sowie damit zusam‐
menhängend drittens seinem perspektivischen Fokus auf die Dimensionen
des Notwendigen und Wünschenswerten.

Krisenanalyse
Bahros Position wird stark von seiner Krisenanalyse als Kombination des
massiven Wachstumspessimismus und der Interpretation der ökologischen
Krise als anthropologisch-ideelle Krise präformiert. Dies gilt in dreierlei
Hinsicht. Erstens folgt daraus die spirituelle Dimension seines Ansatzes:
Aus der tiefen Krisenverwurzelung ergibt sich die Notwendigkeit der an‐
thropologischen Revolution, die nur auf spiritueller Basis zu vollziehen
ist. Spezifischer folgt zweitens auch die Notwendigkeit spiritueller Autori‐
täten aus der Krisenanalyse, da die Mehrzahl der Menschen so tief in
der Logik der Selbstausrottung steckt, dass sie für deren Überwindung
auf spirituelle Führung angewiesen sind. Hier tritt als weiterer Aspekt ein
skeptisches deskriptives Menschenbild hinzu: Die Individuen der Gegen‐
wartsgesellschaft schaffen es nicht aus sich selbst heraus, die der ökologi‐
schen Krise angemessene innere Haltung zu entwickeln. Drittens ergibt
sich auch die Notwendigkeit politischer Autorität aus Bahros Krisenanalyse.
Aus seiner wachstumspessimistischen Perspektive erfordert die ökologische
Krise drastische materielle Einschnitte innerhalb kurzer Frist, die potenziell
auch gegen die (noch) der Logik der Selbstausrottung verhaftete Bürger‐
schaft durchgesetzt werden müssen. Bahros spezifische Krisenanalyse ist
wiederum v.a. auf die bereits dargestellte idealistische Weltsicht sowie eine
besonders pessimistische Einschätzung der Verschiebbarkeit ökologischer
Wachstumsgrenzen zurückzuführen.

Idee des guten Lebens, Emanzipation und Eschatologie
Neben seiner Krisenanalyse ist Bahros Ansinnen ausschlaggebend, den
Ausweg aus der ökologischen Krise mit dem Ziel der Verwirklichung
einer gesellschaftlichen Positivvision zu verbinden. Dieses Motiv wurde
bereits für die demokratischen Systemwechsel-Denker und damit auch den
frühen Bahro aufgezeigt, ist beim späten Bahro aber noch deutlich stär‐
ker ausgeprägt. Die angestrebte gesellschaftliche Positivvision wird durch

8.5 Erklärende Hintergrundannahmen

247

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bahros Langfristperspektive einer kommunitären, dezentral selbstbestimm‐
ten Gesellschaft beschrieben. Diese Gesellschaft ermöglicht, wie dargestellt,
nicht nur ökologische Nachhaltigkeit, sondern in umfassender Hinsicht
ein besseres Leben. Dahinter steht wie bei den demokratischen System‐
wechsel-Denkern eine spezifische Idee des guten Lebens: Für Bahro hängt
menschliches Wohlergehen in erster Linie von Begegnung mit anderen,
Freundschaft, Liebe, Schönheit, Weisheit und Kultur und nur sehr bedingt
vom materiellen Lebensstandard ab (1987, 318). Eben diese Aspekte und
Bedürfnisse sieht Bahro in der Gegenwartsgesellschaft radikal frustriert.
Der Mensch in der Industriegesellschaft, so Bahro, ist zerteilt, hört auf
zu denken und zu fühlen, die Industriegesellschaft zerstört die innere
Natur des Menschen (1987, 115, 121). Was Eckersley für öko-kommunalis‐
tisches Denken allgemein festhält, gilt auch für Bahro: Es basiert auf der
Annahme, dass sich die wahren menschlichen Bedürfnisse in dezentraler
Gemeinschaftlichkeit besser verwirklichen lassen als in der Gegenwartsge‐
sellschaft (1992, 162).

Dabei geht es ihm in seiner Positivvision, wiederum typisch für öko-
kommunalistisches Denken (Eckersley 1992, 162), in erster Linie um die
Verwirklichung emanzipatorischer Ziele. Wie in den Elementen legt er auch
in der Logik dar, dass für ihn das übergeordnete Ziel die Emanzipation
des Menschen im Sinne der vollen Ausschöpfung des menschlichen Po‐
tenzials jenseits von Herrschaft sei (1987, 431f, 452, 470f ). Nicht um des
blanken Überlebens willen, wie Bahro die Motivation der „braunen“ Öko‐
logen beschreibt, sondern maßgeblich das Ziel der menschlichen Emanzi‐
pation erfordere den Stopp der industriellen Megamaschine (ebd., 431f ).
Überwindung von Kapitalismus und Industrialismus sind also einerseits
ökologische Notwendigkeit, andererseits und vor allem Voraussetzung für
die Verwirklichung des emanzipatorischen Ideals.

Verbinden lassen sich Ökologie und Emanzipation für Bahro in einer
Gesellschaft der dezentralen, autarken und suffizienten Gemeinschaftlich‐
keit, die sich der marxschen Idee der „freien Assoziation“ annähert (Weber
2015, 288). Diese emanzipative Kraft speist sich aus verschiedenen Quellen:

• Gemeinschaftlichkeit und Gemeinschaftserfahrung sind für Bahro die
Voraussetzung für eine umfassende Entfaltung des Individuums (1987,
320, 444; vgl. dazu auch Weber 2015, 288). Damit lässt sich Bahro, wie
Eckersley für das öko-kommunalistische Denken festhält, ein Menschen‐
bild unterstellen, wonach dieser nur in der Gemeinschaft sein Potenzial
voll und frei entfalten kann (1992, 171f ).

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

248

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


• Der in den kommunitären Zusammenschlüssen praktizierte Lebensstil
freiwilliger Einfachheit wirkt befreiend auf das Individuum, da Frei‐
heit jenseits des zwanghaften Habenmüssens und damit der Konsum‐
gesellschaft liegt (1987, 121, 470).

• Dezentrale Autonomie ist Ausdruck von Freiheit, da diese explizit in der
Befreiung von Fremdbestimmung und Herrschaft zu suchen ist (1987,
470).

• Die maßgeblich auf selbstbestimmter (Eigen-)Arbeit beruhende Produk‐
tionsweise befreit den Menschen aus der Subalternität der industriellen
Arbeitsteilung (vgl. dazu Weber 2015, 288f ). Hier klingt das gleiche
Motiv wie bei Amery und Strasser an, wonach Freiheit vor allem in
selbstbestimmter Eigenarbeit zu finden ist.266

Voraussetzung für eine emanzipatorische Gesellschaft ist aber, wie bereits
für die demokratischen Systemwechsel-Denker herausgestellt, dass sich die
Menschen von der kapitalistisch-industriellen Lebensweise emanzipieren,
was insbesondere die Überwindung der entsprechenden Bedürfnisstruktur
impliziert: Allgemeine Emanzipation wird nach Bahro erst möglich, wenn
sich die Menschen im Zuge der anthropologischen Revolution von ihrer
Selbstsucht und dem Modus des Habenmüssens befreien (1987, 431, 470).
Anders als in den Elementen ist Bahro in der Logik überzeugt, dass dieser
Schritt nur über spirituelle Erfahrung gelingt, sodass die allgemeine Eman‐
zipation nicht „ohne die Entdeckung und Erfahrung der Gottheit in uns“
gelingen kann (ebd., 452). Eine „Praxis spiritueller Befreiung“ wird zur
Voraussetzung für die individuelle Emanzipation von den Zwängen der
Gegenwartsgesellschaft (ebd., 470).

Letztlich verständlich wird Bahros Entwurf aber erst unter Berücksichti‐
gung der eschatologischen Dimension seines Spätwerks. In der Logik der
Rettung geht es Bahro nicht mehr „nur“, wie dem frühen Bahro in den
Elementen und den weiteren emanzipatorischen Autoren, um die Befreiung
des Menschen aus den Zwängen der kapitalistischen Industriezivilisation,
sondern um die umfassende Erlösung des Menschen und den Aufbau einer
„heilen“ Gesellschaft (1987, 314). Wie Stein formuliert, zielt Bahro nicht
nur auf „die bloße Rettung der Erde“, sondern „die Rettung der Seelen“
(1998, 214). „Die ökologische Krise ist dann in erster Linie eine Chance,

266 Damit lässt sich auch für den späten Bahro ein auf positive Freiheit im Sinne
umfassender Autonomie jenseits der vielfältigen äußeren und inneren Zwänge der
kapitalistischen Industriegesellschaft fokussiertes Freiheitsverständnis konstatieren
(vgl. vertiefend dazu Kap. 7.3.5).

8.5 Erklärende Hintergrundannahmen

249

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das wahre Menschsein zu entfalten“ (ebd.; entspr. auch Stein 2016, 214 und
Adler/Schachtschneider 2010, 103). Entsprechend beschreibt Bahro selbst
die ökologische Krise als „eine letzte, aber auch die stärkste Gelegenheit zu
einer neuen menschlichen Artikulation“ (1987, 90), wie sie von Weisen, Pro‐
pheten, Erleuchteten und Heiligen vorangezeigt wurde (ebd., 89f ). Bahros
Zeitgenosse Amery konstatiert diesbezüglich, dass Bahro daran glaube,
dass der Mensch ein Heiliger sein kann und mit seinem Denken auf die
Erreichung dieser letzten Erleuchtung des Menschen abziele (2007, 223ff ).
Auf Basis dieses neuen Menschen kann Bahros Gesellschaftsutopie der
herrschaftsfreien Gesellschaft entstehen (Bahro 1987, 88; 2002, 23). Die
Logik zielt auf die Verwirklichung einer Utopie des wahren Menschen. Hier
wird eine zweite Dimension von Bahros Menschenbild deutlich. Neben die
Skepsis gegenüber den gegebenen Subjekten tritt ein starker Optimismus
bezüglich des zukünftig möglichen Menschen. Nicht nur geht er mit den
demokratischen Systemwechsel-Denkern und gegen autoritäre Positionen
wie von Gruhl und Jonas davon aus, dass der Mensch und dessen Bedürf‐
nisstrukturen sich zum Guten wandeln können (1987, 86). Vielmehr ist ein
ganz anderer Mensch auf höherer Stufe möglich (1987, 88, 484; vgl. dazu
auch Stein 1998, 210). Letztlich, so Bahro, könnten alle Menschen Buddhas
sein (1987, 449).

Diese eschatologische Dimension in Bahros Denken zeigt sich auch an
seinen Verweisen auf Denker wie Joachim di Fiore oder Franz von Assisi
(1987, 88f ). Beide hatten, so Bahro, anders als Luther, der aus seinem
aus der Erbsünde folgenden skeptischen Menschenbild die Notwendigkeit
einer starken Obrigkeit folgert, die Idee der „eigentliche[n] Reformation“
(ebd.). Diese bestehe in der anthropologischen Revolution, in der Aus‐
gießung des Heiligen Geistes über alle Menschen und eine auf diesem neu‐
en Menschen aufbauende Idee des Staates (ebd.). Auch Bahros prominenter
Verweis auf Thomas Müntzer in seiner berühmten Hamburger Rede wird
so verständlich (vgl. Bahro 2016). Müntzer hatte, in expliziter Abgrenzung
zu Luther, die Verwirklichung eines Reich Gottes auf Erden angestrebt
und an die Möglichkeit des dafür erforderlichen neuen Menschen geglaubt
(Münkler/Straßenberger 2016, 398).267 Mit Löwith kann Bahros Denken

267 Münkler/Straßenberger ordnen di Fiore und Müntzer, auf die sich Bahro promi‐
nent beruft, in ihrer Aufarbeitung der politischen Ideengeschichte dem Strang der
Eschatologie zu. Für diese sei es darum gegangen, das Reich Gottes auf Erden
zu verwirklichen, wozu politisches Handeln einen wichtigen Beitrag leisten sollte.
(2016, 41f )

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

250

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als säkularisierte Eschatologie bezeichnet werden (Löwith 1953; dazu ver‐
tiefend Münkler/Straßenberger 2016, 42f und Sternberger 1978, 309-380).

Vor diesem Hintergrund ist eine letzte Bemerkung zu Bahros institutio‐
nellen Vorstellungen erforderlich. Wenn das Ziel die Verwirklichung der
Utopie des wahren Menschen ist, der Mensch aber nicht selbst in diesen
Zustand findet, bedarf es Instanzen, die ihm diesen Weg weisen. So ist
Bahros Positionierung zu verstehen, dass es nicht um die Gegenüberstel‐
lung der Veränderung von Institutionen oder der Veränderung von Men‐
schen gehe – sondern neue Institutionen „einen Einweihungsweg für alle“
schaffen müssten (1987, 472). Bahros Institutionen zielen maßgeblich da‐
rauf, den besseren Menschen hervorzubringen, mit dem sich die Utopie
der herrschaftsfreien Gesellschaft auch unter ökologischen Knappheitsbe‐
dingungen verwirklichen lässt.268 Dies markiert auch einen zentralen Un‐
terschied zu den demokratisch-emanzipatorischen Ansätzen. Bei diesen
gelingt den Menschen der Bewusstseinswandel aus sich selbst heraus. Bei
Bahro hingegen müssen die Menschen von einer spirituell-autoritären Elite
dazu angeleitet werden (Weber 2015, 297). Damit wird in Bahros Denken
in dem Sinne eine Spannung sichtbar, dass der autoritäre Zwischenschritt
letztlich die Voraussetzung für langfristige Freiheit ist.

Damit lassen sich abschließend die Unterschiede zu den öko-autoritären
sowie den demokratischen Systemwechsel-Denkern erklären: Die Differenz
zu den öko-autoritären Denkern ergibt sich daraus, dass Bahro zumindest
mittel- bis langfristig an die Möglichkeit einer gewandelten Bürgerschaft
glaubt und darauf aufbauend eine gesellschaftliche Positivvision anstrebt.
Aus diesen beiden Aspekten folgt erstens, dass Autorität und Zentralisie‐
rung nur als Zwischenschritt auf dem Weg in eine gänzlich andere Gesell‐
schaftsform angelegt sind. Ginge es Bahro hingegen nur um die Notwen‐
digkeit der Bearbeitung der ökologischen Krise, könnte er, wie die öko-au‐
toritären Denker, bei der autoritären Rettungsregierung stehen bleiben.

268 Entsprechend bemerkt Bahro selbst, dass man mit den Überlegungen zur staatli‐
chen und gesellschaftlichen Ordnung „nicht bei Adams und Evas Sündenfall anset‐
zen [soll], sondern bei dem Symbol des auferstandenen Christus, der den Heiligen
Geist ausgießt über alle Menschen“ (1987, 88). Dementsprechend kritisiert Bahro
das strukturkonservative Weltbild, dessen Grundstein es sei, „mit dem Menschen
nur so zu rechnen, ‚wie er ist‘, und nicht wie er ‚gemeint ist‘ […]“ (ebd., 87).
Bahro geht es mit seinem Ordnungsentwurf also letztlich darum, den höheren Men‐
schen hervorzubringen. Damit lässt sich für Bahro mit Horn eine perfektionistische
Staatsbegründung konstatieren: Zentrale Aufgabe des Staates ist die Perfektionie‐
rung der menschlichen Gattungsidentität (Horn 2012, 19f ).

8.5 Erklärende Hintergrundannahmen

251

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweitens folgt daraus die Forderung nach einem spirituell-autoritären im
Gegensatz zu einem bloß politisch-autoritären Staatskonstrukt.

Die Differenz zu den Exponenten des demokratischen Systemwechsels
ergibt sich erstens aus der im Vergleich zu den Elementen viel tieferreichen‐
den Interpretation der ökologischen Krise als anthropologische Krise. Da‐
raus folgt einerseits, dass die notwendige Rettungspolitik zumindest poten‐
ziell nicht auf die Einsicht der in der Logik der Selbstausrottung verhafteten
Bevölkerungsmehrheit setzen kann und autoritäre Strukturen erforderlich
werden. Andererseits folgt auch die bei den demokratischen Systemwech‐
sel-Positionen nicht vorzufindende, starke spirituelle Dimension aus dieser
tiefen Krisenbegründung. Zweitens stellt auch die eschatologische Dimen‐
sion einen wichtigen Unterschied dar, da, wie gezeigt, anthropologische
Revolution und damit auch die spirituell-autoritären Instanzen zur Voraus‐
setzung für die Verwirklichung der gesellschaftlichen Positivvision werden.

Perspektivischer Fokus auf das Notwendige und Wünschenswerte
In Anbetracht der beiden vorherigen Punkte ist abschließend zu konstatie‐
ren, dass die in der Logik dargestellte Position aus einem perspektivischen
Fokus auf die Dimensionen des theoretisch Notwendigen und des Wün‐
schenswerten folgt. Bahro leitet aus seiner Krisenanalyse unmittelbar die
aus seiner Sicht erforderlichen Schritte ab, ohne diese vor dem Hintergrund
der realpolitischen Umsetzbarkeit zu reflektieren. Gleichzeitig verbindet
er den Ausweg aus der ökologischen Krise mit einem wünschenswerten
Gesellschaftszustand, ohne wiederum dessen realpolitische Möglichkeit zu
hinterfragen. Somit bleibt der Aspekt der Machbarkeit bzw. Umsetzbarkeit
gänzlich außen vor.

8.6 Zusammenfassung

Ausgehend von der Diagnose der tiefen Verankerung der ökologischen Kri‐
se im Inneren des Menschen, bis hin zur conditio humana, ist beim späten
Bahro ein tiefgreifend veränderter, neuer Mensch die Voraussetzung für
eine nachhaltige Gesellschaft. Die Bewusstseinsrevolution hin zur erforder‐
lichen „Subjektivität der Rettung“ nennt Bahro „anthropologische Revoluti‐
on“. Deren zentrales Element ist die Überwindung der Angstbestimmtheit
des Menschen, aus der Egoismus, Machtstreben, Materialismus, Expansio‐
nismus und Anthropozentrismus als Krisenursachen folgen. Überwunden
werden kann diese Angstbestimmtheit nur auf der Basis spirituell-meditati‐
ver Kommunionserfahrungen mit dem natürlichen Gesamtzusammenhang

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

252

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(„Gottheit“), der den Menschen trägt und mit allen anderen Entitäten
verbindet.

Das politische Subjekt für den Anstoß ökologischen Wandels ist die
Bewegung der Menschen, die diesen Erleuchtungsprozess vollziehen („Un‐
sichtbare Kirche“). Diese ist somit ein von einem gemeinsamen Glauben
getragene Rettungsbewegung. Da die meisten Menschen tief in der Logik
der Expansion verhaftet sind, ist es für die „Unsichtbare Kirche“ nicht
zielführend, sich strategisch auf die bestehenden demokratischen Institu‐
tionen zu richten, deren Entscheidungen vom Mehrheitswillen abhängig
sind. Vielmehr muss die „Unsichtbare Kirche“ als Minderheit eine zustim‐
mungsunabhängige staatliche Führungsinstanz etablieren. Dazu entwickelt
sich der aus der „Unsichtbaren Kirche“ heraustretende „Ökologische Rat“
von einer Instanz neben dem Staat zu einer Instanz über dem Staat („Ober‐
haus“). Wie dieser Prozess konkret abläuft, bleibt offen. Naheliegend ist,
dass Bahro im Sinne charismatischer Herrschaft darauf hofft, dass die
Bürgerschaft die natürliche Autorität dieser Führungspersönlichkeiten an‐
erkennt, sobald diese hervortreten.

Das Oberhaus bzw. „House of the Lord“ setzt sich aus Avantgardisten
zusammen, die sich durch nur spirituell erfahrbare Einsichten ich höhere
Zusammenhänge auszeichnen. Der Herrschaftsanspruch dieser Autoritäten
gründet somit, wie im Marxismus, auf der Wahrheitsgewissheit ihrer Welt‐
deutung. Da es sich bei diesem höheren Wissen um religiöses Wissen
handelt, ist Bahros Entwurf dem gottesstaatlichen Denken zuzuordnen.
Das neue Oberhaus als spirituell-politische Führungsinstanz hat einerseits
die Aufgabe, durch eine einschneidende und notfalls gegen die Einsicht der
Bürgerschaft durchzusetzende Schrumpfungspolitik den Boden für eine
langfristig tragbare Gesellschaftsform zu sichern. Gleichzeitig fördert es den
Aufbau eben dieser langfristig anzustrebenden öko-kommunalistischen Ge‐
sellschaftsstruktur. Diese setzt sich ganz im Sinne des ökologischen Dezen‐
tralisierungsdenkens aus weitgehend selbstversorgenden, autonomen und
in freiwilliger Einfachheit lebenden Kommunen zusammen. Zudem wirkt
das Oberhaus auf die Ausbreitung der anthropologischen Revolution hin,
um die Menschen für die entsprechende Lebens- und Gesellschaftsform
zu gewinnen. Langfristig, so Bahros Hoffnung, wenn alle Bürger erleuchtet
sind, ist eine kommunitäre Gesellschaftsform ganz ohne staatliche Instan‐
zen möglich.

Mit Blick auf die erklärenden Hintergrundannahmen wird deutlich,
dass Bahros Alternativentwurf direkt aus seiner ideell-anthropologischen
Krisenanalyse folgt. Eben weil die ökologische Krise in der conditio hu‐

8.6 Zusammenfassung

253

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mana wurzelt und die anthropologische Revolution ein langsamer und
voraussetzungsvoller Prozess ist, sind einerseits spirituelle Instanzen, die
den erforderlichen Bewusstseinssprung möglich machen, und andererseits
eine, wenn nötig autoritäre Rettungspolitik, die Zeit für diesen tiefgreifen‐
den Wandel schafft, erforderlich. Letztlich ist Bahros Gegenentwurf aber
nur vor dem Hintergrund der eschatologischen Dimension seines Denkens
nachzuvollziehen. Für Bahro stellt die ökologische Krise die historische
Chance für die Verwirklichung einer Gesellschaftsutopie dar, die das über‐
geordnete Ziel der allgemeinen Emanzipation des Menschen verwirklicht.
Voraussetzung für diese Utopie ist die anthropologische Revolution, im
Zuge derer sich die Menschen von Selbstbezogenheit und Materialismus
lösen. Damit lässt sich Bahro dem anarchistischen Strang des utopischen
Denkens zuordnen, wobei es für den Übergang eines starken Staates be‐
darf, der die ökologischen und anthropologischen Voraussetzungen für die
neue Gesellschaft sicherstellt.

8.7 Exkurs: Veränderung in Bahros ökologisch-politischem Denken

Im Vergleich zwischen den beiden untersuchten Werken von Bahro, den
Elementen und der Logik, zeigen sich deutliche Verschiebungen, die ab‐
schließend kurz zu ergründen sind. Dabei kann es an dieser Stelle nicht
darum gehen, die Entwicklung des Bahro‘schen Werks umfassend nachzu‐
zeichnen.269 Vielmehr liegt der Fokus auf den textimmanenten Veränderun‐
gen. Grundsätzlich ist zum Verhältnis beider Bücher Folgendes vorwegzu‐
nehmen: Die Logik der Rettung stellt einerseits eine substanzielle Verände‐
rung, andererseits auch eine Fortschreibung einer in den Elementen bereits
durchscheinenden Perspektive auf die ökologische Krise dar.

Die substanziellen Veränderungen zeigen sich in der Abkehr von der
öko-sozialistischen Position in den Elementen zugunsten der eben darge‐
stellten Verbindung des spirituellen Autoritarismus mit der öko-kommuna‐
listischen Langfristperspektive in der Logik (vgl. entspr. Eckersley 1992,
133f, 164, 168, 231; Mende 2011, 308f ). Diese Wandlung liegt, wie bereits
angedeutet, maßgeblich in Bahros veränderter Krisendeutung begründet.270

In den Elementen fokussiert Bahro auf den wachstumsgetriebenen Kapita‐

269 Siehe dazu v.a. Weber 2015; Amberger 2014, 173-183; Ferst 2004.
270 Die veränderte Krisendeutung kann keine abschließende, aber doch eine weitrei‐

chende Erklärung für die Veränderung in Bahros Denken leisten. Weitere Aspekte
sind, wie bereits angedeutet, z.B. die stärker eschatologische Dimension in Bahros
Spätwerk. Im Folgenden liegt der Fokus auf der sich verändernden Krisendeutung.

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

254

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lismus als zentrale Krisenursache. Der Kapitalismus prägt eine kapitalisti‐
sche Subjektivität, die selbst zur maßgeblichen Krisenursache wird. Doch
sind die tiefsten Wurzeln der Krise systemisch, der Kapitalismus als Letz‐
tursache prägt die Menschen. In der Logik hingegen ist der Kapitalismus
nur der äußere und effizienteste Ausdruck der inneren Antriebe des Men‐
schen, die in letzter Instanz in seinem machtstrebenden und expansionisti‐
schen Gattungscharakter wurzeln. Die eigentliche Krisenursache ist die
(bereits vorkapitalistisch gegebene) Konstitution des Menschen. Bahro
wendet sich also von einer systemisch zu einer ideell-anthropologisch fo‐
kussierten Krisenanalyse. Daraus folgen die maßgeblichen Unterschiede
zwischen beiden Werken.

Erstens gehen damit verschiedene Schwerpunktsetzungen in der Per‐
spektive auf ökologische Transformation einher. In den Elementen behan‐
delt Bahro zentral die Überwindung des Kapitalismus durch eine soziale
Massenbewegung, in der Logik spielen äußere Veränderungen, z.B. die
Überwindung des Kapitalismus, lediglich eine nachgeordnete Rolle. Viel‐
mehr konzentriert sich Bahro auf das Beschreiben einer neuen Subjektivität
des Menschen und wie diese zu erreichen ist.

Zweitens verändern sich die Anforderungen an eine veränderte mensch‐
liche Subjektivität als Voraussetzung für ökologische Transformation. In
den Elementen setzt die Überwindung des Kapitalismus die Überwindung
der vom Kapitalismus geprägten Subjektivität voraus. Diesbezüglich wird
Bahro im Angesicht seiner veränderten Krisendiagnose in der Logik deut‐
lich radikaler. Das Individuum muss durch die anthropologische Revoluti‐
on eine neue Evolutionsstufe des Menschen erreichen. Daraus folgen auch
unterschiedliche Perspektiven auf die Transformationsakteure. Während
in den Elementen alle kapitalismuskritischen Kräfte angesprochen werden,
bedarf es in der Logik einer neuartigen spirituellen Rettungsbewegung
mitsamt prophetischer Bewusstseinspioniere.

Drittens können die bestehenden staatlichen Institutionen nicht mehr
das maßgebliche Transformationsinstrument sein, da nur eine Minderheit
den anspruchsvollen Bewusstseinssprung absehbar vollbringen wird. Viel‐
mehr muss diese Minderheit die skizzierte Neuinstitutionalisierung vor‐
nehmen, damit eine Politik aus der Perspektive des höheren Bewusstseins
möglich wird. Auch die institutionellen Verschiebungen zwischen beiden
Werken ergeben sich also aus der veränderten Krisendeutung.

Viertens ergibt sich die Notwendigkeit einer Vergesellschaftung in spiri‐
tuell-kommunitären Gemeinschaften, da nur in diesen die Subjektivität der
Rettung stabilisiert werden kann.

8.7 Exkurs: Veränderung in Bahros ökologisch-politischem Denken

255

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Trotz dieser substanziellen Veränderungen zeigen sich in den Elementen
bereits deutliche Hinweise, die eine Lesart der Logik als Fortschreibung
bzw. Vollendung der entsprechenden Position nahelegen. Im Gegensatz
zum häufig systemfokussierten linken Denken bemerkt Bahro schon zu
diesem Zeitpunkt, dass ökologische Transformation eine veränderte Sub‐
jektivität voraussetzt, die womöglich nur auf der Basis eines neuen Glau‐
bens, aus einer Kulturrevolution mit religiöser Durchschlagskraft erreicht
werden kann (1980, 59, 158). In der Mystik sieht Bahro die Möglichkeit
einer „Tiefenmobilisierung emanzipatorischer Kräfte in der menschlichen
Psyche“, weswegen allen ein Zugang zur Mystik z.B. über Meditation eröff‐
net werden sollte (ebd., 157). Bahro verweist bereits auf spirituelle Denker
wie Meister Eckardt, Joachim di Fiore, Spinoza oder Pascal (ebd.), die dann
in der Logik als Referenzpunkte auftauchen (siehe z.B. 1987, 87f ). Darüber
hinaus interessiert sich Bahro in den Elementen bereits für die kulturre‐
volutionären Potenzen, die er bei Propheten wie Christus, Buddha oder
Laudse sieht (1980, 157). Auch diese nehmen in der Logik zentrale Rollen
ein (1987, 84, 89, 94). Entsprechend bespricht er bereits in den Elementen
eine „psychologische Revolution“ als Voraussetzung für die Überwindung
des Kapitalismus. Dementsprechend bemerkt er, dass politische Aktivität
im herkömmlichen Sinn nur ein Mittel zur Umsetzung der eigentlichen
Aufgabe sei, die wiederum ideologisch-psychologischer Natur sei (1980,
181). Der in der Logik zum Ausdruck kommende Fokus auf eine spirituell
fundierte Bewusstseinsrevolution als unabdingbare Voraussetzung für alle
äußerlichen Veränderungen ist somit bereits in den Elementen bzw., wie
Amberger und Weber zeigen, in weiteren früheren Schriften von Bahro an‐
gelegt (Amberger 2016, 45f; Weber 2015, 294, 296f ). Die vielfach diagnosti‐
zierte „spiritualistische Wende“ (vgl. dazu Heyer 2015, 17; Schölzel 1998,
72; Radkau 2011, 266-269) im Spätwerk Bahros kommt also nicht gänzlich
überraschend. Insofern ist Bahros eigene Darstellung, wonach er in der
Logik seinen Ansatz zu Ende gedacht hat (1987, 10), durchaus überzeugend.

8 Der späte Bahro: Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus

256

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


9 Vertiefung: Religion als Ressource für ökologischen Wandel

Im Vorherigen wurde deutlich, dass die öko-politischen Denker der 70er-
und 80er-Jahre in verschiedenem Tiefgang einen gesellschaftlichen Kultur-
und Wertewandel als zentrale Voraussetzung für eine ökologisch nachhal‐
tige Gesellschaft begreifen. Dies gilt auch für öko-autoritäre Denker wie
Jonas und Gruhl, die jedoch an der Möglichkeit eines solchen Wandels
starke Zweifel hegen. Dabei fällt als Spezifikum der ersten Zeitphase auf,
dass bei vielen Denkern Religion als Ressource für diesen Ethoswandel
gesehen wird. Im Folgenden wird diese Spezifität näher betrachtet. Als
maßgebliche Schnittmengen lassen sich zwei Funktionszuschreibungen
identifizieren, die mit Religion als Ressource für den Wandel verbunden
werden. Einerseits soll sie die Abkehr vom Materialismus zugunsten einer
Haltung der Genügsamkeit befördern. Andererseits soll sie durch das Er‐
kennen einer intrinsisch werthaften, göttlichen Natur eine ökozentrische
Ethik mitbegründen.

Die erste Dimension tritt besonders deutlich beim eben behandelten
späten Bahro zutage. Nur auf der Basis neuer Spiritualität, die eine innere
Verbindung zum natürlichen Gesamtzusammenhang als Gottheit aufbaut,
wird eine Abkehr von Habenorientierung, Materialismus und Machtstre‐
ben möglich. Auch der frühe Bahro kokettiert diesbezüglich, wie gezeigt,
mit dem Potenzial des Transzendenten. Neben Bahro verweisen auch viele
andere Denker auf die transformative Kraft des Transzendenten. Für Gruhl
und Jonas wurde die Überzeugung herausgearbeitet, dass die ökologisch
gebotene Ethik des Verzichts, wenn überhaupt, nur auf Basis eines neuen
Glaubens wirkmächtig werden kann. Auch für Fromm bedarf die von ihm
geforderte radikale menschliche Veränderung einer „neuen nicht-theisti‐
schen, nicht-institutionellen Religiosität“, die eine Abkehr vom selbstsüch‐
tigen Materialismus schafft, ohne zu einer institutionalisierten, dogmenba‐
sierten Religion zu werden (2007, 246).271 Selbst der orthodoxe Marxist
Harich kokettiert in einem Interview von 1976 zumindest mit einem Dialog
zwischen Buddhismus und Marxismus (2015d, 118f ).

271 Wie Johach darlegt, geht es Fromm explizit nicht um eine von ihm als solche
bezeichnet autoritäre Religion, die eine höhere Macht ins Zentrum stellt und
die Unterwerfung unter den Willen Gottes fordert. Vielmehr strebe Fromm eine
personalisierte Religiosität im Sinne einer nicht-theistischen Mystik an, durch die
der Mensch, z.B. durch Meditation, zu sich selbst findet. Mögliche Vorbilder habe
Fromm, wie z.B. auch Gruhl, im Zen-Buddhismus gesehen. (Johach 2010, 6f )

257

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch nicht nur bezüglich der intendierten Abkehr vom Materialismus,
auch für eine neue ökologische Ethik wird vielfach das Potenzial des Tran‐
szendenten betont. Gruhl bemerkt, dass ein Ausweg aus der ökologischen
Krise nur durch Ehrfurcht vor der göttlichen Natur möglich sei (1975,
283, 38f ). Dieser Verweis auf eine animistische Weltanschauung im Sinne
einer Ehrfurcht vor der Allbeseeltheit natürlicher Entitäten verbindet ihn
mit Amery. Aus dessen Sicht hat es in der Geschichte eine ökologisch ver‐
tretbare Beziehung zur Umwelt ohne religiöses Interpretationsgitter nicht
gegeben (1991, 342). Ob ein neues ökozentrisches Ethos auch ohne „das
Heilige“ wirkmächtig werden kann, sei folglich unklar, weswegen die Frage
nach den Grundlagen eines neuen Bewusstseins ohne Vorurteile gegen das
Sakrale gestellt werden müsse (ebd., 343).272 Entsprechend gibt sich auch
Jonas in diesem Zusammenhang offen für die Ansicht, dass „die Naturwis‐
senschaft nicht die ganze Wahrheit über die Natur aussagt“ (2015, 30).

Aus dieser Perspektive kann bzw. muss Religion einen wichtigen Beitrag
für die Gewährleistung der sittlichen Voraussetzungen einer nachhaltigen
Gesellschaft leisten.273 Das ökologische Denken der Autoren wirft damit
die Grundfrage der politischen Ideengeschichte auf, inwiefern eine (ökolo‐
gische) Gesellschaft ein geteiltes religiöses Fundament braucht (vgl. dazu
Münkler/Straßenberger 2016, 403ff ). Für den späten Bahro ist diese Frage
eindeutig zu bejahen. Er ist auch der einzige Autor, der eine Vorstellung
davon entwickelt, wie eine solche neue Religiosität Raum greifen kann.
Sein gottesstaatliches Konstrukt dient eben diesem Schaffen der inneren
Voraussetzungen für die von ihm angedachte Gesellschaft. Er wendet sich
vom säkularen und liberalen Staat ab, weil er die erforderlichen inneren
Voraussetzungen nicht garantieren kann. Auch Jonas und Gruhl halten
eine neue religiöse Basis für erforderlich, glauben aber nicht an deren
Verwirklichung. Sie brauchen den autoritären Staat nicht als Instrument
für die Schaffung der neuen religiösen Basis, sondern weil sie deren Mög‐
lichkeit nicht sehen. Bei den stärker anti-autoritär ausgerichteten Autoren
Fromm, Amery und dem frühen Bahro bleibt gänzlich offen, wie sie sich
das Anwachsen einer neuen religiösen Basis im Rahmen eines säkularen
und liberalen Staates vorstellen. In Übereinstimmung mit ihren freiheitli‐
chen Grundsätzen können sie diesen Wandel nur als evolutionären Diffusi‐

272 Diese Überschneidung zwischen Gruhl und Amery hat auch Mende herausgearbei‐
tet (2011, 401).

273 Hinzu kommt, dass viele der erwähnten Denker, wie gezeigt, auf die Kirchen als
Transformationsakteur hoffen (v.a. Amery, Eppler, der frühe Bahro).

9 Vertiefung: Religion als Ressource für ökologischen Wandel

258

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


onsprozess denken. Lediglich beim frühen Bahro legt dessen Verweis auf
Figuren wie Christus oder Buddha nahe, dass er diesbezüglich auf die
Strahlkraft entsprechender Vorbilder setzt.

Demgegenüber finden sich bei Denkern wie Eppler und Strasser keine
Verweise auf Religion als Ressource. Dass sie dies aber als virulente Frage
wahrnehmen, zeigt sich daran, dass sie sich zu der Thematik verhalten.
Strasser teilt zwar explizit Amerys Analyse, dass die Naturzerstörung der
Moderne mit dem Rationalismus und Anthropozentrismus der Aufklärung
zusammenhängen (1977, 75f ). Die Antwort könne jedoch nicht in einer Ab‐
kehr vom Rationalismus, sondern nur in einer vernünftigen und planvollen
Gestaltung der Beziehung zur Natur liegen (ebd.). Deshalb dürften „wir“
nicht „hinter die Aufklärung zurückgehen und den emanzipatorischen
Anspruch aufgeben […], um uns erneut in ehrfürchtiger Scheu einem
unbegriffenen Gesamtzusammenhang zu unterwerfen“ (Strasser/Traube
1981, 233). Entsprechend verwehrt sich auch Eppler gegen eine Mystifizie‐
rung der Natur bzw. einen Naturkult (1981, 132; 1981b, 173). Die Frage nach
der religiösen Basis der Gesellschaft bildet also einen wichtigen Topos und
zugleich eine Kontroverse im frühen ökologischen politischen Denken.

Abschließend ist deutlich zu machen, dass hinter dem Kokettieren der
Autoren mit dem Potenzial des Transzendenten eine, zumeist implizite
Rationalismuskritik steht: Auf der Basis des Rationalen, der rein vernunft‐
basierten Einsicht, kann das neue Ethos (möglicherweise) nicht entstehen.
Besonders deutlich und explizit findet sich eine solche Rationalismuskri‐
tik beim späten Bahro und bei Gruhl (vgl. zu Bahro auch Adler/Schacht‐
schneider 2010, 99f ). Bahro hat in seiner Krisenanalyse die Diagnose einer
„abstraktionistischen Verstandeskultur“ gestellt, in der sich der Verstand
verselbständigt hat. Er sieht die Dominanz des Verstandes beim Menschen
gegenüber erfahrenden Erkenntnismöglichkeiten wie Körper und Seele als
Grundursache der ökologischen Krise, die nun aufzuheben sei (1987, 20,
177, 181, 196f ). Es sei der „mental-rationale Geist der Moderne“, der die
Rückverbindungen zum Urquell kappt, weswegen es dessen Dominanz zu
überwinden gelte (ebd., 92f, 96). Daraus folgt die Forderung nach der Ab‐
kehr vom Rationalismus und die Verlagerung auf die Spiritualität als zen‐
trale Ressource des Wandels (ebd., 20). Daraus hervorgehend positioniert
sich Bahro gegen die „antireligiöse Aufklärung“ (ebd., 12).274 Entsprechend

274 Siehe zur aufklärungskritischen Dimension in Bahros Denken auch Markovits/Gor‐
ski 1997, 211-216. Eine allgemeinere Rekonstruktion der Aufklärungskritik im frühen
ökologischen Diskurs findet sich bei Hinchman/Hinchman 2001, 663-666.

9 Vertiefung: Religion als Ressource für ökologischen Wandel

259

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann für Gruhl im Irdischen Gleichgewicht die rationale Weltauffassung
nur einen unzureichenden Ausschnitt der Welt begreifen. Die erforderliche
organische Weltauffassung könne „nur durch die Mittel der Religion und
der Kunst, nicht durch Begriffe und Beweise mitgeteilt werden“ (1985, 150).
Das Organische und damit alles Lebendige hätte eine „höhere Logik“, die
nicht rational erfasst, sondern nur gefühlt und innerlich erlebt werden
könne (1985, 150ff ). Das Rationale reicht als Erkenntnismöglichkeit für den
angestrebten Ethoswandel also nicht aus. Implizit greift diese Annahme
auch bei den weiteren Autoren, die auf Religion als Ressource setzen.

9 Vertiefung: Religion als Ressource für ökologischen Wandel

260

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


10 Zwischenfazit

Ab den frühen 1970er-Jahren, insbesondere im Anschluss an Die Grenzen
des Wachstums, beginnt die erste Hochphase des ökologischen politischen
Denkens, die bis weit in die 1980er-Jahre anhält. In der untersuchten
Denklandschaft zeigt sich die für diese Zeit typische Wahrnehmung der
ökologischen Krise als existenzielle Bedrohung, die den Fortbestand der
Menschheit an sich infrage stellt. Dies übersetzt sich in eine starke Endzeit‐
stimmung, wonach nur noch ein kurzes Zeitfenster für die Abwendung
von drastischen globalen Zusammenbrüchen bleibt. Hinzu tritt ein star‐
ker Wachstumspessimismus, dem sich nur Eppler entgegenstellt. Hinter
diesen divergierenden Positionen stehen v.a. optimistische und pessimisti‐
sche Einschätzungen des technologischen Innovationspotenzials. Neben
die ökologische Wachstumskritik tritt bei allen untersuchten Denkern der
ersten Zeitphase eine soziale Wachstumskritik, deren gemeinsamer Nenner
die Auflösung des Zusammenhangs zwischen Wirtschaftswachstum und
Lebensqualität ist. Die Positionierung in der Wachstumsfrage ist ein stark
präformierender Faktor für die Alternativentwürfe der untersuchten Auto‐
ren.

Ausgehend davon spannt sich, wie auch andere Arbeiten für das deutsch-
und englischsprachige ökologische politische Denken dieser Zeit heraus‐
stellen, ein breites Spektrum an Antworten auf die ökologische Krise auf
(Stein 2016, 208; Ball 2003, 548; Dryzek 1997; Marten 1983, 16f; Wessolleck
1985, 62f; Eckersley 1992; Raschke 1993, 77). Die Antworten unterscheiden
sich sowohl bezüglich der Alternativentwürfe als auch der Vorstellungen
vom Prozess des Wandels. Mit Blick auf die institutionelle Dimension der
Alternativentwürfe lässt sich die untersuchte Denklandschaft in folgende
Grundpositionen differenzieren:

261

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grundpositionen im ökologischen politischen Denken der 1970er- und 80er-Jahre

Die vorgenommene Einteilung weist deutliche Überschneidungen zu den
wenigen anderen Arbeiten auf, die das Spektrum des frühen ökologisch-
politischen Denkens bzw. Teile davon zu gliedern versuchen. Eckersley
fokussiert in ihrer Untersuchung des englischsprachigen Diskurses auf das
emanzipatorische Spektrum und unterscheidet dabei maßgeblich zwischen
öko-marxistischen, öko-sozialistischen und öko-anarchistischen Perspekti‐
ven, wobei sie Öko-Kommunalismus wiederum als Sub-Strömung einer
anarchistischen Perspektive begreift. Vom emanzipatorischen Spektrum
grenzt sie den öko-autoritären „Survivalism“ ab (1992). Damit zeigt sich
als maßgebliche Überschneidung zum einen die Differenzierung zwischen
öko-autoritärem und emanzipativ-freiheitlichem öko-politischem Denken.
Zum anderen lässt sich Eckersleys Spektrum zwischen öko-sozialistischen
und öko-kommunalistischen Positionen, wie gezeigt, auf den deutschspra‐
chigen Kontext übertragen. Different ist die Zuordnung der öko-marxisti‐
schen Perspektive. Der einzige orthodox-marxistische Denker Harich wird
in der vorliegenden Untersuchung der öko-autoritären Perspektive zuge‐
ordnet, weil sich in seinem Denken weitreichende Überschneidungen zu
den weiteren nicht-marxistischen autoritären Denkern zeigen.

Auch gegenüber Dryzek ergeben sich weitreichende Schnittmengen.
Seiner Arbeit zum englischsprachigen ökologischen politischen Denken
liegt, ohne dass er dies in dieser Form expliziert, eine Differenzierung in
die Perspektiven „Survivalism“, Ecological Modernization/Green Growth
sowie Green Radicalism zugrunde, wobei er unter letzterem wiederum
verschiedene Perspektiven wie Öko-Kommunalismus, Öko-Marxismus,
Bioregionalismus sowie stärker auf die Veränderung von Subjektivitäten

Abb. 2:

10 Zwischenfazit

262

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Weltanschauungen fokussierte Ansätze wie z.B. die Tiefenökologie
subsumiert (Dryzek 1997). Diese übergeordnete Dreiteilung deckt sich mit
der hier vorgenommenen Aufteilung, insofern die demokratischen System‐
wechsel-Perspektiven dem Green Radicalism zugeordnet werden. Schwer
zu verorten ist wiederum der späte Bahro, der in Dryzeks Klassifizierung
zwischen öko-autoritären, tiefenökologischen und öko-kommunalistischen
Positionen zu verorten wäre.275

Zuletzt ist auf Stein einzugehen, die verschiedene, ökologisch motivier‐
te Globalalternativen zum bestehenden politischen System differenziert.
Sie unterscheidet zwischen den Modellen einer Öko-Diktatur, einer auf
Demokratisierung und Dezentralisierung setzenden Öko-Polis sowie dem
Entwurf sui generis des späten Bahros (1998, 201-216). Dies deckt sich mit
der hier vorgenommenen Unterscheidung zwischen den öko-autoritären
Ansätzen, der starken Demokratisierungsperspektive der demokratischen
Systemwechsel-Denker sowie dem späten Bahro. Hinzu kommt im vorlie‐
genden Zusammenhang die Position der ökologischen Modernisierung bei
Eppler. Diese wird bei Stein nicht behandelt, da Eppler keine Globalalter‐
native beschreibt, sondern weitgehend am bestehenden politischen System
festhält.

Unabhängig von der konkreten Ausdifferenzierung der Grundpositionen
zeichnet sich die erste Hochphase des ökologisch-politischen Denkens
durch eine starke Radikalität der Alternativentwürfe aus, was auf die drasti‐
sche Krisenwahrnehmung und den ausgeprägten Wachstumspessimismus
dieser Zeit zurückzuführen ist (vgl. entspr. Dryzek 1997, 21). Entsprechend
lassen sich alle Denker mit Ausnahme von Eppler der Systemwechsel-Per‐
spektive zuordnen. Sie halten allesamt den Kapitalismus, das bestehende
nationalstaatlich verfasste repräsentativ-demokratische System sowie eini‐
ge Denker die auf Arbeitsteilung und Spezialisierung gerichtete industri‐
elle Produktionsweise für nicht zukunftsfähig. Die Gegenvorschläge der
Systemwechsel-Denker zielen, wie gezeigt, in diametral entgegengesetzte
Richtungen, wobei die übergeordnete Trennlinie zwischen Zentralisierung
und Autorität einerseits sowie Demokratisierung und Dezentralisierung

275 Die einzige spezifisch auf den deutschsprachigen Diskurs fokussierte Systematisie‐
rung von Marten wurde bereits kritisch betrachtet. Er unterscheidet zwischen Öko-
Kommunismus, Öko-Sozialismus, Öko-Liberalismus, Öko-Konservatismus und
Öko-Rechtsextremismus (1983, 16). Wie bereits dargelegt, sind die begrifflichen
Zuschreibungen zu den jeweiligen Positionen in den meisten Fällen nicht aussage‐
kräftig oder inhaltlich fragwürdig, weshalb sich kaum Überschneidungen zur hier
vorgenommenen Differenzierung ergeben.

10 Zwischenfazit

263

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


andererseits verläuft. Lediglich Eppler vertritt die Perspektive der Moderni‐
sierung im System.

An welchen maßgeblichen inhaltlichen Trennlinien differenziert sich die
Denklandschaft der ersten Zeitphase aus? Neben der Wachstumskontrover‐
se stellt die Frage nach den Ursachen der ökologischen Krise eine wichtige
Trennlinie dar. Im Hinblick auf die Alternativentwürfe können die Trenn‐
linien anhand der prioritär behandelten Transformationsgegenstände nach‐
vollzogen werden. Dabei lassen sich drei Transformationsgegenstände iden‐
tifizieren, die in allen untersuchten Werken als zentrale Handlungsfelder
auf dem Weg in eine ökologisch nachhaltige Gesellschaft adressiert werden:
Wirtschaft, Politisches System/Staat, Kultur. Die Differenzen zwischen den
konkurrierenden Positionen beziehen sich einerseits auf die Gewichtung
dieser Gegenstände, vor allem aber, und für die Ausdifferenzierung des
ökologischen politischen Denkens entscheidend, auf die jeweils intendier‐
ten Veränderungsrichtungen.

Die fundamentalste Trennlinie im frühen ökologischen politischen Den‐
ken bezieht sich auf das politische System und verweist auf die Frontstel‐
lung zwischen autoritären und demokratischen Positionen (vgl. entspr.
Marten 1983, 146). Die öko-autoritären Denker Gruhl, Jonas, Harich so‐
wie der späte Bahro halten die Demokratie zumindest übergangsweise für
nicht zukunftsfähig. Der wichtigste Kritikpunkt ist die strukturelle Festle‐
gung der politischen Entscheidungsträger auf den kurzsichtigen Willen
der Bürgerschaft. Demgegenüber attestieren die demokratischen Denker
der Demokratie die höhere ökologische Leistungsfähigkeit. Aus ihrer Sicht
sind die Impulse für die erforderlichen Veränderungen gerade aus der
breiten Bürgerschaft, nicht von spezifischen Funktionseliten zu erwarten.
Aber auch innerhalb des demokratischen Spektrums zeigen sich deutliche
Differenzen. Lediglich Eppler hält weitgehend am bestehenden System fest.
Die weiteren demokratischen Denker sehen eine weitreichende Demokrati‐
sierung als Voraussetzung für einen ökologischeren Policy-Output. Neben
der Regierungsform ist in der untersuchten Literatur auch die adäquate
Steuerungsebene umstritten. Konkret lassen sich die Differenzen wie folgt
veranschaulichen:

10 Zwischenfazit

264

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1) Zukunft der Demokratie:

2) Steuerungsebene:

In Bezug auf den Transformationsgegenstand Wirtschaft steht die Frage
nach der Zukunft des Kapitalismus im Mittelpunkt. Diesem wird von
den demokratischen und autoritären Systemwechsel-Denkern ein, mit dem
erforderlichen Ausstieg aus der Wachstumsdynamik unvereinbarer, system‐
immanenter Wachstumszwang attestiert. Die Globalalternativen lassen sich
mit Bezug auf Koordinations- und Eigentumsordnung in Anlehnung an
Leipold (2005, 11) näherungsweise als staatssozialistische Zentralplanwirt‐
schaft (Harich), zentral gelenkte Privatwirtschaft (Gruhl), demokratisierte
und dezentralisierte sozialistische Planwirtschaft (Strasser) sowie dezen‐
tral-selbstverwaltete sozialistische Marktwirtschaft (Amery) bezeichnen.
Lediglich Eppler hält an der bestehenden marktwirtschaftlich-kapitalisti‐
schen Grundordnung fest und hält dieses für ökologisch modernisierbar.
Ein weiterer Punkt, bei dem sich starke Differenzen zeigen, ist die für erfor‐

10 Zwischenfazit

265

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


derlich gehaltene staatliche Eingriffstiefe auf der Nachfrageseite.276 Konkret
lassen sich die Trennlinien wie folgt veranschaulichen:

1) Koordinationsmechanismus:

2) Wirtschaftsform allgemein:

276 Jenseits der genannten Aspekte lassen sich weitere Bereiche dem Transformations‐
gegenstand Wirtschaft zuordnen, die aber eher unkontrovers sind. Dies gilt v.a. für
ressourcen- und technologiebezogene Aspekte. Diesbezüglich wird die Notwendig‐
keit einer veränderten, umweltangepassteren technologischen Basis, des Umstiegs
von nicht-erneuerbaren auf erneuerbare Ressourcen sowie einer möglichst weitrei‐
chenden Kreislaufführung von Ressourcen breit geteilt.

10 Zwischenfazit

266

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3) Eigentums- und Unternehmensordnung:

4) Staatliche Eingriffstiefe auf der Nachfrageseite:

Zuletzt kann auch die im frühen öko-politischen Diskurs prominent adres‐
sierte Bevölkerungsfrage dem Bereich Wirtschaft zugeordnet werden, da es
den Autoren dabei um die Stabilisierung bzw. Reduktion der Bevölkerung
zum Zwecke der Nachfrageregulation geht. Während in der Mehrzahl der
untersuchten Beiträge die Forderung nach einer restriktiven Bevölkerungs‐
politik aufgestellt wird, findet sie sich bei Autoren wie Fromm oder Eppler
nicht.

Der Transformationsgegenstand Kultur bezieht sich auf Weltanschauun‐
gen, Werteordnungen, Wohlstandsverständnisse und darauf basierende Le‐
bensstile. Diesbezüglich wird von allen Autoren ein kultureller Wandel ge‐
fordert, wobei die Entwicklung eines postmateriellen Wohlstandsverständ‐

10 Zwischenfazit

267

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nisses und die Abkehr vom instrumentellen Naturverhältnis die zwei zen‐
tralen geteilten Stoßrichtungen sind. Die autoritären Autoren glauben nicht
an die Möglichkeit des Kulturwandels und kommen deshalb zu autoritä‐
ren Schlussfolgerungen bzw. sehen, im Falle von Harich und dem späten
Bahro, den autoritären Staat als maßgebliches Vehikel für die Beförderung
dieses Wandels. Unterschiedlich sind die Perspektiven, wie tiefgreifend sich
die innere Verfasstheit der Individuen verändern muss, wobei das Spek‐
trum von einer anthropologischen Revolution (später Bahro) über eine
grundlegende Revision der westlichen Weltanschauung (Amery, Gruhl) bis
zur Emanzipation von der, vom Industriekapitalismus geprägten Bedürfnis‐
struktur (früher Bahro, Strasser, Fromm, Harich) reicht. Unterschiedlich
sind zudem die Positionen, inwiefern staatliches Handeln direkt auf das
Hervorbringen anderer Subjektivitäten abzielt. Die Pol-Positionen werden
einerseits vom späten Bahro und Harich, bei denen der (autoritäre) Staat
durch gezielte Umerziehung veränderte Subjektivitäten hervorbringen soll,
und andererseits von Denkern wie Eppler oder Strasser, bei denen sich
die Rolle des Staates auf eine veränderte Bildungspolitik beschränkt, einge‐
nommen. Eine spezifischere Kontroverse bezieht sich auf die Frage, inwie‐
fern Religion eine wichtige Ressource für den angestrebten Kulturwandel
darstellt.

Jenseits der Differenzen in Bezug auf die Alternativentwürfe und damit
die Entwicklung der drei zentralen Transformationsgegenstände wird deut‐
lich, dass die untersuchte Denklandschaft auch durch unterschiedliche Vor‐
stellungen vom Prozess des Wandels gekennzeichnet ist. Dabei lässt sich
die mit Blick auf die Alternativentwürfe vorgenommene Differenzierung in
die genannten Grundpositionen nicht deckungsgleich auf die Vorstellungen
vom Prozess des Wandels übertragen. Deutlich wird dies v.a. in der öko-au‐
toritären Perspektive, wo Gruhl für die Etablierung zustimmungsunabhän‐
giger Führung auf die Einsicht der gegebenen politischen Funktionseliten
hofft, während Harich auf eine proletarische Revolution von unten setzt.
Stattdessen lassen sich folgende vier Perspektiven unterscheiden:

1. Gruhl (und andeutungsweise Jonas) erwarten den Impuls von etablierten
(staatlichen) Eliten, die sich autoritäre Staatsmacht aneignen, wobei der
Prozess der Aneignung sowie die spezifischen Eliten weitgehend offen‐
bleiben.

2. Harich und der späte Bahro sehen ebenfalls den (autoritären) Staat als
zentrales Transformationsinstrument, der aber durch einen revolutionä‐
ren Umsturz von unten durch vornehmlich zivilgesellschaftliche Bewe‐

10 Zwischenfazit

268

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gungen zum Instrument transformativer Kräfte gemacht werden muss.
Die zivilgesellschaftlichen Bewegungen werden von spezifischen Eliten
(Harich: kommunistische Parteien, Bahro: spirituelle Autoritäten) gezielt
hervorgebracht.

3. Bei Eppler, Strasser und dem frühen Bahro kommt der Impuls ebenfalls
aus der Zivilgesellschaft, entsteht aber evolutionär und richtet sich auf
die Erzielung demokratischer Mehrheiten in den bestehenden Institutio‐
nen. Auch hier ist der Staat das zentrale Transformationsinstrument.

4. Auch Amery erwartet den Impuls aus der Zivilgesellschaft, dieser richtet
sich aber einerseits nicht auf die bestehenden Institutionen und hat
andererseits nicht zum Ziel, den Staat zum Instrument transformativer
Kräfte zu machen. Vielmehr denkt er den Wandel ausgehend von einer
fundamentalen Staats- und Herrschaftskritik primär als dezentralen
Neuaufbau jenseits des Staates.

Grundlegend kann damit zwischen einer Top-Down-Perspektive (Gruhl,
Jonas) und einer Bottom-Up-Perspektive (die weiteren Autoren) unter‐
schieden werden. Innerhalb der Bottom-Up-Perspektive zeigen sich wiede‐
rum deutliche Differenzen, die sich v.a. auf folgende Fragen beziehen:

• Wer sind die impulsgebenden Basisbewegungen (Neue Soziale Bewegun‐
gen/Arbeiterbewegung/neuartige öko-spirituelle Bewegung)?

• Inwiefern richten sich diese Bewegungen auf die Erringung von Staats‐
macht oder wirken in erster Linie jenseits des Staates?

• Wird zentralstaatliche Macht über einen revolutionären Prozess oder
über demokratische Mehrheiten zum Transformationsinstrument?277

277 Die Untersuchungen zur ersten Hochphase des ökologischen politischen Denkens
haben gezeigt, dass sich die Heterogenität der Denklandschaft auf divergente Hin‐
tergrundannahmen zurückführen lässt. Da sich diesbezüglich weitergehende Über‐
schneidungen zur zweiten Hochphase ergeben, wird dieser Aspekt an anderer Stelle
resümiert (Kap. 16, 17.1).

10 Zwischenfazit

269

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748942306-49 - am 12.01.2026, 11:18:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748942306-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	4 Geteilte Herausforderung – unterschiedliche Antworten
	4.1 Geteilte Herausforderung: die ökologische Krise als totale Bedrohung
	4.2 Unterschiedliche Antworten: Ausdifferenzierung und Strukturierung der Denklandschaft

	5 Schnittmengen und Differenzen in der Wachstumsfrage
	6 Autoritäre Antworten: Öko-Diktatur und zentralisierte Planwirtschaft
	6.1 Die Ursachen der ökologischen Krise
	6.2 Autoritäre Führung und zentralisierte Planwirtschaft als Alternative
	6.2.1 Die Notwendigkeit autoritärer Führung in der ökologischen Krise
	6.2.2 Ökologische Eliten und Institutionalisierungsansätze
	6.2.3 Zentralisierte Plan- und Zuteilungswirtschaft
	6.2.4 „Survivalism“ als Phänomen der 1970er-Jahre

	6.3 Erklärende Hintergrundannahmen
	6.4 Zusammenfassung

	7 Demokratische Antworten: zwischen Systemwechsel und ökologischer Modernisierung
	7.1 Krisenanalysen zwischen Modernisierungsdefiziten und fundamentaler Systemkritik
	7.1.1 Modernisierungsdefizite: die ökologische Krise als Markt- und Politikversagen
	7.1.2 Systemkritik: die ökologische Krise als Folge von Kapitalismus, Industrialismus und des durch sie geprägten Menschen

	7.2 Geteilte Grundzüge in der Beantwortung der ökologischen Krise
	7.2.1 Die Überlegenheit der Demokratie
	7.2.1.1 Funktionale Überlegenheit der Demokratie
	7.2.1.2 Normative Überlegenheit der Demokratie

	7.2.2 Ein neues Ethos als Voraussetzung für eine nachhaltige Gesellschaft

	7.3 Systemwechsel: Demokratisierung, Dezentralisierung und Überwindung des Kapitalismus
	7.3.1 Geteilter Ausgangspunkt: Ausweitung dezentraler Autonomie
	7.3.2 Ausdifferenzierung: zwischen dezentralisiertem Öko-Sozialismus und Öko-Kommunalismus
	7.3.3 Öko-Sozialismus: dezentrale Autonomie im Rahmen eines demokratischen Sozialismus
	7.3.3.1 Zukunftsfähige Demokratie: dezentrale Autonomie im demokratisierten Nationalstaat
	7.3.3.2 Kapitalismus überwinden: Dezentral-sozialistische Wirtschaftsstruktur
	7.3.3.3 Prozess des Wandels: der Staat als Transformationsinstrument

	7.3.4 Öko-Kommunalismus: Gesellschaftsorganisation nach „Biozönosenprinzip“
	7.3.5 Erklärende Hintergrundannahmen
	7.3.6 Zusammenfassung

	7.4 Modernisierung im System: ökologische Marktwirtschaft und Wachstumsunabhängigkeit bei Erhard Eppler
	7.4.1 Alternativentwurf: ökologische Marktwirtschaft, Vertiefung der Demokratie und Abbau von Wachstumsabhängigkeiten
	7.4.2 Ökologischer Wandel als Reformprozess: Die Sozialdemokratie öffnet sich der Zivilgesellschaft
	7.4.3 Erklärende Hintergrundannahmen
	7.4.4 Zusammenfassung


	8 Zwischen spiritueller Autorität und Öko-Anarchismus: der späte Bahro als „Sonderstimme“
	8.1 Die ökologische Krise als anthropologische Krise
	8.2 Anthropologische Revolution, der neue Mensch und die Unsichtbare Kirche als Rettungsbewegung
	8.3 Das „House of the Lord“ als spirituell-autoritäre Rettungsregierung
	8.4 Spiritueller Öko-Kommunalismus als Langfristperspektive
	8.5 Erklärende Hintergrundannahmen
	8.6 Zusammenfassung
	8.7 Exkurs: Veränderung in Bahros ökologisch-politischem Denken

	9 Vertiefung: Religion als Ressource für ökologischen Wandel
	10 Zwischenfazit

