Bernhard Neuhoff

Ritual und Trauma
Eine Konstellation der Moderne bei Benjamin,
Freud und Hofmannsthal

Kaum ein groflerer Gegensatz ist denkbar als der zwischen Ritual und
Trauma. Rituale' sind kollektive Wiederholungen symbolischer Hand-
lungen, die kulturell prigende Sinnzuschreibungen und Motivationen in
Umlauf bringen. In der Okonomie des gesellschaftlichen Zeichentauschs
sind sie daran beteiligt, die »Zirkulation von sozialer Energie«® nach
Mustern der herrschenden Zeichenordnungen zu regulieren. Rituale
sind in der Regel streng kodifiziert. Deshalb ist ihr Ablauf weitgehend
vorhersehbar.

Traumata® dagegen sind threm Wesen nach unvorhersehbar. Nach
Freud* entsteht ein Trauma, wenn das Ich iibermédchtigen Sinnesreizen
oder nicht kontrollierbaren Triebschiiben schutzlos preisgegeben ist. Das
Trauma bringt die psychische Okonomie der Betroffenen so nachhaltig

1 Zur Diskussion um die Funktionen des Rituals in kulturellen Symbolordnungen vgl.
Victor Turner: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, Frankfurt a. M. 1989; ders.: Vom Ri-
tual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt a. M. 1995; Mary Douglas:
Ritual, Tabu und Kérpersymbolik. Sozialanthropologische Studien in Industriegesellschaft
und Stammeskultur, Frankfurt a. M. 1986; Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Beitrage
zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt a. M. 1987; René Girard: Das Heilige und die
Gewalt, Ziirich 1987; Wolfgang Braungart: Ritual und Literatur, Tibingen 1993 (Konzepte
der Sprach- und Literaturwissenschaft 53).

2 Stephen Greenblatt: Die Zirkulation von sozialer Energie, in ders: Verhandlungen mit
Shakespeare. Innenansichten der englischen Renaisssance, Berlin 1990, S. 7-24.

3 Zu der in den letzten Jahren sehr lebhaften Diskussion um das Trauma vgl. Cathy
Caruth: Unclaimed Experience. Trauma, Narrative and History, Baltimore/London 1996;
Birgit Erdle: Traumatisierte Schrift. Nachtréglichkeit bei Freud und Derrida, in: Gerhard
Neumann (Hg.): Poststrukturalismus. Herausforderung an die Literaturwissenschaft, Stuttgart
1998; Elisabeth Bronfen, Birgit R. Erdle, Sigrid Weigel (Hgg.): Trauma. Zwischen Psycho-
analyse und kulturellem Deutungsmuster, K6ln u.a. 1999; Inka Miilder-Bach (Hg.): Trauma
und Modernitit, Wien 2000.

4 Zur Entwicklung von Freuds Trauma-Konzeption vgl. unten, Anm. 12.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 183

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus dem Gleichgewicht, daf die von ihm verursachten Symptome auch
die Okonomie des gesellschafilichen Zeichentauschs stéren. Wihrend
Rituale an der Stiftung von kulturellem Sinn wesentlichen Anteil haben,
sind traumatische Ereignisse dadurch gekennzeichnet, dafl fiir sie »alle
kulturell vorgeprigten Sinnrahmen versagen«.

Trotz dieses primdren Gegensatzes gibt es in Kunst und Kulturtheorie
der ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts eine bemerkenswerte Ten-
denz, Ritual und Trauma zusammenzudenken. Einer der frithesten und
bedeutsamsten dieser Versuche ist Hugo von Hofmannsthals »Elektra«.
Die beiden Biicher, die Hofmannsthal nach eigenem Zeugnis wihrend
der Arbeit an diesem Drama am starksten beeinflufit haben, sind je-
weils Meilensteine in der Theorie von Ritual und Trauma: »Psyche«
von Erwin Rohdef und die »Studien iiber Hysterie« von Joseph Breuer
und Sigmund Freud (vgl. B I, S.348)7. Das Ritual ist zum einen in
die Atiologie der sequentiellen Traumatisierung der Atriden-Familie
verflochten: Zumindest einer der iiber Generationen wiederholten in-
nerfamilidren Morde ist eine eindeutige Kulthandlung, namlich die (in
letzter Sekunde verhinderte) Opferung Iphigenies. Auf der anderen Seite
stehen die Versuche der Kontrahentinnen Elektra und Klytemndstra,
das familidre Trauma durch rituelle Muster zu heilen. Wahrend Kly-
temnistra auf bereits kodifizierte Opferrituale setzt, erfindet Elektra ein
paradoxes >Privatritual«: Ihr »namenloser Tanz« (SW VII, S. 110)® steht
auf halber Strecke zwischen einer bacchantischen Kulthandlung und
der grande attague einer Hysterika. Im Kreuzungspunkt von Ritual und

5 Jan Assmann: Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedéchtnisspur, Miinchen 1998,
S.52.

6 Erwin Rohde: Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen, Tiibingen
1890/94.

7 Zu den Beriihrungspunkten zwischen Psychoanalyse und Elektra vgl. Heinz Politzer:
Hugo von Hofmannsthals »Elektra«. Geburt der Tragodie aus dem Geist der Psychopatho-
logie, in: ders.: Hatte Odipus einen Odipuskomplex? Versuche zum Thema Psychoanalyse
und Literatur, Miinchen 1974; Bernd Urban: Hofmannsthal, Freud und die Psychoanalyse.
Quellenkundliche Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1978; Michael Worbs: Nervenkunst.
Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende, Frankfurt a. M. 1988.

8 Aus der reichhaltigen Literatur zu Elektras Tanz seien nur zwei fiir diese Studie be-
sonders wichtige Titel genannt: Mathias Mayer: Der Tanz der Zeichen und des Todes bei
Hugo von Hofmannsthal, in: Franz Link (Hg.): Tanz und Tod in Kunst und Literatur, Berlin
1993; Gabriele Brandstetter: Tanz-Lektiiren. Kérperbilder und Raumfiguren der Avantgarde,
Frankfurt a. M. 1995, S. 2791f.

184 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trauma inszeniert Hofmannsthal damit die Koinzidenz von zeichenloser
Bedeutsamkeit und nicht codierbarer Korporalitit. Gelingen kann sie
jedoch nur im Augenblick und auf der Schwelle zum Tod.

Mit seinem plétzlichen Umschlagen von Euphorie in Dysphorie ist
Elektras Tanz charakteristisch fir Hofmannsthals >Augenblickes, wie
sie zahlreiche Werke der Jahre von 1902-1907° pragen. Diese heraus-
gehobenen >Augenblicke« changieren eigentiimlich zwischen Epiphanie
und Trauma, zwischen quasi-religioser Emphase und pathologischem
Ich-Verlust. Sie lassen sich deuten als eine Reithe von Ausdrucks- und
Wahrnehmungsexperimenten, welche die subjektkonstituierende Trenn-
linie zwischen wahrnehmendem Ich und wahrgenommenem Ereignis
oder, wie Freud bundig in »Jenseits des Lustprinzips« formuliert: die
»Grenze von auflen und innen« (JdL 3/234)" neu ausschreiten. Ebenso
wie Freuds Trauma-Begriff weist auch der traumatische Aspekt der Hof-
mannsthalschen >Augenblicke« zwei Pole auf: Auf der einen Seite steht die
Uberwéiltigung des Subjekts durch innere, ich-sprengende Triebschiibe
(so bei der imaginierten Kérperunmittelbarkeit des Tanzes in »Elektrac«
oder im Dialog »Furcht«); auf der anderen Seite die »Uberschwemmung
des seelischen Apparates« (JdL 3/239) mit plotzlich hereinbrechenden
dufleren Sinnesreizen, die nicht verarbeitet werden konnen (so bei der
im Chandos-Brief oder in den »Briefen eines Zurtickgekehrten« durch-
gespielten Wahrnehmungskrise).

Vor allem aber geht es Hofmannsthal um eine poetologisch neue
Verbindung zwischen Erleben und Ausdruck, zwischen traumatischem
Ereignis und Sprache. Genauer gesagt: Es geht um eine Sprach- oder
Ausdrucks-Findung, die selbst Ereignis ist. Genau an dieser Stelle hat — so
die leitende These dieser Studie — das Ritual seine spezifische Funktion.
Das Ritual erscheint als Moglichkeit, traumatische Augenblicke zu kom-
munizieren und symbolisch zu verarbeiten, ohne ihren Ereignischarakter
zu neutralisieren. Dies gilt nicht nur fir Hofmannsthal, sondern auch

9 Vgl. Gerhard Neumann: Hofmannsthals poetologische Konzepte 1902 und 1907 aus
der Sicht der Postmoderne (Botho Strauf}, »Beginnlosigkeit), in: Austriaca 18 (1993), H. 37
Modernité de Hofmannsthal, S. 227/240.

10 Die Werke von Sigmund Freud werden zitiert nach der Studienausgabe, hg. von Alexan-
der Mitscherlich u. a., Frankfurt a. M. 1974. Zitate aus dieser Ausgabe werden fortlaufend im
Text belegt. Eine Sigle verweist auf den betreffenden Titel (hier: »Jenseits des Lustprinzips«),
dann folgen Band/Seitenzahl.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 185

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fur eine ganze Reihe anderer Kiinstler und Kulturtheoretiker der Mo-
derne. Demonstrieren liefie sich das an so unterschiedlichen Autoren
wie Antonin Artaud, Richard Beer-Hofmann, Ernst Jiinger und Robert
Musil, an so weit auseinanderliegenden Theoretikern wie Aby War-
burg, Rudolf Otto, Ludwig Klages oder Georges Bataille, aber auch
an Werken fiir das Musiktheater wie »Le Sacre du Printemps« von Igor
Strawinsky und Waslaw Nijinsky.

Auf den folgenden Seiten soll die Konstellation von Ritual und
"Trauma anhand einer vergleichenden Rekonstruktion von Walter Ben-
jamins Theorie der »Chockerfahrung« und Sigmund Freuds Trauma-
Theorie untersucht werden. Freud und Benjamin setzen mit irritierender
Konsequenz ihre jeweilige Theorie des Rituals in enge Beziechung zum
traumatischen Erleben — nicht allein kontrastierend, sondern auch
in Parallelfithrung und kausaler Verkntipfung. Die Ergebnisse dieser
vergleichenden Rekonstruktion sollen abschlielend durch eine Gegen-
tiberstellung mit Hofmannsthals »Gespréch tiber Gedichte« auf ihre ds-
thetischen Implikationen hin befragt werden. Am Fluchtpunkt der hier
angestellten Uberlegungen zeichnet sich eine Theorie des Ereignisses ab,
die auf die oft beschworene Zeichenkrise zu Beginn des 20. Jahrhunderts
Bezug nimmt. Die Auswahl der drei Autoren ist im tibrigen weniger
durch ihre wechselseitigen Kontakte!! als durch strukturelle Parallelen
motiviert: Die Konstellation von Ritual und Trauma, wie sie Hofmanns-
thal in der »Elektrac, im »Gesprich iiber Gedichte« oder in »Odipus und
die Sphinx« durchgespielt hat, ist eine Konstellation der Moderne.

11 Zum Verhiltnis Freud-Hofmannsthal vgl. die in Anm. 7 aufgefiihrte Literatur. Zu Ben-
Jjamins Freud-Rezeption vgl. Rainer Négele: Theatre, Theory, Speculation. Walter Benjamin
and the Scenes of Modernity, Baltimore/London 1991, S. 54ff.; Sigrid Weigel: Entstellte Ahn-
lichkeit. Walter Benjamins theoretische Schreibweise, Frankfurt a. M. 1997. Zum Verhaltnis
Benjamin-Hofmannsthal vgl. Hella Tiedemann Bartels: »Unverdufierliche Reserve bei aller
Bewunderung«: Benjamin tiber Hofmannsthal, in: Austriaca 18 (1993), H. 37 Modernité de
Hofmannsthal, S.299/305.

186 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Trauma-Begriff von Sigmund Freud war im Lauf der Entwicklung
der Psychoanalyse einer Reihe von Umbelichtungen ausgesetzt.'> Man
kann jedoch aus den sich wandelnden Konzeptionen einen konstanten
Kern herausschélen: Ein Trauma bildet sich, wenn ein iiberméchtiger
Sinneseindruck oder ein nicht mehr beherrschbarer Triebwunsch vom
BewufYtsein abgespalten und verdringt wird. Die von der traumatischen
Situation ausgeloste Erregungssumme kann deshalb nicht abgegolten
werden; die psychische Okonomie des Traumatisierten gerit aus dem
Gleichgewicht. Nach einer Latenzzeit daufert sich die urspriingliche Trau-
matisierung, angeregt durch neuerliche Traumata oder Triebschiibe, in
Symptomen.

Diese werden von Freud als Elemente einer dysfunktionalen (Kérper-)
Sprache aufgefaflt, welche die normale Zirkulation der kulturellen Codes
massiv beeintrachtigt. Der »Realitdt der Auflenwelt« gegentiber bleibt die
Sprache der Symptome ein unzuginglicher »Staat im Staat«, was letzt-
lich zu »Lebensunfihigkeit [...] in der menschlichen Gesellschaft« (MM
9/525) fithrt. Die Sprache der Symptome wire demnach der unbewufite
Versuch, das, was in die Vorstellungswelt des Traumatisierten eingebro-
chen war, festzuhalten in seiner irreduziblen Fremdheit gegentiber den
durch das traumatische Ereignis bedrohten Wahrnehmungsmustern.
Deshalb wehrt sich der Patient gegen die Umsetzung dieses »Fremdkér-
pers« (MM 9/542) in Zeichen aus dem Reservoire der kulturellen Codes.
Was Freud spiter als »"Widerstand« konzeptionalisiert hat, beschreibt er
schon im Griindungsdokument seiner Trauma-Theorie, den »Studien
iiber Hysterie«. Der Patient

12 Die Eckpunkte dieser Entwicklung markieren Freuds erstes und letztes Buch: Die noch
gemeinsam mit Joseph Breuer verfafiten »Studien tiber Hysterie« (1895) und »Der Mann Mo-
ses und die monotheistische Religion« (1939). Mit der Weiterentwicklung der kathartischen
Methode zur Psychoanalyse etwa um die Jahrhundertwende verlegt Freud die urspringlichen
Traumatisierungen typischerweise in die frithe Kindheit seiner Patienten. In den »Vorlesun-
gen« (1917) betont er die 6konomische Struktur seines Trauma-Begriffs (1/274f.). In »Jenseits
des Lustprinzips« (1920) (JdL 3/213ff.) definiert er, unter dem Eindruck der Kriegstraumen
des I. Weltkriegs, das Trauma als Durchbrechung des Reizschutzes bei fehlender Angstbereit-
schaft — ein Modell, das er in Analogie zu physiologischen Vorgingen entwickelt. In »Der
Mann Moses und die monotheistische Religion« (MM 9/4551f.) schliefllich entwirft Freud
eine Theorie kultureller Traumatisierungen.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 187

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weist jede Bezeichnung, die thm der Arzt fiir seine Schmerzen vorschlagt,
zuriick, auch wenn sie sich spater als unzweifelhaft passend herausstellt; er
ist offenbar der Meinung, die Sprache sei zu arm, um seinen Empfindungen
Worte zu leihen, diese Empfindungen selbst seien etwas einziges, noch nicht
Dagewesenes, das man gar nicht erschépfend beschreiben kénne, und darum
wird er auch nicht mide, immer neue Details hinzuzufiigen, und wenn er
abbrechen muf}, beherrscht ihn sichtlich der Eindruck, es sei thm nicht ge-
lungen, sich dem Arzte verstindlich zu machen. (»Studien« 155)3

Freud versucht nun, jenes >noch nicht Dagewesene<« — und das ist ja
eigentlich der traumatische Gedankeninhalt — allen Widerstinden zum
"Trotz sprachlich einzuholen. Die Symptome waren das Ergebnis eines
ersten Austauschs, der Konversion. Sie entziehen sich dem Kreislauf
der kulturellen Codes und resultieren aus der Stérung der psychischen
Okonomie des Patienten. In einem zweiten Austausch, dem analyti-
schen Gesprich, wird die dysfunktionale und an-6konomische Zei-
chensprache der Symptome im doppelten Sinn >flissig gemacht«: Erst
nach dieser zweiten Konversion ist das Trauma in Zeichen umgesetzt,
die selbst mehr oder weniger frei konvertibel sind. Diese nunmehr den
kulturellen Codes kompatiblen Zeichen kénnen dann in einer dritten
Konversion in eine wissenschaftliche Theorie investiert werden: in den
Diskurs der Psychoanalyse. Auf diese Weise produziert die Psychoana-
lyse einen allgemeinen Code, der sich fiir die subjektiv als prizedenzlos
und unaussprechlich erlebten traumatischen Ereignisse immer wieder
als »passend herausstellt«.

Diese angestrebte Reintegration des traumatischen Ereignisses in die
innerpsychische Okonomie und in die des gesellschaftlichen Zeichen-
tauschs stofit freilich an prinzipielle Grenzen, die Freud in »Jenseits des
Lustprinzips« mit der Einfithrung des an-6konomischen Todestriebes
konzeptuell zu fassen versucht. Vor allem aber geht die Verfiigbarma-
chung des traumatischen Ereignisses »auf Kosten der Integritét seines
Inhalts« (I, 615),"* wie Walter Benjamin zutreffend bemerkt. Freud hat
diesen Sachverhalt schon in den »Studien« benannt:

13 Josef Breuer/Sigmund Freud: Studien tiber Hysterie, Frankfurt a. M. 1991. Im folgen-
den fortlaufend im Text belegt.

14 Die Werke von Walter Benjamin werden zitiert nach den Gesammelten Schriften, hg.
von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiduser, Frankfurt a. M. 1972ff. Rémische
und arabische Ziffern geben stets Band und Seitenzahl dieser Ausgabe an. Die folgenden
Nachweise im Text.

188 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist einmal ein Bild aus der Erinnerung aufgetaucht, so kann man den Kran-
ken sagen horen, dafl es in dem Mafle zerbréckle und undeutlich werde, wie
er in seiner Schilderung desselben fortschreite. Der Kranke tréigt es gleichsam ab,
indem er es in Worte umsetzt. (Herv. 1. O., »Studien« 297)

Die Psychoanalyse und die Kunst der Moderne, wie sie Walter Benjamin
theoretisch beschrieben hat, sind komplementér entgegengesetzte For-
men, das, was im Trauma als inkommensurabel in die Vorstellungswelt
des Traumatisierten einbricht, in kulturelle Zeichen zu tberfithren. Der
kanonische Text iiber die Bedeutung des Traumas fiir die Asthetik der
Moderne ist Benjamins Essay »Uber einige Motive bei Baudelaire«. Auch
die moderne Literatur — bei Benjamin fungiert Charles Baudelaire als
ithr archetypischer Vertreter — versucht, Worte zu finden fiir die dem
normalen Bewuf3tsein nicht zugénglichen Erinnerungsbilder, in denen
traumatische Situationen sich niederschlagen. Diese poetischen Zeichen
haben jedoch gerade nicht das Ziel, die Bilder »abzutragen« wie die des
analytischen Gesprichs. Im Gegenteil: Die Literatur soll die trauma-
tischen Erfahrungen méglichst ebenso unversehrt festhalten, wie das
Unbewufite sich die Erinnerungsbilder einprigt, die zu Beginn einer
traumatischen Neurose als Fremdkérper aus dem Bewufitsein verdrangt
werden.

Benjamin geht in seinem Essay von der Beobachtung aus, dafl in der
durch Industrialisierung und Massenmedien gepragten Wahrnehmung
der Moderne das »Chockerlebnis zur Norm geworden ist« (I, 614). Nicht
jedes Schockerlebnis jedoch ist eine traumatische Erfahrung. Vielmehr
ist der trainierte Grofistadtbewohner in der Lage, die auf ihn einstiir-
menden Schocks durch erhéhte Geistesgegenwart abzufangen. Wird der
Schock dergestalt »vom Bewufitsein pariert« und »der Registratur der
bewuflten Erinnerung einverleibt« (genau dies versucht ja der Analytiker
dem traumatisierten Patienten nachtréglich zu ermoglichen), so werden
die entsprechenden Wahrnehmungen Benjamin zufolge im gleichen Zug
»fur die dichterische Erfahrung« sterilisiert (I, 614). Auf diese drohende
Verarmung habe Baudelaire mit einer besonderen poetologischen Wahr-
nehmungsstrategie reagiert, die es darauf abgesehen habe, daf} traumati-

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 189

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Wahrnehmungen die bis zur duflersten Aufmerksambkeit aktivierte
Reizabwehr durchbrechen. Benjamin sicht dies in der drastischen Alle-
gorie vom fechtenden Kiinstler versinnbildlicht: Baudelaire »spricht von
einem Duell, in dem der Kinstler, ehe er besiegt wird, vor Schrecken
aufschreit. Dieses Duell ist der Vorgang des Schaffens selbst.« (I, 615)

Daf} Baudelaire das Schockerleben der Moderne gerade in Gedichten
zum Thema gemacht hat, hilt Benjamin fiir ein anachronistisches Un-
terfangen. Denn Lyrik ist nach Benjamin auf Erfa/irungin emphatischem
Sinn angewiesen: auf eine erfiillte Beziehung zwischen Augenblick und
Lebensganzem, Psyche und Dingwelt, Individuum und Kollektiv. In der
industrialisierten Moderne befindet sich die Erfahrung in einer Krise:
Die Begegnung mit der modernen Waren- und Medienwirklichkeit
wird zum bloflen Erlebnis depotenziert. Das Erlebnis ist der Schock,
der durch erhohte Geistesgegenwart pariert wird. Benjamin nennt den
Abwehrmechanismus, der dies leistet, mit einem Freudschen Terminus
Rezschutz. Einzig um den Preis einer traumatischen Durchbrechung des
Reizschutzes kann dem modernen Schockerleben noch »das Gewicht
einer Erfahrung gegeben« werden (I, 653). Benjamin verstand darunter
durchaus nicht nur einen psychologischen Vorgang, wie eine Aufzeich-
nung aus den Jahren um 1930 belegt:

Zur Entbindung der traumatischen Energie in den Dingen. [Ernst] Joél [emn
befreundeter Arzt, mit dem Benjamin in jenen Jahren verschiedene Haschisch-Experimente
unternahm, B.N.] erzahlt von einer anatomischen Fithrung. Er steht mit seiner
Gruppe vor dem Skelett eines Schidels. Méchte darauf hinweisen, wie tief die
Augenhohle geht und wo das Gehirn beginnt. Nun war gerade kurz vordem
durch die Zeitungen der Bericht von der traurigen und sensationellen Ge-
schichte zweier junger Midnner aus der »Roten Garde« gegangen, von denen
der eine sich das Leben genommen hatte, der andere der, bei dem Versuche
das zu tun, sich blind geschossen hatte. Davon spricht Joél und zeigt: [»] ... er
hat sich nédmlich dorthin geschossen. Dahin hitte er sich schielen mussen, um
das Gehirn zu treffen. Denn die Augenhdéhle hort erst Aer auf«. (VI, 200)

Das Geschof}, das mit der Augenhdhle die »Grenze von auflen und in-
nen« (JdL 3/234) durchschlagt, wird zum Inbegriff der »traumatischen
Energie in den Dingen«. Offensichtlich bevorzugt Benjamin die »alte,
naive Lehre vom Schock« und nicht die »spitere[ ] und psychologisch
anspruchsvollere[ J«, »welche nicht der mechanischen Gewalteinwirkung,
sondern dem Schreck und der Lebensbedrohung die étiologische Be-

190 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutung zuspricht« (JdL 3/241). Auch Freud bezieht sich in »Jenseits des
Lustprinzips« auf eine mechanisch-physiologische Trauma-Theorie, ent-
wickelt sie jedoch nur zur Veranschaulichung der von ihm favorisierten
psychologischen Auffassung. Vor dem Hintergrund der physiologischen
Drastik des eben zitierten Fragments gewinnt Benjamins Analyse der
Schockwirkungen in der Kunst der Avantgarde ihre Brisanz: »Aus einem
lockenden Augenschein oder einem tiberredenden Klanggebilde wurde
das Kunstwerk bei den Dadaisten zu einem Geschof3. Es stiefl dem Be-
trachter zu. Es gewann eine taktile Qualitit.« (I, 502) Nichts kénnte, so
scheint es, dieser Wahrnehmungsform schirfer entgegengesetzt sein als
eine kontemplative Versenkung in auratische Kultbilder.

v

Die Rituale vorindustrieller Gesellschaften bilden nach Benjamin den
sozialen Raum, in dem Erfahrung ihr eigentliches Fundament hat: Der
»Bereich des Kultischen« erméglicht »eine Erfahrung, [...] die sich krisen-
sicher zu etablieren« vermag (I, 638).1> Die Erfahrung des Schonen, also
der »Wert der Kunst, ist nur eine sidkularisierte Form des »Kultwerts«
(ebd.). Diese Partizipation der traditionellen Kunst am Bereich des Kulti-
schen fafit Benjamin in den Begriff der 4ura.!® Die zerstorende Wirkung
des modernen Schockerlebens fiir die Aura sieht er in Baudelaires Prosa-
stiick »Perte d’auréole« veranschaulicht: Inmitten der Reiziiberforderung
des Grofistadtverkehrs fallt einem plotzlich erschreckenden Dichter die
Aureole in den Straflendreck.

Ritual und Trauma (bzw. Aura und Geschof}) sind also die geschichts-
philosophischen Extrempunkte, zwischen denen sich die Entwicklung
der Kunst abspielt. Ist die Aura das »Vermogen« der angeschauten Dinge,
»den Blick aufzuschlagen« (I, 646f.), so durchschlagt die »traumatische
Energie der Dinge«, versinnbildlicht im Geschofi, das Auge, um direkt

15 Eine umfassende Studie tiber den Begriff des Kultischen bei Benjamin steht noch aus.
Erste Hinweise gibt Mariusz Kieruj: Zeitbewufitsein, Erinnern und die Wiederkehr des Kul-
tischen. Kontinuitit und Bruch in der deutschen Avantgarde 1910-1930, Frankfurt a. M. u.a.
1995 (Bochumer Schriften zur deutschen Literatur 39), S. 2511F.

16 Zu Benjamins Konzeption der Aura vgl. Marleen Stoessel: Aura. Das vergessene
Menschliche. Zu Sprache und Erfahrung Walter Benjamins, Miinchen 1983.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 191

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ins Gehirn zu dringen. Ist die Aura eine Erfahrung der »Unnahbarkeit«
(ebd.), so steht das Geschof fiir ein Maximum an Néherung. Ist die
Aura eine kultische Erfahrung der »vollendeten Zeit« (I, 637), so ist der
profane Schock Inbegriff der Unterbrechung. Findet die Aura ihre »letzte
Verschanzung« im Bild vom »Menschenantlitz« (I, 485), so wird dieses
vom Geschof} brutal entstellt. Und schliefllich: Ist die Aura die Erfahrung
einer »Einzigkeit« (I, 480), so gehort die technische Reproduzierbarkeit
zum Wesen des Films, dem Prototyp taktil >zustoflender« Kunst.

Und doch zeigen sich zwischen Trauma und Ritual bei ndherem Hin-
sehen einige merkwiirdige [jbereinstimmungen. Nicht nur, daf} beide
gleichermafien in Opposition zum Erlebnis stehen, dem vom Reizschutz
neutralisierten Schock. Auch ihr Zeitmodus ist nicht nur gegensitzlich,
wie zunichst scheinen mag. Bei beiden Wahrnehmungsformen sind Ein-
maligkeit und Wiederholung, Unterbrechung und Gleichférmigkeit auf
bemerkenswerte Weise miteinander verkniipft. Zunichst zum Ritual:

- Das Kultische ist einerseits Wiederholung: Die Feste kehren, geregelt
durch den Kalender, jedes Jahr »immer von neuem« wieder (I, 611).
Andererseits garantiert das Ritual die Erfahrung von Einmaligkeit: Das
auratische Kultbild, an die Erfahrung eines »Hier und Jetzt« (I, 476)
gebunden, ist Inbegriff des »Echten« (I, 480).

— Auf der einen Seite gewidhrt das Kultische Zugang zur in sich geschlos-
senen Fulle der Zeit, auf der andern erschliefit sich diese »vollendete
Zeit« im »Augenblick [...], da das Licht der Sternschnuppe fiir einen
Menschen aufblitzt« (I, 635).

- Die Zeit der Feste steht fiir Ganzheit und Vollendung, gerade deshalb
miissen sie jedoch aus der Homogenitit der profanen Zeit als »ungleich-
artige, ausgezeichnete Fragmente« (I, 642) herausgebrochen werden.
Auch beim Schock 14fit sich diese Doppeldeutigkeit aufweisen:

— FEinerseits ist er erschreckend und unerwartet; andererseits ist er
gekennzeichnet von monotonen »Gleichférmigkeiten« (I, 631) und
zwanghaften Wiederholungen (vgl. I, 633).

— Zwar uberfallt der Film als >taktile« Kunst den Rezipienten unabléssig
mit neuen, unvorhersehbaren Sensationen - darin besteht seine Schock-

17 Im »Wahlverwandtschaften«-Essay markiert das gleiche Bild ja bekanntlich die »Césurs,

also eine Diskontinuitit, welche die ewige Wiederkehr des Mythischen und seiner Opfer-
rituale durchbricht! (Vgl. I, 199f)

192 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirkung; gleichwohl ist er als die Kunstform der technischen Reprodu-
zierbarkeit an industrielle Massenhaftigkeit gebunden.

— Die einmalige, blitzhafte, unwiederholbare Begegnung mit der passante
in Baudelaires bertthmtem Sonett »stellt« nach Benjamins Worten »die
Figur des Chocks, ja die Figur einer Katastrophe« — und wird doch dem
Beobachter durch die gleichférmige Masse »erst zugetragen«. So ist sie
weit davon »entfernt, in der Menge nur ihren Widerpart, nur ein ihr
feindliches Element zu haben« (I, 623).

Bezieht man andere Schriften Benjamins in die Betrachtung ein, so
wird der Befund noch deutlicher. Nicht nur, daff Ritual und Trauma
einer analogen Dialektik von Einmaligkeit und Wiederholung unterste-
hen. Mehr noch: Es finden sich auch direkte Uberblendungen beider
Bereiche. In »Erfahrung und Armut« wird der I. Weltkrieg als historische
Schwelle benannt, auf der sich der Mensch zum ersten Mal der ungeheu-
ren Ubermacht der entfesselten Technik gegeniibergesehen habe. Die-
ses »Kraftfeld zerstorender Stréme und Explosionen« (II, 214) habe die
Erfahrung im hergebrachten Sinn unter sich begraben. (Die zahllosen
Kriegsneurosen waren es ja auch, die Freud zu seiner Wiederbeschafti-
gung mit der Trauma-Theorie Anfang der 20er Jahre veranlaf3ten.’s) Um
so erstaunlicher ist, dafl Benjamin im Schluf3stiick der »Einbahnstrafie«,
dem Aphorismus »Zum Planetariums, ausgerechnet den Weltkrieg als
Versuch deutet, die rituell erzeugte »kosmische« Erfahrung der Antike
mittels moderner Technik wiederzugewinnen.

Antiker Umgang mit dem Kosmos vollzog sich anders: im Rausche. [...]
Es ist die drohende Verirrung der Neueren, diese Erfahrung fir belanglos,
fur abwendbar zu halten [...]. Nein, sie wird je und je von neuem fallig [...],
wie es am letzten Krieg aufs furchterlichste sich bekundet hat, der ein Ver-
such zu neuer, nie erhorter Vermédhlung mit den kosmischen Gewalten war.
Menschenmassen, Gase, elektrische Krifte wurden ins freie Feld geworfen,
Hochfrequenzstréme durchfuhren die Landschaft, neue Gestirne gingen am
Himmel auf, Luftraum und Meerestiefen brausten von Propellern, und al-
lenthalben grub man Opferschéchte in die Muttererde. (IV, 1461.)

Nur wegen der »Profitgier der herrschenden Klasse« sei das »Brautlager,
in dem die Menschheit sich mit dem Kosmos habe vereinen wollen, in

18 Vgl. Freuds Einleitung zu dem Sammelband »Zur Atiologie der Kriegsneurosen«. Mit
Beitrdgen von Sandor Ferenczi, Karl Abraham und Ernst Simmel, Leipzig/ Wien 1919.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 193

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein »Blutlager« (ebd.) verwandelt worden. Ein irritierender Text: Die
archaische Institution des Opfers und die moderne Materialschlacht wer-
den jdh miteinander enggefithrt. Was sonst Inbegrift traumatisierenden
Schockerlebens ist, wird hier, zuriickweisend auf Johann Jakob Bach-
ofen und Ludwig Klages, als rituelle Feier kosmischer Verbundenheit
gedeutet.

Wie sind nun diese Beobachtungen zu erklaren, die der priméren
Opposition von Trauma und Ritual zuwiderlaufen? Zunéchst wird man
konstatieren kénnen, dafl in Benjamins Schriften der dreifliger Jahre
eine eigentiimliche Unentschiedenheit zwischen zwei Modellen herrscht:
einer avantgardistischen Flucht nach vorn auf der einen Seite und dem
»dialektischen Bild« auf der anderen. Das erste Modell kénnte man auf
die These bringen, dafl der Schock als Signatur der Moderne die aus der
Antike iberkommenen Elemente des Kultischen eliminiert. Die Aura
muf} angesichts der historischen Situation und der neuen Medienwirk-
lichkeit beherzt tiber Bord geworfen werden; die »traumatische Energie
in den Dingen« hat ldngst einen Grad erreicht, der die Geschlossenheit
der archaischen Bilder irreversibel zerstort hat. Fiir dieses Modell stehen
etwa »Erfahrung und Armut« und der »Kunstwerk«Aufsatz.

Das »Passagen«Projekt, Benjamins Fragment gebliebenes Hauptwerk
tiber das Paris des 19. Jahrhunderts, geht dagegen von einem anderen
Modell aus. Gerade in der Merkwelt der Moderne sind die Elemente
aufzuzeigen, in der sie mit der Antike kommuniziert: »Daf} zwischen der
Welt der modernen Technik und der archaischen Symbolwelt der Mytho-
logie Korrespondenzen spielen, kann nur der gedankenlose Betrachter
leugnen.« (V, 576) Die Beziechung zwischen den Schocks der technisierten
Moderne und den archaischen Wahrnehmungsformen Kult und Aura
erscheint so als ein »Gesichtspunkt der aktuellen Urgeschichte« (ebd.).
Das »dialektische Bild«, das so konstruiert wird, »ist dasjenige, worin das
Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentritt.«
(Ebd.)* Aus dieser diskontinuierlichen geschichtsphilosophischen Per-
spektive sind die auratischen Kultbilder und die Schocks der technischen
Moderne keine gewdhnlichen, einander ausschliefenden Gegensitze
mehr. So ist im Passagenwerk sogar von einer paradoxen »Aura der

19 Zu Benjamins Begriff des dialektischen Bildes vgl. Rolf Tiedemann, Dialektik im
Stillstand. Versuche zum Spatwerk Walter Benjamins, Frankfurt a. M. 1983; Bettine Menke:
Sprachfiguren. Name, Allegorie, Bild nach Walter Benjamin, Minchen 1991.

194 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuheit« (V, 576) die Rede, die gerade die Maschinenwelt der modernen
Technik umgibt.

\

Eine befriedigende Kldrung des Verhiltnisses zwischen Ritual und
Trauma in Benjamins Spatwerk ist jedoch nur méglich, wenn auch die
aus der frithen metaphysischen Phase ibernommenen Motive bertick-
sichtigt werden. Im Problemkomplex Kult/Fest/Aura/Eingedenken,
der sich im Spétwerk als zusammengehorig prasentiert, sind namlich
zwei Pole vereinigt, die im Frithwerk eine schroffe, ja die alles struktu-
rierende Antithese bilden: Judentum und Heidentum oder Theologie
und Mythos®. Der heidnisch-mythische Kult, wie er etwa in »Zur Kritik
der Gewalt« oder im »Wahlverwandtschaften«Essay dargestellt wird,
ist naturverfallen und deshalb an die ewige Wiederkehr gebunden. Er
setzt das Leben tiber die Wahrheit und den Ritus tiber die Theologie:
»das Gemeinsame aller heidnischen Anschauung (ist) der Primat des
Kultus vor der Lehre« (I, 163). Die heidnischen Opfer entsithnen und
verschulden zugleich und miissen deshalb unabléssig wiederholt werden.
Damit steht der heidnische Bilder- und Opferkult in Opposition zum
gottlichen Namen, dem wahren religiésen Symbol. Sein »Zeitmafi« ist
das »mystische Nu« (I, 342). Die Wiederholung des mythisch Immer-
Gleichen und die erlésende Einmaligkeit sind einander strikt entgegen-
gesetzt. Der bilderlose jlidische Kult ist seit Zerstérung des Tempels
nicht mehr an das Opfer, sondern an die Schrift gebunden. Im rituellen
Eingedenken vergegenwirtigt er das erlosende Eingreifen Gottes. So
unterbricht der jiidische Kultus die ewige Wiederkehr des Gleichen in
der >Natur-Geschichte«.?!

Nach Benjamins materialistischer "Wende« Mitte der Zwanziger Jahre
wird der heidnische Mythos aufgewertet. Nicht mehr die Offenbarung
oder das unvermittelte Eingreifen Gottes, sondern die Machtiibernahme
durch das revolutiondre Proletariat ist nun die messianische Alternative

20 Die beste Darstellung von Benjamins Mythos-Begriff ist immer noch Winfried Men-
ninghaus’ konzise »Schwellenkunde. Walter Benjamins Passage des Mythos«, Frankfurt a. M.
1986.

21 Bei dieser Konzeption kniipft Benjamin an Hermann Cohens »Religion der Vernunft aus
den Quellen des Judentums« an (Leipzig 1919, vgl. dort insbes. S.2001F.).

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 195

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum schlechten Kontinuum der >Natur-Geschichte«. Das hat Folgen fiir
die Bewertung der heidnischen Kultformen. Im »Baudelaire«-Aufsatz
werden den Festen sowohl die Aura, die im heidnischen Kultbild wur-
zelt, als auch das Eingedenken zugeordnet, dessen jiidisch-messianischen
Charakter Benjamin in den Geschichts-Thesen hervorhebt:

Die Thora und das Gebet unterwiesen sie [die Juden] im Eingedenken. [...]
Den Juden wurde die Zukunft aber darum doch nicht zur homogenen und
leeren Zeit. Denn in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der
Messias treten konnte. (I, 704)

Zugleich wird beim spaten Benjamin der >mythisch<kultische Charakter
der buirgerlichen Machtordnung immer schirfer attackiert. Zentrales
Stichwort dazu ist der Marxsche Begriff des Warenfetischismus. Schon in
dem frithen Fragment »Kapitalismus als Religion« bezeichnet Benjamin
den Kapitalismus als »reine Kultreligion, vielleicht die extremste, die es
je gegeben hat.« (VI, 100) Der Kultus der Ware unterscheidet sich jedoch
nachdricklich von den kalendarischen Festen, die im »Baudelaire«-Auf-
satz erwdahnt werden. Denn sein wichtigster Zug ist

die permanente Dauer des Kultus. Der Kapitalismus ist die Zelebrierung
eines Kultes sans [t]réve? et sans merci. Es gibt da keinen »Wochentag« kei-
nen Tag der nicht Festtag in dem fiirchterlichsten Sinne der Entfaltung alles
sakralen Pompes der duflersten Anspannung des Verehrenden wire. (Ebd.)

Kapitalismus ist also ein Kult der »homogenen und leeren Zeit«. Die
negative Rolle, die die archaischen, heidnisch-mythischen Kulte in
Benjamins Frithwerk spielen, ist im Spéatwerk auf den biirgerlichen Kult
der Ware iibergegangen. Er verkorpert nunmehr die Verstrickung, die
allen Fortschritt in den Schuldzusammenhang der >Natur-Geschichte«
zurtickfallen 1af}t. Im Gegenzug verbinden sich nun die grofien Oppo-
nenten des Frihwerks zu einer spannungsvollen Symbiose: Im zentralen
methodischen Theorem der »Passagen«Arbeit, dem dialektischen Bild,
durchdringen sich Elemente aus Heidentum und Judentum. Denn dia-

22 In den »Gesammelten Schriften« heifdt es »sans réve«. Uwe Steiner hat darauf hingewie-
sen, dafl die im Franzosischen gebriuchliche Redensart »sans tréve et sans merci« (rast- und
erbarmungslos<) lautet. Seiner Angabe nach 13t das Manuskript auch diese wahrscheinlichere
Lesart zu. Uwe Steiner: Kapitalismus als Religion. Anmerkungen zu einem Fragment Walter
Benjamins, in: DVjs 72 (1998), S. 147-171, hier S.157.

196 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lektische Bilder zehren ebensosehr vom kollektiven Bilderfundus wie
vom Eingedenken, das durch Schrift vermuittelt ist. Sie sind im Unter-
schied zu den von Ludwig Klages beschworenen Bildern »echte (d.h.:
nicht archaische) Bilder«, weil sie gelesen werden sollen: »der Ort, an dem
man sie antrifft, ist die Sprache« (V, 577). Dennoch ist diese dialektisch-
konstruktive Lektiire auf mythische Bilder als Material angewiesen:

Ursprung - das ist der aus dem heidnischen Naturzusammenhange in die
judischen Zusammenhénge der Geschichte eingebrachte Begriff des Urpha-
nomens. Nun habe ich es in der Passagenarbeit auch mit einer Ursprungs-
ergriindung zu tun. (Ebd.)

Im Ursprung aber verbinden sich - entsprechend der Verkniipfung von
mythischem Natur-Bild und eingedenkender Geschichts-Lektiire — nicht
nur Heidentum und Judentum, sondern, laut » Irauerspiel«-Buch, auch
»Einmaligkeit und Wiederholung« (I, 226).

\1

Damit sind die Motive und Begriffe versammelt, mit denen sich das
komplexe Verhiltnis von Ritual und Trauma bei Benjamin — zumindest
probeweise und in heuristischer Absicht — formelhaft zusammenfassen
laBt. Ritual und Trauma kénnen nicht nur als Extrempole in einem
dialektischen Bild auftreten (wie im Schlufistiick der »Einbahnstrafie«
oder in der kultischen »Aura des Neuen«, die die industriellen Maschi-
nen umgibt), sie sind i sich selbst dialektisch. Es gibt beide jeweils in einer
negativen (weil der JNatur-Geschichte< und ihrem Wiederholungszwang
zugehorigen) und in einer positiven (weil potentiell messianischen, das
Katastrophen-Kontinuum der Natur-Geschichte durchbrechenden) Va-
riante:
— Schock als Zerstorer der Erfahrung: als gleichférmiges Erlebnis
- Schock als Wiedergewinnung von Erfahrung im Trauma: als revolu-
tiondre Unterbrechung
- Kult als affirmative Feier der ewigen Wiederkehr: »Kapitalismus als
Religion«
— Kult als qualitativ gegliederte Zeit: als Fundus der Erfahrung

Im »Kunstwerk«Aufsatz treten Ritual und Kult ausschliellich in ih-
rer negativen Variante auf. Durch die technische Reproduzierbarkeit

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 197

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

emanzipiert sich das moderne Kunstwerk »zum ersten Mal in der Welt-
geschichte von seinem parasitdren Dasein am Ritual« (I, 481), was durch-
aus begrufit wird. Der hier kritisierte Kult ist jedoch nicht der archaische,
sondern der burgerliche, der »profane Schénheitsdienst« als »sdkulari-
siertes Ritual« (I, 480f.). Die Aura des biirgerlichen Kunstwerks und die
sakularisierten Rituale miissen politisch durch die Revolution, dsthetisch
durch avantgardistische Schock-Techniken tiberwunden werden. Die Ar-
gumentation beruht also auf einer bindren Oppositon: Die marxistische
Politisierung der Kunst, die sich der anti-auratischen Mittel der Avant-
garde bedienen soll, steht gegen die >verwesten< Formen der Aura im
biirgerlichen Schénheitskult und in der faschistischen Asthetisierung der
Politik. Die archaischen Kulte spielen in dem politisch-dsthetischen Pro-
gramm, das der »Kunstwerk«-Aufsatz entwirft, keine Rolle.

Im »Baudelaire«-Aufsatz sind die Akzente anders gesetzt. Die Intensitat
der traumatischen Erfahrung, welche die Erlebnis-Routine jah unter-
bricht, und die auratische Erfahrung der archaischen Kulte, welche die
homogene Messung des Zeitverlaufs durch emphatische durée unter-
bricht, stehen gemeinsam gegen die Gleichférmigkeit der entfremdeten
Wahrnehmung im kapitalistischen Alltag.

Im dialektischen Bild der »Passagen«-Arbeit und der Geschichtsthe-
sen schliefilich sind die jeweils positiven, messianischen Elemente von
modernem Trauma und archaischem Ritual vereint. Die als Extreme
konstruierten Elemente aus Antike und Moderne, Natur und Geschichte,
Bild und Schrift, Heidentum und Judentum treten zu »einer von Span-
nungen gesdttigten Konstellation« zusammen. Deren messianische Ener-
gie gilt es zu entbinden, indem das dialektische Bild aus dem Kontinuum
der Natur-Geschichte herausgesprengt wird:

Wo das Denken in einer von Spannungen geséttigten Konstellation plotzlich
einhilt, da erteilt es derselben einen Chock, durch den es sich als Monade
kristallisiert. Der historische Materialist geht an einen geschichtlichen Ge-
genstand einzig und allein da heran, wo er thm als Monade entgegentritt. In
dieser Struktur erkennt er das Zeichen einer messianischen Stillstellung des
Geschehens, anders gesagt, einer revolutiondren Chance im Kampfe fiir die
unterdriickte Vergangenheit. (I, 702f.)

Wihrend Benjamin das Schockerleben im Baudelaire-Aufsatz unter
wahrnehmungsgeschichtlichen und dsthetischen Gesichtspunkten ana-
lysiert, versucht er in den dialektischen Bildern des Passagen-Werks und

198 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Geschichtsthesen, den Schock als Erkenntnismethode zu nutzen, die
in politisch-revolutiondre Aktion umschlagt. Im dialektischen Bild gelan-
gen so kultische Formen der Erfahrung — das (jiidische) Eingedenken
der Schrift und das (heidnische) Tradieren auratischer Bilder — zu revo-
lutiondrer Aktualitit. Motor dieser Aktualisierung der kulturellen Ener-
gien des Rituals ist die traumatische Energie der »Chockerfahrung«. Ihr
Ziel, die Revolution, steht ebenfalls im Kreuzungspunkt von Ritual und
Trauma: Sie ist der »Augenblick [...], da Panik und Fest, nach langer Bru-
dertrennung sich erkenned, im revolutiondren Aufstand einander um-

armen.« (IV, 434f))
Vi

Ganz anders Freud: Er versucht, das kultische Ritual, das er nach dem
Muster eines pathologischen Symptoms deutet, durch psychoanalytische
Erkenntnis auf ein urzeitliches Menschheitstrauma zurtickzufiihren. In
der vierten Abhandlung von »Totem und Tabu«® interpretiert Freud
Kult und Fest als kollektiven Wiederholungszwang. Der urzeitliche Va-
termord wird von den nachfolgenden kulturellen Entwicklungsstufen
unablissig wiederholt: zunichst verschoben in die rituelle Totung des
Totemtiers, das als symbolischer Vater fungiert; dann, nach der Ver-
menschlichung der totemistischen Gottheiten, im Menschenopfer; und
schliefilich, verschoben ins Sithneopfer des Sohns, im Kreuzestod Christi
und im Abendmahl.

In »Die Zukuntft einer Illusion« und »Der Mann Moses und die mono-
theistische Religion« hat Freud die in » Totem und Tabu« beschriebenen
menschheitsgeschichtlichen Vorgiange nach dem Muster seiner indivi-
dualpsychologischen Trauma-Theorie gedeutet: Die Vatertétung ist das
Menschheits-Trauma; die auf dem Inzestverbot griindenden kulturellen
Ordnungen reprisentieren das kollektive Uber-Ich; der fortbestehende
Haf} auf den Vater und der Triumph tiber seine Tétung bilden die abge-
spaltene psychische Gruppe, die ins Unbewuflte der Massenpsyche ver-

23 Zur Kritik an Freuds Ursprungsmythos vgl. Jacques Lacan: Die Familie, in ders.: Schrif-
ten IIL, Olten 1980; Claude Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, Frankfurt a. M. 1988;
Harold Bloom: Rereading Freud: Transference, Taboo und Truth, in: Eleanor Cook u.a.
(Hgg.): Centre and Labyrinth. Essays in Honour of Northrop Frye, Toronto 1983; Friedrich
A. Kittler: Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, Minchen 2000, S. 1971f.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 199

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

drangt wird; und das Ritual als Wiederholungszwang ist das Symptom,
in dem sich das Trauma stets von neuem vergegenwartigt.

Die symbolischen Handlungen des Kults haben demnach in gesell-
schaftlichem Mafistab eine dhnliche Funktion wie das »Traumleben«
des Unfallneurotikers, das »den Kranken immer wieder in die Situa-
tion seines Unfalls zuriickfithrt« (JdL. 3/223). Im archaischen Ritual
der Totemmabhlzeit zeigt sich gewissermafien ein traumatophiler Zug
der Gesellschaft: »der Exzef§ liegt im Wesen des Festes« (T'T 9/425).
Sowohl die Hysterika, die durch pathologische Gesten und Lahmungen
traumatische Situationen >erinnerts, wie auch die Freudschen »Wilden«
setzen den zensierten Gedankeninhalt in eine mimetische Kérpersprache
um: Die »Stammesgenossen [...] imitieren« das Totem »in Lauten und
Bewegungen« (T'T 9/424). Der grofie Unterschied zwischen den mime-
tischen Korperzeichen des Rituals und denen der traumatischen Neu-
rose besteht in threm Verhiltnis zu den kulturellen Zeichenordnungen.
Wihrend die hysterischen Symptome dysfunktionale Stérungen sind,
die ein Individuum aus der Gesellschaft desintegrieren, ist das Ritual
gemeinschaftsbildend, ja sogar verpflichtend: »Das Fest ist ein gestatteter,
vielmehr ein gebotener Exzefi« (T'T 9/425).

Vil

Die wichtigste Parallele zwischen Ritual und Trauma teilt Freuds Kon-
zeption mit der von Benjamin: ein spezifisches Spannungsverhiltnis
zwischen Einmaligkeit und Wiederholung. In der »Vorldufigen Mittei-
lung« zu Beginn der »Studien« weisen Breuer und Freud auf das »Mif3-
verhiltnis zwischen dem jahrelang dauernden hysterischen Symptome
und der einmaligen Veranlassung« (»Studien« 28) hin. Ein noch viel
krasseres Mifiverhaltnis herrscht in Freuds Hypothese von der einen Tat
am Beginn aller Kultur und den menschheitsgeschichtlichen Auswir-
kungen. Indessen mufl diese Gegeniiberstellung relativiert werden: Das
Menschheits-Trauma der urzeitlichen Vatertétung »oszilliert bei Freud
seltsam zwischen Einmaligkeit und Wiederholung«,* wie Jan Assmann
bemerkt. Freud selbst schreibt tiber » Totem und Tabu«:

24 Assmann, Moses der Agypter (Anm. 5), S. 232.

200 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Geschichte wird in groflartiger Verdichtung erzihlt, als ob sich ein
einziges Mal zugetragen hitte, was sich in Wirklichkeit tiber Jahrtausende
erstreckt hat und in dieser Zeit ungezéhlt oft wiederholt worden ist. (MM
9/529)

Auch in den Krankengeschichten der traumatisierten Hysterikerinnen,
die Freud zum Ausgangspunkt seiner Trauma-Theorie machte, 1afit sich
selten emm einmaliges Ereignis als Ausloser ausmachen - vielmehr gibt
es meist eine ganze Reihe von Begebenheiten, die sich in entsprechend
verwobenen Symptomkomplexen niederschlagen. Schon in dem Aufsatz
»Zur Atiologie der Hysterie« (1896) stellt Freud den Satz auf, daf} trau-
matische Ereignisse immer erst riickwirkend, als verdringte Erinnerun-
gen, ihre pathogene Wirkung entfalten (vgl. 6/581.). In diesem Sinne hat
Sigrid Weigel zwei Pole im Freudschen Trauma-Begriff unterschieden: Ex
bewege sich »zwischen dem traumatischen Ereignis und dem Trauma als
Figur eines nicht ins Bewufitsein integrierbaren Erlebnisses, das — stets
nachtriglich und verschoben - in Symptomen >spricht¢, ohne doch »als
solches« je rekonstruierbar zu sein.«?> Umgekehrt kann auch die Wie-
derholung den Charakter eines neuen Ereignisses erhalten, das in den
traumatischen Gedankeninhalt eingreift:

Auch einzelne étiologisch wichtige Erinnerungen von 15- bis 25jahrigen Be-
stand erwiesen sich bei ihr [der Patientin] von erstaunlicher Intaktheit und
sinnlicher Stidrke und wirkten bei ihrer Wiederkehr mit der vollen Affektkrafi
neuer Erlebnisse. (»Studien« 33f., Herv. von B.N.)

Eben diese Moglichkeit, in der Wiederholung tiber eine blofle Repro-
duktion hinauszugehen, die das Erinnerte intakt laf3t, bleibt auch nach
der Weiterentwicklung der Katharsis zur Psychoanalyse der wichtigste
Ansatzpunkt von Freuds Behandlungsmethode. Es gilt, das im Unbe-
wufiten aufbewahrte Trauma »in statu nascendi« zu bringen und dann
»durch die Erinnerungsarbeit zu erledigen«, heifit es in »Erinnern, Wie-
derholen, Durcharbeiten« (EWD, Erginzungsband/213). Wiederholen
und Durcharbeiten kénnen also nicht streng voneinander geschieden
werden. Vielmehr steht die vom Arzt provozierte Reaktualisierung stets
auf der Kippe zwischen einer bloflen Wiederholung und dem erledi-
genden Durcharbeiten. Denn die Symptome werden ja durch die Kur
zunichst einmal stirker:

25 Weigel, Entstellte Ahnlichkeit (Anm. 11), S.230.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 201

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Wiederholenlassen wihrend der analytischen Behandlung nach der
neueren Technik heifit ein Stiick realen Lebens heraufbeschworen und
kann darum nicht in allen Fallen harmlos und unbedenklich sein. (EWD
Ergbd./211f)

Die Zeitstruktur dieser Reaktualisierung vergangener Ereignisse im
Freudschen >Wiederholenc« ist der des Rituals analog. Auch bei der
"Totemmahlzeit und im Abendmahl geht es um »Wiederherstellungen
des Vergangenen« (MM 9/533). Wie das Unbewufite kennt der Kult
keine Zeitdistanz zwischen der heraufbeschworenen Urszene und dem
gegenwartigen Moment. In den »Studien« weil} Freud von einer Hyste-
rika zu berichten, die »bereits 3 bis 4 ihrer Lieben zu Tode gepflegt hat«
und »alljahrlich um die Zeit der einzelnen Katastrophen« »periodische
Erinnerungsfeiern« hilt, bei denen die »lebhafte visuelle Reproduktion
und ihre Affektduflerung getreulich dem Datum (folgt)« (»Studien« 182).
Offensichtlich dhnelt diese Zeitstruktur der des Eingedenkens, wie es
Benjamin in den Geschichtsthesen dargestellt hat:

Die grofie Revolution fithrte einen neuen Kalender ein. Der Tag, mit dem
ein Kalender einsetzt, fungiert als ein historischer Zeitraffer. Und es ist im
Grunde genommen derselbe Tag, der in Gestalt der Feiertage, die Tage des
Eingedenkens sind, immer wiederkehrt. (I, 701)

Freud und Benjamin ordnen sowohl dem Ritual wie auch den Remi-
niszenzen an traumatische Ereignisse eine vom gewohnlichen Erinnern
strikt unterschiedene Zeitstruktur zu: Quer zum kontinuierlichen Zeit-
verlauf, tiber den die bewufite Erinnerung verfiigt (oder, mit dem von
Benjamin zitierten Proustschen Terminus: die mémoire volontaire), gibt es
ein unwillkiirliches Erinnern, das herausgehobene Ereignisse in bruch-
stiickhaften Bildern, dafiir aber in unmittelbarer Prasenz und »sinnlicher
Starke« wiedervergegenwirtigt. In der Tat werden ja Kérper und Sinne
sowohl beim Ritual wie auch bei der unwillkiirlichen Erinnerung an
traumatische Augenblicke in besonderem Maf} aktiviert:

- der Geruchssinn: die verbrannte Mehlspeise der Mifi Lucy (vgl.
»Studien« 126ff.), bei Benjamin heifit der Geruch »das unzugingliche
Refugium der mémoire involontaire« (I, 641);

- der optische Sinn: Bilder spielen eine ebenso prominente Rolle bei
Freud wie bei Benjamin;

202 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- die Geste: Tics und pathologische Lihmungen, die mémotre involontaire
des membres;

— und schliellich der Verzehr bzw. die »Innervationsempfindungen [...]
im Schlund« (»Studien« 201): das Totemmahl, Brechreiz und Wiirgen
»anstelle [...] des Aussprechens« (»Studien« 314), Prousts madeleine als
sakularisiertes Erinnerungsmahl.?6

IX

Trotz dieser Parallelen ist die Gegensitzlichkeit der Intentionen, mit
denen sich Freud und Benjamin den Phénomenen Ritual und Trauma
nahern, nicht zu Gbersehen. Freud will die Patienten von den im trau-
matischen Augen-Blick festgebannten Bildern befreien. Benjamins dia-
lektische Bilder dagegen sollen selbst schockhaft erkannt werden: Der
Historiker bemichtigt sich ihrer als einer »Erinnerung [...], wie sie im
Augenblick einer Gefahr aufblitzt« (I, 695). Im dialektischen Bild treten
Schock und Kult zu einer utopischen Erkenntnisform zusammen, die un-
mittelbar in Aktion, in eine revolutionire Umgestaltung der Wirklichkeit
miinden soll. Komplementir dazu versucht Freud, den Patienten dazu
zu bringen, »durch die Erinnerungsarbeit zu erledigen, was [er] durch
eine Aktion abfithren méchte.« (EWD Ergbd./213) In »Die Zukunft
einer Illusion« wirbt er fiir eine analytische Therapie der »allgemein
menschliche[n] Zwangsneurose« (9/177) namens Religion. Kaum ein
groflerer Gegensatz dazu ist denkbar als Benjamins Messianismus.
Dennoch diirften die individualpsychologischen therapeutischen
Bemiithungen der Psychoanalyse den realen sozialen Funktionen vieler
kultischer Rituale in traditionalen Gesellschaften immer noch niher
stehen als Benjamins messianisch-revolutionédres Programm, das die
kulturellen Energien des Rituals fir die Moderne fruchtbar machen will.
Wenn man so unterschiedlichen Kulturtheoretikern wie Turner, Geertz,
Girard oder Douglas? glauben darf, dann geht es bei den Festen und

26 Zur Bezichung zwischen madeleine und Abendmahl vgl. Gerhard Neumann: Heilsge-
schichte und Literatur. Die Entstchung des Subjekts aus dem Geist der Eucharistie, in: Walter
Strolz (Hg.): Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos und Heilsgeschichte, Freiburg u.a.
1986.

27 Vgl. Anm. 1.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 203

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ritualen vorindustrieller Gesellschaften in der Regel gerade nicht um
eine Durchbrechung profaner Ordnungen um ihrer selbst willen — auch
dann, wenn es sich dabei in manchen Fillen um »gebotene Exzesse«
(Freud) handeln mag. Vielmehr scheinen (soweit solche Verallgemeine-
rungen zuldssig sind) die kollektiven Feste und rites de passages weit eher
die Aufgabe zu haben, potentiell traumatische Situationen abzufangen
und gesellschaftlich destruktive Energien zu kanalisieren. Indem gewisse
Rituale gewisse Normen und Tabus fiir gewisse Zeiten und Raume auf-
heben, stabilisieren sie letztlich die profane gesellschaftliche Struktur. Die
Parallele zur Kathartischen Methode, auf die als erster Hermann Bahr in
seinem »Dialog vom Tragischen« hingewiesen hat,? liegt auf der Hand:
Indem Freud und Breuer pathogene Vorstellungen ans Licht holen und
die Symptome voriibergehend verstarken, versuchen sie, die Patienten
davon zu befreien. So gesehen hat der Name Kathartische Methode nicht
nur im Hinblick auf die »Poetik« des Aristoteles seinen guten Sinn:

Die Griechen nannten das bei rituellen Handlungen weggeworfene bose
Objekt katharma; diese Rituale sind jenen des Schamanismus, wie er von
Ethnologen in verschiedenen Erdteilen beobachtet werden konnte, zweifellos
sehr dhnlich.?

Claude Lévi-Strauss kam aus einer dhnlichen Perspektive sogar zu der
zugespitzten These: »Genau genommen scheint das schamanische Heil-
verfahren dem psychoanalytischen vollig zu entsprechen«.® Zwar hat
Freud auf das kathartische >Abreagieren« spiter verzichtet. Doch auch
das analytische >Durcharbeitenc ist eine affekt-intensive Form der Wie-
derholung, die iiber eine blof} intellektuelle Deutung weit hinausgeht.
So stellen Jean Laplanche und Jean-Bertrand Pontalis fest: »Die Kathar-
sis bleibt darum nichtsdestoweniger eine der Dimensionen jeder ana-
lytischen Psychotherapie.«*! Ein merkwiirdiger Befund: Freud, der im
Ritual ein zu heilendes Symptom sicht, bleibt in seiner Behandlungsme-
thode - soweit sie an kathartische Vorginge im weiteren Sinne gebun-

28 Hermann Bahr: Dialog vom Tragischen, Berlin 1903.

29 René Girard: Das Heilige und die Gewalt, Ziirich 1987, S. 422.

30 Claude Lévi-Strauss: Die Wirksamkeit der Symbole, in: ders.: Strukturale Anthropo-
logie, Frankfurt a. M. 1967, S.219.

31 Jean Laplanche/Jean-Bertrand Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, Frank-
furt a. M. 1973, S. 249.

204 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den ist — einem urspriinglich rituellen Modell verpflichtet. Ebenso wie
Benjamin, der die kulturellen Energien des Rituals fiir die Revolution
in Dienst nehmen will, blendet auch Freud die affirmativen, ordnungs-
stiftenden Funktionen des Rituals weitgehend aus. Das Ritual fungiert
bei beiden Theoretikern als Projektionsfliche fiir einen sozio-6konomi-
schen Ausnahmezustand, als Chiffre und Ausdrucksfeld eines verdriang-
ten >Anderen, das - je nachdem - herbeigewtiinscht oder als patholo-
gisch gedeutet wird.

X

Die eigenartige Kontamination von Einmaligkeit und Wiederholung, auf
die sowohl Freud als auch Benjamin im Kreuzungsfeld von Ritual und
Trauma stoflen, verweist in letzter Instanz auf die fundamentale Frage
nach dem FEreignis. Wihrend Freud diese Frage in metapsychologischer
und kulturtheoretischer Absicht stellt, ist sie bei Benjamin dsthetisch,
geschichtsphilosophisch und politisch motiviert. Es sind jeweils Stif-
tungsereignisse, die im exterritorialen Raum des Rituals bzw. der trau-
matischen Reminiszenz wiederholt und zu einer Art Realpriasenz gebracht
werden: bei Benjamin die Einsetzung eines kalendarischen Festtages bzw.
die »rechtsetzende Gewalt« der Revolution; bei Freud die Vatertétung.®
Jedes Stiftungs- oder Ursprungsereignis ist in einem wesentlichen Sinn
einmalig, unvorhersehbar und plétzlich. Jacques Derrida hat diese Struk-
tur des »griindenden Augenblicks« in seinem Vortrag »Gesetzeskraft«
analysiert:

das Moment der Stiftung, der (Be)griindung, der Rechtfertigung des Rechts
impliziert eine performative Kraft (Gewalt) [...] Das Moment ihrer Stiftung,
threr (Be)grindung oder ihrer Institutionalisierung [...] (ist) niemals dem
gleichmafigen Gewebe einer Geschichte eingeflochten, da es die Gestalt einer
Entscheidung hat und dieses Gewebe zerreif3t.?

Der »griindende Augenblick«, der »als Ereignis die Berechnungen, die
Regeln, die Programme, die Vorwegnahmen usw. tibersteigt« (Derrida

32 Als eine Theorie des Ereignisses hat Gilles Deleuze »Totem und Tabu« interpretiert (vgl.
seine »Logik des Sinns«, Frankfurt a. M. 1960, S.260f.).

33 Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritét«, Frankfurt a. M.
1996, S.27f.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 205

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

57) — und einen solchen Augenblick imaginieren Freud mit der urspriing-
lichen Vatertétung und Benjamin mit der Revolution -, entspricht inso-
fern einer traumatischen Situation, als fiir thn »alle kulturell vorgeprag-
ten Sinnrahmen versagen«* miissen. Nur laf3t sich dieser »Augenblick«
Derrida zufolge weder (pra-)historisch verorten (wie Freud versucht)
noch metaphysisch substantialisieren (wie der frithe Benjamin versucht).
Denn:

Es gehort zur Struktur der (be)griindenden Gewalt, dafl sie eine Wiederho-
lung ihrer selbst erfordert, dafl sie jenes (be)griindet, was erhalten werden
und erhaltbar sein muf}: dem Erbe und der Uberlieferung versprochen [...].
Eine Griindung (eine Grundlegung) ist ein Versprechen. [...] Selbst wenn
ein Versprechen nicht in die Tat umgesetzt und gehalten wird, schreibt die
Iterabilitat das Versprechen des Erhaltens in den Augenblick der Grindung
ein, der fir den gewaltsamsten Durchbruch sorgt. Sie schreibt so die Moglich-
keit der Wiederholung in das Herz des Urspriinglichen ein; im Herzen des
Urspriinglichen ist sie die Inschrift dieser Moglichkeit. Damit gibt es keine
reine Rechtssetzung oder -griindung [...]. Die Setzung ist bereits Iterabilitit,
Ruf nach einer selbsterhaltenden Wiederholung. (Derrida 83)

Der Augenblick der Setzung selbst, das eigentliche Ereignis, bleibt un-
faBlbar. Auch Freud und Benjamin stoflen auf diese eigenttimliche Un-
verfiigharkeit des Ereignisses, etwa wenn Freud feststellt, »daf§ kein hy-
sterisches Symptom aus einem realen Erlebnis allein hervorgehen kann,
sondern dafl alle Male die assoziativ geweckte Erinnerung an frithere
Erlebnisse [...] mitwirkt« (»Zur Atiologie der Hysterie«, 6/58); oder wenn
Benjamin vom traumatischen Augenblick sagt, er habe keine »Zeitstelle«
(I, 615). Neben solchen Ansitzen, die das Ereignis nur indirekt, verscho-
ben und verspitet fassbar machen wollen, stehen bei beiden Theoreti-
kern Denkfiguren, die emphatisch auf seiner unmittelbaren Realitit, ja
auf seiner Kérperlichkeit beharren. Bei Freud steht dafiir die Vatertétung
(»Im Anfang war die Tat.« T'T 9/444), bei Benjamin die Theorie des Kol-
lektivleibs der Masse, der im traumatischen Augenblick der Revolution
seiner selbst inne wird.*> In dem bereits zitierten Aphorismus »Zum Pla-
netarium«, der den Weltkrieg als mifigliickten Versuch einer Reaktuali-
sierung archaischer Rituale deutet, heifit es:

34 Assmann, Moses der Agyptcr (Anm. 5), S.51.

35 Vgl. Sigrid Weigel (Hg.): Leib- und Bildraum. Lektiiren nach Benjamin, K6ln/Weimar
1992.

206 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In den Vernichtungsnéchten des letzten Krieges erschiitterte den Gliederbau
der Menschheit ein Gefiihl, das dem Gliick der Epileptiker gleichsah. Und
die Revolten, die ihm folgten, waren der erste Versuch, den neuen Leib in
thre Gewalt zu bringen. (IV, 148)

Benjamins Versuch, das Ereignis als grindenden Augenblick im Span-
nungsraum von Urgeschichte und Revolution, von Ritual und Trauma
dingfest zu machen und im Kollektivleib der revolutioniren Masse zu
verorten, fithrt politisch zu offensichtlich ruinsen Positionen. Freuds Ur-
sprungsmythos dagegen verfingt sich in logischen Aporien: Entweder
postuliert er eine wundersame Schépfung aus dem Nichts oder er macht
eine petitio principii.’* Dennoch: Die dringliche Frage nach dem Ereignis,
die Freud und Benjamin mit ihren Uberlegungen zu Ritual und Trauma
stellen, wird nicht erledigt durch die unabweisbare Kritik an den jewei-
ligen Antwortversuchen. Auch die Dekonstruktion erledigt diese Frage
keineswegs — bleibt doch fiir Derrida das Ereignis, dessen Undarstellbar-
keit und Nicht-Verfiigbarkeit die Bewegung der Dekonstruktion allererst
in Gang setzt, letztlich undekonstruierbar.”

Xl

In poetologischer Absicht und nicht weniger dringlich als Freud und
Benjamin ist Hugo von Hofmannsthal der Frage nach dem Ereignis
nachgegangen. Hofmannsthals »Elektra« — diese These stand am Aus-
gangspunkt des Aufsatzes — endet mit der Erfindung, oder besser: mit
der Geburt eines Rituals aus dem traumatischen Augenblick. Der ritu-
elle Charakter von Elektras »namenlosem Tanz« ergibt sich allerdings
erst aus dem Kontext. In einem etwa zur gleichen Zeit entstandenen
Text, dem »Gesprich tber Gedichte« (1903), hat Hofmannsthal expli-
zit die Geburt eines Rituals in Szene gesetzt.?® Gabriel, der tiberlegene

36 Vgl. Kittler, Eine Kulturgeschichte (Anm. 23), S.201.

37 Vgl. Derrida, Gesetzeskraft (Anm. 33), S. 31, 57; vgl. auflerdem Jacques Derrida: Falsch-
geld. Zeit geben I, Miinchen 1993, S. 1581f.

38 Vgl. dazu Theodor W. Adorno: George und Hofmannsthal. Zum Briefwechsel, in:
ders.: Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann, Ffm 1972{f., Bd. 10, S. 234f.; Ritchie
Robertson: The Theme of Sacrifice in Hofmannsthal’s »Das Gesprach tiber Gedichte« and
»Andreas«, in: Modern Austrian Literature 23 (1990), S. 19-33; Uwe C. Steiner: Die Zeit der

Schrift. Die Krise der Schrift und die Verginglichkeit der Gleichnisse bei Hofmannsthal und
Rilke, Munchen 1996.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 207

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesprachspartner, versucht, das Wesen der dichterischen Metapher in
Analogie zur Entstehung des Opfers zu erklaren. Auch das Opfer-Ritual
entsteht aus einer traumatischen Situation heraus:

Mich diinkt, ich sehe den ersten, der opferte. Er fiihlte, dafl die Gétter ihn
hafiten: daf} sie die Wellen des Giefibaches und das Ger6ll der Berge in sei-
nen Acker schleuderten; daf} sie mit der fiirchterlichen Stille des Waldes sein
Herz zerquetschen wollten; oder er fithlte, da3 die gierige Seele eines Toten
nachts mit dem Wind hereinkam und sich auf seine Brust setzte, diirstend
nach Blut. Da griff er, im doppelten Dunkel seiner niedern Hiitte und seiner
Herzensangst, nach dem scharfen krummen Messer und war bereit, das Blut
aus seiner Seele rinnen zu lassen, dem furchtbaren Unsichtbaren zur Lust.

(SW XXXI, S. 80)

In diesem lebensbedrohlichen Augenblick >panischen< Schreckens greift
der urzeitliche Erfinder des religiosen Opfers nach einem Widder und
totet thn an Stelle seiner selbst:

einen Augenblick lang muf§ er geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut; einen
Augenblick lang [...]: er muf3, einen Augenblick lang, in dem Tier gestorben
sein, nur so konnte das Tier fiir ihn sterben. Daf} das Tier fiir ithn sterben
konnte, wurde ein grofles Mysterium, eine grofie geheimnisvolle Wahrheit.
Das Tier starb hinfort den symbolischen Opfertod. Aber alles ruhte darauf,
daff auch er in dem Tier gestorben war, einen Augenblick lang. [...] Das ist

die Wurzel aller Poesie (SW XXXI, S. 80f.).

Was hier, unter Anspielung auf den Abrahams-Mythos wie auch auf Her-
ders Sprach-Ursprungsschrift, in Szene gesetzt wird, ist ein »griindender
Augenblick«. Er markiert nicht allein eine phantasmatische Einheit von
Zeichen und Bezeichnetem, von Symbol und Kérper, sondern dartiber
hinaus — und das ist vielleicht noch wichtiger - einen Indifferenzpunkt
von Ereignis und Institution, von Einmaligkeit und Wiederholung.
Allein deshalb kann die hier inszenierte Geburt des Rituals aus dem
traumatischen Augenblick zum Paradigma fiir das dichterische Sym-
bol - genauer: fiir die Metapher werden. Metaphern, wie Hofmannsthal
sie versteht, sind innerhalb der Sprache die eigentlichen Ereignisse. In
einer Rezension von Alfred Bieses »Philosophie des Metaphorischen«
entwirft Hofmannsthal eine noch zu schreibende

Darstellung des seltsam vibrierenden Zustandes, in welchem die Metapher zu
uns kommt, tiber uns kommt in Schauer, Blitz und Sturm: dieser plétzlichen
blitzartigen Erleuchtung [...], dieses ganzen mystischen Vorgangs, der uns

208 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Metapher leuchtend und real hinterlafit, wie Gotter in den Héusern der
Sterblichen funkelnde Geschenke als Pfander ihrer Gegenwart hinterlassen.
(GWRAT, S.192)

Im Unterschied zum »Gesprich iiber Gedichte« benennt Hofmannsthal
hier die unhintergehbare Verspatung, die der Preis dafiir ist, daf} die
Metapher das Ereignis zu bezeichnen vermag. Die Metapher ist nicht der
»Augenblick« selbst, in dem eine iiberméchtige, sprachlich noch nicht be-
wiltigte Wirklichkeit in das Erleben einbricht, sondern seine Hinterlas-
senschaft, ein »Pfand«: Metaphern tiben »ithre unheimliche Herrschaft«
immer nur »riickwirkend auf unser Denken« (ebd.) aus. Hofmannsthal
stofit damit auf den gleichen Sachverhalt, den Freud mit seiner Theorie
der »Nachtraglichkeit« konzeptionalisiert: Wie ein Freudsches Trauma
»spricht« der poetologisch fiir Hofmannsthal so bedeutsame »Augenblick«
als Stimulus des »metaphernbildenden Triebes« (ebd.) immer nur ver-
schoben und nachtriglich in den Spuren, die er hinterlafit. Nur deshalb,
so liefle sich ergénzen, sind Metaphern tiberhaupt Sprachzeichen. Als
solche lassen sich wiederholen und bis zu einem gewissen Grad in an-
dere Kontexte ibertragen. Damit aber sind sie zugleich der Abnutzung
in der gewdhnlichen Okonomie der Zeichen preisgegeben. Insoweit sich
jedoch die Metapher gegen eine beliebige Wiederholung in fremden
Kontexten straubt, bleibt sie gleichsam als Narbe des Ereignisses im
institutionalisierten Sprachsystem zuriick.

Im »Gesprich iiber Gedichte« versucht Hofmannsthal dagegen, die
unhintergehbare Verspatung des Zeichens gegeniiber dem Ereignis zu
iberspielen. Der Zeichencharakter eines Ritualopfers ist offensichtlich:
Es ist ein wiederholbares, institutionalisiertes Symbol. Als solches muf}
es den »Augenblick« selbst verfehlen. Diese Tatsache wird von Hof-
mannsthal jedoch geschickt ausgeblendet, indem er nicht den bloflen
Vollzug, sondern, dhnlich wie am Schluf der »Elektra«, die Geburt eines
Rituals schildert. Die mythische Urszene, deren Realprisenz das insti-
tutionalisierte Ritual suggestiv inszeniert, wird zur Legitimationsinstanz
einer poetologischen Prasenzphantasie umgedeutet. Insofern féllt die
Symbolkonzeption des »Gesprachs« hinter die Modernitit von Hof-
mannsthals Frihwerk und die der gleichzeitig entstehenden »Elektra«
zurtick. Wihrend die Rezension von Bieses »Philosophie des Metapho-
rischen« die Kluft zwischen Zeichen und Augenblick, die uneinholbare
Verspatung der Institution Sprache gegeniiber dem Ereignis benennt,

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 209

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fithrt der Schluf der »Elektra« den Preis fiir die Uberschreitung dieser
Schwelle vor Augen: Der reine Augenblick zeichenloser Prisenz ist
gleichbedeutend mit dem Tod.

Xl

Die auffillige Konstellation von Ritual und Trauma bei Hofmannsthal,
Freud und Benjamin verweist auf eine grundlegende Aporie, auf einen
produktiven Widerspruch, an dem sich die dsthetische Moderne zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts abarbeitet: Es geht um die Frage, wie sich Ex-
eignisse zur Sprache bringen lassen, ohne ihre Inkommensurabilitit, ihr
Vermégen zur Uberraschung und damit ihren Ereignischarakter durch
Einordnung in praformierte Wahrnehmungsmuster und Sprachsysteme
zu neutralisieren. Das besondere Interesse an Ritual und Trauma zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts kann in diesem Zusammenhang als Symptom
jener oft konstatierten Sprach- oder Zeichenkrise verstanden werden,
die sich zutreffender noch als Wahrnehmungskrise bezeichnen 1aflt, wie
Gabriele Brandstetter u. a. gezeigt haben.* Diese fiir die Moderne konsti-
tutive Zeichenkrise laf3t sich auf die Formel bringen, dafi die Einmaligkeit
der Wahrnehmungs-Ereignisse mit der Wiederholbarkeit der Zeichen
aus dem Reservoir der kulturellen Codes nicht mehr zu vermitteln ist.

Wihrend der traumatische Augenblick die Automatismen der pri-
formierten Wahrnehmung unterbricht, erscheint das Ritual als Pro-
jektionsflache fiir den Wunsch nach einer »anderen Spraches, die das
irreduzibel Einmalige des >Augenblicks< unverkiirzt zum Ausdruck brin-
gen konnte — nicht nur, weil seine Zeichen tiberwiegend korporal sind,
sondern vor allem deshalb, weil sie mehr als alle anderen kulturellen
Codes ihre Performativitit in den Vordergrund stellen und damit selbst
Ereignischarakter haben. Rituale vermégen freilich nicht nur ungeheuer
suggestiv die Realprisenz eines kultisch beschworenen Ereignisses zu
nszenieren, sie sind — und dies setzt sie in grofitmoglichen Gegensatz zur
Einmaligkeit der traumatischen Wahrnehmung - tiblicherweise streng
kodifizierte Wiederholungen.

39 Brandstetter, Tanzlektiiren (Anm. 8), S. 49ff. Weitere Literatur zum Thema Sprachkrise
um 1900 bei Rolf Grimmiger: Der Sturz der alten Ideale. Sprachkrise, Sprachkritik um die

Jahrhundertwende, in ders. u.a. (Hgg.): Literarische Moderne. Europiische Literatur im 19.
und 20. Jahrhundert, Reinbek 1995.

210 Bernhard Neuhoff

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unm so faszinierender erscheint fir Hofmannsthal aus poetologischer
Perspektive der griindende Augenblick einer Geburt des Rituals aus
dem Trauma. Benjamin dagegen entwirft in zugleich dsthetischer und
politisch-revolutiondrer Absicht das Programm einer Wiedergeburt der
kulturellen Energien des Rituals aus dem traumatischen Augenblick
der »Chockerfahrunge«. Freud schliefilich erzahlt in »Totem und Tabu«
ebenfalls den Mythos einer Geburt des Rituals aus dem Trauma, jedoch
ohne jedes Programm einer Reaktualisierung — zumal er in »Der Mann
Moses und die monotheistische Religion« auch den fiir ihn selbst lebens-
bedrohlichen modernen Antisemitismus als Spatfolge jenes urzeitlichen
Menschheitstraumas deutet.

Gemeinsam ist den drei Autoren, daf} sie, konfrontiert mit einer
tiefreichenden Krise der tradierten Vermittlungskategorien zwischen
Allgemeinem und Besonderem, jeweils neuartige, kulturtheoretisch
fundierte Verbindungen von Ereignis und Sprache erproben. Mit ihren
unterschiedlichen Versionen der Konstellation von Ritual und Trauma
beziehen sie Stellung zur condition moderne.

Ritual und Trauma bei Benjamin, Freud und Hofmannsthal 211

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968217000-183 - am 17.01.2026, 18:11:44,



https://doi.org/10.5771/9783968217000-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

