
VI. Philosophieren als verkörperte Praxis 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


269

Nicki K. Weber

Arbeit an der Philosophie 

Schwarzes Denken und die Möglichkeit  
einer ›kreativen Universalität‹

Einleitung

Ludwig Wittgenstein prägte die Aussage, dass Arbeit an der Philoso-
phie immer Arbeit an der Auffassung von sich selbst und der Welt ist.1 
Das gilt im Folgenden insbesondere für die Arbeit an der Philosophie, 
die von schwarzen Menschen geleistet wird. Ihr Philosophieren als Tä-
tigkeit ist von ihrer erlebten Erfahrung als rassifizierte Subjekte geprägt. 
Ihr philosophischer Weltzugang wird von den komplexen Anstrengun-
gen der Suche nach den Bedingungen und Möglichkeiten schwarzer Exis-
tenz begleitet. Als Gegenstand steht die Philosophie schwarzen Subjekten 
in ihrer akademisierten Form gegenüber und bietet als philosophia pe
rennis kaum konkrete Angebote für den theoretischen und praktischen 
Umgang mit rassistischen Hierarchien des Sozialen. Zudem steht eine 
Klärung hinsichtlich des kolonialhistorischen Erbes kontinentaleuropäi-
scher Philosophie sowie ihrer rechtfertigenden Rolle kolonialer und ras-
sistischer Praktiken noch aus.

Im Folgenden soll das Verhältnis Schwarzen Denkens zur und seine 
Disposition in der Philosophie vergegenwärtigt werden. Schwarzes Den-
ken bezeichnet einen bestimmten Zugang zur gegenwärtigen, von Post-
kolonialität geprägten2 Philosophie, der um Begriffe der Freiheit und der 
Existenz zirkuliert. Diese werden von schwarzen Personen als Verkörpe-
rung Schwarzen Denkens angesichts der konstitutiven Geschichte von 

1	  		 Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen: eine Auswahl aus dem Nach-
lass, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1994, S. 52.

2	  		 Postkolonialität adressiert die Kritik kolonialer Kontinuitäten als gemein-
same Anliegen widerständiger Denkschulen (etwa postkoloniale, dekoloni-
ale, schwarze, native…): Jeanette Ehrmann u. a. verwendet den Begriff im 
Rückgriff auf Gurminder K. Bhambra, die insbesondere die Bedeutung des 
Wissens für die Aufrechterhaltung der Postkolonialität betont, vgl. Jeanette 
Ehrmann, »Editorial der Gastherausgeberin. Postkolonialität und die Krise 
der Demokratietheorie. Perspektiven einer postkolonialen Demokratiekri-
tik«, ZPTh – Zeitschrift für Politische Theorie (2021), S. 147–161, S. 148; 
Gurminder K. Bhambra, »Postcolonial and decolonial dialogues«, Postco-
lonial Studies (2014/17), S. 115–121.

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


270

Ungleichheit, Rassifizierung und historischer Unterdrückung entworfen. 
Schwarzes Denken meint Versuche, einen philosophischen Umgang mit 
der Konvergenz schwarzer Realität(en) zu ermöglichen. 

Therapeutische Potenziale der Arbeit an der Philosophie

Schwarzes Denken3 ist an soziale Kämpfe zurückgebunden. Diese betreffen 
in erster Linie die eigene, schwarze Existenz. Diese Rückbindung ist der ers-
te Grund für die behauptete Anstrengung, die der Tätigkeit des Philosophie-
rens schwarzer Personen einen besonderen Einsatz abverlangt. Dieser beson-
dere Einsatz bedeutet zusätzlich erbrachte Arbeit, weil man ihrem Denken 
keinen allgemeinen Wert zugesteht. Die Mehrarbeit ist von daher meist nicht 
nur unsichtbar, vielmehr ist sie ein grundlegender Modus Schwarzen Den-
kens, der zugleich einen therapeutischen Mehrwert darstellt. Das therapeu-
tische Potenzial liegt darin, dass die philosophische Tätigkeit eine selbstrefle-
xive und kritische Auseinandersetzung mit der Realität ausmacht. 

Die Erfahrung als Rassifizierte verbindet alle Lebenswelten betroffe-
ner Personen. So hat Schwarzes Denken seinen Ursprung außerhalb der 
Universität.4 Es ist im antirassistischen Widerstand geboren und ebnet 
sich seinen Weg in die europäischen Institutionen der Wissensprodukti-
on. Schwarze Feministinnen beispielsweise betonen die Bedeutung un-
sichtbarer Sorgepraktiken als Bestandteil politischer Bewegungen.5 Die 
Arbeit dieser Aktivistinnen um das erweiterte Selbst manifestiert sich 
in »Praktiken im Umgang mit (post-)kolonialen Traumata, Ausgren-
zungen, Tod, Kriminalisierung und Rassismuserfahrungen«6, die sich 
in (schwarz-)feministischen Theorien wiederfinden und heute selbstver-
ständlicher Teil wissenschaftlicher Kanons sind. Auch als institutionali-
sierte Black Studies, folglich innerhalb der Lebenswelt der Universität, ist 

3	  		 Schwarzes Denken richtet sich an die Belange der Menschen, die historisch 
bedingt durch Rassifizierung in sozioökonomischen und soziopsychologi-
schen Herrschaftsverhältnissen heute als subaltern gelten. Der Prozess des 
gewaltsamen Schwarzwerdens ist nicht abgeschlossen, vielmehr ist eine neo-
liberale »Universalisierung der conditio nigra« zu beobachten, deren ökono-
mische Praktiken sich mit den »Sklavenlogiken des Fangens und Erbeutens« 
und den »kolonialen Logiken der Besetzung und Ausbeutung« auf weitere 
Menschengruppen ausweitet; Achille Mbembe, Kritik der schwarzen Ver-
nunft, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 18. 

4	  		 Robin D. G. Kelley, Freedom Dreams: The Black Radical Imagination, Bos-
ton: Beacon Press 2002, S. 152.

5	  		 Denise Bergold-Caldwell, »Antirassistische Care-Politiken als Arbeit am 
Demokratischen«, Demokratie und Migration: Konflikte um Migration und 
Grenzziehungen in der Demokratie (2022), S. 279–300.

6	  		 Ebd., S. 281.

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


271

Schwarzes Denken in den USA das Ergebnis zivilgesellschaftlichen En-
gagements der Bürgerrechtsbewegung und ihrer Forderung, schwarzem 
Leben wissenschaftlich zu begegnen.7 Schwarzes Denken ist demnach 
ameliorativ8, da seine wissenschaftliche Ausrichtung an widerständige 
Bewegungen zurückgebunden ist. Das verdeutlicht, dass es für schwar-
ze Personen keine hermetische Philosophie gibt, sondern dass die Praxis 
des Philosophierens mit der eigenen Existenz und dem sozialen Status 
als Rassifizierte beginnt und Lebenskontexte überschreitet.

Der soziale Status als Rassifizierte bedeutet einen Bruch im Bewusst-
sein des schwarzen Subjekts. Einen angemessenen Umgang mit dem dop-
pelten Bewusstsein zu finden ist ein entscheidender Erfahrungsmoment 
schwarzer Subjekte. Das doppelte Bewusstsein bezieht sich auf die ge-
spaltene Identität und Wahrnehmung rassifizierter Menschen und ist ein 
Abbild der Color line, eine gesellschaftliche Trennung aufgrund rassi-
scher Unterdrückung und Abwertung in weißen Gesellschaften, wie es 
W.E.B. Du Bois formuliert.9 Schwarzes Denken bedeutet diesem Bruch 
zu begegnen.10 Diese Auseinandersetzung mit den Bedingungen der ei-
genen Existenz, aber auch den Bedingungen des eigenen Denkens, prägt 
den Zugang schwarzen Denkens zur Philosophie als Gegenstand. 

Wenn Philosophie bedeutet, an der Auffassung von sich selbst und 
der Welt zu arbeiten, dann birgt das sokratische Motiv hinter Wittgen-
steins Aphorismus zur Arbeit an der Philosophie therapeutische Poten-
tiale,11 die sich in der Tätigkeit schwarzen Philosophierens auf spezifi-
sche Art entfalten. Die Tätigkeit des Philosophierens der Protagonistin 
schwarzen Denkens ist von drei Erfahrungsmomenten geprägt. Neben 

7	  		 Stephen C. Ferguson, Philosophy of African American Studies. Nothing Left 
of Blackness, New York: Palgrave Macmillan 2015, S. 21.

8	  		 Unter ›ameliorativ‹ versteht Sally Haslanger den Versuch, relevante wissen-
schaftliche Gegenstände aus sozialen Bewegungen zu gewinnen, vgl. Sally 
Haslanger, Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozi-
alkritik, Berlin: Suhrkamp 2021.

9	  		 W.E.B. Du Bois, Die Seelen der Schwarzen. The Souls of Black Folk, 
Freiburg: Orange Press 2008, S. 35.

10	 		 Das Phänomen des doppelten Bewusstseins wird in Anlehnung an William 
Shakespeares’ Figur Caliban aus Der Sturm auch als calibanische Vernunft 
bezeichnet, vgl. Henry Paget, Caliban’s Reason. Introducing Afro-Caribbe-
an Philosophy, London/New York: Routledge 2000.

11	 		 James Conant, »Einige sokratische Merkmale in Wittgensteins Philosophie-
verständnis«, in: Wolfram Gobsch/Jonas Held (Hg.), Orientierung durch 
Kritik. Essays zum philosophischen Werk Pirmin Stekeler-Weithofers, Ham-
burg:Meiner 2021, S. 283–324; Eugen Fischer, »Therapie als philosophisches 
Projekt«, in: Fabian Goppelsröder/Jörg Volbers/Gunter Gebauer (Hg.), Witt-
genstein – Philosophie als ›Arbeit an Einem selbst‹, Leiden: Fink 2009, S. 167–
193.

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


272

dem doppelten Bewusstsein schwarzer Subjektivität ist das zum einen 
die Unvorhersehbarkeit, die sich im Chaos und der Mobilität ausdrückt 
und zum anderen die Notwendigkeit der Kuration schwarzer Wissens-
archive als Fundament des Philosophierens. 

Das Unvorhersehbare im Schwarzen Denken

Das doppelte Bewusstsein bedeutet für schwarze Subjekte eine erste Ab-
weichung von der Vorstellung einer geradlinigen Philosophie, da es den 
Ausgangspunkt des Denkens vervielfacht. Schwarzes Denken bedeutet 
einen bewussten Umgang mit dem, was Éduard Glissant als Chaos be-
schreibt. Glissants Begriff des Chaos beschreibt »das Aufeinanderprallen, 
die Verflechtung, die Abstoßungen und Anziehung, die Übereinstimmun-
gen und Gegensätze«12 in kolonialen Begegnungen. In den Momenten 
der gewaltsamen Begegnung im Zuge der Kolonialisierung Martiniques 
im 17. Jahrhundert und dem Versklavtenhandel ab dem 18. Jahrhundert 
entsteht eine Welt des Unvorhersehbaren13, die sich auch auf das Den-
ken auswirkt. Das von Glissant beschriebene Chaos ist nur ein Element 
des Unvorhersehbaren. Ein anderes Element ist das der Mobilität. Das 
schwarze Subjekt ist von einer Teilbeziehung zur afrikanischen Herkunft 
(descent) geprägt. Mit dem Begriff der Diaspora kann dieser Beziehung 
Kontur verliehen werden. Im Anschluss an Stuart Hall bedeutet Diaspora 
Einheit und Differenz gleichermaßen:14 Zum einen als Ort einer Einheit, 
die in der Rückbindung an eine kollektiv geteilte Identität geformt wird. 
Diese ist in der Gegenwart durch eine unübersichtliche Differenz geformt, 
die eine Folge eines gewaltsamen Auseinanderreißens ist. Das prägt die 
unterschiedlichen Geschichten der afrikanischen Diaspora, deren geteilte 
Erfahrung der generationsübergreifende Herkunftsverlust nach dem Ver-
sklavtenhandel und dem europäischen Kolonialismus ist. Im Anschluss an 
den Afropolitanismus, der die Existenz zwischen den Welten afrikanischer 
und afrodiasporischer Gruppen behandelt,15 kann von Immersion, einem 

12	 		 Édouard Glissant, Kultur und Identität. Ansätze zu einer Poetik der Vielfalt, 
Heidelberg: Das Wunderhorn 2013, S. 56.

13	 		 Glissant entfaltet davon ausgehend seine Kreolisierung. Auf diese wird 
hier nicht direkt eingegangen, es soll aber gesagt sein, dass kreolisches und 
Schwarzes Denken – ganz im Sinne Glissants – keine Gegensätze sind. 

14	 		 Stuart Hall, »Kulturelle Identität und Diaspora«, in: Tina Campt/Paul Gil-
roy (Hg.), Der Black Atlantic, Berlin: Haus der Kulturen der Welt 2004, S. 
324–333, hier S. 325.

15	 		 Die unterschiedlichen Konzepte des Afropolitismus werden hier gebündelt, 
auch wenn ›Immersion/Dispersion‹ von Mbembe stammt. Während Tai-
ye Selasi die diasporischen Verhältnisse betont, geht es Mbembe um eine 
afrikanische Lebensform. Vgl. Taiye Selasi, »Bye-Bye Barbar«, Callaloo 

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


273

Modus des unterschiedlich intensiven Einlassens auf die Rückbindung an 
die afrikanische Geschichte, und von Dispersion, einer planetaren Streu-
ung afrikanischer Einflüsse,16 gesprochen werden. Dem Diasporabegriff 
wohnt ein Bewegungsdrang inne, der vorkoloniale Zeiten des afrikani-
schen Kontinents widerspiegelt. Die hohe Reziprozität, die in der Dias-
pora aufgrund der globalen Verteilung von Menschen afrikanischer Her-
kunft gegeben ist, ist eine Reminiszenz einer »Kultur der Mobilität«17, die 
den afrikanischen Kontinent schon vor der Kolonialzeit prägte. In den af-
rikanischen Kontinent und die Karibik sind die Erfahrungen von Iden-
titätsstreuung und Verschmelzung zusammentreffender Kulturen immer 
schon eingeschrieben. Die Ignoranz kolonialer Grenzziehungen hat diese 
Kultur des Unterwegs-Seins, des Ankommens und Aufbrechens nicht nur 
erstarren lassen, sie wurde auch zum Sinnbild für rassistische Stereotypen, 
die fehlende preußische Tugenden zu bemängeln wissen. 

Das Unvorhersehbare, als Chaos oder als Mobilität, bestimmt den 
Charakter Schwarzen Denkens, das sich mit Glissant als archipelisches 
Denken beschreiben lässt. Wie das ins Meer ragende Archipel den unbe-
rechenbaren Wassermassen trotzt, steht diese Denkform standhaft, aber 
offen erwartend der vom Unvorhersehbaren geprägten Realität gegen-
über. Archipelisches Denken kann als parasystematisch bezeichnet wer-
den, weil es einen bewussten, aber vom deduktiv-systematischen und 
geschlossenen Denken Europas doch unterschiedlichen Zugang zur Re-
alität beschreibt.18 Schwarzes Denken als archipelisches Denken ent-
springt der Erfahrung des Geschehenen, der Versklavung und des Kolo-
nialismus, die (nicht zuletzt in dieser Gewalt) zwar undenkbar waren, 
und doch passierten. In der Folge prägt das Geschehene die Erwartungs-
haltung angesichts des Unvorhersehbaren einer unübersichtlichen Welt. 

Die Kuration schwarzer Archive

Die Protagonistin Schwarzen Denkens steht des Weiteren vor der kom-
plexen Herausforderung, sich ein Fundament ihres Denkens zu schaffen. 
Komplex nicht zuletzt deshalb, weil die Protagonistin Schwarzen Den-
kens außerhalb oder am Rand der europäischen Wissensordnung steht. 
Sie sieht sich der Frage ausgesetzt, wo das Wissen über ihre schwar-
ze Existenz beginnt und wo es zu verorten ist. Die Kuration schwarzer 

(2013/36), S. 528–530; Achille Mbembe, »Afropolitanismus«, in: Franzis-
ka Dübgen/Stefan Skupien (Hg.), Afrikanische politische Philosophie. Post-
koloniale Positionen, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 330–337.

16	 		 Mbembe, »Afropolitanismus«, S. 331–333.
17	 		 Ebd., S. 332.
18	 		 Glissant, Kultur und Identität, S. 63.

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


274

Archive steht ebenso als Herausforderung am Anfang Schwarzen Den-
kens, wie die Begegnung mit dem Bruch im schwarzen Bewusstsein und 
die Konfrontation mit dem Unvorhersehbaren. Kuratieren ist ein ent-
scheidender Teil des andauernden therapeutischen Umgangs mit dem 
Selbst, weil es das eigene Denken und die eigene Existenz reflektiert. 

Die Vielzahl schwarzer Archive lässt sich nur exemplarisch darstellen. 
In Kritik der schwarzen Vernunft verfolgt Achille Mbembe unter ande-
rem den Ansatz, dass »die Geschichte der Moderne […] nicht so sehr 
die Geschichte des Fortschritts der Vernunft als vielmehr die Geschichte 
der Unvernunft der Vernunft«19 ist. Er betont damit die Gleichzeitigkeit 
der europäischen Selbstbehauptung der Vernunft20 mit der gewaltsamen 
Auferlegung der globalen kolonialen und rassischen Ordnung, die die 
Entmenschlichung schwarzer Menschen bedeutete. Mbembe schreibt 
eine schwarze Ideengeschichte, die primär von politischen Praktiken des 
Widerstands gegen koloniale Besetzung, Ausbeutung und Rassifizierung 
geprägt ist. Sein Archiv stellt vor allem eine Reaktion auf die kontinen-
taleuropäische Philosophie der Moderne dar, die schwarze und afrikani-
sche Menschen als unvernünftige Wesen objektivierte. Er greift in seiner 
Arbeit auf die frankophonen und nordamerikanischen Archive antiko-
lonialen Widerstands zurück.21 Mbembe, ebenso wie seine wichtigsten 
Bezugspunkte Frantz Fanon und Aimé Césaire, stellen nicht zuletzt auf-
grund ihrer akademischen Ausbildung in Europa einen epistemologi-
schen Einschnitt dar. Ihr antikolonialer Beitrag, so argumentiert Robbie 
Shilliam, ist ein anderer als die Befreiungspraktiken versklavter Nati-
ves.22 Diese Praktiken sind für die Kuration schwarzer Archive eben-
so von Bedeutung. Unsichtbare Institutionen, nächtliche und geheime 
Zusammenkünfte abseits der Plantagen, in denen versklavte Menschen 
ihre Kulturen und Religionen praktizieren konnten und die eine ent-
scheidende Rolle in den Revolutionen der Versklavten spielten,23 haben 

19	 		 David Theo Goldberg/Achille Mbembe, »›The Reason of Unreason‹: Achille 
Mbembe and David Theo Goldberg in conversation about Critique of Black 
Reason«, Theory, Culture & Society (2018/35), 205–227, hier S. 208. Übers. 
N.W.

20	 		 Anthony Bogues, Black Heretics, Black Prophets. Radical Political Intellec-
tuals, London/New York: Routledge 2003, S. 2.

21	 		 Mbembe spricht vom Middle Passage Paradigma vgl. Goldberg/Mbembe, 
»The Reason of Unreason«, S. 208.

22	 		 Robbie Shilliam, »Indebtedness and the Curation of a Black Archive: Com-
ments on David Goldberg’s Conversation with Achille Mbembe«, Theory, 
Culture & Society(2018), S. 231–232.

23	 		 Susan Buck-Morss spricht von Geheimgesellschaften, in denen während der 
haitianischen Revolution Freimaurerei und Voodoo-Religion zu einem syn-
kretistischen Motor der Revolution wurden, vgl. Susan Buck-Morss, Hegel 
und Haiti, Berlin: Suhrkamp 2015, S. 169–183.

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


275

nur indirekt Anteil an der mbembeschen Konzeption schwarzer Ver-
nunft,24 so Shilliam. Diese beispielhafte Kritik erhöht die Komplexität 
der Kuration. In einem ähnlichen Spannungsverhältnis zwischen euro-
päischem Denken und anderen Formen des Weltzugangs charakteri-
siert Antony Bogues radikale Formen Schwarzen Denkens als häretisch, 
da sich insbesondere die radikale Form schwarzer Wissensproduktion 
häufig im Zusammenwirken mit europäischen kritischen politischen 
Theorien vollzieht, sich später aber gegen diese wenden muss, um die 
Anliegen rassistisch Diskriminierter gezielter bearbeiten zu können.25 
Bogues stellt der Häresie Schwarzen Denkens eine prophetisch-erlö-
sende Strömung entgegen, mit der sich die unsichtbaren Institutionen 
und mit ihnen indigene und vorkoloniale Wissensformationen stärker 
akzentuieren lassen. Ein Beispiel sind kulturelle Erzeugnisse wie Mu-
sik oder Literatur sowie Vorstellungen von Erlösung (redemption) in-
nerhalb der Rastafari-Bewegung, die sich Marcus Garveys äthiopischer 
Bewegung widerspiegeln.26 

Zudem gibt es Schwarzes Denken auch in institutionalisierten Archi-
ven, wie beispielsweise seit den 1960er-Jahren in der Form der Black 
Studies in den USA. Initiiert von der Bürgerrechtsbewegung wurden 
Black Studies zum akademischen Werkzeug der Selbstbestimmung.27 
Ziel war es, sich wissenschaftlich mit den Bedürfnissen und Heraus-
forderungen schwarzer Lebens- und Erfahrungswelten auseinanderzu-
setzen. June Jordan, eine Vertreterin der einflussreichen Black Radical 
Tradition, betonte die Notwendigkeit einer in schwarzer Erfahrung ver-
wurzelten Kritik an der Legitimität westlicher Wissensproduktion an 
den Akademien.28 

Die Konfrontation mit dem Bruch im Bewusstsein, dem unvorherseh-
baren Moment der Erfahrung und der Komplexität kurativer Tätigkeit 
stellt die Situation der Protagonistin Schwarzen Denkens dar. Die Hin-
wendung zum Philosophieren als Tätigkeit bedeutet, sich dieser Situation 
und den damit verbundenen existenziellen Fragen zu stellen und eröff-
net für schwarze Subjekte den Raum für eine schwarze Existenzphiloso-
phie als erste Philosophie.

24	 		 Robbie Shilliam, The Black Pacific. Anti-Colonial Struggles and Oceanic 
Connections, London: Bloomsbury Publishing 2015, S. 25.

25	 		 Bogues, Black Heretics, S. 13; Kelley, Freedom Dreams, S. 40.
26	 		 Kelley, Freedom Dreams, S. 24.
27	 		 Ferguson, Philosophy, S. 21.
28	 		 June Jordan, »Black Studies: Bringing Back the Person«, in: June Jordan 

(Hg.), Civil Wars, Boston: Touchstone 1981, S. 45–55; Joshua Myers, Of 
Black Study, Las Vegas: Pluto Press 2023, S. 8.

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


276

Existenzielle Verkrümmung: Rassismus erleben müssen

Schwarzes Denken stellt einen existenzialistischen Zugang zur Philoso-
phie dar.29 Paradigmatisch für den existenzialistischen Ansatz einer ras-
sismuskritischen Philosophie ist die Arbeit Fanons.30 Diese beginnt mit 
der philosophischen Untersuchung des Erlebnisses (oder der Lebenser-
fahrung) rassistischer Realitäten, die, wie er betont, mehr als nur Kopf-
gebilde sind.31 Dieser existenzialistische Zugang begründet sich in der 
erlebten Erfahrung als Prozess der Bewusstwerdung der Bedeutung ih-
rer Rassifizierung.32 Es sind erlebte Dinge, die schwarzen Menschen als 
ihren Alltag strukturierende Elemente widerfahren.33 Diese führen zu 
einer existenzielle Verkrümmung, die das schwarze Subjekt im Versuch, 
sich zwischen der weißen Welt und der von Weißen für ihn geschaf-
fenen Welt zu positionieren, erleidet.34 Der Schwarze Existenzialismus 
(Black existentialism) stellt unter anderem zwei zentrale Fragen ange-
sichts der existenziellen Verkrümmung,35 die das schwarze Subjekt erlei-
det. Erstens: Was bedeutet es, Mensch zu sein? Diese Frage richtet sich 
an eine philosophische Anthropologie, die die Konstruktion schwarzer 
Menschlichkeit und damit die Freiheit schwarzer Menschen, ihre eige-
nen Möglichkeiten auszuschöpfen, behandelt. Zweitens: Die Frage nach 
dem Verhältnis von Freiheit und Befreiung. Sie hebt angesichts einer 
ausstehenden (philosophischen) Befreiung von der Kalamität schwar-
zer Existenz den Subjektstatus rassifizierter Menschen hervor.36 Diese 

29	 		 Die nachgelassene Bedeutung der Existenzphilosophie in den letzten Jahr-
zehnten wirkt sich erschwerend auf das Prestige aus, vgl. Kapitel 7 und 
vgl. Volker Gerhardt, »Alle Philosophie ist Existenzphilosophie«, in: Feger 
Hans/Hackel Manuela (Hg.), Existenzphilosophie und Ethik, Berlin: De 
Gruyter 2014, S. 1–12. 

30	 		 Robert Bernasconi, »Situating Frantz Fanon’s Account of Black Experi-
ence«, in: Jonathan Judaken/Bernasconi Robert (Hg.), Situating Existential-
ism, New York: Columbia University Press 2012, S. 336–359, hier S. 336.

31	 		 Frantz Fanon, Alienation and Freedom, London: Bloomsbury 2008, S. 203.
32	 		 Lewis R. Gordon, What Fanon Said. A Philosophical Introduction to His 

Life and Thought, New York:Fordham University Press 2015, S. 47.
33	 		 Hourya Bentouhami, »Dem Leib verhaftet. Fanon im Lichte von Mer-

leau-Pontys Phänomenologie«, Soziopolis: Gesellschaft beobachten (2021), 
S. 1–18, hier S. 5.

34	 		 Kersuze Simeon-Jones, The Intellectual Roots of Contemporary Black 
Thought. Nascent Political Philosophies, London/New York: Routledge 
2020, S. 48.

35	 		 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weiße Masken, Wien: Turia + Kant 2013, S. 14.
36	 		 Lewis R. Gordon, »African-American Existential Philosophy«, in: Tommy 

Lee Lott/John P. Pittman (Hg.), A Companion to African-American Philos-
ophy, Malden/Oxford: Blackwell 2006, S. 33–47, hier S. 34.

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


277

spezifische Form der Existenzphilosophie rückt im Unterschied zu ih-
ren europäischen Geschwistern das kollektive Bewusstsein in den Vor-
dergrund. Sie hat eine Befreiung pathologisierter Existenz zum Ziel, die 
das soziale Ergebnis von Ungleichbehandlung, Rassifizierung und histo-
rischer Unterdrückung ist. 

Eine kritisch-phänomenologische Grundannahme der Rassismuskri-
tik besteht darin, dass eine schwarze Person sich in ihrem Leben gegen-
über Rassismus wird verhalten müssen. Entgegen Edmund Husserls Ein-
wand gegen jedwede Weltanschauungsphilosophie fällt die Frage nach 
dem Kontext, dem problematisierten Schwarz-Sein, mit der ursprüngli-
chen Frage nach dem Problem menschlicher Existenz zusammen.37 Diese 
Grundannahme wird dadurch bestärkt, dass ein Teil der erlebten Erfah-
rung die diskursive Erfahrung ist. Diese diskursive Erfahrung beschreibt 
das spezifische Bewusstwerden der eigenen Geschichtlichkeit, das rassifi-
zierten Subjekten in der Auseinandersetzung mit Rassismus (in) der Phi-
losophiegeschichte widerfährt. Die Begegnung des alltäglich erlebbaren 
Ausschlusses in der Philosophie ist Teil der erlebten Erfahrung. Mit der 
Abstraktion des universellen Anspruchs der Philosophie in der Moderne, 
das heißt der philosophischen Legitimierung von Rassismus, die einen 
bis heute unaufgelösten immanenten Widerspruch im Vernunftdiskurs 
darstellt, schließt sich ein Kreis zwischen den Versklavten ›von Natur‹ 
in der Antike, dem Subjekt der haitianischen Revolution und dem kura-
torischen Subjekt einer rassismuskritischen Philosophie der Gegenwart. 

Das Phänomen der Un-/Sichtbarkeit

Die phänomenologische Beschreibung der erlebten Erfahrung ist ein zen-
trales Problem Schwarzer Kritik. Rassifizierung ist eine leibliche Erfah-
rung. Der leibliche Einschluss bedeutet das Bewusstsein über das Ge-
bunden-sein an den rassistisch kodierten Körper. Dieser Einschluss ist 
zugleich ein Ausschluss. Ein Ausschluss, weil nicht-rassifizierte Men-
schen die Erfahrung des Einschlusses nicht machen können und nur 
rassifizierte Menschen durch diese Erfahrung diskriminiert werden, müs-
sen diese ihre Erfahrung vermitteln können. Nur so werden sie philoso-
phisch bearbeitbar. Im Schwarzen Denken ist die Beschreibung des Phä-
nomens der Un-/Sichtbarkeit ein populäres Vehikel, um diese Erfahrung 

37	 		 Lewis R. Gordon, »Problematic People and Epistemic Decolonization. To-
ward the Postcolonial in Africana Political Thought«, in: Boaventura de 
Sousa Santos/Maria Meneses (Hg.), Knowledges Born in the Struggle. 
Constructing the Epistemologies of the Global South, London/New York: 
Routledge 2019, S. 121–141, hier S. 124; Edmund Husserl, Philosophie als 
strenge Wissenschaft, Hamburg: Meiner 2009.

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


278

zu beschreiben.38 Denn der schwarze Körper ist wie ein Pendel, das sich 
im Raum zwischen zwei Polen bewegt: einem Pol der Unsichtbarkeit und 
einem Pol übermäßiger Sichtbarkeit. 

In Ralph Ellisons Roman Der unsichtbare Mann39 ist die Unsichtbar-
keit, die sein schwarzer Protagonist empfindet, sozialer Natur. Aufgrund 
der rassifizierten Erwartungen der weißen Mehrheitsgesellschaft zieht er 
sich in den Schatten zurück. Er scheitert an der Individualität, die gesell-
schaftlicher Ausdruck liberaler Autonomie ist.40 Innerhalb des weißen 
Blickregimes wird er auf der psychosozialen Ebene der Gesellschaft un-
sichtbar, weil sie ihn nur zu ihren Bedingungen sehen will. Er sieht sich 
einer »eigenartigen Disposition der inneren Augen«41 ausgesetzt, die sei-
ne und die gesellschaftliche Realität prägen. Auf den schwarzen Körper 
zurückgeworfen zu werden bedeutet für Ellisons Protagonisten, die ei-
gene Handlungsfähigkeit zu verlernen. 

Die übermäßige Sichtbarkeit42 rassifizierter Menschen hingegen wird 
in Fanons Abhandlung zum Alltagsrassismus deutlich. Fanons persön-
liche Erzählungen über die Begegnung mit einem Kind in Paris, das 
ihn als schwarz erkennt (»›Mama, schau doch, der Neger da, ich hab’ 
Angst!‹«43), bedeuten, dass ihm selbst angesichts des Blicks des scheinbar 
unschuldigsten Mitglieds der Gesellschaft seine »ontologische Wider-
standskraft«44 verwehrt bleibt. Er spricht von einem ausufernden Kör-
pergefühl. Es ist, wie er im Rückgriff auf Jean-Paul Sartre erörtert, das 
weiße Blickregime, das seine Körperlichkeit expliziert.45 Innerhalb des 
weißen Blickregimes ist die Epidermis des schwarzen Körpers undurch-
dringbar. Der auf seine Haut fixierte weiße Blick lässt ihn überproporti-
onal viel Platz einnehmen. In der Pariser Trambahn besetzt Fanons Kör-
per drei Sitzplätze. Der weiße Blick fixiert ihn in einem historischen und 
rassistischen Kontext, der fortan seine Handlungsfähigkeit bestimmt. 

38	 		 Lewis R. Gordon, »Philosophical Anthropology, Race, and the Political 
Economy of Disenfranchisement«,Columbia Human Rights Law Review 
(2004), S. 156.

39	 		 Ralph Ellison, Der unsichtbare Mann, Berlin: Aufbau 2020.
40	 		 George Yancy, »Whiteness and the Return of the Black Body«, The Journal 

of Speculative Philosophy(2005/19), S. 215–241, S. 226. Für eine gekürzte 
deutsche Übersetzung, vgl. Georg Yancy, »Der zurückgeworfene Schwarze 
Körper: Vier Skizzen«, in: Kristina Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.), 
Critical Philosophy of Race, Berlin: Suhrkamp 2021, S. 129–179.

41	 		 Ellison, Der unsichtbare Mann, S. 7.
42	 		 Ähnlich Lewis R. Gordons Hyper-Sichtbarkeit, ein »Zustand, in dem man 

übermäßig wahrgenommen wird, weil man nicht dazugehört«, vgl. Lewis R. 
Gordon, Angst vor schwarzem Bewusstsein, Berlin: Claassen 2022, S. 302.

43	 		 Fanon, Schwarze Haut, weiße Masken, S. 95.
44	 		 Ebd., S. 94.
45	 		 Ebd., S. 99.

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


279

Die schwarze Person spürt die Distanz, die im öffentlichen Raum zu ih-
rem Körper eingenommen wird. Sie lässt den schwarzen Körper über 
sich hinauswachsen, nicht in einem positiven Sinne, sondern so, dass die 
betroffene Person sich von ihrem Leib entfremdet. 

Scheitern der Philosophie

Schwarzes Denken ist aufgrund seiner Genese und des Scheiterns der 
Philosophie an der Frage des Rassismus notwendigerweise in Oppositi-
on zur europäischen Kontinentalphilosophie zu verstehen. 

Dieses eurozentrische Denken basiert auf einer Epistemologie, in der 
das Objektive in Europa verortet wird, abseits des Zugriffs vom nicht-
europäischen Anderen. Dieses soll »nicht an den ›Zweckgebilden‹ und 
›Organisationen‹ des geistigen Europas partizipieren«46 können. 

Rassifizierte Menschen in der Philosophie sehen sich so einem anthro-
pologischen System nordatlantischer Universalien ausgesetzt,47 anhand 
derer die rassifizierten Anderen in ihrem Status als Menschen als Pro-
blem behandelt werden. In seiner ahistorischen Normativität versteht 
sich dieses System als rational und gut; das hingegen, was (oder wer) 
schlecht oder böse ist, wird als extrinsisch begriffen.48 Das Scheitern der 
Philosophie zeigt sich darin, dass sie an einer Normativität ausgerich-
tet ist, die davon ausgeht, der attestierten Problemhaftigkeit systemim-
manent begegnen zu können. Sie verweigert sich von daher der Trans-
formation, die eine rassismuskritische Philosophie ermöglichen würde, 
welche nicht zwischen Menschen als Problem und Menschen mit Pro
blemen unterscheidet. 

Der Status als dem System externes Problem begegnet schwarzen 
Menschen als historische Faktizität.49 Fanons an Maurice Merleau-Pon-
tys angelehnter Begriff der Reduktion versteht die Entfremdung rassi-
fizierter Menschen von sich selbst als Ergebnis solcher kolonialen Wis-
senssysteme: »Diese Erfahrung ist nicht als Selbsterfahrung zu lesen, 
sondern als Erfahrung für andere.«50 Da die kontinentaleuropäische 
Philosophie nicht um eine adäquate Anerkennung des nicht-europäi-

46	 		 Thomas Bedorf, »›Strenge Wissenschaft‹ des ›europäischen Menschen-
tums‹. Postkoloniale Phänomenologie nach ihrem Eurozentrismus«, Jour-
nal Phänomenologie(2023), S. 13.

47	 		 Michel-Rolph Trouillot, »North Atlantic Universals: Analytical Fictions, 
1492–1945«,South Atlantic Quarterly (2002), S. 839–858.

48	 		 Gordon, »Problematic People«, S. 125.
49	 		 Fanon, Schwarze Haut, weiße Masken, S. 95; Karl Jaspers, Philosophie II. 

Existenzerhellung, Berlin: Springer1956, S. 119.
50	 		 Bentouhami, »Dem Leib verhaftet«, S. 6.

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


280

schen Anderen bemüht ist, beraubt sie das rassifizierte Subjekt weiter 
der Bedeutung seiner Erfahrung. Anders ausgedrückt: Die Idee Europa 
und ihre Gesellschaften und Wissensordnungen basieren auf Externalität 
(Trennung, Auslagerung und Abgrenzung) von Menschen als Problemen.

Der zentrale Punkt des frühen Fanon sind in diesem Zusammenhang 
die kolonialen »Grenzen zwischen Körper, Gesellschaft und Psyche.«51 In 
Rückgriff auf Norbert Elias’ Theorie der Zivilisierung unterstreicht Fa-
non mit dem Begriff der Soziogenese die durch den kolonialen Rassismus 
geschlagene Brücke zwischen individueller Prägung und gesellschaftli-
cher Stigmatisierung.52 Damit ist die Internalisierung von gesellschaftli-
chen Fremdzwängen gemeint, die im Prozess kultureller (und insbeson-
dere sprachlicher) Formierung sowohl die intersubjektiven Beziehungen 
bestimmen, als auch die Psyche der gesellschaftlichen Teilnehmer:innen 
affizieren. In diesem Prozess wird definiert, was Mensch-Sein in spezifi-
schen raumzeitlichen Kontexten bedeutet. 

Die Soziogenese wirkt auch durch die Disziplinen der Universität.53 
Akademische Räume sind gesellschaftliche Räume, in denen Diskri-
minierungen ebenso fortgesetzt werden wie in anderen gesellschaftli-
chen Bereichen.54 Der Versuch, rational gegen Irrationalität vorzugehen 
oder mit den Werkzeugen der etablierten Philosophie gegen die eigene 
Entfremdung anzukämpfen, ist deshalb zum Scheitern verurteilt, weil 
die koloniale Teilung der Welt auch in die akademische Wissenspro-
duktion eingeschrieben ist. Maldonado-Torres beschreibt Beziehungen 
als Grundlage für die Reflexion menschlicher Realitäten,55 die der An-
spruch der Philosophie sein sollten, die aber in ihrer aktuellen Form von 
einer Kolonialität des Sozialen geprägt ist: Bestimmten Gruppen wird 
das Sich-in-Beziehung-setzen verwehrt. Die Beziehung zu rassifizierten 
Subjekten ist vielmehr von einer Negation des Sozialen geprägt, weil sie 

51	 		 Mischa Suter, »Pathologien der Freiheit. Fanon und die Psychiatrie«, Sozio-
polis: Gesellschaft beobachten(2021), S. 2.

52	 		 Norbert Elias, Über den Prozeß der Zivlisation. Soziogenetische und psy-
chogenetische Untersuchungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976.

53	 		 Thomas Greg/Sylvia Wynter, »PROUD FLESH Inter/Views: Sylvia Wyn-
ter«, New Afrikan Journal of Culture, Politics and Consciousness (2006/4), 
S. 1–35, hier S. 3.

54	 		 Georg Yancy, »Introduction: Inappropriate Philosophical Subjects?«, in: 
Georg Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy. Bodies of Color, 
Bodies of Knowledge, Albany: State University Press of New York 2012, S. 
45–70, hier S. 2. Übers. N.W.

55	 		 Nelson Maldonado-Torres, »Thinking at the limits of philosophy and doing 
philosophy elsewhere: From philosophy to decolonial thinking«, in: Georg 
Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy. Bodies of Color, Bodies 
of Knowledge, Albany: State University Press of New York 2012, S. 251–
270, hier S. 261–262.

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


281

in ihrem Status als Problem als nicht-reziprok gelten.56 Es wäre vermes-
sen zu glauben, dass diese Beziehungen fruchtbar werden können, wenn 
nicht auch die strukturellen Bedingungen der Rassifizierung untersucht 
und verändert werden. Andreotti et al. weisen darauf hin, dass nicht alle 
akademischen Räume reformierbar sind,57 weil sich diese strukturellen 
Bedingungen der Postkolonialität in ihnen fortsetzen. Die Kontinuität 
und Permanenz der kolonialen Herrschaftsverhältnisse in sozialen Räu-
men manifestieren antagonistische Konfliktsituationen.58 Während be-
stimmte Räume durch institutionelle Reformen veränderbar sind, sind es 
andere nicht. Diese nichtreformierbaren Orte sind Orte antagonistischer 
Konflikte, die das Scheitern der Philosophie verdeutlichen. Ofeila Schut-
te verweist zudem auf das abwesende plurale Subjekt einer rassismus-
kritischen Philosophie.59 Die Black-Studies-Bewegungen zeigen, dass die 
akademische Etablierung dieser Strömungen auf die intensive Arbeit Be-
troffener zurückzuführen ist.60 Die Unterrepräsentation schwarzer Per-
sonen an den Universitäten – und damit ihrer unterschiedlichsten diaspo-
rischen Lebenswelten – ist Teil einer Kolonialität des Sozialen, weil die 
Abwesenheit Betroffener die menschlichen Beziehungen, aus denen eine 
rassismuskritische Philosophie entspringen kann, verhindert. 

Das Problem des pluralen Subjekts ist eines der Lokalität, da eine Phi-
losophie, die sich gegen eine bestimmte gruppenbezogene Menschen-
feindlichkeit richtet, insofern partikular ist,61 als Rassismus zunächst 
das Problem dieser bestimmten Gruppe ist. Eben weil ›Rasse‹ – als Pro-
dukt der Moderne – nicht auf eine ewige Wahrheit zurückzuführen ist, 
wird Rassismus nicht als ein grundsätzlicher Gegenstand einer Philoso-
phie prima facie betrachtet. Für die Bekämpfung von Rassismus, der die 
Philosophie nach wie vor prägt, ist aber die Anerkennung der allgemei-
nen Bedeutung der ›Rassenlogik‹ notwendig. Die Aufmerksamkeit der 

56	 		 Ebd.
57	 		 Vanessa de Oliveira Andreotti et al., »Mapping interpretations of decolo-

nization in the context of higher education«, Decolonization: Indigeneity, 
Education & Society (2015/1). 

58	 		 Maureen Maisha Auma et al., »›Reclaiming our time‹ in African Studies: 
Conversations from the Perspective of the Black Studies Movement in Ger-
many«, Critical African Studies (2020), S. 348; Andreotti et al.,»Mappingin-
terpretations«, S. 25.

59	 		 Diese Kategorien des ›pluralen Subjekts‹ und im Folgenden ›Lokalität‹, 
›Prestige‹ sind von Ofelia Schutte entliehen, die diese als Herausforderun-
gen für eine Latinx-Philosophie formuliert, die als rassismuskritische Per-
spektive in den USA gegen ähnliche akademische Vorurteile kämpft.

60	 		 Myers, Of Black Study.
61	 		 Ofelia Schutte, »Attracting Latinos/as to Philosophy: Today’s Challenges«, 

in: Georg Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy, Albany: State 
University Press of New York 2012, S. 71–86, hier S. 75–77. 

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


282

Politischen Philosophie für historisch-politische Epochen beispielsweise 
erleichtert zwar Verallgemeinerungsversuche, was aber zugleich trüge-
risch sein kann, da sie, beispielsweise in der Form von idealisierten Ins-
titutionen des Sozialen,62 von einer eurozentrischen Normativität durch-
drungen ist. 

Dieses Problem der Lokalität tritt gemeinsam mit dem Problem des 
Prestiges auf. Der Rückzug auf eine Teildisziplin wie der Politischen 
Philosophie zum Zweck des Verallgemeinerungsversuchs, führt im Ver-
hältnis zur allgemeinen, übergeordneten Disziplin sowie anderen Teilbe-
reichen der Philosophie zu ein Bedeutungsverlust, auch wenn eine rassis-
muskritische Philosophie im besten Sinne praktisch ist. Die Orientierung 
am Sollen, bei der auch ein poststrukturalistischer oder sozialkonstruk-
tivistischer Antiessentialismus im Umgang mit Differenz ansetzt, kann 
aufgrund der aristotelischen Trennung von praktischer und theoretischer 
Philosophie zum Verhängnis werden. Die theoretische Philosophie, die 
das Sein zum Gegenstand hat und als erste Philosophie gilt, entzieht sich 
so einer nachhaltigen Kritik der Ontologisierung des Schwarzen und ver-
sperrt den Blick auf phänomenologische Ansätze, für die »das ›Wesen‹ 
kein Appell an eine isolierte Substanz ist, sondern ein Appell an eine [re-
lationale] Beziehung, in der sich der Sinn manifestiert«63. 

Dabei ist wichtig zu betonen, dass Lokalität und Prestige auch Kon-
sequenzen für das Schwarze Schreiben in der akademischen Philosophie 
haben. Schreiben ist immer eine Form der Exponierung, das Schreiben 
aus dem Abseits der hegemonialen Geschichte umso mehr. Sich einem 
Denken zu verschreiben, das sich das Schwarz-Sein in der Welt zum Aus-
gangspunkt des Denkens macht, kann eine inspirierende Quelle der Kri-
tik sein, die aus existenziellen Fragestellungen entspringt. Sie birgt aber 
auch das Risiko, auf die entfremdete schwarze Existenz zurückgewor-
fen zu werden, wenn diese permanent zentriert werden muss.64 Diese 
Gefahr der Fixierung besteht für die Subjekte Schwarzen Schreibens in 
einem besonderen Sinne. Weißen Autor:innen steht es offen, autobiogra-
fisch zu schreiben oder nicht, während in schwarzen Texten die erlebte 
Erfahrung und damit die Ich-Perspektive häufig vordergründig sind.65

Entscheidend scheint im Anschluss an Fanon zu sein, die Anstrengung 
gegen das Scheitern hervorzuheben. Schwarzes Denken verkörpert diese 
Anstrengungen, die um das Scheitern der Philosophie angeordnet sind. 

62	 		 Charles W. Mills, Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Lib-
eralism, New York: Oxford University Press 2017, S. 76.

63	 		 Lewis R. Gordon, »Essentialist Anti-Essentialism, with Considerations 
from Other Sides of Modernity«, Quaderna: A Multilingual and Transdis-
ciplinary Journal (2012/1), S. 1–12, hier S. 3. Übers. N.W.

64	 		 Lewis R. Gordon, Existentia Africana. Understanding Africana Existential 
Thought, London/New York: Routledge 2000, S. 22–29.

65	 		 Ebd., S. 26.

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


283

Die von Du Bois gestellte Frage ›Wie fühlt man sich als Problem?‹, gilt 
als erster Schritt dahin, die epistemologischen Erwartungen der philo-
sophischen Befragung nach der schwarzen Existenz gewinnbringend zu 
verändern. Die Anerkennung der Frage, wie man sich als Problem fühlt, 
bedeutet, das Scheitern der Philosophie nicht differenztheoretisch oder 
psychoanalytisch mit einem Mangel zu verklären.66 So eröffnet sich die 
Möglichkeit der Vermittelbarkeit schwarzer Lebens- und Erfahrungs-
welten als Beitragsangebot zur Philosophiegeschichte und zum Mög-
lichkeitsspektrum der Erkenntnis, an die eine auf radikalhumanistischen 
Prinzipen basierenden Reflexion menschlicher Realitäten anschließen 
kann.67

Kreative Arbeit als Dekolonialisierung

Beispielhaft für eine radikalhumanistische Reflexion menschlicher Re-
alitäten ist C.L.R. James, dem Sylvia Wynter ein plurales Bewusstsein 
attestiert. Dieses setze sich aus James’ unterschiedlichen Identitäten 
(kolonialisiert und doch kolonial gebildet, marxistisch und doch puri-
tanisch, afrikanischer Herkunft und doch europäisch, ...) zusammen. 
Seine Poiesis besteht darin, diese Widersprüche, die eine Folge von Ras-
sismus und Kolonialismus sind, in seiner Arbeit zu vereinen und radikal 
am Menschen auszurichten. Seine Arbeit ist prototypisch für einen kre-
ativen Umgang mit der postkolonialen Realität und ihr liegt eine trans-
formative Programmatik zugrunde, die einen in der Polis verwurzel-
ten Menschen zum Ziel hat. Ein kreativer Umgang mit ihrer Situation, 
der die existenzialistischen und therapeutischen Momente Schwarzen 
Denkens reflektiert, bedeutet, sich nicht auf eine Philosophie zu verlas-
sen, die als Verkörperung der »ontologischen Dominanz, die sich aus 
der weißen Vorherrschaft ergibt«68 und die ihre Freiheitsverständnis-
se danach definiert. Ein solches Freiheitsverständnis, das Freiheit als 
Existenzgestaltung durch Handeln und Entscheiden als »vorpolitische 
Quelle politischen Handelns«69 festgelegt und den Zugang zu dieser 
Quelle bestimmten Menschen verweigert, bedeutet einen Ausschluss 
aus dem Mensch-Sein. Kern dieser Entmenschlichung, die der ›Ras-
senlogik‹ zugrunde liegt, ist philosophiegeschichtlich die Behauptung, 

66	 		 Gordon, What Fanon Said, S. 72.
67	 		 Gordon, Existentia Africana, S. 93.
68	 		 Nathalie Etoke, Black Existential Freedom, Lanham: Rowman & Littlefield 

Publishers 2023, S. 2–3.
69	 		 Christian Wevelsiep, »Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen? 

Politische Philosophie nach Heidegger und Arendt«, Zeitschrift für Politik 
(2009), S. 251.

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


284

diese Menschen wären außerhalb der Vernunft zu verorten. Für rassi-
fizierte Menschen gibt es keine »vorpolitische Vorwelt«70 und in der 
Folge keine diesseitige Welt als Ort des pluralen Zusammenlebens und 
der Auseinandersetzung über die Ausgestaltung ihrer Realität(en). Nur 
wer an dieser Vorwelt Teil hat, gilt als zum politischen Handeln und zur 
Freiheit befähigt. Dem zu begegnen bedeutet, die »gegebenen Begriffe 
der politischen, klassischen und philosophischen Ontologie der Frei-
heit«71 radikal zu hinterfragen. Individualisierte Freiheitsbegriffe eines 
egalitären Liberalismus, aber auch kollektive Begriffe des Marxismus, 
haben keine Befreiung aller Menschen ermöglicht, an deren Ende Frei-
heit im Sinne der Verfügung über die eigenen Möglichkeiten steht. Es 
geht darum, sich in Kreativität einem universellen Freiheitsverständ-
nis zu nähern, das weder geschichtlich noch ontologisch in einer wei-
ßen Vorwelt verankert ist. 

James beleuchtet Freiheit in zweierlei Hinsicht. Einmal in entfernter 
Anlehnung an Karl Marx, als Befreiung von Entfremdung und Ausbeu-
tung, andererseits als schöpferische oder kreative Universalität (creative 
universality).72 Diese doppelte Bedeutung – denn was schöpferisch ist, 
ist nicht zwingend kreativ – lässt sich nutzen, um sich James abschlie-
ßend zu nähern. Das Konzept der schöpferischen Universalität erkennt 
die Notwendigkeit an, dass sich der Kampf gegen Unterdrückung und 
für die Selbstverwirklichung nicht in einer Überwindung der Zweck-
mäßigkeit erschöpft, wie es Marx für die Arbeit formuliert. James war 
es daran gelegen, menschliche Arbeit an der Selbstverwirklichung des 
Menschen auszurichten, die im Sinne eines neuen Menschen der gemein-
samen Welt der »Breite des menschlichen sozialen Bewusstseins, des Be-
gehrens und der Existenz«73 entspricht. James’ Poiesis liefert also eine 
Perspektive für rassifizierter Menschen, die in der Philosophie Mehr-
arbeit verrichten. Seine kreativer Universalität ist eine exemplarische 
Möglichkeit und eine praktische Notwendigkeit Schwarzen Denkens 
angesichts der Postkolonialität der Philosophie. Das Wagnis einer neu-
en Philosophie wird vom kreativen Umgang mit dem Bestehenden be-
gleitet. So lässt sich mit James ein kreativer Umgang mit akademischen 
Disziplinen denken, der die intentionale Kreativität des Menschen,74 

70	 		 Bentouhami, »Dem Leib verhaftet«, S. 6.
71	 		 Che Gossett, »Abolitionistische Alternativen. Schwarzer Radikalismus und 

die Verweigerung von Reform«, in: Daniel Loick/Vanessa E. Thompson 
(Hg.), Abolitionismus, Berlin: Suhrkamp 2022, S. 609–615, hier S. 609.

72	 		 C.L.R. James, Modern Politics, Oakland: PM Press 2013, S. 207. Übers. 
N.W.

73	 		 Brett Louis, Rethinking Race, Politics and Poetics: C. L. R. James’s Critique 
of Modernity, London/New York: Routledge 2007, S. 202. Übers. N.W.

74	 		 Paget Henry, »Lewis Gordon, Africana Phenomenology and the Crisis of 
European Man«, The CLR James Journal (2008),S.71–101, hier S. 91.

NICKI K. WEBER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


285

die für James’ Konzeption der Selbstverwirklichung entscheidend ist, 
reflektiert. Im Rückgriff auf John Dewey erinnert Lewis R. Gordon da
ran, dass akademische Disziplinen keine Abbilder menschlicher ›Natur‹ 
sind.75 Eine disziplinäre Dekadenz, die sich als Beharren auf Diszipli-
nen als Ergebnis von kolonialen Macht- und Gewaltverhältnissen aus-
drückt, lässt die Kreativität austrocknen: Disziplinen sind geschaffene 
Produkte, 76 die absolut gesetzt die kreativen Möglichkeiten des Men-
schen untergraben.77

Statt einer Schlussfolgerung:  
Der Allgemeinheitsanspruch Schwarzen Denkens

Schwarzes Denken heißt, trotz des Scheiterns der Philosophie nicht in 
einen »Nihilismus des Widerstands«78 zu verfallen, sondern sich krea-
tiv der Arbeit an der Dekolonialisierung zu widmen. Dazu braucht es 
einen Umgang mit den Erfahrungen des doppelten Bewusstseins, mit 
dem Unvorhersehbaren als Ausdruck einer »Simultanität von Zwang–
Widerstand, Zerstörung–Reparatur, ›Austrocknung‹–›Wiederbelebung‹« 
79 sowie mit der Kuration schwarzer Archive, die aufgrund ihrer ab-
grenzenden Kritik in einem ironisch-inklusiven Verhältnis zur westlichen 
Wissensproduktion stehen.80 Zum anderen bedeutet es eine Auseinan-
dersetzung mit der in der europäischen Philosophie verwurzelten Wis-
sensordnung, die alle Lebenswelten durchdringt. Dekolonisierung ist für 
mehrere Freiheitsmomente von Bedeutung und meint ein Zurückholen 
der Handlungs- und Entscheidungsfähigkeit. Mit dieser soll die soziale 
Welt, eine schöpferische Leistung des Menschen,81 neu entworfen wer-
den. Im Anschluss an James bedeutet das, das Besondere zu durchden-
ken und die Arbeit an der kreativen Möglichkeit einer neuen Universa-
lität auszurichten. 

75	 		 Exemplarisch Edward W. Said, Orientalismus, Frankfurt am Main: Fischer 
2019.

76	 		 Lewis R. Gordon, Disciplinary Decadence. Living Thought in Trying Times, 
London/New York: Routledge 2006, S. 4.

77	 		 In eine verwandte Richtung weisend merkt Wynter an, dass Fanons so-
ziogenetischen Gesellschaftskritik radikal gelesen das Ende der Disziplinen 
in ihrer ethnozentrischen Ausprägung bedeuten müsste, vgl. Greg/ Wynter, 
»PROUD FLESH«.

78	 		 Hans-Martin Schönherr-Mann, Gewalt, Macht, individueller Widerstand: 
Staatsverständnisse im Existentialismus, Baden-Baden: Nomos 2015, S. 133.

79	 		 Shilliam, »Indebtedness«, S. 230. Übers. N.W.
80	 		 Gordon, Existentia Africana, S. 2.
81	 		 Fanon, Schwarze Haut, weiße Masken, S. 11.

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

