VI. Philosophieren als verkorperte Praxis

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nick1 K. WEBER

Arbeit an der Philosophie
Schwarzes Denken und die Moglichkeit

einer >kreativen Universalitat<

Einleitung

Ludwig Wittgenstein pragte die Aussage, dass Arbeit an der Philoso-
phie immer Arbeit an der Auffassung von sich selbst und der Welt ist.*
Das gilt im Folgenden insbesondere fur die Arbeit an der Philosophie,
die von schwarzen Menschen geleistet wird. Thr Philosophieren als Ta-
tigkeit ist von ihrer erlebten Erfahrung als rassifizierte Subjekte gepragt.
Thr philosophischer Weltzugang wird von den komplexen Anstrengun-
gen der Suche nach den Bedingungen und Moglichkeiten schwarzer Exis-
tenz begleitet. Als Gegenstand steht die Philosophie schwarzen Subjekten
in ihrer akademisierten Form gegeniiber und bietet als philosophia pe-
rennis kaum konkrete Angebote fiir den theoretischen und praktischen
Umgang mit rassistischen Hierarchien des Sozialen. Zudem steht eine
Klarung hinsichtlich des kolonialhistorischen Erbes kontinentaleuropii-
scher Philosophie sowie ihrer rechtfertigenden Rolle kolonialer und ras-
sistischer Praktiken noch aus.

Im Folgenden soll das Verhiltnis Schwarzen Denkens zur und seine
Disposition in der Philosophie vergegenwirtigt werden. Schwarzes Den-
ken bezeichnet einen bestimmten Zugang zur gegenwartigen, von Post-
kolonialitdt geprigten® Philosophie, der um Begriffe der Freiheit und der
Existenz zirkuliert. Diese werden von schwarzen Personen als Verkorpe-
rung Schwarzen Denkens angesichts der konstitutiven Geschichte von

1 Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen: eine Auswahl aus dem Nach-
lass, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1994, S. 52.

2 Postkolonialitit adressiert die Kritik kolonialer Kontinuititen als gemein-
same Anliegen widerstindiger Denkschulen (etwa postkoloniale, dekoloni-
ale, schwarze, native...): Jeanette Ehrmann u. a. verwendet den Begriff im
Riickgriff auf Gurminder K. Bhambra, die insbesondere die Bedeutung des
Wissens fur die Aufrechterhaltung der Postkolonialitat betont, vgl. Jeanette
Ehrmann, »Editorial der Gastherausgeberin. Postkolonialitit und die Krise
der Demokratietheorie. Perspektiven einer postkolonialen Demokratiekri-
tik«, ZPTh — Zeitschrift fiir Politische Theorie (2021), S. 147-161, S. 148;
Gurminder K. Bhambra, »Postcolonial and decolonial dialogues«, Postco-
lonial Studies (2014/17),S. 115-121.

269

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

Ungleichheit, Rassifizierung und historischer Unterdrickung entworfen.
Schwarzes Denken meint Versuche, einen philosophischen Umgang mit
der Konvergenz schwarzer Realitit(en) zu ermoglichen.

Therapeutische Potenziale der Arbeit an der Philosophie

Schwarzes Denken’ ist an soziale Kimpfe zurtuckgebunden. Diese betreffen
in erster Linie die eigene, schwarze Existenz. Diese Riickbindung ist der ers-
te Grund fiir die behauptete Anstrengung, die der Tatigkeit des Philosophie-
rens schwarzer Personen einen besonderen Einsatz abverlangt. Dieser beson-
dere Einsatz bedeutet zusatzlich erbrachte Arbeit, weil man ihrem Denken
keinen allgemeinen Wert zugesteht. Die Mehrarbeit ist von daher meist nicht
nur unsichtbar, vielmehr ist sie ein grundlegender Modus Schwarzen Den-
kens, der zugleich einen therapeutischen Mehrwert darstellt. Das therapeu-
tische Potenzial liegt darin, dass die philosophische Tatigkeit eine selbstrefle-
xive und kritische Auseinandersetzung mit der Realitit ausmacht.

Die Erfahrung als Rassifizierte verbindet alle Lebenswelten betroffe-
ner Personen. So hat Schwarzes Denken seinen Ursprung aufSerbalb der
Universitit.* Es ist im antirassistischen Widerstand geboren und ebnet
sich seinen Weg in die europdischen Institutionen der Wissensprodukti-
on. Schwarze Feministinnen beispielsweise betonen die Bedeutung un-
sichtbarer Sorgepraktiken als Bestandteil politischer Bewegungen.s Die
Arbeit dieser Aktivistinnen um das erweiterte Selbst manifestiert sich
in »Praktiken im Umgang mit (post-)kolonialen Traumata, Ausgren-
zungen, Tod, Kriminalisierung und Rassismuserfahrungen«¢, die sich
in (schwarz-)feministischen Theorien wiederfinden und heute selbstver-
standlicher Teil wissenschaftlicher Kanons sind. Auch als institutionali-
sierte Black Studies, folglich innerbalb der Lebenswelt der Universitat, ist

3 Schwarzes Denken richtet sich an die Belange der Menschen, die historisch
bedingt durch Rassifizierung in soziookonomischen und soziopsychologi-
schen Herrschaftsverhiltnissen heute als subaltern gelten. Der Prozess des
gewaltsamen Schwarzwerdens ist nicht abgeschlossen, vielmehr ist eine neo-
liberale »Universalisierung der conditio nigra« zu beobachten, deren 6kono-
mische Praktiken sich mit den »Sklavenlogiken des Fangens und Erbeutens«
und den »kolonialen Logiken der Besetzung und Ausbeutung« auf weitere
Menschengruppen ausweitet; Achille Mbembe, Kritik der schwarzen Ver-
nunft, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 18.

4  Robin D. G. Kelley, Freedom Dreams: The Black Radical Imagination, Bos-
ton: Beacon Press 2002, S. 152.

5 Denise Bergold-Caldwell, » Antirassistische Care-Politiken als Arbeit am
Demokratischen«, Demokratie und Migration: Konflikte um Migration und
Grengzziehungen in der Demokratie (2022), S. 279—300.

6 Ebd.,,S. 281.

270

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

Schwarzes Denken in den USA das Ergebnis zivilgesellschaftlichen En-
gagements der Biirgerrechtsbewegung und ihrer Forderung, schwarzem
Leben wissenschaftlich zu begegnen.” Schwarzes Denken ist demnach
ameliorativ®, da seine wissenschaftliche Ausrichtung an widerstandige
Bewegungen zurlickgebunden ist. Das verdeutlicht, dass es fiir schwar-
ze Personen keine hermetische Philosophie gibt, sondern dass die Praxis
des Philosophierens mit der eigenen Existenz und dem sozialen Status
als Rassifizierte beginnt und Lebenskontexte tiberschreitet.

Der soziale Status als Rassifizierte bedeutet einen Bruch im Bewusst-
sein des schwarzen Subjekts. Einen angemessenen Umgang mit dem dop-
pelten Bewusstsein zu finden ist ein entscheidender Erfahrungsmoment
schwarzer Subjekte. Das doppelte Bewusstsein bezieht sich auf die ge-
spaltene Identitdt und Wahrnehmung rassifizierter Menschen und ist ein
Abbild der Color line, eine gesellschaftliche Trennung aufgrund rassi-
scher Unterdriickung und Abwertung in weiffen Gesellschaften, wie es
W.E.B. Du Bois formuliert.® Schwarzes Denken bedeutet diesem Bruch
zu begegnen.™ Diese Auseinandersetzung mit den Bedingungen der ei-
genen Existenz, aber auch den Bedingungen des eigenen Denkens, pragt
den Zugang schwarzen Denkens zur Philosophie als Gegenstand.

Wenn Philosophie bedeutet, an der Auffassung von sich selbst und
der Welt zu arbeiten, dann birgt das sokratische Motiv hinter Wittgen-
steins Aphorismus zur Arbeit an der Philosophie therapeutische Poten-
tiale,” die sich in der Tatigkeit schwarzen Philosophierens auf spezifi-
sche Art entfalten. Die Tatigkeit des Philosophierens der Protagonistin
schwarzen Denkens ist von drei Erfahrungsmomenten gepragt. Neben

7  Stephen C. Ferguson, Philosophy of African American Studies. Nothing Left
of Blackness, New York: Palgrave Macmillan 2015, S. 21.

8  Unter »ameliorativ« versteht Sally Haslanger den Versuch, relevante wissen-
schaftliche Gegenstinde aus sozialen Bewegungen zu gewinnen, vgl. Sally
Haslanger, Der Wirklichkeit widersteben. Soziale Konstruktion und Sozi-
alkritik, Berlin: Suhrkamp 2021.

9  W.E.B. Du Bois, Die Seelen der Schwarzen. The Souls of Black Folk,
Freiburg: Orange Press 2008, S. 35.

10 Das Phinomen des doppelten Bewusstseins wird in Anlehnung an William
Shakespeares’ Figur Caliban aus Der Sturm auch als calibanische Vernunft
bezeichnet, vgl. Henry Paget, Caliban’s Reason. Introducing Afro-Caribbe-
an Philosophy, London/New York: Routledge 2000.

11 James Conant, »Einige sokratische Merkmale in Wittgensteins Philosophie-
verstindnis«, in: Wolfram Gobsch/Jonas Held (Hg.), Orientierung durch
Kritik. Essays zum philosophischen Werk Pirmin Stekeler-Weithofers, Ham-
burg:Meiner 2021, S. 283-324; Eugen Fischer, »Therapie als philosophisches
Projekt«, in: Fabian Goppelsroder/Jorg Volbers/Gunter Gebauer (Hg.), Witt-
genstein — Philosopbhie als >Arbeit an Einem selbst, Leiden: Fink 2009, S. 167—

193.

271

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

dem doppelten Bewusstsein schwarzer Subjektivitit ist das zum einen
die Unvorhersehbarkeit, die sich im Chaos und der Mobilitat ausdriickt
und zum anderen die Notwendigkeit der Kuration schwarzer Wissens-
archive als Fundament des Philosophierens.

Das Unvorhersehbare im Schwarzen Denken

Das doppelte Bewusstsein bedeutet fiir schwarze Subjekte eine erste Ab-
weichung von der Vorstellung einer geradlinigen Philosophie, da es den
Ausgangspunkt des Denkens vervielfacht. Schwarzes Denken bedeutet
einen bewussten Umgang mit dem, was Eduard Glissant als Chaos be-
schreibt. Glissants Begriff des Chaos beschreibt »das Aufeinanderprallen,
die Verflechtung, die Abstoflungen und Anziehung, die Ubereinstimmun-
gen und Gegensitze«'* in kolonialen Begegnungen. In den Momenten
der gewaltsamen Begegnung im Zuge der Kolonialisierung Martiniques
im 17. Jahrhundert und dem Versklavtenhandel ab dem 18. Jahrhundert
entsteht eine Welt des Unvorhersehbaren®s, die sich auch auf das Den-
ken auswirkt. Das von Glissant beschriebene Chaos ist nur ein Element
des Unvorhersehbaren. Ein anderes Element ist das der Mobilitit. Das
schwarze Subjekt ist von einer Teilbeziehung zur afrikanischen Herkunft
(descent) gepragt. Mit dem Begriff der Diaspora kann dieser Beziehung
Kontur verliehen werden. Im Anschluss an Stuart Hall bedeutet Diaspora
Einheit und Differenz gleichermaflen:** Zum einen als Ort einer Einheit,
die in der Riickbindung an eine kollektiv geteilte Identitit geformt wird.
Diese ist in der Gegenwart durch eine unubersichtliche Differenz geformt,
die eine Folge eines gewaltsamen AuseinanderreifSens ist. Das pragt die
unterschiedlichen Geschichten der afrikanischen Diaspora, deren geteilte
Erfahrung der generationsiibergreifende Herkunftsverlust nach dem Ver-
sklavtenhandel und dem europiischen Kolonialismus ist. Im Anschluss an
den Afropolitanismus, der die Existenz zwischen den Welten afrikanischer
und afrodiasporischer Gruppen behandelt,”s kann von Immersion, einem

12 Edouard Glissant, Kultur und Identitit. Ansitze zu einer Poetik der Vielfalt,
Heidelberg: Das Wunderhorn 2013, S. 56.

13 Glissant entfaltet davon ausgehend seine Kreolisierung. Auf diese wird
hier nicht direkt eingegangen, es soll aber gesagt sein, dass kreolisches und
Schwarzes Denken — ganz im Sinne Glissants — keine Gegensatze sind.

14 Stuart Hall, »Kulturelle Identitdt und Diaspora«, in: Tina Campt/Paul Gil-
roy (Hg.), Der Black Atlantic, Berlin: Haus der Kulturen der Welt 2004, S.
324-333, hier S. 325.

15 Die unterschiedlichen Konzepte des Afropolitismus werden hier gebiindelt,
auch wenn >Immersion/Dispersion< von Mbembe stammt. Wahrend Tai-
ye Selasi die diasporischen Verhiltnisse betont, geht es Mbembe um eine
afrikanische Lebensform. Vgl. Taiye Selasi, »Bye-Bye Barbar«, Callaloo

272

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

Modus des unterschiedlich intensiven Einlassens auf die Riickbindung an
die afrikanische Geschichte, und von Dispersion, einer planetaren Streu-
ung afrikanischer Einfliisse, gesprochen werden. Dem Diasporabegriff
wohnt ein Bewegungsdrang inne, der vorkoloniale Zeiten des afrikani-
schen Kontinents widerspiegelt. Die hohe Reziprozitit, die in der Dias-
pora aufgrund der globalen Verteilung von Menschen afrikanischer Her-
kunft gegeben ist, ist eine Reminiszenz einer » Kultur der Mobilitat«'7, die
den afrikanischen Kontinent schon vor der Kolonialzeit pragte. In den af-
rikanischen Kontinent und die Karibik sind die Erfahrungen von Iden-
titatsstreuung und Verschmelzung zusammentreffender Kulturen immer
schon eingeschrieben. Die Ignoranz kolonialer Grenzziehungen hat diese
Kultur des Unterwegs-Seins, des Ankommens und Aufbrechens nicht nur
erstarren lassen, sie wurde auch zum Sinnbild fur rassistische Stereotypen,
die fehlende preufSische Tugenden zu bemangeln wissen.

Das Unvorhersehbare, als Chaos oder als Mobilitit, bestimmt den
Charakter Schwarzen Denkens, das sich mit Glissant als archipelisches
Denken beschreiben lasst. Wie das ins Meer ragende Archipel den unbe-
rechenbaren Wassermassen trotzt, steht diese Denkform standhaft, aber
offen erwartend der vom Unvorhersehbaren gepriagten Realitit gegen-
iiber. Archipelisches Denken kann als parasystematisch bezeichnet wer-
den, weil es einen bewussten, aber vom deduktiv-systematischen und
geschlossenen Denken Europas doch unterschiedlichen Zugang zur Re-
alitat beschreibt.™ Schwarzes Denken als archipelisches Denken ent-
springt der Erfahrung des Geschehenen, der Versklavung und des Kolo-
nialismus, die (nicht zuletzt in dieser Gewalt) zwar undenkbar waren,
und doch passierten. In der Folge pragt das Geschehene die Erwartungs-
haltung angesichts des Unvorhersehbaren einer uniibersichtlichen Welt.

Die Kuration schwarzer Archive

Die Protagonistin Schwarzen Denkens steht des Weiteren vor der kom-
plexen Herausforderung, sich ein Fundament ihres Denkens zu schaffen.
Komplex nicht zuletzt deshalb, weil die Protagonistin Schwarzen Den-
kens aufSerhalb oder am Rand der europaischen Wissensordnung steht.
Sie sieht sich der Frage ausgesetzt, wo das Wissen uber ihre schwar-
ze Existenz beginnt und wo es zu verorten ist. Die Kuration schwarzer

(2013/36), S. 528—530; Achille Mbembe, »Afropolitanismus«, in: Franzis-
ka Diibgen/Stefan Skupien (Hg.), Afrikanische politische Philosophie. Post-
koloniale Positionen, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 330-337.

16 Mbembe, » Afropolitanismus«, S. 331-333.

17 Ebd.,S. 332.

18 Glissant, Kultur und Identitdt, S. 63.

273

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

Archive steht ebenso als Herausforderung am Anfang Schwarzen Den-
kens, wie die Begegnung mit dem Bruch im schwarzen Bewusstsein und
die Konfrontation mit dem Unvorhersehbaren. Kuratieren ist ein ent-
scheidender Teil des andauernden therapeutischen Umgangs mit dem
Selbst, weil es das eigene Denken und die eigene Existenz reflektiert.
Die Vielzahl schwarzer Archive ldsst sich nur exemplarisch darstellen.
In Kritik der schwarzen Vernunft verfolgt Achille Mbembe unter ande-
rem den Ansatz, dass »die Geschichte der Moderne [...] nicht so sehr
die Geschichte des Fortschritts der Vernunft als vielmehr die Geschichte
der Unvernunft der Vernunft« ist. Er betont damit die Gleichzeitigkeit
der europdischen Selbstbehauptung der Vernunft*® mit der gewaltsamen
Auferlegung der globalen kolonialen und rassischen Ordnung, die die
Entmenschlichung schwarzer Menschen bedeutete. Mbembe schreibt
eine schwarze Ideengeschichte, die primar von politischen Praktiken des
Widerstands gegen koloniale Besetzung, Ausbeutung und Rassifizierung
gepragt ist. Sein Archiv stellt vor allem eine Reaktion auf die kontinen-
taleuropdische Philosophie der Moderne dar, die schwarze und afrikani-
sche Menschen als unvernunftige Wesen objektivierte. Er greift in seiner
Arbeit auf die frankophonen und nordamerikanischen Archive antiko-
lonialen Widerstands zuriick.> Mbembe, ebenso wie seine wichtigsten
Bezugspunkte Frantz Fanon und Aimé Césaire, stellen nicht zuletzt auf-
grund ihrer akademischen Ausbildung in Europa einen epistemologi-
schen Einschnitt dar. Thr antikolonialer Beitrag, so argumentiert Robbie
Shilliam, ist ein anderer als die Befreiungspraktiken versklavter Nati-
ves.>* Diese Praktiken sind fur die Kuration schwarzer Archive eben-
so von Bedeutung. Unsichtbare Institutionen, nachtliche und geheime
Zusammenkunfte abseits der Plantagen, in denen versklavte Menschen
ihre Kulturen und Religionen praktizieren konnten und die eine ent-
scheidende Rolle in den Revolutionen der Versklavten spielten,*s haben

19 David Theo Goldberg/Achille Mbembe, » The Reason of Unreason« Achille
Mbembe and David Theo Goldberg in conversation about Critique of Black
Reason«, Theory, Culture & Society (2018/35), 205—-227, hier S. 208. Ubers.
N.W.

20 Anthony Bogues, Black Heretics, Black Prophets. Radical Political Intellec-
tuals, London/New York: Routledge 2003, S. 2.

21 Mbembe spricht vom Middle Passage Paradigma vgl. Goldberg/Mbembe,
»The Reason of Unreason«, S. 208.

22 Robbie Shilliam, »Indebtedness and the Curation of a Black Archive: Com-
ments on David Goldberg’s Conversation with Achille Mbembe«, Theory,
Culture & Society(2018), S. 231-232.

23 Susan Buck-Morss spricht von Geheimgesellschaften, in denen wihrend der
haitianischen Revolution Freimaurerei und Voodoo-Religion zu einem syn-
kretistischen Motor der Revolution wurden, vgl. Susan Buck-Morss, Hegel
und Haiti, Berlin: Suhrkamp 2015, S. 169-183.

274

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

nur indirekt Anteil an der mbembeschen Konzeption schwarzer Ver-
nunft,* so Shilliam. Diese beispielhafte Kritik erhoht die Komplexitat
der Kuration. In einem dhnlichen Spannungsverhiltnis zwischen euro-
paischem Denken und anderen Formen des Weltzugangs charakteri-
siert Antony Bogues radikale Formen Schwarzen Denkens als haretisch,
da sich insbesondere die radikale Form schwarzer Wissensproduktion
haufig im Zusammenwirken mit europdischen kritischen politischen
Theorien vollzieht, sich spater aber gegen diese wenden muss, um die
Anliegen rassistisch Diskriminierter gezielter bearbeiten zu kénnen.?s
Bogues stellt der Héresie Schwarzen Denkens eine prophetisch-erlo-
sende Stromung entgegen, mit der sich die unsichtbaren Institutionen
und mit ihnen indigene und vorkoloniale Wissensformationen starker
akzentuieren lassen. Ein Beispiel sind kulturelle Erzeugnisse wie Mu-
sik oder Literatur sowie Vorstellungen von Erlésung (redemption) in-
nerhalb der Rastafari-Bewegung, die sich Marcus Garveys dthiopischer
Bewegung widerspiegeln.>¢

Zudem gibt es Schwarzes Denken auch in institutionalisierten Archi-
ven, wie beispielsweise seit den 1960er-Jahren in der Form der Black
Studies in den USA. Initiiert von der Burgerrechtsbewegung wurden
Black Studies zum akademischen Werkzeug der Selbstbestimmung.?”
Ziel war es, sich wissenschaftlich mit den Bediirfnissen und Heraus-
forderungen schwarzer Lebens- und Erfahrungswelten auseinanderzu-
setzen. June Jordan, eine Vertreterin der einflussreichen Black Radical
Tradition, betonte die Notwendigkeit einer in schwarzer Erfahrung ver-
wurzelten Kritik an der Legitimitit westlicher Wissensproduktion an
den Akademien.>*

Die Konfrontation mit dem Bruch im Bewusstsein, dem unvorherseh-
baren Moment der Erfahrung und der Komplexitit kurativer Tatigkeit
stellt die Situation der Protagonistin Schwarzen Denkens dar. Die Hin-
wendung zum Philosophieren als Tatigkeit bedeutet, sich dieser Situation
und den damit verbundenen existenziellen Fragen zu stellen und eroff-
net fur schwarze Subjekte den Raum fiir eine schwarze Existenzphiloso-
phie als erste Philosophie.

24 Robbie Shilliam, The Black Pacific. Anti-Colonial Struggles and Oceanic
Connections, London: Bloomsbury Publishing 2015, S. 25.

25 Bogues, Black Heretics, S. 13; Kelley, Freedom Dreams, S. 40.

26 Kelley, Freedom Dreams, S. 24.

27 Ferguson, Philosophy, S. 21.

28 June Jordan, »Black Studies: Bringing Back the Person«, in: June Jordan
(Hg.), Civil Wars, Boston: Touchstone 1981, S. 45—55; Joshua Myers, Of
Black Study, Las Vegas: Pluto Press 2023, S. 8.

275

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

Existenzielle Verkrimmung: Rassismus erleben miissen

Schwarzes Denken stellt einen existenzialistischen Zugang zur Philoso-
phie dar.>® Paradigmatisch fiir den existenzialistischen Ansatz einer ras-
sismuskritischen Philosophie ist die Arbeit Fanons.>* Diese beginnt mit
der philosophischen Untersuchung des Erlebnisses (oder der Lebenser-
fahrung) rassistischer Realititen, die, wie er betont, mehr als nur Kopf-
gebilde sind.3* Dieser existenzialistische Zugang begriindet sich in der
erlebten Erfabrung als Prozess der Bewusstwerdung der Bedeutung ih-
rer Rassifizierung.’* Es sind erlebte Dinge, die schwarzen Menschen als
ihren Alltag strukturierende Elemente widerfahren.’’ Diese fithren zu
einer existenzielle Verkriimmung, die das schwarze Subjekt im Versuch,
sich zwischen der weiffen Welt und der von Weiflen fiir ihn geschaf-
fenen Welt zu positionieren, erleidet.’* Der Schwarze Existenzialismus
(Black existentialism) stellt unter anderem zwei zentrale Fragen ange-
sichts der existenziellen Verkrimmung,’s die das schwarze Subjekt erlei-
det. Erstens: Was bedeutet es, Mensch zu sein? Diese Frage richtet sich
an eine philosophische Anthropologie, die die Konstruktion schwarzer
Menschlichkeit und damit die Freiheit schwarzer Menschen, ihre eige-
nen Moglichkeiten auszuschopfen, behandelt. Zweitens: Die Frage nach
dem Verhaltnis von Freiheit und Befreiung. Sie hebt angesichts einer
ausstehenden (philosophischen) Befreiung von der Kalamitit schwar-
zer Existenz den Subjektstatus rassifizierter Menschen hervor.3¢ Diese

29 Die nachgelassene Bedeutung der Existenzphilosophie in den letzten Jahr-
zehnten wirkt sich erschwerend auf das Prestige aus, vgl. Kapitel 7 und
vgl. Volker Gerhardt, »Alle Philosophie ist Existenzphilosophie«, in: Feger
Hans/Hackel Manuela (Hg.), Existenzphilosophie und Ethik, Berlin: De
Gruyter 2014, S. 1-12.

30 Robert Bernasconi, »Situating Frantz Fanon’s Account of Black Experi-
ence«, in: Jonathan Judaken/Bernasconi Robert (Hg.), Situating Existential-
ism, New York: Columbia University Press 2012, S. 336—3 59, hier S. 336.

31 Frantz Fanon, Alienation and Freedom, London: Bloomsbury 2008, S. 203.

32 Lewis R. Gordon, What Fanon Said. A Philosophical Introduction to His
Life and Thought, New York:Fordham University Press 2013, S. 47.

33 Hourya Bentouhami, »Dem Leib verhaftet. Fanon im Lichte von Mer-
leau-Pontys Phinomenologie«, Soziopolis: Gesellschaft beobachten (2021),
S. 1-18, hier S. 5.

34 Kersuze Simeon-Jones, The Intellectual Roots of Contemporary Black
Thought. Nascent Political Philosophies, London/New York: Routledge
2020, S. 48.

35 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifSe Masken, Wien: Turia + Kant 2013, S. 14.

36 Lewis R. Gordon, » African-American Existential Philosophy«, in: Tommy
Lee Lott/John P. Pittman (Hg.), A Companion to African-American Philos-
ophy, Malden/Oxford: Blackwell 2006, S. 33—47, hier S. 34.

276

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

spezifische Form der Existenzphilosophie riickt im Unterschied zu ih-
ren europdischen Geschwistern das kollektive Bewusstsein in den Vor-
dergrund. Sie hat eine Befreiung pathologisierter Existenz zum Ziel, die
das soziale Ergebnis von Ungleichbehandlung, Rassifizierung und histo-
rischer Unterdriickung ist.

Eine kritisch-phinomenologische Grundannahme der Rassismuskri-
tik besteht darin, dass eine schwarze Person sich in ihrem Leben gegen-
tiber Rassismus wird verhalten miissen. Entgegen Edmund Husserls Ein-
wand gegen jedwede Weltanschauungsphilosophie fillt die Frage nach
dem Kontext, dem problematisierten Schwarz-Sein, mit der urspriingli-
chen Frage nach dem Problem menschlicher Existenz zusammen.3” Diese
Grundannahme wird dadurch bestirkt, dass ein Teil der erlebten Erfah-
rung die diskursive Erfahrung ist. Diese diskursive Erfahrung beschreibt
das spezifische Bewusstwerden der eigenen Geschichtlichkeit, das rassifi-
zierten Subjekten in der Auseinandersetzung mit Rassismus (in) der Phi-
losophiegeschichte widerfahrt. Die Begegnung des alltaglich erlebbaren
Ausschlusses in der Philosophie ist Teil der erlebten Erfahrung. Mit der
Abstraktion des universellen Anspruchs der Philosophie in der Moderne,
das heifdt der philosophischen Legitimierung von Rassismus, die einen
bis heute unaufgelosten immanenten Widerspruch im Vernunftdiskurs
darstellt, schliefSt sich ein Kreis zwischen den Versklavten >von Natur«
in der Antike, dem Subjekt der haitianischen Revolution und dem kura-
torischen Subjekt einer rassismuskritischen Philosophie der Gegenwart.

Das Phianomen der Un-/Sichtbarkeit

Die phinomenologische Beschreibung der erlebten Erfahrung ist ein zen-
trales Problem Schwarzer Kritik. Rassifizierung ist eine leibliche Erfah-
rung. Der leibliche Einschluss bedeutet das Bewusstsein iiber das Ge-
bunden-sein an den rassistisch kodierten Korper. Dieser Einschluss ist
zugleich ein Ausschluss. Ein Ausschluss, weil nicht-rassifizierte Men-
schen die Erfahrung des Einschlusses nicht machen kénnen und nur
rassifizierte Menschen durch diese Erfahrung diskriminiert werden, miis-
sen diese ihre Erfahrung vermitteln konnen. Nur so werden sie philoso-
phisch bearbeitbar. Im Schwarzen Denken ist die Beschreibung des Phi-
nomens der Un-/Sichtbarkeit ein populdres Vehikel, um diese Erfahrung

37 Lewis R. Gordon, »Problematic People and Epistemic Decolonization. To-
ward the Postcolonial in Africana Political Thought«, in: Boaventura de
Sousa Santos/Maria Meneses (Hg.), Knowledges Born in the Struggle.
Constructing the Epistemologies of the Global South, London/New York:
Routledge 2019, S. 121-141, hier S. 124; Edmund Husserl, Philosophie als
strenge Wissenschaft, Hamburg: Meiner 2009.

277

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

zu beschreiben.’® Denn der schwarze Korper ist wie ein Pendel, das sich
im Raum zwischen zwei Polen bewegt: einem Pol der Unsichtbarkeit und
einem Pol tibermafSiger Sichtbarkeit.

In Ralph Ellisons Roman Der unsichtbare Mann3* ist die Unsichtbar-
keit, die sein schwarzer Protagonist empfindet, sozialer Natur. Aufgrund
der rassifizierten Erwartungen der weifSen Mehrheitsgesellschaft zieht er
sich in den Schatten zurtick. Er scheitert an der Individualitit, die gesell-
schaftlicher Ausdruck liberaler Autonomie ist.+° Innerhalb des weifSen
Blickregimes wird er auf der psychosozialen Ebene der Gesellschaft un-
sichtbar, weil sie ihn nur zu ihren Bedingungen sehen will. Er sieht sich
einer »eigenartigen Disposition der inneren Augen«#' ausgesetzt, die sei-
ne und die gesellschaftliche Realitdt pragen. Auf den schwarzen Korper
zuriickgeworfen zu werden bedeutet fiir Ellisons Protagonisten, die ei-
gene Handlungsfihigkeit zu verlernen.

Die iibermafSige Sichtbarkeit+* rassifizierter Menschen hingegen wird
in Fanons Abhandlung zum Alltagsrassismus deutlich. Fanons person-
liche Erzahlungen uber die Begegnung mit einem Kind in Paris, das
ihn als schwarz erkennt (»»Mama, schau doch, der Neger da, ich hab’
Angst!««#3), bedeuten, dass ihm selbst angesichts des Blicks des scheinbar
unschuldigsten Mitglieds der Gesellschaft seine »ontologische Wider-
standskraft«# verwehrt bleibt. Er spricht von einem ausufernden Kor-
pergefihl. Es ist, wie er im Ruckgriff auf Jean-Paul Sartre erortert, das
weifse Blickregime, das seine Korperlichkeit expliziert.*s Innerhalb des
weiflen Blickregimes ist die Epidermis des schwarzen Korpers undurch-
dringbar. Der auf seine Haut fixierte weifSe Blick lasst ihn tiberproporti-
onal viel Platz einnehmen. In der Pariser Trambahn besetzt Fanons Kor-
per drei Sitzplatze. Der weifSe Blick fixiert ihn in einem historischen und
rassistischen Kontext, der fortan seine Handlungsfihigkeit bestimmt.

38 Lewis R. Gordon, »Philosophical Anthropology, Race, and the Political
Economy of Disenfranchisement«,Columbia Human Rights Law Review
(2004), S. 156.

39 Ralph Ellison, Der unsichtbare Mann, Berlin: Aufbau 2020.

40 George Yancy, »Whiteness and the Return of the Black Body«, The Journal
of Speculative Philosophy(2005/19), S. 215-241, S. 226. Fiir eine gekiirzte
deutsche Ubersetzung, vgl. Georg Yancy, »Der zuriickgeworfene Schwarze
Korper: Vier Skizzen«, in: Kristina Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.),
Critical Philosophy of Race, Berlin: Suhrkamp 2021, S. 129-179.

41 Ellison, Der unsichtbare Mann, S. 7.

42 Ahnlich Lewis R. Gordons Hyper-Sichtbarkeit, ein »Zustand, in dem man
ibermiflig wahrgenommen wird, weil man nicht dazugehort«, vgl. Lewis R.
Gordon, Angst vor schwarzem Bewusstsein, Berlin: Claassen 2022, S. 302.

43 Fanon, Schwarze Haut, weiffe Masken, S. 95.

44 Ebd.,S. 94.

45 Ebd.,S. 99.

278

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

Die schwarze Person spurt die Distanz, die im 6ffentlichen Raum zu ih-
rem Korper eingenommen wird. Sie ldsst den schwarzen Korper iiber
sich hinauswachsen, nicht in einem positiven Sinne, sondern so, dass die
betroffene Person sich von ihrem Leib entfremdet.

Scheitern der Philosophie

Schwarzes Denken ist aufgrund seiner Genese und des Scheiterns der
Philosophie an der Frage des Rassismus notwendigerweise in Oppositi-
on zur europdischen Kontinentalphilosophie zu verstehen.

Dieses eurozentrische Denken basiert auf einer Epistemologie, in der
das Objektive in Europa verortet wird, abseits des Zugriffs vom nicht-
europdischen Anderen. Dieses soll »nicht an den >Zweckgebilden< und
»>Organisationen« des geistigen Europas partizipieren«#¢ konnen.

Rassifizierte Menschen in der Philosophie sehen sich so einem anthro-
pologischen System nordatlantischer Universalien ausgesetzt,*” anhand
derer die rassifizierten Anderen in ihrem Status als Menschen als Pro-
blem behandelt werden. In seiner ahistorischen Normativitit versteht
sich dieses System als rational und gu#; das hingegen, was (oder wer)
schlecht oder bése ist, wird als extrinsisch begriffen.+® Das Scheitern der
Philosophie zeigt sich darin, dass sie an einer Normativitit ausgerich-
tet ist, die davon ausgeht, der attestierten Problemhaftigkeit systemim-
manent begegnen zu konnen. Sie verweigert sich von daher der Trans-
formation, die eine rassismuskritische Philosophie ermoglichen wiirde,
welche nicht zwischen Menschen als Problem und Menschen mit Pro-
blemen unterscheidet.

Der Status als dem System externes Problem begegnet schwarzen
Menschen als historische Faktizitit.# Fanons an Maurice Merleau-Pon-
tys angelehnter Begriff der Reduktion versteht die Entfremdung rassi-
fizierter Menschen von sich selbst als Ergebnis solcher kolonialen Wis-
senssysteme: »Diese Erfahrung ist nicht als Selbsterfahrung zu lesen,
sondern als Erfahrung fur andere.«° Da die kontinentaleuropaische
Philosophie nicht um eine addquate Anerkennung des nicht-europii-

46 Thomas Bedorf, » Strenge Wissenschaft« des >europaischen Menschen-
tums«. Postkoloniale Phinomenologie nach ihrem Eurozentrismus«, Jour-
nal Phanomenologie(2023), S. 13.

47 Michel-Rolph Trouillot, »North Atlantic Universals: Analytical Fictions,
14921945 «,South Atlantic Quarterly (2002), S. 839-858.

48 Gordon, »Problematic People«, S. 125.

49 Fanon, Schwarze Haut, weifle Masken, S. 95; Karl Jaspers, Philosophie II.
Existenzerhellung, Berlin: Springer1956, S. 119.

5o Bentouhami, »Dem Leib verhaftet«, S. 6.

279

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

schen Anderen bemiiht ist, beraubt sie das rassifizierte Subjekt weiter
der Bedeutung seiner Erfahrung. Anders ausgedriickt: Die Idee Europa
und ihre Gesellschaften und Wissensordnungen basieren auf Externalitit
(Trennung, Auslagerung und Abgrenzung) von Menschen als Problemen.

Der zentrale Punkt des frithen Fanon sind in diesem Zusammenhang
die kolonialen » Grenzen zwischen Korper, Gesellschaft und Psyche. «5* In
Riickgriff auf Norbert Elias’ Theorie der Zivilisierung unterstreicht Fa-
non mit dem Begriff der Soziogenese die durch den kolonialen Rassismus
geschlagene Briicke zwischen individueller Pragung und gesellschaftli-
cher Stigmatisierung.s* Damit ist die Internalisierung von gesellschaftli-
chen Fremdzwingen gemeint, die im Prozess kultureller (und insbeson-
dere sprachlicher) Formierung sowohl die intersubjektiven Beziehungen
bestimmen, als auch die Psyche der gesellschaftlichen Teilnehmer:innen
affizieren. In diesem Prozess wird definiert, was Mensch-Sein in spezifi-
schen raumzeitlichen Kontexten bedeutet.

Die Soziogenese wirkt auch durch die Disziplinen der Universitat.s3
Akademische Raume sind gesellschaftliche Raume, in denen Diskri-
minierungen ebenso fortgesetzt werden wie in anderen gesellschaftli-
chen Bereichen.s+ Der Versuch, rational gegen Irrationalitit vorzugehen
oder mit den Werkzeugen der etablierten Philosophie gegen die eigene
Entfremdung anzukampfen, ist deshalb zum Scheitern verurteilt, weil
die koloniale Teilung der Welt auch in die akademische Wissenspro-
duktion eingeschrieben ist. Maldonado-Torres beschreibt Beziehungen
als Grundlage fiir die Reflexion menschlicher Realititen,” die der An-
spruch der Philosophie sein sollten, die aber in ihrer aktuellen Form von
einer Kolonialitit des Sozialen gepragt ist: Bestimmten Gruppen wird
das Sich-in-Beziehung-setzen verwehrt. Die Beziehung zu rassifizierten
Subjekten ist vielmehr von einer Negation des Sozialen geprigt, weil sie

51 Mischa Suter, »Pathologien der Freiheit. Fanon und die Psychiatrie«, Sozio-
polis: Gesellschaft beobachten(2021), S. 2.

52 Norbert Elias, Uber den Prozef der Zivlisation. Soziogenetische und psy-
chogenetische Untersuchungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976.

53 Thomas Greg/Sylvia Wynter, »PROUD FLESH Inter/Views: Sylvia Wyn-
ter«, New Afrikan Journal of Culture, Politics and Consciousness (2006/4),
S. 1-35, hier S. 3.

54 Georg Yancy, »Introduction: Inappropriate Philosophical Subjects?«, in:
Georg Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy. Bodies of Color,
Bodies of Knowledge, Albany: State University Press of New York 2012, S.
45-70, hier S. 2. Ubers. N.W.

55 Nelson Maldonado-Torres, » Thinking at the limits of philosophy and doing
philosophy elsewhere: From philosophy to decolonial thinking«, in: Georg
Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy. Bodies of Color, Bodies
of Knowledge, Albany: State University Press of New York 2012, S. 251—
270, hier S. 261-262.

280

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

in ihrem Status als Problem als nicht-reziprok gelten.s¢ Es wire vermes-
sen zu glauben, dass diese Beziehungen fruchtbar werden kénnen, wenn
nicht auch die strukturellen Bedingungen der Rassifizierung untersucht
und verindert werden. Andreotti et al. weisen darauf hin, dass nicht alle
akademischen Raume reformierbar sind,’” weil sich diese strukturellen
Bedingungen der Postkolonialitit in ihnen fortsetzen. Die Kontinuitit
und Permanenz der kolonialen Herrschaftsverhiltnisse in sozialen Rau-
men manifestieren antagonistische Konfliktsituationen.s® Wihrend be-
stimmte Raume durch institutionelle Reformen verinderbar sind, sind es
andere nicht. Diese nichtreformierbaren Orte sind Orte antagonistischer
Konflikte, die das Scheitern der Philosophie verdeutlichen. Ofeila Schut-
te verweist zudem auf das abwesende plurale Subjekt einer rassismus-
kritischen Philosophie.s* Die Black-Studies-Bewegungen zeigen, dass die
akademische Etablierung dieser Stromungen auf die intensive Arbeit Be-
troffener zurtickzufiihren ist.% Die Unterreprasentation schwarzer Per-
sonen an den Universititen — und damit ihrer unterschiedlichsten diaspo-
rischen Lebenswelten — ist Teil einer Kolonialitit des Sozialen, weil die
Abwesenheit Betroffener die menschlichen Beziehungen, aus denen eine
rassismuskritische Philosophie entspringen kann, verhindert.

Das Problem des pluralen Subjekts ist eines der Lokalitdit, da eine Phi-
losophie, die sich gegen eine bestimmte gruppenbezogene Menschen-
feindlichkeit richtet, insofern partikular ist,** als Rassismus zunachst
das Problem dieser bestimmten Gruppe ist. Eben weil sRasse< — als Pro-
dukt der Moderne — nicht auf eine ewige Wahrheit zurtckzufithren ist,
wird Rassismus nicht als ein grundsitzlicher Gegenstand einer Philoso-
phie prima facie betrachtet. Fur die Bekampfung von Rassismus, der die
Philosophie nach wie vor prigt, ist aber die Anerkennung der allgemei-
nen Bedeutung der >Rassenlogik« notwendig. Die Aufmerksamkeit der

56 Ebd.

57 Vanessa de Oliveira Andreotti et al., »Mapping interpretations of decolo-
nization in the context of higher education«, Decolonization: Indigeneity,
Education & Society (2015/1).

58 Maureen Maisha Auma et al., »Reclaiming our time« in African Studies:
Conversations from the Perspective of the Black Studies Movement in Ger-
many«, Critical African Studies (2020), S. 348; Andreotti et al.,» Mappingin-
terpretations«, S. 2.5.

59 Diese Kategorien des >pluralen Subjekts« und im Folgenden >Lokalitits,
>Prestige« sind von Ofelia Schutte entliehen, die diese als Herausforderun-
gen fiir eine Latinx-Philosophie formuliert, die als rassismuskritische Per-
spektive in den USA gegen dhnliche akademische Vorurteile kampft.

6o Myers, Of Black Study.

61 Ofelia Schutte, » Attracting Latinos/as to Philosophy: Today’s Challenges«,
in: Georg Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy, Albany: State
University Press of New York 2012, S. 71-86, hier S. 75-77.

281

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

Politischen Philosophie fiir historisch-politische Epochen beispielsweise
erleichtert zwar Verallgemeinerungsversuche, was aber zugleich triige-
risch sein kann, da sie, beispielsweise in der Form von idealisierten Ins-
titutionen des Sozialen,* von einer eurozentrischen Normativitit durch-
drungen ist.

Dieses Problem der Lokalitit tritt gemeinsam mit dem Problem des
Prestiges auf. Der Riickzug auf eine Teildisziplin wie der Politischen
Philosophie zum Zweck des Verallgemeinerungsversuchs, fithrt im Ver-
héltnis zur allgemeinen, iibergeordneten Disziplin sowie anderen Teilbe-
reichen der Philosophie zu ein Bedeutungsverlust, auch wenn eine rassis-
muskritische Philosophie im besten Sinne praktisch ist. Die Orientierung
am Sollen, bei der auch ein poststrukturalistischer oder sozialkonstruk-
tivistischer Antiessentialismus im Umgang mit Differenz ansetzt, kann
aufgrund der aristotelischen Trennung von praktischer und theoretischer
Philosophie zum Verhidngnis werden. Die theoretische Philosophie, die
das Sein zum Gegenstand hat und als erste Philosophie gilt, entzieht sich
so einer nachhaltigen Kritik der Ontologisierung des Schwarzen und ver-
sperrt den Blick auf phinomenologische Ansitze, fur die »das >Wesenc«
kein Appell an eine isolierte Substanz ist, sondern ein Appell an eine [re-
lationale] Beziehung, in der sich der Sinn manifestiert«%,

Dabei ist wichtig zu betonen, dass Lokalitdt und Prestige auch Kon-
sequenzen fur das Schwarze Schreiben in der akademischen Philosophie
haben. Schreiben ist immer eine Form der Exponierung, das Schreiben
aus dem Abseits der hegemonialen Geschichte umso mehr. Sich einem
Denken zu verschreiben, das sich das Schwarz-Sein in der Welt zum Aus-
gangspunkt des Denkens macht, kann eine inspirierende Quelle der Kri-
tik sein, die aus existenziellen Fragestellungen entspringt. Sie birgt aber
auch das Risiko, auf die entfremdete schwarze Existenz zuriickgewor-
fen zu werden, wenn diese permanent zentriert werden muss.® Diese
Gefahr der Fixierung besteht fiir die Subjekte Schwarzen Schreibens in
einem besonderen Sinne. WeifSern Autor:innen steht es offen, autobiogra-
fisch zu schreiben oder nicht, wihrend in schwarzen Texten die erlebte
Erfahrung und damit die Ich-Perspektive haufig vordergriindig sind.¢s

Entscheidend scheint im Anschluss an Fanon zu sein, die Anstrengung
gegen das Scheitern hervorzuheben. Schwarzes Denken verkorpert diese
Anstrengungen, die um das Scheitern der Philosophie angeordnet sind.

62 Charles W. Mills, Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Lib-
eralism, New York: Oxford University Press 2017, S. 76.

63 Lewis R. Gordon, »Essentialist Anti-Essentialism, with Considerations
from Other Sides of Modernity«, Quaderna: A Multilingual and Transdis-
ciplinary Journal (2012/1), S. T-12, hier S. 3. Ubers. N.W.

64 Lewis R. Gordon, Existentia Africana. Understanding Africana Existential
Thought, London/New York: Routledge 2000, S. 22-29.

65 Ebd.,S. 26.

282

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

Die von Du Bois gestellte Frage >Wie fiihlt man sich als Problem?, gilt
als erster Schritt dahin, die epistemologischen Erwartungen der philo-
sophischen Befragung nach der schwarzen Existenz gewinnbringend zu
verdndern. Die Anerkennung der Frage, wie man sich als Problem fiihlt,
bedeutet, das Scheitern der Philosophie nicht differenztheoretisch oder
psychoanalytisch mit einem Mangel zu verklaren.® So eroffnet sich die
Moglichkeit der Vermittelbarkeit schwarzer Lebens- und Erfahrungs-
welten als Beitragsangebot zur Philosophiegeschichte und zum Mog-
lichkeitsspektrum der Erkenntnis, an die eine auf radikalhumanistischen
Prinzipen basierenden Reflexion menschlicher Realitiaten anschlieffen
kann.s?

Kreative Arbeit als Dekolonialisierung

Beispielhaft fiir eine radikalhumanistische Reflexion menschlicher Re-
alitaten ist C.L.R. James, dem Sylvia Wynter ein plurales Bewusstsein
attestiert. Dieses setze sich aus James’ unterschiedlichen Identititen
(kolonialisiert und doch kolonial gebildet, marxistisch und doch puri-
tanisch, afrikanischer Herkunft und doch europdisch, ...) zusammen.
Seine Poiesis besteht darin, diese Widerspriiche, die eine Folge von Ras-
sismus und Kolonialismus sind, in seiner Arbeit zu vereinen und radikal
am Menschen auszurichten. Seine Arbeit ist prototypisch fiir einen kre-
ativen Umgang mit der postkolonialen Realitidt und ihr liegt eine trans-
formative Programmatik zugrunde, die einen in der Polis verwurzel-
ten Menschen zum Ziel hat. Ein kreativer Umgang mit ihrer Situation,
der die existenzialistischen und therapeutischen Momente Schwarzen
Denkens reflektiert, bedeutet, sich nicht auf eine Philosophie zu verlas-
sen, die als Verkorperung der »ontologischen Dominanz, die sich aus
der weifsen Vorherrschaft ergibt« und die ihre Freiheitsverstandnis-
se danach definiert. Ein solches Freiheitsverstindnis, das Freiheit als
Existenzgestaltung durch Handeln und Entscheiden als »vorpolitische
Quelle politischen Handelns«% festgelegt und den Zugang zu dieser
Quelle bestimmten Menschen verweigert, bedeutet einen Ausschluss
aus dem Mensch-Sein. Kern dieser Entmenschlichung, die der >Ras-
senlogik« zugrunde liegt, ist philosophiegeschichtlich die Behauptung,

66 Gordon, What Fanon Said, S. 72.

67 Gordon, Existentia Africana, S. 93.

68 Nathalie Etoke, Black Existential Freedom, Lanham: Rowman & Littlefield
Publishers 2023, S. 2—3.

69 Christian Wevelsiep, » Vorpolitische Quellen oder vorpolitische Interessen?
Politische Philosophie nach Heidegger und Arendt«, Zeitschrift fiir Politik
(2009), S. 251.

283

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICKI K. WEBER

diese Menschen wiren auSerhalb der Vernunft zu verorten. Fiir rassi-
fizierte Menschen gibt es keine »vorpolitische Vorwelt«7 und in der
Folge keine diesseitige Welt als Ort des pluralen Zusammenlebens und
der Auseinandersetzung iiber die Ausgestaltung ihrer Realitit(en). Nur
wer an dieser Vorwelt Teil hat, gilt als zum politischen Handeln und zur
Freiheit befihigt. Dem zu begegnen bedeutet, die »gegebenen Begriffe
der politischen, klassischen und philosophischen Ontologie der Frei-
heit«7* radikal zu hinterfragen. Individualisierte Freiheitsbegriffe eines
egalitiaren Liberalismus, aber auch kollektive Begriffe des Marxismus,
haben keine Befreiung aller Menschen erméoglicht, an deren Ende Frei-
heit im Sinne der Verfligung tiber die eigenen Moglichkeiten steht. Es
geht darum, sich in Kreativitdt einem universellen Freiheitsverstind-
nis zu nahern, das weder geschichtlich noch ontologisch in einer wei-
fen Vorwelt verankert ist.

James beleuchtet Freiheit in zweierlei Hinsicht. Einmal in entfernter
Anlehnung an Karl Marx, als Befreiung von Entfremdung und Ausbeu-
tung, andererseits als schopferische oder kreative Universalitit (creative
universality).”> Diese doppelte Bedeutung — denn was schopferisch ist,
ist nicht zwingend kreativ — ldsst sich nutzen, um sich James abschlie-
Bend zu nahern. Das Konzept der schopferischen Universalitit erkennt
die Notwendigkeit an, dass sich der Kampf gegen Unterdriickung und
fiir die Selbstverwirklichung nicht in einer Uberwindung der Zweck-
mafSigkeit erschopft, wie es Marx fur die Arbeit formuliert. James war
es daran gelegen, menschliche Arbeit an der Selbstverwirklichung des
Menschen auszurichten, die im Sinne eines neuen Menschen der gemein-
samen Welt der »Breite des menschlichen sozialen Bewusstseins, des Be-
gehrens und der Existenz«73 entspricht. James’ Poiesis liefert also eine
Perspektive fiir rassifizierter Menschen, die in der Philosophie Mehr-
arbeit verrichten. Seine kreativer Universalitat ist eine exemplarische
Maoglichkeit und eine praktische Notwendigkeit Schwarzen Denkens
angesichts der Postkolonialitit der Philosophie. Das Wagnis einer neu-
en Philosophie wird vom kreativen Umgang mit dem Bestehenden be-
gleitet. So ldsst sich mit James ein kreativer Umgang mit akademischen
Disziplinen denken, der die intentionale Kreativitit des Menschen,#

70 Bentouhami, »Dem Leib verhaftet«, S. 6.

71 Che Gossett, » Abolitionistische Alternativen. Schwarzer Radikalismus und
die Verweigerung von Reform«, in: Daniel Loick/Vanessa E. Thompson
(Hg.), Abolitionismus, Berlin: Suhrkamp 2022, S. 609-613, hier S. 609.

72 C.L.R. James, Modern Politics, Oakland: PM Press 2013, S. 207. Ubers.
N.W.

73 Brett Louis, Rethinking Race, Politics and Poetics: C. L. R. James’s Critique
of Modernity, London/New York: Routledge 2007, S. 202. Ubers. N.W.

74 Paget Henry, »Lewis Gordon, Africana Phenomenology and the Crisis of
European Man«, The CLR James Journal (2008),S.71-101, hier S. 91.

284

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARBEIT AN DER PHILOSOPHIE

die fur James’ Konzeption der Selbstverwirklichung entscheidend ist,
reflektiert. Im Riickgriff auf John Dewey erinnert Lewis R. Gordon da-
ran, dass akademische Disziplinen keine Abbilder menschlicher sNatur«
sind.”s Eine disziplindre Dekadenz, die sich als Beharren auf Diszipli-
nen als Ergebnis von kolonialen Macht- und Gewaltverhiltnissen aus-
driickt, lasst die Kreativitdt austrocknen: Disziplinen sind geschaffene
Produkte, 7¢ die absolut gesetzt die kreativen Moglichkeiten des Men-
schen untergraben.””

Statt einer Schlussfolgerung:
Der Allgemeinheitsanspruch Schwarzen Denkens

Schwarzes Denken heifSt, trotz des Scheiterns der Philosophie nicht in
einen »Nihilismus des Widerstands«”® zu verfallen, sondern sich krea-
tiv der Arbeit an der Dekolonialisierung zu widmen. Dazu braucht es
einen Umgang mit den Erfahrungen des doppelten Bewusstseins, mit
dem Unvorhersehbaren als Ausdruck einer »Simultanitidt von Zwang—
Widerstand, Zerstorung—Reparatur, »Austrocknung«— Wiederbelebung««
79 sowie mit der Kuration schwarzer Archive, die aufgrund ihrer ab-
grenzenden Kritik in einem ironisch-inklusiven Verhaltnis zur westlichen
Wissensproduktion stehen.®® Zum anderen bedeutet es eine Auseinan-
dersetzung mit der in der europaischen Philosophie verwurzelten Wis-
sensordnung, die alle Lebenswelten durchdringt. Dekolonisierung ist fiir
mehrere Freiheitsmomente von Bedeutung und meint ein Zuriickholen
der Handlungs- und Entscheidungsfihigkeit. Mit dieser soll die soziale
Welt, eine schopferische Leistung des Menschen,®* neu entworfen wer-
den. Im Anschluss an James bedeutet das, das Besondere zu durchden-
ken und die Arbeit an der kreativen Moglichkeit einer neuen Universa-
litat auszurichten.

75 Exemplarisch Edward W. Said, Orientalismus, Frankfurt am Main: Fischer
20719.

76 Lewis R. Gordon, Disciplinary Decadence. Living Thought in Trying Times,
London/New York: Routledge 2006, S. 4.

77 In eine verwandte Richtung weisend merkt Wynter an, dass Fanons so-
ziogenetischen Gesellschaftskritik radikal gelesen das Ende der Disziplinen
in ihrer ethnozentrischen Auspragung bedeuten miisste, vgl. Greg/ Wynter,
»PROUD FLESH «.

78 Hans-Martin Schonherr-Mann, Gewalt, Macht, individueller Widerstand:
Staatsverstandnisse im Existentialismus, Baden-Baden: Nomos 2015, S. 133.

79 Shilliam, »Indebtedness«, S. 230. Ubers. N.W.

8o Gordon, Existentia Africana, S. 2.

81 Fanon, Schwarze Haut, weiffe Masken, S. 11.

285

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-269 - am 16.01.2026, 00:04:34. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748962816-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

