
XII. Die Sozialit�t des Leidens

1. Grunds�tzliches und Allgemeines

Alles Soziale beginnt mit dem Anderen. Und der wird wiederum da-
durch als Anderer konstituiert, dass sich ein Selbst auf ihn bezieht.
Das »Selbst« wiederum ist eine Größe, die sich weder ableiten noch
beweisen, sondern nur unmittelbar im Selbst-Vollzug erfahren lässt.
Damit ist auch klar, dass ein Selbst nur ein selbsttätiges, aktives Wesen
sein kann, das zur Selbstergreifung und damit zur Selbstreflexion be-
fähigt sein muss, was wiederum wenigstens potentielle Bewusstheit
impliziert.

Diese Urstruktur menschlicher Sozialität – das Verhältnis von
Selbst und Anderem bzw. Anderen – entsteht, wenn ein Mensch ein
Lebewesen als Menschen ansieht. Genau dies tut der Säugling, der sei-
ne Mutter, tut die Mutter, die ihren Säugling anlacht, oder tut ein
Mensch, der einen anderen anspricht oder anhört. Das Soziale ist also
nie einfach gegeben, sondern entsteht im selbstaktiven intersubjekti-
ven Vollzug.

Rein faktisch wird der Mensch allerdings in das Gemeinschafts-
leben, in die Sozialität hineingeboren. Sie geht ihm insofern voraus, als
sich seine Existenz, genauer sein leibliches Dasein, einem sozialen Akt,
dem Akt der Vereinigung zweier Menschen, verdankt. Doch als eigene,
innere Realität wird das Soziale erst durch die Intentionalität eines
Subjektes, das Seinesgleichen sucht, geschaffen. Und hier stoßen wir
auf eine unendliche Anzahl von Quellen, Gründen und Abgründen
des Leidens. Denn in der Tat entstammen die meisten Übel, die den
Menschen plagen, nicht der Naturwelt, nicht der eigenen Innenwelt,
nicht dem Unbewussten, nicht der idealen »Überwelt«, sondern der
Menschenwelt. Was Menschen sich gegenseitig antun und antun kön-
nen, überschreitet jede Vorstellungskraft. Nur der Mensch kann dem
Menschen ein Wolf sein. Und die Menschen können dies, weil sie im

322

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ersten und im Letzten aufeinander angewiesen sind, und zwar nicht
nur irgendwie, sondern auf Gedeih und Verderben. Der Mensch
braucht den Menschen, physisch, seelisch, geistig. Er kann in keiner
Weise allein aus sich heraus seine Existenz bewältigen und eine gelun-
gene Lebensgestalt entwickeln; er ist keineswegs ein »Einziger mit sei-
nem Eigentum«, wie Stirner (1892) meint.

Aber worauf ist er angewiesen? Hier taucht ein Dilemma auf: Der
Mensch ist nämlich auf ein Wesen angewiesen, das nie ganz erreichbar,
das nie durchschaubar ist, dessen Absichten, Möglichkeiten und Gren-
zen nie zu ermessen sind, das sich immerzu entziehen kann, ja prinzi-
piell entzogen ist, das aber umgekehrt auch jederzeit zu einem unvor-
hersehbaren Übergriff in der Lage ist. Im Gegensatz zum Tier, das sich
auf eine instinktgesicherte Mitwelt verlassen kann, hat es der Mensch
in seinem Gegenüber mit einem Abgrund zu tun, der noch verborgener
und unberechenbarer ist als sein eigener Abgrund. So ist der Andere
zwar die einzigartige Quelle von Sicherheit, Geborgenheit, Lust, Halt,
Wachstumsmöglichkeit, aber auch von Kritik, Entwertung, Angst, Ver-
unsicherung, Bedrohung, Verletzung und Gewalt. Ja das Angewiesen-
sein auf den Anderen als Quelle von Sicherheit, Schutz, Zuwendung,
Halt ist der Hauptgrund so vieler Leiden, deren Virulenz nur mit der
Zunahme und Erstarkung der eigenen Autonomie abnimmt. Hier mag
kein geringer Grund für das Motiv liegen, dass sich der kleine Mensch
schon so bald auf sich selbst und die eigenen Kräfte besinnt, sich von
seinen primären Bindungen ablöst und eigene Wege geht. Wer dage-
gen traumatische Erfahrungen mit Angewiesensein und Abhängigkeit
gemacht hat, der wird unwillkürlich die Utopie der totalen Autonomie
kreieren und sich genau dadurch in größtes Leid stürzen (vgl. das
Schicksal F. Nietzsches), eben weil die totale Autonomie eine Illusion
ist. Solange wir abhängig sind, und wir sind es das Leben lang, solange
sind wir potentiell dem Leiden ausgesetzt. Das Leiden ist als soziale
Realität nicht zu fliehen, es sei, man verfolgt den radikal buddhisti-
schenWeg ins Nirwana. Und in der Tat, Buddha sah nur eine Möglich-
keit, dem Leid zu entgehen – indem man sich allen Abhängigkeiten
(der Kette der Bedingungen) entzieht, und das heißt, indem man sich
dem Leben, dem Dasein entzieht.

Worauf gründet sich nun aber die Abhängigkeit vom Anderen?
Auf unseren Bedürfnissen, die ab ovo das Andere und den Anderen
intentionieren. Das beginnt mit den leiblichen Bedürfnissen: Wir brau-
chen das Andere der Welt, der Natur, wir brauchen Flüssigkeit und

323

Grunds�tzliches und Allgemeines

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nahrung, Wärme und Kühlung, Kleidung und Schuhwerk, Dach und
Lager. Ihre Fortsetzung findet diese Abhängigkeit in den seelischen und
geistigen Bedürfnissen: Ohne den Anderen lernen wir nicht lachen und
weinen, suchen und finden, gewähren und fordern, hoffen und ver-
trauen, spielen und träumen, führen und folgen, wir lernen ohne den
Anderen nicht den aufrechten Gang und erst recht nicht die Sprache.
Phantasie, Denken und Kämpfen bleiben ohne den Anderen unterent-
wickelt. Ja wir finden uns selbst nicht ohne den Anderen, da es keinen
Lebenssinn, keine Lebensaufgabe ohne Bezug zu den Anderen gibt.
Gewiss, wir können uns von allen Abhängigkeiten frei machen, näm-
lich dadurch, dass wir auf die Realisierung all der genannten Bedürf-
nisse, Fähigkeiten und Entwicklungspotenzen verzichten. Dann sind
wir frei, aber dann sind wir auch leer, ohne Bewegung, nicht unter-
wegs, ziellos, tot. In gewisser Weise war dies das kynische Lebenspro-
gramm, mit dessen Freiheitsvorstellung aber nicht nur die Kultur ihr
Ende findet, sondern, da sich der Kyniker ungern fortpflanzt (was ja
Abhängigkeiten stiftet), der physische Fortbestand der Menschheit
überhaupt negiert wird. Freiheit kann also niemals Selbstzweck sein,
denn dann hebt sie sich selbst auf und mündet ins Nichts, sondern
Freiheit erfüllt sich nur durch Bindung, durch Verpflichtung, durch
ein »Anhangen«, durch frei eingegangene oder akzeptierte Abhängig-
keiten. Ergo: Freiheit, die lebensvoll sein will, muss sich binden und
setzt sich dadurch Gefahren und damit Leiden aus.

Aber ist die Freiheit nicht selbst eine tiefste Leidquelle, wie Kier-
kegaard so eindrucksvoll wusste? Gewiss, denn sie verlangt das Wagnis
des Ungewissen, Unsicheren, den Sprung in Irrtum und Irrsal, in Glau-
ben und Vertrauen. Die Freiheit ist ja deshalb frei, d.h. unbestimmt,
weil sie sich gerade noch nicht hat, nicht a priori festgestellt ist, son-
dern sich aus eigener Kraft und eigenem Willen feststellen muss, das
aber durchaus. Eine Freiheit, die dies verweigert und in ewiger Unfest-
gestelltheit verharrt, ist einerseits erstarrte Freiheit, andererseits belie-
bige, gestaltlose Freiheit. Wohl sind wir gerade dadurch frei, dass wir
gewissermaßen über dem Abgrund des Nichts hängen, das Nichts ga-
rantiert unsere Freiheit, aber es ist, wie man sich denken kann, eine
schauerliche, erschreckende Garantie, bei der es auch nicht bleiben
kann und bei der es ja auch nicht bleibt. Denn in Wahrheit ist dieses
Nichts sehr gehaltvoll, es birgt nämlich eine unendliche Seinspotentia-
lität. Jeder neue Akt, jeder neue Entschluss, jede Wahl, jede neue Idee
schöpft ihr einmaliges, begrenztes, aber offenes Sosein aus diesem Ab-

324

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grund, der so reich ist wie die Dunkelheit der Tiefsee. Wir müssen
allerdings mit Mut und Vertrauen hinuntersteigen und hinuntergrei-
fen, um die verborgenen Schätze zu bergen.Wie aber tun wir dies?Wie
gelingt uns das?

Nur dadurch, dass Andere ihr Vertrauen in uns setzen, uns ermu-
tigen, für uns Brücken bauen und uns das Unvermeidliche vormachen.
Ein Lebewesen, dem die Lust am Leben und an der Freiheit, das Leben
zu ergreifen und zu gestalten, nicht vorgelebt wird, wird sich nicht ins
Leben wagen und zieht die tödliche Resignation vor. Wir müssen zum
Leben verführt werden, sonst verabschieden wir uns sogleich wieder
aus der Welt, wie die Säuglingsforschungen von R. Spitz (1945, S. 53–
75) überzeugend gezeigt haben. Der Andere kann meine Freiheit, mei-
ne Subjektivität gewiss nicht machen (auch wenn man das heute oft
sagen hört), aber er kann und muss sie wecken, ermutigen, Lust darauf
machen, anbahnen und auf dem Weg halten. Und wie sollte das anders
möglich sein, als dadurch, dass der Andere die Freude, ein Subjekt zu
sein, vorlebt und vermittelt?

Umgekehrt bedeutet dies, dass überall da, wo der Mensch seine
Subjektivität, also seine Würde und Freiheit, also seine Menschlichkeit
einbüßt, um sich her, besonders gegenüber den Kindern und Jugend-
lichen, der inneren und bald auch äußeren Entfremdung zuarbeitet.
Eine Gesellschaft, die den Menschen entsubjektiviert, zum Ding, zur
Ware, zum Konsumobjekt, zum Lustobjekt, zum technischen Apparat,
zum Massenglied degradiert, schafft ein Unmaß an Leiden, letztlich
deswegen, weil sich im Menschen immer etwas gegen solche Entfrem-
dungsprozesse wehrt. Könnten wir zurWare werden, vollständig, dann
wären wir erlöst, aber eben genau das ist ad ultimum unmöglich. Un-
zufriedenheit und Enttäuschung, Widerspruch und Widerstand, De-
pression und Resignation, Revolte und Revolution sind nur der Aus-
druck der Unerträglichkeit solcher Widersprüche, die die innere
persönliche und gesellschaftliche Gewalt nach außen bringen und dort
zu »verarbeiten« suchen.

Im sozialen Leben und gesellschaftlichen Verkehr kommt zwei
Dingen eine hervorragende Bedeutung zu: der Sprache und der sozia-
len Rolle1. Beide Phänomene können sich nur in einem intersubjekti-
ven Feld konstituieren; bei beiden spielen Macht und Abhängigkeit

325

Grunds�tzliches und Allgemeines

1 Zum Phänomen »Rolle« siehe das hervorragende Buch vonDreitzel »Die gesellschaft-
lichen Leiden und das Leiden an der Gesellschaft« (1972)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine zentrale Rolle. Was die Sprache betrifft, ist sie zwar nicht das ein-
zige Medium des sozialen Lebens, aber das menschlichste, reichste und
weitreichendste, allerdings auch das vieldeutigste und dasjenige, das
sich am leichtesten missbrauchen lässt und zu Missverständnissen ge-
radezu einlädt. Warum? Weil sich das Zeichen, dieses Herz der Spra-
che, durch einen Akt ausbildet, der arbiträr und willkürlich ist: Die
Zuordnung von Signifikant und Signifikat muss geleistet werden, von
den Beteiligten bei jedem Gespräch neu, und kann von den Gesprächs-
partnern nie vollständig gesichert werden. Was der Andere unter
einem Wort versteht, das ich gebrauche, was er dabei fühlt, welche
Assoziationen er dabei hat, das lässt sich nie voll ermessen und bestim-
men. Ein umfassender Bedeutungsabgleich ist unmöglich. Hinzu
kommt, dass Sprache nicht nur eine expressive und informative, son-
dern auch eine eminent performative Funktion hat: Der Sprecher will
mit ihr etwas erreichen. Sie ist also ein Machtinstrument, sie vermag
Druck auszuüben, zu täuschen, zu verführen, zu manipulieren. Keine
Erziehung kommt ohne Sprache aus. Und da Sprache gelernt werden
muss, der Empfänger also völlig abhängig ist von denen, die aus ihrem
Sprachvorsprung heraus Sprache und damit Sinn und Bedeutung ver-
mitteln, wird Sprache nicht nur zum Objekt von Erziehung, sondern
auch ihr Medium, Mittel und Ziel. Eltern geben ihre Überzeugungen,
Erwartungen, ihre Wünsche und Ängste, ihre Widersprüche und In-
konsequenzen, ihre Neurosen und Bosheiten mit der Sprache weiter,
und nicht nur die Eltern, sondern ebenso die Gesellschaft, der Kinder-
garten, die Schule, die Behörden. In der Sprache verbergen sich ganze
Weltbilder, Ideologien und Denkmöglichkeiten, damit aber auch Gren-
zen, Gebote und Verbote des Denkens. Man denke nur an »Gruppen-
sprachen«, z.B. die Sprache der Psychoanalyse, der Wissenschaft, der
Kirchen usw. Hier wird Wirklichkeit gemacht und manipuliert, beson-
ders über den Weg versteckter Wertungen. Ein Beispiel: Das Wort
»agieren« bedeutet »handeln«, aber in der Psychoanalyse wird es als
destruktives Handeln verstanden, das die Therapie untergräbt. Wer
aber gibt diese Wertung ab und mit welchem Recht? In vielen Fällen
benutzt es der Therapeut, wenn er mit dem Patienten nicht zurande
kommt und sein Versagen »erklären« muss. Die »Schuld« liegt dann
einfach beim Patienten, der ja aufgrund seiner Störung angeblich nicht
anders handeln kann.

Eine Gesellschaft kann sich ohne Arbeits- und Funktionsteilung
nicht entwickeln. Nicht jeder kann alles, und also müssen Kompeten-

326

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zen geschaffen und verteilt werden. Das ist der Ursprung der sozialen
Rolle. Schon Mutter- und Vaterschaft sind soziale Rollen, ja auch die
Kindschaft, wenn auch noch »naturnah«. Wer aber verteilt, mit wel-
chem Recht und nach welchem Kriterium? Hier kommt wieder die
Macht ins Spiel. Man kann sagen, die Gesellschaft verteile die Rollen,
d.h. die sozialen Erfordernisse, so, wie sie es braucht. Es wäre aber allzu
magisch, wollte man das System Gesellschaft (wie moderne System-
theoretiker zuweilen tun) zum Subjekt erheben. Keine Gesellschaft, ja
nicht einmal eine Gemeinschaft, z.B. ein Ehepaar, eine Familie, kann
initiativ handeln, dazu sind nur individuelle Subjekte in der Lage. Es
sind darum die Repräsentanten der Gesellschaft, ihre Machthaber, die
die sozialen Funktionen verteilen und legitimieren, z.B. Ausschüsse,
Vorstände, Minister usw. Niemand kann aus einsamem Entschluss
Lehrer, Arzt, Bäcker werden, er bedarf einer Beauftragung und einer
Ermächtigung. Dieses Wort, in dem das Wort Macht steckt, sagt alles.
Natürlich ist Macht nicht an sich schlecht oder gar böse, im Gegenteil
ist sie die Basis aller Wirksamkeit. Sowohl der Ermächtigte muss über
Macht verfügen, nämlich die Macht einer speziellen Kompetenz, als
auch die Ermächtigenden als Vertreter der Gesellschaft insgesamt oder
einer gesellschaftlichen Gruppe. Sie teilen Macht zu und wenn gut,
dann aufgrund von lebenswichtigen Erfordernissen. So wird die Macht
von zwei Seiten her zumMittel undMedium des »Guten«, des Lebens-
förderlichen. Welches Konfliktpotential im Leben der sozialen Rolle
liegt, das ist allerdings kaum zu beschreiben. Und in der Tat kann und
muss auf dem Boden des Rollenbegriffs, also der sozialen Funktion,
eine umfassende gesellschaftliche Konflikttheorie entwickelt werden.
Der Soziologe Dahrendorf (1970, S. 112) etwa hat das zu seiner Le-
bensaufgabe gemacht. Ich kann an dieser Stelle nur darauf verweisen.

Damit nicht genug, muss jede gesellschaftliche Konflikttheorie
durch eine psychologische Konflikttheorie ergänzt werden. Das war
Freuds Lebensleistung: Er erkannte, dass die anscheinend rein indivi-
duellen Leiden in vieler Hinsicht eine Verinnerlichung sozialer Wider-
sprüche darstellen. Ja in seiner Theorie basiert der psychische Konflikt
fundamental auf einem Dissens zwischen dem individuellen Begehren,
wie es sich in der Libido manifestiert, und den gesellschaftlichen Ge-
boten und Verboten, die sich im »Über-Ich«, in der Gewissensinstanz
des Subjekts niederschlagen. Darin liegt viel Wahrheit, auch wenn das
Konzept insgesamt sehr einseitig ist. Denn es gibt nicht nur ein inter-
nalisiertes soziales Gewissen, sondern auch ein originär ethisches Ge-

327

Grunds�tzliches und Allgemeines

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissen, das aus der Gesellschaftlichkeit des Menschen nicht ableitbar
ist, auch wenn es in deren Rahmen geweckt wird und erzogen werden
muss. Freud muss sozusagen durch Kant ergänzt werden. Wie die Er-
fahrung lehrt, können ja das konventionale und das autonome Gewis-
sen, wie z.B. im Falle der Widerstandsbewegungen im dritten Reich,
miteinander in Konflikt geraten.

Schließlich dürfen im Rahmen einer sozialen Theorie des Leidens
die Errungenschaften von Marx und vielen anderen Soziologen nicht
unerwähnt bleiben. Nicht nur Individuen geraten miteinander in Wi-
derspruch, sondern auch Kollektive – Parteien, Stände, Klassen, Grup-
pen, Völker, Staaten. Nicht nur Individuen haben antagonistische Inte-
ressen, sondern auch Kollektive. Wie viel Kampf, Streit, Zerwürfnis,
Unrecht und Leid hierdurch geschaffen wird, belegt jede morgendliche
Zeitungslektüre. Auch hier gilt: Die verschiedenen Kollektive einer
Gesellschaft brauchen einander (was sie oft vergessen), und dies gerade
in ihrer jeweiligen gesellschaftlichen Differenz, und doch ist es gerade
diese Differenz, die sie oft bekämpfen und aufzuheben versuchen.Wel-
che Partei wollte nicht alle Stimmen auf sich versammeln, wollte nicht
allein und unumschränkt regieren? Gerade das aber ist mit einer De-
mokratie nicht vereinbar; eine solche Partei würde bald zum Instru-
ment einer Diktatur und verlöre dadurch ihr Parteiwesen. Man muss
also so weit gehen und behaupten, dass eine Gesellschaft ohne Diffe-
renzen, Diskrepanzen und Antagonismen gar nicht bestehen und sich
entwickeln kann. Dann aber sind gesellschaftliche Leiden und Konflik-
te unvermeidlich, ja sie dürfen und müssen in gewissen Grenzen posi-
tiv gewertet werden, gleichsam als Brennstoff für weitere gesellschaft-
liche Entwicklungen, Verbesserungen, überhaupt für den Erhalt, die
Bereicherung und Vertiefung des gesellschaftlichen Lebens.

Im Rahmen dieser Arbeit kann eine umfassende Sozialphilosophie
des Leidens nicht geliefert werden. Auch überschreitet sie noch mehr
als die Philosophie des leidenden Leibes die phänomenologischen
Grenzen. Der Andere ist ja in seiner eigensten Selbstheit uneinholbar
entzogen, kann also noch weniger vergegenwärtigt werden als die an-
dere Leiblichkeit, über die sich allerdings jene Selbstheit mitteilt. Sogar
in der totalen Liebesvereinigung, die ohne die vermittelnde Sphäre der
Leiblichkeit unmöglich ist, können sich die Selbstheiten nicht direkt
begegnen und nicht gänzlich vereinigen. Es bleibt immer ein entzoge-
ner unendlicher Rest, der zugleich eine nie erfüllbare Sehnsucht und
eine große Wehmut ob der Unüberwindlichkeit der existenziellen

328

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fremdheit weckt. Dieses Leiden ist nicht behebbar. Die Idee der Gott-
heit kann in dieser Hinsicht als das Symbol der Utopie und damit der
unmöglichen Erfüllung der totalen Liebesvereinigung zweier Geschöp-
fe gelesen werden. Analoges gilt für alle anderen Formen von Gemein-
schaft – sie können die existenzielle Fremdheit zwischen den einzelnen
Menschen bestenfalls überdecken, aber niemals aufheben. Vielleicht ist
ein Großteil der Konflikte, Ungerechtigkeiten, Grausamkeiten und
Leiden zwischen Menschen nichts als der Ausdruck der Ohnmacht,
Verzweiflung, Trauer, Wut und Rebellion gegenüber der Unaufhebbar-
keit jener existenziellen Ferne und Fremdheit, jener Einsamkeit und
unbarmherzigen Zurückgeworfenheit auf sich selbst. So gesehen wür-
den Kampf und Leiden in der Welt eine Form der Entlastung von der
conditio humana, ein Leid also die Remedur für ein tieferes, radikaleres
Leid darstellen.

2. Mitgef�hl und Mitleid

Lange wogte einstmals der Streit darüber hin und her, ob der Mensch
von Natur aus, d.h. von Geburt, ein soziales Wesen sei oder ein aus-
gemachter Egoist. Man darf wohl sagen, dass die Entscheidung heute
gefallen ist: Der Mensch ist von Anbeginn beides. Er sucht und braucht
den Anderen, um sich selbst zu erhalten; und er wird an seinem Ego
nicht glücklich, wenn er es nicht im Gesicht des Anderen gespiegelt
sieht bzw. das andere Ich in seinem eigenen Gesicht gespiegelt fühlt.
Diese bereits bei den Menschenaffen feststellbare »Spiegelung« wurde
von der modernen Neurobiologie mit der Entdeckung der »Spiegelneu-
rone« auch physiologisch bestätigt. Doch schon die empirische Leib-
lichkeit beweist, dass der Mensch auf den Anderen hingeordnet ist –
es sind die basalen Instinkte, die ihn auf den Anderen hin orientieren.
Und trotzdem: Obwohl sich der Mensch nur in der gemeinsamen Haut
eines Wirgefühls sicher und wohl fühlt, drängt ihn ein Stachel, den das
Tier nicht kennt, alles Soziale einzureißen und sein Ich auf die Spitze
des Lebensberges zu setzen. Schon das ein-, zweijährige Kind zeigt uns
dies wundersam-schreckliche Erwachen eines individuellen Selbstes,
das sich zum absoluten Bezugspunkt macht. Die Geschichte des Ego-
ismus kann nur auf dem Hintergrund der einzigartigen Selbstwerdung
des Menschen verstanden werden, die einer kleinen Gottwerdung in
der Welt gleichkommt. Die Selbstüberhebung des Ich zur werdenden

329

Mitgef�hl und Mitleid

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gottheit, von der die gesamte Menschheitsgeschichte von den Gott-
königen des Altertums bis zu den Philosophen des deutschen Idealis-
mus immer wieder erzählt, lässt sich auf bloß psychologischem oder
soziologischemWege niemals ausreichend erklären, denn immer bleibt
die Frage: Woher kommt die Kraft zu solcher Selbstüberschätzung und
Selbstüberhebung? Doch wohl nicht aus unserem Tierleib. Vielmehr
ist ein Seinsquell zu fordern, der einem anderen Maß und Sinn, einer
anderen Tiefe und Höhe gehorcht als die ganze Welt der Instinkte,
Triebe und Gattungskräfte.

Man tut also gut daran, den Menschen weder als asozialen Egois-
ten noch als sozialen Altruisten zu betrachten, sondern, wie so oft, als
ein polares, dialektisches Wesen, das zwischen zahllose Gegensätze ein-
gespannt ist und diese nur durch einen dynamischen, gewiss mühseli-
gen und leidvollen Werdeprozess integrieren und nie ganz versöhnen
kann. Der Mensch ist ein radikales Einzelwesen und ein radikales Ge-
meinschaftswesen zugleich.

Auf den ersten Blick mag es verwundern, dass es genau diese Po-
larität zwischen Egozentrik und Altruität sein soll, die ein Lebensphä-
nomen ermöglicht, das für gewöhnlich als soziale Fähigkeit schlechthin
apostrophiert wird: das Mitleid, bzw. noch weiter gefasst, das Mit-
gefühl. Ich behaupte, dass Mitleid ohne ein Ich bestenfalls in Ansätzen
möglich ist, inWahrheit aber umso lebensvoller, echter und tiefer wird,
je deutlicher und kraftvoller sich ein Ich entwickelt. Untermauert wird
diese Ansicht durch die Tatsache, dass die »ichlosen« Tiere nur in sel-
tenen Ansätzen so etwas wie Mitgefühl und Mitleid zeigen und ich-
schwache Menschen in ihrer Beziehungsfähigkeit beeinträchtigt sind.
Die philosophisch-erkenntnistheoretische Begründung besteht darin,
dass nur ein Ich, eine Person zum vollen Perspektivenwechsel in der
Lage ist, eben weil durch ein Ich überhaupt erst eine Perspektive kon-
stituiert wird. Das ichlose Tier hat recht eigentlich gar keine Perspekti-
ve, sondern lebt die »Perspektive« seiner Art. Ohne Perspektivenwech-
sel sind aber Empathie, Mitgefühl, Mitleid, Barmherzigkeit und
Fremdhilfe kaum möglich.

Es ist eigenartig, dass gegenüber dem Phänomen Mitleid zwei
Philosophen, obwohl sie einander in Vielem sehr nahe stehen, die
denkbar konträrsten Positionen bezogen haben. Schopenhauer hielt
das Mitleid für die höchste Tugend, Nietzsche, sein früher Bewunderer
und späterer Gegner, für die größte ethische Schwäche. Nun hat auch
dieser Gegensatz seine Geschichte und mag »genealogisch« bzw. psy-

330

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chologisch erklärt werden. Denn bekanntlich sind die »Söhne« (auch
und gerade die geistigen) genötigt, gegen die »Väter« (auch und gerade
die geistigen) zu rebellieren, um überhaupt zu sich selbst zu finden.
Der Widerspruch ist ein Individuationsmittel schlechthin, gleich wie
viel Wahrheit in ihm steckt. Doch auch sachlich lässt sich der Gegen-
satz überbrücken, denn es kann füglich nicht bezweifelt werden, dass
manches Mitleid hilft, stärkt, ermutigt und rettet und anderes Mitleid
schwächt, klein macht und demütigt. Um hier weiterzukommen, muss
daher zuerst geklärt werden, was Mitgefühl und Mitleid überhaupt
sind, wie sie zustande kommen und wie sie sich realisieren.

Was ist das Mitleid? Es ist im Kern sicher keine leibliche Empfin-
dung, kein Gedanke, kein Entschluss, keine Phantasie, keine Handlung,
wiewohl es mit allen diesen Seelengestalten verbunden sein kann. Im
Kern ist es ein Gefühl, und zwar genauer ein Reaktionsgefühl, also ein
Affekt und damit kein Wunsch- oder Stimmungsgefühl. Innerhalb der
Welt der Gefühle gehört es zweifellos zu den wesenhaft sozialen Ge-
fühlen, zu den Mit-Gefühlen im weiten Sinne, zu denen etwa auch die
Dankbarkeit, der Neid, die Eifersucht, die Achtung, die Ehrfurcht zäh-
len. Denn sie alle implizieren notwendig eine soziale Beziehung. Inner-
halb der sozialen Gefühle bezieht sich das Mitleidsgefühl auf all jene
Gefühle, die mit Leid verbunden sind. Auch das sollte erst einmal im
weiten Sinne aufgefasst werden, denn in der Tat kann man mit allen
emotionalen Leidensgestalten Mitgefühl haben, also nicht nur mit der
Trauer, der Verzweiflung, der Angst, der Wehmut, der Sehnsucht, son-
dern auch mit dem Ärger, der Empörung, der Scham, ja mit Neid,
Eifersucht, Zorn und Hass. Wo kein Leid gefühlt oder doch wenigstens
vermutet wird, da entsteht kein Mitleid, kein mit-leidendes Gefühl.
Was bedeutet dies nun genauer?

Wie das Wort Mitleid schön anzeigt, kommt es zu einer Identifi-
kation zwischen dem ursprünglich Leidbetroffenen und dem Mitlei-
denden. Dazu ist es keineswegs nötig, dass der Betroffene sein Leiden
emotional ausdrückt. Ja er muss emotional gar nicht in besonderer
Weise gestimmt sein, es genügt, dass der Mitleidende die Situation, in
der sich der Andere befindet, als leidvoll erlebt und deutet. Wer hätte
noch nicht erlebt, dass einer sagt, er habe einen Unfall gehabt, worauf
der Andere antwortet: »O das tut mir leid.« und der erste zurückgibt:
»Nicht so schlimm. War nur eine Kleinigkeit.« Aber natürlich, wenn
der Betroffene seinem Leiden emotionalen Ausdruck verleiht, steigt
die Wahrscheinlichkeit, dass er Mitleid erzeugt. Denn Gefühle lösen

331

Mitgef�hl und Mitleid

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufgrund ihres eminenten Schwingungs- und Resonanzwesens fast
»naturhaft« Gefühle aus, sei es gleich oder gegensätzlich schwingende
Gefühle. Alle Sympathie- und Antipathiephänomene basieren auf die-
sem Prinzip. Im Mitleid dominiert zweifellos das sympathische Mo-
ment, was heißt, dass der Mitleidende tendenziell so fühlt und zu füh-
len bestrebt ist, wie er wahrnimmt bzw. glaubt, dass der Leidbetroffene
fühlt. Im Allgemeinen überwiegt im Mitleid jedoch eine Gefühlskom-
ponente, die sich der Trauer nähert. Selbst wenn wir z.B. Mitleid für
jemanden hegen, der sich ärgert, dann spüren wir oft weniger den Är-
ger als die Trauer über den Schaden oder Verlust, den der Verärgerte
erlitten hat. Das Mitleidsgefühl ist also nicht einfach mit dem Gefühls-
zustand des Betroffenen identisch, sondern definiert sich von dem er-
littenen (sei es wirklichen oder fiktiven) Schaden her, den jemand erlit-
ten hat, gleichgültig welches Gefühl der Beschädigte selbst empfindet.
Aber natürlich kann es im Mitleid auch zu einer vollen emotionalen
Identifikation kommen, sodass wir Ärger fühlen, wenn der Betroffene
verärgert ist, Eifersucht, Hass, Angst usw. mitfühlen, wenn der Andere
Eifersucht, Hass, Angst usw. empfindet.

Im Allgemeinen erweist sich das Mitleid also als ein Affektgefühl,
das sich von dem Schaden bzw. Leid des Betroffenen her konstituiert
und in der Regel der Gestimmtheit der Trauer zuneigt. Letzteres wird
dadurch bestätigt, dass sich das Mitleid zumeist als »Bedauern« mit-
teilt. Damit dies möglich ist, muss sich der Mitleidende mindestens so
weit in die Lage (nicht in den Gefühlszustand!) des Anderen versetzen,
dass er dessen Schaden bzw. Leid wahrnehmen kann. Ohne diese Kern-
intuition (Brandenstein 1966b, S. 192) wäre Mitleid wie jedes Mit-
gefühl unmöglich. Nicht die Empathie (die Einfühlung) ist also ent-
scheidend, sondern die Wahrnehmung und Deutung der Situation des
Anderen. Natürlich kann dies auch durch Einfühlung erreicht werden,
und dies ist wohl am häufigsten der Fall, notwendig ist es aber nicht.
Die Empathie wiederum ist inWahrheit eine weitaus aktivere Gefühls-
tätigkeit als das Mitleid, die Sympathie oder das Mitgefühl. In ihr wal-
tet ein starkes Willensmoment, das sich bewusst und sozusagen mit
einem inneren geistigen Kraftaufwand gefühlsmäßig in den Anderen
hineinfühlt, um dann seinen Zustand herauszufühlen. Psychothera-
peuten z.B. setzen die Empathie viel häufiger ein als das Mitgefühl,
das allerdings nicht, wie das die Psychoanalyse empfiehlt, vermieden,
sondern nur begrenzt werden sollte. In der Empathie wirkt ein Mo-
ment mit, das mehr auf Distanz hält als das Mitgefühl und das Mitleid,

332

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die beide eher zur unreflektierten Distanzlosigkeit neigen. Die Em-
pathie ist, da sie als Diagnostikum dem Auftrag einer objektiveren Si-
tuationserkennung untersteht, daher kühler, sachlicher, distanzierter,
reflektierter, überhaupt »vernünftiger«. Aber es ist klar, dass eine Em-
pathie ohne alles Mitgefühl unmöglich ist. Man kann das Leiden eines
Anderen nicht wirklich gewahren, wenn man sich emotional kalt stellt,
also kein Mitleid empfindet. Aber es darf beim bloßen Mitleid, beim
bloßen passiven Leid-Mitfühlen nicht bleiben, jedenfalls nicht im
therapeutischen Rahmen. Vielmehr muss das Mitleid kognitiv und
pragmatisch bereichert, d.h. sein gefühlter Inhalt muss rational durch-
gearbeitet, werden, um neue Handlungsmöglichkeiten für die Leid-
bewältigung frei zu setzen.

Bloß als Mitgefühl wird das Mitleid weder zu einer vertieften Er-
kenntnis noch zu einem neuen Verhalten führen. Und dies ist gewiss
die Gestalt, die oft, so von Nietzsche, kritisch angeprangert wurde. Ein
Mitgefühl, das nicht klüger macht und praktisch zu nichts führt, ist in
der Tat fragwürdig, und doch wollen viele Menschen oft gar keine an-
dere Hilfe als diese einfachste Form der resonierenden Zuwendung.
Durch diese Konstellation kommt es häufig zu Missverständnissen, be-
sonders zwischen Mann und Frau. Die Frau leidet und möchte, dass der
Mann mit ihr fühlt. Er ist dazu bereit, aber nur, um sofort daraus eine
Handlungsanweisung abzuleiten. Das aber will die Frau gar nicht; sie
will nichts ändern, sie will oft nur das Leid tragen, aber eben nicht
allein. Das ärgert den Mann wiederum, der es unsinnig findet, ein Leid
zu tragen, das man abstellen könnte. Und schon entbrennt der leidige
Konflikt.

Betrachten wir das Mitleid in seiner Eigenstruktur genauer, dann
finden wir neben seinem emotionalen Kerngehalt noch weitere Mo-
mente. Das führt uns zur Frage nach der Entstehung des Mitleids. Zu-
erst muss überhaupt eine Bereitschaft und Offenheit, ja ein Wille zum
Mitleiden da sein, sonst ist es unmöglich. Natürlich muss es sich dabei
um keinen expliziten und reflektierten Willensentschluss handeln,
aber doch um eine prinzipielle Willensbereitschaft. Dass dieses Mo-
ment nicht unerheblich ist, bemerken wir in all den Fällen, wo ein
Mensch sich emotional verweigert, sich nicht einlässt, ja sich wehrt,
in ein Mitfühlen hineingezogen zu werden (sich also willentlich gegen
die Sogkraft des Gefühls stemmt). Zweitens bedarf das Mitleid einer
Minimalkenntnis jener Situation, in der eine andere Person einen
Schaden erlitten hat. Ohne dieses Wissen (das auch eine Vermutung,

333

Mitgef�hl und Mitleid

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ja ein Irrtum sein kann) kann sich das Mitleid nicht einstellen. Sind
diese zwei Bedingungen erfüllt, dann entsteht das Mitleid als leidendes
Mitgefühl wie von selbst, natürlich je nach Persönlichkeitsstruktur und
Umständen des Mitfühlenden. Kurzum: Ohne Wille und ohne Ver-
nunft kein Gefühl, auch kein Mitleid. Dabei handelt es sich um Wil-
lens- bzw. Vernunftmomente, die vollständig ins Mitleidsgefühl einge-
schmolzen sind, also nicht selbständig auftreten, wie es der Fall wäre
bei einer das Mitleid kritisch betrachtenden oder beratenden Vernunft
oder bei einem die Umstände des Mitleids verändernden Willen, die
natürlich oft zum gesamten Mitleidskomplex hinzutreten. Als reines
Gefühl ist das Mitleid gar nicht möglich, wie es überhaupt kein reines
oder absolutes oder bloßes Gefühl gibt. Das hatten wir früher schon
diskutiert. Damit ist aber klar, dass das Mitleid sich erst dann in der
Ontogenese einstellen kann, wenn die entsprechenden kognitiven
Funktionen ausgereift sind. Eine bloße Gefühlsansteckung ist anschei-
nend immer möglich, ja schon in den ersten Monaten des Säuglings,
aber Mitleid und Empathie entwickeln sich erst, wenn der Mensch
»mentalisieren«, d.h. denken, kann, dass der Andere ein eigenes Ich
hat mit einer eigenen emotionalen Innenwelt und einer eigenen (ko-
gnitiven und emotionalen) Perspektive. Solange das Kind reiner Sen-
sualist oder Positivist ist (was es eigentlich überhaupt nie ist, das sind
erst die Erwachsenen, und auch die nur in der Theorie!), kann es Mit-
gefühl und Mitleid nicht empfinden und schon gar nicht sich em-
pathisch einfühlen.

Im Unterschied zur bloßen Gefühlsansteckung, die gar nicht un-
bedingt von der Existenz des Anderen (vor allem als personal-intimen
Anderen) wissen muss, weiß das Mitleid um den Anderen als Anderen.
Und eben das ist eine ungeheure, kaum zu überschätzende intellektu-
elle Leistung, die dem Tier, und auch da bloß den höchstentwickelten,
nur in Ansätzen möglich ist. Psychogenetisch liegt es auf der Hand,
dass Mitgefühl und Mitleid vor allem dadurch geweckt werden, dass
wichtige Andere mit dem kleinen Kind Mitgefühl und Mitleid haben.
Da das Kind ein großer Nachahmungskünstler ist, übernimmt es spon-
tan diese emotionalen Schemata, identifiziert sich mit ihnen und über-
trägt sie spontan auf Dinge, Tiere und Puppen. Natürlich kann es das
nur, weil es dafür eine bereitwillige Anlage mitbringt. Der Mensch will
von Anbeginn erstens überhaupt fühlen und zweitens mitfühlen, ge-
meinsam fühlen, Gefühlsaustausch betreiben. Alles andere erlebt er,
zumal der kleine Mensch, als Kälte, Härte, Schmerz, Leblosigkeit, Ver-

334

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lassenheit, Sinnlosigkeit. Darum kann er, wenn solches droht, sogar auf
den Gedanken verfallen, sich oder andere zu schädigen, eben um Mit-
gefühl zu bewirken. Viele psychische Störungen, viele kriminelle
Handlungen lassen sich als verzweifelte Versuche, Mitgefühl, über-
haupt Gefühle in einer eisigen Welt zu erzeugen, lesen. In der eigenen
wie auch in der vereisten Welt der Anderen, der Eltern, der Mitschüler,
der Lehrer.

3. Devianz und soziale Krankheit

Leiden ist nicht Krankheit, aber wir können an einer Krankheit leiden,
ja der Leidensvollzug selbst kann krankhaft alteriert sein, so in der
Hypochondrie, in der Depression und in der Angststörung. Der Über-
gang vom nichtkrankhaften Leiden zum krankhaften Leiden wird
durch das Wesen des Schadens markiert. Wo kein wenigstens poten-
tieller Schaden, da keine Krankheit. Was aber ist ein Schaden? Und wer
legt das fest? Ein Schaden ist ein Mangel, aber kein beliebiger, sondern
ein solcher, der widernatürlich ist, der (objektiv) nicht sein soll. Damit
aber muss geklärt werden, was das »Widernatürliche« ist. Das ist nur
auf dem Hintergrund einer »Wesensontologie« möglich. Wer ihre
Möglichkeit bestreitet, kann von Krankheit nicht reden, auch nicht
von leiblicher Krankheit. Nur wenn es uns gelingt, einen dem Organis-
mus und seinen Funktionen immanenten und objektiv seinsollenden
Sinn abzuringen, nur dann wird der Schadensbegriff sinnvoll. Ein Kno-
chensystem, das nicht den Sinn hat, den Leib zu stützen und zu tragen,
kann in dieser Hinsicht nicht beschädigt werden. Analoges gilt für psy-
chische, ja für soziale Realitäten und Funktionen.Wenn wir behaupten,
ein Sinn der Familie liege darin, Kindern einen sicheren und geborge-
nen Ort zu geben, dann kann das System Familie Schaden erleiden.
Handelt es sich nicht nur um eine einzelne Schädigung, sondern um
einen Schadensprozess, so z.B. bei einer anhaltenden Kommunikati-
onsstörung, dann liegt eine echte und volle soziale Krankheit vor. Es
ist also sinnvoll, von sozialen Störungen und Krankheiten zu reden. Es
handelt sich nicht nur umMetaphorik. Die Abweichung oder Devianz,
die in diesem Falle zum Tragen kommt, beruht dabei weder auf einem
bloß statistischen Mittel noch auf bloßer Konvention, sondern auf
einer »Wesens- und Sinnbestimmung« der beschädigten Realität. Das
ist nicht immer einfach, ja manchmal gar nicht möglich, aber doch

335

Devianz und soziale Krankheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grundsätzlich nicht unmöglich. Die gewiss nicht leugbare Tatsache,
dass es Übergänge zwischen krank und gesund, auch Mischzustände
gibt, widerlegt nicht die Möglichkeit ihrer genauen Abgrenzung. Auch
zwischen den Farben rot und blau gibt es ein vollkommenes Kontinu-
um von Farbübergängen, auch Mischungen sind möglich, trotzdem
sind sie in ihrer spezifischen Qualität wesensverschieden. Krankhaft
oder pathologisch wird eine soziale Devianz erst, wenn sie potentiell
schädlich wird, entweder fremd- oder selbstschädigend. Außerdem
muss sie entsprechend dem allgemeinen Krankheitsbegriff einen Pro-
zess beinhalten und überwiegend fremdbestimmt sein, sich also nicht
auf freie Entscheidung und Vernunfteinsicht zurückführen lassen.
Überwiegt das Letztere, liegt nicht Krankheit, sondern Schuld vor.
Auch hier gibt es endlose Misch- und Übergangsformen, die im kon-
kreten Einzelfall eine Abgrenzung unmöglich machen können. Im
Rahmen z.B. der Sozialpathologie der Persönlichkeitsstörungen sollte
darum zwischen ungefährlichen Devianzen, sagen wir Persönlichkeits-
akzentuierungen, und wenigstens potentiell schädlichen Persönlich-
keitsstörungen, »Psychopathien«, unterschieden werden. Schädlich
können aber auch schon falsche Rollenzuweisungen, Rollendiffusio-
nen, Rollenkollusionen, Rollenentwertungen, dann alle Formen insti-
tutioneller Gewalt, gesellschaftlicher Entfremdung und Ausbeutung
usw. sein. Auch hier handelt es sich um originär soziale Pathologien.
Hier ist kein Organismus krank, aber ein System, das ohne innere
Sinnkonstituenten nicht auskommt. Allerdings sind diese weit varia-
bler als die Sinnbestimmungen des vitalen Organismus, aber doch
nicht völlig beliebig, zumal dann, wenn sie krankmachend auf den vi-
talen Organismus und die Individualpsyche durchschlagen.

Wie aber lässt sich die Sinnstruktur eines Systems, sei es des Or-
ganismus, der Psyche oder einer Gemeinschaft bzw. Gesellschaft ge-
nauer bestimmen? Die Statistik kann hier höchstens als Heuristik die-
nen, da es bekanntlich viele nicht-pathologische Devianzen gibt, z.B.
Hochbegabte oder geniale Menschen. Aber auch, was den Organismus
betrifft, sind immer nur idealtypische Mittelwerte angebbar, um die die
realen Werte, z.B. der Blutdruck oder Hormonkonzentrationen,
schwanken und schwingen. Wann ein Messwert pathologisch wird,
kann nur aus dem lebendigen und funktionalen Gesamtzusammen-
hang ermittelt werden. Und da stoßen wir auf wesentlich nicht-mathe-
matische Aspekte, im Wesentlichen auf einen qualitativen und einen
logisch-funktionalen Aspekt. Nehmen wir z.B. das Vorliegen erhöhter

336

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leberwerte, dann wird dieser Befund sofort verständlich und sinnvoll,
wenn gleichzeitig ein chronischer Alkoholmissbrauch, eine Gelbverfär-
bung der Haut und der Skleren, Verdauungsstörungen, Koordinations-
probleme, ein erhöhter Bilirubinwert und Gefäßveränderungen fest-
gestellt werden. Qualitativ sind alle nicht-mathematischen und
nicht-funktionalen Aspekte, z.B. die Gelbverfärberung der Haut, die
Verfettung der Leber und eine Gedächtnisstörung. Funktional-logisch
sind alle jene Aspekte, die auf die Beeinträchtigung eines Funktions-
zusammenhanges hindeuten, so z.B. eine motorische Koordinations-
störung bei Aufforderung, abwechselnd die Zeigefinger an die Nase
zu führen. Analoges lässt sich bei psychologischen und sozialen Stö-
rungen beschreiben. Wenn in einem Unternehmen die Mitarbeiter be-
stochen oder erpresst werden, dann ist das eine qualitative Problema-
tik; wenn dadurch der funktionale Ablauf des Betriebs Schaden nimmt,
dann ist der logisch-funktionale Sinnzusammenhang beeinträchtigt.
Alle vier Momente zusammen – der qualitative, der logisch-funktiona-
le, der quantitativ-gestaltliche und der statistische – ermöglichen eine
zwar niemals absolut gewisse und starre, aber doch lebendige und für
Wandlung offene Sinnbestimmung eines Systems oder Organismus,
also seiner »Gesundheit«, die nicht nur auf Konvention beruht und
daher einen real objektiven und intersubjektiv überprüfbaren Erkennt-
nisstatus besitzt, der die Grenze zu Leiden, Schaden, Krankheit und
Devianz markiert.

337

Devianz und soziale Krankheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Grundsätzliches und Allgemeines
	2.  Mitgefühl und Mitleid
	3.  Devianz und soziale Krankheit

