XII. Die Sozialitat des Leidens

1. Grundsitzliches und Allgemeines

Alles Soziale beginnt mit dem Anderen. Und der wird wiederum da-
durch als Anderer konstituiert, dass sich ein Selbst auf ihn bezieht.
Das »Selbst« wiederum ist eine Grofle, die sich weder ableiten noch
beweisen, sondern nur unmittelbar im Selbst-Vollzug erfahren lasst.
Damit ist auch klar, dass ein Selbst nur ein selbsttitiges, aktives Wesen
sein kann, das zur Selbstergreifung und damit zur Selbstreflexion be-
fahigt sein muss, was wiederum wenigstens potentielle Bewusstheit
impliziert.

Diese Urstruktur menschlicher Sozialitit — das Verhiltnis von
Selbst und Anderem bzw. Anderen — entsteht, wenn ein Mensch ein
Lebewesen als Menschen ansieht. Genau dies tut der Sdugling, der sei-
ne Mutter, tut die Mutter, die ihren Sdugling anlacht, oder tut ein
Mensch, der einen anderen anspricht oder anhort. Das Soziale ist also
nie einfach gegeben, sondern entsteht im selbstaktiven intersubjekti-
ven Vollzug.

Rein faktisch wird der Mensch allerdings in das Gemeinschafts-
leben, in die Sozialitdt hineingeboren. Sie geht ihm insofern voraus, als
sich seine Existenz, genauer sein leibliches Dasein, einem sozialen Akt,
dem Akt der Vereinigung zweier Menschen, verdankt. Doch als eigene,
innere Realitit wird das Soziale erst durch die Intentionalitit eines
Subjektes, das Seinesgleichen sucht, geschaffen. Und hier stoflen wir
auf eine unendliche Anzahl von Quellen, Griinden und Abgriinden
des Leidens. Denn in der Tat entstammen die meisten Ubel, die den
Menschen plagen, nicht der Naturwelt, nicht der eigenen Innenwelt,
nicht dem Unbewussten, nicht der idealen »Uberwelt«, sondern der
Menschenwelt. Was Menschen sich gegenseitig antun und antun kén-
nen, iiberschreitet jede Vorstellungskraft. Nur der Mensch kann dem
Menschen ein Wolf sein. Und die Menschen kénnen dies, weil sie im

322

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grundsitzliches und Allgemeines

Ersten und im Letzten aufeinander angewiesen sind, und zwar nicht
nur irgendwie, sondern auf Gedeih und Verderben. Der Mensch
braucht den Menschen, physisch, seelisch, geistig. Er kann in keiner
Weise allein aus sich heraus seine Existenz bewiltigen und eine gelun-
gene Lebensgestalt entwickeln; er ist keineswegs ein »Einziger mit sei-
nem Eigentum, wie Stirner (1892) meint.

Aber worauf ist er angewiesen? Hier taucht ein Dilemma auf: Der
Mensch ist namlich auf ein Wesen angewiesen, das nie ganz erreichbar,
das nie durchschaubar ist, dessen Absichten, Méglichkeiten und Gren-
zen nie zu ermessen sind, das sich immerzu entziehen kann, ja prinzi-
piell entzogen ist, das aber umgekehrt auch jederzeit zu einem unvor-
hersehbaren Ubergriff in der Lage ist. Im Gegensatz zum Tier, das sich
auf eine instinktgesicherte Mitwelt verlassen kann, hat es der Mensch
in seinem Gegeniiber mit einem Abgrund zu tun, der noch verborgener
und unberechenbarer ist als sein eigener Abgrund. So ist der Andere
zwar die einzigartige Quelle von Sicherheit, Geborgenheit, Lust, Halt,
Wachstumsmaoglichkeit, aber auch von Kritik, Entwertung, Angst, Ver-
unsicherung, Bedrohung, Verletzung und Gewalt. Ja das Angewiesen-
sein auf den Anderen als Quelle von Sicherheit, Schutz, Zuwendung,
Halt ist der Hauptgrund so vieler Leiden, deren Virulenz nur mit der
Zunahme und Erstarkung der eigenen Autonomie abnimmt. Hier mag
kein geringer Grund fiir das Motiv liegen, dass sich der kleine Mensch
schon so bald auf sich selbst und die eigenen Krifte besinnt, sich von
seinen priméren Bindungen ablost und eigene Wege geht. Wer dage-
gen traumatische Erfahrungen mit Angewiesensein und Abhingigkeit
gemacht hat, der wird unwillkiirlich die Utopie der totalen Autonomie
kreieren und sich genau dadurch in grofites Leid stiirzen (vgl. das
Schicksal F. Nietzsches), eben weil die totale Autonomie eine Illusion
ist. Solange wir abhéngig sind, und wir sind es das Leben lang, solange
sind wir potentiell dem Leiden ausgesetzt. Das Leiden ist als soziale
Realitdt nicht zu fliehen, es sei, man verfolgt den radikal buddhisti-
schen Weg ins Nirwana. Und in der Tat, Buddha sah nur eine Moglich-
keit, dem Leid zu entgehen — indem man sich allen Abhingigkeiten
(der Kette der Bedingungen) entzieht, und das heif3t, indem man sich
dem Leben, dem Dasein entzieht.

Worauf griindet sich nun aber die Abhingigkeit vom Anderen?
Auf unseren Bediirfnissen, die ab ovo das Andere und den Anderen
intentionieren. Das beginnt mit den leiblichen Bediirfnissen: Wir brau-
chen das Andere der Welt, der Natur, wir brauchen Fliissigkeit und

323

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Sozialitit des Leidens

Nahrung, Warme und Kiihlung, Kleidung und Schuhwerk, Dach und
Lager. Thre Fortsetzung findet diese Abhingigkeit in den seelischen und
geistigen Bediirfnissen: Ohne den Anderen lernen wir nicht lachen und
weinen, suchen und finden, gewidhren und fordern, hoffen und ver-
trauen, spielen und triumen, fiihren und folgen, wir lernen ohne den
Anderen nicht den aufrechten Gang und erst recht nicht die Sprache.
Phantasie, Denken und Kampfen bleiben ohne den Anderen unterent-
wickelt. Ja wir finden uns selbst nicht ohne den Anderen, da es keinen
Lebenssinn, keine Lebensaufgabe ohne Bezug zu den Anderen gibt.
Gewiss, wir konnen uns von allen Abhingigkeiten frei machen, nim-
lich dadurch, dass wir auf die Realisierung all der genannten Bediirf-
nisse, Fahigkeiten und Entwicklungspotenzen verzichten. Dann sind
wir frei, aber dann sind wir auch leer, ohne Bewegung, nicht unter-
wegs, ziellos, tot. In gewisser Weise war dies das kynische Lebenspro-
gramm, mit dessen Freiheitsvorstellung aber nicht nur die Kultur ihr
Ende findet, sondern, da sich der Kyniker ungern fortpflanzt (was ja
Abhiangigkeiten stiftet), der physische Fortbestand der Menschheit
iiberhaupt negiert wird. Freiheit kann also niemals Selbstzweck sein,
denn dann hebt sie sich selbst auf und miindet ins Nichts, sondern
Freiheit erfiillt sich nur durch Bindung, durch Verpflichtung, durch
ein »Anhangenc, durch frei eingegangene oder akzeptierte Abhingig-
keiten. Ergo: Freiheit, die lebensvoll sein will, muss sich binden und
setzt sich dadurch Gefahren und damit Leiden aus.

Aber ist die Freiheit nicht selbst eine tiefste Leidquelle, wie Kier-
kegaard so eindrucksvoll wusste? Gewiss, denn sie verlangt das Wagnis
des Ungewissen, Unsicheren, den Sprung in Irrtum und Irrsal, in Glau-
ben und Vertrauen. Die Freiheit ist ja deshalb frei, d.h. unbestimmt,
weil sie sich gerade noch nicht hat, nicht a priori festgestellt ist, son-
dern sich aus eigener Kraft und eigenem Willen feststellen muss, das
aber durchaus. Eine Freiheit, die dies verweigert und in ewiger Unfest-
gestelltheit verharrt, ist einerseits erstarrte Freiheit, andererseits belie-
bige, gestaltlose Freiheit. Wohl sind wir gerade dadurch frei, dass wir
gewissermafsen iiber dem Abgrund des Nichts hingen, das Nichts ga-
rantiert unsere Freiheit, aber es ist, wie man sich denken kann, eine
schauerliche, erschreckende Garantie, bei der es auch nicht bleiben
kann und bei der es ja auch nicht bleibt. Denn in Wahrheit ist dieses
Nichts sehr gehaltvoll, es birgt namlich eine unendliche Seinspotentia-
litit. Jeder neue Akt, jeder neue Entschluss, jede Wahl, jede neue Idee
schopft ihr einmaliges, begrenztes, aber offenes Sosein aus diesem Ab-

324

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grundsitzliches und Allgemeines

grund, der so reich ist wie die Dunkelheit der Tiefsee. Wir miissen
allerdings mit Mut und Vertrauen hinuntersteigen und hinuntergrei-
fen, um die verborgenen Schitze zu bergen. Wie aber tun wir dies? Wie
gelingt uns das?

Nur dadurch, dass Andere ihr Vertrauen in uns setzen, uns ermu-
tigen, fiir uns Briicken bauen und uns das Unvermeidliche vormachen.
Ein Lebewesen, dem die Lust am Leben und an der Freiheit, das Leben
zu ergreifen und zu gestalten, nicht vorgelebt wird, wird sich nicht ins
Leben wagen und zieht die todliche Resignation vor. Wir miissen zum
Leben verfiihrt werden, sonst verabschieden wir uns sogleich wieder
aus der Welt, wie die Sauglingsforschungen von R. Spitz (1945, S. 53—
75) tiberzeugend gezeigt haben. Der Andere kann meine Freiheit, mei-
ne Subjektivitit gewiss nicht machen (auch wenn man das heute oft
sagen hort), aber er kann und muss sie wecken, ermutigen, Lust darauf
machen, anbahnen und auf dem Weg halten. Und wie sollte das anders
moglich sein, als dadurch, dass der Andere die Freude, ein Subjekt zu
sein, vorlebt und vermittelt?

Umgekehrt bedeutet dies, dass tiberall da, wo der Mensch seine
Subjektivitit, also seine Wiirde und Freiheit, also seine Menschlichkeit
einbiift, um sich her, besonders gegeniiber den Kindern und Jugend-
lichen, der inneren und bald auch &ufSeren Entfremdung zuarbeitet.
Eine Gesellschaft, die den Menschen entsubjektiviert, zum Ding, zur
Ware, zum Konsumobjekt, zum Lustobjekt, zum technischen Apparat,
zum Massenglied degradiert, schafft ein Unmaf3 an Leiden, letztlich
deswegen, weil sich im Menschen immer etwas gegen solche Entfrem-
dungsprozesse wehrt. Kénnten wir zur Ware werden, vollstindig, dann
wiren wir erldst, aber eben genau das ist ad ultimum unméglich. Un-
zufriedenheit und Enttduschung, Widerspruch und Widerstand, De-
pression und Resignation, Revolte und Revolution sind nur der Aus-
druck der Unertraglichkeit solcher Widerspriiche, die die innere
personliche und gesellschaftliche Gewalt nach aufsen bringen und dort
zu »verarbeiten« suchen.

Im sozialen Leben und gesellschaftlichen Verkehr kommt zwei
Dingen eine hervorragende Bedeutung zu: der Sprache und der sozia-
len Rolle!. Beide Phinomene konnen sich nur in einem intersubjekti-
ven Feld konstituieren; bei beiden spielen Macht und Abhingigkeit

1 Zum Phanomen »Rolle« siehe das hervorragende Buch von Dreitzel »Die gesellschaft-
lichen Leiden und das Leiden an der Gesellschaft« (1972)

325

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Sozialitit des Leidens

eine zentrale Rolle. Was die Sprache betrifft, ist sie zwar nicht das ein-
zige Medium des sozialen Lebens, aber das menschlichste, reichste und
weitreichendste, allerdings auch das vieldeutigste und dasjenige, das
sich am leichtesten missbrauchen ldsst und zu Missverstindnissen ge-
radezu einlddt. Warum? Weil sich das Zeichen, dieses Herz der Spra-
che, durch einen Akt ausbildet, der arbitrir und willkiirlich ist: Die
Zuordnung von Signifikant und Signifikat muss geleistet werden, von
den Beteiligten bei jedem Gesprich neu, und kann von den Gesprichs-
partnern nie vollstindig gesichert werden. Was der Andere unter
einem Wort versteht, das ich gebrauche, was er dabei fiihlt, welche
Assoziationen er dabei hat, das ldsst sich nie voll ermessen und bestim-
men. Ein umfassender Bedeutungsabgleich ist unmoglich. Hinzu
kommt, dass Sprache nicht nur eine expressive und informative, son-
dern auch eine eminent performative Funktion hat: Der Sprecher will
mit ihr etwas erreichen. Sie ist also ein Machtinstrument, sie vermag
Druck auszuiiben, zu tduschen, zu verfiihren, zu manipulieren. Keine
Erziehung kommt ohne Sprache aus. Und da Sprache gelernt werden
muss, der Empfinger also vollig abhingig ist von denen, die aus ihrem
Sprachvorsprung heraus Sprache und damit Sinn und Bedeutung ver-
mitteln, wird Sprache nicht nur zum Objekt von Erziehung, sondern
auch ihr Medium, Mittel und Ziel. Eltern geben ihre Uberzeugungen,
Erwartungen, ihre Wiinsche und Angste, ihre Widerspriiche und In-
konsequenzen, ihre Neurosen und Bosheiten mit der Sprache weiter,
und nicht nur die Eltern, sondern ebenso die Gesellschaft, der Kinder-
garten, die Schule, die Behorden. In der Sprache verbergen sich ganze
Weltbilder, Ideologien und Denkméglichkeiten, damit aber auch Gren-
zen, Gebote und Verbote des Denkens. Man denke nur an »Gruppen-
sprachenc, z.B. die Sprache der Psychoanalyse, der Wissenschaft, der
Kirchen usw. Hier wird Wirklichkeit gemacht und manipuliert, beson-
ders tiber den Weg versteckter Wertungen. Ein Beispiel: Das Wort
»agieren« bedeutet »handeln«, aber in der Psychoanalyse wird es als
destruktives Handeln verstanden, das die Therapie untergrabt. Wer
aber gibt diese Wertung ab und mit welchem Recht? In vielen Fillen
benutzt es der Therapeut, wenn er mit dem Patienten nicht zurande
kommt und sein Versagen »erkldaren« muss. Die »Schuld« liegt dann
einfach beim Patienten, der ja aufgrund seiner Stérung angeblich nicht
anders handeln kann.

Eine Gesellschaft kann sich ohne Arbeits- und Funktionsteilung
nicht entwickeln. Nicht jeder kann alles, und also miissen Kompeten-

326

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grundsitzliches und Allgemeines

zen geschaffen und verteilt werden. Das ist der Ursprung der sozialen
Rolle. Schon Mutter- und Vaterschaft sind soziale Rollen, ja auch die
Kindschaft, wenn auch noch »naturnah«. Wer aber verteilt, mit wel-
chem Recht und nach welchem Kriterium? Hier kommt wieder die
Macht ins Spiel. Man kann sagen, die Gesellschaft verteile die Rollen,
d.h. die sozialen Erfordernisse, so, wie sie es braucht. Es wire aber allzu
magisch, wollte man das System Gesellschaft (wie moderne System-
theoretiker zuweilen tun) zum Subjekt erheben. Keine Gesellschaft, ja
nicht einmal eine Gemeinschaft, z.B. ein Ehepaar, eine Familie, kann
initiativ handeln, dazu sind nur individuelle Subjekte in der Lage. Es
sind darum die Représentanten der Gesellschaft, ihre Machthaber, die
die sozialen Funktionen verteilen und legitimieren, z.B. Ausschiisse,
Vorstinde, Minister usw. Niemand kann aus einsamem Entschluss
Lehrer, Arzt, Backer werden, er bedarf einer Beauftragung und einer
Ermichtigung. Dieses Wort, in dem das Wort Macht steckt, sagt alles.
Natiirlich ist Macht nicht an sich schlecht oder gar bose, im Gegenteil
ist sie die Basis aller Wirksamkeit. Sowohl der Erméchtigte muss tiber
Macht verfiigen, ndmlich die Macht einer speziellen Kompetenz, als
auch die Ermachtigenden als Vertreter der Gesellschaft insgesamt oder
einer gesellschaftlichen Gruppe. Sie teilen Macht zu und wenn gut,
dann aufgrund von lebenswichtigen Erfordernissen. So wird die Macht
von zwei Seiten her zum Mittel und Medium des »Guten, des Lebens-
forderlichen. Welches Konfliktpotential im Leben der sozialen Rolle
liegt, das ist allerdings kaum zu beschreiben. Und in der Tat kann und
muss auf dem Boden des Rollenbegriffs, also der sozialen Funktion,
eine umfassende gesellschaftliche Konflikttheorie entwickelt werden.
Der Soziologe Dahrendorf (1970, S. 112) etwa hat das zu seiner Le-
bensaufgabe gemacht. Ich kann an dieser Stelle nur darauf verweisen.
Damit nicht genug, muss jede gesellschaftliche Konflikttheorie
durch eine psychologische Konflikttheorie erginzt werden. Das war
Freuds Lebensleistung: Er erkannte, dass die anscheinend rein indivi-
duellen Leiden in vieler Hinsicht eine Verinnerlichung sozialer Wider-
spriiche darstellen. Ja in seiner Theorie basiert der psychische Konflikt
fundamental auf einem Dissens zwischen dem individuellen Begehren,
wie es sich in der Libido manifestiert, und den gesellschaftlichen Ge-
boten und Verboten, die sich im »Uber-Ich«, in der Gewissensinstanz
des Subjekts niederschlagen. Darin liegt viel Wahrheit, auch wenn das
Konzept insgesamt sehr einseitig ist. Denn es gibt nicht nur ein inter-
nalisiertes soziales Gewissen, sondern auch ein originir ethisches Ge-

327

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Sozialitit des Leidens

wissen, das aus der Gesellschaftlichkeit des Menschen nicht ableitbar
ist, auch wenn es in deren Rahmen geweckt wird und erzogen werden
muss. Freud muss sozusagen durch Kant erginzt werden. Wie die Er-
fahrung lehrt, konnen ja das konventionale und das autonome Gewis-
sen, wie z.B. im Falle der Widerstandsbewegungen im dritten Reich,
miteinander in Konflikt geraten.

Schlieflich diirfen im Rahmen einer sozialen Theorie des Leidens
die Errungenschaften von Marx und vielen anderen Soziologen nicht
unerwihnt bleiben. Nicht nur Individuen geraten miteinander in Wi-
derspruch, sondern auch Kollektive — Parteien, Stinde, Klassen, Grup-
pen, Volker, Staaten. Nicht nur Individuen haben antagonistische Inte-
ressen, sondern auch Kollektive. Wie viel Kampf, Streit, Zerwiirfnis,
Unrecht und Leid hierdurch geschaffen wird, belegt jede morgendliche
Zeitungslektiire. Auch hier gilt: Die verschiedenen Kollektive einer
Gesellschaft brauchen einander (was sie oft vergessen), und dies gerade
in ihrer jeweiligen gesellschaftlichen Differenz, und doch ist es gerade
diese Differenz, die sie oft bekimpfen und aufzuheben versuchen. Wel-
che Partei wollte nicht alle Stimmen auf sich versammeln, wollte nicht
allein und unumschrénkt regieren? Gerade das aber ist mit einer De-
mokratie nicht vereinbar; eine solche Partei wiirde bald zum Instru-
ment einer Diktatur und verlore dadurch ihr Parteiwesen. Man muss
also so weit gehen und behaupten, dass eine Gesellschaft ohne Diffe-
renzen, Diskrepanzen und Antagonismen gar nicht bestehen und sich
entwickeln kann. Dann aber sind gesellschaftliche Leiden und Konflik-
te unvermeidlich, ja sie diirfen und miissen in gewissen Grenzen posi-
tiv gewertet werden, gleichsam als Brennstoff fiir weitere gesellschaft-
liche Entwicklungen, Verbesserungen, iiberhaupt fiir den Erhalt, die
Bereicherung und Vertiefung des gesellschaftlichen Lebens.

Im Rahmen dieser Arbeit kann eine umfassende Sozialphilosophie
des Leidens nicht geliefert werden. Auch iiberschreitet sie noch mehr
als die Philosophie des leidenden Leibes die phinomenologischen
Grenzen. Der Andere ist ja in seiner eigensten Selbstheit uneinholbar
entzogen, kann also noch weniger vergegenwirtigt werden als die an-
dere Leiblichkeit, tiber die sich allerdings jene Selbstheit mitteilt. Sogar
in der totalen Liebesvereinigung, die ohne die vermittelnde Sphére der
Leiblichkeit unmoglich ist, konnen sich die Selbstheiten nicht direkt
begegnen und nicht ginzlich vereinigen. Es bleibt immer ein entzoge-
ner unendlicher Rest, der zugleich eine nie erfiillbare Sehnsucht und
eine grofle Wehmut ob der Uniiberwindlichkeit der existenziellen

328

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitgefiihl und Mitleid

Fremdheit weckt. Dieses Leiden ist nicht behebbar. Die Idee der Gott-
heit kann in dieser Hinsicht als das Symbol der Utopie und damit der
unmoglichen Erfiillung der totalen Liebesvereinigung zweier Geschop-
fe gelesen werden. Analoges gilt fiir alle anderen Formen von Gemein-
schaft — sie konnen die existenzielle Fremdheit zwischen den einzelnen
Menschen bestenfalls iiberdecken, aber niemals aufheben. Vielleicht ist
ein Grofiteil der Konflikte, Ungerechtigkeiten, Grausamkeiten und
Leiden zwischen Menschen nichts als der Ausdruck der Ohnmacht,
Verzweiflung, Trauer, Wut und Rebellion gegeniiber der Unaufhebbar-
keit jener existenziellen Ferne und Fremdheit, jener Einsamkeit und
unbarmherzigen Zuriickgeworfenheit auf sich selbst. So gesehen wiir-
den Kampf und Leiden in der Welt eine Form der Entlastung von der
conditio humana, ein Leid also die Remedur fiir ein tieferes, radikaleres
Leid darstellen.

2. Mitgefiihl und Mitleid

Lange wogte einstmals der Streit dariiber hin und her, ob der Mensch
von Natur aus, d.h. von Geburt, ein soziales Wesen sei oder ein aus-
gemachter Egoist. Man darf wohl sagen, dass die Entscheidung heute
gefallen ist: Der Mensch ist von Anbeginn beides. Er sucht und braucht
den Anderen, um sich selbst zu erhalten; und er wird an seinem Ego
nicht gliicklich, wenn er es nicht im Gesicht des Anderen gespiegelt
sieht bzw. das andere Ich in seinem eigenen Gesicht gespiegelt fiihlt.
Diese bereits bei den Menschenaffen feststellbare »Spiegelung« wurde
von der modernen Neurobiologie mit der Entdeckung der »Spiegelneu-
rone« auch physiologisch bestitigt. Doch schon die empirische Leib-
lichkeit beweist, dass der Mensch auf den Anderen hingeordnet ist —
es sind die basalen Instinkte, die ihn auf den Anderen hin orientieren.
Und trotzdem: Obwohl sich der Mensch nur in der gemeinsamen Haut
eines Wirgefiihls sicher und wohl fiihlt, dringt ihn ein Stachel, den das
Tier nicht kennt, alles Soziale einzureiflen und sein Ich auf die Spitze
des Lebensberges zu setzen. Schon das ein-, zweijahrige Kind zeigt uns
dies wundersam-schreckliche Erwachen eines individuellen Selbstes,
das sich zum absoluten Bezugspunkt macht. Die Geschichte des Ego-
ismus kann nur auf dem Hintergrund der einzigartigen Selbstwerdung
des Menschen verstanden werden, die einer kleinen Gottwerdung in
der Welt gleichkommt. Die Selbstiiberhebung des Ich zur werdenden

329

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Sozialitit des Leidens

Gottheit, von der die gesamte Menschheitsgeschichte von den Gott-
konigen des Altertums bis zu den Philosophen des deutschen Idealis-
mus immer wieder erzihlt, lasst sich auf blof} psychologischem oder
soziologischem Wege niemals ausreichend erkliren, denn immer bleibt
die Frage: Woher kommt die Kraft zu solcher Selbstiiberschitzung und
Selbstiiberhebung? Doch wohl nicht aus unserem Tierleib. Vielmehr
ist ein Seinsquell zu fordern, der einem anderen MafS und Sinn, einer
anderen Tiefe und Hohe gehorcht als die ganze Welt der Instinkte,
Triebe und Gattungskrifte.

Man tut also gut daran, den Menschen weder als asozialen Egois-
ten noch als sozialen Altruisten zu betrachten, sondern, wie so oft, als
ein polares, dialektisches Wesen, das zwischen zahllose Gegensitze ein-
gespannt ist und diese nur durch einen dynamischen, gewiss miihseli-
gen und leidvollen Werdeprozess integrieren und nie ganz versdhnen
kann. Der Mensch ist ein radikales Einzelwesen und ein radikales Ge-
meinschaftswesen zugleich.

Auf den ersten Blick mag es verwundern, dass es genau diese Po-
laritat zwischen Egozentrik und Altruitit sein soll, die ein Lebensphi-
nomen ermoglicht, das fiir gewohnlich als soziale Fihigkeit schlechthin
apostrophiert wird: das Mitleid, bzw. noch weiter gefasst, das Mit-
gefiihl. Ich behaupte, dass Mitleid ohne ein Ich bestenfalls in Ansdtzen
moglich ist, in Wahrheit aber umso lebensvoller, echter und tiefer wird,
je deutlicher und kraftvoller sich ein Ich entwickelt. Untermauert wird
diese Ansicht durch die Tatsache, dass die »ichlosen« Tiere nur in sel-
tenen Ansitzen so etwas wie Mitgefiihl und Mitleid zeigen und ich-
schwache Menschen in ihrer Beziehungsfihigkeit beeintrichtigt sind.
Die philosophisch-erkenntnistheoretische Begriindung besteht darin,
dass nur ein Ich, eine Person zum vollen Perspektivenwechsel in der
Lage ist, eben weil durch ein Ich tiberhaupt erst eine Perspektive kon-
stituiert wird. Das ichlose Tier hat recht eigentlich gar keine Perspekti-
ve, sondern lebt die »Perspektive« seiner Art. Ohne Perspektivenwech-
sel sind aber Empathie, Mitgefiihl, Mitleid, Barmherzigkeit und
Fremdhilfe kaum moglich.

Es ist eigenartig, dass gegeniiber dem Phdnomen Mitleid zwei
Philosophen, obwohl sie einander in Vielem sehr nahe stehen, die
denkbar kontrédrsten Positionen bezogen haben. Schopenhauer hielt
das Mitleid fiir die hochste Tugend, Nietzsche, sein frither Bewunderer
und spiterer Gegner, fiir die grofite ethische Schwiche. Nun hat auch
dieser Gegensatz seine Geschichte und mag »genealogisch« bzw. psy-

330

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitgefiihl und Mitleid

chologisch erklidrt werden. Denn bekanntlich sind die »Sohne« (auch
und gerade die geistigen) gendtigt, gegen die » Viter« (auch und gerade
die geistigen) zu rebellieren, um tiberhaupt zu sich selbst zu finden.
Der Widerspruch ist ein Individuationsmittel schlechthin, gleich wie
viel Wahrheit in ihm steckt. Doch auch sachlich ldsst sich der Gegen-
satz tiberbriicken, denn es kann fiiglich nicht bezweifelt werden, dass
manches Mitleid hilft, stirkt, ermutigt und rettet und anderes Mitleid
schwiicht, klein macht und demiitigt. Um hier weiterzukommen, muss
daher zuerst geklirt werden, was Mitgefiihl und Mitleid iiberhaupt
sind, wie sie zustande kommen und wie sie sich realisieren.

Was ist das Mitleid? Es ist im Kern sicher keine leibliche Empfin-
dung, kein Gedanke, kein Entschluss, keine Phantasie, keine Handlung,
wiewohl es mit allen diesen Seelengestalten verbunden sein kann. Im
Kern ist es ein Gefiihl, und zwar genauer ein Reaktionsgefiihl, also ein
Affekt und damit kein Wunsch- oder Stimmungsgefiihl. Innerhalb der
Welt der Gefiihle gehort es zweifellos zu den wesenhaft sozialen Ge-
fithlen, zu den Mit-Gefiihlen im weiten Sinne, zu denen etwa auch die
Dankbarkeit, der Neid, die Eifersucht, die Achtung, die Ehrfurcht zih-
len. Denn sie alle implizieren notwendig eine soziale Beziehung. Inner-
halb der sozialen Gefiihle bezieht sich das Mitleidsgefiihl auf all jene
Gefiihle, die mit Leid verbunden sind. Auch das sollte erst einmal im
weiten Sinne aufgefasst werden, denn in der Tat kann man mit allen
emotionalen Leidensgestalten Mitgefiihl haben, also nicht nur mit der
Trauer, der Verzweiflung, der Angst, der Wehmut, der Sehnsucht, son-
dern auch mit dem Arger, der Empérung, der Scham, ja mit Neid,
Eifersucht, Zorn und Hass. Wo kein Leid gefiihlt oder doch wenigstens
vermutet wird, da entsteht kein Mitleid, kein mit-leidendes Gefiihl.
Was bedeutet dies nun genauer?

Wie das Wort Mitleid schon anzeigt, kommt es zu einer Identifi-
kation zwischen dem urspriinglich Leidbetroffenen und dem Mitlei-
denden. Dazu ist es keineswegs notig, dass der Betroffene sein Leiden
emotional ausdriickt. Ja er muss emotional gar nicht in besonderer
Weise gestimmt sein, es geniigt, dass der Mitleidende die Situation, in
der sich der Andere befindet, als leidvoll erlebt und deutet. Wer hitte
noch nicht erlebt, dass einer sagt, er habe einen Unfall gehabt, worauf
der Andere antwortet: »O das tut mir leid.« und der erste zuriickgibt:
»Nicht so schlimm. War nur eine Kleinigkeit.« Aber natiirlich, wenn
der Betroffene seinem Leiden emotionalen Ausdruck verleiht, steigt
die Wahrscheinlichkeit, dass er Mitleid erzeugt. Denn Gefiihle 15sen

331

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Sozialitit des Leidens

aufgrund ihres eminenten Schwingungs- und Resonanzwesens fast
»naturhaft« Gefiihle aus, sei es gleich oder gegensitzlich schwingende
Gefiihle. Alle Sympathie- und Antipathiephinomene basieren auf die-
sem Prinzip. Im Mitleid dominiert zweifellos das sympathische Mo-
ment, was heif3t, dass der Mitleidende tendenziell so fiihlt und zu fiith-
len bestrebt ist, wie er wahrnimmt bzw. glaubt, dass der Leidbetroffene
fithlt. Im Allgemeinen tiberwiegt im Mitleid jedoch eine Gefiihlskom-
ponente, die sich der Trauer nihert. Selbst wenn wir z.B. Mitleid fiir
jemanden hegen, der sich drgert, dann spiiren wir oft weniger den Ar-
ger als die Trauer tiber den Schaden oder Verlust, den der Verirgerte
erlitten hat. Das Mitleidsgefiihl ist also nicht einfach mit dem Gefiihls-
zustand des Betroffenen identisch, sondern definiert sich von dem er-
littenen (sei es wirklichen oder fiktiven) Schaden her, den jemand erlit-
ten hat, gleichgiiltig welches Gefiihl der Beschidigte selbst empfindet.
Aber natiirlich kann es im Mitleid auch zu einer vollen emotionalen
Identifikation kommen, sodass wir Arger fithlen, wenn der Betroffene
verargert ist, Eifersucht, Hass, Angst usw. mitfiihlen, wenn der Andere
Eifersucht, Hass, Angst usw. empfindet.

Im Allgemeinen erweist sich das Mitleid also als ein Affektgefiihl,
das sich von dem Schaden bzw. Leid des Betroffenen her konstituiert
und in der Regel der Gestimmtheit der Trauer zuneigt. Letzteres wird
dadurch bestitigt, dass sich das Mitleid zumeist als »Bedauern« mit-
teilt. Damit dies mdglich ist, muss sich der Mitleidende mindestens so
weit in die Lage (nicht in den Gefiihlszustand!) des Anderen versetzen,
dass er dessen Schaden bzw. Leid wahrnehmen kann. Ohne diese Kern-
intuition (Brandenstein 1966b, S.192) wire Mitleid wie jedes Mit-
gefiithl unmoglich. Nicht die Empathie (die Einfiihlung) ist also ent-
scheidend, sondern die Wahrnehmung und Deutung der Situation des
Anderen. Natiirlich kann dies auch durch Einfiihlung erreicht werden,
und dies ist wohl am hiufigsten der Fall, notwendig ist es aber nicht.
Die Empathie wiederum ist in Wahrheit eine weitaus aktivere Gefiihls-
tatigkeit als das Mitleid, die Sympathie oder das Mitgefiihl. In ihr wal-
tet ein starkes Willensmoment, das sich bewusst und sozusagen mit
einem inneren geistigen Kraftaufwand gefiihlsmafSig in den Anderen
hineinfiihlt, um dann seinen Zustand herauszufiihlen. Psychothera-
peuten z.B. setzen die Empathie viel héiufiger ein als das Mitgefiihl,
das allerdings nicht, wie das die Psychoanalyse empfiehlt, vermieden,
sondern nur begrenzt werden sollte. In der Empathie wirkt ein Mo-
ment mit, das mehr auf Distanz hilt als das Mitgefiihl und das Mitleid,

332

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitgefiihl und Mitleid

die beide eher zur unreflektierten Distanzlosigkeit neigen. Die Em-
pathie ist, da sie als Diagnostikum dem Auftrag einer objektiveren Si-
tuationserkennung untersteht, daher kiihler, sachlicher, distanzierter,
reflektierter, iiberhaupt »verniinftiger«. Aber es ist klar, dass eine Em-
pathie ohne alles Mitgefiihl unmoglich ist. Man kann das Leiden eines
Anderen nicht wirklich gewahren, wenn man sich emotional kalt stellt,
also kein Mitleid empfindet. Aber es darf beim blofien Mitleid, beim
bloflen passiven Leid-Mitfithlen nicht bleiben, jedenfalls nicht im
therapeutischen Rahmen. Vielmehr muss das Mitleid kognitiv und
pragmatisch bereichert, d. h. sein gefiihlter Inhalt muss rational durch-
gearbeitet, werden, um neue Handlungsmoglichkeiten fiir die Leid-
bewiltigung frei zu setzen.

Blof3 als Mitgefiihl wird das Mitleid weder zu einer vertieften Er-
kenntnis noch zu einem neuen Verhalten fithren. Und dies ist gewiss
die Gestalt, die oft, so von Nietzsche, kritisch angeprangert wurde. Ein
Mitgefiihl, das nicht kliiger macht und praktisch zu nichts fiihrt, ist in
der Tat fragwiirdig, und doch wollen viele Menschen oft gar keine an-
dere Hilfe als diese einfachste Form der resonierenden Zuwendung.
Durch diese Konstellation kommt es haufig zu Missverstindnissen, be-
sonders zwischen Mann und Frau. Die Frau leidet und mochte, dass der
Mann mit ihr fiihlt. Er ist dazu bereit, aber nur, um sofort daraus eine
Handlungsanweisung abzuleiten. Das aber will die Frau gar nicht; sie
will nichts dndern, sie will oft nur das Leid tragen, aber eben nicht
allein. Das drgert den Mann wiederum, der es unsinnig findet, ein Leid
zu tragen, das man abstellen konnte. Und schon entbrennt der leidige
Konflikt.

Betrachten wir das Mitleid in seiner Eigenstruktur genauer, dann
finden wir neben seinem emotionalen Kerngehalt noch weitere Mo-
mente. Das fiithrt uns zur Frage nach der Entstehung des Mitleids. Zu-
erst muss iiberhaupt eine Bereitschaft und Offenheit, ja ein Wille zum
Mitleiden da sein, sonst ist es unmoglich. Natiirlich muss es sich dabei
um keinen expliziten und reflektierten Willensentschluss handeln,
aber doch um eine prinzipielle Willensbereitschaft. Dass dieses Mo-
ment nicht unerheblich ist, bemerken wir in all den Fillen, wo ein
Mensch sich emotional verweigert, sich nicht einlésst, ja sich wehrt,
in ein Mitfiihlen hineingezogen zu werden (sich also willentlich gegen
die Sogkraft des Gefiihls stemmt). Zweitens bedarf das Mitleid einer
Minimalkenntnis jener Situation, in der eine andere Person einen
Schaden erlitten hat. Ohne dieses Wissen (das auch eine Vermutung,

333

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Sozialitit des Leidens

ja ein Irrtum sein kann) kann sich das Mitleid nicht einstellen. Sind
diese zwei Bedingungen erfiillt, dann entsteht das Mitleid als leidendes
Mitgefiihl wie von selbst, natiirlich je nach Personlichkeitsstruktur und
Umstidnden des Mitfithlenden. Kurzum: Ohne Wille und ohne Ver-
nunft kein Gefiihl, auch kein Mitleid. Dabei handelt es sich um Wil-
lens- bzw. Vernunftmomente, die vollstindig ins Mitleidsgefiihl einge-
schmolzen sind, also nicht selbstindig auftreten, wie es der Fall wire
bei einer das Mitleid kritisch betrachtenden oder beratenden Vernunft
oder bei einem die Umstinde des Mitleids verindernden Willen, die
natiirlich oft zum gesamten Mitleidskomplex hinzutreten. Als reines
Gefiihl ist das Mitleid gar nicht moglich, wie es tiberhaupt kein reines
oder absolutes oder blofles Gefiihl gibt. Das hatten wir frither schon
diskutiert. Damit ist aber klar, dass das Mitleid sich erst dann in der
Ontogenese einstellen kann, wenn die entsprechenden kognitiven
Funktionen ausgereift sind. Eine blofSe Gefiihlsansteckung ist anschei-
nend immer moglich, ja schon in den ersten Monaten des Sauglings,
aber Mitleid und Empathie entwickeln sich erst, wenn der Mensch
»mentalisieren«, d.h. denken, kann, dass der Andere ein eigenes Ich
hat mit einer eigenen emotionalen Innenwelt und einer eigenen (ko-
gnitiven und emotionalen) Perspektive. Solange das Kind reiner Sen-
sualist oder Positivist ist (was es eigentlich iiberhaupt nie ist, das sind
erst die Erwachsenen, und auch die nur in der Theorie!), kann es Mit-
gefiithl und Mitleid nicht empfinden und schon gar nicht sich em-
pathisch einfiihlen.

Im Unterschied zur blofSen Gefiihlsansteckung, die gar nicht un-
bedingt von der Existenz des Anderen (vor allem als personal-intimen
Anderen) wissen muss, weif$ das Mitleid um den Anderen als Anderen.
Und eben das ist eine ungeheure, kaum zu iiberschitzende intellektu-
elle Leistung, die dem Tier, und auch da blofs den hichstentwickelten,
nur in Ansitzen moglich ist. Psychogenetisch liegt es auf der Hand,
dass Mitgefiihl und Mitleid vor allem dadurch geweckt werden, dass
wichtige Andere mit dem kleinen Kind Mitgefiihl und Mitleid haben.
Da das Kind ein grofser Nachahmungskiinstler ist, {ibernimmt es spon-
tan diese emotionalen Schemata, identifiziert sich mit ihnen und iiber-
tridgt sie spontan auf Dinge, Tiere und Puppen. Natiirlich kann es das
nur, weil es dafiir eine bereitwillige Anlage mitbringt. Der Mensch will
von Anbeginn erstens iiberhaupt fiihlen und zweitens mitfiihlen, ge-
meinsam fithlen, Gefiihlsaustausch betreiben. Alles andere erlebt er,
zumal der kleine Mensch, als Kilte, Harte, Schmerz, Leblosigkeit, Ver-

334

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Devianz und soziale Krankheit

lassenheit, Sinnlosigkeit. Darum kann er, wenn solches droht, sogar auf
den Gedanken verfallen, sich oder andere zu schidigen, eben um Mit-
gefiihl zu bewirken. Viele psychische Stérungen, viele kriminelle
Handlungen lassen sich als verzweifelte Versuche, Mitgefiihl, iiber-
haupt Gefiihle in einer eisigen Welt zu erzeugen, lesen. In der eigenen
wie auch in der vereisten Welt der Anderen, der Eltern, der Mitschiiler,
der Lehrer.

3. Devianz und soziale Krankheit

Leiden ist nicht Krankheit, aber wir konnen an einer Krankheit leiden,
ja der Leidensvollzug selbst kann krankhaft alteriert sein, so in der
Hypochondrie, in der Depression und in der Angststorung. Der Uber-
gang vom nichtkrankhaften Leiden zum krankhaften Leiden wird
durch das Wesen des Schadens markiert. Wo kein wenigstens poten-
tieller Schaden, da keine Krankheit. Was aber ist ein Schaden? Und wer
legt das fest? Ein Schaden ist ein Mangel, aber kein beliebiger, sondern
ein solcher, der widernatiirlich ist, der (objektiv) nicht sein soll. Damit
aber muss geklirt werden, was das »Widernatiirliche« ist. Das ist nur
auf dem Hintergrund einer »Wesensontologie« moglich. Wer ihre
Moglichkeit bestreitet, kann von Krankheit nicht reden, auch nicht
von leiblicher Krankheit. Nur wenn es uns gelingt, einen dem Organis-
mus und seinen Funktionen immanenten und objektiv seinsollenden
Sinn abzuringen, nur dann wird der Schadensbegriff sinnvoll. Ein Kno-
chensystem, das nicht den Sinn hat, den Leib zu stiitzen und zu tragen,
kann in dieser Hinsicht nicht beschidigt werden. Analoges gilt fiir psy-
chische, ja fiir soziale Realititen und Funktionen. Wenn wir behaupten,
ein Sinn der Familie liege darin, Kindern einen sicheren und geborge-
nen Ort zu geben, dann kann das System Familie Schaden erleiden.
Handelt es sich nicht nur um eine einzelne Schidigung, sondern um
einen Schadensprozess, so z.B. bei einer anhaltenden Kommunikati-
onsstorung, dann liegt eine echte und volle soziale Krankheit vor. Es
ist also sinnvoll, von sozialen Stérungen und Krankheiten zu reden. Es
handelt sich nicht nur um Metaphorik. Die Abweichung oder Devianz,
die in diesem Falle zum Tragen kommt, beruht dabei weder auf einem
blof3 statistischen Mittel noch auf bloBer Konvention, sondern auf
einer »Wesens- und Sinnbestimmung« der beschadigten Realitit. Das
ist nicht immer einfach, ja manchmal gar nicht moglich, aber doch

335

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Sozialitit des Leidens

grundsitzlich nicht unmoglich. Die gewiss nicht leugbare Tatsache,
dass es Uberginge zwischen krank und gesund, auch Mischzustinde
gibt, widerlegt nicht die Moglichkeit ihrer genauen Abgrenzung. Auch
zwischen den Farben rot und blau gibt es ein vollkommenes Kontinu-
um von Farbiibergingen, auch Mischungen sind moglich, trotzdem
sind sie in ihrer spezifischen Qualitdt wesensverschieden. Krankhaft
oder pathologisch wird eine soziale Devianz erst, wenn sie potentiell
schidlich wird, entweder fremd- oder selbstschidigend. Auflerdem
muss sie entsprechend dem allgemeinen Krankheitsbegriff einen Pro-
zess beinhalten und tiberwiegend fremdbestimmt sein, sich also nicht
auf freie Entscheidung und Vernunfteinsicht zuriickfithren lassen.
Uberwiegt das Letztere, liegt nicht Krankheit, sondern Schuld vor.
Auch hier gibt es endlose Misch- und Ubergangsformen, die im kon-
kreten Einzelfall eine Abgrenzung unméglich machen kénnen. Im
Rahmen z.B. der Sozialpathologie der Personlichkeitsstorungen sollte
darum zwischen ungefihrlichen Devianzen, sagen wir Personlichkeits-
akzentuierungen, und wenigstens potentiell schadlichen Personlich-
keitsstorungen, »Psychopathien«, unterschieden werden. Schadlich
konnen aber auch schon falsche Rollenzuweisungen, Rollendiffusio-
nen, Rollenkollusionen, Rollenentwertungen, dann alle Formen insti-
tutioneller Gewalt, gesellschaftlicher Entfremdung und Ausbeutung
usw. sein. Auch hier handelt es sich um originir soziale Pathologien.
Hier ist kein Organismus krank, aber ein System, das ohne innere
Sinnkonstituenten nicht auskommt. Allerdings sind diese weit varia-
bler als die Sinnbestimmungen des vitalen Organismus, aber doch
nicht véllig beliebig, zumal dann, wenn sie krankmachend auf den vi-
talen Organismus und die Individualpsyche durchschlagen.

Wie aber ldsst sich die Sinnstruktur eines Systems, sei es des Or-
ganismus, der Psyche oder einer Gemeinschaft bzw. Gesellschaft ge-
nauer bestimmen? Die Statistik kann hier hochstens als Heuristik die-
nen, da es bekanntlich viele nicht-pathologische Devianzen gibt, z.B.
Hochbegabte oder geniale Menschen. Aber auch, was den Organismus
betrifft, sind immer nur idealtypische Mittelwerte angebbar, um die die
realen Werte, z.B. der Blutdruck oder Hormonkonzentrationen,
schwanken und schwingen. Wann ein Messwert pathologisch wird,
kann nur aus dem lebendigen und funktionalen Gesamtzusammen-
hang ermittelt werden. Und da stoflen wir auf wesentlich nicht-mathe-
matische Aspekte, im Wesentlichen auf einen qualitativen und einen
logisch-funktionalen Aspekt. Nehmen wir z. B. das Vorliegen erhohter

336

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Devianz und soziale Krankheit

Leberwerte, dann wird dieser Befund sofort verstindlich und sinnvoll,
wenn gleichzeitig ein chronischer Alkoholmissbrauch, eine Gelbverfir-
bung der Haut und der Skleren, Verdauungsstérungen, Koordinations-
probleme, ein erhohter Bilirubinwert und Gefafsveranderungen fest-
gestellt werden. Qualitativ sind alle nicht-mathematischen und
nicht-funktionalen Aspekte, z.B. die Gelbverfarberung der Haut, die
Verfettung der Leber und eine Gedéchtnisstorung. Funktional-logisch
sind alle jene Aspekte, die auf die Beeintrichtigung eines Funktions-
zusammenhanges hindeuten, so z.B. eine motorische Koordinations-
storung bei Aufforderung, abwechselnd die Zeigefinger an die Nase
zu fiihren. Analoges ldsst sich bei psychologischen und sozialen Sto-
rungen beschreiben. Wenn in einem Unternehmen die Mitarbeiter be-
stochen oder erpresst werden, dann ist das eine qualitative Problema-
tik; wenn dadurch der funktionale Ablauf des Betriebs Schaden nimmt,
dann ist der logisch-funktionale Sinnzusammenhang beeintrichtigt.
Alle vier Momente zusammen — der qualitative, der logisch-funktiona-
le, der quantitativ-gestaltliche und der statistische — ermdglichen eine
zwar niemals absolut gewisse und starre, aber doch lebendige und fiir
Wandlung offene Sinnbestimmung eines Systems oder Organismus,
also seiner »Gesundheit«, die nicht nur auf Konvention beruht und
daher einen real objektiven und intersubjektiv iiberpriifbaren Erkennt-
nisstatus besitzt, der die Grenze zu Leiden, Schaden, Krankheit und
Devianz markiert.

337

https://dol.org/10.5771/9782485098403-322 - am 16.01.2026, 08:43:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495998403-322
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Grundsätzliches und Allgemeines
	2.  Mitgefühl und Mitleid
	3.  Devianz und soziale Krankheit

