
111. Auf- und Annahme des Holocaust im Spielfilm 

A. 

Die Analyse aktueller Formen des Holocaust-Gedenkens bestätigt, daß das Erinnern 
inzwischen nicht mehr nur nationalstaatlich, sondern zunehmend nationen-über­
greifend erfolgt. Levy jSznaider stellen in diesem Zusammenhang eine allgemeine 
Visualisierungstendenz durch Ausstellungen, Filme und Gedenkstätten fest und zei­
gen, wie sich der Holocaust in den vergangeneu Jahren durch seine massenmediale 
Verarbeitung -vor allem durch die amerikanische TV-Serie HoLOCAUST (USA 1978) 
oder auch Spielbergs Spielfilm SCHINDLERS LISTE (USA 1993; s. ll-3-2) - aus dem 
»nationalstaatlichen >Container<<< herauslöste (2001: 30, H.i.O.). Populäre Formen des 
Gedenkens seien - trotz oder aufgrund der zunehmenden historischen Distanz - in 
der Lage, breite Bevölkerungsschichten zu erreichen und Historikern deren bisheriges 
Deutungsmonopol streitig zu machen. Wie läßt sich diese breite Wirkkraft insbeson­
dere audiovisueller Erinnerungsformen erklären, auf die u.a. der Regisseur von ZuG 
DES LEBENS (FjBELjROMfNL 1998; s. ll-4-2) pointiert verweist: >>Wir müssen erken­
nen und wir müssen akzeptieren, daß niemand mehr Bücher liest, sich Fotos anschaut 
oder in Museen geht. Die herrschende Kommunikationsform ist die audiovisuelle.<< 
(Mihaileanu zit.n. Tegeler 1999: 2) ' - der Film als das erste audiovisuelle Medium 
>>nach den Menschmedien<< (Faulstich 200+ 119), >>das kulturelle Leitmedium der Mo­
derne des vergangeneu Jahrhunderts<< (Paech 2003: 22). 

Nicht nur gesamtgesellschaftlich betrachtet, sondern auch für den einzelnen stellt die 
Auseinandersetzung mit dem Holocaust eine außergewöhnliche Herausforderung 
dar, was ich bei der Wahl und Beschäftigung mit dieser Thematik selbst verspürte. An­
gesichts der Tatsache, daß der Holocaust im negativen Sinne das >>Äußerste<< (Todorov 
1993) darstellt und als >>Zivilisationsbruch<< (Diner 1998) bzw. schwärzestes Kapitel der 
jüngeren Vergangenheit bezeichnet wird, liegt die Frage nahe, was Menschen- neben 
Gründen allgemeiner Erinnerungsarbeit und -kultur - dazu bewegt, sich dem Holo­
caust freiwillig und intensiv über einen längeren Zeitraum oder auch >>nur<< für die 
Dauer eines Films zu widmen: Entsteht in diesem Zusammenhang ein Spannungs­
zustand zwischen >>Angezogen- und Abgestoßen-Sein<<? Während die Ablehnung 
nicht weiter kommentiert werden muß, bedarf die >>Anziehung<< der Erläuterung. For­
dert eine gewisse Unfaßbarkeit nicht gerade zu dem Versuch auf, das Geschehene 
zumindest ansatzweise zu erfassen? Und liegt im Blick aus dem Kinosessel in (un)­
menschliche Abgründe nicht die Chance, mit der eigenen >>natürlichen<< Angst bzw. 
dem >>natürlichen<< Selbstschutz vor dem Schlimmsten umgehen zu lernen?2 Kann 
die Tatsache, daß die ganze Bandbreite menschlichen Verhaltens erfahrbar wird, das 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


450 DER HOLOCAUST 

Individuum persönlich >>bereichern«? Nach Kant (1972: 623ff.) läßt die Größe eines 
negativen Ereignisses den Adressaten sich selbst als menschlicher erfahren, so daß 
er in der Lage ist, das Negative zu ertragen. Es ist daher kein Zufall, daß insbesonde­
re Holocaust-Spielfilme ein positives Gegengewicht zum Genozid aufbauen und es 
phasenweise dominieren lassen (s.u., C). An Filmen, die Retter (SCHINDLERS LISTE, 
DAS LEBEN IST SCHÖN) und Rettungsversuche (AuF WIEDERSEHEN KINDER, ZuG DES 
LEBENS) ins Zentrum rücken, kann dieser Aspekt leicht nachvollzogen werden. Diese 
positiven Verhaltensbeispiele im Umgang mit den Geschehnissen können- sofern 
entsprechend inszeniert - Wertvorstellungen vermitteln und lebensbejahende Kräfte 
im Zuschauer wecken, die er in seinen Alltag übertragen kann. 

B. 

Aus der Untersuchung der ausgewählten Filme geht hervor, daß es im Umgang mit 
dem Holocaust seit der Nachkriegszeit Fortschritte gibt. Während ältere filmische 
Auseinandersetzungen, besonders die Entnazifizierungsfilme unmittelbar nach Kriegs­
ende (s. 11.1), dem Publikum jegliche Freiheit im Umgang mit den Greueltaten nah­
men, es teilweise zum Hinsehen zu zwingen versuchten, fällt bei jüngeren Filmen 
(s. 11.3 - ll.5) eine tendenzielle Entwicklung zu mehr Offenheit, zu größerer Behut­
samkeit in bezug auf den Zuschauer auf. 

Die Schockästhetik der Umerziehungsfilme wurde als kontraproduktiv erkannt 
(s. 11.1). Burgers Entnazifizierungsfilm DIE ToDESMÜHLEN (USA 1945; s. ll.u), je­
doch auch Resnais' NACHT UND NEBEL (F 1955; s. 11.2.1) und Lanzmanns SHOAH (F 
1985; s. 11.2.2) ist gemeinsam, dem Publikum in erzieherischer Weise ihre Sicht­
weise des Holocaust aufzudrängen. Sie vermitteln den Eindruck, insbesondere 
ihre - spezifische - Art der Dokumentation könne diese Thematik dem Zuschauer 
näher bringen. Während die Umerziehungsfilme die Wahrnehmung durch Aufnah­
men von höchster Brutalität, teils in Großaufnahme, zu erzwingen suchten (s. insb. 
11.1.1.2), setzt Resnais auf Verfremdung durch vielfältige Kontrastwirkungen. Dabei 
steigert er jedoch die Anzahl der ästhetischen Verfahren bis hin zur gegenseitigen 
Schwächung und zur Überreizung des Zuschauers (s. insb. 11.2.1.4). Zudem ver­
sucht er, das Publikum zum Sich-Vorstellen des Grauenhaftesten zu bewegen (s. 11.2. 
1.6), indem er zum Teil noch Schockierenderes Bildmaterial als DIE ToDESMÜHLEN 
einsetzt (s. 11.2.1.1 und 11.2.1.7). Vordergründig wenig inszeniert und puristisch wir­
kend, ist Lanzmanns SHOAH von streckenweise erheblicher Inszenierung getragen 
(s. insb. 11.2.2.5). Der Druck, den Lanzmann wiederholt auf die Zeugen, die über­
lebenden, ausübt, indem er sie drängt, ihre Berichte trotz massivster psychischer Be­
lastung fortzusetzen, kann beim Publikum -verstärkt durch das indiskrete Heranzoo­
men an die aufgewühlten Gesprächspartner- eine kontraproduktive Wirkung erzielen 
(s. erneut 11.2.2.5). Auch hinter seinem explizit formulierten Anspruch (s. 11.2.2.1), den 
Zuschauer durch die Dauer des Films und aufgrund der zahlreichen Augenzeugen­
berichte in die Vernichtung zu >>Versenken«, verbirgt sich ein aufnötigendes Ansinnen. 

3. Zizek 2000: 15 in II.2.2. 
4. »Weil er durch die Lebenden zur Vernichtung vordringen will, interessiert er sich auch 

nicht für die Errettung eines einzelnen. Das ist eine fast tyrannische Herangehensweise, und 

wir haben in Israel Überlebende getroffen, die darunter sehr gelitten haben .« (Hartman zit.n. 
Niroumand, 15.01.1997: 13) 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AN- UND AUFNAHME DES HOLOCAUST IM SPIELFILM 451 

Die Fülle an Einzelschicksalen und die Konzentration auf die Vernichtungsabläufe 
erzeugen- trotz »positiven« Ausgangs für die Befragten- die Empfindung von Hoff­
nungslosigkeit und erschweren so das Betrachten dieses Films J, im Gegensatz zu Lo­
ridan-Ivens' Spielfilm BIRKENAU UND RosENFELD (F/D/POL 2003, s.u. sowie 11.5).4 

Eine deutliche Wende im Rahmen der in der vorliegenden Arbeit untersuchten Filme 
stellt Louis Malles Spielfilm AuF WIEDERSEHEN KINDER dar (F 1987; s. Il.p). Im 
Gegensatz zu den drei Dokumentarfilmen zeichnet sich Malles Werk durch besondere 
Bescheidenheit und Behutsamkeit sowie durch einen deutlich nicht-erzieherischen 
Gestus aus. Obwohl nur zwei Jahre nach Lanzmanns Dokumentation erschienen, 
unterscheidet sich Malles Spielfilm fundamental: Während Lanzmann, wie Resnais 
und Burger, auf den Charakter der Massenvernichtung abzielt und zahlreiche Schick­
sale aufzeigt bzw. inszeniert, beschränkt sich Malle auf die »kleine« Geschichte der 
Bewußtwerdung eines pubertierenden Jungen. Dahinter steht die Überzeugung, daß 
die für den Zuschauer im Miterleben des individuellen, schmerzlichen Verlustes 
gemachte Erfahrung intensiver sein kann als das »Vor-Augen-Führen« zahlreicher 
Schicksale. Malles hundertminütiger Film beschränkt sich auf einen Hauptschau­
platz, während Lanzmann verschiedenste Inszenierungsorte präsentiert und dem Zu­
schauer neuneinhalb Stunden Aufmerksamkeit abverlangt. Wo Lanzmann überlebende 
drängt, ihre grauenhaften Lagererlebnisse preiszugeben, gelingt es Malle mit großem 
Einfühlungsvermögen, das Schicksal eines jüdischen Jungen näherzubringen. 

Mit dem Spielfilm ScHINDLERS LISTE (USA 1993; s. Ilj-2) spricht Steven Spiel­
berg insbesondere junge Menschen an, die den Krieg und dessen unmittelbare 
Auswirkungen nicht selbst erlebt haben. Vor diesem Hintergrund versucht er mit 
zahlreichen ästhetischen Verfahren, die Zuschauer in typische Situationen der Ver­
nichtungsmaschinerie zu versetzen, damit sie den Holocaust »spüren« (Spielberg 
zit.n. Reichel 2004: 315). Angesichts der Tragweite des Genozids ist ein derart hoher 
Anspruch kaum realisierbar und darüber hinaus problematisch (s. insb. 11.3.2.6). 
Authentisch wirkt SCHINDLERS LISTE aufgrundder Kombination zahlreicher ästhe­
tischer Verfahren, vor allem einer gewissen Nachrichten-Ästhetik (s. insb. Il.p), so­
wie der >>Beglaubigung« der erzählten Geschichte durch die realen Personen am 
Ende des Films. Die Authentizität in Malles Film hingegen ergibt sich aus dessen 
Anknüpfen an unser generelles Wissen um die Beziehung zwischen Eltern und Kin­
dern, um Freundschaft und den Umgang unter Kindern. Beide Filme lassen den 
Holocaust durch mögliche Versetzung des Zuschauers in die Hauptfiguren inten­
siv erfahren. Im Unterschied ZU AUF WIEDERSEHEN KINDER arbeitet SCHINDLERS 
LISTE wesentlich stärker mit Spannung und damit einhergehender Hoffnung des 
Publikums auf ein >>glückliches Ende«, die mit der Rettung der sog. Schindlerjuden 
auch erfüllt wird, während der jüdische Junge am Ende von Malles Film den Nazis 
zum Opfer fällt. Während in der TV-Serie HoLOCAUST (1978/79) noch zahlreiche 
Mitglieder der im Zentrum stehenden jüdischen Familie ermordet werden, überle­
ben beinahe alle dem Zuschauer vertrauten Schindlerjuden -ein ermutigender und 
für das Sich-Einlassen auf den Genozid zentraler Aspekt, der durch den gelungenen 
Spannungsaufbau des Regisseurs unterstützt wird. 

Im Unterschied zu den Spielfilmen von Spielberg und Malle handelt es sich bei 
Roberto Benignis DAs LEBEN IST scHÖN (I 1997; s. 11+1) und Radu Mihaileanus 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


452 DER HOLOCAUST 

ZuG DES LEBE NS (F/ BJROMJNL 1998; s. 11+2) nicht um traditionell-fiktionale Fil­
me, sondern um >Radikal-Fiktionen< (s. Il-4). Dem Übermaß an Bedrohung und 
Grauenvollem setzen sie ein Übermaß an Kreativität und Hoffnung entgegen. Auf 
ihre Weise demonstrieren sie - im krassen Gegensatz zu Vorgängerfilmen -, daß 
der Holocaust inkommensurabel ist. Sie teilen damit auch die Meinung zahlreicher 
Überlebender von der exorbitanten Absurdität des Holocaust und machen diese 
durch den Einsatz abgründiger Komik für den Zuschauer erfahrbar. Der Radikalität 
der Vernichtung setzen sie mit Hilfe des jüdischen Witzes die Radikalität des Über­
leben-Wollens entgegen. 

Marceline Loridan-Ivens' dokumentarisch anmutender Spielfilm BIRKEN AU UND RosEN­
FELD (F/DJPOL 2003; s. II.5) stellt eine Öffnung im Umgang mit dem Holocaust dar. 
Wie Louis Malles Film, zeichnet sich dieses Werk durch besondere Bescheidenheit 
und Diskretion aus: Mit und über die Protagonistin, eine Auschwitz-Überlebende, er­
fährt der Zuschauer, wie schwierig einerseits und wie heilsam andererseits es sein 
kann, sich auf die nationalsozialistische Vernichtung, genauer auf Momente des La­
gerlebens , einzulassen. Hierbei ist entscheidend, daß die Hauptfigur dem Publikum 
die Verarbeitung in gewisser Weise abnimmt, es entlastet. In BIRKEN AU UND RosEN­
FELD begleiten wir die fiktive Zeugin Myriam in ihren Erinnerungs»erfolgen« und 
-mißerfolgen, denn es gelingt selbst der Protagonistin nicht immer, sich an Erlebtes 
und Gesehenes zu erinnern. Eine besondere Wirkung erzielt die Regisseurin, indem 
sie Myriam nicht nur das Ausmaß der Vernichtung, sondern auch Momente der Liebe 
und Solidarität erinnern läßt. Diese Darstellungsweise erleichtert dem Zuschauer die 
Annäherung an den Holocaust und er teilt mit der Protagonistin die Freude des »Am­
Leben-Seins« am Ende des Films. 

c. 
Angesichts des Ausmaßes an Grauenhaftem besteht bei »stummen« (Sempr{m 1995: 
239)5 Archivaufnahmen von der Befreiung der Lager sowie möglichst realistischen 

5. Siehe I.1 zum vollständigen Zitat. 
6. Heute kann sich ein Holocaust-Film potentiell an vier Generationen richten: a) die heute 

ca. 80-Jährigen, die der Kriegsgeneration angehören, denn sie waren damals 20; b) die heute 
60-Jährigen, die Nachkriegsgeneration, die im bzw. kurz nach dem Krieg geboren sind; c) die 

heute 40-Jährigen, die Enkelgeneration, die in den sechziger Jahren auf die Welt kamen; d) 
die heute 20-Jährigen, die Nach-Enkelgeneration, die in den achtziger Jahren geboren sind. 
Während die Kriegsgeneration sich in bezug auf die Thematisierung der Kriegszeit zunächst­
verständlicherweise- verweigerte, kämpfte die Nachkriegsgeneration, genauer die 68er, gegen 
das Schweigen der Eltern an. Die beiden jüngsten Generationen sind allein aufgrund der histo­
rischen Distanz nicht »vorbelastet« und könnten sich daher u.U . unbefangener mit der Thematik 

auseinandersetzen. 
7. Vgl. auch Darmstädter 1995: 132. 
8. »En meme temps, chacun s'habitue sournoisement a l'horreur, cela rentre un peu dans les 

mceurs, et fera bientot partie du paysage mental de l'homme moderne; qui pourra, la prochaine 
fois, s'etonner ou s'indigner de ce qui aura cesse en effet d'etre choquant?« (Rivette zit.n. Lowy 

2001: 181). 
9. Vgl. auch Schulz 2002: 171. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AN- UND AUFNAHME DES HOLOCAUST IM SPIELFILM 453 

Rekonstruktionsversuchen des Holocaust die Gefahr, daß das von Jorge Semprlin an­
gesprochene Zuhören bzw. Zusehen unerträglich ist (s. das der Arbeit vorangestellte 
Zitat), »intolerable pour la sensibilite« des Zuschauers (Bazin zit.n. Raskin 198T 139): 

»Die Brutalität und Unmenschlichkeit der Naziverbrechen können, insbesondere wenn sie reali­
stisch und detailreich dargestellt werden, psychische und soziale Schutzmechanismen auslösen. 
[ ... ] Die Überflutung der individuellen Wahrnehmung mit brutalen Details aus den Randzonen 
menschlicher Existenz, wie sie uns in Bildern und verbalen Schilderungen der Quälereien und 
Tötungen in den Konzentrationslagern entgegentreten, kann dazu führen, daß man Informatio­
nen trotz körperlicher Anwesenheit im kognitiven Wachzustand nicht mehr an sich heranläßt. 
[ ... ] Weder böswillige Negation noch Ignoranz sind die Motive ihres Verhaltens, sondern die 
Unerträglichkeit dessen, was ihnen andere oder sie sich selbst zumuten wollen.« (Silbermann/ 
Stoffers 2000: 84f.) 

Daher, so der Erziehungswissenschaftler Ido Abraham, zeuge es »von Naivität zu glau­
ben, daß Schüler6 eine größere Nähe zu den Opfern entwickeln, wenn man ihnen die 
Leiden dieser Opfer in allen Einzelheiten vor Augen füllrt« (zit.n. Heyl 2ooy 220?) -

eher das Gegenteil, Antipathie gegenüber den Opfern, sei der Fall. 
Eine weitere Gefahr realistischer Rekonstruktionsversuche besteht im Gewöh­

nungs- bzw. Abnutzungseffekt schockierend brutaler Bilder.8 Einerseits verlieren diese 
in der Flut inzwischen täglicher Abbildungen von Grausamkeiten ihre Wirkung (Baer 
2000: 242), andererseits wächst auch die Gefahr der Abnutzung mit der zunehmenden 
Medienpräsenz des Themas (Valentin 2001: 127): >>[ ... ]>Gewöhnung< und ihr Ergebnis, 
die >Gewohnheit< [ ... ]ist zwar im Normalfall nötig und ungeheuer ökonomisch, doch 
bedeutet es auch, daß man nicht mehr über das Gewohnte hinaus und nicht mehr zu 
Neuern gelangt, sondern immer nur wiedererkennt.<< (Kloepfer 1999: 34, H.i.O.) 

Seit dem Scheitern der Schockästhetik der Entnazifizierungsfilme (s. !LI) versuchen 
insbesondere Holocaust-Spielfilme, dem Zuschauer ein Einlassen auf die schwierige 
Thematik durch ausbalancierende Gegengewichte zu ermöglichen: >>Le metteur en 
scene est tenu d'affadir, pour que ce qu'il ose presenter comme la >realite< soit phy­
siquement supportable pour le spectateur [ ... ].<< (Rivette zit.n. Lowy 2001: 181, H.i.O.) 
Diese >>gedämpften<< bzw. >>gemilderten<< Darstellungen, >>Ob in Film oder Literatur, 
sollten noch erträglich sein<<, damit sich die Menschen nicht >>entsetzt von den Bü­
chern abwenden oder gar aus den Kinos fliehen<< (Reich-Ranicki 2002: 35). 

Die ästhetischen Mittel, um den Holocaust kommensurabel zu machen oder der 
Thematik gar eine >>mutmachende Wendung« zu geben, sind ebenso vielfältig wie 
wiederkehrend (Kramer 2ooo: 52).9 Zentral ist hierbei das besondere Potential narra­
tiver Kunst (s. Kloepfer 2ooy 93 in !.1). 

In den untersuchten Spielfilmen wird der Holocaust äußerst vorsichtig, manchmal 
beiläufig eingefüllrt, um den Zuschauer behutsam auf die schwierige Thematik 
einzustimmen. Zum Teil versuchen die Regisseure, die Gestaltungskonventionen 
und Sehgewohnheiten in bezugaufkonventionelle Holocaust-Filme ganz bewußt 
zu durchbrechen und so das Publikum durch gesteigerte Aufmerksamkeit zu tat­
sächlicher, neuer Wahrnehmung und letztlich einem wirklichen Sich-Einlassen 
auf den Holocaust zu bewegen (s. !.2.2): >>Offenbar geht es darum, daß neben dem 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


454 DER HOLOCAUST 

Verstand (Erkenntnisvermögen mit Antizipation und Erinnerung) auch das Gefühl 
(von Lust und Unlust, Zweifel und Beruhigung) und vor allem der Wille (Begeh­
rungsvermögen: Neugier, Interesse, Lust auf Wissen) aktiviert werden.« (Kloepfer 

1990: 140) 
Durchaus häufig ist die Einführung dieser ernsten Thematik in Rätselform, 

die den Zuschauer zu gesteigerter Eigenleistung auffordert- zum »Enträtseln« als 
dem »eigentlichen und einziges Zweck des Rätsels« (Jolles 1982: 134f.): 

»Weil der Anfang [der Filme] so irritierend ist, stimuliert er ein verstärktes Mitgehen und 
Mithandeln des Zuschauers (Sympraxis), weshalb sich dieser wiederum mehr erwartet, 
wahrnimmt und verarbeitet an Informationen über die dargestellte Welt (Mimesis), was 

wiederum seine Antizipationen oder sonstigen Handlungen bestätigt, verstärkt und sein 
Lernen anregt und so weiter.« (Kloepfer 1994: 62) 

In AuF WIEDERSEHEN KINDER (s. II. p) gewinnt die Holocaust-Thematik erst ganz 
allmählich an Bedeutung- und zwar in dem Maße, wie sich die Gefahr für den vor 
der deutschen Besatzungsmacht bzw. den französischen Kollaborateuren versteck­
ten jüdischen Jungen konkretisiert. In der ersten halben Stunde des Films muß 
sich der Zuschauer die gesamte Situation mit Hilfe zahlreicher Indizien eigenstän­
dig erschließen. Steven Spielberg hingegen führt den Holocaust in ScHINDLERS 
LISTE (s. 11.3.2) zwar symbolisch bereits im Vorspann ein und deutet die bürokra­
tischen Vorbereitungen hierzu auch in der Eröffnungssequenz an, rückt jedoch 
zunächst den wirtschaftlichen Aufstieg des Kriegsgewinnlers Oskar Schindler ins 
Zentrum. Ähnlich wie Louis Malle stimmt Roberto Benigni den Zuschauer in DAs 
LEBEN IST scHÖN (s. Il-4-1) äußerst behutsam auf das grausame Geschehen ein, 
indem er diesem erst die zweite Hälfte des Films widmet. Zu Beginn sensibilisiert 
er das Publikum mit zunehmend deutlicheren Anzeichen für den aufkommen­
den Faschismus in Italien. In Radu Mihaileanus ZuG DES LEBENS (s. Il-4-2) wird 
der Zuschauer von Anfang an in die verrückte Situation der Selbstdeportation des 
osteuropäischen Schtetls hineinversetzt, was sich bis zur letzten Einstellung des 
Films nicht ändert - der Holocaust bildet hier eher den geschichtlichen Hinter­
grund, vor dem Mihaileanu die Vitalität und Lebensfreude der jüdischen Schtetl­
Kultur feiert. Insbesondere die Exposition verweigert dem Zuschauer gesicherte 
Informationen und steigert so seine Aufmerksamkeit. Auch Marceline Loridan­
lvens gelingt es durch gezielte Zurückhaltung expliziter Informationen zu Beginn 
von BIRKENAU UND RosENFELD (s. 11.5), die Neugier des Publikums zu wecken 
und es im weiteren Verlauf des Films in den Selbstfindungs- und Heilungsprozeß 
der Protagonistin einzubeziehen. 

- Die künstlerische Herausforderung und Voraussetzung für die Annahme des 
Holocaust liegt häufig in der Individualisierung, d.h. im Erfahrbarmachen von 
Einzelschicksalen bzw. der Geschichte kleiner Gruppen, während in Dokumentar­
filmen das Augenmerk auf die Massenvernichtung gerichtet ist. Damit entsprechen 
Holocaust-Spielfilme i.a.R. der pointiert formulierten Forderung Marcel Ophüls': 

10. Vgl. stellvertretend Brussig 1998: 45; Visser 2002: 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AN- UND AUFNAHME DES HOLOCAUST IM SPIELFILM 455 

»Die Leichen in Bergen-Belsen, das sind immer nur dieselben Archivaufnahmen. Die ha­

ben wir gesehen. Auch mit poetischem Kommentar, auch mit naturalistischem Kommentar, 
auch ohne Kommentar, auch nur mit Musik, aber gesehen haben wir es. Sie wirken nicht 
mehr, wenn man auch noch beim Abendessen - sozusagen zwischen Käse und Kaffee - die 
äthiopischen Kinder sieht. [ ... ] Man muß es individualisieren . Man muß das Einzelschicksal 
sehen. [ ... ] Es ist leichter, sich mit der [Familie] zu identifizieren als mit jemandem aus 
dem russischen Ghetto, den man nicht kennt und dessen Lebensweise zu weit von einem 
entfernt ist.« (Zit.n. Köppen 1993: 112) 

Diese Forderung basiert auf der Überzeugung, daß sich der Zuschauer eher von 
der Bedrohung bzw. vom Tod einzelner Menschen erschüttern läßt als vom millio­
nenfachen Sterbenw: Die höchstmögliche Identifikation bewirkt, >>daß wir bei dro­
hender Gefahr, Furcht oder beim Eintreten des Schrecklichen Horror empfinden« 
(Kloepfer 2005: 104). 

So stehen im Zentrum von AuF WIEDERSEHEN KINDER zwei Kinder, Julien 
und sein jüdischer Freund Jean, der am Ende von der Gestapo aufgespürt wird. 
Mit der Titelfigur Oskar Schindler in SCHINDLERS LISTE ist das Schicksal der sog. 
Schindlerjuden verbunden, fokussiert auf Itzhak Stern und Helene Hirsch. Be­
nigni konzentriert sich in DAs LEBEN IST SCHÖN auf die Familie Orefice, den Prota­
gonisten Guido, seinen Sohn Giosue und seine Frau Dora, deren Leben im Ver­
nichtungslager äußerst gefährdet ist. In ZuG DES LEBENS steht das (Über)Leben 
eines osteuropäischen Schtetls unter der Führung des Dorf>>narren<< Schlomo auf 
dem Spiel. In BIRKENAU UND RosENFELD begleitet Loridan-Ivens ihr filmisches 
Alter ego, Myriam Rosenfeld, zusammen mit einem jungen deutschen Fotografen 
zu dem einstigen Schreckensort. 

Mit der Konzentration auf wenige Hauptfiguren - dramaturgisches Stilmittel der 
Regisseure - fällt auf, daß dem Protagonisten häufig ein Antagonist gegenüber 
steht, der meist zur positiven Identifikation mit der Hauptfigur beiträgt, indem er 
ihr bei der Zielerreichung im Weg steht. Empathie und ihre positive Gestalt der 
Sympathie sowie ihre negative Gestalt der Antipathie müssen hierbei ganz grund­
legend als >>Formen der Reziprozität<< des Zuschauers gegenüber den Figuren ver­
standen werden (Kloepfer 2005: 122, H.i.O.), als Möglichkeit der Transponierung 
historischer Ereignisse in gegenwärtiges (Mit-)Erleben (Bleicher 2002: 183). 

Dabei nutzen die Regisseure die »universelle Fähigkeit von Menschen, sich in 
einen anderen zu versetzen oder auch in einen eigenen, vergangeneu oder künfti­
gen Zustand. Das Wort >Ver-Stehen< impliziert nicht zufällig, daß man den Platz 
des Anderen einnehmen kann und damit im Prinzip seine Seh-, Hör- etc. und 
Verarbeitungsweisen bis hinein in die psychische Dimension, welche schon das 
Wort >Ein-Stellung< nahelegt.« (Kloepfer 2001b: 1, H.i.O.) Je nach Figur, mit der 
wir wahrnehmen, entsteht eine andere Sinnwelt, denn wir >>übernehmen mehr 
oder weniger zwangsläufig deren Wahrnehmung, Rolle und Verarbeitungsform<< 
(Kloepfer 1999: 25). 

Während der französische Junge den jüdischen in der ersten Hälfte von AuF 
WIEDERSEHEN KINDER als Rivalen im Kampf um die Position des Klassenbesten 
wahrnimmt, leideter-und mit ihm der Zuschauer- bei der Deportation am Ende 
unter dem Verlust des Freundes. In ScHINDLERS LISTE kämpft Oskar Schindler 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


456 DER HOLOCAUST 

insbesondere mit Amon Göth, dem Kommandanten des Plaszower Konzentra­
tionslagers, um das Leben »seiner« Juden. In DAs LEBEN IST SCHÖN muß sich Gui­
do bei der Eroberung seiner Prinzessin zunächst gegen einen faschistischen Beam­
ten, später gegen die Widrigkeiten des nationalsozialistischen Vernichtungslagers 
durchsetzen. Auch ZuG DES LEBENS weist mehrere Kontrastkonstellationen auf: 
zwischen der Flucht des Schtetls im Geisterzug und den Verfolgern, insbesondere 
den Nazis; zwischen den jüdischen »Nazis« unter Führung von Mordechai und 
den »Kommunisten<< um Yossi; zwischen den Männern und den Frauen; zwischen 
den Töchtern und den Vätern etc. In BIRKENAU UND RosENFELD entsteht aus der 
Begegnung zwischen Myriam und Oskar ein häufig kontroverser, jedoch durchaus 
fruchtbarer deutsch-jüdischer Dialog. 

Die Konzentration auf wenige Hauptfiguren ist vielfach mit der Hoffnung auf das 
-zumindest partielle- Überleben derselben verbunden: >>Und nur darum kann es 
in einem Spielfilm gehen: um das Überleben, und vielleicht noch darum, was das 
Überleben in den Menschen anrichtet<< (199S: 209), so Hanno Loewy im Zusam­
menhang mit SCHINDLERS LISTE. 

Der Verlauf der Filme wird hierbei durch eine Spannungsdramaturgie be­
stimmt, die den Zuschauer dergestalt involviert, daß er - inmitten ungeheuerer 
Vernichtung - um und mit den jüdischen Protagonisten um deren Leben bangt 
und auf Rettung hofft. Auf diese Weise entsteht eine gewisse Balance, ein Rhyth­
mus aus Schrecken und Hoffnung mit positiver Wirkung auf den Zuschauer." 
Ruth Klüger erläutert am Beispiel von ScHINDLERS LISTE: >>Die konsequent durch­
gehaltene Dramaturgie kurzer Szenenfolgen und >Kontrastkonstellationen< sei im 
übrigen das einzig angemessene Mittel, den Zuschauer nicht zu erdrücken, ihm 
vielmehr im Wechsel von Erschütterung, Erleichterung und Empörung Raum für 
verstehende Einfühlung zu lassen.<< (Klüger zit.n. Reichel2oo+ 310, H.i.O.)" 

In manchen Fällen verdanken die jüdischen Protagonisten ihr Überleben 
einem Retter aus den eigenen Reihen (lnsdorf 2003: 258ff.), wie in ZuG DES LEBENS. 
Damit kommen diese Werke, so Bartov, einer der beiden Hauptforderungen von 
Zuschauern an Holocaust-Filme nach: >>First is the demand for a >human< story 
of will and determination, decency and courage, and final triumph over the forces 
of evil.<< {I99T 46, H.i.O.) Kommt die Hilfe von außen, zeigt sich dem Publikum 
die wohltuende Erfahrung des Guten im Menschen inmitten der nationalsozia­
listischen Unmenschlichkeit (s.u. sowie ll-3.2). Gelingt es den Opfern, sich bzw. 
Angehörige vor der Nazi-Barbarei zu retten (s. II+I), -und sei es >>nUr<< in der 
Phantasie (s. 11+2) -,so bedient diese Verkehrung das Bedürfnis des Zuschauers 
nach zumindest punktueller Umkehr der Machtverhältnisse. Nicht immer wird 
jedoch die Hoffnung des Publikums auf Überleben der jüdischen Protagonisten 

11. Zum Rhythmus-Prinzip in der Kunst siehe den entsprechenden Exkurs im Anhang. 
12. »Spielberg bewältigt die Ereignisse durch eine schnelle und sehr gekonnte Folge von 

kontrastierenden Szenen, in denen der Horror, bevor er zur Abstumpfung der Zuschauersensibi­
lität führt, abwechselt mit Einblicken in das Luxusleben eines Opportunisten, der eine positive 
Charakterentwicklung durchmacht.« (Klüger in FAZ, 02.12.1995: B4) 

13. Vgl. Kommunismus, Marxismus, Antisemitismus, Sozialismus/Faschismus, Rassismus/ 
Kapitalismus, Wirtschaftsi m perialismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AN- UND AUFNAHME DES HOLOCAUST IM SPIELFILM 457 

erfüllt; doch selbst in diesen Fällen wird es mit einem gewissen positiven Ausblick 
aus dem jeweiligen Film entlassen. 

Obwohl in AuF WIEDERSEHEN KINDER Julien eine der schmerzvollsten Er­
fahrungen seines jungen Lebens macht, birgt diese die Chance, seine kindliche 
Selbstbezüglichkeit zu überwinden und eigenes Leid zu relativieren (s. Il.p.6.d). 
In SCHINDLERS LISTE bangt das Publikum mit und um die in verschiedenen La­
gern internierten sog. Schindlerjuden. Während unzählige anonyme Juden den 
Nazis zum Opfer fallen, wird die Hoffnung des Zuschauers auf das Überleben der 
Schindlerjuden weitgehend erfüllt. Die definitive Rettung erfolgt hierbei durch die 
zunehmend geläuterte Titel- und Identifikationsfigur; zwischenzeitliches Überle­
ben entspringt jedoch auch wundersamen Wendungen (s. 11.3.2-4 und 11.3.2.6) 
und bestimmten Überlebensstrategien der Betroffenen (s. ll.}2.5). Im gesamten 
zweiten Teil von DAs LEBEN IST scHÖN hofft das Publikum auf das Überleben der 
Familie Orefice, insbesondere des in einer Baracke versteckten kleinen Sohnes, 
dessen Leben wiederholt in Gefahr gerät. Infolge der außergewöhnlichen Gewitzt­
heit und des Improvisationstalents seines Vaters übersteht der Sohn alle gefähr­
lichen Situationen, während dieser den Nazis zum Opfer fallt. Dennoch erzeugt 
das Filmende eine teils positive Wirkung, da, nach der Befreiung des Lagers durch 
die Amerikaner, Mutter und Sohn im Schlußbild in inniger Umarmung vereint 
sind (s. II+IA·ba). Mit dem jüdischen Schtetl in ZuG DES LEBENS wünscht sich 
das Publikum, daß die Flucht vor den näherrückenden Nazis gelänge. Zur großen 
Freude der Juden und des Zuschauers glückt dies innerhalb des Erzählrahmens, 
nicht jedoch jenseits desselben: Die Flucht erweist sich letztlich als ein Phanta­
siegebilde des im Lager internierten Protagonisten und Erzählers. Das glücklose 
Ende kann jedoch die wohltuende Wirkung, erzielt durch die Inszenierung der 
Umkehr der Machtverhältnisse, nicht verhindem (s. 11+2.1 und 4.2.2). In BIR­
KENAU UND RosENFELD hofft das Publikum mit der Protagonistin, daß durch die 
intensive Konfrontation mit dem einstigen Schreckensort ein Selbstfindungs- und 
Heilungsprozeß in Gang gesetzt und im besten Fall abgeschlossen wird. Nach dem 
schmerzhaftem Kampf zwischen Erinnern- und Vergessen-Wollen, ruft die Prota­
gonistin am Ende des Films mit voller Kraft »Je suis vivante!«- Ausdruck ihrer 
wiedergewonnenen Selbst-Sicherheit. 

- In zunehmendem Maße zeichnen sich Holocaust-Spielfilme dadurch aus, daß der 
nationalsozialistischen Barbarei Menschlichkeit, Solidarität und Liebe entgegenge­
setzt werden. Zum Teil ist es >>die individuelle Menschlichkeit der kleinen Einheit«, 
die sich gegen die großen Ideologien des 20. Jahrhunderts'J behauptet (Seeßlen 
zit.n. Lorenz 2003: 278) , zum Teil sind es Begegnungen zwischen Personen, die 
in einer Freundschaft unter schwierigen Bedingungen münden. In beiden Fällen 
verhindem diese >>Inseln der Menschlichkeit« inmitten allgegenwärtiger Vernich­
tung ein einseitiges, entkräftendes Verzweifeln. Sie ermöglichen den Glauben an 
das Gute im Menschen bzw. bekräftigen die Notwendigkeit von Mitmenschlichkeit 
angesichtsvon Unmenschlichkeit. 

In AuF WIEDERSEHE N KI NDER wird zum einen Solidarität mit Verfolgten er­
fahrbar (lntematsleiter Pater Jean versteckt jüdische Kinder sowie Arbeitsdienst­
verweigerer) , zum anderen erlebt der Zuschauer das Entstehen, Wachsen und 
Sich-Bewähren von Freundschaftangesichts zunehmender Bedrohung. Inmitten 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


458 DER HOLOCAUST 

allgegenwärtiger Vernichtung ist die Wandlung Schindlers vom kaltblütigen Kriegs­
gewinnler zum warmherzigen Retter Lichtblick und Hoffnungsanker - sowohl für 
die sog. Schindlerjuden als auch für das Publikum. Der Optimismus des Prota­
gonisten Guido in DAs LEBEN IST SCHÖN stellt einen wohltuenden »Strohhalm« 
der Menschlichkeitangesichts der Nazi-Barbarei dar. Aus ZuG DES LEBENS spricht 
eine tiefe humanistische Grundhaltung, vor deren Hintergrund einerseits jegliche 
Form menschlicher Schwäche bis hin zur schlimmsten Verfehlung angeprangert, 
andererseits Solidarität und Völkerverständigung in ihrem unschätzbaren Wert 
gepriesen werden. Neben deutsch-jüdischer Versöhnung- die französische Jüdin 
Myriam läßt sich nach anfänglichem Zögern doch auf den Austausch mit Oskar, 
dem Nazi-Enkel, ein-, macht Loridan-Ivens in BrRKENAU UND RosENFELD Solida­
rität und Menschlichkeit intensiv erfahr bar. 

Überträgt man die der vorliegenden Arbeit vorangestellte Aussage Jorge Sempruns 
über Literatur- »( ... ] das wirkliche Problem ist nicht das Erzählen, wie schwierig 
es auch sein mag ... sondern das Zuhören« (199S: 150) -auf den Film, rückt die 
Erreichbarkeit der Menschen allgemein, v.a. aber die Frage nach der Visualisierung 
des Grauenhaften, ins Zentrum des Interesses. Im Gegensatz zu Dokumentar­
filmen sind Spielfilme mehr oder weniger deutlich um visuelle Diskretion bzw. Er­
träglichkeit bemüht. Einige entsprechen der »Weisheit« klassischer Poetiken und 
vermeiden direkte Repräsentationen von Gewalt und Leid (Hartman 199T 63). Sie 
versuchen zu verhindern, daß >>visualisierte Unmenschlichkeit zum Wegsehen 
verleitet, stumm macht oder gar zu Verweigerung, im Extremfall zur Leugnung 
von Tatsachen führt<< (Noack 1998: n6f. ; s. insb. 11.1. und Il.u). 

Malle konzentriert sich in AuF WIEDERSEHEN KINDER insbesondere auf die psy­
chische Macht der Nazis bzw. der Kollaborateure, die er für wesentlich unerträg­
licher hält als die Inszenierung körperlicher Gewalt. '4 Spielberg hingegen visualisiert 
die Brutalität der Nazis im ersten Drittel von SCHINDLERS LISTE, während er in der 
Folge, durch geschickte Inszenierung, die Angst der sog. Schindlerjuden spürbar 
und erfahrbar macht, ohne sie darstellen zu müssen (s. insb. Il.3-2.5 und 3.2.6). Ob­
wohl der zweite Teil von DAs LEBE N IST scHÖN ausschließlich im Vernichtungslager 
spielt, setzt auch Benigni auf visuelle Diskretion: Bildlich verweist Benigni lediglich 
in Form eines stilisierten, verschwommen dargestellten Berges lebloser Körper auf 
die grausame Wirklichkeit (s. ll.4-1.4·ac; das Schicksal des Onkels in der Gaskammer 
wird ausgespart, Guidos Erschießung findet hinter einer Mauer statt). Mihaileanu 
verzichtet in ZuG DES LEBE NS beinahe gänzlich aufVisualisierung: Grausamkeiten 
werden- mit Ausnahme des niedergebrannten Nachbardorfes- durch die Konfron­
tationen der falschen Nazis mit den echten lediglich angedeutet. In Loridan-Ivens' 
BIRKEN AU UND RosENFELD sind Grausamkeiten ausschließlich und punktuell durch 
Myriams verbale Erinnerungen präsent, werden jedoch nicht visualisiert. 

14. »Malle admitted that he deleted the real slapping of a boy by a member of the Gestapo 
at the end because >it's more frightening if the Germansare so >correct< [ ... ] this rather ordi­
nary side of fascism is precisely what renders it unbearable<.« (Malle zit.n. Insdorf 2003: 86, 
H.i.O.) 

15. Vgl. Klüger 2001: 127 in I.1 sowie folgende Äußerung: >>Wer mitfühlen, mitdenken will, 
braucht Deutungen des Geschehens. Das Geschehen allein genügt nicht.« (Ebd. 128) 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AN- UND AUFNAHME DES HOLOCAUST IM SPIELFILM 459 

Insbesondere bei neueren Holocaust-Spielfilmen ist eine Tendenz zur >>Entsakra­

lisierung« feststellbar, die als wahrhaftiger und aufrichtiger empfunden werden 

kann als das Beharren aufbzw. Einhalten von ohnehin fragwürdigen Darstellungs­

normen und -verboten'5- >>Methoden der Profanisierung als eine Art Befreiung 

von der symbolischen Bedeutungslast des Auschwitz-Komplexes« (KöppenfScher­

pe 199T 5). Dabei spielt Komik als Gegengewicht zum allem bewußten Ernst der 

Thematik sowie als Mittel zur Deautomatisation eine zentrale Rolle (s. II+ Lorenz 

200} 269): 

»Wo angesichts eines Stoffes laute Töne und grelle Farben gänzlich versagen und wo Ele­

gisches statt die Leser aufzurütteln sie eher ermüdet, da bleibt dem Schriftsteller nichts 

anderes übrig, als mit besonders leiser Stimme zu sprechen, konsequente Zurückhaltung zu 

üben und dem Understatement und der Ironie zu vertrauen. Bei einem so düsteren Thema 

läßt sich mit Düsterkeit am wenigsten ausrichten, eher schon mit hellen und heiteren Kon­

trasteffekten, mit Witz und Komik. Das allerdings ist sehr schwierig und nahezu waghalsig.« 

(Reich-Ranicki 1989: 17 4) 

Während die Komik in DAs LEBEN IST SCHÖN vor allem die Absurdität national­

sozialistischer Ideologie erfahrbar macht, darf der Zuschauer in ZuG DES LEBENS 

über geistigen Starrsinn lachen, auch den einiger Schtetl-Juden- absolutes Novum 

im Holocaust-Spielfilm, das insofern zu einer ehrlich wirkenden Ausgewogenheit 

beiträgt, als es menschliche Schwächen - jenseits von Herkunft und Klasse - an­

prangert. 

Bei den beschriebenen Formen der ästhetischen Lenkung ist jeweils entscheidend, 

daß sie nicht normativ erfolgen (s. 11.1 zur kontraproduktiven Entnazifizierungs­

politik der Alliierten), sondern dem Zuschauer ein freiwilliges Mitgehen ermög­

lichen (s. insb. Il.p, Il-4 und ll.5). Die in der vorliegenden Arbeit analysierten 

Spielfilme betonen den unschätzbaren Wert geistiger Freiheit - im realen wie 

übertragenen Sinne -, die trotz Unterdrückung durch die nationalsozialistische 

Diktatur die Oberhand behält. 

Ästhetische Freiheit wird in der kantischen Tradition als grundlegend ange­

nommen (s.u.). Nur auf dieser Grundlage ist der Adressat zu einem, wie Sartre 

formuliert, >>pacte de generosite« mit dem jeweiligen Werk bereit (1950). 

»Das Kino, als ein Ort der Vergegenwärtigung, der Geistesgegenwart und der individuellen 

Phantasieteilhabe benötigt nicht die exaltierte Ästhetisierung der Realität. Das Kino, das 

auf die Kraft der menschlichen Wahrnehmung und Erfahrung setzt, kann seinen Adressaten 

die eigene Beschäftigung, die emotionale und geistige Phantasiearbeit nicht abnehmen. Das 

Kino, das das Vergangene nicht ins Historische verbannt, verlangt von denen, die es sehen 

und ihm zuhören, daß sie seine Gegenwärtigkeit selbst produzieren: seine vergessenen Spu­

ren , seine erstickten Schreie, seine Verzweitlungen und seine Hoffnungen , kurz: seine Bilder 

und Töne. Nur ein Kino, das seinem Zuschauer und -hörer diese Freiheit läßt und zugleich 

zumutet, kann dem inhärenten Drang des Mediums zum eigenen Totalitarismus entgehen.« 

(Schütte 1992: 18, H.i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


460 DER HOLOCAUST 

Insbesondere künstlerische Produkte sind in der Lage, »ein Rezeptionsangebot [zu 
machen], das die Adressaten am ehesten erreicht, wenn es freiwillig wahrgenom­
men und nicht in verordneten Pflichtlektionen verabreicht wird« (Denkler 1993: 

173)-'6 

Auf die Schwierigkeit der Auf- und Annahme des Holocaut hat Semprun wiederholt 
verwiesen- insbesondere in bezugaufliterarische Werke:»[ ... ] das wirkliche Problem 
ist nicht das Erzählen, wie schwierig es auch sein mag ... sondern das Zuhören« (1995: 
150). Übertragen auf das (audio-) visuelle Medium Film wurde in der vorliegenden 
Arbeit der Versuch unternommen, in diesem Sinne anhand der ausgewählten Filme 
aufzuzeigen, inwiefern diese das >Zusehen< bzw. das Sich-Vorstellen ermöglichen 
oder erschweren. 

16. Kloepfer weist auf einen Zusammenhang hin, der für den Dialog zwischen Film und 
Zuschauer- die übergreifende Fragestellung der vorliegenden Arbeit (s. I.2.2) - von entschei­

dender Bedeutung ist: »Das Kantische >interesselose Wohlgefallen< [ ... ] und die Freiheit, sich 
zu diesem spezifischen Universum zu verhalten , wie es einem behagt, sind Voraussetzungen für 
das größere Maß des Sich-Einlassens.« (Kloepfer 1999: 13) 

L Die Unterpunkte orientieren sich an der Gliederung der vorliegenden Arbeit. 
2. Siehe hierzu auch die Angaben im nächsten Unterpunkt >>Umgang mit dem Holocaust«. 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007 - am 14.02.2026, 10:18:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407196-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

