
ANTHROPOS

106.2011: 463 – 473

¿Hacia un shamanismo “light”?

Cambios y adaptaciones en procesos religiosos  
en la Amazonía peruano-ecuatoriana (siglos XVIII al XXI)

María Susana Cipolletti

Abstract. – Drawing on eighteenth-century Jesuit sources as well 
as on results of an extensive fieldwork conducted since 1983, the  
author analyzes phenomena of persistence and change in the sha-
manism of the Secoya Indians (Western Tucano) in the Amazon 
region, on the Peruvian-Ecuadorian border. The changes include 
the gradual contraction of the social power of shamans to the re-
ligious realm, the reduction in the use of hallucinogenic plants, 
and the expansion of shamanism beyond the traditional sphere of 
action. [Ecuador, Amazonia, shamanism, hallucinogens, cultural 
change, globalization]

Maria Susana Cipolletti, etnóloga, Dr. phil. (Munich), catedrá-
tica no numeraria por la Rheinische Friedrich-Wilhelms-Univer-
sidad de Bonn (Instituto VII, Departamento de antropología de 
las Américas). – Editora de BAS (Bonner Amerikanistische Stu-
dien, 2006 – ​2010). – Extensos trabajos de campo en la Amazonía 
ecuatoriana entre los secoya y anteriormente en los Andes argen-
tinos. – Campos de investigación: tradición oral de las tierras ba-
jas de América del Sur, shamanismo, etnohistoria. – Principales 
publicaciones: “Artifacts and Society in Amazonia” (ed. junto 
con T. P. Myers. Markt Schwaben 2002); “Los mundos de abajo 
y los mundos de arriba: Individuo y sociedad en las tierras ba-
jas, en los Andes y más allá. Tomo de homenaje a Gerhard Baer” 
(Quito 2004). – Véase también bibliografía.

Jorge Lusitande (1963 – ​2009)
amigo y colaborador secoya, in memoriam

Introducción

Acercarse al pasado de las sociedades indígenas 
amazónicas es una tarea ardua y con respecto a mu-
chas regiones, imposible de realizar: Las fuentes co-
loniales son generalmente escasas y en su mayoría 

superficiales, fruto de un contacto breve con la rea-
lidad que describían. A pesar de estas limitaciones, 
es posible obtener una perspectiva diacrónica con 
respecto a cambios e innovaciones en temas rela-
cionados con la territorialidad y la expansión de et-
nias, pero más difícil, y aun imposible, en lo que 
hace a temas de índole religiosa y social. En el foco 
de las siguientes consideraciones se halla una socie-
dad indígena del noroeste amazónico, en el Ecuador 
y Perú actuales: la de los secoya, una etnia de len-
gua tucano occidental de la Amazonía ecuatoriana 
y peruana (unas 400 personas en Ecuador y unas 
300 en Perú, que se autodenominan “airo pai”), cu-
yos antepasados fueron llamados entre otras deno-
minaciones, “encabellados”, por las fuentes de la 
época.1 Distintos factores posibilitan una perspecti-
va diacrónica. En esta región, que formaba parte de 
la antigua provincia jesuítica de Maynas,2 algunas 
etnias se extinguieron o se fusionaron, y otras sur-
gieron en la época colonial en fenómenos de etno-
génesis. A diferencia de varias sociedades vecinas, 

  1	 En las mismas se encuentran unas veinte denominaciones 
distintas para los grupos locales de lengua tucano. General-
mente se trata de denominaciones que refieren a alguna ca-
racterística externa, como la de encabellados, por los largos 
cabellos que usaban ambos sexos. Markham (1895: ​98 s.) su-
pone que esta denominación fue introducida tempranamente 
por el P. Ferrer, que los visitó hacia finales del siglo XVI. So-
bre las autodenominaciones de distintos grupos locales véan-
se Casanova Velázquez (1999) y Cipolletti (1997a: ​79 – ​84). 

  2	 Existe una bibliografía relativamente extensa sobre la pro-
vincia jesuítica de Maynas, de la que se destacan Chantre y 
Herrera (1901); Golob (1982) y Stephan (2000). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


464 María Susana Cipolletti

Anthropos  106.2011

la de los tucano occidentales muestran una notable 
continuidad. Si bien han sufrido una grave merma 
demográfica a partir del siglo XVII, y han perdido 
la hegemonía sobre su extenso territorio en la región 
de los ríos Napo y Aguarico que llegaron a controlar 
en el siglo XVIII, es posible rastrear sus huellas en 
las antiguas fuentes históricas, desde mediados del 
siglo XVII hasta la actualidad. Aunque los jesuitas 
comenzaron su actuación en Maynas en regiones 
más cercanas a los Andes en las primeras décadas 
del siglo XVII, los intentos de evangelización de los 
grupos tucano occidentales son posteriores al 1700. 
Esto se debió en parte a la lejanía de su territorio 
y el tremendo obstáculo que representaba la difícil 
orografía para descender de los Andes, pero también 
a su actitud contestataria, que fue siempre un esco-
llo para la evangelización. 

El tema central de esta contribución son las for-
mas del shamanismo en la época colonial y los cam-
bios y adaptaciones que sufrió a lo largo de los si-
glos. Uno de los supuestos de los que parte este 
trabajo es el anclaje profundo de la función sha-
mánica en estas sociedades que se desprende, entre 
otros testimonios, de la siguiente observación del 
P. Maroni: 

El mayor regocijo de esta nacion es el de juntarse a oir los 
cantos y desvarios de los adivinos, en que gastan noches 
enteras, mezclando de cuando en cuando algunas danzas 
y músicas de flautas (Maroni 1988 [1738]: 190).

La provincia jesuítica de Maynas ocupaba las zonas 
al este de los Andes del Perú y Ecuador actuales. La  
hegemonía jesuítica y la ausencia de población no 
indígena hace que la mayoría de las informaciones 
de la época procedan de misioneros de esa orden, 
hasta su expulsión de las colonias españolas, en 
1767. Aquí me referiré a ellas sin hacer una crítica 
de fuentes ni entrar en detalles.3 

Luego de la expulsión, el final del siglo XVIII y 
todo el siglo XIX son, en muchas partes de la Ama-
zonía, siglos de bastante silencio, que si bien no es-
tán totalmente exentos de informaciones, agregan 
poco a los temas aquí tratados. Entre los viajeros e 
incipientes etnógrafos se cuentan el viajero italia-
no Osculati (1854) y el alemán Tessmann (1930).4 
A partir de fines de los años 1960, inicia sus inves-
tigaciones en el Ecuador William Vickers (1976), 
a quien debemos las primeras informaciones con-

  3	 Estos temas han sido tratados en otro lugar (Cipolletti 1997a: ​
199 – ​228).

  4	 Las informaciones de Tessmann (1930) son ineludibles e im-
portantes en cuanto a la cultura material; con respecto a otros 
temas, por el contrario, abundan en errores y malentendidos. 

fiables con respecto a la mayoría de los rasgos de 
estas sociedades. A él continúan mis propias inves-
tigaciones a partir de 1983 hasta la actualidad. Con 
respecto a los grupos locales del Perú se cuentan, 
entre algunos otros, los trabajos de Belaúnde (2001) 
y Casanova Velázquez (1980, 1999, 2002). 

Los jesuitas no buscaban primariamente dar una 
visión cabal del shamanismo desde una perspectiva 
émica, como lo entendían estas sociedades, sino que 
su interés respondía sobre todo a una actitud prag-
mática, ya que los shamanes significaban a menudo 
un obstáculo para la evangelización. El P. Uriarte, 
que vivió varios años con los tucano occidentales, 
menciona este hecho con claridad: “entre ellos se 
encuentran afamados hechiceros, a quienes dan en-
tero crédito: les sirven y pagan y con ellos es nues-
tro principal trabajo” (Uriarte 1756: 91 s.).

Los cambios que se dieron entre los siglos XVIII 
y el presente en la práctica del shamanismo se refle-
jan especialmente en cuatro fenómenos: 
a)  la unidad existente entre poder político y shama-
nismo, que recién se diluyó en tiempos recientes, a 
raíz de la acción de actores externos, sobre todo la 
de los misioneros del Instituto Linguístico de Vera-
no Wyclife Bible Translators (de aquí en más ILV), 
a partir de 1955 y la influencia creciente de la so-
ciedad nacional. 
b)  las denominaciones, funciones y atributos de los 
shamanes,
c)  el uso de vegetales psicotrópicos y 
d)  los nuevos rumbos que toman las funciones sha-
mánicas en la actualidad, que tienden, entre otras 
cosas, a la conquista de nuevos espacios de acción. 

Shamanes y “principales”

El primer contacto de cierta duración entre grupos 
locales de lengua tucano occidental y españoles se 
dio en 1637 en el río Santa María, en el Perú actual, 
que los secoya consideran el corazón de su territo-
rio. La aseveración del franciscano de la Cruz, que 
formaba parte de la expedición del capitán Palacios, 
será un leitmotiv en todos los autores jesuitas: los 
shamanes poseían un alto estatus y tenían ciertas 
prerrogativas con respecto a los demás, pero no im-
partían órdenes; por otra parte, no existían caciques 
y por lo tanto se desconocía el poder centralizado: 

… usan de algunas hechicerías, por lo cual entre ellos hay 
algunos viejos que con sus embustes engañan a los otros, 
y por ello, les tienen algún respeto. Pero obligación no la 
tienen a nadie, ni entre ellos hay principales, ni cabeza, 
ni gobierno y muy poca policía (de la Cruz 1653: 276).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


¿Hacia un shamanismo “light”?

Anthropos  106.2011

465

En este tenor se expresan también el jesuita Ni-
clutsch (1781: ​66 s.), que vivió diez años con ellos 
en el río Napo, y su colega Franz Xaver Veigl (1785).  
Según este último, elegían un guía para la agresión 
y la defensa, pero no lo reconocían como jefe, y del 
mismo modo que lo elegían lo dejaban fácilmente 
de lado. Al mismo tiempo lo acusaban de brujo y a 
veces lo mataban por este motivo, todo lo cual aten-
taba contra la formación de grupos sociales que tu-
vieran cierta continuidad (Veigl 1785: ​292 s.). 

La unión entre función religiosa y un mínimo po-
der de decisión política es mencionada por numero-
sas fuentes, la cual era habitual también entre otras 
sociedades de la región: 

No dejara de facilitarse algo la empresa si cada parciali-
dad siquiera tuviese su caudillo á quien obedecer; pero 
aun este alivio falta en muchas dellas, porque, ó no tienen 
cacique, ó si lo tienen es tan corta su autoridad y jurisdic-
cion que no tienen otro mando que el de su casa, y sólo 
en ocasion de borracheras y peleas tienen algún séquito 
por la fama que le asiste de valiente y grande hechizero 
(Zárate et al. 1735: 327).

La falta de caciques era un serio obstáculo para 
los jesuitas, que necesitaban un representante para 
asentar a los tucano occidentales y fundar una mi-
sión, de modo que trataron de establecer la función 
del cacicazgo, logrando introducir un cambio im-
portante, si bien momentáneo, en este aspecto.5 La 
evangelización presuponía la sedentarización de los 
grupos tucano, y era necesario que se hallara al fren-
te un representante indígena que tuviera el poder 
de impartir órdenes. La obediencia que exigían fue 
comprada en la mayoría de los casos a través de las 
herramientas de hierro, pero en algunos casos los 
misioneros significaban una defensa de los portu-
gueses que llegaban a veces a esta región en bús-
queda de fuerzas de trabajo. 

Es decir, que en el siglo XVIII había los que de-
nominaban “principales”, generalmente shamanes, 
alrededor de los cuales se nucleaban los grupos lo-
cales y que asumían el papel de representantes ante 
los jesuitas. Pero los hechos hablan claramente so-
bre la escasa autoridad que aquellos tenían: en oca-
sión de una epidemia, los pobladores de una misión 
escaparon al interior de la selva. El “principal” se 

  5	 Los jesuitas propulsaron una serie de cambios que en varios 
casos influyeron profundamente en la subsistencia de estos 
grupos: además de convencerlos para que se asentaran a ori-
lla del río Napo en vez de hacerlo cerca de pequeños cursos 
de agua de la terra firme, utilizaron a los omagua como dado-
res de rasgos culturales que hasta entonces eran ajenos a los 
tucano occidentales, como la construcción de grandes canoas 
y la pesca con arpón (véase Cipolletti 1997b). 

queja ante el jesuita que se niegan a regresar, y él no 
tiene el poder para hacerse obedecer. En un ejemplo 
más craso, los pobladores abandonaron una misión, 
dejando al “principal” solo en ella (Chantre y He-
rrera 1901: ​380 s., 367). 

Vale la pena detenerse en un caso concreto, pues 
nos provee un ejemplo extremo de influencia jesuí-
tica y, al mismo tiempo, la respuesta indígena de 
acuerdo a sus propias pautas culturales. Se trata de 
un indígena llamado Zairaza, de quien los jesuitas 
destacaban su inteligencia y cooperatividad. A juz-
gar por lo reducido de su grupo local, que com-
prendía unas pocas casas en el río Aguarico en el 
momento del contacto, era poco reconocido social-
mente. En 1742, decididos a anclar la función y el 
poder de los caciques, y atraer bajo su control el 
hinterland del río Napo, los misioneros organizan 
una visita de las autoridades en nombre del Rey en 
las nuevas misiones de los ríos Napo y Aguarico. El 
asentamiento de Zairaza es elegido como escenario 
de las festividades, durante las cuales se entregan 
bastones de mando a los caciques de cada grupo. 
El asentamiento de Zairaza se funda como misión 
bajo el nombre de San Estanislao de Zairaza (1739 – ​
1742), y a él se le otorga un título desconocido has-
ta entonces, el de gobernador de la región del río 
Aguarico. El otorgamiento de un poder supralocal 
es una innovación en la historia de los tucano, del 
mismo modo que los bastones de mando, que hasta 
entonces se otorgaban en los Andes. Evidentemen-
te, el reconocimiento de las autoridades implicó un 
crecimiento notable en el prestigio de Zairaza, ya 
que en un año su grupo local creció hasta abarcar 
300 personas, una cifra considerable para un asen-
tamiento tucano occidental. Su estrella, sin embar-
go, duraría poco: dos años más tarde, la mayoría de 
los habitantes lo habían abandonado, en un proce-
so de fisión característico de los grupos locales de 
esta lengua. Un par de años más tarde, los jesuitas 
encuentran en la antigua aldea a unos pocos pobla-
dores: Zairaza había muerto y el resto se había dis-
persado (Chantre y Herrera 1901: ​361 ss.; Jouanen 
1943: ​361 ss.). Es decir, que la innovación introdu-
cida por los jesuitas no prosperó y la historia tucano 
siguió su curso habitual: fisión, regreso al hinterland 
y a la forma de vida no sedentaria.

Los datos de la época colonial muestran enton-
ces que no existía una función política separada de 
la función shamánica. El hecho de que la escasa au-
toridad política existente proceda del contexto del 
shamanismo era aún evidente alrededor de 1968, 
cuando William Vickers comenzó a trabajar entre 
los Secoya del Ecuador, que además fue el primer 
autor en tiempos actuales en señalar la unidad de es-
tos conceptos (1976: ​155 s.). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


466 María Susana Cipolletti

Anthropos  106.2011

La denominación kuraka, del quechua “jefe”, 
que era la cabeza en un ayllu andino (sobre los usos 
de esta expresión véase Friederici 1960: ​227), fue 
utilizada así en las fuentes (curaca, Anónimo 1753; 
Uriarte 1986). En la actualidad, los secoya denomi-
nan yajé unkukë (bebedor de yajé o ayahuasca) al 
shamán, expresión que traducen al español como 
“kuraka”, es decir que los consideran como sinó-
nimos en dos lenguas diferentes. Existen asimismo 
algunas denominaciones de jerarquización de los 
poderes shamánicos,6 que posiblemente sean una 
elaboración individual. 

El campo semántico  
y las características shamánicas 

Generalmente, los autores del siglo XVIII llama-
ban a los shamanes simplemente “brujos” o “he-
chiceros”, de modo que vale la pena referirse a la 
diferente explicación que se halla en un manuscrito 
jesuítico (Anónimo 1753), que recoge un extenso 
vocabulario sobre la lengua que se hablaba en la re-
gión del río Napo. Allí se compara a por lo menos 
ciertos “brujos” con sacerdotes, lo cual es poco co-
mún, pues generalmente se hacía hincapié en carac-
terísticas como engaño y superstición. El manuscri-
to diferencia al “brujo insigne” (vinia pai y jujaque) 
del “brujo” (raube neque). Los primeros son sacer-
dotes, brujos y médicos, que beben por las noches 
pejí (denominación tucano de Datura y Brugman-
sia) y yajé (Banisteriopsis), para poder hacer pre-
dicciones:

Brujo, raube neque, raube nehuati.
Brujo insigne: vinia pain … jujaque.
… bevidas que toman de noche para adevinar. pegi el / yaje 
esto lo toman los vinia Paitistas. los que / son entre ellos 
como sacerdotes brujos y curanderos (Anónimo 1753). 

El manuscrito no explica el significado de las de-
nominaciones indígenas, pero es posible hacerlo a 
partir de la lengua actual: en el año 1989 conversé 
con tres personas secoya acerca de parte de las ex-

  6	 Un anciano shamán, Fernando Payaguaje, clasificó a los prac-
ticantes del shamanismo en relación a su mayor o menor co-
nocimiento de las sustancias psicotrópicas: la categoría más 
alta es ñatiasike, “el que ve muy bien”, seguido por satitosai-
sake (satitó significa “desplazarse de un lugar a otro”) o “el 
que puede ver más allá”. En el nivel más bajo se encuentra el 
jopaike (jopó significa “la mitad”), para el shamán mediocre, 
que puede “ver”, pero sin contornos claros. El lo comparaba 
con alguien que hizo sólo un par de años en la escuela (Fer-
nando Payaguaje, textos 480 y 923, 1984, 1985, ms; archivo 
de la autora).

presiones de este manuscrito, de lo cual surgieron 
numerosos hechos sugestivos7: 

A juzgar por el adjetivo utilizado, la expresión 
“Brujo insigne: vinia pain” se refiere evidentemente 
a un shamán que se destacaba por sus conocimien-
tos. En transcripción del idioma actual es wiñá pái: 
wiñá significa joven, tierno, que no muere. Pái o 
páin significa en primer lugar ser humano, persona, 
pero se refiere asimismo a seres antropomorfos no 
humanos. Wiñá wái o wiñá pái es la denominación 
para los seres celestes extra humanos, con los cuales 
entra el shamán en contacto y que personifican los 
ideales de perfección y belleza, que los seres huma-
nos tratan de imitar, sin llegar jamás a alcanzarlos 
plenamente (Cipolletti 1985: ​312).

El hecho de que sus antepasados llamaran wiñá 
pái a algunos shamanes, sonó en 1990 a oidos de los 
secoya (incluido el shamán), como una blasfemia, 
ya que la denominación para los seres celestes no 
puede ser aplicada en la actualidad a un ser huma-
no, por más profundos conocimientos que éste po-
sea. Es decir que la denominación sigue existiendo, 
pero sufrió a través del tiempo un cambio semánti-
co considerable. Es muy probable que esto se deba 
a un decrecimiento de los poderes atribuidos a los 
shamanes o una merma de la posición de los shama-
nes en su sociedad. 

Como sinónimo de shamán aparece también en 
el manuscrito jujaque, que en una primera traduc-
ción es “el que reza”. Por “rezar” se entiende la ac-
ción en la que el shamán pronuncia ciertas palabras 
sobre la bebida alucinógena antes de beberla. Una 
traducción más precisa es “el que pronuncia las fór-
mulas”, que son justamente las que otorgan su poder 
a las sustancias psicotrópicas.8 

Otra denominación del manuscrito es “brujo, 
raube neque”: Rawë o dawë es también hoy la de-
nominación para el especialista religioso que daña 
a los demás. Esta denominación es contextual, pues 
depende del grupo local al que pertenece el indivi-
duo que la utiliza: el “buen” shamán de una aldea es 
visto por los habitantes de otra como rawë. Se tra-
ta de una expresión semánticamente rica: rawë es, 
además de la persona que envía el mal, las peque-
ñas flechas que éste envía para dañar a una persona, 
así como también la enfermedad que surge a conse-

  7	 Las personas con las que hablé no tuvieron dificultades para 
reconocer las palabras del siglo XVIII, aunque una cantidad 
considerable de estas ha caído en desuso, como los neologis-
mos formados por los jesuitas relativos al cristianismo, como 
por ej. “campana”, véase Cipolletti (1992). 

  8	 Es decir, que las plantas psicotrópicas se eligen y preparan 
por un lado de acuerdo a sus conocidas propiedades natura-
les, pero estas no son suficientes, son las fórmulas shamáni-
cas las que le otorgan el poder.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


¿Hacia un shamanismo “light”?

Anthropos  106.2011

467

cuencia de esta acción. Este mismo campo semán-
tico se halla entre los siona de Colombia, con los 
cuales los secoya están íntimamente emparentados 
(véase Langdon 1992).

Durante un período de más de 150 años, desde la 
expulsión de los jesuitas hasta las primeras décadas 
del siglo XX, no se encuentran, según mi conoci-
miento, informaciones sobre estos temas. Es el et-
nógrafo alemán Tessmann quien proporciona unos 
pocos datos, equivocados y/o mal entendidos. Se-
gún este autor, dawö es el brujo, ya que no hay per-
sonas que hagan el bien, sino solamente maleficios. 
También afirma que hay un especialista llamado lu-
tari, que no posee capacidades sobrenaturales sino 
que conoce solamente las medicinas (Tessmann 
1930: ​217 s.). Esta denominación es confusa, por-
que en tucano no existe la consonante “ l ” ni los tu-
cano actuales la reconocen. En un comentario sobre 
Tessmann, Espinosa Pérez (1955: ​154) reconoce en 
esta expresión las palabras dawe rutákí, como se 
llama “al que saca espina o maleficio”. Obviamen-
te no se trata de un sustantivo, como lo entendió 
Tessmann, sino, como lo explicó Espinoza Pérez, 
de una forma verbal para caracterizar la acción del 
shamán en su tarea de curación, que consiste en ex-
traer las flechas o espinas enviadas por un shamán 
maligno del interior del cuerpo del enfermo.

Denominaciones, poderes, atributos

La similaridad existente entre los atributos y funcio-
nes de los shamanes de las tierras bajas, no excluye 
el hecho de que la relevancia que se les otorga en 
distintas sociedades sea diferente. Para los secoya, 
además de la función de la terapia y su calidad de 
mediador con seres que pueblan otros estratos cós-
micos, es importante su poder de convocar a los ani-
males de caza y a los peces, lo cual se halla direc-
tamente relacionado con la subsistencia del grupo. 
Un episodio sucedido a mediados del siglo XVIII 
muestra claramente este atributo. Debido a una serie 
de problemas – entre otros, un intento de asesinato 
y la negativa a ser bautizado – de un individuo lla-
mado Tiunra y calificado por el jesuita Uriarte como 
“viejo brujo”, Uriarte encierra a éste y a su hijo en el 
cepo. El shamán amenaza a sus parientes y aliados 
con las siguientes palabras:

“Yo he de conjurar de parte del diablo el río y el monte,[9] 

  9	 Seguramente Uriarte traduce como “diablo” la expresión 
watí, que abarca a seres no humanos de características no 
necesariamente maléficas, que a menudo son ayudantes de 
los shamanes.

para que no tenga el Padre qué comer”, y cogiendo polvo 
entre los dedos les hablaba: “Esto habéis de comer, si el 
Padre no me suelta” (Uriarte 1986: 124). 

Un atributo shamánico era entonces la relación ín-
tima del shamán con los animales de caza. Tiunra, 
que tenía el poder de alejarlos, seguramente poseía 
el poder de convocarlos, aunque no se afirme aquí 
explícitamente. Esta concepción acerca del poder 
shamánico perdura, como veremos más adelante, 
hasta la actualidad, y con ella se explica en parte 
la disminución de la cacería en las cercanías de las 
aldeas.

Shamanes y sustancias psicotrópicas:  
una relación a lo largo de los siglos

Es ya un hecho muy conocido el papel fundamental 
que tienen las sustancias psicotrópicas en numero-
sas sociedades amazónicas. Desde los trabajos se-
minales de Schultes (1969, 1970, 1979; Schultes y 
Hoffmann 1980) la bibliografía ha aumentado enor-
memente (ya hace más de dos décadas, Luna 1986, 
citó más de 200 títulos con respecto a una sola de 
estas plantas, la ayahuasca [Banisteriopsis]). Como 
hemos visto, para el Alto Amazonas existen infor-
maciones tempranas.10

La utilización en menor o mayor grado por las 
sociedades de la Provincia de Maynas fue atesti-
guada por autores jesuitas, especialmente la liana 
ayahuasca (Banisteriopsis) y el floripondio (Datu-
ra sp., Brugmansia sp.) (Maroni 1988 [1738]: ​172; 
Veigl 1785: ​189). Las dos últimas pertenecen a la 
familia de las solanáceas, la mayor variedad se en-
cuentra en los Andes y sus partes bajas orientales, 
por lo cual se supone que allí se halla su centro ori-
ginario (Lockwood 1979; Plowman 1977, 1979, 
1981).

Entre los tucano, yajé es la denominación para 
la liana Banisteriopsis (ayahuasca), pegí /pehí/ para 
las especies Brugmansia y Datura. Ciertos shama-
nes secoya utilizaban asimismo Brunfelsia sp. (uja-
jay), la más temida de estas plantas, utilizada solo 

10	 El uso de sustancias psicotrópicas en las selvas se halla tan 
bien documentado en las fuentes históricas que el artículo de 
Gow (1996) está equivocado en su presupuesto. Según este 
autor, la idea de que el uso de la ayahuasca se extendió de las 
selvas y lo indígena a lo urbano y mestizo es falsa histórica 
y etnográficamente, ya que la influencia fue a la inversa, y se 
dio sobre todo en la época del boom del caucho. Este punto 
de vista, afirma, es especulativo, ya que le falta información 
en la que apoyarse (Gow 1996: ​92). Tanto le faltan las fuentes 
históricas que prácticamente no cita ninguna, lo cual en un 
artículo de esta naturaleza es un contrasentido tal que hasta 
siembra en el lector la duda si está escrito en serio. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


468 María Susana Cipolletti

Anthropos  106.2011

por unas pocas sociedades indígenas.11 Una descrip-
ción de una sesión donde se bebían estas plantas 
se encuentra en Chantre y Herrera (1901: ​80 ss.). Si 
bien este autor no lo atribuye a ningún grupo de-
terminado, las palabras y expresiones que consigna 
son claramente de origen tucano.

El manuscrito anónimo de 1753 afirma: 

floripondio, peghí, esto es lo que uzan mas los vinia / pae-
nistas, ya para adevinar o para pedir algo / al Demonio. 
Ciertam. [ciertamente] los antigos [sic] alcansa / ron pacto 
con el Demonio por medio desta mata (Anónimo 1753).12

Esta afirmación muestra que los shamanes del siglo 
XVIII en el río Napo utilizaban con preferencia va-
riedades de Datura y Brugmansia, lo que contrasta 
con su reducido uso en la actualidad, ya que se te-
men sus efectos extremadamente potentes y la difi-
cultad de dosificarla correctamente. 

Para la época colonial, por lo tanto, existen in-
formaciones certeras de los jesuitas, especialmen-
te hacia mediados del siglo XVIII, que muestran la 
unidad existente entre la especialización religiosa 
y una muy laxa autoridad – que a veces se concre-
taba en una especie de poder político momentáneo 
y circunstancial – así como el profundo anclaje del 
shamanismo en estas sociedades y la ingestión de 
sustancias psicotrópicas. 

Cambios y adaptaciones 
en la práctica del shamanismo

Veamos a continuación algunos de los cambios sur-
gidos en las funciones shamánicas, los atributos de 
los shamanes y el uso de sustancias psicotrópicas y, 
posibilitada por los procesos de migración y globa-
lización, la conquista de nuevos terrenos de acción. 

En este ámbito se han dado cambios profundos, 
que partieron de la necesidad de adaptarse a la so-
ciedad nacional y desarrollar estrategias de super-

11	 Las clasificaciones émicas son a menudo más complejas que 
las científicas, pues se basan en otros parámetros. Los secoya 
diferencian seis variedades de Banisteriopsis, siete de Brug-
mansia y Datura y cuatro de Brunfelsia, cada una de las cua-
les tiene una denominación propia y a la cual se le atribuyen 
distintas formas de actuar. Estas 17 especies distintas se re-
ducen, desde un punto de vista botánico-científico, a cuatro o 
cinco (Vickers and Plowman 1984: ​18, 28 s.). Con respecto a 
los siona de Colombia, véase el sugestivo trabajo de Lang
don (1986).

12	 Los jesuitas oscilaban al juzgar la realidad de los poderes sha-
mánicos; en muchos casos tildaban a los shamanes de men-
tirosos y engañadores; en unos pocos casos, como aquí, les 
atribuían un poder real, que procedía de haber hecho un pac-
to con el Demonio.

vivencia. La mayor influencia fue la ejercida des-
de 1955 hasta 1981 por el Instituto Linguístico de 
Verano (ILV). Por un lado, los jóvenes inteligentes, 
que hubieran sido tradicionalmente los candidatos 
a shamanes, se formaron como pastores y maestros 
bilingües.13 Los pocos shamanes ya formados en 
esa época eran ágrafos y su función se circunscri-
bió al ámbito religioso, mientras que las decisiones 
políticas quedaron en manos de pastores y maestros. 
Este proceso se profundizó a partir de 1993, con la 
creación de la federación indígena OISE (Organiza-
ción Secoya del Ecuador), que es dirigida por hom-
bres jóvenes, que manejan el español y el discurso 
de las autoridades nacionales y de las organizacio-
nes no gobernamentales. 

Atributos de los shamanes 
y uso de sustancias psicotrópicas

Además de las conversaciones mantenidas con nu-
merosos secoya entre 1983 y 2009, he tenido la feliz 
oportunidad de reflexionar sobre estos temas duran-
te unos diez años con un sabio especialista religioso 
secoya hasta su fallecimiento en 1993 (Cipolletti y 
Payaguaje 2008). De la comparación de sus concep-
ciones con los desarrollos actuales del shamanismo 
surgen rasgos que, o bien han dejado de tener vigen-
cia, o bien han perdido en parte su razón de ser debi-
do a cambios históricos, que incluyen las formas de 
aprovechamiento del medio ambiente. Como seña-
lamos más arriba, una de las funciones más impor-
tantes de los shamanes en el pasado era convocar a 
los animales de caza y a los peces, un poder que lo 
hacía en última instancia responsable del bienestar 
y la supervivencia física del grupo.

Los testimonios de dos personas de distinta edad 
y ubicación social muestran la unión existente entre 
la práctica del shamanismo, la ingestión de sustan-
cias psicotrópicas, y la cacería y la pesca. El prime-
ro es del shamán Fernando Payaguaje, el otro de su 
sobrino Celestino Piaguaje, que fue uno de los pri-
meros jóvenes que sufrió la influencia de los misio-

13	 Si bien la influencia de los misioneros de esta institución re-
ligiosa fundamentalista fue siniestra en varios aspectos, es 
innegable, por otra parte, que el hecho de que los jóvenes 
aprendieran la lengua de la sociedad nacional y recibieran 
una formación como maestros, les dio una posición privile-
giada con respecto a la de los colonos ecuatorianos de la re-
gión. Esto hizo que no hubiera de parte de estos últimos la ac-
titud peyorativa tan común en otros países del continente. La 
bibliografía sobre la actividad del ILV es cuantiosa. Para el 
caso de los secoya véanse Vickers (1981) y Cipolletti (1997a: ​
242 – ​253) y sobre la evangelización del ILV en regiones ve-
cinas, Robinson (1981), Stoll (1985).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


¿Hacia un shamanismo “light”?

Anthropos  106.2011

469

neros del ILV y también el primer maestro bilingüe 
secoya.14

Luego de describir un elaborado rito para llamar 
a Okomé, el dueño de los peces, añadió Fernando 
Payaguaje: 

Al día siguiente, después de ver al Okomé, al amanecer, 
cuando uno baja al río se ven muchísimos pescados, el río 
se ve negro porque está lleno de peces. Entonces comien-
zan a pescar, usando plátano u otros cebos, y se pesca en 
grandes cantidades. Esto [sucede] después de tomar yajé 
… Actualmente ya no tomamos yajé, por eso no vienen 
pescados en gran cantidad. … Cuando se toma yajé se lla-
ma a los puercos[15] para matarlos y que las familias ten-
gan que comer (Cipolletti y Payaguaje 2008: 80 s., véase 
también 98 s., 141 s.).

Al día siguiente, cuando se pasa la borrachera del yajé, 
[los hombres] cogen las armas para salir a matar a los 
puercos según las indicaciones que les da el kuraka. El 
indica todos los lugares por los que va a pasar la manada 
de puercos. … Puede matar muchos puercos porque no 
son ariscos, no corren, como hacen otras huanganas. … 
Algunos kuraka no pueden llamar a los puercos por falta 
de especialización (Cipolletti y Payaguaje 2008: 82, 98).

A su vez, Celestino Piaguaje recuerda su niñez y 
adolescencia, en las décadas de 1950 – ​60: 

En esa época funcionaban los shamanes protectores de la 
comunidad … atraían los puercos de la selva, sajinos,[16] 
dantas, y otros animales salvajes … Los puercos de la sel-
va no vienen por sí solos, sino atraídos por el shamán pro-
tector, otras veces éste indicaba dónde estaban y era cier-
to. Eran palabras certeras dichas en cada toma de yajé y 
la información que daba estaba asegurada … Ahora exis-
ten los puercos, pero no cerca de nosotros, porque no hay 
shamanes legítimos para atraerlos. … así, paulatinamente, 
se fueron acabando hasta las pequeñas manadas de puer-
cos, a medida que se extinguían los shamanes (Piaguaje 
2007: 28).

Para tener éxito en la cacería se preparaba el gran yajé 
con el cual el shamán protector realizaba el rito de atraer 
a los puercos selváticos, también podía atraer a los peces, 
para que cazadores y pescadores pudieran hacer su trabajo 
con seguridad. Tras el rito iban por la selva y encontraban 
pisadas frescas de danta a la cual seguían hasta matarla … 
A los puercos también se puede seguir y matar, pero los 

14	 La complejidad de las concepciones del shamán pueden con-
sultarse en sus memorias (Cipolletti y Payaguaje 2008, y en 
Cipolletti 2008).

15	 Puerco o huangana, como se utiliza más adelante, es la de-
nominación para la más grande de las dos especies de pecarí 
(Tayassu pecari). 

16	 Sajino es la denominación de la especie más pequeña de pe-
cari (Tayassu tayacu).

atraídos por el shamán protector vienen hasta la casa y 
no es preciso ir a buscarlos, esos puercos no son ariscos 
(Piaguaje 2007: 60).

Ambos hacen depender entonces la presencia de 
animales de cacería de los poderes del shamán: las 
presas no se encuentran simplemente porque for-
man parte del medio ambiente, sino como respues-
ta al llamado. Además, el poder shamánico realiza 
otra proeza: se afirma que los animales no huyen 
sino, por el contrario, se acercan a las viviendas, o 
sea que no mantienen una conducta habitual. Es de-
cir que el shamán tenía el poder de transformar el 
comportamiento “natural” de los animales de caza 
en una conducta “cultural”.

Con el decrecimiento constante de las actividades 
de cacería, la relación directa entre el shamán y los 
animales fue perdiendo vigencia paulatinamente.17

Hacia la conquista de nuevos espacios

Desde hace un par de décadas, los especialistas re-
ligiosos de numerosas etnias sudamericanas han 
expandido sus tareas a ámbitos distintos a los tra-
dicionales, generalmente la capital de los respecti-
vos países. Así, hay shuar que atienden pacientes en 
Quito, shipibo en Lima, etc. 

El dar de beber a turistas extranjeros es un hecho 
cada vez más habitual en la mayoría de las etnias 
y significa un ingreso monetario que no es de des-
echar. Desde el trabajo seminal de Joralemon (1990) 
con respecto a los Andes, la bibliografía es cada vez 
más abundante (véanse, entre otros, Baumann 2003; 
Wörrle 2003). Si bien es innegable, como se ha ar-
gumentado para los tsáchila del Ecuador, que los 
cambios existen desde la época colonial y que el 
cambio es una parte constitutiva de la tradición sha-

17	 Si bien es innegable que mermó la cantidad de los animales 
de caza, también lo es el hecho de que los jóvenes secoya no 
están dispuestos o no pueden dedicarle tantas horas a la per-
secución de la presa como lo hacía la generación anterior. Las 
actividades de la federación indígena, las reuniones de las nu-
merosas asociaciones no gubernamentales que actúan en la 
región y la participación en diferentes proyectos de desarrollo 
exigen una dedicación que es incompatible con el tiempo y 
la dedicación que exige la cacería. Si bien la opinión general 
es que ya no se encuentran animales, sin embargo, los pocos 
hombres que dedicaron una noche a la cacería, como era an-
tes habitual, capturaron recientemente sajinos. Otro hombre 
adulto, luego de comprobar que los diferentes proyectos en 
marcha no aportaban dinero como para comprar alimentos, y 
que sus pedidos de préstamo no fructificaron, tomó su esco-
peta y se “resignó” a salir de cacería. En este proceso son los 
ancianos los que más sufren, dado que no pueden cazar por 
sí mismos ni reciben, como era habitual en el pasado, parte 
de lo cazado para su sustento.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


470 María Susana Cipolletti

Anthropos  106.2011

mánica (Ventura i Oller 2003), también es innega-
ble que los fenómenos de migración y globaliza-
ción han producido cambios de mayor profundidad 
que en épocas anteriores en la praxis ritual y social 
del shamanismo en prácticamente todo el mundo 
donde existen estas tradiciones (véanse los artículos 
editados por Aigle, Brac de la Perrière et Chaumeil 
2000). El caso de los shuar es especialmente suges-
tivo, pues, como lo ha analizado Mader (2003), la 
migración los pone en contacto con clientes o pa-
cientes de otras regiones y culturas, e hizo cambiar 
el espacio de atención, que pasó de pequeñas co-
munidades indígenas a pueblos y ciudades (Mader 
2003: ​99). En este proceso, algunos shamanes in-
corporan elementos de distintas tradiciones, como 
el naturismo, la danza del sol (adoptada de los in-
dígenas norteamericanos), influidos por la reciente 
tradición procedente de México y transmitida por 
la Iglesia Nativa de Quito, con la cual algunos sha-
manes mantienen una relación íntima (Mader 2003: ​
103 s., 113 – ​115).

Considerando los cambios de la praxis shamáni-
ca entre los secoya, es claro que el impacto del ILV 
fue quizás más profundo allí que en otras socieda-
des. Esto se debe, en mi opinión, a la alta ritualiza-
ción que tenía la ingestión de sustancias psicotrópi-
cas, para la cual se necesitaba un consenso social: 
aunque unos pocos tomaran, todos debían quedar-
se en sus casas y no realizar ninguna tarea, pues se 
consideraba peligrosa la posibilidad de ofender a los 
seres míticos con los que se entraba en contacto. 
Cuando surgieron los primeros conversos fue impo-
sible lograr este consenso. Podría pensarse que los 
secoya hubieran podido cambiar esta conducta ri-
gurosa, pero hasta tiempos recientes no lo hicieron. 
Hasta 1995 aproximadamente, los secoya no usaban 
alucinógenos en la aldea (aunque algunos hombres 
lo hacían en un asentamiento vecino) ni daban de 
beber a no indígenas (Cipolletti 1997a: ​227). La in-
gestión de sustancias psicotrópicas se retomó y pasó 
a ser una actividad privada, que se realiza en la pro-
pia casa con un par de personas y en la cual los de-
más no están involucrados. O sea, que lo que en el 
pasado era público, se convirtió en privado.

En los últimos años ha surgido un fenómeno no-
vedoso: a diferencia de otros casos, no actúan en las 
ciudades, sino fuera del Ecuador. Un norteamerica-
no, que intentó infructuosamente organizar un pro-
yecto de etnoturismo entre los secoya, tiene ahora 
un lodge en Costa Rica, en una región donde la na-
turaleza está protegida y es por lo tanto interesante 
para los extranjeros. Tres secoya (un shamán reco-
nocido y dos que conocen bien la preparación de la 
ayahuasca) han viajado allí varias veces. Su traba-
jo consiste en dar de beber ayahuasca a los turis-

tas que lo deseen (el costo es de aproximadamente 
20 US $ por persona) y guiarlos en caminatas por la 
selva. La liana parece que no crece naturalmente en 
Costa Rica, por lo cual, para evitar llevarla en cada 
viaje desde el Ecuador, han tendido una chacra de la 
liana, que aparentemente se desarrolla en forma sa-
tisfactoria (testimonio oral de distintos secoya, San 
Pablo, Ecuador, enero 2009).18

Un hecho hasta ahora aislado es la visita efec-
tuada a los secoya de un miembro de la llamada 
“Iglesia mexicana”, posiblemente la Iglesia Nativa 
de Itzachilatlan (Aurelio Díaz Tekpantalli). En esta 
visita, entregaron a un adulto mayor unos papelitos 
alucinógenos, que se dejan disolver en la boca (tes-
timonio oral de Simón L., febrero 2009). Este hom-
bre, que es uno de los primeros convertidos por el 
ILV, pero que había hecho anteriormente muchas 
experiencias con sustancias psicotrópicas, incurrió 
en lo que hacían los shamanes del pasado, pero esta 
vez sin guía, ingiriendo excesivamente los “papeli-
tos”, lo cual le provocó estados mentales similares 
a una psicosis.19

Discusión

La misión jesuítica había sufrido en el Napo y Agua-
rico serios reveses, y no es errado ver en el momen-
to de la expulsión que había fracasado. Uno de los 
motivos es, en mi opinión, la fusión existente entre 
la esfera religiosa y la organización sociopolítica.

¿Que sucedió con el shamanismo secoya en los 
últimos 25 años? Por un lado se expandió, pero a la 
vez se limitó en sus tareas por motivos que no son 
esencialmente religiosos, sino que están conectados 
con cambios profundos a nivel del aprovechamiento 
del medio ambiente y en las formas de subsistencia.

Estas consideraciones ponen en evidencia que 
un cambio en un elemento de una estructura cultu-
ral produce un deslizamiento, un cambio en la to-
talidad, de la cual resulta una nueva reorganización 
de los componentes. Cabe preguntarse si, en vista 
de los nuevos desarrollos del shamanismo que ob-
servamos en America del Sur, debemos alejarnos 
de las definiciones tradicionales y examinar más de 

18	 Varios secoya comentaron con sonrisa pícara que a los turis-
tas les dan de beber “aguado”, marcando así las diferencias 
de la concentración de la bebida alucinógena. Hablamos de 
ella como si fuera comparable a 50 gr. de un medicamento, 
pero la diferencia entre “aguado” (como se les da a los turis-
tas) o “denso como miel” (como se esperaba tradicionalmen-
te que bebieran los shamanes) es considerable.

19	 Cabe preguntarse con qué sustancia se impregnan los “pape-
litos”. Para Simón, se trataba de una concentración de aya
huasca, probablemente se trataba más bien de una sustancia 
química (LSD?).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


¿Hacia un shamanismo “light”?

Anthropos  106.2011

471

cerca los rasgos constitutivos de los “nuevos” sha-
manismos. 

Finalmente, quiero aclarar que el título de este 
trabajo no implica ni una burla ni una crítica peyo-
rativa. La expresión “shamanismo light” se asienta 
en tres motivos. Por un lado se abreviaron los tiem-
pos de aprendizaje; en segundo lugar, ni la dieta ni 
la abstención de relaciones sexuales durante la épo-
ca de aprendizaje mantienen el rigor que tenían en 
el pasado. Y en tercer lugar, se limitó el espectro de 
las sustancias psicotrópicas utilizadas, reduciéndo-
se prácticamente a Banisteriopsis. Todo ello impli-
ca una drástica reducción de los rigores y sacrificios 
que implicaba la función shamánica.

Investigaciones en distintos archivos (1993 – ​94) fueron 
financiadas por la Deutsche Forschungsgemeinschaft 
(DFG, Bonn). Mi última estadía entre los secoya (2009) 
fue realizada en el marco de un proyecto sobre historias 
de vida, dirigido por Stephan Conermann y financiado 
por el rectorado de la Universidad de Bonn, Alemania. 
La institución Deutscher Akademischer Austauschdienst 
(DAAD, Bonn) posibilitó mi participación en el Congre-
so de Americanistas de México (julio 2009), donde pre-
senté una primera versión de esta contribución. Agradez-
co a la Dra. Irma Ruiz la lectura y corrección estilística 
del manuscrito.

Bibliografía

Aigle, Denise, Bénédicte Brac de la Perrière et Jean-Pierre 
Chaumeil (eds.)
2000	 La politique des esprits. Chamanismes et religions uni-

versalistes. Nanterre: Société d’ethnologie. 

Anónimo
1753	 Arte de Lengua, de las Miciones deI Rio / Napo de la Na-

cion / de los infieles, Quen / que, hoyos: Y dioma / Ge-
neral de los mas de ese Rio / Payohuajes: Senzehuajes: 
Anco / teres: en Cavellados …. New York: New York: 
Public Library. (Coll. Richmond, 30) [MS]

Baumann, Franziska
2003	 Schamanismus und Tourismus bei den Quichua im ecu-

adorianischen Tiefland. Der Einstieg der yachac in das 
Tourismusgeschäft. In: D. Schweitzer de Palacios und B. 
Wörrle (Hrsg.); pp. 145 – ​180.

Belaúnde, Luisa Elvira
2001	 Viviendo bien. Género y fertilidad entre los Airo-Pai de 

la Amazonía peruana. Lima: CAAP; Banco Central de 
Reserva del Perú.

Casanova Velázquez, Jorge
1980	 Migraciones aido pai (Secoya, Pioje). Amazonía Peruana 

3/5: 75 – ​102.
1999	 La misión jesuita entre los Aido Pai (secoya) del río Napo 

y del río Putumayo en los siglos XVI al XVIII, y su rela-
ción con los asentamientos indígenas. En: S. Negro y M. 
Marzal (coords.); pp. 209 – ​220. 

2002	 Poblaciones indígenas y mestizas del alto Putumayo 
(Amazonía Peruana). Investigaciones Sociales 6/10: 23 – ​
45.

Chantre y Herrera, José
1901	 Historia de las misiones de la compañia de Jesús en el 

Marañon español. Madrid: Imp. de A. Avrial.

Cipolletti, María Susana 
1985	 La concepción del cosmos de un shaman “Secoya” (Ama-

zonia ecuatoriana). Revista española de antropología 
americana 15: 305 – ​322.

1992	 Un manuscrito tucano del siglo XVIII. Ejemplos de con-
tinuidad y cambio en una cultura amazónica (1753 – ​
1990). Revista de Indias 52/194: 181 – ​194. 

1997a	 Stimmen der Vergangenheit, Stimmen der Gegenwart. 
Die Westtukano Amazoniens 1637 – ​1993. Münster: LIT. 
(Ethnologische Studien, 32)

1997b 	Los tucano del Alto Amazonas. Un contramodelo al mo-
delo de dinámica poblacional de Lathrap. En: M. S. Ci-
polletti (coord.), Resistencia y adaptación nativas en las 
tierras bajas latinoamericanas; pp. 323 – ​342. Quito: Edi-
ciones Abya-Yala. (Colección Biblioteca Abya-Yala, 36)

1999	 Jesuitas y Tucanos en el noroeste amazónico del siglo 
XVIII. Una armonía imposible. En: S. Negro y M. Mar-
zal (coords.); pp. 223 – ​242. 

2008	 “The Jaguar’s Pineapple.” Secoya Shamanic Violence 
and the Dangers of Cannibalism in the Ecuadorian Ama-
zon. In: S. Beckerman and P. Valentine (eds.), Revenge 
in the Cultures of Lowland South America; pp. 187 – ​200. 
Gainesville: University Press of Florida. 

Cipolletti, María Susana y Fernando Payaguaje
2008	 La fascinación del mal. Historia de vida de un shamán se-

coya de la Amazonía ecuatoriana. Quito: Ediciones Ab-
ya-Yala.

Cruz, Laureano de la
1653	 Nuevo descubrimiento del Río de Marañon llamado de 

las Amazonas hecho por la Religión de S. Francisco, año 
de 1651. [Reprint en: Quellen zur Geschichte Amazoni-
ens, 1. Bonn 1989]

Espinoza Pérez, Lucas
1955	 Contribuciones lingüísticas y etnográficas sobre algunos 

pueblos indígenas del Amazonas peruano. Tomo 1. Ma-
drid: Consejo Superior de Investigaciones Cientifícas; 
Instituto Bernardino de Sahagún. 

Friederici, Georg
1960	 Amerikanistisches Wörterbuch und Hilfswörterbuch für 

den Amerikanisten. Hamburg: Cram, de Gruyter. (Ab-
handlungen aus dem Gebiet der Auslandskunde, 53. 
Reihe B. Völkerkunde, Kulturgeschichte und Sprachen, 
29). [2. Aufl.]

Golob, Ann
1982	 The Upper Amazon in Historical Perspective. New York. 

[Ph.D. Tesis, City University New York] 

Gow, Peter
1996	 River People. Shamanism and History in Western Ama-

zonia. In: N. Thomas and C. Humphrey (eds.), Shaman-
ism, History, and the State; pp. 90 – ​113. Ann Arbor: Uni-
versity of Michigan Press. 

Hvalkof, Søren, and Peter Aaby (eds.)
1981	 Is God an American? An Anthropological Perspective on 

the Missionary Work of the Summer Institute of Linguis-
tics. Copenhagen: International Work Group for Indige-
nous Affairs. (IWGIA Document, 43)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


472 María Susana Cipolletti

Anthropos  106.2011

Joralemon, Donald
1990	 The Selling of the Shaman and the Problem of Informant 

Legitimacy. Journal of Anthropological Research 46: 
105 – ​118.

Jouanen, José
1943	 Historia de la Compañía de Jesús en la antigua provincia 

de Quito. Tomo 2: La provincia de Quito, 1696 – ​1773. 
Quito: Ed. Ecuatoriana.

Langdon, E. Jean Matteson
1985	 Power and Authority in Siona Political Process. The Rise 

and Demise of the Shaman. In: J. Ehrenreich (ed.), Politi-
cal Anthropology of Ecuador; pp. 129 – ​153. Albany: Soc. 
for Latin American Anthropology.

1986	 Las clasificaciones del Yajé dentro del grupo Siona. Etno-
botánica, etnoquímica e historia. América Indigena 46/1: 
101 – ​116.

1992	 Dau. Shamanic Power in Siona Religion and Medicine. 
In: E. J. M. Langdon and G. Baer (eds.), Portals of Power. 
Shamanism in South America; pp. 41 – ​61. Albuquerque: 
University of New Mexico Press.

Lockwood, T. E.
1979	 The Ethnobotany of Brugmansia. Journal of Ethnophar-

macology 1/2: 147 – ​164. 

Luna, Luis E.
1986	 Bibliografía sobre el ayahuasca. América Indigena 46/1: 

235 – ​245.

Mader, Elke
2003	 Kultur, Raum und Macht im Schamanismus der Shu-

ar. In: D. Schweitzer de Palacios und B. Wörrle (Hrsg.); 
pp. 97 – ​127.

Markham, Clements R.
1910	 A List of the Tribes in the Valley of the Amazons …. 

Journal of the Royal Anthropological Institute of Great 
Britain and Ireland 40: 73 – ​140. 

Maroni, Pablo y Jean Pierre Chaumeil (eds.)
1988	 Noticias auténticas del famoso río Marañón, 1738. Iqui-

tos: Instituto de investigación de la amzonia peruana; 
IIAP. (Monumenta amazónica, 4)

Negro, Sandra y Manuel Marzal (coords.)
1999	 Un reino en la frontera. Las misiones jesuitas en la Amé-

rica colonial. Lima: Pontificia Universidad Católica del 
Perú. 

Niclutsch, Francisco
1781	 Americanische Nachrichten von Quito und den wilden 

Indianer in Maragnon. Sin lugar de edición. [Traduc-
ción al español y edición crítica de M. S. Cipolletti y M. 
Abram, Noticias americanas de Quito y de los indios bra-
vos del Marañón escrito por Francisco Niclutsch, antiguo 
misionero en la misión quitense. Quito. En prensa]

Osculati, Gaetano
1854	 Esplorazione delle regioni equatoriali lungo il Napo ed 

il fiume delle Amazzoni. Milano: Presso I Fratelli Cente
nari. 

Piaguaje, Celestino
2007	 ¿Cómo lograron la educación los Siecopai? = ¿Me 

yé’yeré’ni Siecopāi toya ja’o? Quito: CICAME. 

Plowman, Timothy
1977	 Brunfelsia in Ethnomedicine. Harvard University Botani-

cal Museum Leaflets 25/10: 289 – ​320.

1979	 The Genus Brunfelsia. A Conspectus of the Taxonomy 
and Biogeography. In: J. G. Hawkes et al. (eds.), The Bi-
ology and Taxonomy of the Solanaceae: pp. 475 – ​491. 
London: Publ. for the Linnean Society of London by Ac-
ademic Press. (Linnean Society Symposium Series, 7)

1981	 Brugmansia (Baum-Datura) in Südamerika. In: G. Völger 
(Hrsg.), Rausch und Realität. Drogen im Kulturvergleich. 
Teil 2; pp. 436 – ​443. Köln: Rautenstrauch-Joest-Museum 
für Völkerkunde. (Ethnologica NF, 9)

Robinson, Scott S.
1981	 Fulfilling the Mission. North American Evangelism in 

Ecuador. In: S. Hvalkof and P. Aaby (eds.); pp. 41 – ​50.

Schultes, Richard E.
1969	 Hallucinogens of Plant Origin. Science 163/3864: 245 – ​

254. 
1970	 The Botanical and Chemical Distribution of Hallucino-

gens. Annual Review of Plant Physiology 21: 571 – ​598. 
[Reprint in B. M. du Toit (ed.), Drugs, Rituals, and Al-
tered States of Consciousness. Rotterdam 1977: 25 – ​55).

1979	 Solanaceous Hallucinogens and Their Role in the Devel-
opment of New World Cultures. In: J. G. Hawkes et al. 
(eds.), The Biology and Taxonomy of the Solanaceae; 
pp. 137 – ​169. London: Publ. for the Linnean Society of 
London by Academic Press. (Linnean Society Sympo-
sium Series, 7)

Schultes, Richard E. und Albert Hoffmann
1980	 Pflanzen der Götter. Die magischen Kräfte der Rausch- 

und Giftgewächse. Bern: Hallwag.

Schweitzer de Palacios, Dagmar und Bernhard Wörrle (Hrsg.)
2003	 Heiler zwischen den Welten. Transkulturelle Austausch-

prozesse im Schamanismus Ecuadors. Marburg: Curu
pira. (Curupira, 15)

Stephan, Jörg
2000	 Jesuiten am Amazonas. Spanische Herrschaft und Mis-

sion in der Grenzprovinz Maynas 1619 – ​1768. Stuttgart: 
Verlag Hans-Dieter Heinz. (Historamericana, 10)

Stoll, David
1985	 ¿Pescadores de hombres o fundadores de imperios? Qui-

to: DESCO.

Tessmann, Günter
1930	 Die Indianer Nordost-Perus. Grundlegende Forschungen 

für eine systematische Kulturkunde. Hamburg: Friedrich-
sen; De Gruyter. (Veröffentlichungen der Harvey-Bass-
ler-Stiftung, 2)

Uriarte, Manuel de
1756	 Carta del mismo Padre …. En: D. Davin, Cartas edifi-

cantes, y curiosas, escritas de las missiones estrangeras, 
y de Levante par algunos missioneros de la Compañía de 
Jesus. Tomo 15; pp. 84 – ​97. 

1986	 Diario de un misionero de Maynas. Iquitos: Instituto de 
investigación de la amzonia peruana; IIAP. (Monumenta 
amazónica, 2) [Escrito ca. 1771]

Veigl, Franz X.
1785	 Gründliche Nachrichten über die Verfassung der Land-

schaft von Maynas in Süd-Amerika …. In: C. G. von 
Murr (Hrsg.), Reisen einiger Missionarien der Gesell-
schaft Jesu in Amerika, aus ihren eigenen Aufsätzen. 
Nürnberg: Bey Johann Eberhard Zeh. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


¿Hacia un shamanismo “light”?

Anthropos  106.2011

473

Ventura i Oller, Montserrat
2003	 Schamanische Austauschbeziehungen und Identität. Das 

Netzwerk der Colorados. In: D. Schweitzer de Palacios 
und B. Wörrle (Hrsg.); pp. 73 – ​95.

Vickers, William T.
1976	 Cultural Adaptation to Amazonian Habitats. The Siona-

Secoya of Eastern Ecuador. Ann Arbor: Xerox University 
Microfilms. [Ph.D. Diss.; University of Florida]

1981	 The Jesuits and the SIL. External Policies für Ecuador’s 
Tucanoans through Three Centuries. In: S. Hvalkof and 
P. Aaby (eds.); pp. 50 – ​61.

Vickers, William T., and Timothy Plowman
1984	 Useful Plants of the Siona and Secoya Indians of East-

ern Ecuador. Chicago: Field Museum of Natural Histo-
ry. (Publication Field Museum of Natural History, 1356; 
Fieldiana, New Series, 15)

Wörrle, Bernhard
2003	 Wissen, Macht und fremde Federn. Interethnische Heiler-

beziehungen in Nordecuador. In: D. Schweitzer de Pala-
cios und B. Wörrle (Hrsg.); pp. 27 – ​71.

Zárate, Andrés de, et al.
1735	 Relación de la mision apostólica que tiene a su cargo la 

provincia de Quito, de la Compañia de Jesús, en el gran 
río Marañon, enque [sic] se refiere lo sucedido desde el 
año de 1725 hasta el año de 1735. Sevilla: Archivo Ge-
neral de Indias. [MS. Quito 158]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:48:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-463

