Il. Mdglichkeit als Grundbegriff
der praktischen Philosophie

Am aristotelischen Méglichkeitsprojekt fasziniert noch heute die Vorstellung des be-
stindigen Wandels. Demzufolge ist weder ein Relativismus, welcher der Devise »Alles ist
moglich« folgt, noch ein rigoroses Notwendigkeitsdenken sachgerecht. Mit Aristoteles
wird ein Begriff der realen Moglichkeit etabliert, der das Mogliche an das Wirkliche
zuriickbindet. Er leistet weder einem in Nihilismus miindenden Moglichkeitsdenken —
der Vorstellung eines freischwebenden Chaos an Méglichkeiten — noch der Versteine-
rung einer aus Notwendigkeit hervorgegangenen Wirklichkeitsvorstellung — der Vor-
stellung eines laplaceschen Dimons — Vorschub. Die Lehre vom Natiirlichen oder dem
Seienden als Seiendes ist geprigt vom Zusammenhang und von der Differenz zwi-
schen Wirklichkeit und Méglichkeit. Das Wirkliche bleibt, von Vermogen befligelt, in
Veranderung oder Entwicklung. Zugleich sind diese Ursachen von Verinderung aber
der Garant dafiir, dass im Bereich des Wandelbaren dauerhafte Strukturen existieren.
Hierzu zihlen korperliche Dispositionen und auch bestimmte Strukturen in der Na-
tur, die man mit heutigem Vokabular als »Fonds« umschreiben kénnte.! Das Verhiltnis
von Moglichkeit und Wirklichkeit erscheint als dynamisches Gefiige, wonach sowohl
das Mogliche als auch das Wirkliche vor Versteinerung bewahrt bleibt. Kommt es zur
Verwirklichung von vorher nur Méglichem, so verandert sich damit nicht nur die Wirk-
lichkeit, sondern auch der Raum an Méglichkeiten. Wir haben es also unentwegt mit
Moglichkeits-Wirklichkeits-Relationen zu tun, die als Einheit vermoge ihrer Momente
sich in einem stetigen Wandel befinden. Auf diese Weise wird die Dynamik des Seien-
den zum Gegenstand von Naturphilosophie und Ontologie.

Aber welche Konsequenzen ergeben sich aus dieser Dynamik fiir diejenigen Wis-
senschaften, die den Menschen als praktische und produzierende Entitit zum Gegen-
stand haben? Dieser Frage soll im folgenden Abschnitt nachgegangen werden, indem

1 Malte Faber und Reiner Manstetten, Produktion, Konsum und Dienste in der Natur. Eine Theorie
der Fonds, in: Selbstorganisation. Jahrbuch fir Komplexitat in den Natur-, Sozial- und Geisteswis-
senschaften, Bd. 9: 1998, Seite 225ff.

2 Damit ist keineswegs eine Lehre vom Absoluten ausgeschlossen: Aristoteles selbst hatte bekannt-
lich die prima philosophia in einer Hinsicht als Lehre vom unbewegten Beweger bestimmt.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Méglichkeit

der Moglichkeitsbegriff so konkretisiert wird, dass er den menschlichen Angelegenhei-
ten angemessen ist. Im Kontext des Praktischen entfaltet der Moglichkeitsbegriff eine
dem Gegenstand gemif3e, spezifische Bedeutung. Seinen Facettenreichtum gewinnt er
aus philosophischen Ansitzen, die auf den ersten Blick widerspriichlich erscheinen,
sich aber letzthin so konstellieren lassen, dass ein gehaltvoller und komplexer Begrift
der praktischen Maglichkeit hervortritt. Hierbei sind drei Autoren entscheidend, nimlich
Aristoteles, Spinoza und Hegel.

Aristoteles hat eine Perspektive auf menschliche Praxis er6finet, die ohne einen spe-
zifischen Begrift der Moglichkeit nicht auskommt. Er soll praktische Méglichkeit hei-
Ren. Demzufolge ist dasjenige moglich, was durch menschliches Handeln geschehen
kann. Praktische Moglichkeiten werden als Handlungsalternativen gewahr. Sie siedeln
sich also im Bereich der Praxis an, iiber welche die Akteure gemif? ihren Vermégen un-
ter spezifischen Rahmenbedingungen verfiigen — vorausgesetzt es ist ihnen zugleich
moglich, ihre Handlungsalternativen zu erkennen. Weil entsprechende Ereignisse oder
Sachverhalte nicht zwingend zustande kommen miissen, ist Praxis — verstanden als
Sphire des Handelns verniinftiger Lebewesen — ein kontingenter Geschehenszusam-
menhang. Das praktisch Mogliche erweist sich als partiell Bestimmtes: Es ist bestimmt,
insofern es aufgrund von Vermoégen nicht unméglich ist. Es ist aber zugleich unbe-
stimmt, insofern seine Verwirklichung nicht notwendig ist. Weder herrscht also im
Bereich der Praxis blofe Notwendigkeit noch reiner Zufall.

Diese Verzahnung von Vermdégen und Kontingenz, wie sie fiir den aristotelischen
Moglichkeitsbegriff grundlegend ist, stief? nicht nur auf Zustimmung. Spinoza iiberwin-
det die antike Dynamis-Energeia-Konzeption. Der Begriff der Macht (potentia) ist hier-
fiir von zentralem Interesse. Das Vermdgendsein eines Gegenstandes wird nun nicht
mehr tiber den Begriff der Kontingenz definiert, sondern einzig und allein durch den
Begriff der Macht. Die Macht eines Einzeldings wird als Tatigkeitsvermdgen, als wirkli-
che und wirksame Handlungsmacht, bestimmt. Sie gewihrleistet die endliche Existenz
von Einzeldingen und konstituiert die sozialen Beziehungen zwischen Menschen. Da-
mit weicht Spinoza entscheidend von Aristoteles ab, insofern er die Vorstellung von
Kontingenz als defekte Idee verwirft. Die Idee der totalen Bestimmtheit von Einzeldin-
gen und Prozessen durch Machtverhiltnisse fithrt dazu, die Kategorie der Moglichkeit
in das Reich der Notwendigkeit zu iiberfithren. Dennoch ist Spinoza von Interesse, weil
der Begrift der Handlungsmacht einen wesentlichen Beitrag zum Verstindnis mensch-
licher Praxis liefert: Ohne Macht gibe es iiberhaupt kein Seiendes, das handeln kénnte.
Die jeweilige Macht ist der Existenzgrund von menschlichen Einzeldingen und erklirt,
warum sie handeln, wie sie handeln. Doch im Gegensatz zu Spinoza ist es unbegrin-
det, Macht allein der Sphire der Wirklichkeit zuzuordnen - die Differenz zwischen
Sein und Méglichsein gilt es weiterhin aufrechtzuerhalten: Aus der Macht eines Ein-
zeldings resultieren Handlungsmoglichkeiten, nicht ist sie aber jederzeit vollstindig
aktualisiert.

Gemif} der spinozianischen Lehre ist die Macht eines Einzeldings stets mit der
Macht anderer Einzeldinge vermittelt. In Hinblick auf menschliche Einzeldinge braucht
es die Gesellschaft als Akkumulations- und Vermittlungsinstanz von Einzelmichten. In
der Gesellschaft wirken die Einzelmichte aufeinander, miteinander oder gegeneinan-
der. Dieses Spiel der Krifte konnte zwar auf den ersten Blick an Hegels Konzeption der

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

biirgerlichen Gesellschaft erinnern, impliziert aber erhebliche Differenzen. Das Sys-
tem der Bediirfnisse weist einen hohen Grad an Arbeitsteilung und gegenseitiger Ab-
hingigkeit auf. Die 6konomisch motivierten Formen von Vergesellschaftung bringen
eine Fiille an Fahigkeiten und materiellen Giitern hervor, die der Produzierende we-
der im Privaten, noch allein fur die eigene Bedirfnisbefriedigung entwickelt. Diese
Fihigkeiten und Giiter subsumiert Hegel unter dem Ausdruck »allgemeines Vermo-
gen«. Die Bezeichnung ist passend, denn diese Fihigkeiten und Vermégen gehen aus
der arbeitsteiligen Art der Bediirfnisbefriedigung aller aktiven Mitglieder hervor und
an ihnen kann jedes aktive Mitglied der Gesellschaft teilhaben. Laut Hegel wird es in
gesellschaftlichen und staatlichen Institutionen gebunden. Sie sind der Motor der Ent-
wicklung eines Gemeinwesens. Entgegen der Idee der Macht der Menge bei Spinoza
ist dieses allgemeine Vermdogen aber so beschaffen, dass sich aus ihm nicht zwingend
notwendige Konsequenzen ergeben: Auch wenn Hegel dem weltgeschichtlichen Telos
vom Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit anhingt, so ist hierfiir seine Konzeption
des Sozialen keineswegs ein hinreichender Garant. Das allgemeine Vermdgen birgt den
Reichtum an sozialen Méglichkeiten, die auch zu alternativen Entwicklungsméglich-
keiten Anlass geben.

Im Folgenden werden nun diese drei Positionen ausfithrlich diskutiert. Wihrend
mit Aristoteles der Ubergang von der theoretischen zur praktischen Méglichkeitskon-
zeption geleistet wird, erweist sich die Auseinandersetzung mit Hegel als Ubergang von
einem praktischen zu einem sozialen Moglichkeitsbegriff.

1. Praktische Vermdgen, Handlungsraumkontingenz
und Freiheit bei Aristoteles

Das Vermdgen eines Wesens, seinen Vorstel-
lungen gemaf zu handeln, heif’t das Leben.
Immanuel Kant®

Der Begriff der Moglichkeit, wie ihn Aristoteles entfaltet, ist hinsichtlich der Logik, Na-
turphilosophie und Ontologie von zentraler Bedeutung. Dies hatte der letzte Abschnitt
ergeben. Aber auch in seinen Schriften zur praktischen Philosophie spielt er eine kaum
zu iiberschitzende Rolle. Aristoteles bildet den Auftakt zur Entwicklung des Begrifts
der praktischen Maglichkeit. Drei mafigebliche Bestimmungen des Begriffs konnen in
den aristotelischen Uberlegungen zu menschlichem Handeln gehoben werden: Han-
deln umfasst die Vorstellungen Vermigen und Handlungsraumkontingenz. Als Ergebnis
und Ubergang wird sich am Ende dieses Abschnitts zeigen, dass aus beiden Bestim-
mungen eine erste, freilich vormoderne Vorstellung von Freiheit resultiert. Kurz gesagt:
Handlungsvermégen und Handlungsraumkontingenz ermdglichen und erfordern Frei-
heit.

3 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten (1797), in: ders., Werkausgabe Bd. VIII, Frankfurta.M.: 1968,
Einleitung in die Metaphysik der Sitten, S. 315.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

75


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Méglichkeit

Praktische Méglichkeiten sind dort zu verorten, wo wir es mit menschlicher Ti-
tigkeit zu tun haben. Aristoteles unterscheidet zwei Tatigkeitsformen, nimlich Praxis
(Handeln) und Poiesis (Machen).* Auch wenn jegliche Titigkeiten, seien sie Handeln
oder Machen, ihren Ursprung im Reflexions- und Entscheidungsvermogen des Akteurs
haben, so sind sie in Hinblick auf ihre Ziele zu differenzieren. Wihrend Poiesis auf ein
Produkt abzielt und deswegen im Deutschen auch als »Herstellen« bezeichnet wird,
konzentriert sich Praxis auf den Akt selbst; das Ziel praktischen Tuns liegt nicht auf3er-
halb seiner selbst, sondern verwirklicht sich in der Titigkeit.” Praxis ist auf den Voll-
zug (Aktualisierung eines Vermdogens, wie Sprechen) gerichtet, Poiesis auf Verinderung
durch Titigkeit (Aktualisierung einer Fihigkeit, um etwas zu modifizieren, wie kdrper-
liche Arbeit).® Praxis und Poiesis werden als zwei distinkte Titigkeitsformen aufgrund
ihrer unterschiedlichen Bezugnahmen bestimmt. Dieser Unterschied ist auch heute
noch gegenwirtig, beispielsweise in der Differenzierung zwischen Arbeit und Inter-
aktion.” Doch diese Differenzierung ist meinem Anliegen nachgeordnet: Ich versuche,
ein Konzept der praktischen Realmdglichkeit darzulegen, das sowohl fiir Praxis als auch
fiir Poiesis einschligig ist. Deswegen erscheint es sinnvoll, Handeln als Oberbegriff zu be-
stimmen, unter dem verschiedene Formen planmifiger menschlicher Titigkeit erfasst
werden. In diesem Sinne wird im Folgenden der Begriff des Handelns verwendet. Han-
deln ist nicht auf den Raum selbstzweckhafter Titigkeitsformen beschrinkt, sondern
wird bestimmt als intendiertes Tiitig-Sein. Was fir die folgende Untersuchung am Han-
deln interessiert, wird keineswegs seinen vielfiltigen Aspekten gerecht, die heutzutage

4 Aristoteles, Nikomachische Ethik (griechisch-deutsch), Disseldorf: 1995, I, 1094a.

5 A.a.0.,,VI,1140a. Vgl. Riidiger Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer
Philosophie, Frankfurt a.M.: 1982, S. 70.

6 BeiJansen findet sich ein Schaubild, das die Trennung von Handeln und Herstellen gut illustriert:
LudgerJansen, Planners, Deciders, Performers. Aristotelian Reflections on the Ontology of Agents
und Actions, in: Christian Kanzian et al. (Hg.), Persons. An Interdisciplinary Approach, Wien: 2003,
S. 212.

7 Jurgen Habermas, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser »Philosophie des
Geistes, in: ders., Technik und Wissenschaft als »ldeologie«, Frankfurta.M.: 1968, S. 33ff. — Freilich
kannte Aristoteles kein uns geldufiges Konzept von Arbeit. Wenn ich also die Unterscheidung bei
Habermasin Relation zur aristotelischen Konzeption stelle, so habe ich eine keineswegs unproble-
matische Engfithrung von »Arbeit« und »Herstellen« vollzogen. Zum Unterschied zwischen Arbeit
und Herstellen siehe etwa Arendt: »Zwar produziert die Arbeit zweifellos auch fiir den »Zweck«
des Konsums, aber da dieser Zweck, als Endprodukt gesehen, der weltlichen Bestindigkeit eines
Gegenstandes ermangelt, ist das Ende des Arbeitsprozesses nicht durch das Endprodukt deter-
miniert, sondern durch die Erschopfung der Arbeitskraft; [...] es ist das eigentliche Merkmal des
Herstellens, daf es einen definitiven Anfang und ein definitives, voraussagbares Ende hat; und
hierdurch allein schon unterscheidet es sich von allen anderen menschlichen Tatigkeiten. Das Ar-
beiten, gefangen in den Kreislauf des Kérpers, hat weder Anfang noch Ende.« Arendt, Vita active,
S.169f. Andere Ansitze halten eine derartige Differenzierung zwischen Arbeit und Interaktion
oder zwischen Poiesis und Praxis fir ungeniigend, um das Feld des Handelns vollstindig zu er-
fassen. Verwiesen sei etwa auf Webers Unterscheidung zwischen verschiedenen Typen der Hand-
lungsorientierung. Weber kennt vier reine Typen sozialen Handelns, ndmlich zweck- und wertra-
tionales sowie affektuelles und traditionales Handeln. Insbesondere die beiden letzten Formen
wiirden sich nur schwerlich entweder der Poiesis oder der Praxis im aristotelischen Sinne zuord-
nen lassen. Vgl. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif der verstehenden Soziologie,
5. Auflage, Tiibingen: 1980, S. 12f.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

von ganz unterschiedlichen Einzelwissenschaften untersucht und systematisiert wer-
den.? Fiir mich zentral ist das dem Handeln implizite Maglichkeits-Wirklichkeits-Gefiige.
Es zu entschliisseln, tangiert etliche Handlungsaspekte, wie das Vermdgendsein der
Akteure und die damit verbundenen Potentiale an Freiwilligkeit oder gar Freiheit so-
wie die Umgebungsbedingungen oder die Beschaffenheit des Handlungsraums. Auch
wenn in diesem Moglichkeits-Wirklichkeits-Gefiige letztlich die Basis fiir Handeln lie-
gen mag, wird keine umfangreiche Theorie des Handelns entfaltet.

Handeln verandert Sachverhalte. Wer handelt, greift in die weltlichen Gegebenhei-
ten ein, modifiziert den Bereich dessen, der als Wirklichkeit bezeichnet wird. Dem-
entsprechend lasst sich eine Handlung als eine Bewegung von der Maglichkeit zur Wirk-
lichkeit charakterisieren — im Lateinischen wird dieser Gedanke durch das Begriffspaar
»potentia« und »actus« greifbar: Eine Handlung verwirklicht ein vorher blo Mégliches,
iiberfithrt es in den Raum des Wirklichen.” Handeln wird als eine iiberlegte, zweck-
gerichtete Titigkeit verstanden, die auf Verwirklichung aus ist: Ein den eigenen An-
lagen, Zwecksetzungen und dufleren Umstinden gemifes Mogliches soll durch eine
Handlung wirklich werden."® Handeln wird so zum Medium des Ubergangs von der
Moglichkeit zur Wirklichkeit oder es ist bereits als Aktualisierung dem Wirklichen zu-
zurechnen. Wird eine Handlung vollzogen, die vorher allein méglich war, dann wird
durch den Akt eine Moglichkeit allen anderen Alternativen vorgezogen. Ein partiell Be-
stimmtes wird durch den Akt vollstindiger bestimmt, und von gelingendem Handeln
wire dann zu sprechen, wenn der mit der Handlung verbundene Zweck erfillt wer-
den konnte." Diese allgemeine Struktur des Handelns unter den Gesichtspunkten von
Moglichkeit und Wirklichkeit soll im Folgenden konkretisiert werden. Dabei werden die

8 So schreibt Hans Lenk: »Das Handeln bzw. Bedingungen, Faktoren, Teilprobleme menschlicher
Handlungen werden analysiert von Psychologen, [..], Soziologen, Kulturanthropologen, und Eth-
nologen, Ethologen, Linguisten und vergleichenden Sprachwissenschaftlern, von Juristen, Mo-
ral-, Sozial-, Handlungsphilosophen, Handlungslogikern im engeren Sinne, Wert- und Normen-
logikern, System- und Planungswissenschaftlern, Entscheidungstheoretikern und mathemati-
schen Spieltheoretikern, Okonomen, Politologen, Historikern, auch von Humanbiologen, CGene-
tikern, naturwissenschaftlichen Anthropologen, Molekularbiologen, Neurologen, Neurophysiolo-
gen, Biokybernetikern, Arbeitsphysiologen, psychosomatischen Medizinern, Psychiatern, Arbeits-
wissenschaftlern, Sportwissenschaftlern, Verkehrswissenschaftlern, Stadtplanern usw. usw.« Und
Lenk bemerkt: »Der Ansatz einer einzelnen Disziplin [af3t unvermeidlich jeweils bestimmte hand-
lungsrelevante Faktoren und Bedingungen [..] auRer acht« und verweist darauf, dass bisher noch
keine allgemeine, interdisziplindre Handlungstheorie existiere. Hans Lenk, Handlung(stheorie),
in: Helmut Seiffert und Gerard Radnitzky (Hg.), Handlexikon zur Wissenschaftstheorie, Miinchen:
1989, S.121f.

9 Aristoteles hatangemerkt, dass Verwirklichungsprozesse—zumindestin der Tatigkeitsperspektive
des Produzierens —auf ein Werk hinauslaufen: £pyov ldsst sich von évépyeia herleiten: »Denn das
Werk ist Zweck (t1éhog), die Wirklichkeit aber ist das Werk. Daher ist auch der Name Wirklichkeit
von Werk abgeleitet und zielt hin auf Vollendung.« Aristoteles, Metaphysik, IX, 8, 1050a21ff.

10 »Ziel aber ist die Wirklichkeit, und ihretwegen erlangt man das Vermoégen«. A.a.0., 1050a9f.

11 Damitist aber keineswegs die Vorstellung verbunden, dass die Bestimmung durch Handeln stets
auch gelungen sein muss in Hinblick auf den Zweck der Handlung. »Bestimmung« ist also nicht
mit »Vollendung« zu verwechseln. Dies ldsst sich allein daran vergegenwartigen, dass die Bedin-
gungen des Gelingens keineswegs ausschlieflich der Verfligungsgewalt einzelner Akteure unter-
liegen.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

77


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Mdglichkeit

Aspekte »Vermogen, »externe Rahmenbedingungen« und »Kontingenz« erliutert, die
zusammengenommen das Moment der Freiheit am Handeln konstituieren. Kurz ge-
sagt: Aufgrund des Moglichkeits-Wirklichkeits-Gefiiges menschlichen Handelns miis-
sen sich Handlungszusammenhinge als genuin in oder aus Freiheit entstandene Titig-
keiten begreifen lassen.

a. Handlungsvermdgen: individuelle Fahigkeiten und externe Beféhigungen

Die Unterscheidung von Dynamis und Energeia ergibt sich im Feld des Handelns als
spannungsreiches Verhiltnis von Fihigkeit und Tatigkeit.”” In einem ersten Schritt sol-
len Fihigkeiten als diejenigen Vermogen bezeichnet werden, die dem Akteur eigen sind.
Sie stellen die erste Bestimmung des Begriffs der praktischen Méglichkeit dar.”® Weil
Handeln in den Bereich des Realen fillt, sind auch die darauf bezogenen Mdglichkei-
ten real. Findet eine Handlung statt, dann wurde eine der Handlungsmoglichkeiten,
die dem Akteur in einer bestimmten Situation zur Verfiigung stehen, dadurch reali-
siert, dass der Handlungsvollzug etwas Mogliches transformiert hat in ein Wirkliches.
So heif’t es in der »Nikomachischen Ethik«:

»Moglich ist, was durch uns geschehen kann.«'*

Was wir zu tun in der Lage sind, wird vorerst durch unsere Vermogen oder Fihigkeiten
definiert. Wie diese Sicht um ermdoglichende und handlungsverhindernde Rahmenbe-
dingungen, verstanden als externe Befdhigungen zum Handeln, erweitert werden muss,
wird im zweiten Schritt skizziert.

(1) Die Vorstellung der Prozesshaftigkeit jeglichen Handelns ist vorerst gekniipft
an kinetische Vermogen. Kinetische Vermogen am Einzelding klassifiziert Aristoteles
als Prinzipien der Bewegung, praktische kinetische Vermigen sind folglich als Prinzipien
von Handlungsprozessen zu erachten. Die von kinetischen Prinzipien bedingten Ver-
anderungen kénnen nach Aristoteles substantieller Natur, qualitativer sowie quantita-
tiver Art sein oder eine Ortsverinderung bedeuten.” Viele kinetische Vermégen sind
nicht exklusiv menschlich, hierzu zihlt etwa Muskelkraft. Andere Vermoégen, wie Be-

12 Wihrend ich erst im Kontext menschlicher Akteure von Fahigkeiten spreche, verlauft bei Jansen
der Unterschied von Fihigkeiten und Vermogen gemafS der Unterscheidung von belebter und un-
belebter Natur: »Da nicht nur Lebewesen, sondern auch Unbelebtes eine dynamis zugeschrieben
werden kann, empfiehlt es sich allerdings, dynamis wie iiblich mit dem allgemeinen Wort>Vermo-
gencstatt mit>Fahigkeit« zu iibersetzen: Denn mit>Fahigkeit< wird gemeinhin nur ein Vermégen
von Lebendigem bezeichnet, das Wort dynamis verwendet Aristoteles aber auch in bezug auf Un-
belebtes.« LudgerJansen, Tun und Kénnen. Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles’ Theorie
der Vermégen im neunten Buch der Metaphysik, Frankfurt a.M.: 2002, S. 24.

13 Spater wird sich erweisen, warum der Vermogensbegriff der praktischen Moglichkeit unterbe-
stimmt bliebe, wiirde er nur auf diese akteur-zentrierten Fahigkeiten rekurrieren.

14  Aristoteles, Nikomachische Ethik, 111, 5,1112b26.

15 Aristoteles, Physik, I1l, 201a11-15.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

sitz, technische Fertigkeiten, bis hin zu Kiinsten (wie Baukunst und Heilkunst) lassen
sich zu den menschlichen und erworbenen Vermégen zihlen.™

Dynamis kann in dieser kinetischen Hinsicht als Kraft oder Macht aufgefasst wer-
den. Sie ist im Einzelding verankert, es fungiert als Triger dieses Vermogens. Diejeni-
gen kinetischen Vermoégen werden als aktiv umschrieben, die entweder eine Verinde-
rung an dem Triger selbst oder an etwas anderem bewirken.” Von den aktiven kine-
tischen Vermégen werden passive kinetische Vermogen unterschieden, verstanden als
Vermogen, etwas zu ertragen oder zu erleiden. Wenn Vermogen insgesamt als Prin-
zipien der Verinderung definiert worden sind, dann zeichnen sich passive Vermogen
dadurch aus, dass sie die Verinderbarkeit von etwas garantieren."® Praktische kineti-
sche Fahigkeiten, also sowohl aktive als auch passive Vermégen eines Individuums, sind
Teil seiner Handlungsméglichkeiten.

Besonders solche kinetischen Fihigkeiten sind von praktischer Relevanz, die sich
als rationale Vermigen spezifizieren lassen. Wihrend nicht-rationale Vermogen bei Vor-
liegen erforderlicher Bedingungen nahezu automatisch aktualisiert werden, zeichnen
sich rationale Vermégen dadurch aus, dass sie durch verniinftige Uberlegung (peté Moyov)
etwas bewirken kénnen.” Wenn demgegeniiber blof3 nicht-rationale kinetische Verms-
gen aktualisiert werden, lisst sich der dadurch ausgeloste Prozess nicht als Handeln
bezeichnen.?® Von Handeln — und das soll wie oben dargelegt stets »Poiesis« und »Pra-
xis« umfassen — lasst sich erst dann sprechen, wenn das jedem Lebewesen konstitu-
tive Streben (8pe&ic) durch verniinftige Uberlegung bereichert wird: Solange das Stre-
ben durch Leidenschaften dominiert ist, liegt mit Aristoteles kein Handeln, sondern
eher ein sklavenartiges Verhalten vor.”* Ein menschliches Streben wird dann zu einer
Handlung, wenn es »rationalisiert« wurde: Handeln wird von blofRem Sich-Verhalten
dadurch unterschieden, dass ein Akteur es als gewollte und zielstrukturierte Titigkeit
bestimmt. Die causa finalis wird im Bereich des Handelns in Form von Handlungsab-
sichten gewahr. Im Wollen liegt das finale Moment, was jede Handlung begleitet. Um
aber ein gewolltes Ziel erlangen zu kénnen, muss eine Wahl zwischen verschiedenen
Handlungsalternativen getroffen werden — und sei es nur die Wahl zwischen Tun und
Unterlassen. Allem Anschein nach sind Streben und Vernunft in praktischen Zusam-
menhingen gegenseitig vermittelt: Wihrend der Wille als »iiberlegendes Streben« Ur-
sache der Bewegung ist, geht jeder Handlung eine »willentliche Entscheidung« voraus.
Die Entscheidung (mpoaipeoig)® hat ihren Ursprung im Streben und in der Vorstellung

16 Damitkannalso keineswegs gemeintsein, dass kinetische Vermégen generell nichtrational seien.
Siehe zu kinetischen Vermogen, die zugleich gemafi dem Logos sind, Aristoteles, Metaphysik, IX,
2,1064a36ff.

17 Aristoteles, Metaphysik, V, 12, 1019a15f.

18  Auch hier unterlasse ich eine ausfiihrliche Darstellung aller Feinheiten und Probleme der aristo-
telischen Uberlegungen, weil sie den Rahmen meiner Untersuchung sprengen wiirde. Eine detail-
lierte Analyse und Interpretation findet sich bei Jansen, Tun und Kénnen, Kapitel 2, S. 35-78.

19 Aristoteles, Metaphysik, IX, 2, 1046b4ff.

20 DieUnterscheidung zwischen rationalen und nicht-rationalen Vermégen entnehme ich ebenfalls:
Jansen, Tun und Kénnen, S. 78ff.

21 Aristoteles, Nikomachische Ethik, I, 3, 1095b19f.

22 In der von mir verwendeten deutschen Ausgabe (ibersetzt Olof Gigon Ttpoaipeaig mit »Willens-
entscheidung«: a.a.0,, S. 239.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

79


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Mdglichkeit

des Zwecks (Moyog 6 £vexa twog).”® Die Entscheidung bildet, wie Arendt es interpre-
tiert, den »Startpunkt« jeder Handlung.** Wer sich entscheidet, trifft eine Wahl aus
der Menge an vorhandenen Handlungsméglichkeiten.>

Eine Entscheidung setzt also eine rationale Fihigkeit voraus, die der Sphire des
Handelns angemessen und in diesem Sinne spezifisch praktisch ist. Im Bereich dessen,
was Menschen durch eigenes Tun verindern kénnen, sind kognitive Vermdgen, die etwa
fiir Mathematik oder Erste Philosophie (Metaphysik) unabdingbar sind, kaum brauch-
bar: Eine theoretische Vernunft kann schwerlich dazu beitragen, dass Entscheidungen
gefillt werden, denn Praxis ist ein ihr inadiquater Gegenstandsbereich. Es bedarf ei-
ner Form von Vernunft, die Aristoteles als Klugheit (dpéynots), als praktische Vernunft,
bezeichnet. Wer iiber sie verfiigt, kann in einer je besonderen Situation dariiber be-
finden, welche mégliche Handlung wohl die beste sei.*® Um den Handlungsspielraum
gemif den eigenen Zwecken beurteilen zu kénnen, bedarf es dieses spezifischen Ver-
mogens, das menschlichen Akteuren zugesprochen wird. Klugheit ist die Fahigkeit, sich
zwischen verschiedenen Wegen oder Mitteln zum Erlangen eines gesetzten Zwecks zu
entscheiden. Diese Fihigkeit muss aktualisiert werden, um eine Wahl zu treffen. Die
Entscheidung ist insofern finaler Provenienz, als in ihr gewahr wird, worin das Er-
strebte besteht, das in der je spezifischen Situation durch die Wahl fiir eine gewisse
Handlung erlangt werden soll.

Um Zwecke erlangen zu kénnen, bedarf es neben der Klugheit weiterer rationa-
ler Vermogen. Diese Vermdogen sind so beschaffen, sie sowohl gute als auch schlechte
Handlungen erméglichen. So kann der Arzt die Heilkunst dazu einsetzen, dem Kranken
wieder zur Gesundheit zu verhelfen, er kann aber vermoge seines praktischen Wissens
um Krankheit und Gesundheit dem Patienten willentlich Schaden zufiigen.?” Ob folg-
lich ein tiber die Heilkunst vermégender Mensch sie zum Wohle des Patienten einsetzt,
ist abhingig von den Zwecken, die er mit seinem Handeln verbindet. Hier kommen die
Charaktertugenden, wie Gerechtigkeit oder MiRigkeit, ins Spiel.*® Doch ob diese Tu-
genden, die es erlauben, aufgrund von Klugheit gemif3 der rechten Einsicht oder dem
richtigen Ziel (6p86v Mdyov) zu handeln*, dem Bereich der Dynamis zuzurechnen sind,

23 A.a.O,Vl 2,1139a.

24 »[Clhoice becomes the starting-point of the actions themselves.« Hannah Arendt, The Life of the
Mind, San Diego: 1981, Part Two (Willing), S. 60. Kurz vor diesem Zitat wird »choice« wie folgt er-
lautert: »choice in the sense of preference between alternatives —one rather than another.« Arendt
bezeichnet dieses Entscheidungsvermogen als »the forerunner of the will«. Zu einer ganz dhnli-
chen Einsicht gelangt Paul Ricoeur, der in seiner Rekonstruktion von Prohairesis und Phronesis
das (Selbst-)Reflexive der aristotelischen Uberlegungen zum Handeln herausstellt. Paul Ricoeur,
Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurta.M.: 2006, S. 114ff.

25  Aristoteles, Nikomachische Ethik, 111, 4, 1112a.

26 A.a.0., VI, 5,1140b1ff.

27  Aristoteles, Metaphysik, VII, 7, 1032b2ff.

28 Den Zusammenhang zwischen Charaktertugenden und der Klugheit hat Hoffe treffend darge-
stellt: »Wahrend Charaktertugenden fiir die Grundausrichtung auf das eu, das Gliick, zustindig
sind, sorgt die intellektuelle Tugend, die Klugheit, unter Voraussetzung der Grundausrichtung fir
deren situationsgemafie Konkretisierung.« Ottfried Hoffe, Aristoteles. 2., iiberarbeitete Auflage,
Miinchen: 1999, S. 210.

29  Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI, 13, 1144b27.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

darfin der aristotelischen Systematik als fraglich gelten. Wihrend rationale praktische
Vermogen, wie Heilkunst oder Baukunst, unbestritten zu den Handlungsfihigkeiten
zu zdhlen sind, trifft dies nicht ohne weiteres fiir Charaktertugenden zu. Auf den ers-
ten Blick scheint die Sache klar: Ethische Tugenden oder Charaktertugenden sind keine
Vermogen, sondern — wie der Name schon sagt — dem Charakter eigentiimlich. Sie sind
von Natur aus dem Menschen gegeben und werden durch Gewéhnung verfeinert. Die
geliufige Ubersetzung fiir derartige Tugenden lautet Habitus (€%i), die Aristoteles in
der »Nikomachischen Ethik« expressis verbis von Vermégen (§Uvaptg) unterscheidet.*®
Habitus hingegen wurde im Begriffslexikon der »Metaphysik« als eine Weise aufge-
fithrt, tiber Vermoégen zu reden. Diese Redeweise von Vermdogen als Haltung ist insofern
den Tugenden gemifR, als solche Vermdgen als Beschaffenheiten bezeichnet werden,
»durch welche etwas [...] sich nicht leicht zum Schlechteren bewegen lisst.« Demnach
kann der Ausdruck »vermégend« auch auf dasjenige Prinzip bezogen werden, durch das
etwas »gut werden kann«.*' Damit entbehren Charaktertugenden zwar eine fiir rationa-
le Vermégen typische Eigenschaft, nimlich sowohl gute als auch schlechte Handlungen
zu ermdglichen. Aber die Bedingung der Moglichkeit einer guten Handlung hingt auf
eine Weise von Charaktertugenden ab, die sie zumindest der Beschaffenheit von Ver-
mogen dhnlich erscheinen lisst.?” Einerseits grenzt also Aristoteles in der »Nikoma-
chischen Ethik« die ethischen Tugenden von praktischen Vermdgen ab, andererseits
findet sich in der »Metaphysik« ein klarer Hinweis auf den Moglichkeitscharakter von
Haltungen, zu denen eben auch die Tugenden zu zihlen sind. Das markiert das dop-
peldeutige Wesen der Tugend, sowohl der Wirklichkeit als auch der Moglichkeit gemif3
begriffen werden zu miissen. Charaktertugenden sind wirklich, insofern es sich um
moralische Kompetenzen handelt, die jeder guten Handlung zugrunde liegen miissen.
Doch in der Umschreibung als Kompetenzen sind sie wiederum unter der Kategorie
der Moglichkeit, als Vermdgen, zu erfassen.

Die Schriften von Aristoteles, die sich primir mit menschlichen Lebewesen beschif-
tigen, sind auf die Realisierung des guten Lebens gerichtet. Ansitze in der gegenwirti-
gen praktischen Philosophie rekonstruieren die aristotelische Ethik als eine Konzepti-
on, die auf einer normativen Theorie der »menschlichen Natur« beruht oder mit der ein
Diskurs itber die »Natur des Guten« erdffnet werden kann.* Im Anschluss an Amartya
Sen hat sich Martha Nussbaum um eine Systematisierung derjenigen Fihigkeiten be-
miiht, die den Menschen dazu veranlassen, Titigkeiten auszuiiben, die fir ein gutes

30 A.a.0,ll, 4,1105b20ff.

31 Aristoteles, Metaphysik, V, 12, 1019a26ff. und 1019b11ff. Auch hier wird wieder deutlich, dass ins-
besondere die ethischen und weniger die rationalen Tugenden gemeint sind. Vgl. Aristoteles, Ni-
komachische Ethik, V, I, 1129a14ff.

32 Aufdiese Ahnlichkeit zwischen Tugenden und Vermégen zielt—in Abgrenzung zu Kosman — Free-
land ab. Vgl. Cynthia A. Freeland, Moral Virtues and Human Powers, in: Review of Metaphysics,
Vol. 36 (1): 1982, S. 3ff. sowie Aryeh L. Kosman, Being Properly Affected: Virtues and Feelings in
Aristotle’s Ethics, in: Amélie Oksenberg Rorty (Hg.), Essays on Aristotle’s Ethics, Berkeley/Los An-
geles/London: 1980, S. 103ff.

33 Nussbaum, Menschliche Fahigkeiten, weibliche Menschen, S. 190ff. sowie Foot, Die Natur des Gu-
ten, S. 66ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

81


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Mdglichkeit

Leben konstitutiv sind, sofern er sich dazu entscheidet.>* Diese Systematisierung ist
als Aufgabe einer auf Gliickseligkeit abzielenden Ethik zu verstehen, die auch die An-
forderungen an einen gerechten Staat nicht aufder Acht lisst. Trotz dieser Fokussierung
auf das gute Leben konnen ihre Ausfithrungen entscheidend zu einem sallgemeinerenc
Verstindnis von praktischen Vermogen bei Aristoteles beitragen. Dieses Verstindnis
von Fahigkeiten und Titigkeiten bezeichne ich deswegen als allgemein, weil es (vor-
erst) nichts dariiber aussagt, ob ein Handlungsvermégen zu Titigkeiten fithren kann,
die einem guten Leben zutriglich sind oder nicht. Im Folgenden werde ich mich an
Nussbaums Einteilung von Fihigkeiten orientieren, ohne aber eine vorschnelle >Ethi-
sierung« zu vollziehen, denn mir scheint es vorerst erstrebenswert, die verschiedenen
Fihigkeitstypen zu unterscheiden, ohne sie zugleich in direkten Zusammenhang zu ge-
rechtigkeitstheoretischen Zielsetzungen zu stellen. In Nussbaums Worten sind prakti-
sche Vermogen (capabilities) als Eigenschaften zu erachten, welche Akteure in die Lage
versetzen, gewisse Titigkeiten (functions) zu vollfithren. Nussbaum unterscheidet in
Anlehnung an Aristoteles drei Typen von Vermdgen, die fiir die Sphire des Handelns
entscheidend sind. Diese sind die internen, die externen und die Grund-Fihigkeiten.

Die internen Fihigkeiten in der Stufung oder Klassifizierung von Nussbaum decken
sich mit dem, was bisher als akteur-spezifische Fihigkeiten oder praktische Individu-
alvermogen bezeichnet wurde. Es zeigt sich, dass der Dynamis-Begriff in dieser ersten
Bestimmung sowohl Naturanlagen als auch Vermdégen umfasst, die sich erst im Laufe
eines Reifungsprozesses (Gewdhnung und Erziehung) bilden: Die Fihigkeiten kénnen
einerseits von Natur dem Menschen zukommen, wie die Sinneswahrnehmungen. An-
dererseits konnen rationale Vermogen durch stete Tdtigkeit erworben und verfeinert
werden — oder auch nicht.*® Vermégen sind demnach nicht nur von Natur aus (oder
aristotelisch gesprochen: in der Seele) vorhanden, sondern kénnen gebildet werden.
Zu den internen Vermdgen werden Fihigkeiten gezdhlt, die den Menschen in die Lage
versetzen, unter passenden Umstinden bewusst Entscheidungen treffen und demge-
mif handeln zu kénnen. Intern heiflen sie, weil es mentale oder kérperliche Fihigkei-
ten von Subjekten sind. Im weitesten Sinne lieRRe sich von kérperlichen Dispositionen,
erworbenen Techniken und praktischen Erkenntnisvermégen sprechen, ohne die eine
Handlung nicht stattfinden kann: Thre — wie auch immer geartete Aktualisierung — ist
notwendig, um tatsichlich zu handeln.

(2) In einem zweiten Schritt soll nun der akteur-zentrierte oder subjektive Rahmen
erweitert werden. Diese Erweiterung wird notig, denn folgende Frage dringt sich auf:
Was niitzen etwa kinetische Vermégen und praktisches Wissen, wenn duflere Bedin-
gungen ihre Anwendung - oder technisch ausgedriickt: ihre Aktualisierung — verhin-
dern? Wir hitten es mit einem naiven Verstindnis von Handeln zu tun, wenn Aristoteles

34  Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fihigkeiten und Tatigkeiten, S. 102ff. —ich konzentriere
ich mich auf den Ansatz von Nussbaum, der—wie auch in der Einleitung bereits angedeutet —von
Amartya Sen in Auseinandersetzung mit John Rawls inspiriert ist. Doch Vorldufer dieses Ansatzes
finden sich bereits unter den »Britischen Idealisten«, insbesondere sei hier an Thomas Hill Green
zu denken: Thomas Hill Green, Lectures on the principles of political obligation, London: 1895.

35  Aristoteles, Nikomachische Ethik, I1,1, 1103a27.

36  Aristoteles, Metaphysik, IX, 5.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

lediglich die akteur-zentrierten Vermogen, die grofitenteils in sozialen Austauschpro-
zessen entwickelt oder verfeinert werden, thematisiert hitte. Hinzukommen miissen
also externe Bedingungen, die einen Akteur in die Lage versetzen, seine eigenen Fihig-
keiten auch wirksam werden zu lassen, oder die zumindest ihre Aktualisierung nicht
verhindern. Diese iiberindividuellen Bedingungen koénnen ebenfalls als Vermégen, Fa-
higkeiten oder als Befihigungen verstanden werden, weil sie Moglichkeiten zum Han-
deln erdffnen. Sie befihigen eine Person, gewisse Handlungen auszuiiben.” Zu diesen
externen Befihigungen zihlen »aufiere Giiter« wie Geld und Besitz.>® Weiterhin kann un-
ter externen Vermdgen das subsumiert werden, was wir heute als Teilhaberechte oder
soziale Rechte begreifen.*® Typischerweise handelt es sich um institutionalisierte Ver-
mogen, die nach Aristoteles im besten Falle der staatlichen Fiirsorge obliegen.*® Beson-
deres Augenmerk legt er dabei auf politische Partizipationsrechte, welche die Akteure
befihigen, sich am politischen Entscheidungsprozess aktiv zu beteiligen.* Auch ein 6f-
fentliches Erziehungswesen kann als externes Vermdgen begriffen werden, weil es den
Mitgliedern der Polis ermoglichen soll, sowohl eigene Charaktertugenden einzuiiben
als auch rationale Fihigkeiten (Fertigkeiten und Kiinste) zu entwickeln.** So werden
also nicht nur intrinsische Vermégen von Handlungssubjekten, sondern auch Befihi-
gungen relevant, die dem Individuum weder von Natur aus noch allein durch familidre
Sozialisation zukommen. Gleichwohl bleiben solche externen Vermogen auf den einzel-
nen Akteur bezogen, weil Aristoteles sie nur insofern als relevant erachtet, als sie zur
Realisierung von individuellen Handlungsméglichkeiten taugen. Dieser individualisti-
sche Ansatz, der jedes einzelne Bevolkerungsmitglied in ein Verhiltnis zu politischen
oder staatlichen Institutionen setzt, mag als der grofite Unterschied zwischen anti-
ken und neuzeitlichen Moglichkeitskonzepten in der praktischen Philosophie gelten:
Aristoteles hat keine ausgeprigte und begrifflich fundierte Vorstellung von Vermégen
und Moglichkeiten, die soziale Gruppen oder ganze Gesellschaften befihigen, ihre Le-
bensumstinde zu verindern. Auch wenn viele individuelle Vermégen nach Aristoteles
nur in familidren, freundschaftlichen oder politischen Zusammenhingen gebildet oder
entfaltet werden kénnen, bleibt stets das Individuum der Adressat oder die Referenz
staatlichen Handelns zur Ausbildung von Befihigungen, die ihm ein gutes Leben zu

37  Von Nussbaum wird eine sogenannte E-Fihigkeit wie folgt definiert: »Ein Mensch hat zum Zeit-
punkt tdann und nur dann die E-Fahigkeit, die Tatigkeit A auszuliben, wenn der Mensch zum Zeit-
punkt t die E-Fahigkeit zu A hat und keine dufieren Umstande ihn daran hindern, A auszuiiben.«
Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fahigkeiten und Tatigkeiten, S.106.

38  Aristoteles, Nikomachische Ethik, X, 9, 1179a1ff.

39  Gewiss ist auch hier ein Anachronismus am Werke, wenn die externen Vermdgen im aristoteli-
schen Verstandnis des Handelns mit dem Terminus »soziale Rechte« veranschaulicht werden. Er
istder biirgerlichen Rechtssprache entlehnt. Zum verfassungsrechtlichen Problem sozialer Grund-
rechte vgl. Ernst Friesenhahn, Der Wandel des Crundrechtsverstandnisses, in: Verhandlungen des
fliinfzigsten deutschen Juristentages. Bd. Il (Sitzungsberichte), Hamburg: 1974, G14ff. Sowie Eber-
hard Eichenhofer, Soziale Menschenrechte und deutsches Sozialrecht, in: Minou Banafsche und
Hans-Wolfgang Platzer (Hg.), Soziale Menschenrechte und Arbeit. Multidisziplinire Perspektiven,
Baden-Baden: 2015, S. 89ff.

40  Aristoteles, Nikomachische Ethik, X, 10, 1180a30.

41 Aristoteles, Politik, 11,12, 1274a15ff.

42 A0, Vlll,1,1337a1ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

83


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Mdglichkeit

garantieren vermogen. Die exklusive Koppelung von Befihigungen an das >Einzelding«
Mensch versperrt den Blick auf Potentiale, die intersubjektiver oder kollektiver Natur
sind.*®

Interne und externe Fihigkeiten stehen in einem Zusammenhang, der dazu berech-
tigt, die externen Vermogen nicht blof3 als Rahmenbedingungen zu verstehen, sondern
als konstitutives Element der Fihigkeiten eines handlungsbegabten Individuums.* Im-
mer oder lange brachliegende interne Fihigkeiten verkiimmern, wenn die entsprechen-
den externen Vermdgen nicht vorhanden sind, um die mit ihnen verbundenen Titig-
keiten auszuiiben. Ihnen fehlt die fir die Ausprigung von Fihigkeiten so mafigebliche
Einiibung — ohne Aktualisierung von Vermégen verblassen sie, werden gar inexistent.*
Ausgehend von dieser Uberlegung hat Nussbaum bei ihrer Aristoteles-Lektiire noch ei-
nen dritten Fihigkeitstypus entwickelt, den sie als Grundfihigkeit bezeichnet. Grundfi-
higkeiten ermdglichen die Ausbildung von internen und externen Fihigkeiten, gewisse
Tatigkeiten auszuiiben, die der Kultivierung durch Gewéhnung oder Erziehung bediir-
fen. Sie werden deswegen als notwendige Bedingung fiir die Ausbildung von vielfiltigen
Fihigkeiten zur Ausiibung der fiir den Menschen zentralen Titigkeiten definiert. Hier-
bei handelt es sich um basale Fihigkeiten, welche die Konstitution des menschlichen
Lebewesens betreffen und die dem Menschen »von Natur aus« als »weniger entwickelte
Fihigkeit[en]« zukommen*®:

»In diesem Sinne ist ein Junge fihig, eines Tages die Tatigkeit eines Generals auszu-
iiben [..]; ist ein Embryo fihig, zu sehen und zu héren«.#

Konnen derartige Grundfihigkeiten nicht entwickelt werden, sind dem Menschen Mog-
lichkeiten der Selbstentfaltung in erheblichem Umfang versperrt, weil auf den Grund-
fahigkeiten etliche interne und externe Vermogen aufbauen. Nussbaum unterstreicht,
dass ein Leben ohne Méglichkeiten der Entwicklung aller Grundfihigkeiten um zentrale
Tatigkeitsbereiche beraubt sei. Wird das Fihigkeiten-Konzept als Gerechtigkeitstheorie
verstanden, so ist es Aufgabe staatlicher Institutionen, ihr Handeln an der Maxime zu

43 Der Trager von Fahigkeiten kann nur eine Einzelsubstanz sein. Auch die externen Vermégen sind
in erster Linie nur im Verhaltnis zu Einzeldingen relevant. Der entscheidende terminologische
Schritt bleibt aus, um ankniipfend an externe Fahigkeiten und an ihre Relation zu internen Fahig-
keiten die Vorstellung von »sozialen Vermogen«zu konzipieren, die zwar weiterhin an Einzeldinge
gekoppelt bleiben, aber in ihrer Konstitution intersubjektiv oder kollektiv sind. Der Einfachheit
halber sei hier vorerst an materielle Vermogen zu denken, die als »Familienvermégen« oder als
sog. »Commons« immer schon einer Gruppe an Individuen zugesprochen werden. Vgl. auch die
kritischen Bemerkungen zur aristotelischen »Ding-Ontologie« am Ende von Kapitel »|.3. Zum Zu-
sammenhang von logischer Méglichkeit, Realmaéglichkeit und Wirklichkeit« im Ersten Teil dieser
Untersuchung.

44 Nussbaum unterscheidet deswegen zwischen internen Fahigkeiten und kombinierten Fihigkeiten.
Letztere seien als »Kombination von personalen Fahigkeiten und dem politischen, gesellschaft-
lichen und wirtschaftlichen Umfeld« zu verstehen. Martha C. Nussbaum, Fihigkeiten schaffen.
Neue Wege zur Verbesserung menschlicher Lebensqualitat, Verlag Karl Alber: 2015, S. 29.

45  Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fahigkeiten und Tatigkeiten, S.107.

46  »Er mufl von Natur aus bereits eine weniger entwickelte Fahigkeit besitzen, die fragliche Tatigkei-
tenauszuiiben, so daf er durch die richtige Erziehung und die angemessenen duferen Ressourcen
diese Fahigkeit im Laufe der Zeit voll entfalten kann.«A.a.0., S.109.

47  Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fihigkeiten und Tatigkeiten, S.110.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

orientieren, allen Biirgerinnen ein Leben zu garantieren, bei dem sie iiber gewisse zen-
trale Fihigkeiten verfiigen und diese kultivieren konnen.*® Derartige Fihigkeiten miissen
dem Menschen zukommen, um ein zumindest in Ansitzen gutes Leben fithren zu kon-
nen.* Nussbaum hat — nach mehreren Anliufen — eine Liste von zentralen Fihigkeiten
erstellt, die fur ein gutes Leben erforderlich seien. Hierzu zihlen etwa »kdrperliche
Gesundheit, »praktische Vernunft« oder »Kontrolle iiber die eigene Umwelt«.’® Der
durch die zehn zentralen Fihigkeiten konzipierte rudimentire oder mindestmdgliche
Moglichkeitsraum ist so beschaffen, dass aus jeder einzelnen Grundfihigkeit und ih-
rem Zusammenwirken diverse Handlungsoptionen resultieren. Zur Verdeutlichung sei
nur auf die neunte zentrale Fihigkeit in der Liste von Nussbaum eingegangen: Mit der
Fihigkeit zum »Spiel« sind die Tatigkeiten »Lachen«, »Spielen« und »Freude an Frei-
zeitaktivititen« verbunden. Aus einer zentralen Titigkeit konnen sich diverse Hand-
lungen ergeben, je gemifd den Entscheidungen der involvierten Akteure. — Selbst wenn
fiir meine Untersuchung der euddmonistische Aspekt des Fihigkeiten-Ansatzes weni-
ger von Belang ist, war dieser Exkurs zu Martha Nussbaum insofern erhellend, als er
einerseits auf die Stufung, Komplexitit und Interdependenz von Fihigkeiten und an-
dererseits auf die Korrelation von einem Vermogen mit diversen Tatigkeiten hinweist.

Zusammenfassend zu der ersten Bestimmung der praktischen Moglichkeit als ratio-
nales oder kinetisches Handlungsvermigen mit internen oder externen Fihigkeiten lisst
sich festhalten: Ein praktisches Vermogen muss als ein Konnen verstanden werden, aus

48 Ich unterscheide hier zwischen zentralen Fihigkeiten und Grundfihigkeiten. Nussbaum selbst ist
nicht ganz eindeutig bei der Wortwahl. Mir scheint aber, dass nicht alle der von ihr genannten
zentralen Fahigkeiten »von Natur aus« dem Menschen zukommen. Zwar kénnen einige Grundfa-
higkeiten zugleich zentrale Fahigkeiten sein, nicht aber sind alle zentralen Fahigkeiten als Grund-
fahigkeiten zu verstehen. Nussbaum zufolge kdnnen zentrale Fahigkeiten zu Ungleichheiten fiih-
ren, die als ungerecht erachtet werden miissten. Ein Beispiel: Zwar ist nachvollziehbar, dass bei
mehreren Bewerberinnen um ein Amt in der Polis diejenige ausgewihlt wird, welche die Tatig-
keit am besten ausiibt. Aber kann man wirklich sagen, dass denjenigen eine Schulbildung oder
politische Partizipationsrechte versagt werden kann, die »von Natur aus«versklavt sind, also nicht
die nétigen Grundfihigkeiten mitbringen, um sich der MufRe hinzugeben und sich an den gemein-
samen Entscheidungsprozessen zu beteiligen? Vgl. a.a.0., S. 115f. Nussbaum attestiert Aristoteles
diesbeziiglich Unklarheit in der Argumentation. Demgegeniiber stuft Gordon diese Einschatzung
als zu milde ein: Die Rede von »Aristotelischer Sozialdemokratie«sei aufgrund seiner Apologie der
Sklaverei wenig plausibel und deswegen zu verwerfen. Vgl. John-Stewart Gordon, Aristoteles tiber
Cerechtigkeit. Das V. Buch der Nikomachischen Ethik, Freiburg: 2007, S. 329ff.

49  Siehe hierzu die Stufenunterscheidung, die Nussbaum vornimmt: »Jetzt verkompliziert sich der
Sachverhalt, da wir zwei unterschiedliche Schwellen beschreiben méchten: Eine Schwelle der Fa-
higkeit zur Ausiibung von Tatigkeiten, unterhalb deren ein Leben so verarmt ware, daf$ es iiber-
haupt nicht mehr als menschliches Leben gelten konnte; und eine etwas héher anzusetzende
Schwelle, unterhalb deren die fiir die Menschen charakteristischen Tatigkeiten so reduziert aus-
gelibt werden, dafd wir das entsprechende Leben zwar als ein menschliches, nicht aber als ein
gutes menschliches Leben bezeichnen wiirden.« Nussbaum, Menschliche Fihigkeiten, weibliche
Menschen, S.197. Grundfihigkeiten sind auf der Stufe jenseits der zweiten Schwelle angesiedelt.

50 Die Liste umfasst zehn zentrale Fihigkeiten des Menschen, die untereinander korrelieren. Siehe
etwa die Fassung von 2010: Martha C. Nussbaum, Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung,
Nationalitdt und Spezieszugehdrigkeit, Berlin: 2010, S.112 oder die Fassung von 2011 (deutsch
2015) in Nussbaum, Fahigkeiten schaffen, S. 41f.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

85


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Mdglichkeit

dem keine zwingenden, wohl aber mogliche Titigkeiten folgen. Mogliches kann des-
halb wirklich werden, weil dem Akteur Vermogen zugeschrieben werden, die zu des-
sen Realisierung beitragen. Tatigkeit ist also niemals ohne entsprechende Fihigkeit zu
erkliren. Durch interne Fihigkeiten und externe Vermogen erdffnet sich dem Akteur
ein Handlungsspielraum, in dem er dariiber zu entscheiden vermag, welche Alternati-
ve er >willc oder wihlt. Auf das Erkennen der Handlungsalternativen folgt deswegen
und iiblicherweise die Wahl einer Alternative. Sie ist weder vorherbestimmt noch belie-
big. Um gemifR der Einsicht, worin nun die beste Alternative bestehe, auch handeln zu
konnen, muss ein weiteres Vermégen hinzukommen, nimlich Entscheidungskompetenz:
Nur, wenn der Akteur aufgrund der gewonnenen Einsicht sich fiir eine Handlung ent-
scheidet, kann sie erfolgen. Wer handelt, verbindet damit stets eine Absicht hinsichtlich
zukiinftiger Situationen: Im Handeln ist er bezogen auf Zukiinftiges. Dieses Zukiinfti-
ge ist als der »Aufenthaltsort« des Moglichen zu bezeichnen.”* Es ergibt sich aus jeder
(bewussten) Definition der Situation. Die daraus resultierende These lautet: Es gibt kein
Handeln ohne Erkenntnis der Handlungsmaglichkeiten.

b. Doppelte Kontingenz: Entscheidungskontingenz und Handlungsraumkontingenz

Die Handlungsmdglichkeiten werden durch interne und externe Vermégen strukturiert
und begrenzt. Wenn Handeln sich dadurch auszeichnet, dass ihm eine Wahl zwischen
mehreren Handlungsalternativen (und sei es nur die Alternative, X zu tun oder nicht zu
tun) zugrunde liegt, dann muss es als ein Vorgang beschrieben werden, der keineswegs
notwendigerweise stattfindet. Handlungen lassen sich nicht hinreichend umschreiben,
wenn wir sie streng deterministisch zu fassen gedenken; rein mechanistische Versuche
einer Definition von Handlung — gemif der causa efficiens — sind zum Scheitern ver-
urteilt.”” GemiR Aristoteles sind die Angelegenheiten, in denen Klugheit vonnéten ist,
praktischer Natur und kénnen sich auch anders verhalten.*® Etwas, das weder vorher-

51 Wetz, Die Begriffe »Zufall« und »Kontingenz, S. 28. Vgl. Aristoteles, De interpretatione 9, 19af.

52 Diese anti-mechanistische Auffassung ist in der Neuzeit weit verbreitet. Inwiefern aber determi-
nistische Erklarungsansitze in der Handlungstheorie vollstindig zu verwerfen seien, bleibt um-
stritten. So warnte etwa William James zwar vor einer Konzeption des Handelns, die auf einem
»starken Determinismus«beruht, weil jene Spielart zu Pessimismus und einer Verkiimmerung der
Subjektivitatsvorstellung fithre. Dennoch schliefie der Determinismus einen freien Willen nicht
unbedingt aus. James pragte den Begriff sweicher Determinismus«. William James, The Dilemma
of Determinism, in: ders., The Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, Cambridge:
1979, S.145ff. Vgl. auch Daniel C. Dennett, Ellenbogenfreiheit. Die erstrebenswerten Formen des
freien Willens, Frankfurt a.M.: 1986: »Wenn es zwischen dem Wirklichen und dem Méglichen kei-
nen Raum gibt, keine Ellenbogenfreiheit, mit der man sich bewegen kann, kénnen wir in Ermah-
nungen keinen Sinn ausmachen. [...] Dr. Pang-loss, der Pessimist, wird seufzen und zustimmen: Es
ist die beste aller moglichen Welten — und sie kdnnte nicht schlechter sein! Wie die Philosophen
es ausdriicken:>Sollcimpliziert>kanns, selbst auf Gebieten, die nicht das geringste mit Willensfrei-
heit und moralischer Verantwortlichkeit zu tun haben.« (S. 184) Der Hinweis auf die dem Handeln
fremden Gebiete ist wie folgt zu verstehen: Dennett zeigt, dass noch nicht einmal die Naturwis-
senschaften ohne diese Differenz zwischen dem Méglichen und dem Wirklichen —er nennt diese
Ellenbogenfreiheit jenseits der praktischen Philosophie mit Hume »Ungebundenheit«—auskom-
men.

53 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI, 5 und 8.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

bestimmt noch beliebig ist, heif’t »kontingent«. So zeugen die Handlungsmaglichkei-
ten von der Kontingenz menschlicher Praxis: Praktische Moglichkeiten kénnen verwirk-
licht werden, miissen es aber nicht. Kontingenz ist konstitutiv und charakteristisch
fiir den Handlungsbereich iiberhaupt. Sie ist neben »Fihigkeit/Kénnen/Vermogen« die
zweite Bestimmung des Begriffs der praktischen Moglichkeit. Wir sprechen nur dann
von Handeln, wenn die Tat nicht als zwangsliufige Abfolge oder als strikt vorausseh-
bares Verhalten begriffen werden muss. Handeln muss als ein Geschehen aufgefasst
werden, welches — wie der letzte Abschnitt ergab — aus einer Wahl zwischen meh-
reren Handlungsmoglichkeiten hervorgegangen ist. Insofern gibt es eine Beziehung
zwischen Handlungsmoglichkeiten und praktischer Kontingenz. Allein begrifflich ist
im Altgriechischen dieser Zusammenhang von Kontingenz und Moglichkeit manifest:
Der Kontingenzbegriff wird im Griechischen beinahe synonym mit Dynamis gebraucht.
Dort, wo keine Dynamis ist, kann nicht gehandelt werden, denn dort gibt es keine Al-
ternativen.

Um das praktisch Kontingente niher bestimmen zu kénnen, mag die Erinnerung
an zwei verschiedene Kontingenz-Typen bei Aristoteles helfen. Absolute Kontingenz wird
denjenigen Sachverhalten unterstellt, die unbestimmt sind und deswegen rein zufillig
eintreten konnen. Absolute Kontingenz ist mit »Zufall« engzufiithren: Zwei Ereignisse
fallen zusammen und bewirken ein drittes, ohne dass dieses Dritte in irgendeiner Art
und Weise hitte vorausgesehen werden konnen, weil das »Zusammenfallen« von Ereig-
nis 1 und Ereignis 2 nicht vorherbestimmt war.’* Demgegeniiber ist dann von relativer
Kontingenz die Rede, wenn etwas meistens eintritt, also mit einer gewissen Regelmiflig-
keit und Wahrscheinlichkeit, aber keineswegs immer. Ein derartiges Ereignis ist partiell
bestimmt.*

Diese relative Kontingenz tritt nicht ausschliefilich bei natiirlichen Gegenstinden
auf. Sie ist insbesondere fiir das Verstindnis von praktischen Zusammenhingen von
Belang. Etwas, das nicht immer eintritt, ist zugleich Ausdruck eines Anderskinnens, wo-
mit stets zu rechnen ist, weil praktische Geschehnisse nur zum Teil vorherbestimmt
sind.*® Das Eintreten einer Handlung bleibt — bis zu ihrem Eintreten — unterbestimmt,
keineswegs aber zufillig. Kontingent sind Handlungen aufgrund der Unbestimmtheit,
die mafgeblich aus dem Entscheidenkinnen zwischen mehreren Handlungsalternativen
von Akteuren resultiert. Nicht rein zufillig sind Handlungen, weil etwas moglich ist

54  Aristoteles, Physik, Il, 5 sowie Aristoteles, Metaphysik, V, 30 sowie VI, 2. Diese Koinzidenz von zwei
kausal unabhingigen Geschehnissen lasst sich mit Aristoteles noch einmal unterteilen in einen
»Tyche«-Zufall und einen»Automaton«-Zufall. Bei Zufall verstanden als »Tyche« koinzidieren zwei
Handlungen, welche unbeabsichtigt waren, aber beabsichtigt hdtten werden kénnen: Der Glau-
biger geht auf den Markt zur Erledigung von Geschaften und trifft dabei auf seinen Schuldner, der
ihm sein Geld zurlickzahlen kann. Zufall verstanden als »Automaton«hingegen ereignetsich dann,
wenn zumindest eines der beiden Geschehnisse ohne planende Vernunft zustande gekommen ist:
Der lose Ziegel fallt genauin dem Momentvom Dach, als sich ein Spaziergdnger deswegen am fal-
schen Ort befindet, weil er von dem Stein erschlagen wird. Vgl. Peter Vogt, Kontingenz und Zufall.
Eine Ideen- und Begriffsgeschichte, Berlin: 2011, S.139.

55  Aristoteles, Erste Analytik, 1,13, 32b.

56  Hierseiauf eine definitorische Feinheit hingewiesen, die sich zwischen Kontingenz unter ontolo-
gischer und unter praktischer Perspektive auftut: Im ersten Fall sprechen wir von Anderseinkinnen,
im zweiten Fall von Anderskonnen.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

87


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Mdglichkeit

aufgrund von Vermogen: Absolute Kontingenz wird ausgeschlossen, wenn der Aspekt
des Vermogendseins im praktischen Moglichkeitsbegrift verankert ist, denn durch Ver-
mégen findet eine Bestimmung statt.”” Auch wenn Rahmenbedingungen die Hand-
lungsmoglichkeiten eingrenzen oder gewisse Optionen wahrscheinlicher werden las-
sen, fithrt dies nicht dazu, dass die Entscheidung dem Akteur abgenommen wird.
Kontingenz, die mit der praktischen Fahigkeit zur Entscheidung verbunden ist, soll
Entscheidungskontingenz heifien. Dort, wo ein Akteur in der Lage ist, zwischen verschie-
denen Handlungsoptionen zu wihlen, ist insofern von Kontingenz auszugehen, als die
Entscheidung selbst nicht vollstindig vorherbestimmt, also notwendig ist. Aus der Ent-
scheidungskompetenz von Akteuren resultiert Entscheidungskontingenz.

Praktische Kontingenz, verstanden als ein So-oder-anders-Handeln-Kénnen, re-
kurriert also auf das Moment der Entscheidung. Doch ein weiteres Moment muss noch
hinzukommen, um von praktischer Kontingenz in einem umfassenden Sinne sprechen
zu konnen. Wie im Reich des Natiirlichen ist in der Sphire des Handelns Kontingenz
dort anzutreffen, wo Verinderung stattfindet. Die sRumpfform« der Kontingenz, nim-
lich das Sein- oder Nichtseinkonnen, fufdt gemafd der aristotelischen Naturphilosophie
und Ontologie auf der Offenheit des Stoffes.”® In Hinblick auf die Handlungssphi-
re muss diese Vorstellung dahingehend erweitert oder modifiziert werden, dass der
Raum, in dem eine Handlung vonstattengeht, diese Offenheit mitbewirkt.”® Nicht nur
wird Kontingenz in der Wahl zwischen verschiedenen Handlungsméglichkeiten kon-
statiert, sondern ebenso in dem, worin sich eine Handlung vollzieht. Wire jener Hand-
lungsraum unverinderlich, bliebe die Wahl aus verschiedenen Handlungsalternativen
wirkungslos. Verinderung geschieht durch Handlungsvollziige auf der Grundlage von
Vermogen. Kontingenz »garantierts, dass Raum zu Veridnderung durch Handeln bleibt
und ist demnach eine notwendige Bedingung von Praxis. Bubner bemerkt:

57  Diese Unterscheidung zwischen absoluter Kontingenz (reinem Zufall) und relativer Kontingenz
wird dhnlich auch von Makropoulos getroffen: Er spricht von »Zufallskontingenz«und »Verfigbar-
Kontingenz«. Michael Makropoulos, Moglichkeitsbandigungen. Disziplin und Versicherung als
Konzepte zur sozialen Steuerung von Kontingenz, in: Soziale Welt, Vol. 41: 1990, S. 410. Vgl. auch
die Unterscheidung und den Zusammenhang von Zufall und Kontingenz bei Rohbeck, demzu-
folge »Zufall« als Koinzidenz von unabhingigen Handlungsketten zu deuten sei, wiahrend »Kon-
tingenz« als Bereich des Wirklichkeitsraums zu bestimmen sei, in dem sich Dinge auch anders
verhalten konnen. Zwar ereignen sich Zufélle im Bereich des Kontingenten, aber insbesondere sei
mit Kontingenz auf Strukturen verwiesen, durch die nicht alles beliebig verlaufe, sondern ledig-
lich bestimmte Moglichkeiten vorhanden sind. Rohbeck, Machbarkeit oder Unverfiigbarkeit der
Geschichte?, S. 69f. sowie Johannes Rohbeck, Zukunft der Geschichte. Geschichtsphilosophie und
Zukunftsethik, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. Sonderband, Berlin: 2013, S. 35ff.

58  DerStofferweistsich als der Grund von allem Seienden, das geworden ist: »Alles aber, was wird, sei
es durch Natur, sei es durch Kunst, hat einen Stoff; denn ein jedes Werdende hat die Moglichkeit
sowohl zusein alsauch nicht zu sein, und dasist in einem jeden der Stoff.« Aristoteles, Metaphysik,
1032a.

59  Verstehenwirunter Praxisallein diejenigen Tatigkeiten, die ihren Zweck in sich selbst tragen, dann
kann der Stoff nicht entscheidend sein. Subsumiert man aber unter den Bereich des Praktischen
auch diejenigen Tatigkeiten, die ihren Zweck im Produkt des Wirkens haben, dann darf der Stoff
auch als Ursache kontingenter Sachverhalte keineswegs vernachlassigt werden.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

»Handeln mag sich nur dort zu vollziehen, wo die Dinge auch anders sein kénnen,
und es muR sich dort aufhalten, solange es Handeln ist.«*°

In diesem Sinne spricht Makropoulos von Handlungsraumkontingenz.® Das So-oder-
anders-Handeln-Kénnen wird bestimmt durch das Moment der Handlungsraumkon-
tingenz, zugleich wird damit aber auch auf die Situationsspezifik hingewiesen, die zu-
mindest in Teilen dem individuellen Handeln entzogen ist: Handlungsraumkontingenz
meint denn auch das Unberechenbare, bisweilen Unverfigbare, was sich daraus ergibt,
dass durch Handeln nichtintendierte Geschehnisse eintreten kénnen. Fiir die Akteu-
re sind die Begebenheiten, die mit diesen Handlungen zusammenfallen und das er-
strebte Resultat mafigeblich modifizieren konnen, nicht vorhersehbar gewesen. Prak-
tische Kontingenz impliziert also auch die Vorstellung von Zufall. Der Zufall erweist
sich in der dargelegten Systematik zwar als Aspekt von Handlungsraumkontingenz,
nimlich als einer, auf den die Handelnden in ihren Zwecksetzungen und Realisierungs-
bestimmungen de facto keinen Einfluss haben.®* Aber Zufall bleibt immer nur ein As-
pekt in Fihigkeits-Wirklichkeits-Zusammenhingen, deren Andersseinkénnen keines-
wegs grenzenlos und alles andere als unbestimmt ist. An rationalen Vermdgen, sozialen
Kompetenzen, emotionalen Fihigkeiten und technischen Fertigkeiten wird bewusst,
dass ein jeder Handlungsraum ein verinderliches und verinderbares Feld ist, das aber
keineswegs vom Zufall regiert wird: Der Handlungsraum ist partiell bestimmt.

c. Conclusio. Praktische Vermdgen und Kontingenz:
die Ermdglichung von Freiheit

Der Begrift der praktischen Moglichkeit ist demnach definiert worden durch die Vor-
stellung von Vermdgen und Kontingenz. Unter dem Begriff des Vermoégens wurden so-
wohl die Fihigkeiten der Akteure als auch externe Vermdgen subsumiert. Praktische
Kontingenz, das So-oder-anders-Handeln-Koénnen, setzt sich aus den Momenten der
Entscheidungs- und der Handlungsraumkontingenz zusammen. Die Bestimmungen
»Vermogen« und »Kontingenz« sind gegenseitig vermittelt: Die Sphire der Kontingenz
ist partiell bestimmt durch praktische Vermogen, und die praktischen Vermégen wie-
derum zeitigen weder notwendige noch unmaogliche Ereignisse.

Man wird den Eindruck nicht los, dass Aristoteles — um mit Kant zu sprechen - das
Feld der praktischen Vermégen und der Kontingenz nur rhapsodisch bestellt hat. Ins-
besondere fillt es schwer, den Kosmos der praktischen Vermégen mit aristotelischen
Begrifflichkeiten hinlinglich zu erfassen. Gleichwohl wurde ein erster Versuch unter-
nommen: Erstens wurden rationale und kinetische Handlungsvermégen als Elemente

60 Riidiger Bubner, Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Untersuchungen zur praktischen
Philosophie, Frankfurta.M.: 1984, S. 38 sowie Rudiger Bubner, Die Aristotelische Lehre vom Zufall.
Bemerkungen in der Perspektive einer Annaherung der Philosophie an die Rhetorik, in: Gerhart
von Graevenitz und Odo Marquard (Hg.), Kontingenz, Miinchen: 1998, S. 8f.

61 Michael Makropoulos, Kontingenz und Handlungsraum, in: Gerhart von Graevenitz und Odo Mar-
quard (Hg.), Kontingenz, Miinchen: 1998, S. 24.

62 »Alles, was durch menschliches Konnen entsteht, entsteht also um eines Zweckes willen, und das
ist sein Ziel und das Beste. Was aber durch Zufall entsteht, entsteht um keines Zweckes willen.
Aristoteles, Protreptikos (griechisch-deutsch), 2. Auflage, Frankfurt a.M.: 1993, B12.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

89


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Mdglichkeit

einer jeden Handlung bestimmt. Zweitens umfasst jede Handlung interne Fihigkeiten
und externe Vermogen. Mit diesem Komplex an Vermdgen hingt ein anspruchsvolles
Konzept der praktischen Kontingenz zusammen. Zu konstatieren ist zumindest eine
gegenseitige Vermittlung von Vermdgen und Kontingenz, die sich einerseits auf der
Akteursebene in der Relation zwischen internen Fihigkeiten (Willen/Erkenntnis/Ent-
scheidung und Macht/Kraft) und einer Kontingenz im Handeln (Andersseinkdnnen der
Entscheidung und Ungewissheit des Gelingens) zeigt. Andererseits wird die Vermitt-
lung von Vermdégen und Kontingenz auf der extrasubjektiven Ebene in externen Ver-
mogen und der Handlungsraumkontingenz erschlossen.

PRAKTISCHE MOGLICHKEIT
(DYNAMIS)

PRAKTISCHE VERMOGEN PRAKTISCHE
rationale und kinetische KONTINGENZ

Vermagen

ENTSCHEIDUNGS-
KONTINGENZ

 HANDLUNGS
KONTINGENZ

Dieses Schema ist der Versuch, verschiedene Vermogen und Kontingenz-Arten ab-
zubilden. Diese visualisierte Typisierung krankt aber letztlich daran, dass sie Interak-
tionen zwischen Subjekten nicht darzustellen vermag. Sie weist damit dasjenige Defizit
der aristotelischen Theorie der praktischen Moglichkeit auf, was ich oben beschrieben
habe: Aristoteles fehlt ein begriffliches Werkzeug zum Verstindnis von Vermégen und
Moglichkeiten, die in Interaktionen zwischen Akteuren gebildet oder modifiziert wer-
den und als Voraussetzung dafiir gelten kénnen, soziale Sachverhalte zu verindern.®

63  So kann etwa das, was Luhmann im Anschluss an und in Abgrenzung zu Parsons im 20. Jahrhun-
dert als »doppelte Kontingenz« umschrieb, auf Grundlage der aristotelischen Systematisierungs-

14.02.2026, 07:39:37.


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Der Geschehenszusammenhang, in dem Handeln seinen Ort hat, wird als
Maglichkeits-Wirklichkeits-Gefiige begriffen. Dieser Zusammenhang gehorcht weder
dem Zufall noch der Notwendigkeit. In einem praktischen Geschehenszusammenhang
konnen Handlungsmoglichkeiten durch Akte realisiert werden — oder auch nicht.
Die Kontingenz in der Entscheidung und die Kontingenz des Handlungsraums er-
weisen sich hierfiir als notwendige Bestimmungen praktischer Moglichkeiten. So ist
der Begriff der praktischen Méglichkeit Ausdruck der relativen Offenheit von Hand-
lungsriumen, in denen Klugheit und die Fihigkeit zur Entscheidung unverzichtbar
sind.

Was ich als Moglichkeits-Wirklichkeits-Gefiige bezeichne, wurde vielfach anthropo-
logisch aufgeladen. Dergestalt sieht Agamben eine Grundbestimmung des Menschen
darin, seine »Vermogen zu vermogen«. Dies kann als Element menschlicher Freiheit
gelesen werden: Der Mensch ist insofern frei, als er auch in der Lage ist, seine Vermo-
gen nicht zu realisieren. Im aristotelischen Moglichkeitsverstindnis, so Agamben, sei
dieses Freiheitsverstindnis zumindest angelegt.** Agamben ist mitnichten der einzige
Autor, der in den menschlichen Vermégen und der praktischen Kontingenz zumin-
dest eine Vorform des modernen Freiheitsverstindnisses ausmacht.® Gewiss finden
sich bei Aristoteles einige Konturen fiir eine derartige Interpretation. Ein Element be-
steht in der Kausalitit der Handlung. Eine Handlung hat nach Aristoteles ihre Ursa-
che im Handelnden selbst. Aristoteles deutet damit an, dass der Komplex an prakti-
schen Moglichkeiten diejenigen Titigkeiten umfasst, zu denen man nicht gezwungen
ist oder wird. Die Praxis ist der Bereich dessen, was durch uns geschehen kann. Die

versuche nur bedingt dargestellt werden, weil die Kontingenz der Interaktion und Koordination
verschiedener Akteure in ihren Handlungsabsichten und wechselseitig unterstellten Erwartungs-
haltungen nur ungeniigend bericksichtigt werden kann. Vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme.
Grundrifd einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a.M.: 1984, S. 171ff.

64  Giorgio Agamben, On Potentiality, in: ders., Potentialities. Collected Essays in Philosophy, Stan-
ford: 1999, S.182. Dieser Auffassung von menschlichen Vermogen als »Zwei-Wege-Fahigkeiten«
(Fahigkeit, etwas zu tun und es nicht zu tun), widerspricht vehement: Jasper Liptow, Fahigkeiten
und die »Bedingung alternativer Moglichkeiten, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, Jahr-
gang 36, 2011, S.192.

65 Freiheit wird dabei als Willensfreiheit thematisiert. Ricoeur hat seine Uberlegungen zu den intel-
lektuellen und sittlichen Tugenden in der »Nikomachischen Ethik« mit folgender Frage beendet:
»Wird man nun immer noch an der Behauptung festhalten, die Griechen hitten unsere Begriffe
des Willens, der Willensfreiheit, des Selbstbewufitseins nicht gekannt? Tatsachlich kannten sie
sie nichtim Sinne der Kategorien, die die unsrigen geworden sind. Aber sie haben zwischen ihnen
und uns eine Nihe auf der Ebene desssittlichen Verstandnisses geschaffen, in dessen Rahmen eine
scharfsinnige Analyse gesellschaftlichen Handelns maoglich ist.« Ricoeur, Wege der Anerkennung,
S.120f. Freiheit wird hier v.a. am Verantwortungsbegriff expliziert: Der fihige Mensch, der eine
Tat vollbrachte, ist aufgrund der Aktualisierung seines Vermaogens fiir sie verantwortlich. Hoffe
hingegen vermeidet in seiner differenzierten Erorterung des Willensbegriffs bei Aristoteles die
Rede von Freiheit. Zwar seien voluntative Elemente innerhalb einer auf den Grundbegriff »Stre-
ben«ausgerichteten Ethik vorhanden (vgl. die Anfangspassage der»Nikomachischen Ethik«), aber
der »volle Begriff des Willens«, gar Willensautonomie, sei nicht erkennbar im Werk des Aristote-
les. Hoffe gibt zudem einen reichhaltigen Uberblick iiber die Verfechterinnen und Kritikerinnen
der These, bei Aristoteles finde sich bereits der fiir die Neuzeit so wichtig werdende Begriff des
Willens. Hoffe, Aristoteles, S. 216ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

91


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Mdglichkeit

Vorstellung der causa finalis wird damit entnaturalisiert. Finalitit l4sst sich in den kon-
kreten Handlungszusammenhingen ausfindig machen. Erworbene Vermégen weisen
ein je spezifisches Worum-Willen auf. Es ergibt sich aus den spezifischen Praktiken
vergesellschafteter Akteure, sodass eine Wissenschaft des Handelns kaum Naturwis-
senschaft sein kann, sondern primir Kulturwissenschaft ist, die um die Historizitit
der praktischen Vermégen und der Zwecksetzungskompetenz der Akteure weif’. Men-
schen setzen Zwecke, und weder ihre Zwecke noch damit korrespondierende Ereignisse
(Handlungen) sind vollends vorherbestimmt. Praktisch Mogliches ist partiell bestimmt
und wird erst durch Entscheidungen und Handlungsvollziige vollends bestimmt und
in diesem Sinne >wirklich«. Das Entscheiden-Kénnen und das Handeln-Kénnen diirfen
als Ausdruck menschlicher Freiheit verstanden werden.

Diese Aspekte einer Theorie der praktischen Moglichkeiten geben Hinweise, inwie-
fern sowohl die Vorstellung von Willensfreiheit als auch die Idee der Handlungsfreiheit
einen Vorldufer in Aristoteles haben. Willensfreiheit wird im Kontext der Ausfithrun-
gen zu den rationalen Vermogen einschligig, Handlungsfreiheit in der Betrachtung
des Handlungsraums. Handeln ist niemals vollends determiniert: Praxis ist der Be-
reich des Anderskonnens. Politik, als vorziiglicher Praxisgegenstand, wurde deswegen
in aristotelischen Betrachtungsweisen stets als ein Handlungszusammenhang verstan-
den, in dem zwischen verschiedenen Méglichkeiten abgewogen und entschieden wer-
den muss.®® Politische Praxis hat es bevorzugt mit der Wahl der vermeintlich besten
und (nicht der wahren) Alternativen zu tun. Von Alternativen zu sprechen bedeutet
aber auch: Konkrete politische Handlungszusammenhinge erlauben niemals, aus be-
liebigen, sondern aus bestimmten und in der jeweiligen Situation angemessenen Alter-
nativen zu wihlen. Entscheiden und Handeln gehen >von uns«< aus, und das begrenzt
und bestimmt wiederum die Handlungsméglichkeiten — einerseits aufgrund von ob-
jektiven Rahmenbedingungen und externen Vermdgen, andererseits durch die kultu-
rell geprigten Tugenden, das Urteilsvermdgen und die kinetischen Fihigkeiten der be-
teiligten Akteure. Die so aus der Dynamis-Energeia-Lehre des Aristoteles abgeleiteten
Uberlegungen deuten schon an, worauf auch in den folgenden Kapiteln die Diskussion
um das Moglichkeitsdenken abzielt: die Erméglichung von Freiheit.

2. Der Begriff der Handlungsmacht, die Negation des
Mdglichkeitsgedankens und die Irrealitat der Kontingenz bei Spinoza

Am Ende des Weges seh ich die Macht
Und sie dhnelt einer Zwiebel
Tomas Transtromer

Vollziehen wir den Sprung. Es ist ein Uberspringen derjenigen historischen Zeitspan-
ne, welche die Modernen als Mittelalter bezeichnen. In dieser Epoche konnte sich im
Kontext der Scholastik ein christlicher Aristotelismus entfalten, der dann in Baruch

66  Wilhelm Hennis, Politik und praktische Philosophie. Eine Studie zur Rekonstruktion der politi-
schen Wissenschaft, Neuwied: 1963.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

de Spinoza einen wirkmichtigen Gegner gefunden hat.*” Spinozas Abhandlungen zur
Ontologie, Theologie, Epistemologie, Ethik und Politik kénnen insofern als imposanter
Auftakt der Aufklirung in ihrer radikalen Variante gelten, als es ihm zuallererst gelang,
die zentralen Motive dieser Stromung zu biindeln. In Spinozas Schriften wird die >Neue
Zeit« als eine Zeit der Kritik am Bestehenden begriindet: Sie tritt auf als Kritik der Reli-
gion, Kritik des Wissens und Kritik der Macht. Spinoza steht am Anfang einer Zeiten-
wende, welche die Machbarkeit einer besseren Zukunft dahingehend zu begreifen un-
ternimmt, dass sich die moglichen Alternativen zum status quo in wissenschaftlichen
und praktischen Hinsichten nur dann entdecken und realisieren lassen, wenn durch die
menschliche Vernunft ein hinter dem notwendigen Schleier liegendes Wissen iiber die
Bedingungen des Seins und des Denkens hartnickig erschlossen wird.®® Zur Radikali-
tit und Neuheit der spinozianischen Philosophie zahlt ein Anti-Aristotelismus, der sich
auch in der Negation des Begriffs der Méglichkeit manifestiert: In den Uberlegungen
zu Kontingenz und Vermogen bezieht Spinoza die Antithese zu Aristoteles.

Somit endet vorerst die Auseinandersetzung mit Aristoteles. Doch zuvor soll noch
auf eine terminologische Besonderheit hingewiesen werden, die in dem griechischen
Wort »Dynamis« und seiner Verwendungsweise bei Aristoteles angelegt ist. Dynamis
kann sowohl mit »Vermogen« als auch mit »Macht« tibersetzt werden. Im Deutschen
liegt dieser Zusammenhang auf der Hand, wenn man bedenkt, dass »Vermogen« vom
mittelhochdeutschen Substantiv »Mdge« abstammt. Dieses Substantiv meint »Macht«.
Mit dem Begriff der Macht, so lief3e sich vorerst sagen, bezeichnen wir das, was et-
was vermag. Im aristotelischen Verstindnis ist es angebracht, Dynamis bevorzugt mit
»Vermogen« zu ibersetzen, denn in diesem Wort steckt die Vorstellung von Fahig-Sein,
verstanden als ein Kénnen, das kein Miissen ist. Vermogen bedingen Moglichkeiten.
Bei Spinoza hingegen liegt es nahe, potentia (das lateinische Wort fiir Dynamis) mit
»Macht« zu tibersetzen, um den Unterschied zur aristotelischen Konzeption des Ver-
mogens zu verdeutlichen: Aus einer potentia konnen sich keine Moglichkeiten ergeben,
die das Moment der Kontingenz implizieren. Aus der potentia von Einzeldingen oder
Kollektiven erfolgen vielmehr bestimmte Wirkungen.®

Anhand dieser Vorbemerkungen wird bereits die Motivation ersichtlich, warum
es zur »Anreicherung« des Moglichkeitsbegriffs unerlisslich ist, Spinoza zu bemiihen.
Zwar miindet Spinozas Anti-Aristotelismus in der Negation des Begriffs der Moglich-
keit, aber zugleich wird ein Begriff der Macht entfaltet, der fiir die weitere Entwicklung

67  Einen guten Uberblick bietet dieser Sammelband: Ludger Honnefelder et al. (Hg.), Albertus Ma-
gnus und die Anfange der Aristoteles-Rezeption im lateinischen Mittelalter. Von Richardus Ru-
fus bis zu Franciscus de Mayronis, Miinster: 2005. Vgl. Norman Kretzmann et al. (Hg.), The Cam-
bridge history of later medieval philosophy. From the rediscovery of Aristotle to the disintegration
of scholaticism 1100-1600, Cambridge: 1982.

68 Jonathan I. Israel, Radical Enlightment. Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750, Ox-
ford: 2001, S.159-168 und S. 242-246.

69  Gewiss kennt auch Spinoza »Fertigkeiten« und »Begabungen«. Diese werden aber mit dem Termi-
nus »facultas« ausgedriickt. In einem anti-aristotelischen Kontext, in dem die Dynamis-Energeia-
Konzeption obsolet geworden ist, zeigt der Begriff der facultas den >Wirklichkeits-Charakter<von
Fahigkeiten an.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

93


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Mdglichkeit

eines modernen Begriffs der praktischen Moglichkeit relevant wird. Pointiert formu-
liert: Mit Spinoza wurde das Moment der Kontingenz aus der Ontologie vertrieben,
aber die Machtférmigkeit von Seins- und Handlungszusammenhingen etabliert. Dar-
tiber hinaus wird sich allerdings zeigen, wie die Vorstellung von Kontingenz mit Spino-
za rehabilitiert werden kann, wenn die Sphire des Menschen unter einer spezifischen
Perspektive untersucht wird: Kontingenz ist irreal, aber nicht irrelevant, weil mensch-
liche Handlungsvollziige hiufig auf Kontingenzunterstellungen beruhen. Wihrend die
Vorstellung von Kontingenz auf Ebene der richtigen Erkenntnis exkludiert wird, ist sie
fester Bestandteil auf Ebene der faktischen, gesellschaftlichen Vollziige menschlicher,
also mit begrenztem Verstand versehener Lebewesen. Hierfir bedarf es eines Perspek-
tivwechsels von der allgemeinen Ontologie zu einer politischen Ontologie, die ich als
Sozialphysik bezeichne und anhand einiger Merkmale darlegen werde.

a. »Potentia« und die Negation des Begriffs der Moglichkeit

Hiufig wird im heutigen Verstindnis der Begriff der Macht ausschlieflich in menschli-
chen Handlungszusammenhingen verortet und bei der Analyse von sozialen Gebilden
(Institutionen, Netzwerken oder Systemen) verwendet. Gemif3 einer gingigen Defini-
tion ist Macht »als Inbegriff der Gestaltungsmoglichkeiten der sozialen Welt« aufzufas-
sen.” Macht meint dann Handlungsmacht, soziale oder politische Macht. Auflerdem
ist Macht oftmals negativ konnotiert, indem sie mit willkiirlichem Handeln, gar Gewalt
in Verbindung gebracht wird. Doch diese Engfithrung von Macht allein auf menschli-
che Macht scheint ebenso verkiirzend zu sein wie die negativen Konnotationen. Um ei-
nen Machtbegriff, der beide voreiligen Verkiirzungen unterlisst, war Spinoza bemitht.”
Wie er zu zeigen gedenkt, gelangen wir nur dann zu einem richtigen Verstindnis von
Macht, wenn sie aus allgemeinen — das heifft nicht spezifisch menschlichen — Zusam-
menhingen abgeleitet wird. Dabei handelt es sich um einen deskriptiven Machtbegriff,
der als Ursache der Existenz und der Verinderung von Einzeldingen im Rahmen der
spinozianischen Ontologie expliziert wird.

Einzeldinge haben innerhalb der spinozianischen Ontologie teil an der Macht des
Gesamtzusammenhanges, der als Gott oder Natur bezeichnet wird. Diese Macht wird
als Wirkmacht eingefiihrt, wonach aus Gott alles folgt und in Gott alles ist. Er ist, wie

70  Ceorg Zenkert, Die Konstitution der Macht. Kompetenz, Ordnung und Integration in der politi-
schen Verfassung, Tiibingen: 2004, S.15. Vgl. Byung-Chul Han, Was ist Macht?, Stuttgart: 2005,
S.15-36.

71 Martin Saar hatdarauf hingewiesen, dass dieses Verstandnis von Macht, so allgemein und abstrakt
es dann auch vorerst sein mag, gewiss keine Besonderheit neuzeitlicher Ontologie darstellt und
ebenso auch bei Aristoteles vorzufinden ist, sofern der Begriff der »Dynamis« mit »Macht« iiber-
setzt wird: »Macht< heifst hier nichts Bestimmtes, sondern ganz allgemein so etwas wie >Kénnens,
>Vermogens, und dies, was gekonnt werden muss und woriiber verfiigt werden muss, das ist, die
eigenen Fahigkeiten zur Erhaltung und zum Verhalten in der Welt nutzen, ausiiben, realisieren
zu kénnen.« Martin Saar, Macht in Bewegung, in: Katrin Felgenhauer und Falk Bornmiiller (Hg.),
Macht:Denken. Substantialistische und relationalistische Theorien — eine Kontroverse, Bielefeld:
2018, S. 78. Man merkt alleine an diesen wenigen Worten, wie —etwa durch den Rekurs auf Selbst-
erhaltung — diese Aristoteles-Interpretation durch Spinozas Ontologie gepragt ist, hier also eine
Kontinuitat hergestellt wird.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Spinoza es ausdriickt, die immanente Ursache von allem.” Die Macht Gottes ist not-
wendig, unteilbar und ewig. An dieser allgemeinen und fundamentalen Bestimmung
wird bereits deutlich, dass der Begriff »potentia« konstitutiv ist fiir Seiendes und fiir
dessen Verstindnis: Ohne den Begriff der Macht wiren wir nicht in der Lage, itberhaupt
etwas addquat (also seiner Ursache gemiR) zu erkennen, geschweige denn menschli-
ches Handeln zu begreifen.

Unter dieser allgemeinen, ontologischen Perspektive erscheinen Menschen als ge-
wohnliche Einzeldinge, die ebenso wie alle anderen Geschopfe der Natur teilhaben an
der Macht Gottes: Das Einzelding Mensch wird als eine Modifikation unter mannig-
faltigen Modifikationen der Natur bestimmt, nimmt somit keine herausragende Rolle
in der Gesamtstruktur alles Seienden ein und gleicht in vielen Aspekten allen anderen
Modi der Substanz. Die fundamentalste Gemeinsambkeit ist das Streben — der conatus —
jedes Dings, sich in seinem Sein zu erhalten.” Jedes Ding strebt nach Selbsterhaltung,
soviel es vermag. Sein Streben wird mit der Macht dieses Einzeldings gleichgesetzt; die
Macht aller Dinge besteht gerade in diesem Streben. Es muss sich gegen seine eigene
Zerstorung durch andere Dinge jederzeit behaupten, oder anders ausgedriickt: Seine
Existenz ist nicht notwendig gegeben. Solange seine Macht ausreicht, um seine Zersto-
rung zu verhindern, existiert es. Insofern ist der conatus mit der Macht des Einzeldings
zu identifizieren, da es nur dann existiert, wenn ihm die notige Macht zukommt.”

In dieser Engfiihrung von Selbsterhaltungsstreben und Macht, von conatus und poten-
tia, ist das Einzelding seinem Wesen nach bestimmt: Seine Macht besteht darin, sich
auf bestimmte Art und Weise am Leben zu erhalten. Diese Macht zeigt sich in den
Wirkungen des Einzeldinges, die es auf sich selbst oder auf andere ausiibt. Allerdings
wiirde die spinozianische Auffassung vom conatus unterboten werden, wenn das Stre-
ben nach Selbsterhaltung allein als Uberlebensstreben aufgefasst werden wiirde. Das
nackte Uberleben wird keineswegs der Machtfiille gerecht, die Einzeldinge iiblicher-
weise anstreben. Einzeldinge dringen danach, ihre Macht zu steigern. Das Streben nach
Selbsterhaltung ist immer auch ein Streben nach Steigerung der eigenen Macht.

Einzeldinge wirken in der Welt. Auf diese Weise geniigen sie ihrem Streben nach
Selbsterhaltung und Steigerung der eigenen Macht. Insofern ist die Macht eines Ein-
zeldings als Wirk- oder Handlungsmacht zu verstehen. Macht hingt mit Machen oder
Tun zusammen. Die Macht eines Einzeldings besteht in denjenigen Titigkeiten, die
alleine aus seiner eigenen Natur etwas bewirken.”” Macht ist demnach auf das Han-
deln bezogen, denn ein Individuum handelt (agere) nach Spinoza immer nur dann,
wenn die Ursache seines Handelns adidquat aus der Natur seiner selbst erklirt werden
kann.”® Findet aber an einem Einzelding eine Verinderung statt, die ursichlich nur

72 Spinoza, Ethik (1677), Darmstadt: 1967, I, Prop. 18.

73 A.a.0, lll, Prop. 6.

74  A.a.0., Ill, Prop. 6, Demonstratio sowie IV, Def. 3.

75  A.a.O., 1V, Def. 8.

76  A.a.0, lll, Def. 2: »Ich sage, dass wir dann thitig sind, wenn Etwas in uns oder ausser uns ge-

schieht, dessen addquate Ursache wir sind«. Auch wenn die zitierte Definition von Handeln sich
auf menschliche Einzeldinge zu beziehen scheint, hat Spinoza mit Handeln keine Tatigkeit vor
Augen, die spezifisch menschlich wére, sich nur auf Menschen anwenden liefe. Der Handlungs-

14.02.2026, 07:39:37. -rE

95


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Méglichkeit

in einem begrenzten oder bedingten Sinne es selbst ist, so leidet (pati) dieses Einzel-
ding. In diesem Fall wire es unangemessen, das Bewirkte ausschliellich als Folge der
Machtaktualisierung seiner selbst zu erachten. Wer in diesem Sinne die Machtfrage
stellt, mochte die Ursachen bestehender Verhiltnisse oder bereits vollzogener Prozesse
erkunden. Macht erweist sich somit als ein Begriindungsverhiltnis.”” Wird auflerdem
beriicksichtigt, dass das Selbsterhaltungsstreben ein Streben zur Steigerung der eige-
nen Macht bedeutet, so geht es dem Einzelding darum, mehr bewirken oder begriinden
zu kénnen.

In der spinozianischen Ontologie sist< allein Gott uneingeschrinkte Handlungs-
macht. Er leidet also nie. Dies trifft auf Einzeldinge keineswegs zu. Alle Dinge, alle Mo-
di der gottlichen Substanz sind demgegeniiber niemals nur als handelnd zu verstehen,

t.”® Vielmehr sind sie je spezifische und eingeschrinkte

sie sind eben nicht omnipoten
Ausdrucksweisen (Modifikationen) der géttlichen Macht. Jedes Ding ist sowohl ein Teil
der Natur als auch ihrer Macht, notwendig eingebunden in den natiirlichen Gesamt-
zusammenhang und deswegen potentia agendi et patiendi.” Die Beschrinkung der
Macht eines jeden Einzeldings wird in seinem begrenzten Handlungsradius offenbar. Sei-
ne Handlungsmoglichkeiten sind dadurch eingeschrinke, dass es unausweichlich auf
die Macht anderer Dinge stof3t. Macht ist als das bestimmt, was ein Einzelding aus sich
heraus (und nicht durch dufleren Zwang) bewirkt. Das, was ein Ding aus sich heraus
macht, ist das, was es vermag. Das, was es vermag, ist Ausdruck seiner wirksamen Ver-
mogen oder Fihigkeiten. Im Gegensatz zu Aristoteles zihlen also nur diejenigen Ver-
mogen eines Einzeldings zu seiner Macht, die tatsichlich wirken. Etwas, das man zwar
zur Steigerung der eigenen Macht machen konnte, aber gerade nicht tut, ist nach Spi-
noza Ausdruck der Ohnmacht des jeweiligen Einzeldings. Denn, so die spinozianische
Voraussetzung, man wilrde es tun, wenn man nicht daran gehindert werden wiirde.
Damit wird auch verstindlich, warum die Handlungsmacht jedes Individuums
nicht als konstante GréfRe zu interpretieren ist. Sie kann vermehrt oder vermindert,
erh6ht oder beschrankt werden. Diese Verinderungen bewirken die Affekte, die Korper
und Geist eines jeden Dings zugleich betreffen: Unter dem Attribut der Ausdehnung
betrachtet verindern sie die Handlungsmacht des Korpers, unter dem Attribut des
Denkens die Handlungsmacht des Geistes.®*® Die Macht eines jeden Einzeldings ver-
andert sich also stetig — eine Fille an Wechselwirkungen zwischen den einzelnen

begriff kann mit Spinoza auf all diejenigen Einzeldinge angewendet werden, die etwas aus sich
selbst heraus bewirken und die als addquate Ursache dieser Veranderung begriffen werden.

77  GunnarHindrichs, Das Absolute und das Subjekt. Untersuchungen zum Verhiltnis von Metaphysik
und Nachmetaphysik, Frankfurt a.M.: 2008, S. 65.

78  Spinoza, Ethik, |, Prop. 17, Scholium und Prop. 34.

79 A.a.O,lV, Prop. 4.

80  Engstler weist darauf hin, dass diese Parallelitit von Geist und Korper in der dritten Definition
im 11l. Buch der »Ethik« nicht aufzufinden ist. Allerdings kann er mit Ruckgriffen auf Lehrsatze
aus dem II. und Ill. Buch zeigen, dass Spinoza den Affekt als Verdnderung der Handlungsmacht in
geistiger und korperlicher Perspektive begreift. Damit wendet er sich u.a. gegen die Interpretation
von Bartuschat, der Spinoza unterstellt, er bestimme Affekte alleine unter dem Attribut des Den-
kens. Achim Engstler, Spinozas Begriff des Affekts, in: ders. und Robert Schnepf (Hg.), Affekt und
Ethik. Spinozas Lehre im Kontext, Hildesheim: 2002, S. 118ff. sowie Wolfgang Bartuschat, Spinozas
Theorie des Menschen, Hamburg: 1992, S. 148, Anm. 61.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Michten ist jederzeit zu erkennen. Aufgrund dieser Wechselwirkungen ist Spinozas
Ontologie als dynamisch oder prozedural zu charakterisieren: Die endlichen Einzeldinge
unterliegen einem permanenten Wandel, sie entstehen, steigern ihre Macht, verlieren
sie wieder und gehen letztlich zugrunde.®

Auch fiir den Menschen gilt, was bisher iiber endliche Einzeldinge im Allgemeinen
gesagt wurde: Sie streben nach Selbsterhaltung, ihre Existenz ist keineswegs gege-
ben, ihre Handlungsmacht ist begrenzt und unterliegt aufgrund ihrer affektiven Ver-
stricktheit in das sie umgebende Feld der Einzelmichte permanenten Verinderungen
(Vernichtung inklusive). Doch Spinozas Ontologie bleibt bei dieser allgemeinen Be-
schreibung der Welt nicht stehen, sie versucht verstindlich zu machen, wie spezifi-
sche, nimlich menschliche Einzeldinge existieren. Die Existenzweise des Menschen
wird anhand seiner besonderen Form der Macht erldutert. Im Gegensatz zu vielen an-
deren Einzeldingen kénnen Menschen ihre Macht, also ihr Streben nach Selbsterhal-
tung und nach Steigerung ihrer Wirkvermdégen, vergegenwirtigen. Menschen, unter
dem Attribut des Denkens betrachtet, verfiigen tiber Selbstbewusstsein und sind somit
nicht immer dem Wirkungsgeschehen oder der Interaktion mit anderen Einzelmichten
blindlings ausgeliefert. Das menschliche Streben kann sich als bewusstes Streben entfal-
ten.

Wenn Menschen sich iiber die Wirkungszusammenhinge, in denen sie leben, be-
wusstwerden, miissen sie sich als Ursache bestimmter Titigkeiten begreifen und be-
wusst darauf hinwirken, ihre Macht zu steigern. Die fir Menschen zentralen Wirkzu-
sammenhinge betreffen ihr Zusammenleben. Die gemeinsame Macht der Verbiindeten
iibertrifft die Macht, die jede Einzelne im fiktiven Naturzustand fiir sich innehitte.®*
Nach Spinoza ist die Natur des Menschen so gestaltet, dass es zum Zusammenleben
mit anderen keine Alternative gibt: Die individuelle Macht ist immer schon mit ande-
ren Einzelmichten vermittelt. In diesem Vermittlungsgeschehen driicke sich die Macht
der Menge (potentia multitudinis) aus, die wiederum die obersten staatlichen Gewalten
konstituiert. Der Staat ist folglich Ausdruck der Lebensweise des Menschen und nicht
seiner Natur entgegengesetzt. Die Macht der Menge bildet die Grundlage des mensch-
lichen Uber- und Zusammenlebens. Die spezifische Form menschlicher Macht ist also
dadurch definiert, dass sie bewusst und intersubjektiv ist. Menschliche Macht tritt als
vergesellschaftete Handlungsmacht auf.

Zuriickgebunden bleibt eine derartige Vorstellung von menschlicher Macht an die
allgemeine, ontologische Bestimmung der Macht. Demnach kann auch die menschli-

81  EinProblemderspinozianischen Ontologie der Macht bestehtdarin, dass unklar bleibt, wie Einzel-
dinge (also beispielsweise Menschen) aufeinander wirken: Sind diese Wirkungen als Resultat von
Kraften zu verstehen, aus Ursachen also, die Bewegungen zur Folge haben? Spinoza verfiigt nicht
Uber einen Kraftbegriff im Unterschied zum Machtbegriff. Auch wenn der Begriff »vis« auftaucht,
wird er allem Anschein nach lediglich als Umschreibung von Macht, also nicht als eigenstandiger
Terminus, verwendet. Gemaf der klassischen Mechanik wire demgegeniiber die Vorstellung der
»Kraft« (verstanden als physikalische GroRRe) erforderlich, um die Bewegung von Dingen erklaren
zu kénnen. Zum Begriff der Bewegung bei Descartes und seiner Umwandlung bei Spinoza vgl. Da-
niel Garber, Descartes and Spinoza on Persistance and Conatus, in: Studia Spinozana, Vol.10:1994,
S. 43ff.

82  Spinoza, Politischer Traktat (1677), Hamburg: 1994, 11,13 und 15.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

97


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Mdglichkeit

che, vergesellschaftete Form der Macht nicht als Inbegriff von alternativen Gestaltungs-
moglichkeiten verstanden werden. Ein Verstindnis von sozialer Handlungsmacht, aus
dem verschiedene Moglichkeiten (Optionen) hervorgehen, kann nicht mit der spinozia-
nischen Ontologie in Ubereinstimmung gebracht werden, denn die Macht ist immer
ein Wirkliches, ein Tun. Ahnlich wie im altgriechischen Wort Energeia, wird mit dem
deutschen Wort Wirklichkeit ein Wirkzusammenhang bezeichnet. Die spinozianische
Idee der potentia ist aber hiervon nicht verschieden, sie ist reine Wirkmacht. Spinoza be-
treibt eine uneingeschrinkte Aktualisierung der potentia: Macht ist stets aktualisierte
Macht. Damit ist die Differenz von Dynamis und Energeia im spinozianischen Potenz-
Begriff tiberwunden. Spinozas Argumentation erinnert an diejenige Position, von der
sich Aristoteles abgrenzte: Sie dhnelt der Auffassung der Megariker, wie sie von Aris-
toteles beschrieben und kritisiert wurde.® Demzufolge gibt es keine die Wirklichkeit
ibersteigende Moglichkeit — zumindest nicht in der Beschreibung des Gesamtzusam-
menhangs, wie ihn Spinoza als einzig verniinftig vorstellt. Diese Wirklichkeitskonzepti-
on, verstanden als deskriptive Gesamtheit aller kausalen Prozesse oder Begriindungs-
verhiltnisse, fithrt dazu, die Kategorie der Moglichkeit in das Reich der Notwendig-
keit zu Gberfithren. Er kennt keinen Moglichkeitsraum, der verschieden wire von der
Wirklichkeit. Er ebnet den Moglichkeitsbegrift ein in den immanenten Gesamtzusam-
menhang alles dessen, was ist und notwendigerweise wirkt: Die Welt ist zwar ein sich
verdnderliches Gebilde, das aber keineswegs verschiedene Entwicklungs- oder Entfal-
tungsmoglichkeiten in sich birgt. Alles, was geschieht, ist notwendig. Spinozas Onto-
logie lisst sich deswegen als radikaler Aktualismus charakterisieren.® Er basiert auf der
Idee der totalen Bestimmtheit von Einzeldingen und Prozessen durch Machtverhilt-
nisse.

Spinozas Ontologie sperrt sich gegen einen die Wirklichkeit transzendierenden
Moglichkeitsbegriff, weil sonst der immanente Gesamtzusammenhang aufgebrochen
werden witrde. Die Idee der totalen Bestimmtheit lisst einen Begriff der Macht ent-
stehen, der als potentia ohne possibilitas, als Vorstellung von aktualisierter Macht ohne
Kontingenz auftritt. In den Worten Spinozas lautet der Gedanke:

»Es gibt in der Natur nichts Zufilliges, sondern alles ist aus der Nothwendigkeit der
gbttlichen Natur bestimmt, auf gewisse Weise da zu seyn und zu wirken.«

Demzufolge muss die Vorstellung von Kontingenz defekt sein:

»Zufillig (contingens) aber wird ein Ding aus keiner andern Ursache, als in Riicksicht
eines Mangels unserer Erkenntniss genannt.<®

Die konsequente und radikale Negation von Kontingenz geht ein in die Vorstellung
von Macht, die also auch ohne das auskommt, was dem realen Moglichkeitsbegriff bei

83  Vgl. hierzu in dieser Arbeit die Ausfithrungen im Kapitel »l.2a. Kinetische Realmdglichkeit und
Wirklichkeit«.

84  Hindrichs, Das Absolute und das Subjekt, S. 72f. Der Ausdruck »Aktualismus« ist von Ayers ent-
lehnt und wird dementsprechend auf Spinoza angewandt: Michael R. Ayers, The Refutation of
Determinism. An Essay in Philosophical Logic, London: 1968, S. 6.

85  Spinoza, Ethik, I, Prop. 29.

86 A.a.0, |, Prop. 33, Scholium I.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Aristoteles zugrunde lag. Die Welt als Unfertiges und das einzelne Leben als partiell
unbestimmbar zu begreifen, muss den Anspriichen dieser cartesisch inspirierten Kon-
zeption von Wissenschaft fremd bleiben.®

Spinoza verwirft die Vorstellung von Kontingenz, die — in aristotelischer Perspekti-
ve — bereits im logischen Begriff der Moglichkeit verankert ist. In Hinblick auf prakti-
sche Moglichkeiten mag dies als fatal erscheinen, weil ein menschliches Seiendes (wie
alle anderen Modi der Substanz) nur so existieren kann, wie es existiert. Das, was sich
im Rahmen einer aristotelischen Ontologie als praktischer Méglichkeitsraum heraus-
stellte, wird als defizitire Vorstellung verworfen. Spinoza negiert einen wirklichkeits-
distinkten Méglichkeitsraum, indem er den Machtbegriff aus der Verschwisterung mit
der Vorstellung von Handlungsraumkontingenz 16st. Handlungsfreiheit, verstanden als
Wahl zwischen moglichen Alternativen, ist im Bereich des Kontingenten angesiedelt
und bedingt Kontingenz. Wer Kontingenz verwirft, negiert zugleich die Freiheitsmo-
mente im Handeln des Menschen.®® Spinozas Polemik gegen das Mogliche ist einem
ontologischen System geschuldet, wonach alles nach kausalen GesetzmifRigkeiten, mit-
hin notwendig geschieht. Dieses System muss Aussagen gemif der Kategorie der Mog-
lichkeit aufgrund der implizierten Kontingenzunterstellung als Ausdruck subjektiver
Unwissenheit disqualifizieren. Spinozas Begrift der Macht erscheint demzufolge als
Negation des Moglichkeitsdenkens.

b. Kontingenz in der Welt: Spinozas Sozialphysik

Ein an Aristoteles angelehntes Konzept der Moglichkeit kann nicht auf das Moment der
Kontingenz verzichten. Spinoza hingegen negiert es. Aber liegen damit zwei gegen-
satzliche Ansitze vor, die lediglich eine mehr oder weniger begriindete Entscheidung
fir das eine oder das andere Modell erforderlich werden lassen? Ich denke nicht. Es
bietet sich ein Ausweg in Form eines Perspektivwechsels an, wenn das Moment der Kon-
tingenz — und mit ihm der Begriff der praktischen Moglichkeit unter spinozianischen
Vorzeichen — nicht vorschnell erledigt werden soll. Dieser Perspektivwechsel fuft ei-
nerseits auf erkenntnistheoretischen Voraussetzungen. Andererseits geht er mit einer

87  Politische Zusammenhange sind ebenfalls gemaf dieser geometrischen Methode zu verstehen
oder zu handhaben. Latour geht zwar auf Platons »Gorgias« ein, um eine gingige Ubertragung
wissenschaftlicher Erkenntnisse (hier: Geometrie) auf die Sphare der Politik zu problematisieren,
aber er hitte auch auf Spinoza rekurrieren kénnen: Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Un-
tersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M.: 2000, S. 266.

88  Cewiss verfiigt auch Spinoza liber eine Vorstellung von Freiheit. Sie besteht darin, sich nicht von
anderen einschrianken zu lassen. Es ist die Freiheit von duflerem Zwang. Sie wird in letzter Konse-
quenz als eine Tugend aktualisiert, wenn Einblick in den Bereich der relevanten und notwendigen
Wirkungszusammenhinge erlangt worden ist, um demgeméfd das Handeln zur Steigerung der
eigenen Wirkmacht und Verminderung des Leidens zu optimieren. Weil der Mensch nach Spino-
za mehr durch die Kraft seines Geistes und weniger durch die Starke seines Kérpers adidquat be-
stimmt ist, wird er seiner eigenen Natur gemaf: leben, wenn er sich von der Vernunft leiten ldsst.
Diese Erkenntnis in die eigene Natur zeitigt Handlungen, welche seine Selbsterhaltung gewahr-
leisten und ihn zum Herrn seines Geistes machen: Spinoza, Politischer Traktat, 11, 7. Vgl. Spinozas
Brief an G.H. Schuller (Nr. 58), in: Spinoza, Briefwechsel. Ubertragen und mit Einleitung, Anmer-
kungen und Register versehen von Carl Gebhardt, Leipzig: 1914, S. 235ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

99


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Méglichkeit

Konkretisierung des bisher dargestellten theoretischen Rahmens um gesellschaftliche
und historische Zusammenhinge einher. Mit diesen Ausfithrungen wird der Weg zu
einem historisch-sozialen Verstindnis des Begriffs der Mdglichkeit beschritten, das daraufhin
in der Auseinandersetzung mit Hegel und Marx maf3geblich angereichert wird.

Zusammengefasst lautet die Argumentation Spinozas: Der menschliche Verstand
ist begrenzt. Deswegen hat der Mensch keine vollstindige Einsicht in die natirliche
Ordnung der Welt; ihm fehlt Ursachenwissen. Dieser Mangel verleitet den Menschen
allerdings dazu, seine Unkenntnis zu verschleiern, indem er sich bei nicht bekannter
oder nur undeutlich erkannter Ursache der Kategorie der Moglichkeit bedient, um ei-
nen Prozess als kontingent oder zufillig zu bezeichnen. Insbesondere im Bereich der
Praxis und des Sozialen ist diese Unkenntnis hiufig vorzufinden, sodass es fir endliche,
menschliche Einzeldinge oftmals erstrebenswert erscheint, die Kategorie der Moglich-
keit samt Kontingenzvorstellung zu bemiithen. Eine Aussage gemifs der Idee der Mog-
lichkeit wire blof$ ein Liickenfiiller und bliebe Bestandteil unzureichendem (defekten)
Wissens. Sofern sich auch Gesellschaftstheorie und Sozialforschung der Kategorie der
Kontingenz bedienen, wiren sie kein Bestandteil der Ontologie, sondern Ausdruck der
unzureichenden Existenzbewiltigung des Menschen. Allerdings ist dieser Schluss vor-
schnell.

Diese geraffte Argumentation gilt es nun zu explizieren, um herauszustellen, inwie-
fern Kontingenz auch fiir eine Gesellschaftstheorie von Belang ist, die auf ontologischen
Propositionen beruht — Propositionen wiederum, die Kontingenz sub specie aeterni-
tatis als defekte Vorstellung verwerfen. Kontingenz, so die leitende Hypothese, muss
ontologisch gesehen als irreal eingestuft werden, wohingegen sie keineswegs irrelevant
sein kann fir geschichts- oder sozialwissenschaftliche Analysen unter spinozianischen
Vorzeichen. Zur Erklirung sozialer Zusammenhinge muss nicht nur die Kategorie der
Kontingenz, sondern auch die Vorstellung des Zufalls beriicksichtigt werden.

Bei Dons Scotus findet sich ein Gedanke, der Avicenna zugeschrieben wurde:

»Jene, die die Kontingenz leugnen, miften so lange gefoltert werden, bis sie zugeben,
daf sie auch nicht hatten gefoltert werden kénnen.«®

89 Ich zitiere nach Giorgio Agamben, Bartleby oder die Kontingenz gefolgt von Die absolute Imma-
nenz, Berlin: 1998. Auf S. 54 findet sich dieser Avicenna zugeschriebene Ausspruch. Dieses Zitat
konnte ich in der mir vorliegenden Ausgabe der »Metaphysik« Avicennas nicht nachweisen, wohl
aber diese Fassung bei Duns Scotus: »Es scheint daher, dafd der Satz smanches Seiende ist kon-
tingentca priori wahr ist und nicht von seiner Ursache her bewiesen werden kann. Wenn daher
der Philosoph gegen die Notwendigkeit des Zukinftigen argumentiert, dann deduziert er nicht
in Hinblick auf eine Hypothese, die noch unmaglicher wire, sondern in Hinblick auf eine Unmog-
lichkeit, die ganz offenbar ist, nimlich dafl man sonst weder mit sich zu Rate gehen noch handeln
mifite. Und daher fehlt es denen, die derart Offenbares leugnen, an Strafe oder an Wahrneh-
mung, da nach Avicenna, Metaphysik |, diejenigen, die das erste Prinzip leugnen, geschlagen wer-
den miissen oder dem Feuer ausgesetzt, bis sie zugeben, daf$ es nicht das Gleiche ist, verbrannt
zu werden und nicht verbrannt zu werden oder geschlagen zu werden und nicht geschlagen zu
werden und ebenso miifdten jene, die leugnen, dafd irgendein Sein kontingent ist, Folterqualen
ausgesetzt werden, bis sie zugestehen, daR es moglich ist, daf sie nicht gefoltert werden.« Duns
Scotus, Quaestiones in Lib. | Sententiarum, dist. 39, q. V, in: ders., Opera V/1, Lyon 1639, Reprint
Hildesheim 1968, Bd. V,2, S.1299f.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Wer auch nicht hitte gefoltert werden konnen, wurde nicht notwendigerweise gefol-
tert. Demzufolge ist diese Folter als ein mogliches Ereignis einzustufen, denn sie hitte
ebenso ausbleiben kénnen. Sie war moglich, nicht aber notwendig. Was hitte Spinoza
auf dieses Szenario entgegnet? Abgesehen davon, dass die Androhung oder der Voll-
zug von Folter ein starker Grund ist, die Unwahrheit zu sagen, hier also die Idee der
Kontingenz nicht linger zu leugnen, witrde Spinoza wie folgt argumentieren: Wurde
die Folter bereits vollzogen, dann konnte sie in dieser Situation nicht ausbleiben. Denn
sie ist geschehen. Sie ldsst sich nicht mehr riickgingig machen, und es ist prinzipiell
moglich, die Kausalkette, warum es zur Tortur gekommen ist, vollstindig zu rekon-
struieren. Alle vergangenen Ereignisse sind — gerade weil sie nicht ausgeblieben sind
- notwendigerweise geschehen, denn sie und keine anderen Ereignisse sind eingetre-
ten. Deswegen wire das Eingestehen der Kontingenz auch und gerade unter Folter eine
Falschaussage: Indem die Person gefoltert wird, wird die Folter wirklich und ist nicht
blofd méglich. Ihr Zustandekommen ist strikt kausal zu erkliren und damit fiir Spinoza
notwendig.

In Hinblick auf vergangene Ereignisse wiirde sich auch eine an Aristoteles geschul-
te Ontologie an Spinozas Argumentation nicht unbedingt reiben: Diese Ereignisse sind
geschehen und deswegen nicht mehr anders moglich. Allerdings postuliert der im obi-
gen Folterbeispiel enthaltene Gedanke die Moglichkeit des Nichteintretens, bevor die
Tortur begann: Vor dem Eintreten der Folter sei sie nur moglich, nicht aber notwen-
dig gewesen. Demgegeniiber unterstellt Spinoza nicht nur den vergangenen Abliufen
und Dingen die soeben skizzierte Notwendigkeit. Auch fiir Gegenwart und Zukunft gilt
Kontingenz als defekte Vorstellung. Um mit Dons Scotus zu sprechen: Spinoza »leug-
net« Kontingenz in der Retrospektive und in der Prospektive. Hierin besteht der bereits
dargelegte Dissens zur aristotelischen Ontologie. Mit Spinoza kann es keine die Wirk-
lichkeit iibersteigenden Méglichkeiten geben.’® Der Raum des kontingent Méglichen
bleibt leer; die aristotelische Kategorie der Dynamis wird gegenstandslos.

Eine Variante, Kontingenz aus unseren Erklirungs- und Orientierungsstrategien
zu eliminieren, bestiinde darin, das vermeintlich Unterbestimmte oder Unbestimmte
im Lichte eines »géttlichen Heilsplans« oder der »List der Vernunft« zu interpretieren.
Diese Strategien konnten politisch zwar von Nutzen sein, erweisen sich aber fur Spi-
noza als zutiefst unwissenschaftlich. Ein Weg, der dann noch offensteht, um Zufall und
Kontingenz im Begreifen menschlicher Zusammenhinge zu eliminieren, lieRRe sich als
Sozialphysik bezeichnen.®* Sozialphysik ist der causa efficiens verpflichtet. Sie visiert inso-
fern eine erschopfende Erklirung sozialer Sachverhalte, als sie Auskunft geben will itber
die tatsichlichen Ursache-Wirkungs-Relationen. Dabei bedient sie sich physikalischer

90 Spinoza, Descartes’ Prinzipien der Philosophie auf geometrische Weise begriindet mit dem »An-
hang, enthaltend der metaphysische Gedanken« (1663), Hamburg: 1987, Anhang Teil 1, Kap. 3,
S. 116f.

91 Der Gedanke, dass Spinoza eine »physique sociale« entwirft, ist gewiss nicht abwegig. Negri lie-
fert zwar dieses Stichwort, verwendet aber eher die Bezeichnung »politische Physik«, die zumin-
dest kein griechisch-lateinisches Mischwort darstellt, aber meines Erachtens nicht unbedingt das
>Objekt« dieser Wissenschaft, den vergesellschafteten Menschen, trifft. Antonio Negri, Die wilde
Anomalie. Baruch Spinozas Entwurf einer freien Gesellschaft, Berlin: 1982, S.129.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

101


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Mdglichkeit

Modelle, um das Wechselspiel der Krifte, die Dynamik des Sozialen, zu begreifen.”” Mit
Spinoza ist eine physikalische Vorgehensweise zur Erforschung sozialer Gegenstinde
nicht nur unproblematisch, sondern auch geboten, denn eine wirkliche Kluft zwischen
einem Reich der Natur und einem Reich des Menschen kann es nicht geben.*® Spino-
zas Lehre vom Menschen ist eingebettet in die Lehre von der Natur.®* Um allerdings
soziale Dynamik zu begreifen, reicht es nicht aus, ein simples Kérpermodell zugrun-
de zu legen, das — etwa am Modell der Billardkugeln orientiert — verschiedene Krifte
bei Bewegung im (sozialen) Raum analysiert und am Ende hieriiber allgemeine Gesetz-
miRigkeiten aufstellt.”” Das sozialphysikalische Modell muss komplexer sein als eine
Bewegungslehre, die sich allein auf Verinderung von Kérpern in Raum und Zeit unter
Beriicksichtigung von Masse, Impuls usw. konzentriert.*

92  Eine physikalische Betrachtung der menschlichen Zivilisation erweist sich — zumindest fiir uns
heute — keineswegs als eine Spezialitit, gar als ein >Alleinstellungsmerkmal< Spinozas. Bubner
liefert einen Grund, warum die neuzeitliche Politik-Konzeption nahezu gezwungen ist, eine phy-
sikalische Argumentation zu bemithen. Die Vorstellung der technischen Machbarkeit |6st das Pa-
radigma der antiken Praxis-Idee ab. Es ist der Beherrschung der natirlichen Ablaufe adaquat und
bietet sich in den Augen der Zeitgenossen Bacons und Hobbes auch fiir die Soziallehre an: »Poli-
tik wird im Zeichen der wissenschaftlichen Erforschung von objektiver Natur zu einer technischen
Umsetzung physikalischer Gesetzmafigkeit.« So paradox es vielleicht klingen mag: Im Kontext
der Naturalisierung der Politik vollzieht sich der Durchbruch der Idee des Subjekts. Vgl. Riidiger
Bubner, Das moderne Dilemma politischer Theorie, in: ders., Zwischenrufe, Frankfurt a.M.: 1993,
S.105f. Als Schopfer des Ausdrucks »Sozialphysik« mag Adolphe Quételet gelten, der ihn im Titel
seines Aufsatzes aus dem Jahr 1835 erwihnte: »Sur 'lhomme et le développement de ses facul-
tés, ou essai de physique sociale«. Das programmatische Motiv dieser Denkungsart wird wie folgt
charakterisiert: »Nachdem wir gesehen haben, welchen Weg die Wissenschaften hinsichtlich des
Weltsystems gegangen sind, kénnen wir da nicht versuchen, ihn hinsichtlich des Menschen zu
betreten? Wire es nicht unsinnig anzunehmen, daR, wihrend alles nach so bewundernswerten
Gesetzen vor sich geht, das menschliche Geschlecht allein blind sich selbst (iberlassen sei, oder
keinerlei Prinzip der Erhaltung besitze? Ohne Scheu kénnen wir behaupten, daf eine solche An-
nahme eine Beleidigung der Cottheit wire und nicht die Untersuchung, die wir uns zum Ziele
gesetzt haben.« Adolphe Quételet, Soziale Physik oder Abhandlung iiber die Entwicklung der Fa-
higkeit des Menschen. Nach der Ausgabe letzter Hand (1869), Jena: 1914, Bd. 1, S.170. Inwiefern
physikalische Uberlegungen insbesondere in den Wirtschaftswissenschaften des 18. und 19. Jahr-
hunderts eine bedeutende Rolle spielten, verdeutlicht diese Studie: Philip Mirowski, More Heat
than Light. Economics as Social Physics, Physics as Nature’s Economics, Cambridge: 1989. Einen
Uberblick iiber Sozialphysik zu Beginn des 21.Jahrhunderts vermittelt dieser Aufsatz: John Urry,
Small worlds and the new »social physics«, in: Global Networks, Vol. 4 (2): 2004, S. 109ff. Urry fihrt
als Beispiel fiir gegenwirtige sozialphysikalische Uberlegungen Hardts und Negris Buch »Empire«
an. Das verwundert nicht, soll doch der Netzwerkgedanke im Zentrum von Sozialphysik stehen.

93  Deswegenist der status civilis auch nicht als Gegensatz zum Naturzustand zu begreifen. Vielmehr
ist er derjenige Zustand, in dem Menschen seit jeher leben, weil er der menschlichen Natur ent-
spricht: Der burgerliche Zustand ist der dem Menschen eigentiimliche Naturzustand. Spinoza,
Politischer Traktat, Il, § 15.

94  Klaus Hammacher, Spinoza und die Naturwissenschaften, in: ders. (Hg.), Spinoza und die moderne
Wissenschaft, Wiirzburg: 1998, S. 233.

95  Zur Korperphysik siehe Spinoza, Ethik, Il, Axiome, Lehnsétze und Postulate nach Prop. 13.

96  In gewisser Weise, um in den Worten Hegels zu sprechen, besteht hierin der Ubergang von der
Bewusstseinsgestalt »Kraft und Verstand« in das »einheimische Reich der Wahrheit«, das heifst
in die Sphére des Selbstbewusstseins. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Phanomenologie des Geis-

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Was zu einem komplexeren, also dem Menschen angemesseneren sozialphysika-
lischen Modell fithrt, geht einher mit der Affektenlehre. Dieses Modell von Sozialphy-
sik, so wird sich erweisen, fithrt zu einer Neubewertung von Kontingenz und Zufall,
demgemif} diese defekten Ideen zur Erklirung sozialer Sachverhalte erforderlich sind.
Die Affektenlehre wird von Spinoza als eine Theorie der Vermehrung und Verminde-
rung der Handlungsmacht eingefithrt. Sie beansprucht, die Wirkzusammenhinge, die
fiir das menschliche Zusammenleben zentral sind, niher zu bestimmen. Wenn Hand-
lungsmacht tiber Affektionen vermindert oder gesteigert wird, so muss Sozialphysik
dariiber Auskunft geben, wie Menschen affiziert werden in sozialen Kontexten. Eine
Sozialphysik, in deren Zentrum eine Lehre vom affektiven Leben des Menschen steht,
differenziert und ordnet die Wirkzusammenhinge des menschlichen Mit- und Gegen-
einanders; sie vermag es, GesetzmafSigkeiten tiber soziale Organisationsformen zu for-
mulieren.” Diese Gesetze erkliren, wie und warum sich gesellschaftliche Verinderun-
gen einstellen. Aus diesem Grund lief3e sich diese Art von Sozialphysik auch als Sozi-
aldynamik bezeichnen. Dabei wird die Gesellschaft als ein Feld vorgestellt, in dem sich
die nach Erhaltung und Steigerung des eigenen Seins strebenden Einzeldinge zusam-
menschlief3en, sich erginzen oder sich entgegenstehen und schwichen.

Sozialphysik tritt bei Spinoza als eine Wissenschaft auf, die zur Beantwortung der
Frage, wie eine stabile soziale Ordnung beschaffen sein muss, beitrigt. Mit Spinoza
lasst sich Politik als Affektentechnik erfassen, die aus der Erkenntnis der in der »Ethik«

entworfenen Affektenlehre resultiert.”®

Diese Technik adressiert Spinoza zuallererst an
staatliche Institutionen.” Eine staatliche Affektentechnik hat die Funktion, die gesell-
schaftlichen Krifte so zu stimulieren, dass ein friedliches Zusammenleben in der civitas
von Dauer ist. Eine Passage aus der »Ethik« mag einen ersten Hinweis geben, was un-
ter einer Technik zur Steuerung der Affekte zu verstehen sei. Spinoza beschiftigt sich
hier mit dem Problem der Wankelmiitigkeit der Bevolkerung, welche die Stabilitit des

Staates gefihrdet. Diese Unbestindigkeit muss minimiert werden, indem »ein Affect

tes (1807), Frankfurt a.M.: 1970, S.138. Dass dies nicht ganz abwegig ist, verdeutlichen die Stellen
in »Ethik« IV, wo Spinoza Rudimente einer Anerkennungstheorie prasentiert. Vgl. Klaus Hamma-
cher, Spinozas Affektenlehre unter besonderer Beriicksichtigung des Bediirfnisses nach Anerken-
nung in seiner Bedeutung fiir Genese und Struktur von Gesellschaft und Staat, in: Helmut Girndt
(Hg.), Selbstbehauptung und Anerkennung. Spinoza—Kant—Fichte — Hegel, Sankt Augustin: 1990,
S. 43ff.

97  Hier sei etwa an die Argumentation erinnert, wonach die Demokratie die natiirlichste Form des
Cemeinwesens darstelle und deswegen auch die Stabilste sei. Spinoza, Theologisch-politischer
Traktat (1670), Darmstadt: 1979, Kapitel XVI.

98 DieBestimmungder Politikals Technik magalleine aus etymologischen Griinden einleuchten: Der
Begriff Politik stammt vom griechischen moAutikr téxvn ab. Politik ist demgemafR als Staatskunst
bestimmt, die nach Aristoteles alle durch Handeln zu erreichenden menschlichen Ziele umfasst.
Insofern ist sie die hochste Kunst aller Kiinste und praktischen Wissenschaften. Aristoteles, Niko-
machische Ethik, 1094a und b.

99  Doch den Kreis moglicher Adressaten auf die staatliche Sphare zu beschrénken, scheint mir nicht
zwingend. So sollten etwa die Uberlegungen von Hardt und Negri zur 6konomischen und politi-
schen Struktur des globalen »Empire«vor der Illusion schiitzen, dass die staatlichen Institutionen
die einzig mafigeblichen Zentren von Affektentechnik darstellen. Michael Hardt und Antonio Ne-
gri, Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt a.M./New York: 2002, S. 24ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

103


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Mdglichkeit

nur durch einen Affect, welcher stirker und dem einzuschrinkenden Affect entgegen-
gesetzt ist, eingeschrinkt [wird, so] dass jeder sich Schaden zuzufiigen enthilt, aus Be-
sorgnis vor groflerem Schaden. Auf dieses Gesetz also kann die Gesellschaft gegriindet
werden«.' Spinoza fokussiert hierbei den Kern staatlichen Gewalthandelns: Ein Staat
hat ein Bedrohungspotential zur Schau zu stellen, welches die Furcht vor den staatli-
chen Folgen der Gesetzesiiberschreitungen so manifestiert, dass von schidlichen Taten
zumeist abgesehen wird. Garantiert wird die Gesetzesbefolgung durch Institutionen,
welche die Uberschreitungen entsprechend sanktionieren kdnnen. Dieser Grundsatz
wird um den Gedanken erweitert, dass eine effiziente Affektentechnik nicht nur mit
Furchterzeugung allein operieren kann. Weitaus nachhaltiger wird den Gesetzen ge-
folgt, wenn die Gesellschaftsmitglieder vom Affekt der Hoffnung geleitet werden, wenn
sie also vom Gesetzesgehorsam sich eigene Vorteile — in Form der Steigerung der eige-
nen Handlungsmacht - erhoffen.'® Was anhand der nur groben Skizze des staatlichen
Umgangs mit den Affekten der Hoffnung und der Furcht angedeutet werden soll, lisst
sich wie folgt zusammenfassen: Eine wirksame Affektentechnik beruht auf allgemeinen
Gesetzen iiber die menschliche Affektnatur. Sie soll Feindseligkeiten und somit die In-
stabilitit des Staates verhindern. Staatliche Aktivititen werden nur dann wirksam sein,
wenn sie eine effiziente Lenkung (Manipulation) der Affekte der Gesellschaftsmitglie-
der bedingen.

Allerdings wird die effiziente Lenkung der Affekte den staatlichen Gewalten nur ge-
lingen, wenn sie iiber grifStmagliche Einsicht in das historisch-spezifische Affektleben der
Mitglieder des Gemeinwesens verfiigen. Diese Bedingung zeigt bereits die Begrenztheit
jeder Affektentechnik auf. Eine Theorie der menschlichen Affekte, die sozialtechnologi-
sche Losungen auf praktische Probleme zu finden beansprucht, bleibt naiv, wenn sie die
Begrenztheit des menschlichen Verstandes im Allgemeinen und die Beschrinktheit des
Verstandes der politischen Elite im Besonderen als Randerscheinungen oder als zu ver-
nachlissigende Tatsache einstuft. Mangelndes Wissen iiber die affektiven Zusammen-
hinge fithrt beispielsweise dazu, dass staatliche Akteure den Erfolg ihrer politischen
Mafnahmen nicht klar bestimmen kénnen, sodass ein angestrebtes Ziel als moglich,
aber keineswegs als zwingend eingestuft werden wird. In diesem Fall sprechen wir von
Kontingenz im Sinne des Andersseinkénnens. Wenn sich die Akteure aufgrund mangeln-
den Wissens nichtintendierten oder unerwarteten Wirkungen gegeniibersehen, wer-
den sie die eingetretenen Konsequenzen als zufillige Ereignisse einschitzen.'®* Wer die

100 Spinoza, Ethik, IV, Prop. 37, Scholium II.

101 Spinoza, Politischer Traktat, I, § 3.

102 Ich greife hier auf die Studie»Zufall und Kontingenz in der Geschichtstheorie«von Arnd Hoffmann
zuriick. Hoffmann beabsichtigt, die Begriffe »Zufall« und »Kontingenz« so zu konzipieren, dass sie
fiir Geschichtswissenschaft sinnvoll verwendet werden kénnen. Hoffmanns Differenzierung von
Zufall und Kontingenz ist motiviert durch den oben skizzierten Perspektivwechsel. Wahrend der
Zufall eine auf unvorhergesehene Ereignisse bezogene Erfahrungskategorie darstellt, ist die Kate-
gorie der Kontingenz fiir die Beschreibung von Handlungssituationen, -strukturen oder -riumen
vorbehalten, in denen sich Dinge auch anders verhalten kdnnen. Kontingenz wird als eine Katego-
rie erachtet, die auf das Andersseinkdnnen innerhalb von Strukturen, Institutionen etc. rekurriert.
»Nicht die Ereignishaftigkeit des Wirklichen wird somit in den Vordergrund geriickt, sondern des-
sen Strukturiertheit, deren innere Dynamik des Andersseinkonnens durch den Kontingenzbegriff
angezeigt wird.« Arnd Hoffmann, Zufall und Kontingenz in der Geschichtstheorie. Mit zwei Studi-

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

praktische Relevanz von Kontingenzunterstellungen oder die Rede von zufilligen Er-
eignissen theoretisch ausblendet, verfehlt auf ganz elementare Weise das >Wesen« des
Politischen. Denn derartige inadiquate Vorstellungen ergeben sich als wirkmachtige
Gedankengebilde, ohne die eine Vielzahl an Interaktionen kaum zu erkliren wiren.

Spinozas praktische Philosophie wiirde sich also in naiver Sozialphysik erschop-
fen, wenn das ontologische Urteil iber die Irrealitit von Kontingenz alles wire, was es
iiber diese defekte Idee zu sagen gibe. Eine Sozialphysik, die hieriiber mehr zu berich-
ten weif3, hat Spinoza im Rahmen seiner Affektenlehre angelegt. Auf dieser Grundlage
kann seine politische Theorie die praktische Relevanz von Kontingenz oder Zufall trotz
der Irrealitit dieser Vorstellungen entfalten. Die These der Relevanz trotz der Irreali-
tit von Kontingenzunterstellungen hat sich bereits im Unvermdgen gezeigt, Politik als
Affektentechnik so zu perfektionieren, dass alle bedeutsamen Faktoren beriicksichtigt
werden: Der menschliche Verstand reicht nicht aus, das Kriftefeld namens »Gesell-
schaft« hinreichend zu erkennen und zu kontrollieren. Dieser Erkenntnismangel stellt
das Einfallstor fiir die Rede von Kontingenz in sozialen Zusammenhingen dar. Meist verfugen
die Akteure nur iiber ungeniigendes Wissen iiber die tatsichlichen Wirkzusammen-
hinge, um Prozesse so zu steuern, dass sie zum gewiinschten Erfolg fithren. Und in
diesem Zusammenhang ist es angebracht, die Idee der Kontingenz einzuftihren. Die
Rede vom Andersseinkénnen sozialer Institutionen, 6konomischer Systeme oder dem
kiinftigen Verlauf eines politisch gesteuerten Prozesses ist dort angemessen, wo das
notige Wissen um die wahren Ursachen und Wirkzusammenhinge fehlt:

»Dazu kommt noch, dafy wir die Ordnung und Verkettung der Dinge selbst, d.h. wie
die Dinge in Wirklichkeit geordnet und verkettet sind, gar nicht kennen und es des-
halb fiir die Lebenspraxis besser, ja notwendig ist, die Dinge blof} als moglich zu
betrachten.«'*

Die Rede von Kontingenz zeigt an, dass unser Griindewissen nicht ausreichend ist. Die-
se Liicke liefRe sich zumindest mit dem Desiderat verbinden, sie beizeiten zu schlieflen.
Nicht also besteht das Defizit auf ontologischer Ebene. Es besteht auf der Ebene der Er-
kenntnis. Menschliche Akteure, die aufgrund ihrer begrenzten Verstandesmacht hiufig
nicht wissen kénnen, ob ihr beabsichtigtes Ziel mit dem Einsatz bestimmter Mittel un-
ter gegebenen Rahmenbedingungen zum Erfolg fithren wird, greifen auf Erklirungen
mit Kontingenzunterstellungen oder Zufallsannahmen zuriick. In der Prospektive be-
zeichnen sie deswegen den angestrebten Zustand als einen moglichen und nicht als
etwas, das notwendigerweise aus ihren Handlungen folgen wird. Treten unberiicksich-
tigte Ereignisse ein, so werden sie in der Retrospektive als zufillig bezeichnet. Eine der-
artig defizitire Deutung der »Ordnung und Verkettung der Dinge« ist nicht nur besser,
als an den begrenzten Vernunftkapazititen zu verzweifeln; sie ist sogar notwendig.

en zu Theorie und Praxis der Sozialgeschichte, Frankfurt a.M.: 2005, S. 62. Vgl. Rohbeck, Zukunft
der Geschichte, S. 35ff. Eine Unterscheidung zwischen Zufall (contingens) und Kontingenz (pos-
sibile) findet sich auch — zumindest angedeutet — bei Spinoza. Auch wenn er beide Termini auf
Einzeldinge anwendet, also keinen Unterschied macht zwischen einem Ereignis und dem Hand-
lungsraum, in dem sich etwas ereignet, liegen Ahnlichkeiten auf der Hand. Spinoza, Ethik, IV, Def.
3 und Def. 4.

103 Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, Kapital IV, S.135.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

105


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Méglichkeit

Die Relevanz von Kontingenz und Zufall fiir politische Lebewesen geht also von der
Voraussetzung aus, dass der menschliche Verstand begrenzt ist und deswegen hiufig
defekte Ideen produziert, die auch praktische Wirkungen entfalten. Kontingenz und
Zufall sind deswegen primir auf Ebene der Erkenntnis von Belang: Spinoza rehabili-
tiert sie als epistemologisch relevante Vorstellungen zur Erklirung der gesellschaftli-
chen Wirklichkeit. Die weitverbreitete Rede von Kontingenz oder Zufall muss Spinoza
beriicksichtigen, wenn der Anspruch an eine politische Theorie erfiillt werden soll, wo-
nach die Menschen so zu beschreiben sind, wie sie sind, und nicht so, wie sie sein
sollen.” Menschen gehen nun einmal davon aus, dass es unterschiedliche Optionen
gibt, fir die sie sich entscheiden kénnen. Wenn sie sich in Situationen wiederfinden,
in die sie unerwartet hineingeraten sind, hat das zwar Ursachen, aber diese sind so
geartet, dass sie nicht beriicksichtigt oder falsch eingeschitzt wurden. Menschen brau-
chen oder erzeugen aufgrund mangelnden Ursachenwissens defizitire Zugangsweisen
zu sich und ihrer sozialen Umwelt.

Somit wurde ein Perspektivenwechsel vollzogen: Sub specie aeternitatis sind Kontin-
genz und Zufall defekte Vorstellungen. Daran zu riitteln, scheint fir Spinoza abwegig
zu sein: Objektive Kontingenz oder objektiv zufillige Ereignisse sind schlichtweg in-
existent. Aber sub specie hominis haben Kontingenz und Zufall durchaus ihre Berechti-
gung. Fiir Einzeldinge mit begrenztem Verstand mag es angemessen sein, sie bei der
Beschreibung ihrer Welt einzubringen, denn es ist ihnen oftmals nicht méglich, eine
vollstindige Einsicht in die Wirkzusammenhinge zu erheischen. Kurzum: Die Verwen-
dung dieser defekten Ideen erweist sich als eine Frage der Perspektive.

Aufgrund der spezifischen Affektnatur des Menschen und seines begrenzten Er-
kenntnisvermogens muss in etlichen sozialen Zusammenhingen das Wirken von Kon-
tingenzvorstellungen beriicksichtigt werden: So wie im »Theologisch-politischen Trak-
tat« die Relevanz und Wirksamkeit von religidsen Uberzeugungen in der Geschichte
der Menschheit expliziert wird, wire auch die inadiquate Idee der Kontingenz bei der
Erklirung sozialer Prozesse zu untersuchen. Wiederum sind die Affekte der Furcht und
der Hoffnung einschligig, um die Relevanz der Kontingenzidee in praktischen Zusam-
menhingen zu illustrieren. Die Affekte von Furcht und Hoffnung werden stimuliert,
indem Maglichkeitsriume entworfen werden.®

Als Beispiel sei eine gesamtgesellschaftliche Situation vorgestellt, die man als >vor-
revolutiondr< bezeichnen kénnte: In ihr schliefien sich wirkmichtige Gruppierungen
zusammen, um die gegebenen Herrschaftsverhiltnisse grundlegend zu dndern. Der-
artige Aktionen werden dann wirksam sein, wenn sie ein Ziel, etwa die Durchsetzung
demokratischer und rechtsstaatlicher Prinzipien, zu verfolgen beanspruchen. Diese an-
gestrebte bessere Gesellschaft wird als eine mogliche dargestellt, die durch gezielte
Aktionen herbeigefiihrt werden soll. Es kann aus Sicht der Aufstindischen schon al-
lein deswegen keine notwendige andere Gesellschaft sein, weil sie nicht voraussagen

104 Spinoza, Politischer Traktat, I, §1.

105 Saar wahlt die Formulierung »Potentialititsraume, die sich fiir das politische Handeln darstel-
len. Politik bestiinde dann darin, die »Spielriume des Sozialen« so zu gestalten, dass es zu einer
produktiven Entfaltung der Vermégen kommen kann. Martin Saar, Die Immanenz der Macht. Po-
litische Theorie nach Spinoza, Berlin: 2013, S.187f. Vgl. dort auch S. 419.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

konnen, ob ihre Interventionen von Erfolg gekrént sein werden. Gemif$ dieser Vor-
stellung wird die andere Gesellschaft méglich, wenn es im Ermessen und auch in der
Macht der vergesellschafteten Akteure liegt, ob es zum Umsturz und der Etablierung
einer neuen Ordnung kommt oder nicht. Hierbei erweist sich die Hoffnung auf soziale
Verinderungen als Element einer gesellschaftsverindernden Affektentechnik: Gehofft
wird dort, wo Ungewissheit herrscht, ob das Erstrebte wirklich eintreten wird. Sollte
sich der Erfolg einstellen, wird aus der ehemals als Moglichkeit eingestuften »besse-
ren« Gesellschaft Wirklichkeit. — Auch in anderen sozialen Konstellationen mag der
Moglichkeitsgedanke relevant sein. Nehmen wir nun den Affekt der Furcht: Wenn im
Méglichkeitsraum einer Gesellschaft die Furcht vor Okokatastrophen oder Massenar-
beitslosigkeit weit verbreitet ist, so kann sie genutzt werden, um politische, rechtliche
oder 6konomische Mafinahmen durchzusetzen, die ohne diese Furcht auf geringe Un-
terstiitzung gestofien wiren.

Die These lautet demgemif3: Die Konzeption oder Konstruktion von Moglichkeits-
rdumen, in denen sich Dinge auch anders verhalten kénnen, wird relevant zur Erkli-
rung von sozialem Wandel im Allgemeinen und politischen Prozessen im Besonderen.
Moglichkeitsriume konnen Furcht oder Hoffnung hervorrufen, zwei Affekte also, de-
nen hochste Relevanz zur Erklirung sozialen Handelns zukommt. Die Hoffnung auf
sozialen Wandel ist Teil der Erklirung seiner selbst: Aus der Hoffnung folgt unter be-
stimmten Bedingungen die Verinderung gesellschaftlicher Institutionen. Ahnliches gilt
fiir die Furcht: Auch sie kann sozialen Wandel mafigeblich bewirken. Die Moglichkeit
gesellschaftlicher Verinderungen erweist sich als eine wirkmichtige Vorstellung, selbst
wenn »Moglichkeit« ontologisch betrachtet als defekte Idee einzustufen ist. Obwohl es
kein Andersseinkdénnen in den weltlichen Prozessen geben kann, trigt diese defekte
Idee zu sozialem Wandel bei, sofern sie denn im Rahmen einer Affektentechnik effek-
tiv eingesetzt wird.

Der Perspektivenwechsel von der allgemeinen Ontologie zur Sozialphysik, verstan-
den als eine spezifische, nimlich politische Ontologie, impliziert die Kategorie der Kon-
tingenz: Die in soziale Prozesse involvierten Akteure sind so zu begreifen, dass sie ihre
Entscheidungen oftmals von Ereignissen abhingig machen, die sie als méglich einstu-
fen: Sie bewegen sich in Handlungskontexten, die sie als verinderbar im Sinne des An-
derseinkénnens erachten. In die Erklirung von Handlungsprozessen, politischen Ent-
wicklungen oder gesamtgesellschaftlichem Wandel gehen Kontingenzannahmen ein.
Sozialphysik muss also stets mit solchen Vorstellungen — und seien sie noch so inad-
dquat — auf Ebene der betroffenen Akteure rechnen. Im Umkehrschluss heif3t dies aber
keineswegs, dass hiermit auch die Erklirung von sozialen Tatbestinden defizitir wird.
Ganz im Gegenteil erweist sich eine Gesellschaftstheorie im Sinne Spinozas dann als
rational und realistisch, wenn sie auf das Affektleben und die damit zusammenhin-
genden Wirkungen, die auch durch defizitire Vorstellungen der Akteure ausgelést wer-
den, adiquat einzugehen vermag. Adiquat wird sie das Politische insbesondere dann
begreifen, wenn sie die Kontingenzunterstellungen der Akteure beriicksichtigt. Men-
schen handeln insofern in Mdglichkeitsriumen, als sie ihr Handeln von Kontingenz
behaftet begreifen. Das hierdurch erzeugte Menschenmégliche wird zu einer bedeut-
samen »imaginatio« vergesellschafteter und mit Vernunft begabter Einzeldinge.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Mdglichkeit

In dieser Weise kehrt Kontingenz zuriick. Sie ist mit Spinoza eine irreale, aber kei-
neswegs irrelevante Idee zur Erklirung des menschlichen Zusammenlebens. Was auf
Ebene der Ontologie defizitir erscheint, erweist sich auf Ebene der Sozialphysik als
ernstzunehmende Vorstellung. Durch diese Differenz wird aber auch eine Kritik an sol-
chen Wirklichkeitsauffassungen erméglicht, die den Zufall oder die Kontingenz wie
selbstverstandlich in den weltlichen Dingen selbst verorten. Diese Kritik beugt einem
inflationiren Gebrauch der Idee der Moglichkeit vor. Zur Gefahr werden Kontingenz
und Zufall, wenn sie das Wissen um Griinde verschleiern oder es gar aufer Kraft set-
zen. Sofern soziale Sachverhalte in der Retrospektive nicht mehr mafigeblich auf reale
Machtzusammenhinge zuriickgefithrt, sondern Unterdriickung, Ungleichheit und Un-
gerechtigkeit primir den Zufillen des menschlichen Zusammenlebens zugeschrieben
werden, ist eine fatale politische Ideologie am Werke. Das Menschenwirkliche, so ist
mit Spinoza zu konstatieren, wird von Menschen und nicht von den Zufillen des Le-
bens gemacht. Daraus folgt aber auch, dass das Bestehende durch Menschen verindert
wird. Doch keineswegs ist alles jederzeit verinderlich: Die Dynamik der gesellschaftli-
chen Wirklichkeit fufit auf Bedingungen, die sie konstituieren und begrenzen. Sofern
hingegen in der Prospektive ein Insistieren auf den bestehenden und wirkenden Macht-
zusammenhingen zu einer systematischen Negation von Moglichkeitsraumen fiihrt,
ist ebenfalls eine fatale politische Ideologie am Werke. Wird das Andersseinkénnen des
Bestehenden nicht nur in der Beobachter-, sondern auch in der Teilnehmerperspektive
geleugnet und bekiampft, so schwindet die Moglichkeit, Unterdriickung, Ungleichheit
und Ungerechtigkeit zu tiberwinden, weil die Vorstellung (imaginatio) der Verinder-
barkeit des status quo als notwendige Bedingung fiir die tatsichliche Verinderung zu
erachten ist.

Ein Insistieren auf den Zufillen des menschlichen Lebens ist ebenso problematisch
wie die vollstindige Aktualisierung von Macht. Mir scheint, Spinoza hat nicht nur um
das Problem der Verschleierung von Ursachen durch Zufallsunterstellungen gewusst:
Die Rehabilitierung der Kontingenz sub specie hominis lisst Moglichkeitsriume in-
mitten der totalen Bedingtheit alles Seienden entstehen. Diese imaginiren Nischen
wiederum bedingen und erkliren die Veranderbarkeit der gesellschaftlichen Wirklich-
keit. Kontingenz wird auf der Ebene der menschlichen imaginatio zu einer erforder-
lichen Voraussetzung, um sozialen Wandel herbeizufiithren. Auf Ebene der »richtigen«
Erkenntnis ist diese »defekte« Vorstellung vonnéten, um sozialen Wandel adiquat er-
kliren zu kénnen.

c. Conclusio: Maglichkeitsmotive nach Spinoza

Fassen wir nun die Uberlegungen zusammen, um diejenigen Motive in Spinozas politi-
scher Ontologie oder Sozialphysik herauszugreifen, die fiir einen neuzeitlichen und um
wesentliche Momente angereicherten Begriff der Moglichkeit relevant sind. Erwdhnt
seien drei Momente, die dazu beitragen, den Begriff der praktischen Méglichkeit ni-
her zu bestimmen.

(1) Ohne Macht gibe es itberhaupt kein Seiendes, ohne Handlungsmacht keine Ein-
zeldinge, die handeln kénnten. Macht muss folglich als Existenzgrund menschlicher
Einzeldinge erachtet werden. Spinozas Begriff der potentia ist deswegen von Belang,

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

weil er explizit auf den Zusammenhang von Leben und Macht eingeht: Die Erhaltung des
eigenen Lebens und die Verbesserung desselben ist Ausdruck der individuellen Macht.
Aufgrund dieser Grundannahme iiber das Streben von Einzeldingen, in ihrem Sein zu
verharren und die eigene Macht zu steigern, wird das >Existenzielle< eines Moglichkeits-
begriffs in der praktischen Philosophie gewahr. Der Gedanke, demzufolge die wirkli-
che Macht eines menschlichen Lebewesens zumindest so gering ausfallen muss, dass
es existieren kann, diirfte insbesondere einer (neo-)aristotelischen Gerechtigkeitstheo-
rie vertraut sein.’®® Diejenige Form von Macht, die dem Menschen eigentiimlich ist,
wird als soziale Handlungsmacht bestimmt. Demzufolge kann die Macht eines vernunft-
begabten Einzeldings keineswegs erschlossen werden, wenn es isoliert betrachtet wird.
Die Wirkmacht eines jeden Akteurs ergibt sich aus der Machtfiille, die ihm im sozialen
Zusammenhang zukommt.

(2) Spinozas Konzept der Macht ist auch deswegen von Interesse, weil sie als Wirk-
macht auftritt und damit die Ursache fiir Veranderung darstellt. Ein durch Spinoza
herausgeforderter Aristotelismus konnte viel klarer zwischen aktualisierter und még-
licher Macht unterscheiden: Wirkliche Macht speist sich aus aktualisierten Vermdgen
und magliche Macht aus noch nicht oder gerade nicht wirksamen Vermégen. Die wirk-
liche Macht ist konstitutiv fiir die Wirklichkeit und ihre Erkenntnis. Doch von ihr wire
die mogliche als eine Macht der Verinderung und Erneuerung zu unterscheiden. Aller-
dings braucht es dafiir eine Vorstellung von Vermdégen und Kontingenz, die bei Spinoza
zumindest sub specie aeternitatis ausgeschlossen bleibt.

(3) Auch wenn Kontingenz vom Standpunkt der allgemeinen Ontologie aus irreal ist,
kann sie keineswegs irrelevant sein fiir eine realistische Sozialphilosophie. Zumindest
die Akteure machen Kontingenzunterstellungen. Sie begreifen ihre eigene Macht und
die des Gemeinwesens als Vermogen, die aktualisiert werden kdnnen, aber nicht aktua-
lisiert werden miissen. Wird Kontingenz derart »de-substantialisierts, erfinet sich ein
Begriff der Moglichkeit, der die Perspektive handelnder Subjekte zu integrieren vermag:
Mit der >De-Substantialisierung« geht eine >Subjektivierung« einher. — Im kommenden
Kapitel soll gezeigt werden, wie Hegel diese Tendenz zur Subjektivierung aufgegriffen
und konsequent umgesetzt hat. Hegels Uberlegungen zu Selbstbewusstsein und zur
Subjektivitit von immer schon in sittlichen Verhiltnissen lebenden Individuen berei-
ten ein Verstindnis von »sozialer Moglichkeit« vor, das an aristotelische und spino-
zianische Aspekte ankniipfen kann und damit die Grundlage bildet fir die marxschen
Uberlegungen zur Verinderbarkeit der gesamtgesellschaftlichen Wirklichkeit.

3. Von praktischen zu sozialen Vermdgen.
Hegel iiber Arbeit und Vermdgen in der biirgerlichen Gesellschaft

Die Vorstellung von partieller Bestimmtheit oder Kontingenz ist ambivalent. Kontin-
genz bedeutet auf der einen Seite, dass es Sachverhalte gibt, iiber die kein hinreichendes

106 Vgl. die Ausfithrungen zu Nussbaum in der Einleitung und in Kapitel »11.1.a. Handlungsvermaégen:
individuelle Fihigkeiten und externe Befahigungen«oben in der vorliegenden Untersuchung.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

109


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Mdglichkeit

Wissen zur Verfiigung steht oder stehen kann. Eine jede Beobachterin oder Handeln-
de hat also mit Dingen oder Prozessen zu rechnen, die nicht vollends kontrollierbar
sind. Das damit verbundene Defizit besteht nun darin, die gewollten Absichten durch
eigenes Tun nicht unbedingt realisieren zu kénnen, da die Akteure im Voraus iiber den
Erfolg des Gewollten zumeist nicht vollstindig im Bilde sein kénnen. Auf der ande-
ren Seite bedarf es der Vorstellung von Kontingenz, um diejenigen Zusammenhinge
zu charakterisieren, in denen Freiheit realisiert werden kann. Nur wenn sich Subjekte
in Zusammenhingen bewegen, die nicht vollstindig vorherbestimmt (fremdbestimmt)
sind, ist es ihnen moglich, gemif} den eigenen Vorstellungen (selbstbestimmt) auf Ge-
gebenes einzuwirken.”” Die Idee der Kontingenz ist unabdingbar fiir die Erkenntnis
praktischer Freiheitsriume: Wer Freiheit an Handeln bindet, muss mit Kontingenz le-

ben 108

Mit jedem Versuch, die Verwirklichung von Freiheit als ein Geschehen in der
Welt zu betrachten, wird eine Vorstellung von »Freiraumc, »Spielraum« oder »Maoglich-
keitsraum« vorausgesetzt, und diesem Raum wiederum ist die Vorstellung von Kontin-
genz inhirent. Sie wird unabdingbar fiir ein Freiheitskonzept, das Handlungsriume
als Voraussetzung eigenstindigen Handelns erachtet. Anderskénnen ist freiheitskon-
stitutiv, ansonsten wire Willensfreiheit ohne ein weltliches Korrelat: Der Wille liefSe
sich nicht manifestieren in der Welt.'®

Im Folgenden soll verdeutlicht werden, ob und inwiefern Hegel eine derartige
Konzeption des Konnens, die nicht nur die individuellen oder kollektiven internen
Vermogen meint, sondern auch Méglichkeitsriume - als Riume des So-oder-Anders-

Handelns - in seine Uberlegungen zum »objektiven Geist« integriert."® Anhand der

107 Zur Ambivalenz der Kontingenzvorstellung vgl. Michael Makropoulos, Modernitédtals Kontingenz-
kultur. Konturen eines Konzepts, in: Gerhart von Graevenitz und Odo Marquard (Hg.), Kontingenz,
Miinchen: 1998, S. 61.

108 Unter Umstdnden lasst sich auch mit Spinoza bereits die Dialektik der Aufklarung illustrieren:
Der Bereich des Ungewissen und damit Unkontrollierbaren ist dem Denken der Aufklarung su-
spekt. Es zu tilgen, um es dem Bereich des menschlich Kontrollierbaren zu iberfiihren, zielt auf
Freiheitsgewinne, hat aber einen Machtgewinn zur Folge, der Freiheitsraume beschrankt. Mit der
Uberwindung der Idee der Kontingenz wird zugleich die Uberwindung des praktischen Méglich-
keitsraumes bewirkt. Das, was dem Vernunft- und Entscheidungsvermégen des Menschen hitte
Uberantwortet werden kénnen, wird im géttlichen oder natiirlichen Gesamtzusammenhang inte-
griertin das System der Kausalketten.

109 Geert Keil hat dies deutlich herausgearbeitet: Keil, Naturgesetze, Handlungsvermdgen und An-
derskénnen, S. 929ff. sowie Geert Keil, Willensfreiheit. 2. Auflage, Berlin: 2013, S. 136ff. und S. 217ff.

110 Beijeder Debatte, die sich auf Hegel unter einem spezifischen Erkenntnisinteresse beruft, konnte
man den Vorwurf von Henrich aufbringen, man beteilige sich an der Arbeit im Steinbruch oder
mache sich insofern der Goldwischerei verdichtig, als man nicht die Wahrheit im Ganzen, son-
dern nur in Teilen suche. Nicht das Absolute steht dann mehr im Fluchtpunkt der Betrachtung,
und der Rekurs auf Hegel verkenne damit den Sog seines Denkens. Dieser Vorwurf ist auch fiir die
folgenden Untersuchungen gewiss nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen. Er lasst sich aber
in Kauf nehmen mit Verweis auf mein Erkenntnisinteresse: Ich will einen Begriff der Méglichkeitin
der Kritischen Theorie explizieren, wofiir hegelsche Motive zwar eine gewichtige und erforderliche
Bereicherung darstellen, wofiir aber eine allumfingliche Darstellung des hegelschen Systems we-
dererstrebenswert noch sinnvoll zu sein scheint. Vgl. Dieter Henrich, Erkundung im Zugzwang: Ur-
sprung, Leistung und Grenzen von Hegels Denken des Absoluten, in: Wolfgang Welsch und Klaus
Vieweg (Hg.), Das Interesse des Denkens, Miinchen: 2003, S. 11.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Auseinandersetzung mit Hegels Rechtsphilosophie soll gezeigt werden, wie der von
Aristoteles aus entwickelte Begriff der praktischen Realmoglichkeit um entscheidende
Bedeutungsschichten angereichert wurde. Sie wiederum waren wegweisend fiir das
Verstindnis von sozialer Potentialitit in der marxschen Theorie: Gesellschaftsformatio-
nen sind nicht nur in ihrem Sosein, sondern stets auch in ihrem historisch konkreten
Andersseinkénnen zu begreifen, indem sowohl die Verinderbarkeit herrschender
Verhiltnisse als auch gesellschaftstransformierende Potentiale zutage treten.

»Wollen« und »Kénnen« als die einzig mafigeblichen Momente von individueller
Freiheit aufzufassen, wire eine fir Hegel abstrakte oder unterkomplexe Vorstellung.
»Wollen« und »Kénnen« sind sowohl inner- als auch intersubjektiv vermittelt und ha-
ben ihren Ort in den sittlichen Kontexten der Familie, der biirgerlichen Gesellschaft und
des Staates. Die hegelsche Freiheitsvorstellung wire um Lingen unterboten, wenn man
sie auf die beiden Momente des Anderswollens und Anderskénnens reduzierte.”™ Bes-
tenfalls wiren es Vorstufen einer sittlichen Rationalitit, in welcher der freie Wille ein
Dasein erlangt. Gleichwohl sind diese beiden Freiheitsaspekte bei Hegel vorzufinden
und sollen im Folgenden betrachtet werden, denn »Anderswollen« und »Anderskon-
nen« sind zentrale Elemente einer hegelianischen Konzeption der praktischen Mog-
lichkeit. Das Anderswollen werde ich mit Uberlegungen zum Prinzip der Subjektivitit
erliutern. Mich interessiert aber vor allem das Anderskénnen, das aus einer Betrach-
tung von vergesellschafteten Vermdgen im biirgerlichen Gemeinwesen hervorgeht. Die-
se Ausfithrungen wiren auf ganz eigentiimliche Weise aus dem Kontext der hegelschen
Philosophie gerissen, wenn man nicht zuvor einige allgemeine Anmerkungen zu je-
ner machte. Bevor also das Prinzip der Subjektivitit, die subjektiven und die sozia-
len Vermégen zwecks Entwicklung eines an Hegel orientierten Begriffs der sozialen
Moglichkeit eruiert werden konnen, ist es vonnéten, auf die Leistungskraft von Hegels
praktischer Philosophie einzugehen, denn in diesem Philosophieverstindnis liegt ei-
ne nahezu prinzipiell zu nennende Begrenzung oder Enthaltsambkeit, die sich auf die
Méglichkeitskonzeption auswirkt. Die Uberwindung dieser Begrenzung hatte den Weg
ebnen konnen fir das marxsche Modell der Potentialitit. Gemeint ist die Grenze der
eigenen Zeit.

a. Philosophie als ihre Zeit in Gedanken erfasst.
Zur Negation des Maglichkeitsdenkens

Philosophie ist ihre Zeit in Gedanken erfasst. Das ist die beinahe schon populir zu
nennende Bestimmung Hegels in der Vorrede zu den »Grundlinien der Philosophie des
Rechts«.™” Was aber meint »ihre Zeit«? Unter Zeit wird vorerst historische Zeit verstan-
den. Sie ist keineswegs Ausdruck eines willkirlichen Aneinanderreihens von einzelnen
Vorkommnissen innerhalb eines vorher abgesteckten Zeitraums, sondern eine komple-
xe und vielschichtige Gesamtheit von soziokulturellen Begebenheiten. Eine blof} for-

111 Siehe hierzu den letzten und umfangreichsten Teil »Wirklichkeit der Freiheit« in Axel Honneth,
Das Recht der Freiheit. GrundrifR einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin: 2011, S. 221ff.

112 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse (1820), Frankfurt a.M.: 1970, S. 26.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

m


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Mdglichkeit

male Bestimmung der Zeit wird hierdurch iberwunden. So schligt sich etwa im Kon-
zept der »Epoche« ein solches Zeitverstindnis nieder. Doch das Diktum, Philosophie
sei ihre Zeit in Gedanken erfasst, erschopft sich nicht in der gedanklichen Leistung, al-
le relevanten Einzelphinomene als Momente eines strukturierten Ganzen anzuordnen.
Vielmehr muss das Possessivpronomen ihre in einer aufs Ganze gehenden Reflexion der
jeweiligen und eigenen Epoche zur Geltung gelangen: Erst wenn die Epochalisierung
auch als Leistung einer von den denkenden Subjekten durchdrungenen Vernunft be-
griffen wird, ist das hegelsche Diktum vollstindig: Die Verstindigung iiber die eigene
Zeit kann nicht vonstattengehen ohne diejenigen, die sie denken. Anders formuliert:
Die Verstindigung iiber die eigene Zeit ist zugleich die Selbstverstindigung des Sub-
jekts der philosophischen Reflexion. Die zentralen Aussagen der philosophischen Re-
flexion sind einerseits das Produkt historischer Prozesse. Andererseits wandeln sich
philosophische Konzeptionen in der Zeit. Damit kommt die doppelte Historizitit der
Philosophie zum Ausdruck, die in der gegenseitigen Verwiesenheit von Geschichtsphi-
losophie und Philosophiegeschichte ihren Ausdruck findet.™

Fir das philosophische Bewusstsein ist der reflexive Vollzug, der die eigene Zeit
auf ihren Begriff zu bringen unternimmt, deswegen maglich, weil ihm die geschichtli-
che Welt nicht als etwas unverstindlich Fremdes erscheint oder entgegentritt. Vielmehr
sind ihre Erscheinungsformen Gestalten des Bewusstseins selbst. Wire die geschicht-
liche Welt dem Bewusstsein fremd, dann gibe es keine Moglichkeit, das vermeintlich
Geschichtliche zu verstehen oder zu begreifen. Es miisste unterstellt werden, dass die
Phinomene, die wir iiblicherweise der geschichtlichen Welt zurechnen, eigentlich Aus-
druck eines sinn- und strukturlosen Chaos seien. Es gibe im Gegenstandsbereich, den
wir als Geschichte bezeichnen, nichts zu verstehen. Weil aber den Akteuren eine Ver-
nunftbegabung attestiert und Geschichte von vernunftbegabten Akteuren bewirkt wird,
konnen historische Zusammenhinge als potentiell verniinftig begriffen werden.™ Ver-
nunft und Geschichte stehen demnach in einem direkten Verweisungszusammenhang.

Das philosophische Erfassen der eigenen Zeit besteht darin, sie auf einen Begriff
zu bringen, der verniinftig ist. Die Verniinftigkeit der Zeit — gleichsam ihre real existie-
rende Substanz — soll vermoge begrifflichen Denkens aus dem Dickicht kontingenter
Einzelerscheinungen, also aus dem »Scheine des Zeitlichen und Voritbergehenden«™,
exponiert werden:

»Was verniinftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist verniinftig.«""®

Hier klingt der Wirklichkeitsbegriff von Hegels Logik an — oder wie es in der »Enzyklo-
padie« heifdt: Wirklichkeit ist die »unmittelbar gewordene Einheit des Wesens und der

113 Rolf-Peter Horstmann, Selbsterkenntnis der Vernunft. Zu Hegels Verstiandnis von Philosophiege-
schichte, in: Hegel-Jahrbuch 1997, S. 53.

114  Das Adjektiv »potentiell«ist hierbei von grofRer Bedeutung, weil Vernunftbegabung nicht heifit,
dass stets verniinftig gehandelt wird.

115 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, S. 25.

116 A.a.0., Vorrede, S.24. Vgl. auch die alternative Formulierung: »Was verniinftig ist, wird wirklich,
und das Wirkliche wird verniinftig.« Georg Friedrich Wilhelm (!) Hegel, Philosophie des Rechts.
Die Vorlesung von 1819/20 in einer Nachschrift. Hg. von Dieter Henrich, Frankfurt a.M.: 1983, S. 51.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Existenz«.™”

»Wirklichkeit« in rechtsphilosophischer Hinsicht meint dann den Inbe-
grift dessen, was sich in der eigenen Zeit verniinftig erfassen lisst. Dieses Verniinftige
in der Zeit ist fiir Hegel die Idee des Rechts. Diese Idee wiederum wird als Freiheit
bestimmt, welche »in ihrem Begriff und in dessen Dasein« erkannt werden muss."®
Was mit dieser Engfithrung von Vernunft und Wirklichkeit fiir die rechtsphilosophi-
sche Analyse folgt, hat Hegel in den »Grundlinien« expliziert. Er beschreibt dort nicht,
was die Gegenwart — rekonstruiert aus personlichen Erfahrungen, kulturellen Artefak-
ten und Daten (also Quellen) — sei, sondern er versucht, die eigene Epoche in ihrem
»objektiven Geist« zu begreifen: Die rationalen und emanzipatorischen Potentiale der
eigenen Zeit werden in einer Radikalitit vorgestellt, der kein empirisches Gemeinwesen
entspricht, aber gemiR der Verniinftigkeit der Wirklichkeit entsprechen kinnte."
Problem I: Das Mogliche ist das Notwendige; Notwendigkeit in der Geschichte. Weil die ge-
schichtliche Wirklichkeit zumindest der Mdglichkeit nach verniinftig ist, lisst sich die
eigene Zeit auf den Begriff bringen. Philosophie kann nach Hegel dasjenige in der ge-
schichtlichen Welt als ihre Zeit erfassen, das sich als potentiell verniinftig auszeich-
net. Ein derartiges Selbstverstindnis von Philosophie impliziert eine unumst6fliche
Zeitlichkeit des Denkens. Es verwundert deswegen kaum, wenn der geschichtsphiloso-
phisch transformierte Optimismus des neuzeitlichen Denkens auch vor der hegelschen
Philosophie nicht haltmacht.” Zumindest in der Retrospektive versteht Hegel unter

21 Geschichte, wie sie Phi-

der Weltgeschichte einen Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit.
losophie in Gedanken zu erfassen vermag, wird als ein Geschehenszusammenhang un-
ter dem Telos der Freiheitsverwirklichung begriffen — und gerade durch diese Teleolo-
gie findet eine Fokussierung statt, die einer folgenschweren Reduktion gleichkommt.
Hegels Reflexionen auf die Weltgeschichte verdeutlichen, wie durch das Prinzip der

Freiheit das historisch Mogliche reduziert wird auf das geschichtlich Notwendige:

»Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewufitsein der Freiheit — ein Fortschritt,

den wir in seiner Notwendigkeit zu erkennen haben.«'*

Moglichkeit und Notwendigkeit fallen in der philosophischen Betrachtung der vergan-
genen und der eigenen Zeit zusammen, die Differenz scheint ausgeloscht. Besteht darin
das Ende von Méglichkeitsdenken itberhaupt? Fest steht: Moglichkeitsdenken wird an
den Rand gedringt.

117 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
Bd. 1 (1830), Frankfurt a.M.: 1970, § 142.

118 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §1 (Zusatz).

119 Ridiger Bubner, »Philosophie ist ihre Zeit, in Gedanken erfalt, in: Karl-Otto Apel et al., Herme-
neutik und Ideologiekritik, Frankfurt a.M.: 1971, S. 236. Diesen Aspekt greift Honneth auf, wenn er
Hegel bescheinigt, »knapp tiber den Horizont der existierenden Sittlichkeit« zu blicken. Honneth,
Das Recht der Freiheit, S. 27.

120 Etwas ausfiihrlicher bin ich in der Einleitung zu dieser Arbeit auf die Entstehung der modernen
Ceschichtsphilosophie eingegangen.

121 Der Ausdruck »Retrospektive« scheint deswegen angemessen zu sein, weil die »Eule der Minerva«
bekanntlich erst dann auf die eigene Zeit blickt, wenn zumindest schon die Abenddammerung
eingesetzt hat, hierzu spater mehr. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, S. 28.

122 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Frankfurta.M.:
1970, S. 32.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

13


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Mdglichkeit

Problem 1I: Wirklichkeit ohne Zukunft (Aktualismus). Diese Fokussierung auf das ge-
schichtlich Notwendige mag insofern nicht nachvollziehbar sein, als der Fortschritts-
begriff von Hegel bemitht wird: Wer Fortschritt postuliert, akzeptiert einen Unterschied
zwischen der bereits erreichten (erkimpften) Verfassung der Freiheit und der noch
nicht realisierten. Es gibt demnach einen Unterschied zwischen wirklicher und mog-
licher Freiheit. Dieser Unterschied bleibt aber deswegen bei Hegel bedeutungslos, weil
die philosophische Betrachtung einzig die Realisierung von Verhiltnissen fokussiert,
in denen sich dieser Fortschritt bereits festmachen ldsst. Die Fertigkeiten der Philoso-
phie reichen nicht tiber das bereits verwirklichte Niveau an Freiheit hinaus, Fortschritt
kann nur in der Retrospektive erkannt werden. Die »eigene Zeit« manifestiert sich als
erstaunlich hartnickige Grenze der philosophischen Expertise.”” In diesem verniinfti-
gen Erfassen der epochalen Substanz scheint kein Raum zu sein fiir das Erfassen der-
jenigen Moglichkeiten, die iiber das notwendigerweise erreichte Freiheitsniveau der
eigenen Zeit hinausgehen. Es tiberstiege die philosophischen Kompetenzen, wenn im
Erfassen der Moglichkeiten der Epoche auch ein Blick in die Zukunft und auf die zu-
kiinftige Verfasstheit von Gesellschaft und Staat gewagt werden wiirde.”* Man wire
damit auRerhalb des verniinftigen Erfassens der Wirklichkeit.”® Was sich hier andeu-

123 Aus dem formalen Argument, wonach es der Vernunft nicht moglich ist, die eigene Zeit zu tran-
szendieren, ohne dabei ins blofie Meinen oder Wiinschen zu verfallen, ergibt sich in Hegels Ce-
schichtsphilosophie eine Absage an heilsgeschichtliche Entwiirfe, selbst wenn sie auf dem Prinzip
der Freiheit fuRen. Heilsgeschichte verlagert ihr geschichtliches Telos in die Zukunft, als dasjeni-
ge, was es zu erreichen gilt. Dieses Telos kann aber nicht verniinftig begriffen werden, weil es
erst in der Zukunft verwirklicht und damit nicht in die Gleichung von Vernunft und Wirklichkeit
integriert werden kann. Demgegeniber ist mit Hegel das Prinzip der Freiheit als verniinftig zu
begreifen, weil es nicht als solches erfasst wird, sondern lediglich in Gestalt des Bewusstseins der
Freiheit, wie es sich in der je eigenen Zeit zeigt. Vgl. Dirk Stederoth, Das Ende am Anfang. An-
merkungen zu Hegels Geschichtsbegriff, in: Heinz Eidam et al. (Hg.), Die Zukunft der Geschichte.
Reflexionen zur Logik des Werdens, Kassel: 2003, S. 59f.

124  Zur geistesgeschichtlichen Einordnung von Hegels Zukunftsverstiandnis vgl. Lucian Hélscher, He-
gel und die Zukunft, in: Riidiger Bubner und Walter Mesch (Hg.), Die Weltgeschichte — das Welt-
gericht?, Stuttgart: 1999, S. 325ff.

125 Exemplarisch zeigt sich dies an der Behandlung der USA, der Neuen Welt, in den »Vorlesungen
ber die Philosophie der Weltgeschichte«. Dort schliefst Hegel Nordamerika aus der Betrachtung
der Weltgeschichte aus, weil dieser junge Staat noch nicht einer verniinftigen Betrachtung der sitt-
lichen Wirklichkeit offenstehe—die USA seien ein»Land der Zukunft« »Nordamerika ist noch nicht
als ein gebildeter und ausgereifter, sondern als ein Staat zu betrachten, der noch im Werden ist«.
Er kommt zu folgendem Schluss: »Amerika hat von dem Boden auszuscheiden, auf welchem sich
bis heute die Weltgeschichte begab.«Es sei ein Land der Traume und kein Gegenstand der Weltge-
schichte, wie sie »bis heute« zu betrachten sei. »Der Philosoph hat es nicht mit dem Prophezeien
zu tun. Wir haben es nach der Seite der Geschichte vielmehr mit dem zu tun, was gewesen ist
und mit dem, was ist, — in der Philosophie aber mit dem, was weder nur gewesen ist, noch erst
nur sein wird, sondern mit dem, was ist und ewig ist, — mit der Vernunft, und damit haben wir
zur Geniige zu tun.« Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen lber die Philosophie der Welt-
geschichte. 1. Teilband: Die Vernunft in der Geschichte (1822), Hamburg: 1994, S. 207 und S. 210.
Vgl. Hans-Christian Lucas, Hegels Vergessen der (in Bern noch gewiirdigten) nordamerikanischen
Revolution. Von der Cartschrift zu den Vorlesungen tber die Philosophie der Geschichte, in: Hel-
mut Schneider und Norbert Waszek (Hg.), Hegel in der Schweiz (1793-1796), Frankfurt a.M.: 1997,
S. 207ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

tet, ist eine Dichotomie zwischen verniinftiger Wirklichkeit und unverniinftiger Zukunft:
Auf der einen Seite steht ein verniinftiges Erfassen der Wirklichkeit, auf der anderen
Seite ein unverniinftiges Erfassen von wirklichkeits-transzendierenden Moglichkeiten,
deren Verwirklichung noch aussteht.”

Beide skizzierten Probleme der hegelschen Philosophie des objektiven Geistes —
also die >Vernotwendigung« und die >Defuturisierung« — sind als Beschrinkungen ih-
rer selbst zu verstehen. Sie gehen auf das Diktum zuriick, Philosophie sei ihre Zeit in
Gedanken erfasst: Negation des Moglichkeitsdenkens paart sich mit »Zukunftsagnos-

tizismus«'?’.

b. Riitteln am Gehause der Notwendigkeit: Uber Zufall,
Subjektivitat und Vermdgen

Gemifd dem Selbstverstindnis der hegelschen Philosophie lief3en sich folgende Schliis-
se ziehen: Zum einen sind jegliche Formen von Mdglichkeitsdenken zu tiberfithren in
Notwendigkeitsdenken, zum anderen liegt »Zukunft« auflerhalb des philosophischen
Kompetenzbereiches. Doch ganz so eindeutig stehen die Dinge nicht. Dies liegt ers-
tens in Hegels Theorie des Zufalls begriindet, die aus seinen Studien zur Logik herrithrt
und ihre Spuren auch im System des »objektiven Geistes« hinterlassen hat. Zweitens las-
sen Hegels Uberlegungen zum Prinzip der Subjektivitit am Notwendigkeitsprimat und
dem Aktualismus zweifeln, wie sie zuvor an Spinozas Ontologie dargestellt wurden.
Drittens deuten Hegels Uberlegungen zu besonderen und dem allgemeinen Vermégen
auf eine Neubesinnung hin, die — zumindest zwischen den Zeilen — einen Begriff der
Méglichkeit im Kontext der Uberlegungen zur »biirgerlichen Gesellschaft« vorbereitet.
Es ist der Begrift der sozialen Méglichkeit.

L. Hegels Theorie des Zufalls: Zitate wie das Folgende haben Anlass zu der Vermutung
gegeben, Hegel sei eine wirkmichtige Stimme im Konzert der Aufklirungsphilosophie,
die den Zufall diskreditiert?®:

»Die philosophische Betrachtung hat keine andere Absicht, als das Zufillige zu ent-
fernen.«'?

Wie Dieter Henrich hingegen zeigt, sind solche Aussagen Hegels nicht dazu heran-
zuziehen, den Zufall als unwesentlich einzustufen. Denn das Zufillige, nicht aber der
Zufall selbst sei zu vernachlissigen fiir die philosophische Betrachtung. Diese Unter-
scheidung fithrt Henrich zu der These, dass »Kontingenz in den Begriff des Wesens

126 Weitaus drastischer driickt sich Hegel aus, wenn empirische Moglichkeiten in das Blickfeld des
Philosophen geraten. So mag es zwar auf der Ebene der einzelnen, existenten und endlichen Din-
ge oder Personen von Méglichkeiten nur so wimmeln, sie sind aber nicht Gegenstand der Philo-
sophie: »Insbesondere mufd in der Philosophie von dem Aufzeigen, daf} etwas moglich oder daf3
auch noch etwas anderes moglich und dafS, wie man es auch ausdriickt, denkbar sei, nicht die Rede
sein. [...] der Scharfsinn des leeren Verstandes gefillt sich am meisten in dem hohlen Ersinnen von
Moglichkeiten und recht vielen Moglichkeiten.« Hegel, Enzyklopadie Bd. 1, § 143, S. 282.

127 Holscher, Hegel und die Zukunft, S. 331.

128 Vgl. etwa Vogt, Kontingenz und Zufall, S. 68.

129 Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, S. 29.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

15


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Mdglichkeit

selbst« bei Hegel aufgenommen worden ist, was augenscheinlich einleuchtet, schlief3-
lich wird der Zufall in der Wesenslogik behandelt. Hegels Logik sei sogar die einzige
Theorie, »die den Begriff des absoluten Zufalls kennt.«"*° In der »Wissenschaft der Lo-
gik«”" kann diese Bestimmung alleine deswegen nicht vernachlissigt werden, weil das
Prinzip der Zufilligkeit bereits in den urspriinglichen Bewegungen — dem Ubergehen
(bzw. »Ubergegangensein«) des Seins in das Nichts — vorliegt.”®* Dieses Ubergehen ist
nicht notwendig, sondern zufillig — und zwar in einer absoluten, und das heiflt von
Bestimmungen losgelésten Weise.” Das Denken selbst, als basale Operation und Ge-
genstand von Logik tiberhaupt, kommt nicht aus ohne die Vorstellung des Zufalls. Not-
wendigkeit wiederum, so das Resultat der Wesenslogik, sei nur denkbar, wenn es den
absoluten Zufall »gibt«, oder wie Henrich es ausdriickt: »Zufall und Notwendigkeit sind
analytisch verbunden.«*

Obwohl diese Relation zwischen Notwendigkeit und Zufall in der Logik als ein Ver-
hiltnis des Aufeinander-Verwiesen-Seins dargelegt wird, lasst sich an der Interpreta-
tion von Henrich der Eindruck gewinnen, die hegelianische Konzeption der Sittlichkeit
marginalisiere in einer moglichst radikalen Weise den Zufall. Zwar rechnet Hegel mit
ihm sowohl in der Sphire der Natur als auch in der Sphire des Geistes: Es »gibt« Zufall
und das Zufillige. Aber alle sittliche Anstrengung diene dem Zweck, zumindest dem
Zufilligen zu entsagen. Doch dieses Entsagen konne nicht als Negation begriffen wer-
den. Vielmehr sei das Zufillige frei zu lassen: Dieses Zufillige, das Triebe und Neigun-
gen umfasst, lisst sich nicht bindigen, indem man es, wie bei Fichte oder Kant, durch
Pflicht zuriickzudringen versuche. Man wiirde den Neigungen und Trieben durch die-
ses Zuriickdringen, Uberwinden oder Aufheben eine Bedeutung beimessen, die Hegel
unheimlich zu sein scheint. Doch wie steht es um den Zufall inmitten des begrifflichen
Erfassens der eigenen Zeit? Nahezu undialektisch, so lisst sich Henrichs wohlwollende
Interpretation bewerten, muss nicht nur dem Zufilligen, sondern auch der Kategorie

130 Dieter Henrich, Hegels Theorie (iber den Zufall, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfurt a.M.: 1971,
S.161und S.159.

131 Das Kapitel »Die Wirklichkeit« in der »Wissenschaft der Logik«, in dem Maglichkeit, Wirklichkeit,
Notwendigkeit und Zufilligkeit behandelt werden, beginnt mit einer Kritik an Spinozas Substanz-
metaphysik: Laut Hegel konnte Spinoza das Heraustreten des Bestimmten aus dem All-Einen nicht
als Ubergang erkenntlich machen; die Attribute und Modi treten lediglich zum Absoluten hinzu.
So gibt es auch in der Logik eine Auseinandersetzung mit Spinoza genau an der Stelle, wo Kontin-
genz und Méglichkeit verhandelt werden.

132 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik Bd. 2 (1812-1816), Frankfurt a.M.: 1970,
S. 216f. Vgl. auch S. 217: »Diese Identitdt des Seins in seiner Negation mit sich selbst [...] ist diese
Einheit als [..] in der Zufalligkeit.«

133 Vgl. Konrad Utz, Die Notwendigkeit des Zufalls. Hegels spekulative Dialektik in der»Wissenschaft
der Logiks, Paderborn: 2001, S.302. In Anlehnung an Hegel fasst er diesen Gedanken wie folgt:
»Der Zufall ist dasjenige, worin und wodurch Setzung und Bestimmung iberhaupt (urspriinglich)
geschieht. Er leistet den unerklirlichen und unableitbaren Ubergang vom Unbestimmten zum
Bestimmten und vom Nichtsein zum Sein. Darin ist er konstruktiv. Selbstverstandlich kann sich
der Ubergang auch in die umgekehrte Richtung vollziehen und Unbestimmtheit bzw. Vernichtung
ergeben. Dann ist der Zufall destruktiv. Aber auch darin ist er positiv und nicht nur negativ, denn
er schafft eine Neue, wenngleich >armere« Verhiltnislage, die der Fall ist«. Zitat auf S. 306f.

134 Henrich, Hegels Theorie iiber den Zufall, S. 164.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

des Zufalls aus dem Weg gegangen werden. Thn dialektisch zu integrieren, scheint keine
Option zu sein:

»Entsprechend der [..] theoretischen Situation bei Hegel ist fiir ihn die sittliche Leis-
tung gerade die, den Zufall zu erkennen, ihn gewéhren zu lassen, und den Willen
dadurch, daf er dem an sich Zufilligen keine wesentliche Bedeutung gibt, in der ei-
gentlichen Sphire des Notwendigen zu beheimaten. [...] Auch im héheren sittlichen
Sein muf der Zufall ohne Entgegensetzung ausgeschlossen sein.«'*

Hegels Sittlichkeitslehre, so hat es mit Henrich den Anschein, bekommt weder den Zu-
fall noch das Zufillige in den Griff. Sie kann den Zufall nicht aufheben und muss das
Zufillige ausschlieRen. Das Zufillige und den Zufall dialektisch einzuhegen, also ge-
maf} der bestimmten Negation aufzuheben, wiirde die sittliche Struktur gefihrden. -
Bestritt Spinoza die Realitit des Zufalls und riumte ihm zugleich in der Sphire der
Praxis Relevanz ein, so leugnet Hegel hingegen nicht die Realitit des Zufalls, aber seine
Relevanz inmitten der verniinftigen Betrachtung der sittlichen Wirklichkeit. Der Zufall
rittelt gleichsam am Gebilk der Sittlichkeit, was Hegel — gemif der Interpretation von
Henrich - dann noch iibrig zu bleiben scheint, ist Ausschluss und Ignoranz.

Henrichs Uberlegungen zur hegelschen Theorie des Zufalls wurden so ausfiihrlich
gewiirdigt, weil er am Ende selbst andeutet, wie unvollstindig sie geblieben sind. Vor-
ausgesetzt der Zufall kann nur dort bestehen, wo die Dinge sich auch anders verhalten
konnen, so konnte die Ausblendung des Zufalls ebenso dazu fithren, praktische Kon-
tingenz zu ignorieren. Freiheit, so ist Henrich zuzustimmen, fordere einen »Raum der
Kontingenz«, doch er fiigt hinzu: »Diese Seite der Kontingenztheorie, die eine neue Ent-
3¢ Blendet aber Hegel
selbst dieses Problem aus? Wird Kontingenz als Moment des sittlichen Seins entfaltet,

wicklung des Problems fordern wiirde, bleibt hier ausgespart.«

oder wird sie — dem Zufall gleich — aus dem objektiven Geist eskamotiert?™”

I1. Anderswollen. Negation der spinozianischen Negation und das Prinzip der Subjektivitit:
Hegels Darstellung der Sphire des »objektiven Geistes« trigt ambivalente Ziige. Wo
Hegel versucht, die verniinftige Wirklichkeit des objektiven Geistes zu bestimmen, und
deswegen auf die Kategorie der Moglichkeit im Allgemeinen und auf die Vorstellung der
Kontingenz im Besonderen verzichtet, erdffnet er zugleich einen Begriff der biirgerli-
chen Gesellschaft, welcher ohne das begriffliche Instrumentarium von »Moglichkeit«
und »Kontingenz« nicht auskommt. Man kénnte Hegel unterstellen, ihm sei es nicht
gelungen, das Mogliche aus dem verniinftigen Erfassen der sozialen Wirklichkeit zu

135 A.a.0,S.172.

136 A.a.0,S.185.

137 Ich habe darauf verzichtet, die hegelsche Bestimmung von realer Méglichkeit in der »Wissenschaft
der Logik« (Wesenslogik) zu thematisieren, weil mir kein wesentlicher Unterschied zu der me-
garischen oder spinozianischen Position vorzuliegen scheint: Das Mogliche ist das Notwendige.
Oder wie Hegel es ausdriickt: »So ist die Wirklichkeit in ihrem Unterschiedenen, der Moglichkeit,
identisch mitsich selbst. Als diese Identitat ist sie Notwendigkeit.« Hegel, Wissenschaft der Logik
Bd. 2, S. 207 sowie auf S. 211: »Was daher real moglich ist, das kann nicht mehr anders sein; unter
diesen Bedingungen und Umstianden kann nicht etwas anderes erfolgen. Reale Moglichkeit und
die Notwendigkeit sind daher nur scheinbar unterschieden«.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

7


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Mdglichkeit

verbannen - es ist >ziher, als es dem Verfechter der Wirklichkeit lieb sein kann. Of-
fensichtlich hingt dies auch mit Hegels Vorstellung von Subjektivitit zusammen.

Im Prinzip der Subjektivitit iiberbietet Hegel den spinozianischen Substanzgedan-
ken. Wie nach Willy Brandt eine gute Sozialdemokratin in ihrer Jugend Kommunistin
gewesen ist, so hat die junge Philosophin als Spinozistin zu beginnen:

»Wenn man anfiangt zu philosophieren, so muff man zuerst Spinozist sein. Die Seele
muR sich baden in diesem Ather der einen Substanz, in der alles, was man fiir wahr

gehalten hat, untergegangen ist.«'*

Doch Spinozas Radikalitit ist eben nur der Anfang. Bliebe man bei der einen Substanz
stehen, kime es zu keiner Entwicklung, denn alles verkomme dann in der einen, starren
Substanz, die Hegel als Negation des »Geistigen« charakterisiert. Dem stellt Hegel das
Prinzip der Subjektivitit als das »Geistige« entgegen. Die Substanz als das Allgemeine
lieRRe sich gar nicht denken, ohne die Vorstellung von Subjektivitit, die aber letztlich
als Konkretes wieder in den Substanzgedanken integriert werden miisse.”

Mit dem Prinzip der Subjektivitit sind wir schon inmitten der grofien Erzihlung,
welche die Moderne iber sich selbst erzeugt hat. Es ist die Geschichte vom Erwachen
des Subjekts. Erst die moderne Zeit hat — um mit Hegel zu sprechen — das Prinzip
der Subjektivitit hervorgebracht. Es wird zum zentralen Gegenstand einer zeitgemi-
8en Rechtsphilosophie.'*° In ihr entfachen sich die verniinftigen Aspekte des sittlichen
Gesamtzusammenhanges. So beruhen etwa rechtlich verbiirgte Freiheiten, ein libera-
les Gesellschaftsgefiige samt marktwirtschaftlicher Okonomie und ausdifferenzierten
Sphiren der Offentlichkeit sowie der moderne Staat auf dem Prinzip der Subjektivi-
tit. Es wird als freie Subjektivitit bestimmt, die sich dadurch auszeichnet, dass »al-
le wesentlichen Seiten, die in der geistigen Totalitit vorhanden sind, zu ihrem Recht
kommend, sich entwickeln.<** In den »Grundlinien« wird die (fiir sich seiende) Sub-
jektivitit als Prinzip der Moralitit eingefithrt."* Sie tritt dadurch zum Vorschein, dass
die Person, als Referenzobjekt des abstrakten Rechts, nun zum Subjekt, als Referenz-
objekt der Moral, wird."? Die Selbstbestimmung des Subjekts, die ihm als moralisches
Wesen zukommt, wird als »die reale Seite des Begriffs der Freiheit« bestimmt."* Der
Standpunkt der Moralitit bleibt aber defizitir, denn in ihm stehe der objektiven Wirk-
lichkeit ein subjektiv Gesetztes unvermittelt gegeniiber. Sobald die im einzelnen Sub-
jekt gesetzten Zwecke in der Welt realisiert werden sollen, gelangt es in Relation zur

138 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen tber die Ceschichte der Philosophie Bd. 3, Frankfurt
a.M.: 1970, S.165. Vgl. auch Hegels Ausspruch: »Entweder Spinozismus oder keine Philosophie.«
A.a.0., S.163f.

139  Mitder Subjektivierung der Substanz wird Letztere erstin einem eminenten Sinne wirklich, da sie
als Subjekt eine wirkende, tatige wird: »Es kommt [...] daraufan, das Wahre nichtals Substanz, son-
dern ebensosehr als Subjekt aufzufassen und auszudriicken.« Hegel, Phanomenologie des Ceistes,
S. 22f.

140 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 124 (Anmerkung), S. 233.

141 A0, §273 (Zusatz), S. 439.

142 A0, §104,5.198.

143 A.a.0O, §105,S.203.

144 A.a.0.,§106 (Anmerkung), S.204.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

objektiven Sphire. Dort strifft« es auf andere Subjekte, die ihren Willen ebenso bekun-
den - und tiberwindet dadurch seine Selbstbezogenheit. Diese Sphire heif3t bekanntlich
»Sittlichkeit«.

Philosophiegeschichtlich betrachtet lisst sich in der Entfaltung der Subjektivitit
ein entscheidender Meilenstein an der Schwelle des Mittelalters zur Neuzeit entdecken
und im folgenden Motto biindeln:

»Das, was gelten, was festgesetzt sein soll in der Welt, mufd der Mensch durch seine
Cedanken einsehen«.'#

Ausgehend von Descartes vollzieht sich das Priifen und Begriinden von normativen Aus-
sagen anhand von gedanklichen Operationen, die das Subjekt als verniinftiges, auf sich
selbst gestelltes Ego voraussetzen: Einzig die reine Vernunft ist die Richterin der Mo-

ral.1¢

Geschichtsphilosophisch betrachtet fithrt fiir Hegel die Entfaltung der Subjek-
tivitit zum Zerfall des sittlichen Gesamtzusammenhangs; iiberkommene Banden der

Tradition treten in Konflikt zur Lebenswelt des modernen Menschen:

»[W]enn die vorhandene Welt der Freiheit ihm ungetreu geworden, findet er sich
in den geltenden Pflichten nicht mehr und muf die in der Wirklichkeit verlorene
Harmonie nur in der ideellen Innerlichkeit zu gewinnen suchen.«'*

Insofern ist die Moderne durch die Ambivalenz der Freiheit des Subjekts und des Zer-
falls sittlicher Strukturen gekennzeichnet: Die Entfaltung der Subjektivitit wird erkauft
mit dem Zerbrechen der tradierten Ordnung, die dem Prinzip der Subjektivitit nicht
gerecht werden kann. Einerseits entspringt aus der Subjektivitit in der Moderne eine
Welt des Fortschritts der Verwirklichung von Freiheit, andererseits ist sie aber auch
die Welt des Zerfalls und der Entfremdung von sittlichen Strukturen. Freiheit und Zer-
rissenheit avancieren zu den beiden Grund(be)stimmungen der modernen Welt.*® Die
Méglichkeit der Uberwindung tradierter, die sukzessive Verwirklichung von Freiheit
verhindernder Zusammenhinge erschlieft sich im Anderswollen, wie es aus dem Prin-
zip der Subjektivitit resultiert. Der sich seiner selbst bewusstwerdende Wille revoltiert
gegen ihm duferlich erscheinende Institutionen. Die tradierte Ordnung ist ihm fremd
geworden — und der Wille duflert sich im Anderswollen.

145 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie Bd. 3, S.120.

146 Dennoch, so betont Hegel, ist die »Philosophie der neuen Zeit« von dem Versuch gepragt, die
(bereits im Mittelalter) gesetzte Differenz zwischen dem Gedachten und der Wirklichkeit als auf-
zulosenden Gegensatz zu bestimmen. Insofern kann sich eine Philosophie der Neuzeit nicht mit
der selbstbeziiglichen Reflexion des Subjekts begniigen, vielmehr erwachst die Notwendigkeit,
den Denkenden zum »seienden Universum« in Bezug zu setzen. Schlielich strebt also der in der
Neuzeit entstandene Gegensatz von Denken und Sein seiner Auflésung entgegen. A.a.0., S. 63.

147 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 138 (Anmerkung), S. 259.

148 Folgt man Habermas, so beginntder»philosophische Diskurs der Moderne«mit Hegel. Das Grund-
problem ist die interne Zerrissenheit der Epoche. Die von Hegel diagnostizierte verloren gegan-
gene Einheit in sozialer, politischer, aber auch theoretischer Hinsicht gilt es seitdem, entweder
zu iberwinden oder zu affirmieren: Jirgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moder-
ne. Zwolf Vorlesungen, Frankfurt a.M.: 1985, S. 26ff. Demgegeniiber zeigt Honneth, dass der »so-
zialphilosophische Diskurs der Moderne«, welcher Pathologien der Gesellschaft zu thematisieren
gedenkt, einen Vorlaufer in Rousseau hat. Honneth, Pathologien des Sozialen, S. 11ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

19


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Mdglichkeit

Nun besteht Hegels Ziel darin, die Uberwindung der Entzweiung und damit ei-
ne neue Form von Sittlichkeit aufzuzeigen, die den Verhiltnissen der Moderne ent-

49 Moderne Sittlichkeit muss als ein Modell der Vergesellschaftung begriffen

spricht.
werden, das nur dann bestehen kann, wenn es dem Prinzip der Subjektivitit zur vol-
len Entfaltung zu verhelfen vermag. Die Uberwindung der Zerrissenheit des »ganzen
Systems der Lebensverhiltnisse«*° ist das Bediirfnis der hegelschen Philosophie. An-
gesichts der sozialen und geistigen Verhiltnisse seiner Zeit entsteht das Bediirfnis nach

Wiederherstellung der sittlichen Totalitat:

»Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen verschwindet und
die Gegensitze ihre lebendige Beziehung und Wechselwirkung verloren haben und
Selbstindigkeit gewinnen, entsteht das Bediirfnis der Philosophie.«™

Philosophie, welche die Entzweiung zu itberwinden trachtet, geht von dem Grundsatz
aus, dass sich die Verwirklichung von Subjektivitit (»eines wahrhaft freien Willens«)
nur inmitten eines gesellschaftlichen und zuletzt staatlichen Ganzen vollziehen kann,
in das zwar auch die Vorstellung von individueller Freiheit eingegangen ist, aber zu-
gunsten einer Vermittlung aller Einzelwillen keine absolute Berechtigung mehr haben
kann. Diese objektiven — also familidren, sozialen und staatlichen — Zusammenhinge,
in denen Subjekte sich als selbstbewusste und anerkannte Wesen behaupten kénnen,
implizieren ein System der Rechte, Institutionen und sittlichen Uberzeugungen (»Ge-
sinnung«).

In diesem »System der Sittlichkeit« spielen Vermdgen eine entscheidende Rolle, sie
werden relevant auf Ebene der Familie, Wirtschaft, Gesellschaft und des Staates.’* Aus

149 Denn gemif der hegelschen Dialektik kann das mit der Entfaltung und Realisierung des Prinzips
der Subjektivitit verbundene Problem der Besonderung und Zerrissenheit nicht das letzte Wort
sein. Zum Verhiltnis des Besonderen zum Allgemeinen im logischen und historischen Prozess bei
Hegel siehe Hans Heinz Holz, Einheit und Widerspruch. Problemgeschichte der Dialektik in der
Neuzeit. Bd. 3, Stuttgart/Weimar: 1997, S. 38ff.

150 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philo-
sophie (1801), in: ders., Jenaer Schriften 1801-1807, Frankfurt a.M.: 1970, S. 23.

151 AaO,S 22

152 In gewisser Weise zeigt sich an den wenigen Veroffentlichungen zur nochjungen Disziplin der Ver-

mogensforschung, dass sie auf diesem Sittlichkeitsverstindnis aufbaut, um»Vermogenskulturen«
zu erforschen. Meines Erachtens >leidet« der Ansatz aber an seiner Fokussierung auf die normati-
ven Aspekte. So liege der Sinn einer Vermogenkultur darin, bewusst und verantwortungsvoll die
vorhandenen Méglichkeiten zu aktivieren: »Daher definiere ich die Vermogenskultur grundsatz-
lich als: die Férderung und Pflege von materiellen und immateriellen Werten, von Beziehungen
und Netzwerken zum Schutz der individuellen, familiaren, gesellschaftlichen und globalen Zu-
kunftsfahigkeit.« Deswegen unterscheide sich auch der Reiche vom Vermégenden dadurch, dass
Ersterer selbstsiichtig sowie ignorant und der Letztere verantwortungsvoll und weitsichtig han-
dele. Diese direkte Koppelung zwischen Vermdgen und ethischem Habitus scheint funktional zu
sein. Nur selten wurde Wissenschaft so stark an die Apologie der bestehenden Verhiltnisse und
sozialen Unterschiede gekoppelt, wie bei Thomas Druyen: »Die Ungleichheit zwischen den Men-
schen ist kein Defizit aufgrund noch nicht wirksamer Sozialprogramme, sondern ein Kernbestand-
teil der Evolution. Es gilt daraus eine zukunftsweisende Perspektive zu entwickeln.« Thomas Dru-
yen, Vermaogen ist mehr als Geld, in: ders. (Hg.), Vermogenskultur. Verantwortung im 21. Jahrhun-
dert, Wiesbaden: 2011, erstes Zitat stammt von S. 14 und das zweite Zitat von S.17.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

diesen Vermogen erwachsen immer aber auch Moglichkeiten, aus dem Korsett der sitt-
lichen Totalitit, der Integration aller Subjekte in ein staatliches Ganzes, auszubrechen.
Diese Moglichkeit des Ausbruchs nenne ich vorerst das >subversive Moment« in der he-
gelschen Sittlichkeitslehre, das ich unten bezugnehmend auf Hegels Pobel-Analyse er-
liutere.”® Zunichst aber ist zu kliren, was unter Vermdgen zu verstehen ist, die aus
dem Prinzip der Subjektivitit entspringen und als besondere Vermégen von Subjekten
zu bezeichnen sind.

I11. Anderskonnen. Besondere und allgemeines Vermdgen: Selbst wenn sich der Moglich-
keitsbegriff keiner hiufigen Anwendung in Hegels praktischer Philosophie erfreut, so
taucht der Begriff des Vermogens in einer Weise auf, die an die aristotelische Verwen-
dung erinnern lasst. Aus diesem Grund werde ich mich in einem ersten Schritt mit dem
Konzept der »besonderen Vermdgenc, wie es aus Uberlegungen zur Arbeit als zweckge-
richtete Tatigkeit herrithrt, auseinandersetzen. Darauthin wende ich mich dem Begriff
des »allgemeinen Vermoégens« zu.

Unter praktischen Moglichkeiten sollen Handlungsoptionen verstanden werden,
die dem einzelnen Akteur zukommen. Sie resultieren aus Fihigkeiten und Besitztii-
mern, die sowohl erworben als auch aus Veranlagungen entwickelt werden kénnen. Fi-
higkeiten und Besitz werden letztlich unter dem Terminus besonderes Vermigen erfasst.
Vermégen in der Bedeutung von individuellen Fihigkeiten finden bereits in der »Phi-
nomenologie des Geistes« ansatzweise Erwihnung. Im Kontext des hegelschen Begriffs
der (kommandierten) Arbeit im Selbstbewusstseinskapitel werden diese Fahigkeiten re-
levant.” Damit der Knecht den Anweisungen des Herrn Folge leisten kann, bedarf es
- wie Gadamer interpretierte — eines »Selbstbewusstsein[s] des Konnens«'>. Nur aufgrund
dieses Konnens vermag erfolgreich gearbeitet zu werden. Arbeit setzt also die Aneig-
nung von Fihigkeiten voraus. Sie entfacht zugleich einen Bildungsprozess, der die vor-
handenen Fihigkeiten verfeinert und sie durch neue bereichert.

Arbeit bei Hegel — zumindest in dieser urspriinglichen Gestalt im Selbstbewusst-
seinskapitel — wird als transformierendes Tun an einem »Ding« vorgestellt.”® Arbeit
ist verbunden mit einer gehemmten Begierde, weil der Gegenstand vom Knecht nicht
genieflend vernichtet, sondern aufbewahrt und zugleich umgestaltet wird. Wihrend
der »Stoff« des Dinges (causa materialis) bewahrt wird, indert der Knecht die »Form«
(causa formalis) des Gegenstandes; dieser Vorgang der Stofferhaltung bei gleichzeiti-
ger Formveranderung ist die adiquate Umschreibung dessen, was Hegel als Arbeit an

153  Siehe hierzu unten in dieser Untersuchung das Kapitel »11.3.c. Conclusio: Pobel-Kontingenz und
die Bindung von Vermaégen in Institutionen zur Einhegung des gesellschaftlich Moglichen«.

154 Hegel, Phdnomenologie des Geistes, S. 150ff.

155 Hans-Georg Gadamer, Hegels Dialektik des Selbstbewufitseins, in: ders., Hegels Dialektik. Sechs
hermeneutische Studien, Tiibingen: 1998, S. 61.

156 Hegel, Phanomenologie des Ceistes, S.153. Inwiefern dieses »Ding«, das Hegel auch als »Gegen-
stand« umschreibt und das im Prozess der Arbeit transformiert wird, in der»Phanomenologie des
Ceistes« (1807) als etwas Materielles zu begreifen ist, bleibt unklar. Schmidt am Busch betont,
dass Arbeit bei Hegel nicht immer und ausschlielich als verdnderndes Tun an einem natiirlichen
oder materiellen Gegenstand konzipiert wird. Arbeit auf Herstellen zu beschrianken, sei zu kurz
gegriffen, sie kann ebenfalls Dienstleistungen umfassen. Er erldutert diese Beobachtung in sei-
nen Studien zu Hegels Jenenser Vorlesung »Philosophie des Geistes« (1805/06). Hans-Christoph
Schmidt am Busch, Hegels Begriff der Arbeit, Berlin: 2002, S. 32 und S. 39.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

121


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Mdglichkeit

und mit einem Ding bezeichnet. Somit wird die »formale« Selbststindigkeit des Dings
aufgehoben, ohne es selbst zu vernichten. Das knechtische Bewusstsein (causa effi-
ciens) bildet Produkte, die seinen Vorstellungen (causa finalis) entsprechen. Dadurch,
dass der Knecht Bestehendes herstellt, gelangt er zu der Einsicht in die sinnvolle Struk-
tur seiner Tdtigkeit: Im Arbeitsprodukt wird ihm sein Werk bewusst — er erkennt im
anderen, also im Arbeitsprodukt, sich selbst als titiges, kreatives Wesen. Indem er pro-
duziert, bildet er aufgrund der permanenten Auseinandersetzung mit dem Gegenstand
sich selbst: Er gelangt zu Bildung. Indem er das Ding bearbeitet, macht er es insofern zu
einem »Bleibendenc, als das »arbeitende BewufRtsein [...] hierdurch zur Anschauung des

57 Dies ist ihm nur dadurch vergénnt,

selbststindigen Seins als seiner selbst« gelangt.
dass er Techniken und Werkzeuge™® zur Bearbeitung erfindet und folglich ein »Selbst-
bewusstsein des Kénnens« entwickelt, welches im stetigen Transformationsprozess der
Dinge in Arbeitsprodukte permanent bereichert wird.

Diese knappen Darlegungen zur Aneignung von Fihigkeiten durch Arbeit sind Teil
von Hegels Ausfithrungen zum Herr-Knecht-Verhiltnis. Demzufolge erlangt der Knecht
im Dienen mehr und mehr Selbststindigkeit, wihrend der Herr, im Genuss verwei-
lend, in eine immer grofiere Abhingigkeit zu dem Knecht gerit; dem Herrn bleibt im
Gegensatz zum Knecht der fundamentale Bildungsprozess in der Arbeit verwehrt, auf
dessen Grundlage Freiheit erst moglich wird. Insofern mit Hegel die Befihigung des
Subjekts im Arbeitsprozess zu Selbststindigkeit fithrt, verliert Arbeit zunehmend ihren
Zwangscharakter. In der Arbeit generieren die Titigen, so die grofle und verfithreri-
sche Erzihlung Hegels, Handlungsspielriume aufgrund der erfahrenen und erlernten
Fihigkeiten, zu denen auch theoretisches und praktisches Wissen zu zihlen sind. Folg-
lich befordert der Bildungsprozess der Arbeit ein Konnen, das aufgrund der erlangten
Selbststindigkeit auch als Anderskinnen zu begreifen ist, denn was nicht kommandiert
wird, ist bis zu einem gewissen Grad dem Belieben — Hegel spricht, wenn auch abschit-

59 _ des Individuums iiberlassen. Sein Koénnen ist fortan nicht

zig, vom »Eigensinn«
mehr nur ein Kénnen fiir den Herrn, sondern es selbst »kann« auch anders — nim-

lich seinen eigenen Vorstellungen gemifR.**® Das arbeitende Subjekt begreift sich als

157 Hegel, Phinomenologie des Geistes, S.154.

158 Deutlicheralsinder»Phdnomenologie des CGeistes«wird das Werkzeug in Hegels»Philosophie des
Geistes« behandelt, wo der Moglichkeitscharakter des Werkzeugs wie folgt dargestellt wird: »Die
Arbeit selbst als solche ist nicht nur Thatigkeit, [...], sondern in sich reflectierte, Hervorbringen; [...]
hier bringt sich der Trieb hervor, er bringt Arbeit selbst hervor —er befriedigt sich —jene fallen ins
dussere Bewufdtsein.— Es ist der Inhalt auch insofern als es das gewollte ist, und Mittel der Begierde,
die bestimmte Moglichkeit desselben; in dem Werkzeug oder in dem bebauten fruchtbar gemach-
ten Acker besitze ich die Mdglichkeit, den Inhalt als einen allgemeinen«. Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Philosophie des Geistes (1805/06). Gesammelte Werke Bd. 8, Hamburg: 1976, S. 206.

159 Vgl. Hegel, Phianomenologie des Ceistes, S. 155. Hegel bewertet diese Form der Freiheit als knech-
tisch, da der Eigensinn einer »Einzelheit«, einem selbstbezogenen Bewusstsein eigentiimlich sei,
das es noch nicht vermag, die Freiheit seiner selbst als ein Allgemeines zu denken: a.a.0., S.157.

160 Essollte nicht der Eindruck entstehen, dass die »Rechtsphilosophie« den Arbeitsbegriff iibergeht.
Canz im Gegenteil: Er ist auch dort zentral und wird in einer der »Phdnomenologie« dhnlichen
Weise eingefiihrt und verwendet. In der »Rechtsphilosophie« wird der Zusammenhang zwischen
Arbeit und Bildung deutlich herausgestellt. Hegel unterscheidet zwischen theoretischer und prak-
tischer Bildung, die beide in Arbeitsprozessen unabdingbar sind und hierin (teilweise) entwickelt

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Akteur der Verinderung, sein Tun ist aufgrund seiner Kenntnisse und Fihigkeiten nicht
vollstindig vorherbestimmt. Die von ihm bewerkstelligten Transformationsprozesse in
der Arbeit erweisen sich als ein durch es selbst Bewirktes, das auch anders hitte ge-
schehen, zumindest hitte unterlassen werden kénnen. Arbeit wird demzufolge Teil ei-

nes Emanzipationsversprechens.'

Hierfiir sind die Aneignung und Verfeinerung von
Fertigkeiten und Fahigkeiten im Produktionsprozess zentral.

Mit den Fihigkeiten und Werkzeugen, welche Arbeit voraussetzt und bildet, ist aber
nur ein Teil dessen umfasst, was unter den besonderen Vermdgen eines Handlungssub-
jektes zu verstehen ist. Nicht nur Fihigkeiten zihlen dazu, sondern auch das Eigentum
des Individuums, das sich aus Arbeit, Kapital oder Boden speist. Diese materielle Di-
mension des Vermogensbegriffs wird in den »Grundlinien der Philosophie des Rechts«
thematisch. Ein besonderes Vermégen kann demzufolge entweder eine Fahigkeit oder
Eigentum bedeuten - oder beides zusammen. Besondere Vermdégen aktualisiert ein
Individuum in seinen Titigkeiten, es kann sie verfeinern oder vermehren. Vermégen
gestalten sich in der hegelschen Perspektive als Bedingung von Entiufierung (Vermo-
gensaktualisierung in der Arbeit) und Resultat der Aneignung (Bereicherung des Kon-
nens und des Eigentums) zugleich. Die Anwendung und Verfeinerung der individuellen
Fihigkeiten sowie die Mehrung des Besitzes sind keine solipsistischen Angelegenhei-
ten, sie finden in den 6konomischen Austauschprozessen der biirgerlichen Gesellschaft
statt.’® Arbeit ergibt sich dabei, neben Konsumtion und Tausch, als Schliisselkategorie
der Vergesellschaftung.

Gleichwohl Vergesellschaftung mafigeblich durch Arbeit vonstattengeht und jene
wiederum zur Aneignung und Ausbildung vielfiltiger Fertigkeiten beitrigt, prisentiert
Hegel den familidren Zusammenhalt als erstes und entscheidendes Bindeglied zwi-
schen den Vermogen der Einzelnen. Familie, gleichsam die Keimzelle der Sittlichkeit,
hat ihre »3uflerliche Realitit« im Eigentum. Ihm aber, so Hegel, hafte das Moment des
Willkiirlichen und der Eigensucht an, weil Eigentum auf die besonderen Bediirfnisse
des »blofd Einzelnen« verweise.'®® Demgegeniiber verwandelt sich die Eigentiimlich-
keit des Eigentums im familidren Kontext insofern in ein Sittliches, als der Erwerb
und die Sorge um die materiellen Ressourcen nicht mehr dem Belieben von verein-
zelten Subjekten gehorchen, sondern als ein Gemeinsames, als Verpflichtung im und
fiir den familidren Verbund, auftreten. Hegel charakterisiert Vermogen deswegen als
das »Bleibende«.’** Vermégen sind als stabilisierende Faktoren der Handlungssphire

werden. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 197. Ich bevorzuge die »Phanomenolo-
gie«, weil der Aspekt des Anderskonnens deutlicher als in der »Rechtsphilosophie« zutage tritt.

161 Alexandre Kojéve, Hegel. Kommentar zur Phinomenologie des Geistes (1946). 4. Auflage, Frank-
furta.M.: 1996, S. 67.

162 Pippinist zuzustimmen, dass es keine natiirlichen Vermaégen sein konnen, die Hegel im Blick hat,
wenn er den Prozess der Selbstbefreiung innerhalb der Sphare des objektiven Geistes themati-
siert. Es geht nicht um die Realisierung von Vermogen, die einzig in der Natur des Menschen
angelegt waren. Diejenigen Vermdgen, die Hegel in den Blick bekommt, um die Emanzipation
der Subjekte darzulegen, sind soziale Vermégen, wie sie etwa aus dem Arbeitsprozess hervorge-
gangen sind. Robert B. Pippin, Hegel’s Practical Philosophy. Rational Agency as Ethical Life, Cam-
bridge: 2008, S.198.

163 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 169f.

164 A.a.0., §170.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

123


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Mdglichkeit

zu begreifen. Dieses gebundene Eigentum wird als Vermagen der Familie bestimmt.’® Es
ist als familidres Gemeineigentum zu verstehen, an dem jedes Familienmitglied teilhat.
An diesem Gemeinsamen haben die zur Familie gehérenden Einzelnen »ein Recht«.'*
Bemerkenswerterweise greift Hegel bei der Bestimmung des Familienvermogens nicht
den Fihigkeiten-Aspekt auf, welcher sich in der »Phinomenologie des Geistes« in den
Bildungsprozessen der Arbeit zeigt und fiir besondere Vermégen entscheidend ist.'’
Das Vermégen der Familie wird lediglich als materielle Gréfie aufgefasst.*® Dergestalt
kann es zum Teil zwar vererbt sein, wird aber in der hegelschen Vorstellung insbeson-
dere auf Mirkten, also auflerhalb der Familie durch das minnliche Familienoberhaupt
gebildet. Diese Sphire der Okonomie wird zu einem Ort der Besonderung von Famili-
enmitgliedern, in dem die Aneignung von familidrem Vermégen dadurch vonstatten-
geht, dass jedes Individuum gemif3 seinen besonderen Vermogen am »allgemeinen,
bleibenden Vermdgen« teilnimmt und davon profitiert.

Das »System der Bediirfnisse« weist einen hohen Grad an Arbeitsteilung und gegen-
seitiger Abhingigkeit auf. Individuelles Erwerbsstreben zeichnet dieses soziale System
aus, das vorerst an Naturzustandsbeschreibungen a la Hobbes, an einen »bellum omni-
um contra omnes« erinnert.'® Zugleich formieren sich aber auf diesem Kampfplatz der
Besonderheiten, Auerlichkeiten und subjektiven Willkiir aufgrund der Arbeitsteilung
und gegenseitigen Abhingigkeit sittliche Potenzen, die den Weg in den Staat ebnen.
Arbeit, als Medium dieser Vermittlungsprozesse, wird deswegen zur Schliisselkatego-
rie der biirgerlichen Gesellschaft. Neben dem Einsatz von Kapital ist es insbesondere
Arbeit, welche zur Bediirfnisbefriedigung die erforderlichen Mittel, verstanden als Er-
gebnisse »menschliche[r] Produktionenc, generiert.””® Der Bildungsprozess, wie er in

165 Ebd.

166 A.a.0.,§171. Was Hegel hier, namlich im Kontext des Vermogens der Familie, zudem andeutet, ist
die Moglichkeit des Konflikts aufgrund des Rechts eines jeden Mitglieds, daran teilzunehmen. In
gewisser Weise zeigt sich hier schon im Kleinen, welche konfliktreiche Konstruktion auch im all-
gemeinen Vermogen und der Teilhabe daran angelegt ist: Die Sprengkraft des allgemeinen Ver-
mogens deutet sich bereits beim Familienvermogen an.

167 Vgl. auch Fufinote 160.

168 Warum aber Hegel den Fihigkeiten-Aspekt des Vermogensbegriffs im Kontext der Familie ver-
nachlissigt, bleibt schleierhaft.

169 Hobbes, De cive, Vorrede (Praefatio). Sehr nahe kommt Hegel dieser Formulierung, als er die biir-
gerliche Gesellschaft als »Kampfplatz des individuellen Privatinteresses aller gegen alle« bezeich-
net. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 289.

170 A.a.0.,§196. Die Schliisselstellung der Arbeit resultiert daraus, dass Hegel sie als wichtigste Quelle
von Einkommen in der biirgerlichen Gesellschaft betrachtet. Im Cegensatz zu agrarischen Gesell-
schaften, in denen Einkommen auf Grund und Boden zuriickgefiihrt werden, sind die Mitglieder
der burgerlichen Gesellschaft maRgeblich auf Arbeit angewiesen, um ihre Subsistenz zu sichern.
In der biirgerlichen Gesellschaft, so scheint es, wird die lockesche Ansicht allgemein sverwirklicht,
wonach sich das Eigentum des Arbeitenden in der Arbeit bildet und er folglich ein Recht auf die
Friichte seiner Arbeit hat. Dieses bei Locke noch naturrechtlich gedachte Appropriationsrecht wird
bei Hegel im »Recht auf Arbeit« greifbar, demgemaf es allen ermdglicht werden muss, im gesell-
schaftlichen Produktionsprozess die eigene Arbeitskraft einzubringen und entsprechende Vergi-
tung zur Mehrung ihres Eigentums zu erlangen. Oder anders ausgedriickt: Ein Recht auf Arbeit
muss gelten, damit alle die Moglichkeit erhalten, am allgemeinen Vermdégen teilzunehmen. Vgl.
Birger P Priddat, Hegel als Okonom, Berlin: 1990, S. 54f.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

der »Phinomenologie« als entscheidendes Charakteristikum der Arbeit bereits entwi-
ckelt wurde, kehrt in den »Grundlinien« wieder, und zwar dergestalt, dass neben der
Erzeugung von Mitteln zur Bedirfnisbefriedigung die theoretische und praktische Bil-

1 Anders aus-

dung zur weiteren Bestimmung des Begriffs des Vermogens avanciert.
gedriickt: Vermdgen sind — wie bereits oben erwihnt — materieller und geistiger Natur.

Die 6konomisch motivierten Formen von Vergesellschaftung bringen eine Fiille an
Fihigkeiten und materiellen Giitern hervor, welche die Produzierenden keineswegs
bloR fiir die individuelle Bediirfnisbefriedigung entwickeln. Vielmehr veriufiern die
Einzelnen als freie Mitglieder der biirgerlichen Gesellschaft einzelne Arbeitsresul-
tate gemifd den »besonderen, kérperlichen und geistigen Geschicklichkeiten und
72 Aufgrund der Verschrinkung der einzelnen Willen

im Produktionsprozess sind die hierdurch erzeugten Giiter und Fihigkeiten immer

Moglichkeiten der Titigkeit.

schon Teil des Allgemeinen, hervorgegangen aus der Vermittlung der Einzelwillen
in einer arbeitsteilig organisierten Okonomie. Diese Vermittlung des Besonderen im
Allgemeinen beschreibt Hegel als einen Vorgang, bei dem jedes aktive Mitglied der
biirgerlichen Gesellschaft »fiir sich erwirbt, produziert und genief3t«, aber »eben damit
fir den Genuf der Ubrigen produziert und erwirbt.«'” Die hierdurch entwickelten
und erzeugten Fihigkeiten und Giiter bezeichnet Hegel als allgemeines Vermigen. Es
resultiert aus der arbeitsteiligen Art der Bediirfnisbefriedigung, und an ihm kann jedes
aktive Mitglied der Gesellschaft seiner Besonderheit gemif$ »teilnehmen«.'7

Die Vorstellung eines allgemeinen Vermdgens ist entscheidend von der klassischen
politischen Okonomie inspiriert.”” Adam Smith verwendet den Begriff des allgemeinen
Vermogens (general stock) im Rahmen seiner nationalokonomischen Studien, die zu
zeigen beabsichtigen, wie der Wohlstand aller, einer Volkswirtschaft und der 6ffentli-
chen Institutionen durch richtiges staatliches Handeln gedeihen konnen. Das allgemei-
ne Vermdgen bezeichnet dabei den Reichtum einer Gesellschaft, der sich als Produkt
von Arbeit, Kapital und Boden ergibt.”” In Form von Léhnen, Profit und Renten, so die
klassische Vorstellung, wird das allgemeine Vermégen auf die verschiedenen Klassen

171 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 197.

172 Aa0,§67.

173 A.a.0, §199.

174 Ebd.

175  A.a.0., §189 (Anmerkung).

176 »Das gesamte Vermogen [general stock] eines Landes oder einer Gesellschaft ist das gleiche wie
das aller Einwohner oder Mitglieder. Es teilt sich daher, natiirlich, in die drei gleichen Teile, von de-
nen jeder eine bestimmte Funktion oder einen Dienst erfiillt.« A.a.0., S. 230. Die drei Vermogens-
arten sind von Smith als Konsumentenvermaogen (zum Verbrauch vorgesehen und ohne Aussicht auf
Wertsteigerung, beispielsweise Nahrung, Kleider, Immobilien), Anlagekapital (wechselt nicht den
Besitzer und zielt darauf ab, Gewinne oder Einkommen zu erwirtschaften, also Maschinen, Im-
mobilien zur Vermietung, Ackerland) und Umlaufkapital (fithrt zu Einkommen oder Profit durch
Wechsel des Eigentiimers, beispielsweise Fertigprodukte, Vorrate an zu handelnden Lebensmit-
teln und Geld zum Transfer der Giiter) bestimmt worden. Dabei ist bemerkenswert, dass Smith un-
ter die zweite Vermogensart (Anlagekapital) auch die Fahigkeiten der Marktakteure subsumiert,
»die sich alle Einwohner oder Mitglieder der Gesellschaft erworben haben und mit Nutzen ver-
werten.«A.a.0,, S. 232.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

125


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Mdglichkeit

verteilt. So findet sich bereits bei Smith der Zusammenhang zwischen der Sozialstruk-
tur und dem allgemeinen Vermdogen.

Die Produktionsweise der biirgerlichen Gesellschaft basiert auf stark ausdifferen-
zierten, arbeitsteiligen Prozessen. Es bedarf der gegenseitigen »Verschlingung und Ab-
hingigkeit«, um fiir sich selbst zu produzieren — und damit immer auch fiir das Allge-
meine. Aus dieser Verschlingung geht das allgemeine Vermdégen hervor. Durch Bildung

und Geschicklichkeit, so Hegel, erdffnet sich die Méglichkeit, an ihm teilzunehmen.””

178 die man

Bildung, Geschicklichkeit, aber auch Kapital sind »Produktionspotenzen«
mit Hegel als besondere Vermdgen den einzelnen wirtschaftlichen Akteuren zuordnen
kann. Allerdings ist genau diese Zuordnung problematisch, weil die Produktion von
Wissen, Giitern und Kapitalbestinden zumindest zum Teil aus der gesellschaftlichen
Organisation der Arbeit resultieren und deswegen immer auch als gesellschaftliche Ver-
maogen vorgestellt werden miissen."” Dieser Sachverhalt wird nicht klar genug im Ver-
hiltnis von allgemeinem Vermdgen und besonderen Vermogen reflektiert. Das »Allge-
meine« in den besonderen Vermogen der Akteure wird in den Produktionsprozessen
der biirgerlichen Gesellschaft reprivatisiert. Eventuell ist hierfiir auch die Doppeldeu-
tigkeit des Vermdgensbegriffs verantwortlich: Einerseits werden Vermdgen im Sinne eines
dauerhaften Eigentums, andererseits im Sinne von Fihigkeiten aufgefasst.® Eine In-
anspruchnahme des »Wealth of Nation«im Sinne von Léhnen, Einkommen, Renten und
Boden mag unter marktwirtschaftlichen Primissen erforderlich und auch »verniinftig«
sein, weil die Akteure im System der Bediirfnisse ihre Arbeitszeit und Arbeitskraft ein-
setzen, um hierdurch einen Grofiteil der eigenen und familiiren Reproduktion zu be-
werkstelligen. Doch in Bezug auf gesellschaftlich vermittelte Fihigkeiten scheint diese
Vorstellung unverhiltnismiflig, wenn nicht sogar widersinnig.

Abgesehen von diesen Unstimmigkeiten ist Hegels Begriff des Vermégens deswe-
gen von Belang, weil in ihn nicht nur die bereits bei Aristoteles vorfindliche Definiti-
on, wonach es insbesondere auch intellektuelle, moralische und natiirliche Fahigkeiten

181

umfasst, eingeht.” Mit der Materialisierung des Vermdgensbegriffs im Kontext der

177 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §199.

178 Birger P. Priddat, Das allgemeine Vermogen. Eine sublunare Theoriefigur in der deutschen Okono-
mie: Von Justi iber Hegel zu Schmoller, in: ders., Produktive Kraft, sittliche Ordnung und geistige
Macht. Denkstile der deutschen National6konomie im 18. und 19. Jahrhundert, Marburg: 1998,
S.135.

179 Zudenken sei etwa an die Figur des »general intellect« bei Marx und seine subversive Interpreta-
tion samt Kritik der Bindung des allgemeinen Verstandes und wissenschaftlichen Wissens an das
fixe Kapital im »Maschinenfragment«. Karl Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie
(1857/58), in: MEW Bd. 42, Berlin: 1972, S. 602. Vigl. Paolo Virno, Wenn die Nacht am tiefsten... An-
merkungen zum »General Intellect, in: Thomas Atzert und Jost Miller (Hg.), Immaterielle Arbeit
und imperiale Souverinitit, Miinster: 2004, S. 148ff.

180 Mit dieser begrifflichen Explikation, welche auf die Doppeldeutigkeit des Begriffs des Vermo-
gens abstellt, kann eine rechtliche und 6konomische Engfithrung tiberwunden werden, wie sie
bei Priddat in der Bestimmung des allgemeinen Vermaogens als Volkseinkommen plus spezifi-
scher Anrechte und ihrer institutionellen Verankerung vorgenommen wird. Der Fihigkeiten- und
Wissensaspekt geht bei Priddats Engfithrung vollig verloren. Siehe hierzu auch unten, Anmerkung
193.

181 Gewiss liegt der Gedanke nahe, diese Linie von Aristoteles zu Hegel bis in die Gegenwart fortzuset-
zen. Bourdieus Begriff des Kapitals weist ein vergleichbar breites Bedeutungsspektrum auf. Pierre

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

biirgerlichen Gesellschaft ist zugleich seine fir sozialtheoretische Belange relevante Be-
stimmung vollzogen worden.

Als Grundbegrift der Auseinandersetzung mit Hegels sozialphilosophischem Mog-
lichkeitsverstindnis hat sich der Begriff des allgemeinen Vermigens erwiesen. Im allge-
meinen Vermogen kulminiert die (wirtschaftliche) Leistungskraft einer Gesellschaft.
Die vergesellschafteten Vermdgen, wie sie im allgemeinen Vermogen begrifflich ge-
biindelt werden, sind als Entiuflerung von subjektiven Vermégen zu begreifen, wie
weiter oben bei der Behandlung der besonderen Vermogen dargelegt wurde. Die Ver-
mogen werden in Institutionen gebunden, in ihnen ausdifferenziert und reguliert. Eine
derartige Explikation erinnert an Luckmann und Berger, die diesen Vorgang als »Ver-
objektivierung« erfassen.’™ Verobjektivierung meint Institutionalisierung. Dabei gilt
es aber zu beachten, dass die Institutionalisierung in diesem soziologischen Modell
auf Habitualisierung beruht — und damit die materiellen Aspekte, wie sie im hegel-
schen Vermogensbegriff enthalten sind, vernachlissigt werden. Das Modell von Luck-
mann und Berger trigt deswegen eher aristotelische Ziige. Diejenigen Fihigkeiten, die
Aristoteles unter dem Begriff der Tugend subsumiert, ihneln habitualisierten Hand-
lungsschemata. Im Begriff des Habitus liegt die Ambivalenz solcher Vermdgen oder
Tugenden begriindet: Ein durch Gewdhnung erworbener Habitus reduziert einerseits
die Handlungsméglichkeiten und ermoglicht aufgrund seiner Entlastungsfunktion an-
dererseits, dass wichtige Entscheidungen jenseits des Gewohnlichen getroffen werden
und entsprechend gehandelt werden kann.'® Der wissenssoziologische Ansatz stimmt
mit der hegelschen Rechtsphilosophie insofern iiberein, als Vermogen in Institutionen
gebunden und strukturiert werden. Sowohl nach Hegel als auch nach Luckmann und
Berger sind verobjektivierte Vermogen handlungsermaglichend, zugleich aber auch hand-
lungsbegrenzend. Folglich eréffnen und restringieren Institutionen Handlungsméglich-
keiten. Anders formuliert: Sie sind Einrichtungen, die »strukturierte Moglichkeitsspiel-
riume«' fiir individuelles und kollektives Handeln bilden und auch Raum fiir Neues
entstehen lassen. In Institutionen kénnen ausgediente Muster itberwunden, neue Her-
angehensweisen experimentell erschlossen oder erfinderisch gehandelt werden. Ver-
anderungen im Fithlen, Denken und Handeln werden méglich, wodurch die Ausgestal-
tung des Moglichkeits-Wirklichkeits-Kontinuums in dynamischen Institutionen modi-
fiziert wird.

Die biirgerliche Gesellschaft bringt ihre eigenen Institutionen in den Stinden, der
Rechtspflege und der Korporation hervor. Diese sozialen Institutionen ermdglichen

Bourdieu, Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: R. Kreckel (Hg.), Soziale
Ungleichheiten. Soziale Welt: Sonderband 2, Géttingen: 1983, S. 183ff.

182 Peter L. Berger und Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine
Theorie der Wissensoziologie, Frankfurt a.M.: 1980, S. 62.

183 A.a.0.,S.57.

184 Christoph Hubig, Die Unmoglichkeit der Ubertragung individualistischer Handlungskonzepte auf
institutionelles Handeln und ihre Konsequenzen fiir eine Ethik der Institution, in: ders. (Hg.), Ethik
institutionellen Handelns: 1982, S. 70. — Allerdings ist die These von Hubig, klar zwischen institu-
tionellem und individuellem Handeln unterscheiden zu miissen, nicht an Hegels Institutionen-
lehre anschlussfihig, ihr liegt eine eigentiimliche Subjekt-Objekt-Trennung zugrunde.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

127


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Mdglichkeit

es den Einzelnen, ihre Handlungsabsichten zu koordinieren und Kontingenz zu be-
schrinken. Institutionen — Hegel verwendet das deutsche Wort »Einrichtungen« — sind
Regelsysteme, die im Verbund eine bestimmte Ordnung bewirken. Soziale und politi-
sche Institutionen umfassen Handlungsmuster, die beanspruchen, dauerhaft gewisse
menschliche Beziehungen zu gestalten nach Maf3gabe kulturell geprigter Gesinnun-
gen. Dies lisst sich leicht an der Institution der Ehe bei Hegel exemplifizieren: Sie ist
der Zusammenhang von zwei erwachsenen Personen, die als Ehepartner eine sittliche
Einheit darstellen. Die Ehe basiert auf freiwilliger Einwilligung beider und gewinnt ei-
ne gesetzmifdige Form samt Rechten und Pflichten. In ihr sind Handlungen geboten,
die in anderen Kontexten eher unangemessen wiren.'® Geht aus dieser Vereinigung
eine Familie hervor, so werden die in ihr gebundenen Vermogen, wie oben beschrie-
ben, als Familienvermégen bezeichnet, und an diesem Gemeinsamen hat jedes Fami-
lienmitglied »sein Recht«, indem es durch die Inanspruchnahme (Aktualisierung) von
Vermogen eigene Wiinsche oder auch kollektive, familidre Ziele realisieren kann.

Ahnliches gilt fiir die Organisation des Wirtschaftslebens, wo spezifische Mengen
des allgemeinen Vermdgens in Stinden gebunden und strukturiert werden. Der sub-
stantielle Stand generiert sein Vermogen aus den Naturprodukten des Bodens, er bleibt
dabei auf diese »natiirlichen« Ertrige aus biuerlichen Titigkeiten bezogen und bildet
eine »einfache«, nicht von Profitinteressen dominierte Gesinnung aus. **¢ Der Stand
des Gewerbes wird zwar in den Handwerks-, Fabrikanten- und Handelsstand ausdiffe-
renziert, ihm wird aber eine einheitliche, auf Reflexion und Verstandestitigkeit fuf3en-
de Gesinnung bescheinigt. Im Zuge einer auf Bearbeitung von Naturprodukten aus-
gerichteten Subsistenzsicherung (arbeitsteilige und markeférmige Warenproduktion)
entwickelt dieser Stand das Bediirfnis nach Aneignung von privatem Reichtum. Die
Gesinnung des Gewerbestandes zeichnet sich auflerdem durch ein ausgeprigtes Be-
streben zur Entfaltung der je individuellen Personlichkeit aus, umfasst einen Sinn fir
Recht und Ordnung und ist — im Gegensatz zum substantiellen Stand — »mehr zur
Freiheit geneigt«."™” Die Mitglieder des Standes besitzen ein ausgeprigtes Gespiir fiir
ihr Privatinteresse, das ihr Handeln mafRgeblich motiviert. Demgegeniiber verfiigen die
Mitglieder des allgemeinen Standes iiber Fahigkeiten und eine Gesinnung, die sich auf
die allgemeinen Interessen (das Allgemeinwohl) der biirgerlichen Gesellschaft richten.
Dem Erhalt und Schutz der biirgerlichen Gesellschaft verpflichtet sind die Standes-
mitglieder etwa in der Polizei, im Militir und der Zivilverwaltung. Im Gegensatz zum
substantiellen Stand und dem Stand des Gewerbes ist die Beamtenschaft nicht in der
Lage, Einkommen aus ihren Titigkeiten auf Mirkten zu erzielen. In der Verfolgung
ihrer Aufgaben zum Wohle des gesellschaftlichen Gemeinwesens miissen sie entwe-
der ihren vorhandenen Privatbesitz verzehren oder durch Abgaben aller Mitglieder der
biirgerlichen Gesellschaft alimentiert werden.

Die Stinde bediirfen gewisser Institutionen, um negative Systemeffekte abfedern,
ihre Vermégen adiquat pflegen und eine dem Allgemeinwohl zutrigliche Gesinnung

185 Hegel denkt bei der Ehe addquaten Praktiken zum Beispiel an Geschlechtsverkehr, Hegel, Grund-
linien der Philosophie des Rechts, § 163 (Zusatz).

186 A.a.0., § 203 (Zusatz).

187 A.a.0., § 204 (Zusatz).

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

entfalten zu kénnen. Die primir dem Stand des Gewerbes zugeordneten berufsgenos-
senschaftlichen Verbinde werden als Institution unter dem Namen »Korporation« zu-
sammengefasst. Die Institution der »Polizei« setzt sich aus den Mitgliedern des allge-
meinen Standes zusammen. Die Stabilisierung der biirgerlichen Gesellschaft soll durch
die Institutionen der Polizei und der Korporation gewéhrleistet werden. Beide Institu-
tionen werden — marxistisch formuliert — im Lichte des Antagonismus von Kapital und
Arbeit eingefiihrt. Sie spiegeln Hegels vorsichtiges Vertrauen wider, dem Auseinander-
driften der Gesellschaft in Arm und Reich, in gebildete und ungebildete Massen, in
Arbeitende und Arbeitslose oder in sittliche und gesinnungslose Mitglieder der biirger-
lichen Gesellschaft durch soziale Institutionen begegnen zu kénnen. Deswegen wird
die Polizei (im alten Wortsinn) unter anderem mit der Einrichtung von Armenhiusern,
aber auch einem offentlich finanzierten Erziehungs- und Gesundheitswesen betraut.
Hinzu kommen die Sicherung der 6ffentlichen Ordnung, die Gewerbeaufsicht und in-
frastrukturelle Mafinahmen. Auch der Korporation obliegt die Aufgabe, einzelne dem
Stand des Gewerbes zugehorige Subjekte und ihre Familien in Notlagen zu unterstiit-
zen. Im Kern dieser, das System der Bediirfnisse korrigierenden und die Gesellschaft
stabilisierenden Funktionen liegt der Zweck, den Vermégensbestand zu bewahren und
zu verbessern: Wenn der allgemeine Stand im Institutionengefiige namens Polizei das
allgemeine Vermogen der biirgerlichen Gesellschaft schiitzt (Sicherung der 6ffentlichen
Ordnung, Armenfiirsorge), es hegt und pflegt (Infrastruktur, Erziehungs- und Gesund-
heitswesen), so trifft das auch auf die selbstorganisierten Institutionen der Korporation
zu. Derjenige Teil des allgemeinen Vermégens, der ihr obliegt, setzt sich aus den beson-
deren Vermogen der Angehorigen des Gewerbestandes zusammen. Als berufsgenos-
senschaftliche Organisation reguliert sie den Umgang mit diesen Vermdgensbestin-
den in eigenen (also nicht-staatlichen) Rechtsordnungen. Sie trigt mit einem von ihr
organisierten Ausbildungswesen zum Erhalt sowie zur Entwicklung berufsspezifischer
Fihigkeiten bei. Die Korporation fungiert zudem als Interessenvertretung gegeniiber
anderen Institutionen und kann hierdurch auch gegen vermeintliche, den Vermégens-
bestand gefihrdende Vorhaben anderer Einrichtungen intervenieren.
Gesellschaftliche Institutionen erscheinen so als Orte kollektiven Handelns. Die in
ihnen gebundenen und strukturierten Vermigen fundieren soziale Maglichkeiten. Institu-
tionen befihigen den Menschen, ein »allgemeines Leben« zu fithren."® Sie sind damit
konstitutiv fiir ein Leben in Gesellschaft. Dieses allgemeine Leben hat dem Prinzip der
Subjektivitit zu entspringen — und die Entfaltung der Subjektivitit wiederum kann nur
innerhalb eines Institutionengefiiges geschehen.”®® Folglich kommt es darauf an, wie
dieses Gefiige gestaltet ist, damit es dem Prinzip der Subjektivitit entspricht, sich die
Subjekte in ihm wiedererkennen konnen. Oder anders formuliert: Wie miissen gesell-
schaftliche Vermdgen organisiert werden, um den Freiheitspotentialen der modernen
Welt bestmoglich zur Entfaltung zu verhelfen? Wer sich dieser Frage widmet, wird recht
schnell einsehen, dass es sich bei diesen aus Vermogen speisenden Institutionen um

188 A.a.0., §258 (Anmerkung).
189 Ridiger Bubner, Welche Rationalitit bekommt der Gesellschaft? Vier Kapitel aus dem Naturrecht,
Frankfurt a.M.: 1996, S.136 und S. 164.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Mdglichkeit

rechtsformige Einrichtungen handelt. Dies leuchtet unmittelbar ein, wenn an die An-
fangsbestimmungen der »Grundlinien« erinnert wird: Das Dasein des freien Willens
ist das Recht.”® Recht verwirklicht sich in geschichtlich gewordenen Institutionen. Es
ist also nicht von Natur aus und vor einer sozialen Ordnung da. Hegel beschreibt, wie
individuelles Handeln in soziale Praktiken und Institutionen eingebettet ist und wie
diese Institutionen als Objektivierung der Freiheit zu begreifen sind: Freiheit verwirk-
licht sich erst in Institutionen, wenn mit guten Griinden verfolgte Zwecke in ihnen
Geltung erlangen und von den Akteuren als ihre eigenen, selbst bewirkten Zwecke an-
erkannt und wertgeschitzt werden. Weder lassen sich also Institutionen blof als Er-
moglichungsbedingungen individueller Freiheit, noch als deren Einschrinkung begrei-
fen. Vielmehr sind so entwickelte und begriffene Institutionen als »Verkérperung einer
kommunikativen Freiheit« zu verstehen.”" Die skizzierte Idee der Freiheit bewihrt sich
in wirklichen (also gelungenen oder »verniinftigen«) Institutionen, wird also nicht als
denknotwendiges Postulat hervorgebracht und vorgestellt, sondern innerhalb der insti-
tutionellen Wirklichkeit entwickelt — und zwar als eine solche, die auf Verwirklichung in
allen Bereichen und Einrichtungen des gesellschaftlichen Lebens dringt. Dieses Drin-
gen hinterlisst seine Spuren in allen Sphiren der modernen Gesellschaft. Der freie
Wille gelangt zu sich in der Entiufierung, er findet sich in den familidren, soziodkono-
mischen und staatlichen Institutionen. Freiheit ist ein Vermitteltes und kein im einzel-
nen Subjekt unmittelbar zu Setzendes. Jedwede Bestimmung des Begriffs der Freiheit,
die hinter ihrer Konzeption als eine sittliche zuriickbleibt, muss als defizitir eingestuft
werden."?

In Bezug auf die Vermogensbestinde der biirgerlichen Gesellschaft heifdt das: Insti-
tutionen biindeln, koordinieren und regulieren die Vermogen gesellschaftlicher Grup-
pen. Sie werden selbst Bestandteil des Rechts, als Dasein des freien Willens. So ergibt
sich das Sozialrecht als die, neben dem biirgerlichen Privatrecht, notwendige Rechts-
sphire, welche die Teilnahme aller am Wealth of Nation inmitten einer modernen,
auf moglichst ungehindertem Verkehr von Waren und Dienstleistungen beruhenden

190 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 4 und § 29.

191 »Aber die Grundidee dieser [...] Sittlichkeitskonzeption [..] bleibt auch heute noch eine enorme
Herausforderung fir das moderne Freiheitsverstindnis; sie zwingt dazu, ernsthaft den Gedanken
zu priifen, ob es nicht um unsere Freiheiten insgesamt besser bestellt ware, wenn wir institutio-
nelle Gebilde und Praktiken nicht entweder als Einschrankungen oder als Bedingungen einer blof3
subjektiven Freiheit, sondern als Verkorperungen einer kommunikativen Freiheit begreifen wiir-
den.«Axel Honneth, Von der Armut unserer Freiheit, in: ders. und Gunnar Hindrichs (Hg.), Freiheit.
Stuttgarter Hegel-Kongress 2011, Bd. 1, Frankfurt a.M.: 2013, S. 27.

192 Diese Freiheitskonzeption wurde als »soziale Freiheit« ndher bestimmt. Frederick Neuhouser,
Foundations of Hegel’s Social Theory. Actualizing Freedom, Cambridge: 2000. Auch wenn das Ad-
jektiv»sozial« bezogen auf Hegels Konzeption insofern verkiirzend wirken muss, als damit nur die
Freiheitsspharen der biirgerlichen Gesellschaft und nicht auch die Sphare des Staates gemeint
sind, werde ich den Begriff gelegentlich verwenden, um auf eine Interpretation abzustellen, die
Hegels Freiheitskonzeption an institutionelles Handeln bindet. Vgl. Honneth, Das Recht der Frei-
heit, S. 86. Eine Differenz zwischen Neuhousers Interpretation und seiner eigenen markiert Hon-
neth auf der darauf folgenden Seite in Fufnote 82. Zur Kritik dieser »arkadischen« Konzeption
sozialer Freiheit siehe Gunnar Hindrichs, Buchnotizen zu Frederick Neuhouser: Foundations of He-
gel’s Social Theory, in: Philosophische Rundschau, 49. Jahrgang, 2002, S. 85.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie
Volkswirtschaft garantieren und damit einhergehende Verfehlungen abfedern soll.”®
Hierzu bedarf es sozialer Institutionen, die wiederum nur dann zur Stabilisierung des
gesellschaftlichen Ganzen beitragen konnen, wenn sie eingebettet sind in eine staatli-
che Ordnung. Der Vermogensbegriff, der bei Aristoteles lediglich die Vorstellung von
Fihigkeiten umfasste, wird von Hegel um materielle Werte (Besitz) und institutionell
verfasste Sachverhalte (Recht) erweitert: Vermégen sind materialisiert und vergesell-
schaftet, also in Institutionen gebunden und rechtlich reguliert.”* Durch die recht-
liche Fixierung werden diese Institutionen zwar auf Dauer gestellt, unterliegen aber
als geschichtliche und auf Vermogen griindende Entititen auch historischem Wandel.
Auf diesem Vermogensverstindnis fuflt der Begriff der sozialen Moglichkeit. Weil die
Wirklichkeit der biirgerlichen Gesellschaft Moglichkeitsrdume aufweist und diese Mog-
lichkeitsraume zugleich als Freiheitsriume zu verstehen sind, liegt der Schluss nahe,
dass soziale Freiheit bei Hegel auf einen Begriff der sozialen Moglichkeit verweist. So-
ziale Freiheit und die Bindung von Vermdgen in Institutionen kénnen aber nur dann
zueinander in Beziehung gesetzt werden, wenn gezeigt werden kann, dass die biirger-
liche Gesellschaft in der Tat iiber solche Méglichkeitsraume verfiigt. Wenn sich etwa
die solidarische Sittlichkeit verallgemeinern lief3e, die sich in berufsgenossenschaftli-
chen Verbiinden gemifd dem Modell der Korporation ausgebildet hat, kénnten damit
Produktionsweisen etabliert werden, die weniger auf Konkurrenz, persénlichem Be-
sitzstreben und letztlich der privaten Anhiufung von Produktionsmitteln (Kapital) ab-
zielenden Interaktionen der Marktteilnehmer beruht. Genossenschaftliche Formen der
Vergesellschaftung von Arbeit, Wissen, Kapital und Boden stellen eine soziale Mog-
lichkeit dar, die einerseits aus dem System der Bedirfnisse entwachsen ist und die
es andererseits verindern konnte mit weitreichenden Folgen fiir die rechtliche Gestal-
tung der (biirgerlichen) Gesellschaft: Die Ordnungs-, Regulierungs- und Wohlfahrts-
funktion von korporativen Zusammenschliissen, die sie nach Hegel zu einer »zweiten
Familie«'* werden lassen, konnte eine Eigentumsordnung bedingen, welche dem Fa-
milienvermogen entspricht. Das Privateigentum, das sich im Familienverbund in das
Familienvermdégen mit Anrechten fiir alle Angehérigen verwandelt, wire im korporati-
ven Verbund in ein allgemeines Vermdgen umgewandelt, an dem alle Involvierten teil-
nehmen, indem sie iiber es bestenfalls in demokratischen Entscheidungsprozeduren

193 Mankannaber beider Interpretation des allgemeinen Vermoégens noch einen Schritt weitergehen:
Das allgemeine Vermaogen impliziert, so die folgende Deutung, gewisse Institutionen und rechtli-
che Regulierungen —sie kommen also nicht hinzu, sondern sind Teil des Vermogens. Zwar denkt
auch Hegel in erster Linie beim Begriff des allgemeinen Vermdgens an das Volkseinkommen, wel-
ches das faktische Einkommen aller aus Arbeit, Kapital und Boden sowie Anrechte auf Eigentum
umfasst, aber diese Begrenzung auf die wirtschaftliche Leistung einer Gesellschaft ist — im Ge-
gensatz zu Adam Smith —lediglich als Vorstufe des allgemeinen Vermogens aufgefasst. Zugleich
werden unter dem hegelschen Begriff des allgemeinen Vermogens auch Verfahren und Institu-
tionen subsumiert, »die die volle Verwirklichung aller Produktionspotenzen betreiben.« Priddat,
Hegel als Okonom, S.169.

194  Weil dieses Konzept der realen Méglichkeit nicht nur aufimmateriellen Fahigkeiten und Rechten,
sondern auch auf Besitz und gesetzlich verankerten Institutionen fuft, ist es materialistisch zu
nennen. Ich teile die Auffassung Honneths, wonach fiir uns »als Kinder eines materialistisch auf-
geklarten Zeitalters« eine solche Lesart Hegels naheliegt. Honneth, Das Recht der Freiheit, S.17.

195 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 252 und § 255.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

131


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Mdglichkeit

verfiigen. Doch diese sozialistisch oder ritedemokratisch anmutende Méglichkeit sieht
%6 Neben diesem Transformationspotential der Korporation besteht
zumindest indirekt eine Gefahr fiir die biirgerliche Gesellschaft in der Moglichkeit, im

Hegel eher nicht.

korporativen Verbund die kollektiven Interessen gegeniiber anderen Einrichtungen zu
artikulieren. Die hiermit einhergehende Politisierung der Gesellschaftsmitglieder kann
einerseits die soziale Ordnung stabilisieren, indem um Interessenausgleich zwischen
verschiedenen Verbinden gerungen wird, was gegeniiber der hierarchischen Koordi-
nation der Interessen durch staatliche Gewalten in etlichen Handlungsfeldern von Vor-
teil fiir den sozialen Frieden wire.”” Andererseits kann die politische Artikulation von
in der Korporation Verbiindeten einen Vorbildcharakter fiir diejenigen entwickeln, die
zwar als Vereinzelte fiir das Gemeinwesen keine Gefahr darstellen, aber die Stabilitat
durch subversive oder revolutionire Aktivititen bedrohen kénnten, sobald sie ihre In-
teressen in einer korporativen Organisation bilden und vertreten: Diese Gruppe ist der
Pobel.

c. Conclusio: Pdbel-Kontingenz und die Bindung von Vermdgen in Institutionen
zur Einhegung des gesellschaftlich Méglichen

Institutionen schiitzen vor zufilligen Widrigkeiten. Hegels Theorie der biirgerlichen
Gesellschaft und des Staates beansprucht, ihre Verniinftigkeit in der Kontingenzbew:l-
tigung zu erweisen. Soziale Ordnung soll ein stabiles Gemeinwesen garantieren, in dem
die legitimen Anspriiche aller Individuen auf Selbsterhaltung und -entfaltung als staat-
liches Projekt begriffen werden. Hierzu miissen die Biirgerinnen ein allgemeines Leben
fithren. Soziale und staatliche Institutionen regulieren die Praktiken ihrer Biirgerin-
nen, ermdglichen aber zugleich ein Handeln aus Freiheit. Demzufolge durchzieht das
Spannungsverhiltnis von Kontingenzbewdltigung und Freiheitsermoglichung die Betrach-
tung von biirgerlicher Gesellschaft und Staat. Die in Institutionen gebundenen Vermo-
gen und die mit ihnen verbundenen individuellen und kollektiven Handlungsoptionen
erzwingen kein eindeutiges Verhalten und entziehen sich einer vollstindigen Berechen-
und Vorhersagbarkeit. Typischerweise offenbaren Institutionen eine »begrenzte Unbe-
stimmtheit«."”® Dort, wo Moglichkeiten zu erblicken sind, haben wir es mit Zusam-
menhingen zu tun, die partiell unbestimmt oder unterbestimmt sind. Die Frage, die

196 Den Widerspruch zwischen marktwirtschaftlichem Handeln und der Verfolgung des Eigeninteres-
ses einerseits und der solidarischen Handlungsorientierung in Korporationen andererseits scheint
Hegel nicht auflésen zu konnen. Vgl. Timo Jitten, Kann Hegel Wettbewerb und Solidaritit verséh-
nen?, in: Sven Ellmers und Steffen Herrmann (Hg.), Korporation und Sittlichkeit. Zur Aktualitit von
Hegels Theorie der biirgerlichen Gesellschaft, Paderborn: 2017, S.169.

197 Wolfgang Streeck und Philippe C. Schmitter, Gemeinschaft, Markt, Staat — und Verbidnde?, in:
Wolfgang Streeck, Korporatismus in Deutschland. Zwischen Nationalstaat und Européischer Uni-
on, Frankfurt a.M./New York: 1999, S. 202ff. sowie Sven Ellmers und Steffen Herrmann, Die Korpo-
ration und ihre wirtschaftliche, soziale und politische Funktion nach Hegel, in: dies. (Hg.), Korpora-
tion und Sittlichkeit. Zur Aktualitit von Hegels Theorie der biirgerlichen Gesellschaft, Paderborn:
2017, S. 20f.

198  Karl Otto Hondrich, Begrenzte Unbestimmtheit als soziales Organisationsprinzip, in: Neue Hefte
fiir Philosophie, 24/25: 1985, S. 59ff.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

sich dann vor dieser Folie, also im Rahmen einer Méglichkeitsheuristik der Institutio-
nen, aufdringt, lautet: Wie umfangreich muss Handlungsraumkontingenz unterbun-
den werden, um Freiheit zu realisieren? Einerseits kann die Unterbindung von Kontin-
genz zu Unfreiheit fithren, andererseits kann das Institutionengefiige zerfallen, wenn
Willkiir und iiberbordende Affekte die menschlichen Interaktionen bestimmen.

Auch wenn Hegel dem weltgeschichtlichen Telos vom Fortschritt im Bewusstsein
der Freiheit anhingt, so ist seine Konzeption des Sozialen hierfiir keineswegs ein hin-
reichender Garant. Denn das allgemeine Vermoégen gibt auch Anlass zu alternativen
Entwicklungsméglichkeiten. Aus dem allgemeinen Vermégen resultieren Optionen gesell-
schaftlichen Wandels, ein kollektives Anderskonnen, das auf Handlungsraumkontingenz
fufde.

Fir Hegel wird das zum Problem. Es zeigt sich in der Méglichkeit einer massiv un-
gleichen Teilnahme der Mitglieder am allgemeinen Vermégen einer Gesellschaft, die auf
marktwirtschaftlichen Fundamenten ruht. Wie Hegel bemerkt, partizipieren die Akteu-
re der biirgerlichen Gesellschaft am allgemeinen Vermégen gemif3 ihren besonderen
Vermégen. Hegel zihlt zu den besonderen Vermégen das eigene Kapital, geistige sowie
korperliche Anlagen und gebildete Fihigkeiten. Das allgemeine Vermogen speist sich
aus den besonderen Vermogen, die allerdings ihrerseits immer schon gesellschaftlich
vermittelt sind und zugleich als besondere Vermégen (und Familienvermogen) bestehen
bleiben. Jeder kann gemif} seinem besonderen Vermdégen am allgemeinen Vermogen
teilnehmen."® Weil diese besonderen Vermdgen ungleich verteilt sind — in Hinblick auf
die individuelle Ausstattung mit Kapital, theoretischer und praktischer Bildung sowie
verschiedenen natiirlichen und korperlichen Anlagen — hat dies zur notwendigen Folge,
dass die Teilnahme am allgemeinen Vermogen auch unterschiedlich ausfillt. Die recht
simple Uberlegung lautet: Wer nicht die intellektuellen Fihigkeiten und Tugenden mit-
bringt, um einen gut bezahlten Beruf ausitben zu kénnen, wird weitaus weniger vom
grofRen Kuchen abbekommen als ein Arzt, Priester oder Jurist. Wer nicht iber das né-
tige Kapital verfiigt, um sich als Privatunternehmer am Markt zu beteiligen, wird eben
als Arbeiter oder Bauer mit niedrigem Lohn oder Einkommen sein Leben zu bewiltigen
haben. Diese fir Hegel selbstverstindliche Ungleichverteilung der besonderen Vermo-
gen®® fithrt einerseits zu einer Ausdifferenzierung der Gesellschaft in unterschiedliche
Stinde*®' samt spezifischen Vermégensbestinden®**, Standesmoral®®® und Institutio-
nen. Andererseits — und das ist das Fatale — sieht Hegel die Tendenz zur Verelendung
breiter Bevolkerungsschichten in der kapitalistischen Gesellschaftsformation angelegt:

199 Die Moglichkeit, am allgemeinen Vermogen beteiligt zu werden, kann allerdings nicht als ein
strikt einzuldsender Anspruch verstanden werden. So ist die Sphére der Distribution einer ge-
wissen Willkiir ausgesetzt. Sowieso ist auffillig, wie haufig Hegel in Bezug auf das »System der
Bediirfnisse«von Zufilligkeit und Willkiir spricht. Hierfiir paradigmatisch: Hegel, Grundlinien der
Philosophie des Rechts, § 200.

200 Ebd.

201 A.a.Q,§201.

202 Eshatden Anschein, dass Hegel das allgemeine Vermégen (Singular) ausdifferenziertin standes-
spezifische allgemeine Vermogen (Plural). Er fithrt dies aus in Bezug auf den bauerlichen Stand:
»Der substantielle Stand hat sein Vermdgen an den Naturprodukten eines Bodens, den er bearbei-
tet«. A.a.0,, § 203.

203 A.aoO,§207.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

133


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Mdglichkeit

»Wenn die biirgerliche Gesellschaft sich in ungehinderter Wirksamkeit befindet, [...]
vermehrt sich die Anhdufung der Reichtiimer [..] auf der einen Seite, wie auf der an-
deren Seite die Vereinzelung und Beschrinktheit der besonderen Arbeit und damit die
Abhdngigkeit und Not der an diese Arbeit gebundenen Klasse, womit die Unfahigkeit
der Empfindung und des Genusses der weiteren Freiheiten und besonders der geisti-

gen Vorteile der biirgerlichen Gesellschaft zusammenhingt.«*4

Die Teilnahme am allgemeinen Vermdgen in einer den biirgerlichen Standards entspre-
chenden Weise ist damit tendenziell einem beachtlichen Teil der Gesellschaft versperrt,
Hegel hat das englische Industrieproletariat seiner Zeit vor Augen.*** Mit dem Aufkom-
men des Industriekapitalismus scheint die biirgerliche Gesellschaft nicht mehr in der
Lage, allen Mitgliedern eine Subsistenzsicherung durch Arbeit problemlos zu ermogli-
chen. Die Dynamik — Hegel spricht von »Wirksamkeit« — der biirgerlichen Gesellschaft
bringt ab einer bestimmten Stufe ihrer logisch-historischen Entwicklung eine Masse
an Armen hervor, und diese Stufe umfasst das »Industriell-Werden der Arbeit in der
Fabrike, in der aufgrund von Automatisierungsprozessen viele Arbeitskrifte durch Ma-
schinen ersetzt werden, sodass die Arbeit fir das Proletariat sukzessive auszugehen
scheint.?*

Vermogen und Armut erweisen sich als Gegenbegrifte, die sich beide nicht erschép-
fen in einer individualistischen und rein auf Einkommen und Eigentum fixierten Be-
trachtungsweise. Weder sind Vermdgen und Armut blof als Leistungen oder Verfeh-
lungen einzelner Subjekte zu erkliren, noch rein monetir zu bemessen. Der als arm
bezeichnete Mensch der biirgerlichen Gesellschaft ist Teil einer sozialen Gruppe, deren
prekire Situation sich in Einkommensarmut, mangelnder Beteiligung am gesellschaft-
lichen Leben und Sittenverfall zeigt. Wenn nun diese soziale Gruppe nicht mehr in der
Lage ist, durch eigene Arbeit eine »gewisse Subsistenzweise«, die fiir jedes Mitglied
der biirgerlichen Gesellschaft erforderlich ist, zu erlangen und zu pflegen, wird aus
den Verarmten der Pibel.>°” Die Besonderheit und Tragik des Pébels besteht nun darin,
sich — um in marxschen Termini zu sprechen — nicht als »Klasse fiir sich« zusammen-
zuschliefen. Vielmehr vereinzeln die Armen inmitten der biirgerlichen Gesellschaft.>*®

204 A.a.0,§243.

205 A.a.0O., §244.

206 Frank Ruda, Hegels Pobel. Eine Untersuchung der»Grundlinien der Philosophie des Rechts«, Kon-
stanz: 2011, S. 34.

207 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 244. Zudem kennt Hegel einen Luxus-Pébel, der
inseinem Uberfluss dhnliche Privationsprozesse und destruktive Wirkungen zeitigen kann wie der
Armuts-Pébel: »Es gibt auch reichen Pobel. Denn der Reichtum ist eine Macht, und diese Macht
des Reichtums findet leicht, daf} sie auch die Macht ist iiber das Recht, der Reiche kann sich aus
vielem herausziehen, was anderen bel bekommen wiirde. Diese Gesinnung nun, dafk der Reich-
tum Macht gegen das Recht, gegen Sitte ist, [..] so nimmt er ebenso an fir sich einen Zustand
von Rechtlosigkeit, in dem er die Macht ist.« Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Die Philosophie des
Rechts. Vorlesung von 1821/22. Hg. von Hansgeorg Hoppe, Frankfurt a.M.: 2005, § 244. Vgl. Ruda,
Hegels Pébel, S. 67.

208 Ich deute hier nur an, wie sehr sowohl die marxsche Rede von der »Klasse fir sich« als auch sein
beriihmtes Diktum, wonach der Mensch nur in Gesellschaft sich vereinzelt, aus den Uberlegun-
gen Hegels zu Armut und Pébel-Bildung herriihrt. Karl Marx, Das Elend der Philosophie (1847), in:
MEW Bd. 4, Berlin: 1972, S.180f. sowie Karl Marx, Einleitung zu den »Grundrissen der Kritik der

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Die Betroffenen nehmen nicht angemessen teil am allgemeinen Vermogen: Weder kon-
nen sie die materiellen Ressourcen zur eigenen Subsistenz abschépfen noch Bildungs-
moglichkeiten wahrnehmen und sittliche Fahigkeiten erlangen, die ihnen ein Leben in
Freiheit erlauben wiirden. Oder anders ausgedriickt: Es mangelt an Moglichkeiten der
Anerkennung. So verfiigen sie auch nicht iiber angemessene politische Partizipations-
moglichkeiten, da sie nicht in die Stindeordnung integriert sind. Die vereinzelten Mit-
glieder derjenigen Personengruppe, die Hegel unter dem Begriff des Pobels subsumiert,
sind im wahrsten Sinne des Wortes Privatmenschen, beraubt um wesentliche Aspekte
freier Subjekte. Denn die fiir eine Integration in die sittliche Totalitit unabdingbare
Gesinnung kann sich bei denjenigen nicht einstellen, die Hegel als Pébel bezeichnet:

»Die Armut an sich macht keinen zum Pobel; dieser wird erst bestimmt durch die
mit der Armut sich verkniipfende Gesinnung, durch die innere Empdrung gegen die
Reichen, gegen die Gesellschaft, die Regierung usw.«**

Ungeheuerlich wirkt die Vorstellung des Pébels, weil er ein Teil der biirgerlichen Ge-
sellschaft ist, ohne an ihren Errungenschaften teilnehmen zu kénnen. Der Pobel ist
eine Kollektion vereinzelter Subjekte, ohne in die Anerkennungsverhiltnisse der biir-
gerlichen Gesellschaft involviert zu sein: Er ist ein »Ich, das nicht wir sein kann«.** In
Hinblick auf das Ge- oder Misslingen der gesellschaftlichen Integration wird er deswe-
gen zur Gefahr, weil die ihm inhirenten Emporungspotentiale sich gegen die tragenden
S4ulen von Gesellschaft und Staat richten konnen.

Was Hegel damit skizziert, ist in der Tat auflerordentlich: Die biirgerliche Gesell-
schaft produziert den Pobel, der sich nicht in das Gemeinsame integrieren lisst. Es
besteht zumindest die Moglichkeit, dass die birgerliche Gesellschaft an ihren eigenen
Widerspriichen zugrunde geht — und damit auch die hochste Vollendungsform moder-
ner Subjektivitit im Staat scheitert: Aus der Unmoglichkeit einer angemessenen Betei-
ligung des Pébels am allgemeinen Vermogen resultiert auch die Maglichkeit des Scheiterns
der gesellschafilichen und staatlichen Vermittlungsprozesse freier Subjekte. Daraus schlief3t He-
gel:

»Die wichtige Frage, wie der Armut abzuhelfen sei, ist eine vorziglich die moderne
Gesellschaft bewegende und quilende.«"

Das Herabsinken einer grofen Masse, die Erzeugung des Pobels, resultiert aus der
Strukeur der biirgerlichen Gesellschaft. Hegel bietet zwar einige Losungsvorschlige auf,
aber in der biirgerlichen Gesellschaft selbst, so scheint es, finden sich keine iiberzeu-
genden Wege, welche die Verelendung nachhaltig unterbinden wiirden, denn sie ist

politischen Okonomie« (1857), in: MEW Bd. 42, Berlin: 1972, S. 20. Mithin scheinen einige Konno-
tationen der Bezeichnung »Lumpenproletariat« mit Hegels »Pobel« in Verbindung zu stehen. Karl
Marx und Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie (1845-1846), in: MEW Bd. 3, Berlin: 1972, S.183.
Siehe zur »Klasse fiir sich« auch ausfiihrlicher unten im Kapitel »I11.1.b. Potentialitit bei Marx: Die
Entfaltung des Begriffs der prospektiven Moglichkeit«.

209 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 245 (Zusatz).

210 Julia Christ, Das Ich, das nicht Wir sein kann. Pobel, Volk, Politik, in: Julia Christ und Titus Stahl
(Hg.), Momente der Freiheit. Zur Aktualitdt von Hegels Freiheitslehre, Frankfurt: 2015, S. 123ff.

211 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 244 (Zusatz).

14.02.2026, 07:39:37. -rE

135


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Mdglichkeit

nicht allein ein materielles Problem, dem etwa mit Mafinahmen der Umverteilung des
allgemeinen Vermégens beizukommen wire*™, sondern muss als eine soziokulturel-
le Desintegration auf breiter Linie aufgefasst werden. Auch soziale Institutionen, wie
Polizei und Korporation, kénnen nicht unbedingt diejenigen Formen von Kontingenz-
bewiltigung betreiben, welche die Gesamtgesellschaft vor dem Auseinanderdriften in
extrem vermogende und extrem arme Bevolkerungsschichten bewahren konnte.

Diese Uberlegungen zur Ungleichheit in der biirgerlichen Gesellschaft verdeutli-
chen, wie auch Hegel in seiner Absicht, allein die verniinftige soziale Wirklichkeit zu
begreifen, in ihr Tendenzen angelegt sieht, die ihren eigenen Zerfall implizieren. Ent-
gegen der genuinen Absicht, die sittliche Totalitit im Staat aufgehen zu lassen, steckt
in der burgerlichen Gesellschaft auch die Moglichkeit ihres Scheiterns, womdglich die
gewaltsame Uberwindung der biirgerlichen Verhiltnisse. Ob die Integration aller Ge-
sellschaftsmitglieder in die staatliche Totalitit gliickt oder scheitert, ist nicht nur auf
der empirischen Ebene kontingent, sondern auch — und das ist entscheidend — auf der
Ebene des verniinftigen Erfassens der Wirklichkeit. Das allgemeine Vermdgen der biir-
gerlichen Gesellschaft wurde zwar als die Macht des Bleibenden gegen die Willkiir und
das Zufillige charakterisiert, aber es scheint nicht notwendigerweise diejenigen Res-
sourcen und Institutionen aufbringen zu konnen, die zur dauerhaften Stabilisierung
einer von Antagonismen (Arm gegen Reich, Kapital gegen Arbeit, Arbeit gegen Arbeits-
losigkeit) gezeichneten Gesellschaftsformation erforderlich sind. Hegels Anspruch, das
Wesen des modernen Staates letztlich in seiner Notwendigkeit aufzuzeigen, scheint
bedroht, weil in der biirgerlichen Gesellschaft méglicherweise Gegenkrifte in Gestalt
des Pobels entstehen, die nicht zwingend im staatlichen, sittlichen Ganzen aufgehoben
werden kénnen.”® Aus der Dysfunktionalitit in den Wechselwirkungen von besonde-
ren Vermdgen und dem allgemeinen Vermogen erwichst die Moglichkeit der Rebellion.
Aufruhr begiinstigt gesellschaftlichen Zerfall und vielleicht sogar revolutioniren Um-
bruch - auch wenn »Revolution« ein von Hegel nur selten gebrauchter Terminus in
den »Grundlinien« darstellt. Diese Gefahr von Aufruhr und Umbruch, wie sie fiir He-
gel vom Pobel ausging, ist als Moglichkeitsdenken zu deuten — und somit als Negation
der Maglichkeitsnegation Spinozas. So lasst sich in Hegels Konzeption des Sozialen eine
Vorstellung von Potentialitit auffinden, die ich als soziale Mdglichkeit bezeichne. Sie tritt

212 Und auch dieser materiellen »Lésung« der Armenfrage steht Hegel skeptisch gegeniber: »Es
kommt hierin zum Vorschein, daf bei dem Ubermafle des Reichtums die birgerliche Cesellschaft
nicht reich genug ist, d.h. an dem ihr eigentiimlichen Vermégen nicht genug besitzt, dem Uberma-
Re der Armut und der Erzeugung des Pébels zu steuern.« A.a.0., § 245. In dieser Hinsicht erweist
sich das allgemeine Vermdgen als ein Unvermdgen, das selbst erzeugte und den Fortbestand der
biirgerlichen Gesellschaft gefihrdende Problem des Pobels zu l16sen.

213 Die andere Interpretation lautet: Hegel skizziert eine gelungene Integration, aber nicht im Sinne
einesliberalen, sondernim Sinne eines autoritaren Staates, wodurch die eklatanten Widerspriiche
der biirgerlichen Gesellschaft, die eigentlich zur Aufhebung oder revolutioniren Uberwindung
der biirgerlichen Eigentumsordnung hitten beitragen mussen, gewaltsam bestehen bleiben. So
die scharfsinnige Kommentierung von Adorno: »Die biirgerliche Gesellschaft ist eine antagonisti-
sche Totalitat. [...] Der Staat wird verzweifelt als eine jenseits dieses Kraftespiels stehende Instanz
angerufen. [...] Er soll beschwichtigen, was sonst nicht zu beschwichtigen wire. Hegels Staatsphi-
losophie ist ein notwendiger Gewaltstreich.« Adorno, Drei Studien zu Hegel. Aspekte, S. 274f.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

auf als Moglichkeit des Scheiterns der biirgerlichen Gesellschaft und damit auch des
sittlichen Staates.

Entgegen der Annahme, Hegel sei ein Apologet des Notwendigen, entsteht also in-
mitten derjenigen Sphire, welche die Vorstufe zur sittlichen Totalitit (Staat) darstellt,
ein Verstindnis von sozialer Moglichkeit. Es resultiert aus den Interaktionen von auf
Eigennutz bedachten Subjekten und den darauf bezogenen Strukturen innerhalb der
biirgerlichen Gesellschaft. In den 6konomischen Sphiren tummelt sich das Zufillige,
mithin Willkiirliche, dem ein Bleibendes entgegenzusetzen ist. Dabei entwickelt Hegel
ein mehrschichtiges Konzept, das vom familidren Vermogen ausgehend, die Fertig-
keiten und Kenntnisse der Produzenten und das allgemeine Vermogen umfasst. Zwar
erweisen sich diese Vermogensschichten als systemstabilisierende und institutionell
verankerte Giiter-, Geld- und Wissensbestinde der biirgerlichen Gesellschaft. Doch die
Tendenz fortschreitender sozialer Ungleichheit in der biirgerlichen Gesellschaft kénn-
te schlimmstenfalls zu ihrer eigenen Entzweiung fithren — und damit die »Idee« eines
sittlichen, staatlichen Ganzen scheitern lassen. In Hegels Konzeption des Sozialen wird
also im Medium des allgemeinen Vermégens eine Vorstellung von Potentialitit ver-
ankert, die nicht nur systemimmanente Dynamiken begreiflich werden lisst. Sie deutet
auch Entwicklungen an, die als systemtranszendierend zu erachten sind, da sie zum Zer-
fall des Gemeinsamen und zu einer neuen, zumindest aber anderen Ordnung fithren
konnen. Auch wenn Hegel diesen Begriff in diesem Kontext nicht verwendet: Mit dem
Pobel kehrt »Kontingenz« zuriick in die Sphire der Sittlichkeit, denn mit den Mitteln
der biirgerlichen Gesellschaft ist dem Pobel nicht unbedingt oder notwendigerweise
beizukommen. In dieser Hinsicht wird die oben erwihnte Interpretation von Henrich
relevant, denn am Pébel zeigt sich, ob Kontingenz im sittlichen Staat »aufgehobenc
werden kann oder schlicht und ergreifend aus der verniinftigen Betrachtung »ausge-
schlossen« wird.”* Kontingenzphinomene erscheinen als gefihrliche, zersetzende Pro-
zesse der biirgerlichen Gesellschaft, denen der Not- und Verstandesstaat nicht unbe-

215

dingt entgegenwirken kann*", sodass sich zwei Optionen ergeben: Entweder wird der

Pébel durch und in staatliche Institutionen integriert und hierdurch die Gefahr der

214 Siehe oben in dieser Untersuchung Kapitel »I1.3.b. Riitteln am Gehéduse der Notwendigkeit: iber
Zufall, Subjektivitdt und Vermogen.«

215 Ruda hat sieben Lésungsstrategien der biirgerlichen Gesellschaft aufgearbeitet, die Hegel vor-
schlagt, um dem Pobel zu begegnen. Sie lauten: Armenversorgung durch die Gesellschaft, Bette-
lei, Notrecht, Kolonisation, 6ffentliche Arbeit, Korporation und Polizei. Alle diese Lsungen inner-
halb der biirgerlichen Gesellschaft bekommen allerdings das strukturelle Problem der Entstehung
von Armut und dem Pobel nicht in den Griff. Ruda, Hegels Pobel, Kapitel 4, S. 37ff. Auch Horst-
mann kommtzu einem &hnlichen Schluss: »Der Hauptpunkt, den Hegel in diesem Kontext geltend
macht, bestehtdarin, daf esin einer nach den Prinzipien der biirgerlichen Gesellschaft organisier-
ten Gemeinschaft notwendig zu einer Verelendung grofer Massen ihrer Mitglieder kommt und
zu einer Anhaufung des Reichtums in den Handen einiger weniger Personen. [..] Dieses die biir-
gerliche Gesellschaft letztlich destruierende Dilemma wird interessanterweise von Hegel nicht
aufgeldst, sondern nur konstatiert.« Rolf-Peter Horstmann, Hegels Theorie der biirgerlichen Ge-
sellschaft, in: Ludwig Siep (Hg.), G.W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Berlin: 1997,
S.210.

14.02.2026, 07:39:37. -rE

137


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Mdglichkeit

»Auflosung des Ganzen« als »Tod des sittlichen Lebens« abgewendet.”® Oder er wird
als unverniinftig disqualifiziert und ausgeschlossen, entgleitet so dem Fokus der phi-
losophischen Rechtswissenschaft und wird unsichtbar. Mit Henrich wire man geneigt,
die zweite Option als die Hegel gemifle zu verfolgen. Doch mir scheint, in der Figur
des Pobels zeigt sich zumindest punktuell ein Méglichkeitsdenken, welches Potentia-
litit und Anderskénnen innerhalb der Sphire der biirgerlichen Gesellschaft zu ihrem
Recht kommen lisst. Diese Potentialitit garantiert, dass die sozialen Prozesse nicht von
einer Notwendigkeit bestimmt sind, welche die Gesellschaftsmitglieder (als bourgeois
und citoyen) in ihren Bann zwingt.

Bevor Missverstindnisse aufkommen: Bei Hegel findet sich keineswegs ein ausge-
reifter Begriff der sozialen Moglichkeit. Doch, so habe ich soeben zu skizzieren ver-
sucht, wird eine derartige Vorstellung in seinem Konzept der biirgerlichen Gesellschaft
vorbereitet. Der Begriff der sozialen Moglichkeit wird — wie der Begriff der praktischen
Moglichkeit — iiber Vermégen und Kontingenz bestimmt. Als entscheidende Neuerung
kommt hinzu, dass soziale Méglichkeiten auf akkumuliertem Reichtum, gesellschaft-
lich vermittelten Techniken und Rechtsverhiltnissen beruhen. Die soziale Wirklichkeit
enthilt Moglichkeitsriume, in denen bestimmte Geschehnisse vonstattengehen kon-
nen, aber nicht miissen. Was in diesen Riumen verortet ist, bezeichne ich als soziale
Moglichkeiten. Wer diese Moglichkeiten ausklammert, diirfte nur schwerlich den Vor-
wurf von sich weisen konnen, selbst unverniinftig zu sein, weil er das Blickfeld will-
kirlich verengt: Das Wirkliche umfasst bei Hegel zumindest Moglichkeitsraume, die
unter Umstinden eine Negation des als verniinftig bestimmten gesellschaftlichen Ge-
samtzusammenhangs zur Folge haben konnen. Erst eine Integration des Moglichen, so
die Kritik an der hegelschen Wirklichkeitsreduktion, kann einen adiquaten Begriff der
sozialen Wirklichkeit entstehen lassen, vermoge dessen auch das vermeintlich unver-
niinfrig Wirkliche erkannt werden kann und nicht willkiirlich ausgeklammert wird. Die
so erschlossene Moglichkeits-Wirklichkeits-Form unterwandert hierdurch den Versuch,
ein sittliches Ganzes zu entwickeln, das Kontingenz, verstanden als kollektives oder so-
ziales Anderskonnen, blofd negiert, das heifdt Moglichkeiten des Sozialen inmitten einer
notwendigen Ordnung letztlich ausradiert. In der Moglichkeits-Wirklichkeits-Form des
Sozialen zeigt sich das Wirkliche als Moment, nimlich als Raum realisierter Moglichkei-
ten einerseits und notwendiger Ereignisse und Entititen andererseits. Zugleich hat das
Moment des Moglichen zu seinem Recht zu kommen, indem diejenigen sstarken< Alterna-
tiven, Tendenzen oder Entwicklungen gehoben werden, die sich in der jeweiligen Zeit
verwirklichen kénnen.?”

216 Siehe hierzu Hegels Uberlegungen zum Zerfall des Rémischen Reichs: Hegel, Grundlinien der Phi-
losophie des Rechts, § 357.

217 Wie wenig das aber mit der klassischen Interpretation der hegelschen Rechtsphilosophie zu tun
hat, wird etwa an Riedel deutlich: Hegels Begriff der Wirklichkeit innerhalb der praktischen Phi-
losophie sei gemafd der Logik zu fassen, namlich als Einheit von Wesen und Existenz. Deswegen
konne auf Méglichkeitsbeziige verzichtet werden. Manfred Riedel, Zwischen Tradition und Revo-
lution. Studien zu Hegels Rechtsphilosophie, Stuttgart: 1982, S. 43ff. In einem stimmt aber diese
Interpretation mit der meinigen (iberein: »[d]ie Philosophie will die Welt weder belehren, wie
sie sein soll, noch kann sie prophezeien, wie sie sein wird.« A.a.0., S. 63. Hier werden Motive aus
derVorrede der»Grundlinien«aufgegriffen, welche auch meine Moglichkeitsinterpretation leiten:

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Méglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie

Das allgemeine Vermdgen birgt, so meine Interpretation, nicht nur den Reichtum
der biirgerlichen Gesellschaft, sondern auch den Reichtum an sozialen Moglichkeiten.
Soziale Vermdgen kénnen als >Motor< von Gesellschaft und Staat, als >Lokomotive« so-
zialer und politischer Verinderungen begriffen werden. Nun sind aber gesellschaftliche
Vermogen keineswegs blof3 Quelle sozialer Konflikte und Verinderungen. Sie sind vor
allem Griinde der Stabilitit des gesellschaftlichen und staatlichen Ganzen, wenn sie —
so der Normalfall - in Institutionen gebunden werden. Hegel, und das diirfte meine
Interpretation zumindest tritben, interessieren insbesondere die systemstabilisieren-
den Aspekte am Vermogensbegriff, die dann zum Tragen kommen, wenn Institutionen
so ausgestaltet und ausgestattet sind, dass sie die vorhandenen Potentiale auf eine dem
gesellschaftlichen und staatlichen Ganzen zutrigliche Weise strukturieren, stirken und
aktualisieren. Kurzum: Der Moglichkeitsraum wird in erster Linie in einem dem All-
gemeinwohl forderlichen Institutionengefiige festgelegt, und gefihrlich wird es nur
dann, wenn in ihm gesellschaftliche Krifte nicht eingebunden, vorhandene destruk-
tive Potentiale (wie der Pobel) nicht erfasst werden kénnen. Demzufolge besteht die
Funktion von Institutionen darin, Verméogen so einzuhegen, dass sie einerseits die aus
dem Prinzip der Subjektivitit erwachsenen Freiheitsmafistibe, wie sie der modernen
Welt unwiderruflich eingeschrieben zu sein scheinen, garantieren, aber andererseits
auch alles potentiell Gefihrliche und gefihrlich Potentielle ausschliefen. Deswegen ist
Hegel tunlichst darauf bedacht, das Anderskonnen, wie es mit dem Pobel greifbar wird,
nach dessen >Aufflammenc« aus der Betrachtung wieder auszuschliefRen.

Wie plausibel es nun ist, die Fehlentwicklungen innerhalb der biirgerlichen Gesell-
schaft mit den sozialen Institutionen (Polizei und Korporation) beheben zu wollen sowie
als Antwort auf systeminterne Widerstinde in die versohnende Kraft des staatlichen In-
stitutionengefiiges zu vertrauen, wurde zum Gegenstand nachhaltiger Kontroversen.
Begonnen haben sie im Kreise der Junghegelianer, ihr wirkmichtigster Vertreter war
bekanntlich Karl Marx. Er sah im »System der Bediirfnisse« und den Institutionen der
biirgerlichen Gesellschaft ein Potential heranreifen, das die Uberwindung dieser Ver-
hiltnisse bewirkt. Diese Dynamisierung des gesellschaftlichen und staatlichen Ganzen
kann Hegel nicht exponieren, denn hierfiir miisste er die Grenze desjenigen Gegen-

standsbereichs iiberschreiten, die sich die Philosophie des Rechts selbst gesetzt hat.*®

Weder geht es bei der Aufdeckung von gesellschaftlichen Potentialen um Sollenssatze iiber diese
Cesellschaft, noch wird ihre kiinftige Verfasstheit vorausgesagt, obgleich Hinweise auf ihre magliche
Entwicklung gegeben werden. In diesem >sHinweis-Charakter«weicht meine Interpretation der he-
gelschen Konzeption ab von klassischen Deutungen. Sie steht insofern auf tonernen Fiifden, als sie
mit der Hervorhebung des Méglichkeitsmoments in Hegels philosophischer (und nicht soziologi-
scher, historischer etc.) Betrachtung der birgerlichen Cesellschaft in Konflikt gerdt mit Aussagen
in der Vorrede der »Grundlinien«, aber auch der »Logik« und der»Enzyklopadie«. Bestenfalls, und
das ist das Anliegen meiner Interpretation, kdnnen Inkonsistenzen nachgewiesen werden. Dem-
entsprechend lautet meine These, wie oben bereits erwdhnt: Auch die philosophische Betrach-
tung der biirgerlichen Gesellschaft kann sich dem Méglichkeitsdenken nicht erwehren, weil in ihr
Potentiale gesellschaftlicher Verinderung angelegt sind, welche die historische und verntnftige
Entfaltung des staatlichen Ganzen hemmen, untergraben oder sogar zunichtemachen kénnen.
218 Hegel »stellt die [...] Dynamisierung fiir die von ihm ausgezeichnete Sittlichkeit erst gar nicht in
Rechnung; das namlich hitte bedeutet, die eigene Rechts- und Staatslehre fiir die konflikthaften,
ja revolutiondren Veranderungen offen zu halten, die sich aus den von ihm selbst zugelassenen

14.02.2026, 07:39:37. -rE

139


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Mdglichkeit

Es ist die Grenze der eigenen Zeit: »Zukunft« bleibt aufierhalb der philosophischen
Betrachtung — die Weltgeschichte bleibt das Weltgericht. Moglichkeitsdenken richtet
sich auf bestimmte, als srational« qualifizierte Moglichkeiten. Die Rechtsphilosophie
beansprucht, diese rationalen Potentiale so darzustellen, dass sie in ihrer Wirklich-
keit gewahr werden — oder anders ausgedriickt: Weil das Optimum an Freiheit, das in
der biirgerlichen Welt realisiert werden kann, nicht als Méglichkeit, sondern als Wirk-
lichkeit in der philosophischen Betrachtung rerzeugt« wird, verschwindet die Differenz
zwischen Wirklichkeit und Moglichkeit. Das Mogliche wird notwendig. Doch entgegen
dieser Logik flackert stellenweise ein Begriff der Moglichkeit bei Hegel auf, der von mir
riickgefithrt worden ist auf die besonderen und das allgemeine Vermdégen sowie ihre
Bindung in Institutionen. Die Enthaltsambkeit die Zukunft betreffend manifestiert sich
ebenso im Begriff der sozialen Moglichkeit: Er kann aufgrund der Reichweite des ver-
niinftigen Erfassens der Welt freilich nicht zu einem Begriff der prospektiven Realmog-
lichkeit entwickelt werden. Folglich wird auch Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit,
so er denn stattgefunden hat, immer nur bis zur je eigenen Gegenwart diagnostizier-
bar. Gesamtgesellschaftliche Tendenzen kénnen sich aus einem retrospektiven Telos
der Geschichte nicht ableiten lassen. Erst Marx liefd die Eule der Minerva schon vor
der Dimmerung aus dem Kifig, und hierfir braucht es einen prospektiven Begriff der
sozialen Moglichkeit.

Reibungen im System institutionalisierter Freiheiten in Zukunft einmal ergeben kdnnten. Diesen
Schritt hat Hegel [..] nicht getan; er hat seine Rechtsphilosophie nicht fiir einen Zwischenschrittin
der Selbstverstandigung moderner Gesellschaften (iber ihre eigenen Freiheitsmoglichkeiten ge-
halten.« Honneth, Von der Armut unserer Freiheit, S. 29.

14.02.2026, 07:39:37. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

