
II. Möglichkeit als Grundbegriff

der praktischen Philosophie

Am aristotelischen Möglichkeitsprojekt fasziniert noch heute die Vorstellung des be-

ständigenWandels. Demzufolge ist weder ein Relativismus, welcher der Devise »Alles ist

möglich« folgt, noch ein rigoroses Notwendigkeitsdenken sachgerecht. Mit Aristoteles

wird ein Begriff der realen Möglichkeit etabliert, der das Mögliche an das Wirkliche

zurückbindet. Er leistet weder einem in Nihilismus mündenden Möglichkeitsdenken –

der Vorstellung eines freischwebenden Chaos an Möglichkeiten – noch der Versteine-

rung einer aus Notwendigkeit hervorgegangenen Wirklichkeitsvorstellung – der Vor-

stellung eines laplaceschen Dämons – Vorschub. Die Lehre vom Natürlichen oder dem

Seienden als Seiendes ist geprägt vom Zusammenhang und von der Differenz zwi-

schen Wirklichkeit und Möglichkeit. Das Wirkliche bleibt, von Vermögen beflügelt, in

Veränderung oder Entwicklung. Zugleich sind diese Ursachen von Veränderung aber

der Garant dafür, dass im Bereich des Wandelbaren dauerhafte Strukturen existieren.

Hierzu zählen körperliche Dispositionen und auch bestimmte Strukturen in der Na-

tur, die man mit heutigem Vokabular als »Fonds« umschreiben könnte.1 Das Verhältnis

von Möglichkeit und Wirklichkeit erscheint als dynamisches Gefüge, wonach sowohl

das Mögliche als auch das Wirkliche vor Versteinerung bewahrt bleibt. Kommt es zur

Verwirklichung von vorher nur Möglichem, so verändert sich damit nicht nur dieWirk-

lichkeit, sondern auch der Raum an Möglichkeiten. Wir haben es also unentwegt mit

Möglichkeits-Wirklichkeits-Relationen zu tun, die als Einheit vermöge ihrer Momente

sich in einem stetigen Wandel befinden. Auf diese Weise wird die Dynamik des Seien-

den zum Gegenstand von Naturphilosophie und Ontologie.2

Aber welche Konsequenzen ergeben sich aus dieser Dynamik für diejenigen Wis-

senschaften, die den Menschen als praktische und produzierende Entität zum Gegen-

stand haben? Dieser Frage soll im folgenden Abschnitt nachgegangen werden, indem

1 Malte Faber und Reiner Manstetten, Produktion, Konsum und Dienste in der Natur. Eine Theorie

der Fonds, in: Selbstorganisation. Jahrbuch für Komplexität in den Natur-, Sozial- und Geisteswis-

senschaften, Bd. 9: 1998, Seite 225ff.

2 Damit ist keineswegs eine Lehre vomAbsoluten ausgeschlossen: Aristoteles selbst hatte bekannt-

lich die prima philosophia in einer Hinsicht als Lehre vom unbewegten Beweger bestimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Möglichkeit

der Möglichkeitsbegriff so konkretisiert wird, dass er den menschlichen Angelegenhei-

ten angemessen ist. Im Kontext des Praktischen entfaltet der Möglichkeitsbegriff eine

dem Gegenstand gemäße, spezifische Bedeutung. Seinen Facettenreichtum gewinnt er

aus philosophischen Ansätzen, die auf den ersten Blick widersprüchlich erscheinen,

sich aber letzthin so konstellieren lassen, dass ein gehaltvoller und komplexer Begriff

der praktischenMöglichkeit hervortritt. Hierbei sind drei Autoren entscheidend, nämlich

Aristoteles, Spinoza und Hegel.

Aristoteles hat eine Perspektive auf menschliche Praxis eröffnet, die ohne einen spe-

zifischen Begriff der Möglichkeit nicht auskommt. Er soll praktische Möglichkeit hei-

ßen. Demzufolge ist dasjenige möglich, was durch menschliches Handeln geschehen

kann. Praktische Möglichkeiten werden als Handlungsalternativen gewahr. Sie siedeln

sich also im Bereich der Praxis an, über welche die Akteure gemäß ihren Vermögen un-

ter spezifischen Rahmenbedingungen verfügen – vorausgesetzt es ist ihnen zugleich

möglich, ihre Handlungsalternativen zu erkennen.Weil entsprechende Ereignisse oder

Sachverhalte nicht zwingend zustande kommen müssen, ist Praxis – verstanden als

Sphäre des Handelns vernünftiger Lebewesen – ein kontingenter Geschehenszusam-

menhang.Das praktischMögliche erweist sich als partiell Bestimmtes: Es ist bestimmt,

insofern es aufgrund von Vermögen nicht unmöglich ist. Es ist aber zugleich unbe-

stimmt, insofern seine Verwirklichung nicht notwendig ist. Weder herrscht also im

Bereich der Praxis bloße Notwendigkeit noch reiner Zufall.

Diese Verzahnung von Vermögen und Kontingenz, wie sie für den aristotelischen

Möglichkeitsbegriff grundlegend ist, stieß nicht nur auf Zustimmung.Spinoza überwin-

det die antike Dynamis-Energeia-Konzeption. Der Begriff der Macht (potentia) ist hier-

für von zentralem Interesse. Das Vermögendsein eines Gegenstandes wird nun nicht

mehr über den Begriff der Kontingenz definiert, sondern einzig und allein durch den

Begriff der Macht. Die Macht eines Einzeldings wird als Tätigkeitsvermögen, als wirkli-

che und wirksameHandlungsmacht, bestimmt. Sie gewährleistet die endliche Existenz

von Einzeldingen und konstituiert die sozialen Beziehungen zwischen Menschen. Da-

mit weicht Spinoza entscheidend von Aristoteles ab, insofern er die Vorstellung von

Kontingenz als defekte Idee verwirft. Die Idee der totalen Bestimmtheit von Einzeldin-

gen und Prozessen durch Machtverhältnisse führt dazu, die Kategorie der Möglichkeit

in das Reich der Notwendigkeit zu überführen. Dennoch ist Spinoza von Interesse, weil

der Begriff der Handlungsmacht einen wesentlichen Beitrag zum Verständnis mensch-

licher Praxis liefert: Ohne Macht gäbe es überhaupt kein Seiendes, das handeln könnte.

Die jeweilige Macht ist der Existenzgrund von menschlichen Einzeldingen und erklärt,

warum sie handeln, wie sie handeln. Doch im Gegensatz zu Spinoza ist es unbegrün-

det, Macht allein der Sphäre der Wirklichkeit zuzuordnen – die Differenz zwischen

Sein und Möglichsein gilt es weiterhin aufrechtzuerhalten: Aus der Macht eines Ein-

zeldings resultieren Handlungsmöglichkeiten, nicht ist sie aber jederzeit vollständig

aktualisiert.

Gemäß der spinozianischen Lehre ist die Macht eines Einzeldings stets mit der

Macht anderer Einzeldinge vermittelt. InHinblick aufmenschliche Einzeldinge braucht

es die Gesellschaft als Akkumulations- und Vermittlungsinstanz von Einzelmächten. In

der Gesellschaft wirken die Einzelmächte aufeinander, miteinander oder gegeneinan-

der. Dieses Spiel der Kräfte könnte zwar auf den ersten Blick an Hegels Konzeption der

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 75

bürgerlichen Gesellschaft erinnern, impliziert aber erhebliche Differenzen. Das Sys-

tem der Bedürfnisse weist einen hohen Grad an Arbeitsteilung und gegenseitiger Ab-

hängigkeit auf. Die ökonomisch motivierten Formen von Vergesellschaftung bringen

eine Fülle an Fähigkeiten und materiellen Gütern hervor, die der Produzierende we-

der im Privaten, noch allein für die eigene Bedürfnisbefriedigung entwickelt. Diese

Fähigkeiten und Güter subsumiert Hegel unter dem Ausdruck »allgemeines Vermö-

gen«. Die Bezeichnung ist passend, denn diese Fähigkeiten und Vermögen gehen aus

der arbeitsteiligen Art der Bedürfnisbefriedigung aller aktiven Mitglieder hervor und

an ihnen kann jedes aktive Mitglied der Gesellschaft teilhaben. Laut Hegel wird es in

gesellschaftlichen und staatlichen Institutionen gebunden. Sie sind der Motor der Ent-

wicklung eines Gemeinwesens. Entgegen der Idee der Macht der Menge bei Spinoza

ist dieses allgemeine Vermögen aber so beschaffen, dass sich aus ihm nicht zwingend

notwendige Konsequenzen ergeben: Auch wenn Hegel dem weltgeschichtlichen Telos

vom Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit anhängt, so ist hierfür seine Konzeption

des Sozialen keineswegs ein hinreichender Garant. Das allgemeine Vermögen birgt den

Reichtum an sozialen Möglichkeiten„ die auch zu alternativen Entwicklungsmöglich-

keiten Anlass geben.

Im Folgenden werden nun diese drei Positionen ausführlich diskutiert. Während

mit Aristoteles der Übergang von der theoretischen zur praktischen Möglichkeitskon-

zeption geleistet wird, erweist sich die Auseinandersetzungmit Hegel als Übergang von

einem praktischen zu einem sozialen Möglichkeitsbegriff.

1. Praktische Vermögen, Handlungsraumkontingenz
und Freiheit bei Aristoteles

Das Vermögen einesWesens, seinen Vorstel-

lungen gemäß zu handeln, heißt das Leben.

Immanuel Kant3

Der Begriff der Möglichkeit, wie ihn Aristoteles entfaltet, ist hinsichtlich der Logik, Na-

turphilosophie und Ontologie von zentraler Bedeutung. Dies hatte der letzte Abschnitt

ergeben. Aber auch in seinen Schriften zur praktischen Philosophie spielt er eine kaum

zu überschätzende Rolle. Aristoteles bildet den Auftakt zur Entwicklung des Begriffs

der praktischen Möglichkeit. Drei maßgebliche Bestimmungen des Begriffs können in

den aristotelischen Überlegungen zu menschlichem Handeln gehoben werden: Han-

deln umfasst die Vorstellungen Vermögen und Handlungsraumkontingenz. Als Ergebnis

und Übergang wird sich am Ende dieses Abschnitts zeigen, dass aus beiden Bestim-

mungen eine erste, freilich vormoderne Vorstellung von Freiheit resultiert. Kurz gesagt:

Handlungsvermögen undHandlungsraumkontingenz ermöglichen und erfordern Frei-

heit.

3 Immanuel Kant,Metaphysik der Sitten (1797), in: ders.,Werkausgabe Bd. VIII, Frankfurt a.M.: 1968,

Einleitung in die Metaphysik der Sitten, S. 315.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Möglichkeit

Praktische Möglichkeiten sind dort zu verorten, wo wir es mit menschlicher Tä-

tigkeit zu tun haben. Aristoteles unterscheidet zwei Tätigkeitsformen, nämlich Praxis

(Handeln) und Poiesis (Machen).4 Auch wenn jegliche Tätigkeiten, seien sie Handeln

oder Machen, ihren Ursprung im Reflexions- und Entscheidungsvermögen des Akteurs

haben, so sind sie in Hinblick auf ihre Ziele zu differenzieren. Während Poiesis auf ein

Produkt abzielt und deswegen im Deutschen auch als »Herstellen« bezeichnet wird,

konzentriert sich Praxis auf den Akt selbst; das Ziel praktischen Tuns liegt nicht außer-

halb seiner selbst, sondern verwirklicht sich in der Tätigkeit.5 Praxis ist auf den Voll-

zug (Aktualisierung eines Vermögens, wie Sprechen) gerichtet, Poiesis auf Veränderung

durch Tätigkeit (Aktualisierung einer Fähigkeit, um etwas zu modifizieren, wie körper-

liche Arbeit).6 Praxis und Poiesis werden als zwei distinkte Tätigkeitsformen aufgrund

ihrer unterschiedlichen Bezugnahmen bestimmt. Dieser Unterschied ist auch heute

noch gegenwärtig, beispielsweise in der Differenzierung zwischen Arbeit und Inter-

aktion.7 Doch diese Differenzierung ist meinem Anliegen nachgeordnet: Ich versuche,

ein Konzept der praktischen Realmöglichkeit darzulegen, das sowohl für Praxis als auch

für Poiesis einschlägig ist. Deswegen erscheint es sinnvoll,Handeln als Oberbegriff zu be-

stimmen, unter dem verschiedene Formen planmäßiger menschlicher Tätigkeit erfasst

werden. In diesem Sinne wird im Folgenden der Begriff des Handelns verwendet. Han-

deln ist nicht auf den Raum selbstzweckhafter Tätigkeitsformen beschränkt, sondern

wird bestimmt als intendiertes Tätig-Sein. Was für die folgende Untersuchung am Han-

deln interessiert, wird keineswegs seinen vielfältigen Aspekten gerecht, die heutzutage

4 Aristoteles, Nikomachische Ethik (griechisch-deutsch), Düsseldorf: 1995, I, 1094a.

5 A.a.O., VI, 1140a. Vgl. Rüdiger Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer

Philosophie, Frankfurt a.M.: 1982, S. 70.

6 Bei Jansen findet sich ein Schaubild, das die Trennung von Handeln und Herstellen gut illustriert:

Ludger Jansen, Planners, Deciders, Performers. Aristotelian Reflections on the Ontology of Agents

und Actions, in: Christian Kanzian et al. (Hg.), Persons. An Interdisciplinary Approach,Wien: 2003,

S. 212.

7 Jürgen Habermas, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser »Philosophie des

Geistes«, in: ders., Technik undWissenschaft als »Ideologie«, Frankfurt a.M.: 1968, S. 33ff. – Freilich

kannte Aristoteles kein uns geläufiges Konzept von Arbeit. Wenn ich also die Unterscheidung bei

Habermas in Relation zur aristotelischen Konzeption stelle, so habe ich eine keineswegs unproble-

matische Engführung von »Arbeit« und »Herstellen« vollzogen. Zum Unterschied zwischen Arbeit

und Herstellen siehe etwa Arendt: »Zwar produziert die Arbeit zweifellos auch für den »Zweck«

des Konsums, aber da dieser Zweck, als Endprodukt gesehen, der weltlichen Beständigkeit eines

Gegenstandes ermangelt, ist das Ende des Arbeitsprozesses nicht durch das Endprodukt deter-

miniert, sondern durch die Erschöpfung der Arbeitskraft; […] es ist das eigentliche Merkmal des

Herstellens, daß es einen definitiven Anfang und ein definitives, voraussagbares Ende hat; und

hierdurch allein schon unterscheidet es sich von allen anderen menschlichen Tätigkeiten. Das Ar-

beiten, gefangen in den Kreislauf des Körpers, hat weder Anfang noch Ende.« Arendt, Vita active,

S. 169f. Andere Ansätze halten eine derartige Differenzierung zwischen Arbeit und Interaktion

oder zwischen Poiesis und Praxis für ungenügend, um das Feld des Handelns vollständig zu er-

fassen. Verwiesen sei etwa auf Webers Unterscheidung zwischen verschiedenen Typen der Hand-

lungsorientierung. Weber kennt vier reine Typen sozialen Handelns, nämlich zweck- und wertra-

tionales sowie affektuelles und traditionales Handeln. Insbesondere die beiden letzten Formen

würden sich nur schwerlich entweder der Poiesis oder der Praxis im aristotelischen Sinne zuord-

nen lassen. Vgl. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie,

5. Auflage, Tübingen: 1980, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 77

von ganz unterschiedlichen Einzelwissenschaften untersucht und systematisiert wer-

den.8 Für mich zentral ist das dem Handeln implizite Möglichkeits-Wirklichkeits-Gefüge.

Es zu entschlüsseln, tangiert etliche Handlungsaspekte, wie das Vermögendsein der

Akteure und die damit verbundenen Potentiale an Freiwilligkeit oder gar Freiheit so-

wie die Umgebungsbedingungen oder die Beschaffenheit des Handlungsraums. Auch

wenn in diesem Möglichkeits-Wirklichkeits-Gefüge letztlich die Basis für Handeln lie-

gen mag, wird keine umfangreiche Theorie des Handelns entfaltet.

Handeln verändert Sachverhalte. Wer handelt, greift in die weltlichen Gegebenhei-

ten ein, modifiziert den Bereich dessen, der als Wirklichkeit bezeichnet wird. Dem-

entsprechend lässt sich eine Handlung als eine Bewegung von der Möglichkeit zur Wirk-

lichkeit charakterisieren – im Lateinischen wird dieser Gedanke durch das Begriffspaar

»potentia« und »actus« greifbar: Eine Handlung verwirklicht ein vorher bloßMögliches,

überführt es in den Raum des Wirklichen.9 Handeln wird als eine überlegte, zweck-

gerichtete Tätigkeit verstanden, die auf Verwirklichung aus ist: Ein den eigenen An-

lagen, Zwecksetzungen und äußeren Umständen gemäßes Mögliches soll durch eine

Handlung wirklich werden.10 Handeln wird so zum Medium des Übergangs von der

Möglichkeit zur Wirklichkeit oder es ist bereits als Aktualisierung dem Wirklichen zu-

zurechnen. Wird eine Handlung vollzogen, die vorher allein möglich war, dann wird

durch den Akt eine Möglichkeit allen anderen Alternativen vorgezogen. Ein partiell Be-

stimmtes wird durch den Akt vollständiger bestimmt, und von gelingendem Handeln

wäre dann zu sprechen, wenn der mit der Handlung verbundene Zweck erfüllt wer-

den konnte.11 Diese allgemeine Struktur des Handelns unter den Gesichtspunkten von

Möglichkeit undWirklichkeit soll im Folgenden konkretisiert werden.Dabei werden die

8 So schreibt Hans Lenk: »Das Handeln bzw. Bedingungen, Faktoren, Teilprobleme menschlicher

Handlungen werden analysiert von Psychologen, […], Soziologen, Kulturanthropologen, und Eth-

nologen, Ethologen, Linguisten und vergleichenden Sprachwissenschaftlern, von Juristen, Mo-

ral-, Sozial-, Handlungsphilosophen, Handlungslogikern im engeren Sinne, Wert- und Normen-

logikern, System- und Planungswissenschaftlern, Entscheidungstheoretikern und mathemati-

schen Spieltheoretikern, Ökonomen, Politologen, Historikern, auch von Humanbiologen, Gene-

tikern, naturwissenschaftlichenAnthropologen,Molekularbiologen,Neurologen,Neurophysiolo-

gen, Biokybernetikern, Arbeitsphysiologen, psychosomatischenMedizinern, Psychiatern, Arbeits-

wissenschaftlern, Sportwissenschaftlern, Verkehrswissenschaftlern, Stadtplanern usw. usw.« Und

Lenk bemerkt: »Der Ansatz einer einzelnen Disziplin läßt unvermeidlich jeweils bestimmte hand-

lungsrelevante Faktoren und Bedingungen […] außer acht« und verweist darauf, dass bisher noch

keine allgemeine, interdisziplinäre Handlungstheorie existiere. Hans Lenk, Handlung(stheorie),

in: Helmut Seiffert und Gerard Radnitzky (Hg.), Handlexikon zurWissenschaftstheorie, München:

1989, S. 121f.

9 Aristoteles hat angemerkt, dass Verwirklichungsprozesse – zumindest in der Tätigkeitsperspektive

des Produzierens – auf ein Werk hinauslaufen: ἔργον lässt sich von ἐνέργειᾳ herleiten: »Denn das

Werk ist Zweck (τέλος), die Wirklichkeit aber ist das Werk. Daher ist auch der NameWirklichkeit

von Werk abgeleitet und zielt hin auf Vollendung.« Aristoteles, Metaphysik, IX, 8, 1050a21ff.

10 »Ziel aber ist die Wirklichkeit, und ihretwegen erlangt man das Vermögen«. A.a.O., 1050a9f.

11 Damit ist aber keineswegs die Vorstellung verbunden, dass die Bestimmung durch Handeln stets

auch gelungen sein muss in Hinblick auf den Zweck der Handlung. »Bestimmung« ist also nicht

mit »Vollendung« zu verwechseln. Dies lässt sich allein daran vergegenwärtigen, dass die Bedin-

gungen des Gelingens keineswegs ausschließlich der Verfügungsgewalt einzelner Akteure unter-

liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Möglichkeit

Aspekte »Vermögen«, »externe Rahmenbedingungen« und »Kontingenz« erläutert, die

zusammengenommen das Moment der Freiheit am Handeln konstituieren. Kurz ge-

sagt: Aufgrund des Möglichkeits-Wirklichkeits-Gefüges menschlichen Handelns müs-

sen sich Handlungszusammenhänge als genuin in oder aus Freiheit entstandene Tätig-

keiten begreifen lassen.

a. Handlungsvermögen: individuelle Fähigkeiten und externe Befähigungen

Die Unterscheidung von Dynamis und Energeia ergibt sich im Feld des Handelns als

spannungsreiches Verhältnis von Fähigkeit und Tätigkeit.12 In einem ersten Schritt sol-

len Fähigkeiten als diejenigen Vermögen bezeichnet werden, die dem Akteur eigen sind.

Sie stellen die erste Bestimmung des Begriffs der praktischen Möglichkeit dar.13 Weil

Handeln in den Bereich des Realen fällt, sind auch die darauf bezogenen Möglichkei-

ten real. Findet eine Handlung statt, dann wurde eine der Handlungsmöglichkeiten,

die dem Akteur in einer bestimmten Situation zur Verfügung stehen, dadurch reali-

siert, dass der Handlungsvollzug etwas Mögliches transformiert hat in ein Wirkliches.

So heißt es in der »Nikomachischen Ethik«:

»Möglich ist, was durch uns geschehen kann.«14

Was wir zu tun in der Lage sind, wird vorerst durch unsere Vermögen oder Fähigkeiten

definiert. Wie diese Sicht um ermöglichende und handlungsverhindernde Rahmenbe-

dingungen, verstanden als externe Befähigungen zumHandeln, erweitert werden muss,

wird im zweiten Schritt skizziert.

(1) Die Vorstellung der Prozesshaftigkeit jeglichen Handelns ist vorerst geknüpft

an kinetische Vermögen. Kinetische Vermögen am Einzelding klassifiziert Aristoteles

als Prinzipien der Bewegung, praktische kinetische Vermögen sind folglich als Prinzipien

von Handlungsprozessen zu erachten. Die von kinetischen Prinzipien bedingten Ver-

änderungen können nach Aristoteles substantieller Natur, qualitativer sowie quantita-

tiver Art sein oder eine Ortsveränderung bedeuten.15 Viele kinetische Vermögen sind

nicht exklusiv menschlich, hierzu zählt etwa Muskelkraft. Andere Vermögen, wie Be-

12 Während ich erst im Kontext menschlicher Akteure von Fähigkeiten spreche, verläuft bei Jansen

der Unterschied von Fähigkeiten und Vermögen gemäß der Unterscheidung von belebter und un-

belebter Natur: »Da nicht nur Lebewesen, sondern auch Unbelebtes eine dynamis zugeschrieben

werden kann, empfiehlt es sich allerdings, dynamiswie üblichmit dem allgemeinenWort ›Vermö-

gen‹ statt mit ›Fähigkeit‹ zu übersetzen: Denn mit ›Fähigkeit‹ wird gemeinhin nur ein Vermögen

von Lebendigem bezeichnet, das Wort dynamis verwendet Aristoteles aber auch in bezug auf Un-

belebtes.« Ludger Jansen, Tun und Können. Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles’ Theorie

der Vermögen im neunten Buch der Metaphysik, Frankfurt a.M.: 2002, S. 24.

13 Später wird sich erweisen, warum der Vermögensbegriff der praktischen Möglichkeit unterbe-

stimmt bliebe, würde er nur auf diese akteur-zentrierten Fähigkeiten rekurrieren.

14 Aristoteles, Nikomachische Ethik, III, 5, 1112b26.

15 Aristoteles, Physik, III, 201a11-15.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 79

sitz, technische Fertigkeiten, bis hin zu Künsten (wie Baukunst und Heilkunst) lassen

sich zu den menschlichen und erworbenen Vermögen zählen.16

Dynamis kann in dieser kinetischen Hinsicht als Kraft oder Macht aufgefasst wer-

den. Sie ist im Einzelding verankert, es fungiert als Träger dieses Vermögens. Diejeni-

gen kinetischen Vermögen werden als aktiv umschrieben, die entweder eine Verände-

rung an dem Träger selbst oder an etwas anderem bewirken.17 Von den aktiven kine-

tischen Vermögen werden passive kinetische Vermögen unterschieden, verstanden als

Vermögen, etwas zu ertragen oder zu erleiden. Wenn Vermögen insgesamt als Prin-

zipien der Veränderung definiert worden sind, dann zeichnen sich passive Vermögen

dadurch aus, dass sie die Veränderbarkeit von etwas garantieren.18 Praktische kineti-

sche Fähigkeiten, also sowohl aktive als auch passive Vermögen eines Individuums, sind

Teil seiner Handlungsmöglichkeiten.

Besonders solche kinetischen Fähigkeiten sind von praktischer Relevanz, die sich

als rationale Vermögen spezifizieren lassen. Während nicht-rationale Vermögen bei Vor-

liegen erforderlicher Bedingungen nahezu automatisch aktualisiert werden, zeichnen

sich rationale Vermögen dadurch aus, dass sie durch vernünftige Überlegung (μετὰ λόγου)

etwas bewirken können.19Wenn demgegenüber bloß nicht-rationale kinetische Vermö-

gen aktualisiert werden, lässt sich der dadurch ausgelöste Prozess nicht als Handeln

bezeichnen.20 Von Handeln – und das soll wie oben dargelegt stets »Poiesis« und »Pra-

xis« umfassen – lässt sich erst dann sprechen, wenn das jedem Lebewesen konstitu-

tive Streben (ὄρεξις) durch vernünftige Überlegung bereichert wird: Solange das Stre-

ben durch Leidenschaften dominiert ist, liegt mit Aristoteles kein Handeln, sondern

eher ein sklavenartiges Verhalten vor.21 Ein menschliches Streben wird dann zu einer

Handlung, wenn es »rationalisiert« wurde: Handeln wird von bloßem Sich-Verhalten

dadurch unterschieden, dass ein Akteur es als gewollte und zielstrukturierte Tätigkeit

bestimmt. Die causa finalis wird im Bereich des Handelns in Form von Handlungsab-

sichten gewahr. Im Wollen liegt das finale Moment, was jede Handlung begleitet. Um

aber ein gewolltes Ziel erlangen zu können, muss eine Wahl zwischen verschiedenen

Handlungsalternativen getroffen werden – und sei es nur die Wahl zwischen Tun und

Unterlassen. Allem Anschein nach sind Streben und Vernunft in praktischen Zusam-

menhängen gegenseitig vermittelt: Während der Wille als »überlegendes Streben« Ur-

sache der Bewegung ist, geht jeder Handlung eine »willentliche Entscheidung« voraus.

Die Entscheidung (προαίρεσις)22 hat ihren Ursprung im Streben und in der Vorstellung

16 Damit kann also keineswegs gemeint sein, dass kinetische Vermögen generell nicht rational seien.

Siehe zu kinetischen Vermögen, die zugleich gemäß dem Logos sind, Aristoteles, Metaphysik, IX,

2, 1064a36ff.

17 Aristoteles, Metaphysik, V, 12, 1019a15f.

18 Auch hier unterlasse ich eine ausführliche Darstellung aller Feinheiten und Probleme der aristo-

telischen Überlegungen, weil sie den Rahmenmeiner Untersuchung sprengen würde. Eine detail-

lierte Analyse und Interpretation findet sich bei Jansen, Tun und Können, Kapitel 2, S. 35-78.

19 Aristoteles, Metaphysik, IX, 2, 1046b4ff.

20 Die Unterscheidung zwischen rationalen und nicht-rationalen Vermögen entnehme ich ebenfalls:

Jansen, Tun und Können, S. 78ff.

21 Aristoteles, Nikomachische Ethik, I, 3, 1095b19f.

22 In der von mir verwendeten deutschen Ausgabe übersetzt Olof Gigon προαίρεσις mit »Willens-

entscheidung«: a.a.O., S. 239.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Möglichkeit

des Zwecks (λογος ὀ ἕνεκά τινος).23 Die Entscheidung bildet, wie Arendt es interpre-

tiert, den »Startpunkt« jeder Handlung.24 Wer sich entscheidet, trifft eine Wahl aus

der Menge an vorhandenen Handlungsmöglichkeiten.25

Eine Entscheidung setzt also eine rationale Fähigkeit voraus, die der Sphäre des

Handelns angemessen und in diesem Sinne spezifisch praktisch ist. Im Bereich dessen,

wasMenschen durch eigenes Tun verändern können, sind kognitive Vermögen, die etwa

für Mathematik oder Erste Philosophie (Metaphysik) unabdingbar sind, kaum brauch-

bar: Eine theoretische Vernunft kann schwerlich dazu beitragen, dass Entscheidungen

gefällt werden, denn Praxis ist ein ihr inadäquater Gegenstandsbereich. Es bedarf ei-

ner Form von Vernunft, die Aristoteles als Klugheit (φρόνησις), als praktische Vernunft,

bezeichnet. Wer über sie verfügt, kann in einer je besonderen Situation darüber be-

finden, welche mögliche Handlung wohl die beste sei.26 Um den Handlungsspielraum

gemäß den eigenen Zwecken beurteilen zu können, bedarf es dieses spezifischen Ver-

mögens, dasmenschlichen Akteuren zugesprochenwird. Klugheit ist die Fähigkeit, sich

zwischen verschiedenen Wegen oder Mitteln zum Erlangen eines gesetzten Zwecks zu

entscheiden. Diese Fähigkeit muss aktualisiert werden, um eine Wahl zu treffen. Die

Entscheidung ist insofern finaler Provenienz, als in ihr gewahr wird, worin das Er-

strebte besteht, das in der je spezifischen Situation durch die Wahl für eine gewisse

Handlung erlangt werden soll.

Um Zwecke erlangen zu können, bedarf es neben der Klugheit weiterer rationa-

ler Vermögen. Diese Vermögen sind so beschaffen, sie sowohl gute als auch schlechte

Handlungen ermöglichen. So kann der Arzt die Heilkunst dazu einsetzen, demKranken

wieder zur Gesundheit zu verhelfen, er kann aber vermöge seines praktischen Wissens

um Krankheit und Gesundheit dem Patienten willentlich Schaden zufügen.27 Ob folg-

lich ein über die Heilkunst vermögender Mensch sie zumWohle des Patienten einsetzt,

ist abhängig von den Zwecken, die er mit seinem Handeln verbindet. Hier kommen die

Charaktertugenden, wie Gerechtigkeit oder Mäßigkeit, ins Spiel.28 Doch ob diese Tu-

genden, die es erlauben, aufgrund von Klugheit gemäß der rechten Einsicht oder dem

richtigen Ziel (ὀρϑὸν λόγον) zu handeln29, dem Bereich der Dynamis zuzurechnen sind,

23 A.a.O., VI, 2, 1139a.

24 »[C]hoice becomes the starting-point of the actions themselves.« Hannah Arendt, The Life of the

Mind, San Diego: 1981, Part Two (Willing), S. 60. Kurz vor diesem Zitat wird »choice« wie folgt er-

läutert: »choice in the sense of preference between alternatives – one rather than another.« Arendt

bezeichnet dieses Entscheidungsvermögen als »the forerunner of the will«. Zu einer ganz ähnli-

chen Einsicht gelangt Paul Ricoeur, der in seiner Rekonstruktion von Prohairesis und Phronesis

das (Selbst-)Reflexive der aristotelischen Überlegungen zum Handeln herausstellt. Paul Ricoeur,

Wegeder Anerkennung. Erkennen,Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt a.M.: 2006, S. 114ff.

25 Aristoteles, Nikomachische Ethik, III, 4, 1112a.

26 A.a.O., VI, 5, 1140b1ff.

27 Aristoteles, Metaphysik, VII, 7, 1032b2ff.

28 Den Zusammenhang zwischen Charaktertugenden und der Klugheit hat Höffe treffend darge-

stellt: »Während Charaktertugenden für die Grundausrichtung auf das eu, das Glück, zuständig

sind, sorgt die intellektuelle Tugend, die Klugheit, unter Voraussetzung der Grundausrichtung für

deren situationsgemäße Konkretisierung.« Ottfried Höffe, Aristoteles. 2., überarbeitete Auflage,

München: 1999, S. 210.

29 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI, 13, 1144b27.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 81

darf in der aristotelischen Systematik als fraglich gelten. Während rationale praktische

Vermögen, wie Heilkunst oder Baukunst, unbestritten zu den Handlungsfähigkeiten

zu zählen sind, trifft dies nicht ohne weiteres für Charaktertugenden zu. Auf den ers-

ten Blick scheint die Sache klar: Ethische Tugenden oder Charaktertugenden sind keine

Vermögen, sondern –wie der Name schon sagt – demCharakter eigentümlich. Sie sind

von Natur aus dem Menschen gegeben und werden durch Gewöhnung verfeinert. Die

geläufige Übersetzung für derartige Tugenden lautet Habitus (ἕξις), die Aristoteles in

der »Nikomachischen Ethik« expressis verbis von Vermögen (δύναμις) unterscheidet.30

Habitus hingegen wurde im Begriffslexikon der »Metaphysik« als eine Weise aufge-

führt, über Vermögen zu reden.Diese Redeweise von Vermögen als Haltung ist insofern

den Tugenden gemäß, als solche Vermögen als Beschaffenheiten bezeichnet werden,

»durch welche etwas […] sich nicht leicht zum Schlechteren bewegen lässt.« Demnach

kann der Ausdruck »vermögend« auch auf dasjenige Prinzip bezogenwerden, durch das

etwas »gut werden kann«.31 Damit entbehren Charaktertugenden zwar eine für rationa-

le Vermögen typische Eigenschaft, nämlich sowohl gute als auch schlechte Handlungen

zu ermöglichen. Aber die Bedingung der Möglichkeit einer guten Handlung hängt auf

eine Weise von Charaktertugenden ab, die sie zumindest der Beschaffenheit von Ver-

mögen ähnlich erscheinen lässt.32 Einerseits grenzt also Aristoteles in der »Nikoma-

chischen Ethik« die ethischen Tugenden von praktischen Vermögen ab, andererseits

findet sich in der »Metaphysik« ein klarer Hinweis auf den Möglichkeitscharakter von

Haltungen, zu denen eben auch die Tugenden zu zählen sind. Das markiert das dop-

peldeutige Wesen der Tugend, sowohl der Wirklichkeit als auch der Möglichkeit gemäß

begriffen werden zu müssen. Charaktertugenden sind wirklich, insofern es sich um

moralische Kompetenzen handelt, die jeder guten Handlung zugrunde liegen müssen.

Doch in der Umschreibung als Kompetenzen sind sie wiederum unter der Kategorie

der Möglichkeit, als Vermögen, zu erfassen.

Die Schriften von Aristoteles, die sich primärmitmenschlichen Lebewesen beschäf-

tigen, sind auf die Realisierung des guten Lebens gerichtet. Ansätze in der gegenwärti-

gen praktischen Philosophie rekonstruieren die aristotelische Ethik als eine Konzepti-

on, die auf einer normativenTheorie der »menschlichen Natur« beruht oder mit der ein

Diskurs über die »Natur des Guten« eröffnet werden kann.33 Im Anschluss an Amartya

Sen hat sich Martha Nussbaum um eine Systematisierung derjenigen Fähigkeiten be-

müht, die den Menschen dazu veranlassen, Tätigkeiten auszuüben, die für ein gutes

30 A.a.O., II, 4, 1105b20ff.

31 Aristoteles, Metaphysik, V, 12, 1019a26ff. und 1019b11ff. Auch hier wird wieder deutlich, dass ins-

besondere die ethischen und weniger die rationalen Tugenden gemeint sind. Vgl. Aristoteles, Ni-

komachische Ethik, V, I, 1129a14ff.

32 Auf diese Ähnlichkeit zwischen Tugenden und Vermögen zielt – in Abgrenzung zu Kosman – Free-

land ab. Vgl. Cynthia A. Freeland, Moral Virtues and Human Powers, in: Review of Metaphysics,

Vol. 36 (1): 1982, S. 3ff. sowie Aryeh L. Kosman, Being Properly Affected: Virtues and Feelings in

Aristotle’s Ethics, in: Amélie Oksenberg Rorty (Hg.), Essays on Aristotle’s Ethics, Berkeley/Los An-

geles/London: 1980, S. 103ff.

33 Nussbaum, Menschliche Fähigkeiten, weibliche Menschen, S. 190ff. sowie Foot, Die Natur des Gu-

ten, S. 66ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Möglichkeit

Leben konstitutiv sind, sofern er sich dazu entscheidet.34 Diese Systematisierung ist

als Aufgabe einer auf Glückseligkeit abzielenden Ethik zu verstehen, die auch die An-

forderungen an einen gerechten Staat nicht außer Acht lässt. Trotz dieser Fokussierung

auf das gute Leben können ihre Ausführungen entscheidend zu einem ›allgemeineren‹

Verständnis von praktischen Vermögen bei Aristoteles beitragen. Dieses Verständnis

von Fähigkeiten und Tätigkeiten bezeichne ich deswegen als allgemein, weil es (vor-

erst) nichts darüber aussagt, ob ein Handlungsvermögen zu Tätigkeiten führen kann,

die einem guten Leben zuträglich sind oder nicht. Im Folgenden werde ich mich an

Nussbaums Einteilung von Fähigkeiten orientieren, ohne aber eine vorschnelle ›Ethi-

sierung‹ zu vollziehen, denn mir scheint es vorerst erstrebenswert, die verschiedenen

Fähigkeitstypen zu unterscheiden, ohne sie zugleich in direkten Zusammenhang zu ge-

rechtigkeitstheoretischen Zielsetzungen zu stellen. In Nussbaums Worten sind prakti-

sche Vermögen (capabilities) als Eigenschaften zu erachten, welche Akteure in die Lage

versetzen, gewisse Tätigkeiten (functions) zu vollführen. Nussbaum unterscheidet in

Anlehnung an Aristoteles drei Typen von Vermögen, die für die Sphäre des Handelns

entscheidend sind. Diese sind die internen, die externen und die Grund-Fähigkeiten.

Die internen Fähigkeiten in der Stufung oder Klassifizierung vonNussbaum decken

sich mit dem, was bisher als akteur-spezifische Fähigkeiten oder praktische Individu-

alvermögen bezeichnet wurde. Es zeigt sich, dass der Dynamis-Begriff in dieser ersten

Bestimmung sowohl Naturanlagen als auch Vermögen umfasst, die sich erst im Laufe

eines Reifungsprozesses (Gewöhnung und Erziehung) bilden: Die Fähigkeiten können

einerseits von Natur dem Menschen zukommen, wie die Sinneswahrnehmungen. An-

dererseits können rationale Vermögen durch stete Tätigkeit erworben und verfeinert

werden – oder auch nicht.35 Vermögen sind demnach nicht nur von Natur aus (oder

aristotelisch gesprochen: in der Seele) vorhanden, sondern können gebildet werden.36

Zu den internen Vermögen werden Fähigkeiten gezählt, die den Menschen in die Lage

versetzen, unter passenden Umständen bewusst Entscheidungen treffen und demge-

mäß handeln zu können. Intern heißen sie, weil es mentale oder körperliche Fähigkei-

ten von Subjekten sind. Im weitesten Sinne ließe sich von körperlichen Dispositionen,

erworbenen Techniken und praktischen Erkenntnisvermögen sprechen, ohne die eine

Handlung nicht stattfinden kann: Ihre – wie auch immer geartete Aktualisierung – ist

notwendig, um tatsächlich zu handeln.

(2) In einem zweiten Schritt soll nun der akteur-zentrierte oder subjektive Rahmen

erweitert werden. Diese Erweiterung wird nötig, denn folgende Frage drängt sich auf:

Was nützen etwa kinetische Vermögen und praktisches Wissen, wenn äußere Bedin-

gungen ihre Anwendung – oder technisch ausgedrückt: ihre Aktualisierung – verhin-

dern?Wir hätten esmit einemnaiven Verständnis vonHandeln zu tun,wenn Aristoteles

34 Nussbaum,DieNatur desMenschen, seine Fähigkeiten undTätigkeiten, S. 102ff. – ich konzentriere

ich mich auf den Ansatz von Nussbaum, der – wie auch in der Einleitung bereits angedeutet – von

Amartya Sen in Auseinandersetzung mit John Rawls inspiriert ist. Doch Vorläufer dieses Ansatzes

finden sich bereits unter den »Britischen Idealisten«, insbesondere sei hier an Thomas Hill Green

zu denken: Thomas Hill Green, Lectures on the principles of political obligation, London: 1895.

35 Aristoteles, Nikomachische Ethik, II, 1, 1103a27.

36 Aristoteles, Metaphysik, IX, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 83

lediglich die akteur-zentrierten Vermögen, die größtenteils in sozialen Austauschpro-

zessen entwickelt oder verfeinert werden, thematisiert hätte. Hinzukommen müssen

also externe Bedingungen, die einen Akteur in die Lage versetzen, seine eigenen Fähig-

keiten auch wirksam werden zu lassen, oder die zumindest ihre Aktualisierung nicht

verhindern. Diese überindividuellen Bedingungen können ebenfalls als Vermögen, Fä-

higkeiten oder als Befähigungen verstanden werden, weil sie Möglichkeiten zum Han-

deln eröffnen. Sie befähigen eine Person, gewisse Handlungen auszuüben.37 Zu diesen

externen Befähigungen zählen »äußere Güter« wie Geld und Besitz.38 Weiterhin kann un-

ter externen Vermögen das subsumiert werden, was wir heute als Teilhaberechte oder

soziale Rechte begreifen.39 Typischerweise handelt es sich um institutionalisierte Ver-

mögen, die nach Aristoteles im besten Falle der staatlichen Fürsorge obliegen.40 Beson-

deres Augenmerk legt er dabei auf politische Partizipationsrechte, welche die Akteure

befähigen, sich am politischen Entscheidungsprozess aktiv zu beteiligen.41 Auch ein öf-

fentliches Erziehungswesen kann als externes Vermögen begriffen werden, weil es den

Mitgliedern der Polis ermöglichen soll, sowohl eigene Charaktertugenden einzuüben

als auch rationale Fähigkeiten (Fertigkeiten und Künste) zu entwickeln.42 So werden

also nicht nur intrinsische Vermögen von Handlungssubjekten, sondern auch Befähi-

gungen relevant, die dem Individuum weder von Natur aus noch allein durch familiäre

Sozialisation zukommen. Gleichwohl bleiben solche externen Vermögen auf den einzel-

nen Akteur bezogen, weil Aristoteles sie nur insofern als relevant erachtet, als sie zur

Realisierung von individuellen Handlungsmöglichkeiten taugen. Dieser individualisti-

sche Ansatz, der jedes einzelne Bevölkerungsmitglied in ein Verhältnis zu politischen

oder staatlichen Institutionen setzt, mag als der größte Unterschied zwischen anti-

ken und neuzeitlichen Möglichkeitskonzepten in der praktischen Philosophie gelten:

Aristoteles hat keine ausgeprägte und begrifflich fundierte Vorstellung von Vermögen

und Möglichkeiten, die soziale Gruppen oder ganze Gesellschaften befähigen, ihre Le-

bensumstände zu verändern. Auch wenn viele individuelle Vermögen nach Aristoteles

nur in familiären, freundschaftlichen oder politischen Zusammenhängen gebildet oder

entfaltet werden können, bleibt stets das Individuum der Adressat oder die Referenz

staatlichen Handelns zur Ausbildung von Befähigungen, die ihm ein gutes Leben zu

37 Von Nussbaum wird eine sogenannte E-Fähigkeit wie folgt definiert: »Ein Mensch hat zum Zeit-

punkt t dann und nur dann die E-Fähigkeit, die Tätigkeit A auszuüben, wenn derMensch zum Zeit-

punkt t die E-Fähigkeit zu A hat und keine äußeren Umstände ihn daran hindern, A auszuüben.«

Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fähigkeiten und Tätigkeiten, S. 106.

38 Aristoteles, Nikomachische Ethik, X, 9, 1179a1ff.

39 Gewiss ist auch hier ein Anachronismus am Werke, wenn die externen Vermögen im aristoteli-

schen Verständnis des Handelns mit dem Terminus »soziale Rechte« veranschaulicht werden. Er

ist der bürgerlichenRechtssprache entlehnt. Zumverfassungsrechtlichen Problem sozialer Grund-

rechte vgl. Ernst Friesenhahn, DerWandel des Grundrechtsverständnisses, in: Verhandlungen des

fünfzigsten deutschen Juristentages. Bd. II (Sitzungsberichte), Hamburg: 1974, G14ff. Sowie Eber-

hard Eichenhofer, Soziale Menschenrechte und deutsches Sozialrecht, in: Minou Banafsche und

Hans-Wolfgang Platzer (Hg.), SozialeMenschenrechte und Arbeit. Multidisziplinäre Perspektiven,

Baden-Baden: 2015, S. 89ff.

40 Aristoteles, Nikomachische Ethik, X, 10, 1180a30.

41 Aristoteles, Politik, II, 12, 1274a15ff.

42 A.a.O., VIII, 1, 1337a11ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Möglichkeit

garantieren vermögen. Die exklusive Koppelung von Befähigungen an das ›Einzelding‹

Mensch versperrt den Blick auf Potentiale, die intersubjektiver oder kollektiver Natur

sind.43

Interne und externe Fähigkeiten stehen in einem Zusammenhang, der dazu berech-

tigt, die externen Vermögen nicht bloß als Rahmenbedingungen zu verstehen, sondern

als konstitutives Element der Fähigkeiten eines handlungsbegabten Individuums.44 Im-

mer oder lange brachliegende interne Fähigkeiten verkümmern,wenn die entsprechen-

den externen Vermögen nicht vorhanden sind, um die mit ihnen verbundenen Tätig-

keiten auszuüben. Ihnen fehlt die für die Ausprägung von Fähigkeiten so maßgebliche

Einübung – ohne Aktualisierung von Vermögen verblassen sie, werden gar inexistent.45

Ausgehend von dieser Überlegung hat Nussbaum bei ihrer Aristoteles-Lektüre noch ei-

nen dritten Fähigkeitstypus entwickelt, den sie als Grundfähigkeit bezeichnet. Grundfä-

higkeiten ermöglichen die Ausbildung von internen und externen Fähigkeiten, gewisse

Tätigkeiten auszuüben, die der Kultivierung durch Gewöhnung oder Erziehung bedür-

fen. Sie werden deswegen als notwendige Bedingung für die Ausbildung von vielfältigen

Fähigkeiten zur Ausübung der für den Menschen zentralen Tätigkeiten definiert. Hier-

bei handelt es sich um basale Fähigkeiten, welche die Konstitution des menschlichen

Lebewesens betreffen und die demMenschen »von Natur aus« als »weniger entwickelte

Fähigkeit[en]« zukommen46:

»In diesem Sinne ist ein Junge fähig, eines Tages die Tätigkeit eines Generals auszu-

üben […]; ist ein Embryo fähig, zu sehen und zu hören«.47

Können derartige Grundfähigkeiten nicht entwickelt werden, sind demMenschenMög-

lichkeiten der Selbstentfaltung in erheblichem Umfang versperrt, weil auf den Grund-

fähigkeiten etliche interne und externe Vermögen aufbauen. Nussbaum unterstreicht,

dass ein Leben ohneMöglichkeiten der Entwicklung aller Grundfähigkeiten um zentrale

Tätigkeitsbereiche beraubt sei.Wird das Fähigkeiten-Konzept als Gerechtigkeitstheorie

verstanden, so ist es Aufgabe staatlicher Institutionen, ihr Handeln an der Maxime zu

43 Der Träger von Fähigkeiten kann nur eine Einzelsubstanz sein. Auch die externen Vermögen sind

in erster Linie nur im Verhältnis zu Einzeldingen relevant. Der entscheidende terminologische

Schritt bleibt aus, um anknüpfend an externe Fähigkeiten und an ihre Relation zu internen Fähig-

keiten die Vorstellung von »sozialen Vermögen« zu konzipieren, die zwar weiterhin an Einzeldinge

gekoppelt bleiben, aber in ihrer Konstitution intersubjektiv oder kollektiv sind. Der Einfachheit

halber sei hier vorerst an materielle Vermögen zu denken, die als »Familienvermögen« oder als

sog. »Commons« immer schon einer Gruppe an Individuen zugesprochen werden. Vgl. auch die

kritischen Bemerkungen zur aristotelischen »Ding-Ontologie« am Ende von Kapitel »I.3. Zum Zu-

sammenhang von logischer Möglichkeit, Realmöglichkeit und Wirklichkeit« im Ersten Teil dieser

Untersuchung.

44 Nussbaum unterscheidet deswegen zwischen internen Fähigkeiten und kombinierten Fähigkeiten.

Letztere seien als »Kombination von personalen Fähigkeiten und dem politischen, gesellschaft-

lichen und wirtschaftlichen Umfeld« zu verstehen. Martha C. Nussbaum, Fähigkeiten schaffen.

Neue Wege zur Verbesserung menschlicher Lebensqualität, Verlag Karl Alber: 2015, S. 29.

45 Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fähigkeiten und Tätigkeiten, S. 107.

46 »Er muß von Natur aus bereits eine weniger entwickelte Fähigkeit besitzen, die fragliche Tätigkei-

ten auszuüben, so daß er durch die richtige Erziehung und die angemessenen äußeren Ressourcen

diese Fähigkeit im Laufe der Zeit voll entfalten kann.« A.a.O., S. 109.

47 Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fähigkeiten und Tätigkeiten, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 85

orientieren, allen Bürgerinnen ein Leben zu garantieren, bei dem sie über gewisse zen-

trale Fähigkeiten verfügen und diese kultivieren können.48 Derartige Fähigkeitenmüssen

demMenschen zukommen, um ein zumindest in Ansätzen gutes Leben führen zu kön-

nen.49 Nussbaum hat – nach mehreren Anläufen – eine Liste von zentralen Fähigkeiten

erstellt, die für ein gutes Leben erforderlich seien. Hierzu zählen etwa »körperliche

Gesundheit«, »praktische Vernunft« oder »Kontrolle über die eigene Umwelt«.50 Der

durch die zehn zentralen Fähigkeiten konzipierte rudimentäre oder mindestmögliche

Möglichkeitsraum ist so beschaffen, dass aus jeder einzelnen Grundfähigkeit und ih-

rem Zusammenwirken diverse Handlungsoptionen resultieren. Zur Verdeutlichung sei

nur auf die neunte zentrale Fähigkeit in der Liste von Nussbaum eingegangen: Mit der

Fähigkeit zum »Spiel« sind die Tätigkeiten »Lachen«, »Spielen« und »Freude an Frei-

zeitaktivitäten« verbunden. Aus einer zentralen Tätigkeit können sich diverse Hand-

lungen ergeben, je gemäß den Entscheidungen der involvierten Akteure. – Selbst wenn

für meine Untersuchung der eudämonistische Aspekt des Fähigkeiten-Ansatzes weni-

ger von Belang ist, war dieser Exkurs zu Martha Nussbaum insofern erhellend, als er

einerseits auf die Stufung, Komplexität und Interdependenz von Fähigkeiten und an-

dererseits auf die Korrelation von einem Vermögen mit diversen Tätigkeiten hinweist.

Zusammenfassend zu der ersten Bestimmung der praktischen Möglichkeit als ratio-

nales oder kinetisches Handlungsvermögenmit internen oder externen Fähigkeiten lässt

sich festhalten: Ein praktisches Vermögen muss als ein Können verstanden werden, aus

48 Ich unterscheide hier zwischen zentralen Fähigkeiten und Grundfähigkeiten. Nussbaum selbst ist

nicht ganz eindeutig bei der Wortwahl. Mir scheint aber, dass nicht alle der von ihr genannten

zentralen Fähigkeiten »von Natur aus« dem Menschen zukommen. Zwar können einige Grundfä-

higkeiten zugleich zentrale Fähigkeiten sein, nicht aber sind alle zentralen Fähigkeiten als Grund-

fähigkeiten zu verstehen. Nussbaum zufolge können zentrale Fähigkeiten zu Ungleichheiten füh-

ren, die als ungerecht erachtet werden müssten. Ein Beispiel: Zwar ist nachvollziehbar, dass bei

mehreren Bewerberinnen um ein Amt in der Polis diejenige ausgewählt wird, welche die Tätig-

keit am besten ausübt. Aber kann man wirklich sagen, dass denjenigen eine Schulbildung oder

politische Partizipationsrechte versagt werden kann, die »von Natur aus« versklavt sind, also nicht

die nötigenGrundfähigkeitenmitbringen, um sich derMuße hinzugeben und sich an den gemein-

samen Entscheidungsprozessen zu beteiligen? Vgl. a.a.O., S. 115f. Nussbaum attestiert Aristoteles

diesbezüglich Unklarheit in der Argumentation. Demgegenüber stuft Gordon diese Einschätzung

als zumilde ein: Die Rede von »Aristotelischer Sozialdemokratie« sei aufgrund seiner Apologie der

Sklaverei wenig plausibel und deswegen zu verwerfen. Vgl. John-Stewart Gordon, Aristoteles über

Gerechtigkeit. Das V. Buch der Nikomachischen Ethik, Freiburg: 2007, S. 329ff.

49 Siehe hierzu die Stufenunterscheidung, die Nussbaum vornimmt: »Jetzt verkompliziert sich der

Sachverhalt, da wir zwei unterschiedliche Schwellen beschreiben möchten: Eine Schwelle der Fä-

higkeit zur Ausübung von Tätigkeiten, unterhalb deren ein Leben so verarmt wäre, daß es über-

haupt nicht mehr als menschliches Leben gelten könnte; und eine etwas höher anzusetzende

Schwelle, unterhalb deren die für die Menschen charakteristischen Tätigkeiten so reduziert aus-

geübt werden, daß wir das entsprechende Leben zwar als ein menschliches, nicht aber als ein

gutes menschliches Leben bezeichnen würden.« Nussbaum, Menschliche Fähigkeiten, weibliche

Menschen, S. 197. Grundfähigkeiten sind auf der Stufe jenseits der zweiten Schwelle angesiedelt.

50 Die Liste umfasst zehn zentrale Fähigkeiten des Menschen, die untereinander korrelieren. Siehe

etwa die Fassung von 2010: Martha C. Nussbaum, Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung,

Nationalität und Spezieszugehörigkeit, Berlin: 2010, S. 112 oder die Fassung von 2011 (deutsch

2015) in Nussbaum, Fähigkeiten schaffen, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Möglichkeit

dem keine zwingenden, wohl aber mögliche Tätigkeiten folgen. Mögliches kann des-

halb wirklich werden, weil dem Akteur Vermögen zugeschrieben werden, die zu des-

sen Realisierung beitragen. Tätigkeit ist also niemals ohne entsprechende Fähigkeit zu

erklären. Durch interne Fähigkeiten und externe Vermögen eröffnet sich dem Akteur

ein Handlungsspielraum, in dem er darüber zu entscheiden vermag, welche Alternati-

ve er ›will‹ oder wählt. Auf das Erkennen der Handlungsalternativen folgt deswegen

und üblicherweise dieWahl einer Alternative. Sie ist weder vorherbestimmt noch belie-

big. Um gemäß der Einsicht, worin nun die beste Alternative bestehe, auch handeln zu

können, muss ein weiteres Vermögen hinzukommen, nämlich Entscheidungskompetenz:

Nur, wenn der Akteur aufgrund der gewonnenen Einsicht sich für eine Handlung ent-

scheidet, kann sie erfolgen.Wer handelt, verbindet damit stets eine Absicht hinsichtlich

zukünftiger Situationen: Im Handeln ist er bezogen auf Zukünftiges. Dieses Zukünfti-

ge ist als der »Aufenthaltsort« des Möglichen zu bezeichnen.51 Es ergibt sich aus jeder

(bewussten) Definition der Situation. Die daraus resultierende These lautet: Es gibt kein

Handeln ohne Erkenntnis der Handlungsmöglichkeiten.

b. Doppelte Kontingenz: Entscheidungskontingenz und Handlungsraumkontingenz

DieHandlungsmöglichkeiten werden durch interne und externe Vermögen strukturiert

und begrenzt. Wenn Handeln sich dadurch auszeichnet, dass ihm eine Wahl zwischen

mehreren Handlungsalternativen (und sei es nur die Alternative, X zu tun oder nicht zu

tun) zugrunde liegt, dann muss es als ein Vorgang beschrieben werden, der keineswegs

notwendigerweise stattfindet. Handlungen lassen sich nicht hinreichend umschreiben,

wenn wir sie streng deterministisch zu fassen gedenken; rein mechanistische Versuche

einer Definition von Handlung – gemäß der causa efficiens – sind zum Scheitern ver-

urteilt.52 Gemäß Aristoteles sind die Angelegenheiten, in denen Klugheit vonnöten ist,

praktischer Natur und können sich auch anders verhalten.53 Etwas, das weder vorher-

51 Wetz, Die Begriffe »Zufall« und »Kontingenz«, S. 28. Vgl. Aristoteles, De interpretatione 9, 19af.

52 Diese anti-mechanistische Auffassung ist in der Neuzeit weit verbreitet. Inwiefern aber determi-

nistische Erklärungsansätze in der Handlungstheorie vollständig zu verwerfen seien, bleibt um-

stritten. So warnte etwa William James zwar vor einer Konzeption des Handelns, die auf einem

»starkenDeterminismus« beruht, weil jene Spielart zu Pessimismus und einer Verkümmerung der

Subjektivitätsvorstellung führe. Dennoch schließe der Determinismus einen freien Willen nicht

unbedingt aus. James prägte den Begriff »weicher Determinismus«. William James, The Dilemma

of Determinism, in: ders., TheWill to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, Cambridge:

1979, S. 145ff. Vgl. auch Daniel C. Dennett, Ellenbogenfreiheit. Die erstrebenswerten Formen des

freienWillens, Frankfurt a.M.: 1986: »Wenn es zwischen demWirklichen und demMöglichen kei-

nen Raum gibt, keine Ellenbogenfreiheit, mit der man sich bewegen kann, können wir in Ermah-

nungen keinen Sinn ausmachen. […] Dr. Pang-loss, der Pessimist, wird seufzen und zustimmen: Es

ist die beste aller möglichen Welten – und sie könnte nicht schlechter sein! Wie die Philosophen

es ausdrücken: ›Soll‹ impliziert ›kann‹, selbst auf Gebieten, die nicht das geringstemitWillensfrei-

heit undmoralischer Verantwortlichkeit zu tun haben.« (S. 184) Der Hinweis auf die demHandeln

fremden Gebiete ist wie folgt zu verstehen: Dennett zeigt, dass noch nicht einmal die Naturwis-

senschaften ohne diese Differenz zwischen demMöglichen und demWirklichen – er nennt diese

Ellenbogenfreiheit jenseits der praktischen Philosophie mit Hume »Ungebundenheit« – auskom-

men.

53 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI, 5 und 8.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 87

bestimmt noch beliebig ist, heißt »kontingent«. So zeugen die Handlungsmöglichkei-

ten von der Kontingenzmenschlicher Praxis: Praktische Möglichkeiten können verwirk-

licht werden, müssen es aber nicht. Kontingenz ist konstitutiv und charakteristisch

für den Handlungsbereich überhaupt. Sie ist neben »Fähigkeit/Können/Vermögen« die

zweite Bestimmung des Begriffs der praktischen Möglichkeit. Wir sprechen nur dann

von Handeln, wenn die Tat nicht als zwangsläufige Abfolge oder als strikt vorausseh-

bares Verhalten begriffen werden muss. Handeln muss als ein Geschehen aufgefasst

werden, welches – wie der letzte Abschnitt ergab – aus einer Wahl zwischen meh-

reren Handlungsmöglichkeiten hervorgegangen ist. Insofern gibt es eine Beziehung

zwischen Handlungsmöglichkeiten und praktischer Kontingenz. Allein begrifflich ist

im Altgriechischen dieser Zusammenhang von Kontingenz und Möglichkeit manifest:

Der Kontingenzbegriff wird imGriechischen beinahe synonymmit Dynamis gebraucht.

Dort, wo keine Dynamis ist, kann nicht gehandelt werden, denn dort gibt es keine Al-

ternativen.

Um das praktisch Kontingente näher bestimmen zu können, mag die Erinnerung

an zwei verschiedene Kontingenz-Typen bei Aristoteles helfen. Absolute Kontingenz wird

denjenigen Sachverhalten unterstellt, die unbestimmt sind und deswegen rein zufällig

eintreten können. Absolute Kontingenz ist mit »Zufall« engzuführen: Zwei Ereignisse

fallen zusammen und bewirken ein drittes, ohne dass dieses Dritte in irgendeiner Art

undWeise hätte vorausgesehen werden können, weil das »Zusammenfallen« von Ereig-

nis 1 und Ereignis 2 nicht vorherbestimmt war.54 Demgegenüber ist dann von relativer

Kontingenz die Rede, wenn etwasmeistens eintritt, alsomit einer gewissen Regelmäßig-

keit undWahrscheinlichkeit, aber keineswegs immer. Ein derartiges Ereignis ist partiell

bestimmt.55

Diese relative Kontingenz tritt nicht ausschließlich bei natürlichen Gegenständen

auf. Sie ist insbesondere für das Verständnis von praktischen Zusammenhängen von

Belang. Etwas, das nicht immer eintritt, ist zugleich Ausdruck eines Anderskönnens, wo-

mit stets zu rechnen ist, weil praktische Geschehnisse nur zum Teil vorherbestimmt

sind.56 Das Eintreten einer Handlung bleibt – bis zu ihrem Eintreten – unterbestimmt,

keineswegs aber zufällig. Kontingent sind Handlungen aufgrund der Unbestimmtheit,

die maßgeblich aus dem Entscheidenkönnen zwischen mehreren Handlungsalternativen

von Akteuren resultiert. Nicht rein zufällig sind Handlungen, weil etwas möglich ist

54 Aristoteles, Physik, II, 5 sowie Aristoteles, Metaphysik, V, 30 sowie VI, 2. Diese Koinzidenz von zwei

kausal unabhängigen Geschehnissen lässt sich mit Aristoteles noch einmal unterteilen in einen

»Tyche«-Zufall und einen »Automaton«-Zufall. Bei Zufall verstanden als »Tyche« koinzidieren zwei

Handlungen, welche unbeabsichtigt waren, aber beabsichtigt hätten werden können: Der Gläu-

biger geht auf denMarkt zur Erledigung von Geschäften und trifft dabei auf seinen Schuldner, der

ihmseinGeld zurückzahlen kann. Zufall verstanden als »Automaton«hingegen ereignet sich dann,

wenn zumindest eines der beidenGeschehnisse ohne planende Vernunft zustande gekommen ist:

Der lose Ziegel fällt genau in demMoment vomDach, als sich ein Spaziergänger deswegen am fal-

schen Ort befindet, weil er von dem Stein erschlagen wird. Vgl. Peter Vogt, Kontingenz und Zufall.

Eine Ideen- und Begriffsgeschichte, Berlin: 2011, S. 139.

55 Aristoteles, Erste Analytik, I, 13, 32b.

56 Hier sei auf eine definitorische Feinheit hingewiesen, die sich zwischen Kontingenz unter ontolo-

gischer und unter praktischer Perspektive auftut: Im ersten Fall sprechen wir von Anderseinkönnen,

im zweiten Fall von Anderskönnen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Möglichkeit

aufgrund von Vermögen: Absolute Kontingenz wird ausgeschlossen, wenn der Aspekt

des Vermögendseins im praktischen Möglichkeitsbegriff verankert ist, denn durch Ver-

mögen findet eine Bestimmung statt.57 Auch wenn Rahmenbedingungen die Hand-

lungsmöglichkeiten eingrenzen oder gewisse Optionen wahrscheinlicher werden las-

sen, führt dies nicht dazu, dass die Entscheidung dem Akteur abgenommen wird.

Kontingenz, die mit der praktischen Fähigkeit zur Entscheidung verbunden ist, soll

Entscheidungskontingenz heißen. Dort, wo ein Akteur in der Lage ist, zwischen verschie-

denen Handlungsoptionen zu wählen, ist insofern von Kontingenz auszugehen, als die

Entscheidung selbst nicht vollständig vorherbestimmt, also notwendig ist. Aus der Ent-

scheidungskompetenz von Akteuren resultiert Entscheidungskontingenz.

Praktische Kontingenz, verstanden als ein So-oder-anders-Handeln-Können, re-

kurriert also auf das Moment der Entscheidung. Doch ein weiteres Moment muss noch

hinzukommen, um von praktischer Kontingenz in einem umfassenden Sinne sprechen

zu können. Wie im Reich des Natürlichen ist in der Sphäre des Handelns Kontingenz

dort anzutreffen, wo Veränderung stattfindet. Die ›Rumpfform‹ der Kontingenz, näm-

lich das Sein- oder Nichtseinkönnen, fußt gemäß der aristotelischen Naturphilosophie

und Ontologie auf der Offenheit des Stoffes.58 In Hinblick auf die Handlungssphä-

re muss diese Vorstellung dahingehend erweitert oder modifiziert werden, dass der

Raum, in dem eine Handlung vonstattengeht, diese Offenheit mitbewirkt.59 Nicht nur

wird Kontingenz in der Wahl zwischen verschiedenen Handlungsmöglichkeiten kon-

statiert, sondern ebenso in dem, worin sich eine Handlung vollzieht.Wäre jener Hand-

lungsraum unveränderlich, bliebe die Wahl aus verschiedenen Handlungsalternativen

wirkungslos. Veränderung geschieht durch Handlungsvollzüge auf der Grundlage von

Vermögen. Kontingenz ›garantiert‹, dass Raum zu Veränderung durch Handeln bleibt

und ist demnach eine notwendige Bedingung von Praxis. Bubner bemerkt:

57 Diese Unterscheidung zwischen absoluter Kontingenz (reinem Zufall) und relativer Kontingenz

wird ähnlich auch vonMakropoulos getroffen: Er spricht von »Zufallskontingenz« und »Verfügbar-

Kontingenz«. Michael Makropoulos, Möglichkeitsbändigungen. Disziplin und Versicherung als

Konzepte zur sozialen Steuerung von Kontingenz, in: Soziale Welt, Vol. 41: 1990, S. 410. Vgl. auch

die Unterscheidung und den Zusammenhang von Zufall und Kontingenz bei Rohbeck, demzu-

folge »Zufall« als Koinzidenz von unabhängigen Handlungsketten zu deuten sei, während »Kon-

tingenz« als Bereich des Wirklichkeitsraums zu bestimmen sei, in dem sich Dinge auch anders

verhalten können. Zwar ereignen sich Zufälle im Bereich des Kontingenten, aber insbesondere sei

mit Kontingenz auf Strukturen verwiesen, durch die nicht alles beliebig verlaufe, sondern ledig-

lich bestimmte Möglichkeiten vorhanden sind. Rohbeck, Machbarkeit oder Unverfügbarkeit der

Geschichte?, S. 69f. sowie Johannes Rohbeck, Zukunft der Geschichte. Geschichtsphilosophie und

Zukunftsethik, Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Sonderband, Berlin: 2013, S. 35ff.

58 Der Stoff erweist sich als der Grund von allemSeienden, das geworden ist: »Alles aber, waswird, sei

es durch Natur, sei es durch Kunst, hat einen Stoff; denn ein jedes Werdende hat die Möglichkeit

sowohl zu sein als auch nicht zu sein, und das ist in einem jeden der Stoff.« Aristoteles,Metaphysik,

1032a.

59 Verstehenwir unter Praxis allein diejenigenTätigkeiten, die ihrenZweck in sich selbst tragen, dann

kann der Stoff nicht entscheidend sein. Subsumiert man aber unter den Bereich des Praktischen

auch diejenigen Tätigkeiten, die ihren Zweck im Produkt des Wirkens haben, dann darf der Stoff

auch als Ursache kontingenter Sachverhalte keineswegs vernachlässigt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 89

»Handeln mag sich nur dort zu vollziehen, wo die Dinge auch anders sein können,

und es muß sich dort aufhalten, solange es Handeln ist.«60

In diesem Sinne spricht Makropoulos von Handlungsraumkontingenz.61 Das So-oder-

anders-Handeln-Können wird bestimmt durch das Moment der Handlungsraumkon-

tingenz, zugleich wird damit aber auch auf die Situationsspezifik hingewiesen, die zu-

mindest in Teilen dem individuellen Handeln entzogen ist: Handlungsraumkontingenz

meint denn auch das Unberechenbare, bisweilen Unverfügbare, was sich daraus ergibt,

dass durch Handeln nichtintendierte Geschehnisse eintreten können. Für die Akteu-

re sind die Begebenheiten, die mit diesen Handlungen zusammenfallen und das er-

strebte Resultat maßgeblich modifizieren können, nicht vorhersehbar gewesen. Prak-

tische Kontingenz impliziert also auch die Vorstellung von Zufall. Der Zufall erweist

sich in der dargelegten Systematik zwar als Aspekt von Handlungsraumkontingenz,

nämlich als einer, auf den die Handelnden in ihren Zwecksetzungen und Realisierungs-

bestimmungen de facto keinen Einfluss haben.62 Aber Zufall bleibt immer nur ein As-

pekt in Fähigkeits-Wirklichkeits-Zusammenhängen, deren Andersseinkönnen keines-

wegs grenzenlos und alles andere als unbestimmt ist. An rationalen Vermögen, sozialen

Kompetenzen, emotionalen Fähigkeiten und technischen Fertigkeiten wird bewusst,

dass ein jeder Handlungsraum ein veränderliches und veränderbares Feld ist, das aber

keineswegs vom Zufall regiert wird: Der Handlungsraum ist partiell bestimmt.

c. Conclusio. Praktische Vermögen und Kontingenz:

die Ermöglichung von Freiheit

Der Begriff der praktischen Möglichkeit ist demnach definiert worden durch die Vor-

stellung von Vermögen und Kontingenz. Unter dem Begriff des Vermögens wurden so-

wohl die Fähigkeiten der Akteure als auch externe Vermögen subsumiert. Praktische

Kontingenz, das So-oder-anders-Handeln-Können, setzt sich aus den Momenten der

Entscheidungs- und der Handlungsraumkontingenz zusammen. Die Bestimmungen

»Vermögen« und »Kontingenz« sind gegenseitig vermittelt: Die Sphäre der Kontingenz

ist partiell bestimmt durch praktische Vermögen, und die praktischen Vermögen wie-

derum zeitigen weder notwendige noch unmögliche Ereignisse.

Man wird den Eindruck nicht los, dass Aristoteles – ummit Kant zu sprechen – das

Feld der praktischen Vermögen und der Kontingenz nur rhapsodisch bestellt hat. Ins-

besondere fällt es schwer, den Kosmos der praktischen Vermögen mit aristotelischen

Begrifflichkeiten hinlänglich zu erfassen. Gleichwohl wurde ein erster Versuch unter-

nommen: Erstens wurden rationale und kinetische Handlungsvermögen als Elemente

60 Rüdiger Bubner, Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Untersuchungen zur praktischen

Philosophie, Frankfurt a.M.: 1984, S. 38 sowie Rüdiger Bubner, Die Aristotelische Lehre vom Zufall.

Bemerkungen in der Perspektive einer Annäherung der Philosophie an die Rhetorik, in: Gerhart

von Graevenitz und Odo Marquard (Hg.), Kontingenz, München: 1998, S. 8f.

61 Michael Makropoulos, Kontingenz und Handlungsraum, in: Gerhart von Graevenitz und OdoMar-

quard (Hg.), Kontingenz, München: 1998, S. 24.

62 »Alles, was durch menschliches Können entsteht, entsteht also um eines Zweckes willen, und das

ist sein Ziel und das Beste. Was aber durch Zufall entsteht, entsteht um keines Zweckes willen«.

Aristoteles, Protreptikos (griechisch-deutsch), 2. Auflage, Frankfurt a.M.: 1993, B 12.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Möglichkeit

einer jeden Handlung bestimmt. Zweitens umfasst jede Handlung interne Fähigkeiten

und externe Vermögen. Mit diesem Komplex an Vermögen hängt ein anspruchsvolles

Konzept der praktischen Kontingenz zusammen. Zu konstatieren ist zumindest eine

gegenseitige Vermittlung von Vermögen und Kontingenz, die sich einerseits auf der

Akteursebene in der Relation zwischen internen Fähigkeiten (Willen/Erkenntnis/Ent-

scheidung und Macht/Kraft) und einer Kontingenz im Handeln (Andersseinkönnen der

Entscheidung und Ungewissheit des Gelingens) zeigt. Andererseits wird die Vermitt-

lung von Vermögen und Kontingenz auf der extrasubjektiven Ebene in externen Ver-

mögen und der Handlungsraumkontingenz erschlossen.

Dieses Schema ist der Versuch, verschiedene Vermögen und Kontingenz-Arten ab-

zubilden. Diese visualisierte Typisierung krankt aber letztlich daran, dass sie Interak-

tionen zwischen Subjekten nicht darzustellen vermag. Sie weist damit dasjenige Defizit

der aristotelischen Theorie der praktischen Möglichkeit auf, was ich oben beschrieben

habe: Aristoteles fehlt ein begriffliches Werkzeug zum Verständnis von Vermögen und

Möglichkeiten, die in Interaktionen zwischen Akteuren gebildet oder modifiziert wer-

den und als Voraussetzung dafür gelten können, soziale Sachverhalte zu verändern.63

63 So kann etwa das, was Luhmann im Anschluss an und in Abgrenzung zu Parsons im 20. Jahrhun-

dert als »doppelte Kontingenz« umschrieb, auf Grundlage der aristotelischen Systematisierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 91

Der Geschehenszusammenhang, in dem Handeln seinen Ort hat, wird als

Möglichkeits-Wirklichkeits-Gefüge begriffen. Dieser Zusammenhang gehorcht weder

dem Zufall noch der Notwendigkeit. In einem praktischen Geschehenszusammenhang

können Handlungsmöglichkeiten durch Akte realisiert werden – oder auch nicht.

Die Kontingenz in der Entscheidung und die Kontingenz des Handlungsraums er-

weisen sich hierfür als notwendige Bestimmungen praktischer Möglichkeiten. So ist

der Begriff der praktischen Möglichkeit Ausdruck der relativen Offenheit von Hand-

lungsräumen, in denen Klugheit und die Fähigkeit zur Entscheidung unverzichtbar

sind.

Was ich alsMöglichkeits-Wirklichkeits-Gefüge bezeichne,wurde vielfach anthropo-

logisch aufgeladen. Dergestalt sieht Agamben eine Grundbestimmung des Menschen

darin, seine »Vermögen zu vermögen«. Dies kann als Element menschlicher Freiheit

gelesen werden: Der Mensch ist insofern frei, als er auch in der Lage ist, seine Vermö-

gen nicht zu realisieren. Im aristotelischen Möglichkeitsverständnis, so Agamben, sei

dieses Freiheitsverständnis zumindest angelegt.64 Agamben ist mitnichten der einzige

Autor, der in den menschlichen Vermögen und der praktischen Kontingenz zumin-

dest eine Vorform des modernen Freiheitsverständnisses ausmacht.65 Gewiss finden

sich bei Aristoteles einige Konturen für eine derartige Interpretation. Ein Element be-

steht in der Kausalität der Handlung. Eine Handlung hat nach Aristoteles ihre Ursa-

che im Handelnden selbst. Aristoteles deutet damit an, dass der Komplex an prakti-

schen Möglichkeiten diejenigen Tätigkeiten umfasst, zu denen man nicht gezwungen

ist oder wird. Die Praxis ist der Bereich dessen, was durch uns geschehen kann. Die

versuche nur bedingt dargestellt werden, weil die Kontingenz der Interaktion und Koordination

verschiedener Akteure in ihren Handlungsabsichten und wechselseitig unterstellten Erwartungs-

haltungen nur ungenügend berücksichtigt werden kann. Vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme.

Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a.M.: 1984, S. 171ff.

64 Giorgio Agamben, On Potentiality, in: ders., Potentialities. Collected Essays in Philosophy, Stan-

ford: 1999, S. 182. Dieser Auffassung von menschlichen Vermögen als »Zwei-Wege-Fähigkeiten«

(Fähigkeit, etwas zu tun und es nicht zu tun), widerspricht vehement: Jasper Liptow, Fähigkeiten

und die »Bedingung alternativer Möglichkeiten«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, Jahr-

gang 36, 2011, S. 192.

65 Freiheit wird dabei als Willensfreiheit thematisiert. Ricoeur hat seine Überlegungen zu den intel-

lektuellen und sittlichen Tugenden in der »Nikomachischen Ethik« mit folgender Frage beendet:

»Wird man nun immer noch an der Behauptung festhalten, die Griechen hätten unsere Begriffe

des Willens, der Willensfreiheit, des Selbstbewußtseins nicht gekannt? Tatsächlich kannten sie

sie nicht im Sinne der Kategorien, die die unsrigen geworden sind. Aber sie haben zwischen ihnen

und uns eineNähe auf der Ebene des sittlichen Verständnisses geschaffen, in dessen Rahmen eine

scharfsinnige Analyse gesellschaftlichen Handelns möglich ist.« Ricoeur, Wege der Anerkennung,

S. 120f. Freiheit wird hier v.a. am Verantwortungsbegriff expliziert: Der fähige Mensch, der eine

Tat vollbrachte, ist aufgrund der Aktualisierung seines Vermögens für sie verantwortlich. Höffe

hingegen vermeidet in seiner differenzierten Erörterung des Willensbegriffs bei Aristoteles die

Rede von Freiheit. Zwar seien voluntative Elemente innerhalb einer auf den Grundbegriff »Stre-

ben« ausgerichteten Ethik vorhanden (vgl. die Anfangspassage der »Nikomachischen Ethik«), aber

der »volle Begriff des Willens«, gar Willensautonomie, sei nicht erkennbar im Werk des Aristote-

les. Höffe gibt zudem einen reichhaltigen Überblick über die Verfechterinnen und Kritikerinnen

der These, bei Aristoteles fände sich bereits der für die Neuzeit so wichtig werdende Begriff des

Willens. Höffe, Aristoteles, S. 216ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Möglichkeit

Vorstellung der causa finalis wird damit entnaturalisiert. Finalität lässt sich in den kon-

kreten Handlungszusammenhängen ausfindig machen. Erworbene Vermögen weisen

ein je spezifisches Worum-Willen auf. Es ergibt sich aus den spezifischen Praktiken

vergesellschafteter Akteure, sodass eine Wissenschaft des Handelns kaum Naturwis-

senschaft sein kann, sondern primär Kulturwissenschaft ist, die um die Historizität

der praktischen Vermögen und der Zwecksetzungskompetenz der Akteure weiß. Men-

schen setzen Zwecke, und weder ihre Zwecke noch damit korrespondierende Ereignisse

(Handlungen) sind vollends vorherbestimmt. Praktisch Mögliches ist partiell bestimmt

und wird erst durch Entscheidungen und Handlungsvollzüge vollends bestimmt und

in diesem Sinne ›wirklich‹. Das Entscheiden-Können und das Handeln-Können dürfen

als Ausdruck menschlicher Freiheit verstanden werden.

Diese Aspekte einer Theorie der praktischen Möglichkeiten geben Hinweise, inwie-

fern sowohl die Vorstellung vonWillensfreiheit als auch die Idee der Handlungsfreiheit

einen Vorläufer in Aristoteles haben. Willensfreiheit wird im Kontext der Ausführun-

gen zu den rationalen Vermögen einschlägig, Handlungsfreiheit in der Betrachtung

des Handlungsraums. Handeln ist niemals vollends determiniert: Praxis ist der Be-

reich des Anderskönnens. Politik, als vorzüglicher Praxisgegenstand, wurde deswegen

in aristotelischen Betrachtungsweisen stets als ein Handlungszusammenhang verstan-

den, in dem zwischen verschiedenen Möglichkeiten abgewogen und entschieden wer-

den muss.66 Politische Praxis hat es bevorzugt mit der Wahl der vermeintlich besten

und (nicht der wahren) Alternativen zu tun. Von Alternativen zu sprechen bedeutet

aber auch: Konkrete politische Handlungszusammenhänge erlauben niemals, aus be-

liebigen, sondern aus bestimmten und in der jeweiligen Situation angemessenen Alter-

nativen zu wählen. Entscheiden und Handeln gehen ›von uns‹ aus, und das begrenzt

und bestimmt wiederum die Handlungsmöglichkeiten – einerseits aufgrund von ob-

jektiven Rahmenbedingungen und externen Vermögen, andererseits durch die kultu-

rell geprägten Tugenden, das Urteilsvermögen und die kinetischen Fähigkeiten der be-

teiligten Akteure. Die so aus der Dynamis-Energeia-Lehre des Aristoteles abgeleiteten

Überlegungen deuten schon an, worauf auch in den folgenden Kapiteln die Diskussion

um das Möglichkeitsdenken abzielt: die Ermöglichung von Freiheit.

2. Der Begriff der Handlungsmacht, die Negation des
Möglichkeitsgedankens und die Irrealität der Kontingenz bei Spinoza

Am Ende des Weges seh ich die Macht

Und sie ähnelt einer Zwiebel

Tomas Tranströmer

Vollziehen wir den Sprung. Es ist ein Überspringen derjenigen historischen Zeitspan-

ne, welche die Modernen als Mittelalter bezeichnen. In dieser Epoche konnte sich im

Kontext der Scholastik ein christlicher Aristotelismus entfalten, der dann in Baruch

66 Wilhelm Hennis, Politik und praktische Philosophie. Eine Studie zur Rekonstruktion der politi-

schen Wissenschaft, Neuwied: 1963.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 93

de Spinoza einen wirkmächtigen Gegner gefunden hat.67 Spinozas Abhandlungen zur

Ontologie, Theologie, Epistemologie, Ethik und Politik können insofern als imposanter

Auftakt der Aufklärung in ihrer radikalen Variante gelten, als es ihm zuallererst gelang,

die zentralenMotive dieser Strömung zu bündeln. In Spinozas Schriften wird die ›Neue

Zeit‹ als eine Zeit der Kritik am Bestehenden begründet: Sie tritt auf als Kritik der Reli-

gion, Kritik des Wissens und Kritik der Macht. Spinoza steht am Anfang einer Zeiten-

wende, welche die Machbarkeit einer besseren Zukunft dahingehend zu begreifen un-

ternimmt, dass sich die möglichen Alternativen zum status quo in wissenschaftlichen

und praktischenHinsichten nur dann entdecken und realisieren lassen,wenn durch die

menschliche Vernunft ein hinter dem notwendigen Schleier liegendes Wissen über die

Bedingungen des Seins und des Denkens hartnäckig erschlossen wird.68 Zur Radikali-

tät und Neuheit der spinozianischen Philosophie zählt ein Anti-Aristotelismus, der sich

auch in der Negation des Begriffs der Möglichkeit manifestiert: In den Überlegungen

zu Kontingenz und Vermögen bezieht Spinoza die Antithese zu Aristoteles.

Somit endet vorerst die Auseinandersetzung mit Aristoteles. Doch zuvor soll noch

auf eine terminologische Besonderheit hingewiesen werden, die in dem griechischen

Wort »Dynamis« und seiner Verwendungsweise bei Aristoteles angelegt ist. Dynamis

kann sowohl mit »Vermögen« als auch mit »Macht« übersetzt werden. Im Deutschen

liegt dieser Zusammenhang auf der Hand, wenn man bedenkt, dass »Vermögen« vom

mittelhochdeutschen Substantiv »Möge« abstammt. Dieses Substantiv meint »Macht«.

Mit dem Begriff der Macht, so ließe sich vorerst sagen, bezeichnen wir das, was et-

was vermag. Im aristotelischen Verständnis ist es angebracht, Dynamis bevorzugt mit

»Vermögen« zu übersetzen, denn in diesemWort steckt die Vorstellung von Fähig-Sein,

verstanden als ein Können, das kein Müssen ist. Vermögen bedingen Möglichkeiten.

Bei Spinoza hingegen liegt es nahe, potentia (das lateinische Wort für Dynamis) mit

»Macht« zu übersetzen, um den Unterschied zur aristotelischen Konzeption des Ver-

mögens zu verdeutlichen: Aus einer potentia können sich keine Möglichkeiten ergeben,

die das Moment der Kontingenz implizieren. Aus der potentia von Einzeldingen oder

Kollektiven erfolgen vielmehr bestimmte Wirkungen.69

Anhand dieser Vorbemerkungen wird bereits die Motivation ersichtlich, warum

es zur ›Anreicherung‹ des Möglichkeitsbegriffs unerlässlich ist, Spinoza zu bemühen.

Zwar mündet Spinozas Anti-Aristotelismus in der Negation des Begriffs der Möglich-

keit, aber zugleich wird ein Begriff der Macht entfaltet, der für die weitere Entwicklung

67 Einen guten Überblick bietet dieser Sammelband: Ludger Honnefelder et al. (Hg.), Albertus Ma-

gnus und die Anfänge der Aristoteles-Rezeption im lateinischen Mittelalter. Von Richardus Ru-

fus bis zu Franciscus de Mayronis, Münster: 2005. Vgl. Norman Kretzmann et al. (Hg.), The Cam-

bridge history of later medieval philosophy. From the rediscovery of Aristotle to the disintegration

of scholaticism 1100-1600, Cambridge: 1982.

68 Jonathan I. Israel, Radical Enlightment. Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750, Ox-

ford: 2001, S. 159-168 und S. 242-246.

69 Gewiss kennt auch Spinoza »Fertigkeiten« und »Begabungen«. Diese werden aber mit dem Termi-

nus »facultas« ausgedrückt. In einem anti-aristotelischen Kontext, in dem die Dynamis-Energeia-

Konzeption obsolet geworden ist, zeigt der Begriff der facultas den ›Wirklichkeits-Charakter‹ von

Fähigkeiten an.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Möglichkeit

eines modernen Begriffs der praktischen Möglichkeit relevant wird. Pointiert formu-

liert: Mit Spinoza wurde das Moment der Kontingenz aus der Ontologie vertrieben,

aber die Machtförmigkeit von Seins- und Handlungszusammenhängen etabliert. Dar-

über hinaus wird sich allerdings zeigen, wie die Vorstellung von Kontingenz mit Spino-

za rehabilitiert werden kann, wenn die Sphäre des Menschen unter einer spezifischen

Perspektive untersucht wird: Kontingenz ist irreal, aber nicht irrelevant, weil mensch-

liche Handlungsvollzüge häufig auf Kontingenzunterstellungen beruhen. Während die

Vorstellung von Kontingenz auf Ebene der richtigen Erkenntnis exkludiert wird, ist sie

fester Bestandteil auf Ebene der faktischen, gesellschaftlichen Vollzüge menschlicher,

also mit begrenztem Verstand versehener Lebewesen. Hierfür bedarf es eines Perspek-

tivwechsels von der allgemeinen Ontologie zu einer politischen Ontologie, die ich als

Sozialphysik bezeichne und anhand einiger Merkmale darlegen werde.

a. »Potentia« und die Negation des Begriffs der Möglichkeit

Häufig wird im heutigen Verständnis der Begriff der Macht ausschließlich in menschli-

chen Handlungszusammenhängen verortet und bei der Analyse von sozialen Gebilden

(Institutionen, Netzwerken oder Systemen) verwendet. Gemäß einer gängigen Defini-

tion ist Macht »als Inbegriff der Gestaltungsmöglichkeiten der sozialenWelt« aufzufas-

sen.70 Macht meint dann Handlungsmacht, soziale oder politische Macht. Außerdem

ist Macht oftmals negativ konnotiert, indem sie mit willkürlichemHandeln, gar Gewalt

in Verbindung gebracht wird. Doch diese Engführung von Macht allein auf menschli-

che Macht scheint ebenso verkürzend zu sein wie die negativen Konnotationen. Um ei-

nenMachtbegriff, der beide voreiligen Verkürzungen unterlässt,war Spinoza bemüht.71

Wie er zu zeigen gedenkt, gelangen wir nur dann zu einem richtigen Verständnis von

Macht, wenn sie aus allgemeinen – das heißt nicht spezifisch menschlichen – Zusam-

menhängen abgeleitet wird. Dabei handelt es sich um einen deskriptiven Machtbegriff,

der als Ursache der Existenz und der Veränderung von Einzeldingen im Rahmen der

spinozianischen Ontologie expliziert wird.

Einzeldinge haben innerhalb der spinozianischen Ontologie teil an der Macht des

Gesamtzusammenhanges, der als Gott oder Natur bezeichnet wird. Diese Macht wird

als Wirkmacht eingeführt, wonach aus Gott alles folgt und in Gott alles ist. Er ist, wie

70 Georg Zenkert, Die Konstitution der Macht. Kompetenz, Ordnung und Integration in der politi-

schen Verfassung, Tübingen: 2004, S. 15. Vgl. Byung-Chul Han, Was ist Macht?, Stuttgart: 2005,

S. 15-36.

71 Martin Saar hat darauf hingewiesen, dass dieses Verständnis vonMacht, so allgemein und abstrakt

es dann auch vorerst sein mag, gewiss keine Besonderheit neuzeitlicher Ontologie darstellt und

ebenso auch bei Aristoteles vorzufinden ist, sofern der Begriff der »Dynamis« mit »Macht« über-

setzt wird: »›Macht‹ heißt hier nichts Bestimmtes, sondern ganz allgemein so etwas wie ›Können‹,

›Vermögen‹, und dies, was gekonnt werden muss und worüber verfügt werden muss, das ist, die

eigenen Fähigkeiten zur Erhaltung und zum Verhalten in der Welt nutzen, ausüben, realisieren

zu können.« Martin Saar, Macht in Bewegung, in: Katrin Felgenhauer und Falk Bornmüller (Hg.),

Macht:Denken. Substantialistische und relationalistische Theorien – eine Kontroverse, Bielefeld:

2018, S. 78. Manmerkt alleine an diesen wenigenWorten, wie – etwa durch den Rekurs auf Selbst-

erhaltung – diese Aristoteles-Interpretation durch Spinozas Ontologie geprägt ist, hier also eine

Kontinuität hergestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 95

Spinoza es ausdrückt, die immanente Ursache von allem.72 Die Macht Gottes ist not-

wendig, unteilbar und ewig. An dieser allgemeinen und fundamentalen Bestimmung

wird bereits deutlich, dass der Begriff »potentia« konstitutiv ist für Seiendes und für

dessen Verständnis: Ohne den Begriff derMacht wärenwir nicht in der Lage, überhaupt

etwas adäquat (also seiner Ursache gemäß) zu erkennen, geschweige denn menschli-

ches Handeln zu begreifen.

Unter dieser allgemeinen, ontologischen Perspektive erscheinen Menschen als ge-

wöhnliche Einzeldinge, die ebenso wie alle anderen Geschöpfe der Natur teilhaben an

der Macht Gottes: Das Einzelding Mensch wird als eine Modifikation unter mannig-

faltigen Modifikationen der Natur bestimmt, nimmt somit keine herausragende Rolle

in der Gesamtstruktur alles Seienden ein und gleicht in vielen Aspekten allen anderen

Modi der Substanz. Die fundamentalste Gemeinsamkeit ist das Streben – der conatus –

jedes Dings, sich in seinem Sein zu erhalten.73 Jedes Ding strebt nach Selbsterhaltung,

so viel es vermag. Sein Streben wirdmit derMacht dieses Einzeldings gleichgesetzt; die

Macht aller Dinge besteht gerade in diesem Streben. Es muss sich gegen seine eigene

Zerstörung durch andere Dinge jederzeit behaupten, oder anders ausgedrückt: Seine

Existenz ist nicht notwendig gegeben. Solange seine Macht ausreicht, um seine Zerstö-

rung zu verhindern, existiert es. Insofern ist der conatus mit der Macht des Einzeldings

zu identifizieren, da es nur dann existiert, wenn ihm die nötige Macht zukommt.74

In dieser Engführung von Selbsterhaltungsstreben und Macht, von conatus und poten-

tia, ist das Einzelding seinem Wesen nach bestimmt: Seine Macht besteht darin, sich

auf bestimmte Art und Weise am Leben zu erhalten. Diese Macht zeigt sich in den

Wirkungen des Einzeldinges, die es auf sich selbst oder auf andere ausübt. Allerdings

würde die spinozianische Auffassung vom conatus unterboten werden, wenn das Stre-

ben nach Selbsterhaltung allein als Überlebensstreben aufgefasst werden würde. Das

nackte Überleben wird keineswegs der Machtfülle gerecht, die Einzeldinge üblicher-

weise anstreben. Einzeldinge drängen danach, ihreMacht zu steigern. Das Streben nach

Selbsterhaltung ist immer auch ein Streben nach Steigerung der eigenen Macht.

Einzeldinge wirken in der Welt. Auf diese Weise genügen sie ihrem Streben nach

Selbsterhaltung und Steigerung der eigenen Macht. Insofern ist die Macht eines Ein-

zeldings als Wirk- oder Handlungsmacht zu verstehen. Macht hängt mit Machen oder

Tun zusammen. Die Macht eines Einzeldings besteht in denjenigen Tätigkeiten, die

alleine aus seiner eigenen Natur etwas bewirken.75 Macht ist demnach auf das Han-

deln bezogen, denn ein Individuum handelt (agere) nach Spinoza immer nur dann,

wenn die Ursache seines Handelns adäquat aus der Natur seiner selbst erklärt werden

kann.76 Findet aber an einem Einzelding eine Veränderung statt, die ursächlich nur

72 Spinoza, Ethik (1677), Darmstadt: 1967, I, Prop. 18.

73 A.a.O., III, Prop. 6.

74 A.a.O., III, Prop. 6, Demonstratio sowie IV, Def. 3.

75 A.a.O., IV, Def. 8.

76 A.a.O., III, Def. 2: »Ich sage, dass wir dann thätig sind, wenn Etwas in uns oder ausser uns ge-

schieht, dessen adäquate Ursache wir sind«. Auch wenn die zitierte Definition von Handeln sich

auf menschliche Einzeldinge zu beziehen scheint, hat Spinoza mit Handeln keine Tätigkeit vor

Augen, die spezifisch menschlich wäre, sich nur auf Menschen anwenden ließe. Der Handlungs-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Möglichkeit

in einem begrenzten oder bedingten Sinne es selbst ist, so leidet (pati) dieses Einzel-

ding. In diesem Fall wäre es unangemessen, das Bewirkte ausschließlich als Folge der

Machtaktualisierung seiner selbst zu erachten. Wer in diesem Sinne die Machtfrage

stellt, möchte die Ursachen bestehender Verhältnisse oder bereits vollzogener Prozesse

erkunden. Macht erweist sich somit als ein Begründungsverhältnis.77 Wird außerdem

berücksichtigt, dass das Selbsterhaltungsstreben ein Streben zur Steigerung der eige-

nenMacht bedeutet, so geht es dem Einzelding darum,mehr bewirken oder begründen

zu können.

In der spinozianischen Ontologie ›ist‹ allein Gott uneingeschränkte Handlungs-

macht. Er leidet also nie. Dies trifft auf Einzeldinge keineswegs zu. Alle Dinge, alle Mo-

di der göttlichen Substanz sind demgegenüber niemals nur als handelnd zu verstehen,

sie sind eben nicht omnipotent.78 Vielmehr sind sie je spezifische und eingeschränkte

Ausdrucksweisen (Modifikationen) der göttlichen Macht. Jedes Ding ist sowohl ein Teil

der Natur als auch ihrer Macht, notwendig eingebunden in den natürlichen Gesamt-

zusammenhang und deswegen potentia agendi et patiendi.79 Die Beschränkung der

Macht eines jeden Einzeldings wird in seinem begrenzten Handlungsradius offenbar. Sei-

ne Handlungsmöglichkeiten sind dadurch eingeschränkt, dass es unausweichlich auf

die Macht anderer Dinge stößt.Macht ist als das bestimmt, was ein Einzelding aus sich

heraus (und nicht durch äußeren Zwang) bewirkt. Das, was ein Ding aus sich heraus

macht, ist das, was es vermag. Das, was es vermag, ist Ausdruck seiner wirksamen Ver-

mögen oder Fähigkeiten. Im Gegensatz zu Aristoteles zählen also nur diejenigen Ver-

mögen eines Einzeldings zu seiner Macht, die tatsächlich wirken. Etwas, das man zwar

zur Steigerung der eigenen Macht machen könnte, aber gerade nicht tut, ist nach Spi-

noza Ausdruck der Ohnmacht des jeweiligen Einzeldings. Denn, so die spinozianische

Voraussetzung, man würde es tun, wenn man nicht daran gehindert werden würde.

Damit wird auch verständlich, warum die Handlungsmacht jedes Individuums

nicht als konstante Größe zu interpretieren ist. Sie kann vermehrt oder vermindert,

erhöht oder beschränkt werden. Diese Veränderungen bewirken die Affekte, die Körper

und Geist eines jeden Dings zugleich betreffen: Unter dem Attribut der Ausdehnung

betrachtet verändern sie die Handlungsmacht des Körpers, unter dem Attribut des

Denkens die Handlungsmacht des Geistes.80 Die Macht eines jeden Einzeldings ver-

ändert sich also stetig – eine Fülle an Wechselwirkungen zwischen den einzelnen

begriff kann mit Spinoza auf all diejenigen Einzeldinge angewendet werden, die etwas aus sich

selbst heraus bewirken und die als adäquate Ursache dieser Veränderung begriffen werden.

77 GunnarHindrichs, DasAbsolute unddas Subjekt. Untersuchungen zumVerhältnis vonMetaphysik

und Nachmetaphysik, Frankfurt a.M.: 2008, S. 65.

78 Spinoza, Ethik, I, Prop. 17, Scholium und Prop. 34.

79 A.a.O., IV, Prop. 4.

80 Engstler weist darauf hin, dass diese Parallelität von Geist und Körper in der dritten Definition

im III. Buch der »Ethik« nicht aufzufinden ist. Allerdings kann er mit Rückgriffen auf Lehrsätze

aus dem II. und III. Buch zeigen, dass Spinoza den Affekt als Veränderung der Handlungsmacht in

geistiger und körperlicher Perspektive begreift. Damit wendet er sich u.a. gegen die Interpretation

von Bartuschat, der Spinoza unterstellt, er bestimme Affekte alleine unter dem Attribut des Den-

kens. Achim Engstler, Spinozas Begriff des Affekts, in: ders. und Robert Schnepf (Hg.), Affekt und

Ethik. Spinozas Lehre imKontext, Hildesheim: 2002, S. 118ff. sowieWolfgang Bartuschat, Spinozas

Theorie des Menschen, Hamburg: 1992, S. 148, Anm. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 97

Mächten ist jederzeit zu erkennen. Aufgrund dieser Wechselwirkungen ist Spinozas

Ontologie als dynamisch oder prozedural zu charakterisieren: Die endlichen Einzeldinge

unterliegen einem permanenten Wandel, sie entstehen, steigern ihre Macht, verlieren

sie wieder und gehen letztlich zugrunde.81

Auch für den Menschen gilt, was bisher über endliche Einzeldinge im Allgemeinen

gesagt wurde: Sie streben nach Selbsterhaltung, ihre Existenz ist keineswegs gege-

ben, ihre Handlungsmacht ist begrenzt und unterliegt aufgrund ihrer affektiven Ver-

stricktheit in das sie umgebende Feld der Einzelmächte permanenten Veränderungen

(Vernichtung inklusive). Doch Spinozas Ontologie bleibt bei dieser allgemeinen Be-

schreibung der Welt nicht stehen, sie versucht verständlich zu machen, wie spezifi-

sche, nämlich menschliche Einzeldinge existieren. Die Existenzweise des Menschen

wird anhand seiner besonderen Form der Macht erläutert. Im Gegensatz zu vielen an-

deren Einzeldingen können Menschen ihre Macht, also ihr Streben nach Selbsterhal-

tung und nach Steigerung ihrer Wirkvermögen, vergegenwärtigen. Menschen, unter

dem Attribut des Denkens betrachtet, verfügen über Selbstbewusstsein und sind somit

nicht immer demWirkungsgeschehen oder der Interaktionmit anderen Einzelmächten

blindlings ausgeliefert. Das menschliche Streben kann sich als bewusstes Streben entfal-

ten.

Wenn Menschen sich über die Wirkungszusammenhänge, in denen sie leben, be-

wusstwerden, müssen sie sich als Ursache bestimmter Tätigkeiten begreifen und be-

wusst darauf hinwirken, ihre Macht zu steigern. Die für Menschen zentralen Wirkzu-

sammenhänge betreffen ihr Zusammenleben. Die gemeinsameMacht der Verbündeten

übertrifft die Macht, die jede Einzelne im fiktiven Naturzustand für sich innehätte.82

Nach Spinoza ist die Natur des Menschen so gestaltet, dass es zum Zusammenleben

mit anderen keine Alternative gibt: Die individuelle Macht ist immer schon mit ande-

ren Einzelmächten vermittelt. In diesem Vermittlungsgeschehen drückt sich dieMacht

der Menge (potentia multitudinis) aus, die wiederum die obersten staatlichen Gewalten

konstituiert. Der Staat ist folglich Ausdruck der Lebensweise des Menschen und nicht

seiner Natur entgegengesetzt. Die Macht der Menge bildet die Grundlage des mensch-

lichen Über- und Zusammenlebens. Die spezifische Form menschlicher Macht ist also

dadurch definiert, dass sie bewusst und intersubjektiv ist. Menschliche Macht tritt als

vergesellschaftete Handlungsmacht auf.

Zurückgebunden bleibt eine derartige Vorstellung von menschlicher Macht an die

allgemeine, ontologische Bestimmung der Macht. Demnach kann auch die menschli-

81 Ein Problemder spinozianischenOntologie derMacht besteht darin, dass unklar bleibt,wie Einzel-

dinge (also beispielsweise Menschen) aufeinander wirken: Sind dieseWirkungen als Resultat von

Kräften zu verstehen, aus Ursachen also, die Bewegungen zur Folge haben? Spinoza verfügt nicht

über einen Kraftbegriff im Unterschied zum Machtbegriff. Auch wenn der Begriff »vis« auftaucht,

wird er allem Anschein nach lediglich als Umschreibung von Macht, also nicht als eigenständiger

Terminus, verwendet. Gemäß der klassischen Mechanik wäre demgegenüber die Vorstellung der

»Kraft« (verstanden als physikalische Größe) erforderlich, um die Bewegung von Dingen erklären

zu können. Zum Begriff der Bewegung bei Descartes und seiner Umwandlung bei Spinoza vgl. Da-

niel Garber, Descartes and Spinoza on Persistance and Conatus, in: Studia Spinozana, Vol. 10: 1994,

S. 43ff.

82 Spinoza, Politischer Traktat (1677), Hamburg: 1994, II, 13 und 15.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Möglichkeit

che, vergesellschaftete Form derMacht nicht als Inbegriff von alternativen Gestaltungs-

möglichkeiten verstanden werden. Ein Verständnis von sozialer Handlungsmacht, aus

dem verschiedeneMöglichkeiten (Optionen) hervorgehen, kann nicht mit der spinozia-

nischen Ontologie in Übereinstimmung gebracht werden, denn die Macht ist immer

ein Wirkliches, ein Tun. Ähnlich wie im altgriechischen Wort Energeia, wird mit dem

deutschen Wort Wirklichkeit ein Wirkzusammenhang bezeichnet. Die spinozianische

Idee der potentia ist aber hiervon nicht verschieden, sie ist reineWirkmacht. Spinoza be-

treibt eine uneingeschränkte Aktualisierung der potentia: Macht ist stets aktualisierte

Macht. Damit ist die Differenz von Dynamis und Energeia im spinozianischen Potenz-

Begriff überwunden. Spinozas Argumentation erinnert an diejenige Position, von der

sich Aristoteles abgrenzte: Sie ähnelt der Auffassung der Megariker, wie sie von Aris-

toteles beschrieben und kritisiert wurde.83 Demzufolge gibt es keine die Wirklichkeit

übersteigende Möglichkeit – zumindest nicht in der Beschreibung des Gesamtzusam-

menhangs,wie ihn Spinoza als einzig vernünftig vorstellt.DieseWirklichkeitskonzepti-

on, verstanden als deskriptive Gesamtheit aller kausalen Prozesse oder Begründungs-

verhältnisse, führt dazu, die Kategorie der Möglichkeit in das Reich der Notwendig-

keit zu überführen. Er kennt keinen Möglichkeitsraum, der verschieden wäre von der

Wirklichkeit. Er ebnet den Möglichkeitsbegriff ein in den immanenten Gesamtzusam-

menhang alles dessen, was ist und notwendigerweise wirkt: Die Welt ist zwar ein sich

veränderliches Gebilde, das aber keineswegs verschiedene Entwicklungs- oder Entfal-

tungsmöglichkeiten in sich birgt. Alles, was geschieht, ist notwendig. Spinozas Onto-

logie lässt sich deswegen als radikaler Aktualismus charakterisieren.84 Er basiert auf der

Idee der totalen Bestimmtheit von Einzeldingen und Prozessen durch Machtverhält-

nisse.

Spinozas Ontologie sperrt sich gegen einen die Wirklichkeit transzendierenden

Möglichkeitsbegriff, weil sonst der immanente Gesamtzusammenhang aufgebrochen

werden würde. Die Idee der totalen Bestimmtheit lässt einen Begriff der Macht ent-

stehen, der als potentia ohne possibilitas, als Vorstellung von aktualisierter Macht ohne

Kontingenz auftritt. In den Worten Spinozas lautet der Gedanke:

»Es gibt in der Natur nichts Zufälliges, sondern alles ist aus der Nothwendigkeit der

göttlichen Natur bestimmt, auf gewisse Weise da zu seyn und zu wirken.«85

Demzufolge muss die Vorstellung von Kontingenz defekt sein:

»Zufällig (contingens) aber wird ein Ding aus keiner andern Ursache, als in Rücksicht

eines Mangels unserer Erkenntniss genannt.«86

Die konsequente und radikale Negation von Kontingenz geht ein in die Vorstellung

von Macht, die also auch ohne das auskommt, was dem realen Möglichkeitsbegriff bei

83 Vgl. hierzu in dieser Arbeit die Ausführungen im Kapitel »I.2a. Kinetische Realmöglichkeit und

Wirklichkeit«.

84 Hindrichs, Das Absolute und das Subjekt, S. 72f. Der Ausdruck »Aktualismus« ist von Ayers ent-

lehnt und wird dementsprechend auf Spinoza angewandt: Michael R. Ayers, The Refutation of

Determinism. An Essay in Philosophical Logic, London: 1968, S. 6.

85 Spinoza, Ethik, I, Prop. 29.

86 A.a.O., I, Prop. 33, Scholium I.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 99

Aristoteles zugrunde lag. Die Welt als Unfertiges und das einzelne Leben als partiell

unbestimmbar zu begreifen, muss den Ansprüchen dieser cartesisch inspirierten Kon-

zeption von Wissenschaft fremd bleiben.87

Spinoza verwirft die Vorstellung von Kontingenz, die – in aristotelischer Perspekti-

ve – bereits im logischen Begriff der Möglichkeit verankert ist. In Hinblick auf prakti-

sche Möglichkeiten mag dies als fatal erscheinen, weil ein menschliches Seiendes (wie

alle anderen Modi der Substanz) nur so existieren kann, wie es existiert. Das, was sich

im Rahmen einer aristotelischen Ontologie als praktischer Möglichkeitsraum heraus-

stellte, wird als defizitäre Vorstellung verworfen. Spinoza negiert einen wirklichkeits-

distinkten Möglichkeitsraum, indem er den Machtbegriff aus der Verschwisterung mit

der Vorstellung vonHandlungsraumkontingenz löst. Handlungsfreiheit, verstanden als

Wahl zwischen möglichen Alternativen, ist im Bereich des Kontingenten angesiedelt

und bedingt Kontingenz. Wer Kontingenz verwirft, negiert zugleich die Freiheitsmo-

mente im Handeln des Menschen.88 Spinozas Polemik gegen das Mögliche ist einem

ontologischen System geschuldet, wonach alles nach kausalen Gesetzmäßigkeiten,mit-

hin notwendig geschieht. Dieses Systemmuss Aussagen gemäß der Kategorie derMög-

lichkeit aufgrund der implizierten Kontingenzunterstellung als Ausdruck subjektiver

Unwissenheit disqualifizieren. Spinozas Begriff der Macht erscheint demzufolge als

Negation des Möglichkeitsdenkens.

b. Kontingenz in der Welt: Spinozas Sozialphysik

Ein an Aristoteles angelehntes Konzept der Möglichkeit kann nicht auf das Moment der

Kontingenz verzichten. Spinoza hingegen negiert es. Aber liegen damit zwei gegen-

sätzliche Ansätze vor, die lediglich eine mehr oder weniger begründete Entscheidung

für das eine oder das andere Modell erforderlich werden lassen? Ich denke nicht. Es

bietet sich ein Ausweg in Form eines Perspektivwechsels an, wenn das Moment der Kon-

tingenz – und mit ihm der Begriff der praktischen Möglichkeit unter spinozianischen

Vorzeichen – nicht vorschnell erledigt werden soll. Dieser Perspektivwechsel fußt ei-

nerseits auf erkenntnistheoretischen Voraussetzungen. Andererseits geht er mit einer

87 Politische Zusammenhänge sind ebenfalls gemäß dieser geometrischen Methode zu verstehen

oder zu handhaben. Latour geht zwar auf Platons »Gorgias« ein, um eine gängige Übertragung

wissenschaftlicher Erkenntnisse (hier: Geometrie) auf die Sphäre der Politik zu problematisieren,

aber er hätte auch auf Spinoza rekurrieren können: Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Un-

tersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M.: 2000, S. 266.

88 Gewiss verfügt auch Spinoza über eine Vorstellung von Freiheit. Sie besteht darin, sich nicht von

anderen einschränken zu lassen. Es ist die Freiheit von äußerem Zwang. Sie wird in letzter Konse-

quenz als eine Tugend aktualisiert, wenn Einblick in den Bereich der relevanten und notwendigen

Wirkungszusammenhänge erlangt worden ist, um demgemäß das Handeln zur Steigerung der

eigenen Wirkmacht und Verminderung des Leidens zu optimieren. Weil der Mensch nach Spino-

za mehr durch die Kraft seines Geistes und weniger durch die Stärke seines Körpers adäquat be-

stimmt ist, wird er seiner eigenen Natur gemäß leben, wenn er sich von der Vernunft leiten lässt.

Diese Erkenntnis in die eigene Natur zeitigt Handlungen, welche seine Selbsterhaltung gewähr-

leisten und ihn zum Herrn seines Geistes machen: Spinoza, Politischer Traktat, II, 7. Vgl. Spinozas

Brief an G.H. Schuller (Nr. 58), in: Spinoza, Briefwechsel. Übertragen und mit Einleitung, Anmer-

kungen und Register versehen von Carl Gebhardt, Leipzig: 1914, S. 235ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Möglichkeit

Konkretisierung des bisher dargestellten theoretischen Rahmens um gesellschaftliche

und historische Zusammenhänge einher. Mit diesen Ausführungen wird der Weg zu

einem historisch-sozialen Verständnis des Begriffs der Möglichkeit beschritten, das daraufhin

in der Auseinandersetzung mit Hegel und Marx maßgeblich angereichert wird.

Zusammengefasst lautet die Argumentation Spinozas: Der menschliche Verstand

ist begrenzt. Deswegen hat der Mensch keine vollständige Einsicht in die natürliche

Ordnung der Welt; ihm fehlt Ursachenwissen. Dieser Mangel verleitet den Menschen

allerdings dazu, seine Unkenntnis zu verschleiern, indem er sich bei nicht bekannter

oder nur undeutlich erkannter Ursache der Kategorie der Möglichkeit bedient, um ei-

nen Prozess als kontingent oder zufällig zu bezeichnen. Insbesondere im Bereich der

Praxis und des Sozialen ist diese Unkenntnis häufig vorzufinden, sodass es für endliche,

menschliche Einzeldinge oftmals erstrebenswert erscheint, die Kategorie der Möglich-

keit samt Kontingenzvorstellung zu bemühen. Eine Aussage gemäß der Idee der Mög-

lichkeit wäre bloß ein Lückenfüller und bliebe Bestandteil unzureichendem (defekten)

Wissens. Sofern sich auch Gesellschaftstheorie und Sozialforschung der Kategorie der

Kontingenz bedienen, wären sie kein Bestandteil der Ontologie, sondern Ausdruck der

unzureichenden Existenzbewältigung des Menschen. Allerdings ist dieser Schluss vor-

schnell.

Diese geraffte Argumentation gilt es nun zu explizieren, um herauszustellen, inwie-

fern Kontingenz auch für eine Gesellschaftstheorie von Belang ist, die auf ontologischen

Propositionen beruht – Propositionen wiederum, die Kontingenz sub specie aeterni-

tatis als defekte Vorstellung verwerfen. Kontingenz, so die leitende Hypothese, muss

ontologisch gesehen als irreal eingestuft werden, wohingegen sie keineswegs irrelevant

sein kann für geschichts- oder sozialwissenschaftliche Analysen unter spinozianischen

Vorzeichen. Zur Erklärung sozialer Zusammenhänge muss nicht nur die Kategorie der

Kontingenz, sondern auch die Vorstellung des Zufalls berücksichtigt werden.

Bei Dons Scotus findet sich ein Gedanke, der Avicenna zugeschrieben wurde:

»Jene, die die Kontingenz leugnen,müßten so lange gefoltert werden, bis sie zugeben,

daß sie auch nicht hätten gefoltert werden können.«89

89 Ich zitiere nach Giorgio Agamben, Bartleby oder die Kontingenz gefolgt von Die absolute Imma-

nenz, Berlin: 1998. Auf S. 54 findet sich dieser Avicenna zugeschriebene Ausspruch. Dieses Zitat

konnte ich in der mir vorliegenden Ausgabe der »Metaphysik« Avicennas nicht nachweisen, wohl

aber diese Fassung bei Duns Scotus: »Es scheint daher, daß der Satz ›manches Seiende ist kon-

tingent‹ a priori wahr ist und nicht von seiner Ursache her bewiesen werden kann. Wenn daher

der Philosoph gegen die Notwendigkeit des Zukünftigen argumentiert, dann deduziert er nicht

in Hinblick auf eine Hypothese, die noch unmöglicher wäre, sondern in Hinblick auf eine Unmög-

lichkeit, die ganz offenbar ist, nämlich daßman sonst weder mit sich zu Rate gehen noch handeln

müßte. Und daher fehlt es denen, die derart Offenbares leugnen, an Strafe oder an Wahrneh-

mung, da nach Avicenna, Metaphysik I, diejenigen, die das erste Prinzip leugnen, geschlagen wer-

den müssen oder dem Feuer ausgesetzt, bis sie zugeben, daß es nicht das Gleiche ist, verbrannt

zu werden und nicht verbrannt zu werden oder geschlagen zu werden und nicht geschlagen zu

werden und ebenso müßten jene, die leugnen, daß irgendein Sein kontingent ist, Folterqualen

ausgesetzt werden, bis sie zugestehen, daß es möglich ist, daß sie nicht gefoltert werden.« Duns

Scotus, Quaestiones in Lib. I Sententiarum, dist. 39, q. V, in: ders., Opera V/1, Lyon 1639, Reprint

Hildesheim 1968, Bd. V,2, S. 1299f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 101

Wer auch nicht hätte gefoltert werden können, wurde nicht notwendigerweise gefol-

tert. Demzufolge ist diese Folter als ein mögliches Ereignis einzustufen, denn sie hätte

ebenso ausbleiben können. Sie war möglich, nicht aber notwendig. Was hätte Spinoza

auf dieses Szenario entgegnet? Abgesehen davon, dass die Androhung oder der Voll-

zug von Folter ein starker Grund ist, die Unwahrheit zu sagen, hier also die Idee der

Kontingenz nicht länger zu leugnen, würde Spinoza wie folgt argumentieren: Wurde

die Folter bereits vollzogen, dann konnte sie in dieser Situation nicht ausbleiben. Denn

sie ist geschehen. Sie lässt sich nicht mehr rückgängig machen, und es ist prinzipiell

möglich, die Kausalkette, warum es zur Tortur gekommen ist, vollständig zu rekon-

struieren. Alle vergangenen Ereignisse sind – gerade weil sie nicht ausgeblieben sind

– notwendigerweise geschehen, denn sie und keine anderen Ereignisse sind eingetre-

ten. Deswegen wäre das Eingestehen der Kontingenz auch und gerade unter Folter eine

Falschaussage: Indem die Person gefoltert wird, wird die Folter wirklich und ist nicht

bloßmöglich. Ihr Zustandekommen ist strikt kausal zu erklären und damit für Spinoza

notwendig.

In Hinblick auf vergangene Ereignisse würde sich auch eine an Aristoteles geschul-

te Ontologie an Spinozas Argumentation nicht unbedingt reiben: Diese Ereignisse sind

geschehen und deswegen nicht mehr anders möglich. Allerdings postuliert der im obi-

gen Folterbeispiel enthaltene Gedanke die Möglichkeit des Nichteintretens, bevor die

Tortur begann: Vor dem Eintreten der Folter sei sie nur möglich, nicht aber notwen-

dig gewesen. Demgegenüber unterstellt Spinoza nicht nur den vergangenen Abläufen

und Dingen die soeben skizzierte Notwendigkeit. Auch für Gegenwart und Zukunft gilt

Kontingenz als defekte Vorstellung. Um mit Dons Scotus zu sprechen: Spinoza »leug-

net« Kontingenz in der Retrospektive und in der Prospektive. Hierin besteht der bereits

dargelegte Dissens zur aristotelischen Ontologie. Mit Spinoza kann es keine die Wirk-

lichkeit übersteigenden Möglichkeiten geben.90 Der Raum des kontingent Möglichen

bleibt leer; die aristotelische Kategorie der Dynamis wird gegenstandslos.

Eine Variante, Kontingenz aus unseren Erklärungs- und Orientierungsstrategien

zu eliminieren, bestünde darin, das vermeintlich Unterbestimmte oder Unbestimmte

im Lichte eines »göttlichen Heilsplans« oder der »List der Vernunft« zu interpretieren.

Diese Strategien könnten politisch zwar von Nutzen sein, erweisen sich aber für Spi-

noza als zutiefst unwissenschaftlich. EinWeg, der dann noch offensteht, um Zufall und

Kontingenz im Begreifen menschlicher Zusammenhänge zu eliminieren, ließe sich als

Sozialphysik bezeichnen.91 Sozialphysik ist der causa efficiens verpflichtet. Sie visiert inso-

fern eine erschöpfende Erklärung sozialer Sachverhalte, als sie Auskunft gebenwill über

die tatsächlichen Ursache-Wirkungs-Relationen. Dabei bedient sie sich physikalischer

90 Spinoza, Descartes’ Prinzipien der Philosophie auf geometrische Weise begründet mit dem »An-

hang, enthaltend der metaphysische Gedanken« (1663), Hamburg: 1987, Anhang Teil 1, Kap. 3,

S. 116f.

91 Der Gedanke, dass Spinoza eine »physique sociale« entwirft, ist gewiss nicht abwegig. Negri lie-

fert zwar dieses Stichwort, verwendet aber eher die Bezeichnung »politische Physik«, die zumin-

dest kein griechisch-lateinisches Mischwort darstellt, aber meines Erachtens nicht unbedingt das

›Objekt‹ dieser Wissenschaft, den vergesellschafteten Menschen, trifft. Antonio Negri, Die wilde

Anomalie. Baruch Spinozas Entwurf einer freien Gesellschaft, Berlin: 1982, S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Möglichkeit

Modelle, um dasWechselspiel der Kräfte, die Dynamik des Sozialen, zu begreifen.92Mit

Spinoza ist eine physikalische Vorgehensweise zur Erforschung sozialer Gegenstände

nicht nur unproblematisch, sondern auch geboten, denn eine wirkliche Kluft zwischen

einem Reich der Natur und einem Reich des Menschen kann es nicht geben.93 Spino-

zas Lehre vom Menschen ist eingebettet in die Lehre von der Natur.94 Um allerdings

soziale Dynamik zu begreifen, reicht es nicht aus, ein simples Körpermodell zugrun-

de zu legen, das – etwa am Modell der Billardkugeln orientiert – verschiedene Kräfte

bei Bewegung im (sozialen) Raum analysiert und am Ende hierüber allgemeine Gesetz-

mäßigkeiten aufstellt.95 Das sozialphysikalische Modell muss komplexer sein als eine

Bewegungslehre, die sich allein auf Veränderung von Körpern in Raum und Zeit unter

Berücksichtigung von Masse, Impuls usw. konzentriert.96

92 Eine physikalische Betrachtung der menschlichen Zivilisation erweist sich – zumindest für uns

heute – keineswegs als eine Spezialität, gar als ein ›Alleinstellungsmerkmal‹ Spinozas. Bubner

liefert einen Grund, warum die neuzeitliche Politik-Konzeption nahezu gezwungen ist, eine phy-

sikalische Argumentation zu bemühen. Die Vorstellung der technischen Machbarkeit löst das Pa-

radigma der antiken Praxis-Idee ab. Es ist der Beherrschung der natürlichen Abläufe adäquat und

bietet sich in den Augen der Zeitgenossen Bacons und Hobbes auch für die Soziallehre an: »Poli-

tik wird im Zeichen der wissenschaftlichen Erforschung von objektiver Natur zu einer technischen

Umsetzung physikalischer Gesetzmäßigkeit.« So paradox es vielleicht klingen mag: Im Kontext

der Naturalisierung der Politik vollzieht sich der Durchbruch der Idee des Subjekts. Vgl. Rüdiger

Bubner, Das moderne Dilemma politischer Theorie, in: ders., Zwischenrufe, Frankfurt a.M.: 1993,

S. 105f. Als Schöpfer des Ausdrucks »Sozialphysik« mag Adolphe Quételet gelten, der ihn im Titel

seines Aufsatzes aus dem Jahr 1835 erwähnte: »Sur l’homme et le développement de ses facul-

tés, ou essai de physique sociale«. Das programmatische Motiv dieser Denkungsart wird wie folgt

charakterisiert: »Nachdem wir gesehen haben, welchenWeg die Wissenschaften hinsichtlich des

Weltsystems gegangen sind, können wir da nicht versuchen, ihn hinsichtlich des Menschen zu

betreten? Wäre es nicht unsinnig anzunehmen, daß, während alles nach so bewundernswerten

Gesetzen vor sich geht, das menschliche Geschlecht allein blind sich selbst überlassen sei, oder

keinerlei Prinzip der Erhaltung besitze? Ohne Scheu können wir behaupten, daß eine solche An-

nahme eine Beleidigung der Gottheit wäre und nicht die Untersuchung, die wir uns zum Ziele

gesetzt haben.« Adolphe Quételet, Soziale Physik oder Abhandlung über die Entwicklung der Fä-

higkeit des Menschen. Nach der Ausgabe letzter Hand (1869), Jena: 1914, Bd. 1, S. 170. Inwiefern

physikalische Überlegungen insbesondere in denWirtschaftswissenschaften des 18. und 19. Jahr-

hunderts eine bedeutende Rolle spielten, verdeutlicht diese Studie: Philip Mirowski, More Heat

than Light. Economics as Social Physics, Physics as Nature’s Economics, Cambridge: 1989. Einen

Überblick über Sozialphysik zu Beginn des 21. Jahrhunderts vermittelt dieser Aufsatz: John Urry,

Small worlds and the new »social physics«, in: Global Networks, Vol. 4 (2): 2004, S. 109ff. Urry führt

als Beispiel für gegenwärtige sozialphysikalische ÜberlegungenHardts undNegris Buch »Empire«

an. Das verwundert nicht, soll doch der Netzwerkgedanke im Zentrum von Sozialphysik stehen.

93 Deswegen ist der status civilis auch nicht als Gegensatz zumNaturzustand zu begreifen. Vielmehr

ist er derjenige Zustand, in dem Menschen seit jeher leben, weil er der menschlichen Natur ent-

spricht: Der bürgerliche Zustand ist der dem Menschen eigentümliche Naturzustand. Spinoza,

Politischer Traktat, II, § 15.

94 KlausHammacher, SpinozaunddieNaturwissenschaften, in: ders. (Hg.), Spinozaunddiemoderne

Wissenschaft, Würzburg: 1998, S. 233.

95 Zur Körperphysik siehe Spinoza, Ethik, II, Axiome, Lehnsätze und Postulate nach Prop. 13.

96 In gewisser Weise, um in den Worten Hegels zu sprechen, besteht hierin der Übergang von der

Bewusstseinsgestalt »Kraft und Verstand« in das »einheimische Reich der Wahrheit«, das heißt

in die Sphäre des Selbstbewusstseins. GeorgWilhelm Friedrich Hegel, Phänomenologie des Geis-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 103

Was zu einem komplexeren, also dem Menschen angemesseneren sozialphysika-

lischen Modell führt, geht einher mit der Affektenlehre. Dieses Modell von Sozialphy-

sik, so wird sich erweisen, führt zu einer Neubewertung von Kontingenz und Zufall,

demgemäß diese defekten Ideen zur Erklärung sozialer Sachverhalte erforderlich sind.

Die Affektenlehre wird von Spinoza als eine Theorie der Vermehrung und Verminde-

rung der Handlungsmacht eingeführt. Sie beansprucht, die Wirkzusammenhänge, die

für das menschliche Zusammenleben zentral sind, näher zu bestimmen. Wenn Hand-

lungsmacht über Affektionen vermindert oder gesteigert wird, so muss Sozialphysik

darüber Auskunft geben, wie Menschen affiziert werden in sozialen Kontexten. Eine

Sozialphysik, in deren Zentrum eine Lehre vom affektiven Leben des Menschen steht,

differenziert und ordnet die Wirkzusammenhänge des menschlichen Mit- und Gegen-

einanders; sie vermag es, Gesetzmäßigkeiten über soziale Organisationsformen zu for-

mulieren.97 Diese Gesetze erklären, wie und warum sich gesellschaftliche Veränderun-

gen einstellen. Aus diesem Grund ließe sich diese Art von Sozialphysik auch als Sozi-

aldynamik bezeichnen. Dabei wird die Gesellschaft als ein Feld vorgestellt, in dem sich

die nach Erhaltung und Steigerung des eigenen Seins strebenden Einzeldinge zusam-

menschließen, sich ergänzen oder sich entgegenstehen und schwächen.

Sozialphysik tritt bei Spinoza als eine Wissenschaft auf, die zur Beantwortung der

Frage, wie eine stabile soziale Ordnung beschaffen sein muss, beiträgt. Mit Spinoza

lässt sich Politik als Affektentechnik erfassen, die aus der Erkenntnis der in der »Ethik«

entworfenen Affektenlehre resultiert.98 Diese Technik adressiert Spinoza zuallererst an

staatliche Institutionen.99 Eine staatliche Affektentechnik hat die Funktion, die gesell-

schaftlichen Kräfte so zu stimulieren, dass ein friedliches Zusammenleben in der civitas

von Dauer ist. Eine Passage aus der »Ethik« mag einen ersten Hinweis geben, was un-

ter einer Technik zur Steuerung der Affekte zu verstehen sei. Spinoza beschäftigt sich

hier mit dem Problem der Wankelmütigkeit der Bevölkerung, welche die Stabilität des

Staates gefährdet. Diese Unbeständigkeit muss minimiert werden, indem »ein Affect

tes (1807), Frankfurt a.M.: 1970, S. 138. Dass dies nicht ganz abwegig ist, verdeutlichen die Stellen

in »Ethik« IV, wo Spinoza Rudimente einer Anerkennungstheorie präsentiert. Vgl. Klaus Hamma-

cher, Spinozas Affektenlehre unter besonderer Berücksichtigung des Bedürfnisses nach Anerken-

nung in seiner Bedeutung für Genese und Struktur von Gesellschaft und Staat, in: Helmut Girndt

(Hg.), Selbstbehauptung undAnerkennung. Spinoza – Kant – Fichte –Hegel, Sankt Augustin: 1990,

S. 43ff.

97 Hier sei etwa an die Argumentation erinnert, wonach die Demokratie die natürlichste Form des

Gemeinwesens darstelle und deswegen auch die Stabilste sei. Spinoza, Theologisch-politischer

Traktat (1670), Darmstadt: 1979, Kapitel XVI.

98 Die Bestimmungder Politik als Technikmag alleine aus etymologischenGründen einleuchten:Der

Begriff Politik stammt vom griechischen πολιτική τέχνη ab. Politik ist demgemäß als Staatskunst

bestimmt, die nach Aristoteles alle durch Handeln zu erreichenden menschlichen Ziele umfasst.

Insofern ist sie die höchste Kunst aller Künste und praktischenWissenschaften. Aristoteles, Niko-

machische Ethik, 1094a und b.

99 Doch den Kreis möglicher Adressaten auf die staatliche Sphäre zu beschränken, scheint mir nicht

zwingend. So sollten etwa die Überlegungen von Hardt und Negri zur ökonomischen und politi-

schen Struktur des globalen »Empire« vor der Illusion schützen, dass die staatlichen Institutionen

die einzig maßgeblichen Zentren von Affektentechnik darstellen. Michael Hardt und Antonio Ne-

gri, Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt a.M./New York: 2002, S. 24ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Möglichkeit

nur durch einen Affect, welcher stärker und dem einzuschränkenden Affect entgegen-

gesetzt ist, eingeschränkt [wird, so] dass jeder sich Schaden zuzufügen enthält, aus Be-

sorgnis vor größerem Schaden. Auf dieses Gesetz also kann die Gesellschaft gegründet

werden«.100 Spinoza fokussiert hierbei den Kern staatlichen Gewalthandelns: Ein Staat

hat ein Bedrohungspotential zur Schau zu stellen, welches die Furcht vor den staatli-

chen Folgen der Gesetzesüberschreitungen so manifestiert, dass von schädlichen Taten

zumeist abgesehen wird. Garantiert wird die Gesetzesbefolgung durch Institutionen,

welche die Überschreitungen entsprechend sanktionieren können. Dieser Grundsatz

wird um den Gedanken erweitert, dass eine effiziente Affektentechnik nicht nur mit

Furchterzeugung allein operieren kann. Weitaus nachhaltiger wird den Gesetzen ge-

folgt, wenn die Gesellschaftsmitglieder vom Affekt der Hoffnung geleitet werden, wenn

sie also vom Gesetzesgehorsam sich eigene Vorteile – in Form der Steigerung der eige-

nen Handlungsmacht – erhoffen.101 Was anhand der nur groben Skizze des staatlichen

Umgangs mit den Affekten der Hoffnung und der Furcht angedeutet werden soll, lässt

sich wie folgt zusammenfassen: Eine wirksame Affektentechnik beruht auf allgemeinen

Gesetzen über die menschliche Affektnatur. Sie soll Feindseligkeiten und somit die In-

stabilität des Staates verhindern. Staatliche Aktivitäten werden nur dann wirksam sein,

wenn sie eine effiziente Lenkung (Manipulation) der Affekte der Gesellschaftsmitglie-

der bedingen.

Allerdings wird die effiziente Lenkung der Affekte den staatlichen Gewalten nur ge-

lingen,wenn sie über größtmögliche Einsicht in das historisch-spezifische Affektleben der

Mitglieder des Gemeinwesens verfügen.Diese Bedingung zeigt bereits die Begrenztheit

jeder Affektentechnik auf. EineTheorie der menschlichen Affekte, die sozialtechnologi-

sche Lösungen auf praktische Probleme zu finden beansprucht, bleibt naiv, wenn sie die

Begrenztheit des menschlichen Verstandes im Allgemeinen und die Beschränktheit des

Verstandes der politischen Elite im Besonderen als Randerscheinungen oder als zu ver-

nachlässigende Tatsache einstuft. Mangelndes Wissen über die affektiven Zusammen-

hänge führt beispielsweise dazu, dass staatliche Akteure den Erfolg ihrer politischen

Maßnahmen nicht klar bestimmen können, sodass ein angestrebtes Ziel als möglich,

aber keineswegs als zwingend eingestuft werden wird. In diesem Fall sprechen wir von

Kontingenz im Sinne des Andersseinkönnens.Wenn sich die Akteure aufgrundmangeln-

den Wissens nichtintendierten oder unerwarteten Wirkungen gegenübersehen, wer-

den sie die eingetretenen Konsequenzen als zufällige Ereignisse einschätzen.102 Wer die

100 Spinoza, Ethik, IV, Prop. 37, Scholium II.

101 Spinoza, Politischer Traktat, III, § 3.

102 Ich greife hier auf die Studie »Zufall und Kontingenz in der Geschichtstheorie« von ArndHoffmann

zurück. Hoffmann beabsichtigt, die Begriffe »Zufall« und »Kontingenz« so zu konzipieren, dass sie

für Geschichtswissenschaft sinnvoll verwendet werden können. Hoffmanns Differenzierung von

Zufall und Kontingenz ist motiviert durch den oben skizzierten Perspektivwechsel. Während der

Zufall eine auf unvorhergesehene Ereignisse bezogene Erfahrungskategorie darstellt, ist die Kate-

gorie der Kontingenz für die Beschreibung von Handlungssituationen, -strukturen oder -räumen

vorbehalten, in denen sich Dinge auch anders verhalten können. Kontingenz wird als eine Katego-

rie erachtet, die auf das Andersseinkönnen innerhalb von Strukturen, Institutionen etc. rekurriert.

»Nicht die Ereignishaftigkeit desWirklichen wird somit in den Vordergrund gerückt, sondern des-

sen Strukturiertheit, deren innere Dynamik des Andersseinkönnens durch den Kontingenzbegriff

angezeigt wird.« Arnd Hoffmann, Zufall und Kontingenz in der Geschichtstheorie. Mit zwei Studi-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 105

praktische Relevanz von Kontingenzunterstellungen oder die Rede von zufälligen Er-

eignissen theoretisch ausblendet, verfehlt auf ganz elementare Weise das ›Wesen‹ des

Politischen. Denn derartige inadäquate Vorstellungen ergeben sich als wirkmächtige

Gedankengebilde, ohne die eine Vielzahl an Interaktionen kaum zu erklären wären.

Spinozas praktische Philosophie würde sich also in naiver Sozialphysik erschöp-

fen, wenn das ontologische Urteil über die Irrealität von Kontingenz alles wäre, was es

über diese defekte Idee zu sagen gäbe. Eine Sozialphysik, die hierüber mehr zu berich-

ten weiß, hat Spinoza im Rahmen seiner Affektenlehre angelegt. Auf dieser Grundlage

kann seine politische Theorie die praktische Relevanz von Kontingenz oder Zufall trotz

der Irrealität dieser Vorstellungen entfalten. Die These der Relevanz trotz der Irreali-

tät von Kontingenzunterstellungen hat sich bereits im Unvermögen gezeigt, Politik als

Affektentechnik so zu perfektionieren, dass alle bedeutsamen Faktoren berücksichtigt

werden: Der menschliche Verstand reicht nicht aus, das Kräftefeld namens »Gesell-

schaft« hinreichend zu erkennen und zu kontrollieren. Dieser Erkenntnismangel stellt

das Einfallstor für die Rede von Kontingenz in sozialen Zusammenhängen dar. Meist verfügen

die Akteure nur über ungenügendes Wissen über die tatsächlichen Wirkzusammen-

hänge, um Prozesse so zu steuern, dass sie zum gewünschten Erfolg führen. Und in

diesem Zusammenhang ist es angebracht, die Idee der Kontingenz einzuführen. Die

Rede vom Andersseinkönnen sozialer Institutionen, ökonomischer Systeme oder dem

künftigen Verlauf eines politisch gesteuerten Prozesses ist dort angemessen, wo das

nötige Wissen um die wahren Ursachen und Wirkzusammenhänge fehlt:

»Dazu kommt noch, daß wir die Ordnung und Verkettung der Dinge selbst, d.h. wie

die Dinge in Wirklichkeit geordnet und verkettet sind, gar nicht kennen und es des-

halb für die Lebenspraxis besser, ja notwendig ist, die Dinge bloß als möglich zu

betrachten.«103

Die Rede von Kontingenz zeigt an, dass unser Gründewissen nicht ausreichend ist. Die-

se Lücke ließe sich zumindest mit demDesiderat verbinden, sie beizeiten zu schließen.

Nicht also besteht das Defizit auf ontologischer Ebene. Es besteht auf der Ebene der Er-

kenntnis.Menschliche Akteure, die aufgrund ihrer begrenzten Verstandesmacht häufig

nicht wissen können, ob ihr beabsichtigtes Ziel mit dem Einsatz bestimmter Mittel un-

ter gegebenen Rahmenbedingungen zum Erfolg führen wird, greifen auf Erklärungen

mit Kontingenzunterstellungen oder Zufallsannahmen zurück. In der Prospektive be-

zeichnen sie deswegen den angestrebten Zustand als einen möglichen und nicht als

etwas, das notwendigerweise aus ihren Handlungen folgen wird. Treten unberücksich-

tigte Ereignisse ein, so werden sie in der Retrospektive als zufällig bezeichnet. Eine der-

artig defizitäre Deutung der »Ordnung und Verkettung der Dinge« ist nicht nur besser,

als an den begrenzten Vernunftkapazitäten zu verzweifeln; sie ist sogar notwendig.

en zu Theorie und Praxis der Sozialgeschichte, Frankfurt a.M.: 2005, S. 62. Vgl. Rohbeck, Zukunft

der Geschichte, S. 35ff. Eine Unterscheidung zwischen Zufall (contingens) und Kontingenz (pos-

sibile) findet sich auch – zumindest angedeutet – bei Spinoza. Auch wenn er beide Termini auf

Einzeldinge anwendet, also keinen Unterschied macht zwischen einem Ereignis und dem Hand-

lungsraum, in dem sich etwas ereignet, liegen Ähnlichkeiten auf der Hand. Spinoza, Ethik, IV, Def.

3 und Def. 4.

103 Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, Kapital IV, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Möglichkeit

Die Relevanz von Kontingenz und Zufall für politische Lebewesen geht also von der

Voraussetzung aus, dass der menschliche Verstand begrenzt ist und deswegen häufig

defekte Ideen produziert, die auch praktische Wirkungen entfalten. Kontingenz und

Zufall sind deswegen primär auf Ebene der Erkenntnis von Belang: Spinoza rehabili-

tiert sie als epistemologisch relevante Vorstellungen zur Erklärung der gesellschaftli-

chen Wirklichkeit. Die weitverbreitete Rede von Kontingenz oder Zufall muss Spinoza

berücksichtigen, wenn der Anspruch an eine politische Theorie erfüllt werden soll, wo-

nach die Menschen so zu beschreiben sind, wie sie sind, und nicht so, wie sie sein

sollen.104 Menschen gehen nun einmal davon aus, dass es unterschiedliche Optionen

gibt, für die sie sich entscheiden können. Wenn sie sich in Situationen wiederfinden,

in die sie unerwartet hineingeraten sind, hat das zwar Ursachen, aber diese sind so

geartet, dass sie nicht berücksichtigt oder falsch eingeschätzt wurden.Menschen brau-

chen oder erzeugen aufgrund mangelnden Ursachenwissens defizitäre Zugangsweisen

zu sich und ihrer sozialen Umwelt.

Somit wurde ein Perspektivenwechsel vollzogen: Sub specie aeternitatis sind Kontin-

genz und Zufall defekte Vorstellungen. Daran zu rütteln, scheint für Spinoza abwegig

zu sein: Objektive Kontingenz oder objektiv zufällige Ereignisse sind schlichtweg in-

existent. Aber sub specie hominis haben Kontingenz und Zufall durchaus ihre Berechti-

gung. Für Einzeldinge mit begrenztem Verstand mag es angemessen sein, sie bei der

Beschreibung ihrer Welt einzubringen, denn es ist ihnen oftmals nicht möglich, eine

vollständige Einsicht in dieWirkzusammenhänge zu erheischen. Kurzum: Die Verwen-

dung dieser defekten Ideen erweist sich als eine Frage der Perspektive.

Aufgrund der spezifischen Affektnatur des Menschen und seines begrenzten Er-

kenntnisvermögens muss in etlichen sozialen Zusammenhängen das Wirken von Kon-

tingenzvorstellungen berücksichtigt werden: So wie im »Theologisch-politischen Trak-

tat« die Relevanz und Wirksamkeit von religiösen Überzeugungen in der Geschichte

der Menschheit expliziert wird, wäre auch die inadäquate Idee der Kontingenz bei der

Erklärung sozialer Prozesse zu untersuchen.Wiederum sind die Affekte der Furcht und

der Hoffnung einschlägig, um die Relevanz der Kontingenzidee in praktischen Zusam-

menhängen zu illustrieren. Die Affekte von Furcht und Hoffnung werden stimuliert,

indem Möglichkeitsräume entworfen werden.105

Als Beispiel sei eine gesamtgesellschaftliche Situation vorgestellt, die man als ›vor-

revolutionär‹ bezeichnen könnte: In ihr schließen sich wirkmächtige Gruppierungen

zusammen, um die gegebenen Herrschaftsverhältnisse grundlegend zu ändern. Der-

artige Aktionen werden dann wirksam sein, wenn sie ein Ziel, etwa die Durchsetzung

demokratischer und rechtsstaatlicher Prinzipien, zu verfolgen beanspruchen.Diese an-

gestrebte bessere Gesellschaft wird als eine mögliche dargestellt, die durch gezielte

Aktionen herbeigeführt werden soll. Es kann aus Sicht der Aufständischen schon al-

lein deswegen keine notwendige andere Gesellschaft sein, weil sie nicht voraussagen

104 Spinoza, Politischer Traktat, I, §1.

105 Saar wählt die Formulierung »Potentialitätsräume«, die sich für das politische Handeln darstel-

len. Politik bestünde dann darin, die »Spielräume des Sozialen« so zu gestalten, dass es zu einer

produktiven Entfaltung der Vermögen kommen kann. Martin Saar, Die Immanenz der Macht. Po-

litische Theorie nach Spinoza, Berlin: 2013, S. 187f. Vgl. dort auch S. 419.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 107

können, ob ihre Interventionen von Erfolg gekrönt sein werden. Gemäß dieser Vor-

stellung wird die andere Gesellschaft möglich, wenn es im Ermessen und auch in der

Macht der vergesellschafteten Akteure liegt, ob es zum Umsturz und der Etablierung

einer neuen Ordnung kommt oder nicht. Hierbei erweist sich die Hoffnung auf soziale

Veränderungen als Element einer gesellschaftsverändernden Affektentechnik: Gehofft

wird dort, wo Ungewissheit herrscht, ob das Erstrebte wirklich eintreten wird. Sollte

sich der Erfolg einstellen, wird aus der ehemals als Möglichkeit eingestuften »besse-

ren« Gesellschaft Wirklichkeit. – Auch in anderen sozialen Konstellationen mag der

Möglichkeitsgedanke relevant sein. Nehmen wir nun den Affekt der Furcht: Wenn im

Möglichkeitsraum einer Gesellschaft die Furcht vor Ökokatastrophen oder Massenar-

beitslosigkeit weit verbreitet ist, so kann sie genutzt werden, um politische, rechtliche

oder ökonomische Maßnahmen durchzusetzen, die ohne diese Furcht auf geringe Un-

terstützung gestoßen wären.

Die These lautet demgemäß: Die Konzeption oder Konstruktion von Möglichkeits-

räumen, in denen sich Dinge auch anders verhalten können, wird relevant zur Erklä-

rung von sozialem Wandel im Allgemeinen und politischen Prozessen im Besonderen.

Möglichkeitsräume können Furcht oder Hoffnung hervorrufen, zwei Affekte also, de-

nen höchste Relevanz zur Erklärung sozialen Handelns zukommt. Die Hoffnung auf

sozialen Wandel ist Teil der Erklärung seiner selbst: Aus der Hoffnung folgt unter be-

stimmten Bedingungen die Veränderung gesellschaftlicher Institutionen. Ähnliches gilt

für die Furcht: Auch sie kann sozialen Wandel maßgeblich bewirken. Die Möglichkeit

gesellschaftlicher Veränderungen erweist sich als eine wirkmächtige Vorstellung, selbst

wenn »Möglichkeit« ontologisch betrachtet als defekte Idee einzustufen ist. Obwohl es

kein Andersseinkönnen in den weltlichen Prozessen geben kann, trägt diese defekte

Idee zu sozialem Wandel bei, sofern sie denn im Rahmen einer Affektentechnik effek-

tiv eingesetzt wird.

Der Perspektivenwechsel von der allgemeinen Ontologie zur Sozialphysik, verstan-

den als eine spezifische, nämlich politische Ontologie, impliziert die Kategorie der Kon-

tingenz: Die in soziale Prozesse involvierten Akteure sind so zu begreifen, dass sie ihre

Entscheidungen oftmals von Ereignissen abhängig machen, die sie als möglich einstu-

fen: Sie bewegen sich in Handlungskontexten, die sie als veränderbar im Sinne des An-

derseinkönnens erachten. In die Erklärung von Handlungsprozessen, politischen Ent-

wicklungen oder gesamtgesellschaftlichem Wandel gehen Kontingenzannahmen ein.

Sozialphysik muss also stets mit solchen Vorstellungen – und seien sie noch so inad-

äquat – auf Ebene der betroffenen Akteure rechnen. Im Umkehrschluss heißt dies aber

keineswegs, dass hiermit auch die Erklärung von sozialen Tatbeständen defizitär wird.

Ganz im Gegenteil erweist sich eine Gesellschaftstheorie im Sinne Spinozas dann als

rational und realistisch, wenn sie auf das Affektleben und die damit zusammenhän-

gendenWirkungen, die auch durch defizitäre Vorstellungen der Akteure ausgelöst wer-

den, adäquat einzugehen vermag. Adäquat wird sie das Politische insbesondere dann

begreifen, wenn sie die Kontingenzunterstellungen der Akteure berücksichtigt. Men-

schen handeln insofern in Möglichkeitsräumen, als sie ihr Handeln von Kontingenz

behaftet begreifen. Das hierdurch erzeugte Menschenmögliche wird zu einer bedeut-

samen »imaginatio« vergesellschafteter und mit Vernunft begabter Einzeldinge.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Möglichkeit

In dieser Weise kehrt Kontingenz zurück. Sie ist mit Spinoza eine irreale, aber kei-

neswegs irrelevante Idee zur Erklärung des menschlichen Zusammenlebens. Was auf

Ebene der Ontologie defizitär erscheint, erweist sich auf Ebene der Sozialphysik als

ernstzunehmende Vorstellung. Durch diese Differenz wird aber auch eine Kritik an sol-

chen Wirklichkeitsauffassungen ermöglicht, die den Zufall oder die Kontingenz wie

selbstverständlich in den weltlichen Dingen selbst verorten. Diese Kritik beugt einem

inflationären Gebrauch der Idee der Möglichkeit vor. Zur Gefahr werden Kontingenz

und Zufall, wenn sie das Wissen um Gründe verschleiern oder es gar außer Kraft set-

zen. Sofern soziale Sachverhalte in der Retrospektive nicht mehr maßgeblich auf reale

Machtzusammenhänge zurückgeführt, sondern Unterdrückung, Ungleichheit und Un-

gerechtigkeit primär den Zufällen des menschlichen Zusammenlebens zugeschrieben

werden, ist eine fatale politische Ideologie am Werke. Das Menschenwirkliche, so ist

mit Spinoza zu konstatieren, wird von Menschen und nicht von den Zufällen des Le-

bens gemacht. Daraus folgt aber auch, dass das Bestehende durch Menschen verändert

wird. Doch keineswegs ist alles jederzeit veränderlich: Die Dynamik der gesellschaftli-

chen Wirklichkeit fußt auf Bedingungen, die sie konstituieren und begrenzen. Sofern

hingegen in der Prospektive ein Insistieren auf den bestehenden undwirkendenMacht-

zusammenhängen zu einer systematischen Negation von Möglichkeitsräumen führt,

ist ebenfalls eine fatale politische Ideologie amWerke.Wird das Andersseinkönnen des

Bestehenden nicht nur in der Beobachter-, sondern auch in der Teilnehmerperspektive

geleugnet und bekämpft, so schwindet die Möglichkeit, Unterdrückung, Ungleichheit

und Ungerechtigkeit zu überwinden, weil die Vorstellung (imaginatio) der Veränder-

barkeit des status quo als notwendige Bedingung für die tatsächliche Veränderung zu

erachten ist.

Ein Insistieren auf den Zufällen des menschlichen Lebens ist ebenso problematisch

wie die vollständige Aktualisierung von Macht. Mir scheint, Spinoza hat nicht nur um

das Problem der Verschleierung von Ursachen durch Zufallsunterstellungen gewusst:

Die Rehabilitierung der Kontingenz sub specie hominis lässt Möglichkeitsräume in-

mitten der totalen Bedingtheit alles Seienden entstehen. Diese imaginären Nischen

wiederum bedingen und erklären die Veränderbarkeit der gesellschaftlichen Wirklich-

keit. Kontingenz wird auf der Ebene der menschlichen imaginatio zu einer erforder-

lichen Voraussetzung, um sozialen Wandel herbeizuführen. Auf Ebene der »richtigen«

Erkenntnis ist diese »defekte« Vorstellung vonnöten, um sozialen Wandel adäquat er-

klären zu können.

c. Conclusio: Möglichkeitsmotive nach Spinoza

Fassen wir nun die Überlegungen zusammen, um diejenigen Motive in Spinozas politi-

scher Ontologie oder Sozialphysik herauszugreifen, die für einen neuzeitlichen und um

wesentliche Momente angereicherten Begriff der Möglichkeit relevant sind. Erwähnt

seien drei Momente, die dazu beitragen, den Begriff der praktischen Möglichkeit nä-

her zu bestimmen.

(1) Ohne Macht gäbe es überhaupt kein Seiendes, ohne Handlungsmacht keine Ein-

zeldinge, die handeln könnten. Macht muss folglich als Existenzgrund menschlicher

Einzeldinge erachtet werden. Spinozas Begriff der potentia ist deswegen von Belang,

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 109

weil er explizit auf den Zusammenhang von Leben und Macht eingeht: Die Erhaltung des

eigenen Lebens und die Verbesserung desselben ist Ausdruck der individuellen Macht.

Aufgrund dieser Grundannahme über das Streben von Einzeldingen, in ihrem Sein zu

verharren und die eigeneMacht zu steigern,wird das ›Existenzielle‹ einesMöglichkeits-

begriffs in der praktischen Philosophie gewahr. Der Gedanke, demzufolge die wirkli-

che Macht eines menschlichen Lebewesens zumindest so gering ausfallen muss, dass

es existieren kann, dürfte insbesondere einer (neo-)aristotelischen Gerechtigkeitstheo-

rie vertraut sein.106 Diejenige Form von Macht, die dem Menschen eigentümlich ist,

wird als soziale Handlungsmacht bestimmt. Demzufolge kann die Macht eines vernunft-

begabten Einzeldings keineswegs erschlossen werden, wenn es isoliert betrachtet wird.

Die Wirkmacht eines jeden Akteurs ergibt sich aus der Machtfülle, die ihm im sozialen

Zusammenhang zukommt.

(2) Spinozas Konzept der Macht ist auch deswegen von Interesse, weil sie alsWirk-

macht auftritt und damit die Ursache für Veränderung darstellt. Ein durch Spinoza

herausgeforderter Aristotelismus könnte viel klarer zwischen aktualisierter und mög-

licher Macht unterscheiden: Wirkliche Macht speist sich aus aktualisierten Vermögen

und mögliche Macht aus noch nicht oder gerade nicht wirksamen Vermögen. Die wirk-

liche Macht ist konstitutiv für die Wirklichkeit und ihre Erkenntnis. Doch von ihr wäre

die mögliche als eine Macht der Veränderung und Erneuerung zu unterscheiden. Aller-

dings braucht es dafür eine Vorstellung von Vermögen und Kontingenz, die bei Spinoza

zumindest sub specie aeternitatis ausgeschlossen bleibt.

(3) Auch wenn Kontingenz vom Standpunkt der allgemeinen Ontologie aus irreal ist,

kann sie keineswegs irrelevant sein für eine realistische Sozialphilosophie. Zumindest

die Akteure machen Kontingenzunterstellungen. Sie begreifen ihre eigene Macht und

die des Gemeinwesens als Vermögen, die aktualisiert werden können, aber nicht aktua-

lisiert werden müssen. Wird Kontingenz derart ›de-substantialisiert‹, eröffnet sich ein

Begriff derMöglichkeit, der die Perspektive handelnder Subjekte zu integrieren vermag:

Mit der ›De-Substantialisierung‹ geht eine ›Subjektivierung‹ einher. – Im kommenden

Kapitel soll gezeigt werden, wie Hegel diese Tendenz zur Subjektivierung aufgegriffen

und konsequent umgesetzt hat. Hegels Überlegungen zu Selbstbewusstsein und zur

Subjektivität von immer schon in sittlichen Verhältnissen lebenden Individuen berei-

ten ein Verständnis von »sozialer Möglichkeit« vor, das an aristotelische und spino-

zianische Aspekte anknüpfen kann und damit die Grundlage bildet für die marxschen

Überlegungen zur Veränderbarkeit der gesamtgesellschaftlichen Wirklichkeit.

3. Von praktischen zu sozialen Vermögen.
Hegel über Arbeit und Vermögen in der bürgerlichen Gesellschaft

Die Vorstellung von partieller Bestimmtheit oder Kontingenz ist ambivalent. Kontin-

genz bedeutet auf der einen Seite, dass es Sachverhalte gibt, über die kein hinreichendes

106 Vgl. die Ausführungen zu Nussbaum in der Einleitung und in Kapitel »II.1.a. Handlungsvermögen:

individuelle Fähigkeiten und externe Befähigungen« oben in der vorliegenden Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Möglichkeit

Wissen zur Verfügung steht oder stehen kann. Eine jede Beobachterin oder Handeln-

de hat also mit Dingen oder Prozessen zu rechnen, die nicht vollends kontrollierbar

sind. Das damit verbundene Defizit besteht nun darin, die gewollten Absichten durch

eigenes Tun nicht unbedingt realisieren zu können, da die Akteure im Voraus über den

Erfolg des Gewollten zumeist nicht vollständig im Bilde sein können. Auf der ande-

ren Seite bedarf es der Vorstellung von Kontingenz, um diejenigen Zusammenhänge

zu charakterisieren, in denen Freiheit realisiert werden kann. Nur wenn sich Subjekte

in Zusammenhängen bewegen, die nicht vollständig vorherbestimmt (fremdbestimmt)

sind, ist es ihnen möglich, gemäß den eigenen Vorstellungen (selbstbestimmt) auf Ge-

gebenes einzuwirken.107 Die Idee der Kontingenz ist unabdingbar für die Erkenntnis

praktischer Freiheitsräume: Wer Freiheit an Handeln bindet, muss mit Kontingenz le-

ben.108 Mit jedem Versuch, die Verwirklichung von Freiheit als ein Geschehen in der

Welt zu betrachten, wird eine Vorstellung von »Freiraum«, »Spielraum« oder »Möglich-

keitsraum« vorausgesetzt, und diesem Raum wiederum ist die Vorstellung von Kontin-

genz inhärent. Sie wird unabdingbar für ein Freiheitskonzept, das Handlungsräume

als Voraussetzung eigenständigen Handelns erachtet. Anderskönnen ist freiheitskon-

stitutiv, ansonsten wäre Willensfreiheit ohne ein weltliches Korrelat: Der Wille ließe

sich nicht manifestieren in der Welt.109

Im Folgenden soll verdeutlicht werden, ob und inwiefern Hegel eine derartige

Konzeption des Könnens, die nicht nur die individuellen oder kollektiven internen

Vermögen meint, sondern auch Möglichkeitsräume – als Räume des So-oder-Anders-

Handelns – in seine Überlegungen zum »objektiven Geist« integriert.110 Anhand der

107 Zur Ambivalenz der Kontingenzvorstellung vgl.MichaelMakropoulos,Modernität als Kontingenz-

kultur. Konturen eines Konzepts, in: Gerhart von Graevenitz und OdoMarquard (Hg.), Kontingenz,

München: 1998, S. 61.

108 Unter Umständen lässt sich auch mit Spinoza bereits die Dialektik der Aufklärung illustrieren:

Der Bereich des Ungewissen und damit Unkontrollierbaren ist dem Denken der Aufklärung su-

spekt. Es zu tilgen, um es dem Bereich des menschlich Kontrollierbaren zu überführen, zielt auf

Freiheitsgewinne, hat aber einen Machtgewinn zur Folge, der Freiheitsräume beschränkt. Mit der

Überwindung der Idee der Kontingenz wird zugleich die Überwindung des praktischen Möglich-

keitsraumes bewirkt. Das, was dem Vernunft- und Entscheidungsvermögen des Menschen hätte

überantwortet werden können, wird im göttlichen oder natürlichen Gesamtzusammenhang inte-

griert in das System der Kausalketten.

109 Geert Keil hat dies deutlich herausgearbeitet: Keil, Naturgesetze, Handlungsvermögen und An-

derskönnen, S. 929ff. sowie Geert Keil,Willensfreiheit. 2. Auflage, Berlin: 2013, S. 136ff. und S. 217ff.

110 Bei jeder Debatte, die sich auf Hegel unter einem spezifischen Erkenntnisinteresse beruft, könnte

man den Vorwurf von Henrich aufbringen, man beteilige sich an der Arbeit im Steinbruch oder

mache sich insofern der Goldwäscherei verdächtig, als man nicht die Wahrheit im Ganzen, son-

dern nur in Teilen suche. Nicht das Absolute steht dann mehr im Fluchtpunkt der Betrachtung,

und der Rekurs auf Hegel verkenne damit den Sog seines Denkens. Dieser Vorwurf ist auch für die

folgenden Untersuchungen gewiss nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen. Er lässt sich aber

in Kauf nehmenmit Verweis aufmein Erkenntnisinteresse: Ichwill einen Begriff derMöglichkeit in

der Kritischen Theorie explizieren,wofür hegelscheMotive zwar eine gewichtige und erforderliche

Bereicherung darstellen, wofür aber eine allumfängliche Darstellung des hegelschen Systems we-

der erstrebenswert noch sinnvoll zu sein scheint. Vgl. DieterHenrich, Erkundung imZugzwang: Ur-

sprung, Leistung und Grenzen von Hegels Denken des Absoluten, in: WolfgangWelsch und Klaus

Vieweg (Hg.), Das Interesse des Denkens, München: 2003, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 111

Auseinandersetzung mit Hegels Rechtsphilosophie soll gezeigt werden, wie der von

Aristoteles aus entwickelte Begriff der praktischen Realmöglichkeit um entscheidende

Bedeutungsschichten angereichert wurde. Sie wiederum waren wegweisend für das

Verständnis von sozialer Potentialität in der marxschenTheorie: Gesellschaftsformatio-

nen sind nicht nur in ihrem Sosein, sondern stets auch in ihrem historisch konkreten

Andersseinkönnen zu begreifen, indem sowohl die Veränderbarkeit herrschender

Verhältnisse als auch gesellschaftstransformierende Potentiale zutage treten.

»Wollen« und »Können« als die einzig maßgeblichen Momente von individueller

Freiheit aufzufassen, wäre eine für Hegel abstrakte oder unterkomplexe Vorstellung.

»Wollen« und »Können« sind sowohl inner- als auch intersubjektiv vermittelt und ha-

ben ihren Ort in den sittlichen Kontexten der Familie, der bürgerlichen Gesellschaft und

des Staates. Die hegelsche Freiheitsvorstellung wäre um Längen unterboten, wennman

sie auf die beiden Momente des Anderswollens und Anderskönnens reduzierte.111 Bes-

tenfalls wären es Vorstufen einer sittlichen Rationalität, in welcher der freie Wille ein

Dasein erlangt. Gleichwohl sind diese beiden Freiheitsaspekte bei Hegel vorzufinden

und sollen im Folgenden betrachtet werden, denn »Anderswollen« und »Anderskön-

nen« sind zentrale Elemente einer hegelianischen Konzeption der praktischen Mög-

lichkeit. Das Anderswollen werde ich mit Überlegungen zum Prinzip der Subjektivität

erläutern. Mich interessiert aber vor allem das Anderskönnen, das aus einer Betrach-

tung von vergesellschafteten Vermögen im bürgerlichenGemeinwesen hervorgeht.Die-

se Ausführungen wären auf ganz eigentümlicheWeise aus dem Kontext der hegelschen

Philosophie gerissen, wenn man nicht zuvor einige allgemeine Anmerkungen zu je-

ner machte. Bevor also das Prinzip der Subjektivität, die subjektiven und die sozia-

len Vermögen zwecks Entwicklung eines an Hegel orientierten Begriffs der sozialen

Möglichkeit eruiert werden können, ist es vonnöten, auf die Leistungskraft von Hegels

praktischer Philosophie einzugehen, denn in diesem Philosophieverständnis liegt ei-

ne nahezu prinzipiell zu nennende Begrenzung oder Enthaltsamkeit, die sich auf die

Möglichkeitskonzeption auswirkt. Die Überwindung dieser Begrenzung hatte denWeg

ebnen können für das marxsche Modell der Potentialität. Gemeint ist die Grenze der

eigenen Zeit.

a. Philosophie als ihre Zeit in Gedanken erfasst.

Zur Negation des Möglichkeitsdenkens

Philosophie ist ihre Zeit in Gedanken erfasst. Das ist die beinahe schon populär zu

nennende Bestimmung Hegels in der Vorrede zu den »Grundlinien der Philosophie des

Rechts«.112 Was aber meint »ihre Zeit«? Unter Zeit wird vorerst historische Zeit verstan-

den. Sie ist keineswegs Ausdruck eines willkürlichen Aneinanderreihens von einzelnen

Vorkommnissen innerhalb eines vorher abgesteckten Zeitraums, sondern eine komple-

xe und vielschichtige Gesamtheit von soziokulturellen Begebenheiten. Eine bloß for-

111 Siehe hierzu den letzten und umfangreichsten Teil »Wirklichkeit der Freiheit« in Axel Honneth,

Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin: 2011, S. 221ff.

112 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und

Staatswissenschaft im Grundrisse (1820), Frankfurt a.M.: 1970, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Möglichkeit

male Bestimmung der Zeit wird hierdurch überwunden. So schlägt sich etwa im Kon-

zept der »Epoche« ein solches Zeitverständnis nieder. Doch das Diktum, Philosophie

sei ihre Zeit in Gedanken erfasst, erschöpft sich nicht in der gedanklichen Leistung, al-

le relevanten Einzelphänomene als Momente eines strukturierten Ganzen anzuordnen.

Vielmehr muss das Possessivpronomen ihre in einer aufs Ganze gehenden Reflexion der

jeweiligen und eigenen Epoche zur Geltung gelangen: Erst wenn die Epochalisierung

auch als Leistung einer von den denkenden Subjekten durchdrungenen Vernunft be-

griffen wird, ist das hegelsche Diktum vollständig: Die Verständigung über die eigene

Zeit kann nicht vonstattengehen ohne diejenigen, die sie denken. Anders formuliert:

Die Verständigung über die eigene Zeit ist zugleich die Selbstverständigung des Sub-

jekts der philosophischen Reflexion. Die zentralen Aussagen der philosophischen Re-

flexion sind einerseits das Produkt historischer Prozesse. Andererseits wandeln sich

philosophische Konzeptionen in der Zeit. Damit kommt die doppelte Historizität der

Philosophie zum Ausdruck, die in der gegenseitigen Verwiesenheit von Geschichtsphi-

losophie und Philosophiegeschichte ihren Ausdruck findet.113

Für das philosophische Bewusstsein ist der reflexive Vollzug, der die eigene Zeit

auf ihren Begriff zu bringen unternimmt, deswegen möglich, weil ihm die geschichtli-

cheWelt nicht als etwas unverständlich Fremdes erscheint oder entgegentritt. Vielmehr

sind ihre Erscheinungsformen Gestalten des Bewusstseins selbst. Wäre die geschicht-

liche Welt dem Bewusstsein fremd, dann gäbe es keine Möglichkeit, das vermeintlich

Geschichtliche zu verstehen oder zu begreifen. Es müsste unterstellt werden, dass die

Phänomene, die wir üblicherweise der geschichtlichenWelt zurechnen, eigentlich Aus-

druck eines sinn- und strukturlosen Chaos seien. Es gäbe im Gegenstandsbereich, den

wir als Geschichte bezeichnen, nichts zu verstehen. Weil aber den Akteuren eine Ver-

nunftbegabung attestiert und Geschichte von vernunftbegabten Akteuren bewirkt wird,

können historische Zusammenhänge als potentiell vernünftig begriffen werden.114 Ver-

nunft und Geschichte stehen demnach in einem direkten Verweisungszusammenhang.

Das philosophische Erfassen der eigenen Zeit besteht darin, sie auf einen Begriff

zu bringen, der vernünftig ist. Die Vernünftigkeit der Zeit – gleichsam ihre real existie-

rende Substanz – soll vermöge begrifflichen Denkens aus dem Dickicht kontingenter

Einzelerscheinungen, also aus dem »Scheine des Zeitlichen und Vorübergehenden«115,

exponiert werden:

»Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünftig.«116

Hier klingt der Wirklichkeitsbegriff von Hegels Logik an – oder wie es in der »Enzyklo-

pädie« heißt: Wirklichkeit ist die »unmittelbar gewordene Einheit des Wesens und der

113 Rolf-Peter Horstmann, Selbsterkenntnis der Vernunft. Zu Hegels Verständnis von Philosophiege-

schichte, in: Hegel-Jahrbuch 1997, S. 53.

114 Das Adjektiv »potentiell« ist hierbei von großer Bedeutung, weil Vernunftbegabung nicht heißt,

dass stets vernünftig gehandelt wird.

115 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, S. 25.

116 A.a.O., Vorrede, S. 24. Vgl. auch die alternative Formulierung: »Was vernünftig ist, wird wirklich,

und das Wirkliche wird vernünftig.« Georg Friedrich Wilhelm (!) Hegel, Philosophie des Rechts.

Die Vorlesung von 1819/20 in einer Nachschrift. Hg. von Dieter Henrich, Frankfurt a.M.: 1983, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 113

Existenz«.117 »Wirklichkeit« in rechtsphilosophischer Hinsicht meint dann den Inbe-

griff dessen, was sich in der eigenen Zeit vernünftig erfassen lässt. Dieses Vernünftige

in der Zeit ist für Hegel die Idee des Rechts. Diese Idee wiederum wird als Freiheit

bestimmt, welche »in ihrem Begriff und in dessen Dasein« erkannt werden muss.118

Was mit dieser Engführung von Vernunft und Wirklichkeit für die rechtsphilosophi-

sche Analyse folgt, hat Hegel in den »Grundlinien« expliziert. Er beschreibt dort nicht,

was die Gegenwart – rekonstruiert aus persönlichen Erfahrungen, kulturellen Artefak-

ten und Daten (also Quellen) – sei, sondern er versucht, die eigene Epoche in ihrem

»objektiven Geist« zu begreifen: Die rationalen und emanzipatorischen Potentiale der

eigenen Zeit werden in einer Radikalität vorgestellt, der kein empirisches Gemeinwesen

entspricht, aber gemäß der Vernünftigkeit der Wirklichkeit entsprechen könnte.119

Problem I: Das Mögliche ist das Notwendige; Notwendigkeit in der Geschichte. Weil die ge-

schichtliche Wirklichkeit zumindest der Möglichkeit nach vernünftig ist, lässt sich die

eigene Zeit auf den Begriff bringen. Philosophie kann nach Hegel dasjenige in der ge-

schichtlichen Welt als ihre Zeit erfassen, das sich als potentiell vernünftig auszeich-

net. Ein derartiges Selbstverständnis von Philosophie impliziert eine unumstößliche

Zeitlichkeit des Denkens. Es verwundert deswegen kaum, wenn der geschichtsphiloso-

phisch transformierte Optimismus des neuzeitlichen Denkens auch vor der hegelschen

Philosophie nicht haltmacht.120 Zumindest in der Retrospektive versteht Hegel unter

derWeltgeschichte einen Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit.121 Geschichte, wie sie Phi-

losophie in Gedanken zu erfassen vermag, wird als ein Geschehenszusammenhang un-

ter dem Telos der Freiheitsverwirklichung begriffen – und gerade durch diese Teleolo-

gie findet eine Fokussierung statt, die einer folgenschweren Reduktion gleichkommt.

Hegels Reflexionen auf die Weltgeschichte verdeutlichen, wie durch das Prinzip der

Freiheit das historisch Mögliche reduziert wird auf das geschichtlich Notwendige:

»Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit – ein Fortschritt,

den wir in seiner Notwendigkeit zu erkennen haben.«122

Möglichkeit und Notwendigkeit fallen in der philosophischen Betrachtung der vergan-

genen und der eigenen Zeit zusammen, dieDifferenz scheint ausgelöscht. Besteht darin

das Ende von Möglichkeitsdenken überhaupt? Fest steht: Möglichkeitsdenken wird an

den Rand gedrängt.

117 GeorgWilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopädie der philosophischenWissenschaften imGrundrisse

Bd. 1 (1830), Frankfurt a.M.: 1970, § 142.

118 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §1 (Zusatz).

119 Rüdiger Bubner, »Philosophie ist ihre Zeit, in Gedanken erfaßt«, in: Karl-Otto Apel et al., Herme-

neutik und Ideologiekritik, Frankfurt a.M.: 1971, S. 236. Diesen Aspekt greift Honneth auf, wenn er

Hegel bescheinigt, »knapp über den Horizont der existierenden Sittlichkeit« zu blicken. Honneth,

Das Recht der Freiheit, S. 27.

120 Etwas ausführlicher bin ich in der Einleitung zu dieser Arbeit auf die Entstehung der modernen

Geschichtsphilosophie eingegangen.

121 Der Ausdruck »Retrospektive« scheint deswegen angemessen zu sein, weil die »Eule der Minerva«

bekanntlich erst dann auf die eigene Zeit blickt, wenn zumindest schon die Abenddämmerung

eingesetzt hat, hierzu später mehr. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, S. 28.

122 GeorgWilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Frankfurt a.M.:

1970, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Möglichkeit

Problem II: Wirklichkeit ohne Zukunft (Aktualismus). Diese Fokussierung auf das ge-

schichtlich Notwendige mag insofern nicht nachvollziehbar sein, als der Fortschritts-

begriff vonHegel bemüht wird:Wer Fortschritt postuliert, akzeptiert einen Unterschied

zwischen der bereits erreichten (erkämpften) Verfassung der Freiheit und der noch

nicht realisierten. Es gibt demnach einen Unterschied zwischen wirklicher und mög-

licher Freiheit. Dieser Unterschied bleibt aber deswegen bei Hegel bedeutungslos, weil

die philosophische Betrachtung einzig die Realisierung von Verhältnissen fokussiert,

in denen sich dieser Fortschritt bereits festmachen lässt. Die Fertigkeiten der Philoso-

phie reichen nicht über das bereits verwirklichte Niveau an Freiheit hinaus, Fortschritt

kann nur in der Retrospektive erkannt werden. Die »eigene Zeit« manifestiert sich als

erstaunlich hartnäckige Grenze der philosophischen Expertise.123 In diesem vernünfti-

gen Erfassen der epochalen Substanz scheint kein Raum zu sein für das Erfassen der-

jenigen Möglichkeiten, die über das notwendigerweise erreichte Freiheitsniveau der

eigenen Zeit hinausgehen. Es überstiege die philosophischen Kompetenzen, wenn im

Erfassen der Möglichkeiten der Epoche auch ein Blick in die Zukunft und auf die zu-

künftige Verfasstheit von Gesellschaft und Staat gewagt werden würde.124 Man wäre

damit außerhalb des vernünftigen Erfassens der Wirklichkeit.125 Was sich hier andeu-

123 Aus dem formalen Argument, wonach es der Vernunft nicht möglich ist, die eigene Zeit zu tran-

szendieren, ohne dabei ins bloße Meinen oder Wünschen zu verfallen, ergibt sich in Hegels Ge-

schichtsphilosophie eine Absage an heilsgeschichtliche Entwürfe, selbst wenn sie auf dem Prinzip

der Freiheit fußen. Heilsgeschichte verlagert ihr geschichtliches Telos in die Zukunft, als dasjeni-

ge, was es zu erreichen gilt. Dieses Telos kann aber nicht vernünftig begriffen werden, weil es

erst in der Zukunft verwirklicht und damit nicht in die Gleichung von Vernunft und Wirklichkeit

integriert werden kann. Demgegenüber ist mit Hegel das Prinzip der Freiheit als vernünftig zu

begreifen, weil es nicht als solches erfasst wird, sondern lediglich in Gestalt des Bewusstseins der

Freiheit, wie es sich in der je eigenen Zeit zeigt. Vgl. Dirk Stederoth, Das Ende am Anfang. An-

merkungen zu Hegels Geschichtsbegriff, in: Heinz Eidam et al. (Hg.), Die Zukunft der Geschichte.

Reflexionen zur Logik des Werdens, Kassel: 2003, S. 59f.

124 Zur geistesgeschichtlichen Einordnung von Hegels Zukunftsverständnis vgl. Lucian Hölscher, He-

gel und die Zukunft, in: Rüdiger Bubner und Walter Mesch (Hg.), Die Weltgeschichte – das Welt-

gericht?, Stuttgart: 1999, S. 325ff.

125 Exemplarisch zeigt sich dies an der Behandlung der USA, der Neuen Welt, in den »Vorlesungen

über die Philosophie der Weltgeschichte«. Dort schließt Hegel Nordamerika aus der Betrachtung

derWeltgeschichte aus, weil dieser junge Staat noch nicht einer vernünftigen Betrachtung der sitt-

lichenWirklichkeit offenstehe–dieUSA seien ein »Landder Zukunft«: »Nordamerika ist nochnicht

als ein gebildeter und ausgereifter, sondern als ein Staat zu betrachten, der noch imWerden ist«.

Er kommt zu folgendem Schluss: »Amerika hat von dem Boden auszuscheiden, auf welchem sich

bis heute dieWeltgeschichte begab.« Es sei ein Land der Träume und kein Gegenstand derWeltge-

schichte, wie sie »bis heute« zu betrachten sei. »Der Philosoph hat es nicht mit dem Prophezeien

zu tun. Wir haben es nach der Seite der Geschichte vielmehr mit dem zu tun, was gewesen ist

und mit dem, was ist, – in der Philosophie aber mit dem, was weder nur gewesen ist, noch erst

nur sein wird, sondern mit dem, was ist und ewig ist, – mit der Vernunft, und damit haben wir

zur Genüge zu tun.« Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Welt-

geschichte. 1. Teilband: Die Vernunft in der Geschichte (1822), Hamburg: 1994, S. 207 und S. 210.

Vgl. Hans-Christian Lucas, Hegels Vergessen der (in Bern noch gewürdigten) nordamerikanischen

Revolution. Von der Cartschrift zu den Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Hel-

mut Schneider und Norbert Waszek (Hg.), Hegel in der Schweiz (1793-1796), Frankfurt a.M.: 1997,

S. 207ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 115

tet, ist eine Dichotomie zwischen vernünftiger Wirklichkeit und unvernünftiger Zukunft:

Auf der einen Seite steht ein vernünftiges Erfassen der Wirklichkeit, auf der anderen

Seite ein unvernünftiges Erfassen von wirklichkeits-transzendierenden Möglichkeiten,

deren Verwirklichung noch aussteht.126

Beide skizzierten Probleme der hegelschen Philosophie des objektiven Geistes –

also die ›Vernotwendigung‹ und die ›Defuturisierung‹ – sind als Beschränkungen ih-

rer selbst zu verstehen. Sie gehen auf das Diktum zurück, Philosophie sei ihre Zeit in

Gedanken erfasst: Negation des Möglichkeitsdenkens paart sich mit »Zukunftsagnos-

tizismus«127.

b. Rütteln am Gehäuse der Notwendigkeit: Über Zufall,

Subjektivität und Vermögen

Gemäß dem Selbstverständnis der hegelschen Philosophie ließen sich folgende Schlüs-

se ziehen: Zum einen sind jegliche Formen von Möglichkeitsdenken zu überführen in

Notwendigkeitsdenken, zum anderen liegt »Zukunft« außerhalb des philosophischen

Kompetenzbereiches. Doch ganz so eindeutig stehen die Dinge nicht. Dies liegt ers-

tens in Hegels Theorie des Zufalls begründet, die aus seinen Studien zur Logik herrührt

und ihre Spuren auch im System des »objektiven Geistes« hinterlassen hat. Zweitens las-

sen Hegels Überlegungen zum Prinzip der Subjektivität amNotwendigkeitsprimat und

dem Aktualismus zweifeln, wie sie zuvor an Spinozas Ontologie dargestellt wurden.

Drittens deuten Hegels Überlegungen zu besonderen und dem allgemeinen Vermögen

auf eine Neubesinnung hin, die – zumindest zwischen den Zeilen – einen Begriff der

Möglichkeit im Kontext der Überlegungen zur »bürgerlichen Gesellschaft« vorbereitet.

Es ist der Begriff der sozialen Möglichkeit.

I. Hegels Theorie des Zufalls: Zitate wie das Folgende haben Anlass zu der Vermutung

gegeben, Hegel sei eine wirkmächtige Stimme im Konzert der Aufklärungsphilosophie,

die den Zufall diskreditiert128:

»Die philosophische Betrachtung hat keine andere Absicht, als das Zufällige zu ent-

fernen.«129

Wie Dieter Henrich hingegen zeigt, sind solche Aussagen Hegels nicht dazu heran-

zuziehen, den Zufall als unwesentlich einzustufen. Denn das Zufällige, nicht aber der

Zufall selbst sei zu vernachlässigen für die philosophische Betrachtung. Diese Unter-

scheidung führt Henrich zu der These, dass »Kontingenz in den Begriff des Wesens

126 Weitaus drastischer drückt sich Hegel aus, wenn empirische Möglichkeiten in das Blickfeld des

Philosophen geraten. So mag es zwar auf der Ebene der einzelnen, existenten und endlichen Din-

ge oder Personen von Möglichkeiten nur so wimmeln, sie sind aber nicht Gegenstand der Philo-

sophie: »Insbesondere muß in der Philosophie von dem Aufzeigen, daß etwas möglich oder daß

auch noch etwas anderes möglich und daß, wie man es auch ausdrückt, denkbar sei, nicht die Rede

sein. […] der Scharfsinn des leeren Verstandes gefällt sich ammeisten in dem hohlen Ersinnen von

Möglichkeiten und recht vielen Möglichkeiten.« Hegel, Enzyklopädie Bd. 1, § 143, S. 282.

127 Hölscher, Hegel und die Zukunft, S. 331.

128 Vgl. etwa Vogt, Kontingenz und Zufall, S. 68.

129 Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Möglichkeit

selbst« bei Hegel aufgenommen worden ist, was augenscheinlich einleuchtet, schließ-

lich wird der Zufall in der Wesenslogik behandelt. Hegels Logik sei sogar die einzige

Theorie, »die den Begriff des absoluten Zufalls kennt.«130 In der »Wissenschaft der Lo-

gik«131 kann diese Bestimmung alleine deswegen nicht vernachlässigt werden, weil das

Prinzip der Zufälligkeit bereits in den ursprünglichen Bewegungen – dem Übergehen

(bzw. »Übergegangensein«) des Seins in das Nichts – vorliegt.132 Dieses Übergehen ist

nicht notwendig, sondern zufällig – und zwar in einer absoluten, und das heißt von

Bestimmungen losgelösten Weise.133 Das Denken selbst, als basale Operation und Ge-

genstand von Logik überhaupt, kommt nicht aus ohne die Vorstellung des Zufalls. Not-

wendigkeit wiederum, so das Resultat der Wesenslogik, sei nur denkbar, wenn es den

absoluten Zufall »gibt«, oder wie Henrich es ausdrückt: »Zufall und Notwendigkeit sind

analytisch verbunden.«134

Obwohl diese Relation zwischen Notwendigkeit und Zufall in der Logik als ein Ver-

hältnis des Aufeinander-Verwiesen-Seins dargelegt wird, lässt sich an der Interpreta-

tion von Henrich der Eindruck gewinnen, die hegelianische Konzeption der Sittlichkeit

marginalisiere in einer möglichst radikalen Weise den Zufall. Zwar rechnet Hegel mit

ihm sowohl in der Sphäre der Natur als auch in der Sphäre des Geistes: Es »gibt« Zufall

und das Zufällige. Aber alle sittliche Anstrengung diene dem Zweck, zumindest dem

Zufälligen zu entsagen. Doch dieses Entsagen könne nicht als Negation begriffen wer-

den. Vielmehr sei das Zufällige frei zu lassen: Dieses Zufällige, das Triebe und Neigun-

gen umfasst, lässt sich nicht bändigen, indem man es, wie bei Fichte oder Kant, durch

Pflicht zurückzudrängen versuche. Man würde den Neigungen und Trieben durch die-

ses Zurückdrängen, Überwinden oder Aufheben eine Bedeutung beimessen, die Hegel

unheimlich zu sein scheint. Doch wie steht es um den Zufall inmitten des begrifflichen

Erfassens der eigenen Zeit? Nahezu undialektisch, so lässt sich Henrichs wohlwollende

Interpretation bewerten, muss nicht nur dem Zufälligen, sondern auch der Kategorie

130 Dieter Henrich, Hegels Theorie über den Zufall, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfurt a.M.: 1971,

S. 161 und S. 159.

131 Das Kapitel »Die Wirklichkeit« in der »Wissenschaft der Logik«, in demMöglichkeit, Wirklichkeit,

Notwendigkeit und Zufälligkeit behandelt werden, beginntmit einer Kritik an Spinozas Substanz-

metaphysik: LautHegel konnte SpinozadasHeraustretendesBestimmtenaus demAll-Einennicht

als Übergang erkenntlich machen; die Attribute und Modi treten lediglich zum Absoluten hinzu.

So gibt es auch in der Logik eine Auseinandersetzungmit Spinoza genau an der Stelle, wo Kontin-

genz und Möglichkeit verhandelt werden.

132 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik Bd. 2 (1812-1816), Frankfurt a.M.: 1970,

S. 216f. Vgl. auch S. 217: »Diese Identität des Seins in seiner Negation mit sich selbst […] ist diese

Einheit als […] in der Zufälligkeit.«

133 Vgl. Konrad Utz, Die Notwendigkeit des Zufalls. Hegels spekulative Dialektik in der »Wissenschaft

der Logik«, Paderborn: 2001, S. 302. In Anlehnung an Hegel fasst er diesen Gedanken wie folgt:

»Der Zufall ist dasjenige, worin und wodurch Setzung und Bestimmung überhaupt (ursprünglich)

geschieht. Er leistet den unerklärlichen und unableitbaren Übergang vom Unbestimmten zum

Bestimmten und vom Nichtsein zum Sein. Darin ist er konstruktiv. Selbstverständlich kann sich

der Übergang auch in die umgekehrte Richtung vollziehen undUnbestimmtheit bzw. Vernichtung

ergeben. Dann ist der Zufall destruktiv. Aber auch darin ist er positiv und nicht nur negativ, denn

er schafft eine Neue, wenngleich ›ärmere‹ Verhältnislage, die der Fall ist«. Zitat auf S. 306f.

134 Henrich, Hegels Theorie über den Zufall, S. 164.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 117

des Zufalls aus demWeg gegangenwerden. Ihn dialektisch zu integrieren, scheint keine

Option zu sein:

»Entsprechend der […] theoretischen Situation bei Hegel ist für ihn die sittliche Leis-

tung gerade die, den Zufall zu erkennen, ihn gewähren zu lassen, und den Willen

dadurch, daß er dem an sich Zufälligen keine wesentliche Bedeutung gibt, in der ei-

gentlichen Sphäre des Notwendigen zu beheimaten. […] Auch im höheren sittlichen

Sein muß der Zufall ohne Entgegensetzung ausgeschlossen sein.«135

Hegels Sittlichkeitslehre, so hat es mit Henrich den Anschein, bekommt weder den Zu-

fall noch das Zufällige in den Griff. Sie kann den Zufall nicht aufheben und muss das

Zufällige ausschließen. Das Zufällige und den Zufall dialektisch einzuhegen, also ge-

mäß der bestimmten Negation aufzuheben, würde die sittliche Struktur gefährden. –

Bestritt Spinoza die Realität des Zufalls und räumte ihm zugleich in der Sphäre der

Praxis Relevanz ein, so leugnet Hegel hingegen nicht die Realität des Zufalls, aber seine

Relevanz inmitten der vernünftigen Betrachtung der sittlichen Wirklichkeit. Der Zufall

rüttelt gleichsam amGebälk der Sittlichkeit, was Hegel – gemäß der Interpretation von

Henrich – dann noch übrig zu bleiben scheint, ist Ausschluss und Ignoranz.

Henrichs Überlegungen zur hegelschen Theorie des Zufalls wurden so ausführlich

gewürdigt, weil er am Ende selbst andeutet, wie unvollständig sie geblieben sind. Vor-

ausgesetzt der Zufall kann nur dort bestehen, wo die Dinge sich auch anders verhalten

können, so könnte die Ausblendung des Zufalls ebenso dazu führen, praktische Kon-

tingenz zu ignorieren. Freiheit, so ist Henrich zuzustimmen, fordere einen »Raum der

Kontingenz«, doch er fügt hinzu: »Diese Seite der Kontingenztheorie, die eine neue Ent-

wicklung des Problems fordern würde, bleibt hier ausgespart.«136 Blendet aber Hegel

selbst dieses Problem aus? Wird Kontingenz als Moment des sittlichen Seins entfaltet,

oder wird sie – dem Zufall gleich – aus dem objektiven Geist eskamotiert?137

II. Anderswollen. Negation der spinozianischen Negation und das Prinzip der Subjektivität:

Hegels Darstellung der Sphäre des »objektiven Geistes« trägt ambivalente Züge. Wo

Hegel versucht, die vernünftige Wirklichkeit des objektiven Geistes zu bestimmen, und

deswegen auf die Kategorie derMöglichkeit im Allgemeinen und auf die Vorstellung der

Kontingenz im Besonderen verzichtet, eröffnet er zugleich einen Begriff der bürgerli-

chen Gesellschaft, welcher ohne das begriffliche Instrumentarium von »Möglichkeit«

und »Kontingenz« nicht auskommt. Man könnte Hegel unterstellen, ihm sei es nicht

gelungen, das Mögliche aus dem vernünftigen Erfassen der sozialen Wirklichkeit zu

135 A.a.O., S. 172.

136 A.a.O., S. 185.

137 Ich habe darauf verzichtet, die hegelsche Bestimmung von realer Möglichkeit in der »Wissenschaft

der Logik« (Wesenslogik) zu thematisieren, weil mir kein wesentlicher Unterschied zu der me-

garischen oder spinozianischen Position vorzuliegen scheint: Das Mögliche ist das Notwendige.

Oder wie Hegel es ausdrückt: »So ist die Wirklichkeit in ihrem Unterschiedenen, der Möglichkeit,

identisch mit sich selbst. Als diese Identität ist sie Notwendigkeit.« Hegel, Wissenschaft der Logik

Bd. 2, S. 207 sowie auf S. 211: »Was daher real möglich ist, das kann nicht mehr anders sein; unter

diesen Bedingungen und Umständen kann nicht etwas anderes erfolgen. Reale Möglichkeit und

die Notwendigkeit sind daher nur scheinbar unterschieden«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Möglichkeit

verbannen – es ist ›zäher‹, als es dem Verfechter der Wirklichkeit lieb sein kann. Of-

fensichtlich hängt dies auch mit Hegels Vorstellung von Subjektivität zusammen.

Im Prinzip der Subjektivität überbietet Hegel den spinozianischen Substanzgedan-

ken. Wie nach Willy Brandt eine gute Sozialdemokratin in ihrer Jugend Kommunistin

gewesen ist, so hat die junge Philosophin als Spinozistin zu beginnen:

»Wenn man anfängt zu philosophieren, so muß man zuerst Spinozist sein. Die Seele

muß sich baden in diesem Äther der einen Substanz, in der alles, was man für wahr

gehalten hat, untergegangen ist.«138

Doch Spinozas Radikalität ist eben nur der Anfang. Bliebe man bei der einen Substanz

stehen, käme es zu keiner Entwicklung, denn alles verkomme dann in der einen, starren

Substanz, die Hegel als Negation des »Geistigen« charakterisiert. Dem stellt Hegel das

Prinzip der Subjektivität als das »Geistige« entgegen. Die Substanz als das Allgemeine

ließe sich gar nicht denken, ohne die Vorstellung von Subjektivität, die aber letztlich

als Konkretes wieder in den Substanzgedanken integriert werden müsse.139

Mit dem Prinzip der Subjektivität sind wir schon inmitten der großen Erzählung,

welche die Moderne über sich selbst erzeugt hat. Es ist die Geschichte vom Erwachen

des Subjekts. Erst die moderne Zeit hat – um mit Hegel zu sprechen – das Prinzip

der Subjektivität hervorgebracht. Es wird zum zentralen Gegenstand einer zeitgemä-

ßen Rechtsphilosophie.140 In ihr entfachen sich die vernünftigen Aspekte des sittlichen

Gesamtzusammenhanges. So beruhen etwa rechtlich verbürgte Freiheiten, ein libera-

les Gesellschaftsgefüge samt marktwirtschaftlicher Ökonomie und ausdifferenzierten

Sphären der Öffentlichkeit sowie der moderne Staat auf dem Prinzip der Subjektivi-

tät. Es wird als freie Subjektivität bestimmt, die sich dadurch auszeichnet, dass »al-

le wesentlichen Seiten, die in der geistigen Totalität vorhanden sind, zu ihrem Recht

kommend, sich entwickeln.«141 In den »Grundlinien« wird die (für sich seiende) Sub-

jektivität als Prinzip der Moralität eingeführt.142 Sie tritt dadurch zum Vorschein, dass

die Person, als Referenzobjekt des abstrakten Rechts, nun zum Subjekt, als Referenz-

objekt der Moral, wird.143 Die Selbstbestimmung des Subjekts, die ihm als moralisches

Wesen zukommt, wird als »die reale Seite des Begriffs der Freiheit« bestimmt.144 Der

Standpunkt der Moralität bleibt aber defizitär, denn in ihm stehe der objektiven Wirk-

lichkeit ein subjektiv Gesetztes unvermittelt gegenüber. Sobald die im einzelnen Sub-

jekt gesetzten Zwecke in der Welt realisiert werden sollen, gelangt es in Relation zur

138 GeorgWilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie Bd. 3, Frankfurt

a.M.: 1970, S. 165. Vgl. auch Hegels Ausspruch: »Entweder Spinozismus oder keine Philosophie.«

A.a.O., S. 163f.

139 Mit der Subjektivierung der Substanz wird Letztere erst in einem eminenten Sinne wirklich, da sie

als Subjekt einewirkende, tätigewird: »Es kommt […] darauf an, dasWahre nicht als Substanz, son-

dern ebensosehr als Subjekt aufzufassen und auszudrücken.« Hegel, Phänomenologie des Geistes,

S. 22f.

140 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 124 (Anmerkung), S. 233.

141 A.a.O., § 273 (Zusatz), S. 439.

142 A.a.O., § 104, S. 198.

143 A.a.O., § 105, S. 203.

144 A.a.O., § 106 (Anmerkung), S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 119

objektiven Sphäre. Dort ›trifft‹ es auf andere Subjekte, die ihren Willen ebenso bekun-

den - und überwindet dadurch seine Selbstbezogenheit.Diese Sphäre heißt bekanntlich

»Sittlichkeit«.

Philosophiegeschichtlich betrachtet lässt sich in der Entfaltung der Subjektivität

ein entscheidender Meilenstein an der Schwelle des Mittelalters zur Neuzeit entdecken

und im folgenden Motto bündeln:

»Das, was gelten, was festgesetzt sein soll in der Welt, muß der Mensch durch seine

Gedanken einsehen«.145

Ausgehend vonDescartes vollzieht sich das Prüfen undBegründen von normativen Aus-

sagen anhand von gedanklichen Operationen, die das Subjekt als vernünftiges, auf sich

selbst gestelltes Ego voraussetzen: Einzig die reine Vernunft ist die Richterin der Mo-

ral.146 Geschichtsphilosophisch betrachtet führt für Hegel die Entfaltung der Subjek-

tivität zum Zerfall des sittlichen Gesamtzusammenhangs; überkommene Banden der

Tradition treten in Konflikt zur Lebenswelt des modernen Menschen:

»[W]enn die vorhandene Welt der Freiheit ihm ungetreu geworden, findet er sich

in den geltenden Pflichten nicht mehr und muß die in der Wirklichkeit verlorene

Harmonie nur in der ideellen Innerlichkeit zu gewinnen suchen.«147

Insofern ist die Moderne durch die Ambivalenz der Freiheit des Subjekts und des Zer-

falls sittlicher Strukturen gekennzeichnet: Die Entfaltung der Subjektivität wird erkauft

mit dem Zerbrechen der tradierten Ordnung, die dem Prinzip der Subjektivität nicht

gerecht werden kann. Einerseits entspringt aus der Subjektivität in der Moderne eine

Welt des Fortschritts der Verwirklichung von Freiheit, andererseits ist sie aber auch

die Welt des Zerfalls und der Entfremdung von sittlichen Strukturen. Freiheit und Zer-

rissenheit avancieren zu den beiden Grund(be)stimmungen der modernen Welt.148 Die

Möglichkeit der Überwindung tradierter, die sukzessive Verwirklichung von Freiheit

verhindernder Zusammenhänge erschließt sich im Anderswollen, wie es aus dem Prin-

zip der Subjektivität resultiert. Der sich seiner selbst bewusstwerdende Wille revoltiert

gegen ihm äußerlich erscheinende Institutionen. Die tradierte Ordnung ist ihm fremd

geworden – und der Wille äußert sich im Anderswollen.

145 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie Bd. 3, S. 120.

146 Dennoch, so betont Hegel, ist die »Philosophie der neuen Zeit« von dem Versuch geprägt, die

(bereits imMittelalter) gesetzte Differenz zwischen dem Gedachten und der Wirklichkeit als auf-

zulösenden Gegensatz zu bestimmen. Insofern kann sich eine Philosophie der Neuzeit nicht mit

der selbstbezüglichen Reflexion des Subjekts begnügen, vielmehr erwächst die Notwendigkeit,

den Denkenden zum »seienden Universum« in Bezug zu setzen. Schließlich strebt also der in der

Neuzeit entstandene Gegensatz von Denken und Sein seiner Auflösung entgegen. A.a.O., S. 63.

147 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 138 (Anmerkung), S. 259.

148 FolgtmanHabermas, so beginnt der »philosophischeDiskurs derModerne«mitHegel. DasGrund-

problem ist die interne Zerrissenheit der Epoche. Die von Hegel diagnostizierte verloren gegan-

gene Einheit in sozialer, politischer, aber auch theoretischer Hinsicht gilt es seitdem, entweder

zu überwinden oder zu affirmieren: Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moder-

ne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt a.M.: 1985, S. 26ff. Demgegenüber zeigt Honneth, dass der »so-

zialphilosophische Diskurs der Moderne«, welcher Pathologien der Gesellschaft zu thematisieren

gedenkt, einen Vorläufer in Rousseau hat. Honneth, Pathologien des Sozialen, S. 11ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Möglichkeit

Nun besteht Hegels Ziel darin, die Überwindung der Entzweiung und damit ei-

ne neue Form von Sittlichkeit aufzuzeigen, die den Verhältnissen der Moderne ent-

spricht.149 Moderne Sittlichkeit muss als ein Modell der Vergesellschaftung begriffen

werden, das nur dann bestehen kann, wenn es dem Prinzip der Subjektivität zur vol-

len Entfaltung zu verhelfen vermag. Die Überwindung der Zerrissenheit des »ganzen

Systems der Lebensverhältnisse«150 ist das Bedürfnis der hegelschen Philosophie. An-

gesichts der sozialen und geistigen Verhältnisse seiner Zeit entsteht das Bedürfnis nach

Wiederherstellung der sittlichen Totalität:

»Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen verschwindet und

die Gegensätze ihre lebendige Beziehung und Wechselwirkung verloren haben und

Selbständigkeit gewinnen, entsteht das Bedürfnis der Philosophie.«151

Philosophie, welche die Entzweiung zu überwinden trachtet, geht von dem Grundsatz

aus, dass sich die Verwirklichung von Subjektivität (»eines wahrhaft freien Willens«)

nur inmitten eines gesellschaftlichen und zuletzt staatlichen Ganzen vollziehen kann,

in das zwar auch die Vorstellung von individueller Freiheit eingegangen ist, aber zu-

gunsten einer Vermittlung aller Einzelwillen keine absolute Berechtigung mehr haben

kann. Diese objektiven – also familiären, sozialen und staatlichen – Zusammenhänge,

in denen Subjekte sich als selbstbewusste und anerkannte Wesen behaupten können,

implizieren ein System der Rechte, Institutionen und sittlichen Überzeugungen (»Ge-

sinnung«).

In diesem »System der Sittlichkeit« spielen Vermögen eine entscheidende Rolle, sie

werden relevant auf Ebene der Familie, Wirtschaft, Gesellschaft und des Staates.152 Aus

149 Denn gemäß der hegelschen Dialektik kann das mit der Entfaltung und Realisierung des Prinzips

der Subjektivität verbundene Problem der Besonderung und Zerrissenheit nicht das letzte Wort

sein. Zum Verhältnis des Besonderen zumAllgemeinen im logischen und historischen Prozess bei

Hegel siehe Hans Heinz Holz, Einheit und Widerspruch. Problemgeschichte der Dialektik in der

Neuzeit. Bd. 3, Stuttgart/Weimar: 1997, S. 38ff.

150 GeorgWilhelm Friedrich Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philo-

sophie (1801), in: ders., Jenaer Schriften 1801-1807, Frankfurt a.M.: 1970, S. 23.

151 A.a.O., S. 22

152 In gewisserWeise zeigt sich an denwenigenVeröffentlichungen zur noch jungenDisziplin der Ver-

mögensforschung, dass sie auf diesemSittlichkeitsverständnis aufbaut, um»Vermögenskulturen«

zu erforschen. Meines Erachtens ›leidet‹ der Ansatz aber an seiner Fokussierung auf die normati-

ven Aspekte. So liege der Sinn einer Vermögenkultur darin, bewusst und verantwortungsvoll die

vorhandenen Möglichkeiten zu aktivieren: »Daher definiere ich die Vermögenskultur grundsätz-

lich als: die Förderung und Pflege von materiellen und immateriellen Werten, von Beziehungen

und Netzwerken zum Schutz der individuellen, familiären, gesellschaftlichen und globalen Zu-

kunftsfähigkeit.« Deswegen unterscheide sich auch der Reiche vom Vermögenden dadurch, dass

Ersterer selbstsüchtig sowie ignorant und der Letztere verantwortungsvoll und weitsichtig han-

dele. Diese direkte Koppelung zwischen Vermögen und ethischem Habitus scheint funktional zu

sein. Nur selten wurde Wissenschaft so stark an die Apologie der bestehenden Verhältnisse und

sozialen Unterschiede gekoppelt, wie bei Thomas Druyen: »Die Ungleichheit zwischen den Men-

schen ist keinDefizit aufgrund noch nicht wirksamer Sozialprogramme, sondern ein Kernbestand-

teil der Evolution. Es gilt daraus eine zukunftsweisende Perspektive zu entwickeln.« Thomas Dru-

yen, Vermögen ist mehr als Geld, in: ders. (Hg.), Vermögenskultur. Verantwortung im 21. Jahrhun-

dert, Wiesbaden: 2011, erstes Zitat stammt von S. 14 und das zweite Zitat von S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 121

diesen Vermögen erwachsen immer aber auch Möglichkeiten, aus dem Korsett der sitt-

lichen Totalität, der Integration aller Subjekte in ein staatliches Ganzes, auszubrechen.

Diese Möglichkeit des Ausbruchs nenne ich vorerst das ›subversive Moment‹ in der he-

gelschen Sittlichkeitslehre, das ich unten bezugnehmend auf Hegels Pöbel-Analyse er-

läutere.153 Zunächst aber ist zu klären, was unter Vermögen zu verstehen ist, die aus

dem Prinzip der Subjektivität entspringen und als besondere Vermögen von Subjekten

zu bezeichnen sind.

III. Anderskönnen. Besondere und allgemeines Vermögen: Selbst wenn sich der Möglich-

keitsbegriff keiner häufigen Anwendung in Hegels praktischer Philosophie erfreut, so

taucht der Begriff des Vermögens in einer Weise auf, die an die aristotelische Verwen-

dung erinnern lässt. Aus diesemGrund werde ichmich in einem ersten Schritt mit dem

Konzept der »besonderen Vermögen«, wie es aus Überlegungen zur Arbeit als zweckge-

richtete Tätigkeit herrührt, auseinandersetzen. Daraufhin wende ich mich dem Begriff

des »allgemeinen Vermögens« zu.

Unter praktischen Möglichkeiten sollen Handlungsoptionen verstanden werden,

die dem einzelnen Akteur zukommen. Sie resultieren aus Fähigkeiten und Besitztü-

mern, die sowohl erworben als auch aus Veranlagungen entwickelt werden können. Fä-

higkeiten und Besitz werden letztlich unter dem Terminus besonderes Vermögen erfasst.

Vermögen in der Bedeutung von individuellen Fähigkeiten finden bereits in der »Phä-

nomenologie des Geistes« ansatzweise Erwähnung. Im Kontext des hegelschen Begriffs

der (kommandierten) Arbeit im Selbstbewusstseinskapitel werden diese Fähigkeiten re-

levant.154 Damit der Knecht den Anweisungen des Herrn Folge leisten kann, bedarf es

– wie Gadamer interpretierte – eines »Selbstbewusstsein[s] des Könnens«155. Nur aufgrund

dieses Könnens vermag erfolgreich gearbeitet zu werden. Arbeit setzt also die Aneig-

nung von Fähigkeiten voraus. Sie entfacht zugleich einen Bildungsprozess, der die vor-

handenen Fähigkeiten verfeinert und sie durch neue bereichert.

Arbeit bei Hegel – zumindest in dieser ursprünglichen Gestalt im Selbstbewusst-

seinskapitel – wird als transformierendes Tun an einem »Ding« vorgestellt.156 Arbeit

ist verbunden mit einer gehemmten Begierde, weil der Gegenstand vom Knecht nicht

genießend vernichtet, sondern aufbewahrt und zugleich umgestaltet wird. Während

der »Stoff« des Dinges (causa materialis) bewahrt wird, ändert der Knecht die »Form«

(causa formalis) des Gegenstandes; dieser Vorgang der Stofferhaltung bei gleichzeiti-

ger Formveränderung ist die adäquate Umschreibung dessen, was Hegel als Arbeit an

153 Siehe hierzu unten in dieser Untersuchung das Kapitel »II.3.c. Conclusio: Pöbel-Kontingenz und

die Bindung von Vermögen in Institutionen zur Einhegung des gesellschaftlich Möglichen«.

154 Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 150ff.

155 Hans-Georg Gadamer, Hegels Dialektik des Selbstbewußtseins, in: ders., Hegels Dialektik. Sechs

hermeneutische Studien, Tübingen: 1998, S. 61.

156 Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 153. Inwiefern dieses »Ding«, das Hegel auch als »Gegen-

stand« umschreibt und das im Prozess der Arbeit transformiert wird, in der »Phänomenologie des

Geistes« (1807) als etwas Materielles zu begreifen ist, bleibt unklar. Schmidt am Busch betont,

dass Arbeit bei Hegel nicht immer und ausschließlich als veränderndes Tun an einem natürlichen

oder materiellen Gegenstand konzipiert wird. Arbeit auf Herstellen zu beschränken, sei zu kurz

gegriffen, sie kann ebenfalls Dienstleistungen umfassen. Er erläutert diese Beobachtung in sei-

nen Studien zu Hegels Jenenser Vorlesung »Philosophie des Geistes« (1805/06). Hans-Christoph

Schmidt am Busch, Hegels Begriff der Arbeit, Berlin: 2002, S. 32 und S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Möglichkeit

und mit einem Ding bezeichnet. Somit wird die »formale« Selbstständigkeit des Dings

aufgehoben, ohne es selbst zu vernichten. Das knechtische Bewusstsein (causa effi-

ciens) bildet Produkte, die seinen Vorstellungen (causa finalis) entsprechen. Dadurch,

dass der Knecht Bestehendes herstellt, gelangt er zu der Einsicht in die sinnvolle Struk-

tur seiner Tätigkeit: Im Arbeitsprodukt wird ihm sein Werk bewusst – er erkennt im

anderen, also im Arbeitsprodukt, sich selbst als tätiges, kreatives Wesen. Indem er pro-

duziert, bildet er aufgrund der permanenten Auseinandersetzungmit demGegenstand

sich selbst: Er gelangt zu Bildung. Indem er das Ding bearbeitet,macht er es insofern zu

einem »Bleibenden«, als das »arbeitende Bewußtsein […] hierdurch zur Anschauung des

selbstständigen Seins als seiner selbst« gelangt.157 Dies ist ihm nur dadurch vergönnt,

dass er Techniken und Werkzeuge158 zur Bearbeitung erfindet und folglich ein »Selbst-

bewusstsein des Könnens« entwickelt, welches im stetigen Transformationsprozess der

Dinge in Arbeitsprodukte permanent bereichert wird.

Diese knappen Darlegungen zur Aneignung von Fähigkeiten durch Arbeit sind Teil

vonHegels Ausführungen zumHerr-Knecht-Verhältnis.Demzufolge erlangt der Knecht

im Dienen mehr und mehr Selbstständigkeit, während der Herr, im Genuss verwei-

lend, in eine immer größere Abhängigkeit zu dem Knecht gerät; dem Herrn bleibt im

Gegensatz zum Knecht der fundamentale Bildungsprozess in der Arbeit verwehrt, auf

dessen Grundlage Freiheit erst möglich wird. Insofern mit Hegel die Befähigung des

Subjekts im Arbeitsprozess zu Selbstständigkeit führt, verliert Arbeit zunehmend ihren

Zwangscharakter. In der Arbeit generieren die Tätigen, so die große und verführeri-

sche Erzählung Hegels, Handlungsspielräume aufgrund der erfahrenen und erlernten

Fähigkeiten, zu denen auch theoretisches und praktisches Wissen zu zählen sind. Folg-

lich befördert der Bildungsprozess der Arbeit ein Können, das aufgrund der erlangten

Selbstständigkeit auch als Anderskönnen zu begreifen ist, denn was nicht kommandiert

wird, ist bis zu einem gewissen Grad demBelieben –Hegel spricht, wenn auch abschät-

zig, vom »Eigensinn«159 – des Individuums überlassen. Sein Können ist fortan nicht

mehr nur ein Können für den Herrn, sondern es selbst »kann« auch anders – näm-

lich seinen eigenen Vorstellungen gemäß.160 Das arbeitende Subjekt begreift sich als

157 Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 154.

158 Deutlicher als in der »Phänomenologie desGeistes«wird dasWerkzeug inHegels »Philosophie des

Geistes« behandelt, wo der Möglichkeitscharakter des Werkzeugs wie folgt dargestellt wird: »Die

Arbeit selbst als solche ist nicht nur Thätigkeit, […], sondern in sich reflectierte, Hervorbringen; […]

hier bringt sich der Trieb hervor, er bringt Arbeit selbst hervor – er befriedigt sich – jene fallen ins

äussereBewußtsein. – Es ist der Inhalt auch insofern als es das gewollte ist, undMittel der Begierde,

die bestimmte Möglichkeit desselben; in demWerkzeug oder in dem bebauten fruchtbar gemach-

ten Acker besitze ich die Möglichkeit, den Inhalt als einen allgemeinen«. Georg Wilhelm Friedrich

Hegel, Philosophie des Geistes (1805/06). Gesammelte Werke Bd. 8, Hamburg: 1976, S. 206.

159 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 155. Hegel bewertet diese Form der Freiheit als knech-

tisch, da der Eigensinn einer »Einzelheit«, einem selbstbezogenen Bewusstsein eigentümlich sei,

das es noch nicht vermag, die Freiheit seiner selbst als ein Allgemeines zu denken: a.a.O., S. 157.

160 Es sollte nicht der Eindruck entstehen, dass die »Rechtsphilosophie« den Arbeitsbegriff übergeht.

Ganz im Gegenteil: Er ist auch dort zentral und wird in einer der »Phänomenologie« ähnlichen

Weise eingeführt und verwendet. In der »Rechtsphilosophie« wird der Zusammenhang zwischen

Arbeit und Bildung deutlich herausgestellt. Hegel unterscheidet zwischen theoretischer und prak-

tischer Bildung, die beide in Arbeitsprozessen unabdingbar sind und hierin (teilweise) entwickelt

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 123

Akteur der Veränderung, sein Tun ist aufgrund seiner Kenntnisse und Fähigkeiten nicht

vollständig vorherbestimmt. Die von ihm bewerkstelligten Transformationsprozesse in

der Arbeit erweisen sich als ein durch es selbst Bewirktes, das auch anders hätte ge-

schehen, zumindest hätte unterlassen werden können. Arbeit wird demzufolge Teil ei-

nes Emanzipationsversprechens.161 Hierfür sind die Aneignung und Verfeinerung von

Fertigkeiten und Fähigkeiten im Produktionsprozess zentral.

Mit den Fähigkeiten undWerkzeugen,welche Arbeit voraussetzt und bildet, ist aber

nur ein Teil dessen umfasst, was unter den besonderen Vermögen eines Handlungssub-

jektes zu verstehen ist. Nicht nur Fähigkeiten zählen dazu, sondern auch das Eigentum

des Individuums, das sich aus Arbeit, Kapital oder Boden speist. Diese materielle Di-

mension des Vermögensbegriffs wird in den »Grundlinien der Philosophie des Rechts«

thematisch. Ein besonderes Vermögen kann demzufolge entweder eine Fähigkeit oder

Eigentum bedeuten – oder beides zusammen. Besondere Vermögen aktualisiert ein

Individuum in seinen Tätigkeiten, es kann sie verfeinern oder vermehren. Vermögen

gestalten sich in der hegelschen Perspektive als Bedingung von Entäußerung (Vermö-

gensaktualisierung in der Arbeit) und Resultat der Aneignung (Bereicherung des Kön-

nens und des Eigentums) zugleich. Die Anwendung und Verfeinerung der individuellen

Fähigkeiten sowie die Mehrung des Besitzes sind keine solipsistischen Angelegenhei-

ten, sie finden in den ökonomischen Austauschprozessen der bürgerlichen Gesellschaft

statt.162 Arbeit ergibt sich dabei, neben Konsumtion und Tausch, als Schlüsselkategorie

der Vergesellschaftung.

Gleichwohl Vergesellschaftung maßgeblich durch Arbeit vonstattengeht und jene

wiederum zur Aneignung und Ausbildung vielfältiger Fertigkeiten beiträgt, präsentiert

Hegel den familiären Zusammenhalt als erstes und entscheidendes Bindeglied zwi-

schen den Vermögen der Einzelnen. Familie, gleichsam die Keimzelle der Sittlichkeit,

hat ihre »äußerliche Realität« im Eigentum. Ihm aber, so Hegel, hafte das Moment des

Willkürlichen und der Eigensucht an, weil Eigentum auf die besonderen Bedürfnisse

des »bloß Einzelnen« verweise.163 Demgegenüber verwandelt sich die Eigentümlich-

keit des Eigentums im familiären Kontext insofern in ein Sittliches, als der Erwerb

und die Sorge um die materiellen Ressourcen nicht mehr dem Belieben von verein-

zelten Subjekten gehorchen, sondern als ein Gemeinsames, als Verpflichtung im und

für den familiären Verbund, auftreten. Hegel charakterisiert Vermögen deswegen als

das »Bleibende«.164 Vermögen sind als stabilisierende Faktoren der Handlungssphäre

werden. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 197. Ich bevorzuge die »Phänomenolo-

gie«, weil der Aspekt des Anderskönnens deutlicher als in der »Rechtsphilosophie« zutage tritt.

161 Alexandre Kojève, Hegel. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes (1946). 4. Auflage, Frank-

furt a.M.: 1996, S. 67.

162 Pippin ist zuzustimmen, dass es keine natürlichen Vermögen sein können, die Hegel im Blick hat,

wenn er den Prozess der Selbstbefreiung innerhalb der Sphäre des objektiven Geistes themati-

siert. Es geht nicht um die Realisierung von Vermögen, die einzig in der Natur des Menschen

angelegt wären. Diejenigen Vermögen, die Hegel in den Blick bekommt, um die Emanzipation

der Subjekte darzulegen, sind soziale Vermögen, wie sie etwa aus dem Arbeitsprozess hervorge-

gangen sind. Robert B. Pippin, Hegel’s Practical Philosophy. Rational Agency as Ethical Life, Cam-

bridge: 2008, S. 198.

163 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 169f.

164 A.a.O., § 170.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Möglichkeit

zu begreifen. Dieses gebundene Eigentum wird als Vermögen der Familie bestimmt.165 Es

ist als familiäres Gemeineigentum zu verstehen, an dem jedes Familienmitglied teilhat.

An diesem Gemeinsamen haben die zur Familie gehörenden Einzelnen »ein Recht«.166

Bemerkenswerterweise greift Hegel bei der Bestimmung des Familienvermögens nicht

den Fähigkeiten-Aspekt auf, welcher sich in der »Phänomenologie des Geistes« in den

Bildungsprozessen der Arbeit zeigt und für besondere Vermögen entscheidend ist.167

Das Vermögen der Familie wird lediglich als materielle Größe aufgefasst.168 Dergestalt

kann es zum Teil zwar vererbt sein, wird aber in der hegelschen Vorstellung insbeson-

dere auf Märkten, also außerhalb der Familie durch das männliche Familienoberhaupt

gebildet. Diese Sphäre der Ökonomie wird zu einem Ort der Besonderung von Famili-

enmitgliedern, in dem die Aneignung von familiärem Vermögen dadurch vonstatten-

geht, dass jedes Individuum gemäß seinen besonderen Vermögen am »allgemeinen,

bleibenden Vermögen« teilnimmt und davon profitiert.

Das »System der Bedürfnisse« weist einen hohenGrad an Arbeitsteilung und gegen-

seitiger Abhängigkeit auf. Individuelles Erwerbsstreben zeichnet dieses soziale System

aus, das vorerst an Naturzustandsbeschreibungen à la Hobbes, an einen »bellum omni-

um contra omnes« erinnert.169 Zugleich formieren sich aber auf diesem Kampfplatz der

Besonderheiten, Äußerlichkeiten und subjektiven Willkür aufgrund der Arbeitsteilung

und gegenseitigen Abhängigkeit sittliche Potenzen, die den Weg in den Staat ebnen.

Arbeit, als Medium dieser Vermittlungsprozesse, wird deswegen zur Schlüsselkatego-

rie der bürgerlichen Gesellschaft. Neben dem Einsatz von Kapital ist es insbesondere

Arbeit, welche zur Bedürfnisbefriedigung die erforderlichen Mittel, verstanden als Er-

gebnisse »menschliche[r] Produktionen«, generiert.170 Der Bildungsprozess, wie er in

165 Ebd.

166 A.a.O., § 171. Was Hegel hier, nämlich im Kontext des Vermögens der Familie, zudem andeutet, ist

die Möglichkeit des Konflikts aufgrund des Rechts eines jeden Mitglieds, daran teilzunehmen. In

gewisser Weise zeigt sich hier schon im Kleinen, welche konfliktreiche Konstruktion auch im all-

gemeinen Vermögen und der Teilhabe daran angelegt ist: Die Sprengkraft des allgemeinen Ver-

mögens deutet sich bereits beim Familienvermögen an.

167 Vgl. auch Fußnote 160.

168 Warum aber Hegel den Fähigkeiten-Aspekt des Vermögensbegriffs im Kontext der Familie ver-

nachlässigt, bleibt schleierhaft.

169 Hobbes, De cive, Vorrede (Praefatio). Sehr nahe kommt Hegel dieser Formulierung, als er die bür-

gerliche Gesellschaft als »Kampfplatz des individuellen Privatinteresses aller gegen alle« bezeich-

net. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 289.

170 A.a.O., § 196. Die Schlüsselstellung der Arbeit resultiert daraus, dassHegel sie als wichtigsteQuelle

von Einkommen in der bürgerlichen Gesellschaft betrachtet. Im Gegensatz zu agrarischen Gesell-

schaften, in denen Einkommen auf Grund und Boden zurückgeführt werden, sind die Mitglieder

der bürgerlichen Gesellschaft maßgeblich auf Arbeit angewiesen, um ihre Subsistenz zu sichern.

In der bürgerlichen Gesellschaft, so scheint es, wird die lockesche Ansicht allgemein ›verwirklicht‹,

wonach sich das Eigentum des Arbeitenden in der Arbeit bildet und er folglich ein Recht auf die

Früchte seiner Arbeit hat. Dieses bei Locke noch naturrechtlich gedachte Appropriationsrecht wird

bei Hegel im »Recht auf Arbeit« greifbar, demgemäß es allen ermöglicht werden muss, im gesell-

schaftlichen Produktionsprozess die eigene Arbeitskraft einzubringen und entsprechende Vergü-

tung zur Mehrung ihres Eigentums zu erlangen. Oder anders ausgedrückt: Ein Recht auf Arbeit

muss gelten, damit alle die Möglichkeit erhalten, am allgemeinen Vermögen teilzunehmen. Vgl.

Birger P. Priddat, Hegel als Ökonom, Berlin: 1990, S. 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 125

der »Phänomenologie« als entscheidendes Charakteristikum der Arbeit bereits entwi-

ckelt wurde, kehrt in den »Grundlinien« wieder, und zwar dergestalt, dass neben der

Erzeugung von Mitteln zur Bedürfnisbefriedigung die theoretische und praktische Bil-

dung zur weiteren Bestimmung des Begriffs des Vermögens avanciert.171 Anders aus-

gedrückt: Vermögen sind – wie bereits oben erwähnt –materieller und geistiger Natur.

Die ökonomisch motivierten Formen von Vergesellschaftung bringen eine Fülle an

Fähigkeiten und materiellen Gütern hervor, welche die Produzierenden keineswegs

bloß für die individuelle Bedürfnisbefriedigung entwickeln. Vielmehr veräußern die

Einzelnen als freie Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft einzelne Arbeitsresul-

tate gemäß den »besonderen, körperlichen und geistigen Geschicklichkeiten und

Möglichkeiten der Tätigkeit«.172 Aufgrund der Verschränkung der einzelnen Willen

im Produktionsprozess sind die hierdurch erzeugten Güter und Fähigkeiten immer

schon Teil des Allgemeinen, hervorgegangen aus der Vermittlung der Einzelwillen

in einer arbeitsteilig organisierten Ökonomie. Diese Vermittlung des Besonderen im

Allgemeinen beschreibt Hegel als einen Vorgang, bei dem jedes aktive Mitglied der

bürgerlichen Gesellschaft »für sich erwirbt, produziert und genießt«, aber »eben damit

für den Genuß der Übrigen produziert und erwirbt.«173 Die hierdurch entwickelten

und erzeugten Fähigkeiten und Güter bezeichnet Hegel als allgemeines Vermögen. Es

resultiert aus der arbeitsteiligen Art der Bedürfnisbefriedigung, und an ihm kann jedes

aktive Mitglied der Gesellschaft seiner Besonderheit gemäß »teilnehmen«.174

Die Vorstellung eines allgemeinen Vermögens ist entscheidend von der klassischen

politischen Ökonomie inspiriert.175 Adam Smith verwendet den Begriff des allgemeinen

Vermögens (general stock) im Rahmen seiner nationalökonomischen Studien, die zu

zeigen beabsichtigen, wie der Wohlstand aller, einer Volkswirtschaft und der öffentli-

chen Institutionen durch richtiges staatliches Handeln gedeihen können.Das allgemei-

ne Vermögen bezeichnet dabei den Reichtum einer Gesellschaft, der sich als Produkt

von Arbeit, Kapital und Boden ergibt.176 In Form von Löhnen, Profit und Renten, so die

klassische Vorstellung, wird das allgemeine Vermögen auf die verschiedenen Klassen

171 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 197.

172 A.a.O., § 67.

173 A.a.O., § 199.

174 Ebd.

175 A.a.O., § 189 (Anmerkung).

176 »Das gesamte Vermögen [general stock] eines Landes oder einer Gesellschaft ist das gleiche wie

das aller Einwohner oderMitglieder. Es teilt sich daher, natürlich, in die drei gleichen Teile, von de-

nen jeder eine bestimmte Funktion oder einen Dienst erfüllt.« A.a.O., S. 230. Die drei Vermögens-

arten sind von Smith als Konsumentenvermögen (zum Verbrauch vorgesehen und ohne Aussicht auf

Wertsteigerung, beispielsweise Nahrung, Kleider, Immobilien), Anlagekapital (wechselt nicht den

Besitzer und zielt darauf ab, Gewinne oder Einkommen zu erwirtschaften, also Maschinen, Im-

mobilien zur Vermietung, Ackerland) und Umlaufkapital (führt zu Einkommen oder Profit durch

Wechsel des Eigentümers, beispielsweise Fertigprodukte, Vorräte an zu handelnden Lebensmit-

teln undGeld zumTransfer der Güter) bestimmtworden. Dabei ist bemerkenswert, dass Smith un-

ter die zweite Vermögensart (Anlagekapital) auch die Fähigkeiten der Marktakteure subsumiert,

»die sich alle Einwohner oder Mitglieder der Gesellschaft erworben haben und mit Nutzen ver-

werten.« A.a.O., S. 232.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Möglichkeit

verteilt. So findet sich bereits bei Smith der Zusammenhang zwischen der Sozialstruk-

tur und dem allgemeinen Vermögen.

Die Produktionsweise der bürgerlichen Gesellschaft basiert auf stark ausdifferen-

zierten, arbeitsteiligen Prozessen. Es bedarf der gegenseitigen »Verschlingung und Ab-

hängigkeit«, um für sich selbst zu produzieren – und damit immer auch für das Allge-

meine. Aus dieser Verschlingung geht das allgemeine Vermögen hervor. Durch Bildung

und Geschicklichkeit, so Hegel, eröffnet sich die Möglichkeit, an ihm teilzunehmen.177

Bildung, Geschicklichkeit, aber auch Kapital sind »Produktionspotenzen«178, die man

mit Hegel als besondere Vermögen den einzelnen wirtschaftlichen Akteuren zuordnen

kann. Allerdings ist genau diese Zuordnung problematisch, weil die Produktion von

Wissen, Gütern und Kapitalbeständen zumindest zum Teil aus der gesellschaftlichen

Organisation der Arbeit resultieren und deswegen immer auch als gesellschaftliche Ver-

mögen vorgestellt werden müssen.179 Dieser Sachverhalt wird nicht klar genug im Ver-

hältnis von allgemeinem Vermögen und besonderen Vermögen reflektiert. Das »Allge-

meine« in den besonderen Vermögen der Akteure wird in den Produktionsprozessen

der bürgerlichen Gesellschaft reprivatisiert. Eventuell ist hierfür auch die Doppeldeu-

tigkeit des Vermögensbegriffs verantwortlich: Einerseits werden Vermögen im Sinne eines

dauerhaften Eigentums, andererseits im Sinne von Fähigkeiten aufgefasst.180 Eine In-

anspruchnahme des »Wealth of Nation« im Sinne von Löhnen, Einkommen,Renten und

Boden mag unter marktwirtschaftlichen Prämissen erforderlich und auch »vernünftig«

sein, weil die Akteure im System der Bedürfnisse ihre Arbeitszeit und Arbeitskraft ein-

setzen, um hierdurch einen Großteil der eigenen und familiären Reproduktion zu be-

werkstelligen. Doch in Bezug auf gesellschaftlich vermittelte Fähigkeiten scheint diese

Vorstellung unverhältnismäßig, wenn nicht sogar widersinnig.

Abgesehen von diesen Unstimmigkeiten ist Hegels Begriff des Vermögens deswe-

gen von Belang, weil in ihn nicht nur die bereits bei Aristoteles vorfindliche Definiti-

on, wonach es insbesondere auch intellektuelle, moralische und natürliche Fähigkeiten

umfasst, eingeht.181 Mit der Materialisierung des Vermögensbegriffs im Kontext der

177 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §199.

178 Birger P. Priddat, Das allgemeine Vermögen. Eine sublunare Theoriefigur in der deutschen Ökono-

mie: Von Justi über Hegel zu Schmoller, in: ders., Produktive Kraft, sittliche Ordnung und geistige

Macht. Denkstile der deutschen Nationalökonomie im 18. und 19. Jahrhundert, Marburg: 1998,

S. 135.

179 Zu denken sei etwa an die Figur des »general intellect« bei Marx und seine subversive Interpreta-

tion samt Kritik der Bindung des allgemeinen Verstandes und wissenschaftlichenWissens an das

fixe Kapital im »Maschinenfragment«. Karl Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie

(1857/58), in: MEW Bd. 42, Berlin: 1972, S. 602. Vgl. Paolo Virno, Wenn die Nacht am tiefsten… An-

merkungen zum »General Intellect«, in: Thomas Atzert und Jost Müller (Hg.), Immaterielle Arbeit

und imperiale Souveränität, Münster: 2004, S. 148ff.

180 Mit dieser begrifflichen Explikation, welche auf die Doppeldeutigkeit des Begriffs des Vermö-

gens abstellt, kann eine rechtliche und ökonomische Engführung überwunden werden, wie sie

bei Priddat in der Bestimmung des allgemeinen Vermögens als Volkseinkommen plus spezifi-

scher Anrechte und ihrer institutionellen Verankerung vorgenommen wird. Der Fähigkeiten- und

Wissensaspekt geht bei Priddats Engführung völlig verloren. Siehe hierzu auch unten, Anmerkung

193.

181 Gewiss liegt der Gedanke nahe, diese Linie von Aristoteles zuHegel bis in die Gegenwart fortzuset-

zen. Bourdieus Begriff des Kapitals weist ein vergleichbar breites Bedeutungsspektrum auf. Pierre

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 127

bürgerlichen Gesellschaft ist zugleich seine für sozialtheoretische Belange relevante Be-

stimmung vollzogen worden.

Als Grundbegriff der Auseinandersetzung mit Hegels sozialphilosophischem Mög-

lichkeitsverständnis hat sich der Begriff des allgemeinen Vermögens erwiesen. Im allge-

meinen Vermögen kulminiert die (wirtschaftliche) Leistungskraft einer Gesellschaft.

Die vergesellschafteten Vermögen, wie sie im allgemeinen Vermögen begrifflich ge-

bündelt werden, sind als Entäußerung von subjektiven Vermögen zu begreifen, wie

weiter oben bei der Behandlung der besonderen Vermögen dargelegt wurde. Die Ver-

mögen werden in Institutionen gebunden, in ihnen ausdifferenziert und reguliert. Eine

derartige Explikation erinnert an Luckmann und Berger, die diesen Vorgang als »Ver-

objektivierung« erfassen.182 Verobjektivierung meint Institutionalisierung. Dabei gilt

es aber zu beachten, dass die Institutionalisierung in diesem soziologischen Modell

auf Habitualisierung beruht – und damit die materiellen Aspekte, wie sie im hegel-

schen Vermögensbegriff enthalten sind, vernachlässigt werden. Das Modell von Luck-

mann und Berger trägt deswegen eher aristotelische Züge. Diejenigen Fähigkeiten, die

Aristoteles unter dem Begriff der Tugend subsumiert, ähneln habitualisierten Hand-

lungsschemata. Im Begriff des Habitus liegt die Ambivalenz solcher Vermögen oder

Tugenden begründet: Ein durch Gewöhnung erworbener Habitus reduziert einerseits

die Handlungsmöglichkeiten und ermöglicht aufgrund seiner Entlastungsfunktion an-

dererseits, dass wichtige Entscheidungen jenseits des Gewöhnlichen getroffen werden

und entsprechend gehandelt werden kann.183 Der wissenssoziologische Ansatz stimmt

mit der hegelschen Rechtsphilosophie insofern überein, als Vermögen in Institutionen

gebunden und strukturiert werden. Sowohl nach Hegel als auch nach Luckmann und

Berger sind verobjektivierte Vermögen handlungsermöglichend, zugleich aber auch hand-

lungsbegrenzend. Folglich eröffnen und restringieren Institutionen Handlungsmöglich-

keiten. Anders formuliert: Sie sind Einrichtungen, die »strukturierteMöglichkeitsspiel-

räume«184 für individuelles und kollektives Handeln bilden und auch Raum für Neues

entstehen lassen. In Institutionen können ausgediente Muster überwunden, neue Her-

angehensweisen experimentell erschlossen oder erfinderisch gehandelt werden. Ver-

änderungen im Fühlen, Denken und Handeln werden möglich, wodurch die Ausgestal-

tung des Möglichkeits-Wirklichkeits-Kontinuums in dynamischen Institutionen modi-

fiziert wird.

Die bürgerliche Gesellschaft bringt ihre eigenen Institutionen in den Ständen, der

Rechtspflege und der Korporation hervor. Diese sozialen Institutionen ermöglichen

Bourdieu, Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: R. Kreckel (Hg.), Soziale

Ungleichheiten. Soziale Welt: Sonderband 2, Göttingen: 1983, S. 183ff.

182 Peter L. Berger und Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine

Theorie der Wissensoziologie, Frankfurt a.M.: 1980, S. 62.

183 A.a.O., S. 57.

184 Christoph Hubig, Die Unmöglichkeit der Übertragung individualistischer Handlungskonzepte auf

institutionellesHandeln und ihre Konsequenzen für eine Ethik der Institution, in: ders. (Hg.), Ethik

institutionellen Handelns: 1982, S. 70. – Allerdings ist die These von Hubig, klar zwischen institu-

tionellem und individuellem Handeln unterscheiden zu müssen, nicht an Hegels Institutionen-

lehre anschlussfähig, ihr liegt eine eigentümliche Subjekt-Objekt-Trennung zugrunde.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Möglichkeit

es den Einzelnen, ihre Handlungsabsichten zu koordinieren und Kontingenz zu be-

schränken. Institutionen –Hegel verwendet das deutscheWort »Einrichtungen« – sind

Regelsysteme, die im Verbund eine bestimmte Ordnung bewirken. Soziale und politi-

sche Institutionen umfassen Handlungsmuster, die beanspruchen, dauerhaft gewisse

menschliche Beziehungen zu gestalten nach Maßgabe kulturell geprägter Gesinnun-

gen. Dies lässt sich leicht an der Institution der Ehe bei Hegel exemplifizieren: Sie ist

der Zusammenhang von zwei erwachsenen Personen, die als Ehepartner eine sittliche

Einheit darstellen. Die Ehe basiert auf freiwilliger Einwilligung beider und gewinnt ei-

ne gesetzmäßige Form samt Rechten und Pflichten. In ihr sind Handlungen geboten,

die in anderen Kontexten eher unangemessen wären.185 Geht aus dieser Vereinigung

eine Familie hervor, so werden die in ihr gebundenen Vermögen, wie oben beschrie-

ben, als Familienvermögen bezeichnet, und an diesem Gemeinsamen hat jedes Fami-

lienmitglied »sein Recht«, indem es durch die Inanspruchnahme (Aktualisierung) von

Vermögen eigene Wünsche oder auch kollektive, familiäre Ziele realisieren kann.

Ähnliches gilt für die Organisation des Wirtschaftslebens, wo spezifische Mengen

des allgemeinen Vermögens in Ständen gebunden und strukturiert werden. Der sub-

stantielle Stand generiert sein Vermögen aus den Naturprodukten des Bodens, er bleibt

dabei auf diese »natürlichen« Erträge aus bäuerlichen Tätigkeiten bezogen und bildet

eine »einfache«, nicht von Profitinteressen dominierte Gesinnung aus. 186 Der Stand

des Gewerbes wird zwar in den Handwerks-, Fabrikanten- und Handelsstand ausdiffe-

renziert, ihm wird aber eine einheitliche, auf Reflexion und Verstandestätigkeit fußen-

de Gesinnung bescheinigt. Im Zuge einer auf Bearbeitung von Naturprodukten aus-

gerichteten Subsistenzsicherung (arbeitsteilige und marktförmige Warenproduktion)

entwickelt dieser Stand das Bedürfnis nach Aneignung von privatem Reichtum. Die

Gesinnung des Gewerbestandes zeichnet sich außerdem durch ein ausgeprägtes Be-

streben zur Entfaltung der je individuellen Persönlichkeit aus, umfasst einen Sinn für

Recht und Ordnung und ist – im Gegensatz zum substantiellen Stand – »mehr zur

Freiheit geneigt«.187 Die Mitglieder des Standes besitzen ein ausgeprägtes Gespür für

ihr Privatinteresse, das ihr Handelnmaßgeblichmotiviert. Demgegenüber verfügen die

Mitglieder des allgemeinen Standes über Fähigkeiten und eine Gesinnung, die sich auf

die allgemeinen Interessen (das Allgemeinwohl) der bürgerlichen Gesellschaft richten.

Dem Erhalt und Schutz der bürgerlichen Gesellschaft verpflichtet sind die Standes-

mitglieder etwa in der Polizei, im Militär und der Zivilverwaltung. Im Gegensatz zum

substantiellen Stand und dem Stand des Gewerbes ist die Beamtenschaft nicht in der

Lage, Einkommen aus ihren Tätigkeiten auf Märkten zu erzielen. In der Verfolgung

ihrer Aufgaben zum Wohle des gesellschaftlichen Gemeinwesens müssen sie entwe-

der ihren vorhandenen Privatbesitz verzehren oder durch Abgaben aller Mitglieder der

bürgerlichen Gesellschaft alimentiert werden.

Die Stände bedürfen gewisser Institutionen, um negative Systemeffekte abfedern,

ihre Vermögen adäquat pflegen und eine dem Allgemeinwohl zuträgliche Gesinnung

185 Hegel denkt bei der Ehe adäquaten Praktiken zum Beispiel an Geschlechtsverkehr, Hegel, Grund-

linien der Philosophie des Rechts, § 163 (Zusatz).

186 A.a.O., § 203 (Zusatz).

187 A.a.O., § 204 (Zusatz).

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 129

entfalten zu können. Die primär dem Stand des Gewerbes zugeordneten berufsgenos-

senschaftlichen Verbände werden als Institution unter dem Namen »Korporation« zu-

sammengefasst. Die Institution der »Polizei« setzt sich aus den Mitgliedern des allge-

meinen Standes zusammen. Die Stabilisierung der bürgerlichen Gesellschaft soll durch

die Institutionen der Polizei und der Korporation gewährleistet werden. Beide Institu-

tionen werden –marxistisch formuliert – im Lichte des Antagonismus von Kapital und

Arbeit eingeführt. Sie spiegeln Hegels vorsichtiges Vertrauen wider, dem Auseinander-

driften der Gesellschaft in Arm und Reich, in gebildete und ungebildete Massen, in

Arbeitende und Arbeitslose oder in sittliche und gesinnungslose Mitglieder der bürger-

lichen Gesellschaft durch soziale Institutionen begegnen zu können. Deswegen wird

die Polizei (im alten Wortsinn) unter anderem mit der Einrichtung von Armenhäusern,

aber auch einem öffentlich finanzierten Erziehungs- und Gesundheitswesen betraut.

Hinzu kommen die Sicherung der öffentlichen Ordnung, die Gewerbeaufsicht und in-

frastrukturelle Maßnahmen. Auch der Korporation obliegt die Aufgabe, einzelne dem

Stand des Gewerbes zugehörige Subjekte und ihre Familien in Notlagen zu unterstüt-

zen. Im Kern dieser, das System der Bedürfnisse korrigierenden und die Gesellschaft

stabilisierenden Funktionen liegt der Zweck, den Vermögensbestand zu bewahren und

zu verbessern: Wenn der allgemeine Stand im Institutionengefüge namens Polizei das

allgemeine Vermögen der bürgerlichen Gesellschaft schützt (Sicherung der öffentlichen

Ordnung, Armenfürsorge), es hegt und pflegt (Infrastruktur, Erziehungs- und Gesund-

heitswesen), so trifft das auch auf die selbstorganisierten Institutionen der Korporation

zu. Derjenige Teil des allgemeinen Vermögens, der ihr obliegt, setzt sich aus den beson-

deren Vermögen der Angehörigen des Gewerbestandes zusammen. Als berufsgenos-

senschaftliche Organisation reguliert sie den Umgang mit diesen Vermögensbestän-

den in eigenen (also nicht-staatlichen) Rechtsordnungen. Sie trägt mit einem von ihr

organisierten Ausbildungswesen zum Erhalt sowie zur Entwicklung berufsspezifischer

Fähigkeiten bei. Die Korporation fungiert zudem als Interessenvertretung gegenüber

anderen Institutionen und kann hierdurch auch gegen vermeintliche, den Vermögens-

bestand gefährdende Vorhaben anderer Einrichtungen intervenieren.

Gesellschaftliche Institutionen erscheinen so als Orte kollektiven Handelns. Die in

ihnen gebundenen und strukturierten Vermögen fundieren soziale Möglichkeiten. Institu-

tionen befähigen den Menschen, ein »allgemeines Leben« zu führen.188 Sie sind damit

konstitutiv für ein Leben in Gesellschaft. Dieses allgemeine Leben hat dem Prinzip der

Subjektivität zu entspringen – und die Entfaltung der Subjektivität wiederum kann nur

innerhalb eines Institutionengefüges geschehen.189 Folglich kommt es darauf an, wie

dieses Gefüge gestaltet ist, damit es dem Prinzip der Subjektivität entspricht, sich die

Subjekte in ihm wiedererkennen können. Oder anders formuliert: Wie müssen gesell-

schaftliche Vermögen organisiert werden, um den Freiheitspotentialen der modernen

Welt bestmöglich zur Entfaltung zu verhelfen?Wer sich dieser Fragewidmet,wird recht

schnell einsehen, dass es sich bei diesen aus Vermögen speisenden Institutionen um

188 A.a.O., § 258 (Anmerkung).

189 Rüdiger Bubner,Welche Rationalität bekommt der Gesellschaft? Vier Kapitel aus demNaturrecht,

Frankfurt a.M.: 1996, S. 136 und S. 164.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Möglichkeit

rechtsförmige Einrichtungen handelt. Dies leuchtet unmittelbar ein, wenn an die An-

fangsbestimmungen der »Grundlinien« erinnert wird: Das Dasein des freien Willens

ist das Recht.190 Recht verwirklicht sich in geschichtlich gewordenen Institutionen. Es

ist also nicht von Natur aus und vor einer sozialen Ordnung da. Hegel beschreibt, wie

individuelles Handeln in soziale Praktiken und Institutionen eingebettet ist und wie

diese Institutionen als Objektivierung der Freiheit zu begreifen sind: Freiheit verwirk-

licht sich erst in Institutionen, wenn mit guten Gründen verfolgte Zwecke in ihnen

Geltung erlangen und von den Akteuren als ihre eigenen, selbst bewirkten Zwecke an-

erkannt und wertgeschätzt werden. Weder lassen sich also Institutionen bloß als Er-

möglichungsbedingungen individueller Freiheit, noch als deren Einschränkung begrei-

fen. Vielmehr sind so entwickelte und begriffene Institutionen als »Verkörperung einer

kommunikativen Freiheit« zu verstehen.191 Die skizzierte Idee der Freiheit bewährt sich

in wirklichen (also gelungenen oder »vernünftigen«) Institutionen, wird also nicht als

denknotwendiges Postulat hervorgebracht und vorgestellt, sondern innerhalb der insti-

tutionellenWirklichkeit entwickelt –und zwar als eine solche, die auf Verwirklichung in

allen Bereichen und Einrichtungen des gesellschaftlichen Lebens drängt. Dieses Drän-

gen hinterlässt seine Spuren in allen Sphären der modernen Gesellschaft. Der freie

Wille gelangt zu sich in der Entäußerung, er findet sich in den familiären, sozioökono-

mischen und staatlichen Institutionen. Freiheit ist ein Vermitteltes und kein im einzel-

nen Subjekt unmittelbar zu Setzendes. Jedwede Bestimmung des Begriffs der Freiheit,

die hinter ihrer Konzeption als eine sittliche zurückbleibt, muss als defizitär eingestuft

werden.192

In Bezug auf die Vermögensbestände der bürgerlichen Gesellschaft heißt das: Insti-

tutionen bündeln, koordinieren und regulieren die Vermögen gesellschaftlicher Grup-

pen. Sie werden selbst Bestandteil des Rechts, als Dasein des freien Willens. So ergibt

sich das Sozialrecht als die, neben dem bürgerlichen Privatrecht, notwendige Rechts-

sphäre, welche die Teilnahme aller am Wealth of Nation inmitten einer modernen,

auf möglichst ungehindertem Verkehr von Waren und Dienstleistungen beruhenden

190 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 4 und § 29.

191 »Aber die Grundidee dieser […] Sittlichkeitskonzeption […] bleibt auch heute noch eine enorme

Herausforderung für das moderne Freiheitsverständnis; sie zwingt dazu, ernsthaft den Gedanken

zu prüfen, ob es nicht um unsere Freiheiten insgesamt besser bestellt wäre, wenn wir institutio-

nelle Gebilde und Praktiken nicht entweder als Einschränkungen oder als Bedingungen einer bloß

subjektiven Freiheit, sondern als Verkörperungen einer kommunikativen Freiheit begreifen wür-

den.« Axel Honneth, Von der Armut unserer Freiheit, in: ders. undGunnarHindrichs (Hg.), Freiheit.

Stuttgarter Hegel-Kongress 2011, Bd. 1, Frankfurt a.M.: 2013, S. 27.

192 Diese Freiheitskonzeption wurde als »soziale Freiheit« näher bestimmt. Frederick Neuhouser,

Foundations of Hegel’s Social Theory. Actualizing Freedom, Cambridge: 2000. Auch wenn das Ad-

jektiv »sozial« bezogen auf Hegels Konzeption insofern verkürzend wirkenmuss, als damit nur die

Freiheitssphären der bürgerlichen Gesellschaft und nicht auch die Sphäre des Staates gemeint

sind, werde ich den Begriff gelegentlich verwenden, um auf eine Interpretation abzustellen, die

Hegels Freiheitskonzeption an institutionelles Handeln bindet. Vgl. Honneth, Das Recht der Frei-

heit, S. 86. Eine Differenz zwischen Neuhousers Interpretation und seiner eigenen markiert Hon-

neth auf der darauf folgenden Seite in Fußnote 82. Zur Kritik dieser »arkadischen« Konzeption

sozialer Freiheit siehe GunnarHindrichs, Buchnotizen zu FrederickNeuhouser: Foundations ofHe-

gel’s Social Theory, in: Philosophische Rundschau, 49. Jahrgang, 2002, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 131

Volkswirtschaft garantieren und damit einhergehende Verfehlungen abfedern soll.193

Hierzu bedarf es sozialer Institutionen, die wiederum nur dann zur Stabilisierung des

gesellschaftlichen Ganzen beitragen können, wenn sie eingebettet sind in eine staatli-

che Ordnung. Der Vermögensbegriff, der bei Aristoteles lediglich die Vorstellung von

Fähigkeiten umfasste, wird von Hegel um materielle Werte (Besitz) und institutionell

verfasste Sachverhalte (Recht) erweitert: Vermögen sind materialisiert und vergesell-

schaftet, also in Institutionen gebunden und rechtlich reguliert.194 Durch die recht-

liche Fixierung werden diese Institutionen zwar auf Dauer gestellt, unterliegen aber

als geschichtliche und auf Vermögen gründende Entitäten auch historischem Wandel.

Auf diesem Vermögensverständnis fußt der Begriff der sozialen Möglichkeit. Weil die

Wirklichkeit der bürgerlichen Gesellschaft Möglichkeitsräume aufweist und dieseMög-

lichkeitsräume zugleich als Freiheitsräume zu verstehen sind, liegt der Schluss nahe,

dass soziale Freiheit bei Hegel auf einen Begriff der sozialen Möglichkeit verweist. So-

ziale Freiheit und die Bindung von Vermögen in Institutionen können aber nur dann

zueinander in Beziehung gesetzt werden, wenn gezeigt werden kann, dass die bürger-

liche Gesellschaft in der Tat über solche Möglichkeitsräume verfügt. Wenn sich etwa

die solidarische Sittlichkeit verallgemeinern ließe, die sich in berufsgenossenschaftli-

chen Verbünden gemäß dem Modell der Korporation ausgebildet hat, könnten damit

Produktionsweisen etabliert werden, die weniger auf Konkurrenz, persönlichem Be-

sitzstreben und letztlich der privaten Anhäufung von Produktionsmitteln (Kapital) ab-

zielenden Interaktionen der Marktteilnehmer beruht. Genossenschaftliche Formen der

Vergesellschaftung von Arbeit, Wissen, Kapital und Boden stellen eine soziale Mög-

lichkeit dar, die einerseits aus dem System der Bedürfnisse entwachsen ist und die

es andererseits verändern könnte mit weitreichenden Folgen für die rechtliche Gestal-

tung der (bürgerlichen) Gesellschaft: Die Ordnungs-, Regulierungs- und Wohlfahrts-

funktion von korporativen Zusammenschlüssen, die sie nach Hegel zu einer »zweiten

Familie«195 werden lassen, könnte eine Eigentumsordnung bedingen, welche dem Fa-

milienvermögen entspricht. Das Privateigentum, das sich im Familienverbund in das

Familienvermögen mit Anrechten für alle Angehörigen verwandelt, wäre im korporati-

ven Verbund in ein allgemeines Vermögen umgewandelt, an dem alle Involvierten teil-

nehmen, indem sie über es bestenfalls in demokratischen Entscheidungsprozeduren

193 Mankannaber bei der Interpretationdes allgemeinenVermögens noch einen Schrittweitergehen:

Das allgemeine Vermögen impliziert, so die folgende Deutung, gewisse Institutionen und rechtli-

che Regulierungen – sie kommen also nicht hinzu, sondern sind Teil des Vermögens. Zwar denkt

auch Hegel in erster Linie beim Begriff des allgemeinen Vermögens an das Volkseinkommen, wel-

ches das faktische Einkommen aller aus Arbeit, Kapital und Boden sowie Anrechte auf Eigentum

umfasst, aber diese Begrenzung auf die wirtschaftliche Leistung einer Gesellschaft ist – im Ge-

gensatz zu Adam Smith – lediglich als Vorstufe des allgemeinen Vermögens aufgefasst. Zugleich

werden unter dem hegelschen Begriff des allgemeinen Vermögens auch Verfahren und Institu-

tionen subsumiert, »die die volle Verwirklichung aller Produktionspotenzen betreiben.« Priddat,

Hegel als Ökonom, S. 169.

194 Weil dieses Konzept der realenMöglichkeit nicht nur auf immateriellen Fähigkeiten und Rechten,

sondern auch auf Besitz und gesetzlich verankerten Institutionen fußt, ist es materialistisch zu

nennen. Ich teile die Auffassung Honneths, wonach für uns »als Kinder eines materialistisch auf-

geklärten Zeitalters« eine solche Lesart Hegels naheliegt. Honneth, Das Recht der Freiheit, S. 17.

195 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 252 und § 255.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Möglichkeit

verfügen. Doch diese sozialistisch oder rätedemokratisch anmutendeMöglichkeit sieht

Hegel eher nicht.196 Neben diesem Transformationspotential der Korporation besteht

zumindest indirekt eine Gefahr für die bürgerliche Gesellschaft in der Möglichkeit, im

korporativen Verbund die kollektiven Interessen gegenüber anderen Einrichtungen zu

artikulieren. Die hiermit einhergehende Politisierung der Gesellschaftsmitglieder kann

einerseits die soziale Ordnung stabilisieren, indem um Interessenausgleich zwischen

verschiedenen Verbänden gerungen wird, was gegenüber der hierarchischen Koordi-

nation der Interessen durch staatliche Gewalten in etlichen Handlungsfeldern von Vor-

teil für den sozialen Frieden wäre.197 Andererseits kann die politische Artikulation von

in der Korporation Verbündeten einen Vorbildcharakter für diejenigen entwickeln, die

zwar als Vereinzelte für das Gemeinwesen keine Gefahr darstellen, aber die Stabilität

durch subversive oder revolutionäre Aktivitäten bedrohen könnten, sobald sie ihre In-

teressen in einer korporativen Organisation bilden und vertreten: Diese Gruppe ist der

Pöbel.

c. Conclusio: Pöbel-Kontingenz und die Bindung von Vermögen in Institutionen

zur Einhegung des gesellschaftlich Möglichen

Institutionen schützen vor zufälligen Widrigkeiten. Hegels Theorie der bürgerlichen

Gesellschaft und des Staates beansprucht, ihre Vernünftigkeit in der Kontingenzbewäl-

tigung zu erweisen. Soziale Ordnung soll ein stabiles Gemeinwesen garantieren, in dem

die legitimen Ansprüche aller Individuen auf Selbsterhaltung und -entfaltung als staat-

liches Projekt begriffen werden. Hierzumüssen die Bürgerinnen ein allgemeines Leben

führen. Soziale und staatliche Institutionen regulieren die Praktiken ihrer Bürgerin-

nen, ermöglichen aber zugleich ein Handeln aus Freiheit. Demzufolge durchzieht das

Spannungsverhältnis von Kontingenzbewältigung und Freiheitsermöglichung die Betrach-

tung von bürgerlicher Gesellschaft und Staat. Die in Institutionen gebundenen Vermö-

gen und die mit ihnen verbundenen individuellen und kollektiven Handlungsoptionen

erzwingen kein eindeutiges Verhalten und entziehen sich einer vollständigen Berechen-

und Vorhersagbarkeit. Typischerweise offenbaren Institutionen eine »begrenzte Unbe-

stimmtheit«.198 Dort, wo Möglichkeiten zu erblicken sind, haben wir es mit Zusam-

menhängen zu tun, die partiell unbestimmt oder unterbestimmt sind. Die Frage, die

196 DenWiderspruch zwischenmarktwirtschaftlichemHandeln undder Verfolgung des Eigeninteres-

ses einerseits und der solidarischenHandlungsorientierung in Korporationen andererseits scheint

Hegel nicht auflösen zu können. Vgl. Timo Jütten, KannHegelWettbewerb und Solidarität versöh-

nen?, in: Sven Ellmers und SteffenHerrmann (Hg.), Korporation und Sittlichkeit. Zur Aktualität von

Hegels Theorie der bürgerlichen Gesellschaft, Paderborn: 2017, S. 169.

197 Wolfgang Streeck und Philippe C. Schmitter, Gemeinschaft, Markt, Staat – und Verbände?, in:

Wolfgang Streeck, Korporatismus in Deutschland. Zwischen Nationalstaat und Europäischer Uni-

on, Frankfurt a.M./New York: 1999, S. 202ff. sowie Sven Ellmers und Steffen Herrmann, Die Korpo-

ration und ihrewirtschaftliche, soziale undpolitische Funktion nachHegel, in: dies. (Hg.), Korpora-

tion und Sittlichkeit. Zur Aktualität von Hegels Theorie der bürgerlichen Gesellschaft, Paderborn:

2017, S. 20f.

198 Karl Otto Hondrich, Begrenzte Unbestimmtheit als soziales Organisationsprinzip, in: Neue Hefte

für Philosophie, 24/25: 1985, S. 59ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 133

sich dann vor dieser Folie, also im Rahmen einer Möglichkeitsheuristik der Institutio-

nen, aufdrängt, lautet: Wie umfangreich muss Handlungsraumkontingenz unterbun-

den werden, um Freiheit zu realisieren? Einerseits kann die Unterbindung von Kontin-

genz zu Unfreiheit führen, andererseits kann das Institutionengefüge zerfallen, wenn

Willkür und überbordende Affekte die menschlichen Interaktionen bestimmen.

Auch wenn Hegel dem weltgeschichtlichen Telos vom Fortschritt im Bewusstsein

der Freiheit anhängt, so ist seine Konzeption des Sozialen hierfür keineswegs ein hin-

reichender Garant. Denn das allgemeine Vermögen gibt auch Anlass zu alternativen

Entwicklungsmöglichkeiten. Aus dem allgemeinen Vermögen resultieren Optionen gesell-

schaftlichen Wandels, ein kollektives Anderskönnen, das auf Handlungsraumkontingenz

fußt.

Für Hegel wird das zum Problem. Es zeigt sich in der Möglichkeit einer massiv un-

gleichen Teilnahme der Mitglieder am allgemeinen Vermögen einer Gesellschaft, die auf

marktwirtschaftlichen Fundamenten ruht.WieHegel bemerkt, partizipieren die Akteu-

re der bürgerlichen Gesellschaft am allgemeinen Vermögen gemäß ihren besonderen

Vermögen. Hegel zählt zu den besonderen Vermögen das eigene Kapital, geistige sowie

körperliche Anlagen und gebildete Fähigkeiten. Das allgemeine Vermögen speist sich

aus den besonderen Vermögen, die allerdings ihrerseits immer schon gesellschaftlich

vermittelt sind und zugleich als besondere Vermögen (und Familienvermögen) bestehen

bleiben. Jeder kann gemäß seinem besonderen Vermögen am allgemeinen Vermögen

teilnehmen.199Weil diese besonderen Vermögen ungleich verteilt sind – in Hinblick auf

die individuelle Ausstattung mit Kapital, theoretischer und praktischer Bildung sowie

verschiedenen natürlichen und körperlichen Anlagen – hat dies zur notwendigen Folge,

dass die Teilnahme am allgemeinen Vermögen auch unterschiedlich ausfällt. Die recht

simple Überlegung lautet: Wer nicht die intellektuellen Fähigkeiten und Tugenden mit-

bringt, um einen gut bezahlten Beruf ausüben zu können, wird weitaus weniger vom

großen Kuchen abbekommen als ein Arzt, Priester oder Jurist. Wer nicht über das nö-

tige Kapital verfügt, um sich als Privatunternehmer am Markt zu beteiligen, wird eben

als Arbeiter oder Bauer mit niedrigem Lohn oder Einkommen sein Leben zu bewältigen

haben. Diese für Hegel selbstverständliche Ungleichverteilung der besonderen Vermö-

gen200 führt einerseits zu einer Ausdifferenzierung der Gesellschaft in unterschiedliche

Stände201 samt spezifischen Vermögensbeständen202, Standesmoral203 und Institutio-

nen. Andererseits – und das ist das Fatale – sieht Hegel die Tendenz zur Verelendung

breiter Bevölkerungsschichten in der kapitalistischen Gesellschaftsformation angelegt:

199 Die Möglichkeit, am allgemeinen Vermögen beteiligt zu werden, kann allerdings nicht als ein

strikt einzulösender Anspruch verstanden werden. So ist die Sphäre der Distribution einer ge-

wissen Willkür ausgesetzt. Sowieso ist auffällig, wie häufig Hegel in Bezug auf das »System der

Bedürfnisse« von Zufälligkeit undWillkür spricht. Hierfür paradigmatisch: Hegel, Grundlinien der

Philosophie des Rechts, § 200.

200 Ebd.

201 A.a.O., § 201.

202 Es hat den Anschein, dass Hegel das allgemeine Vermögen (Singular) ausdifferenziert in standes-

spezifische allgemeine Vermögen (Plural). Er führt dies aus in Bezug auf den bäuerlichen Stand:

»Der substantielle Stand hat sein Vermögen an den Naturprodukten eines Bodens, den er bearbei-

tet«. A.a.O., § 203.

203 A.a.O., § 207.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Möglichkeit

»Wenn die bürgerliche Gesellschaft sich in ungehinderter Wirksamkeit befindet, […]

vermehrt sich die Anhäufung der Reichtümer […] auf der einen Seite, wie auf der an-

deren Seite die Vereinzelung und Beschränktheit der besonderen Arbeit und damit die

Abhängigkeit und Not der an diese Arbeit gebundenen Klasse, womit die Unfähigkeit

der Empfindung und des Genusses der weiteren Freiheiten und besonders der geisti-

gen Vorteile der bürgerlichen Gesellschaft zusammenhängt.«204

Die Teilnahme am allgemeinen Vermögen in einer den bürgerlichen Standards entspre-

chendenWeise ist damit tendenziell einem beachtlichen Teil der Gesellschaft versperrt,

Hegel hat das englische Industrieproletariat seiner Zeit vor Augen.205Mit dem Aufkom-

men des Industriekapitalismus scheint die bürgerliche Gesellschaft nicht mehr in der

Lage, allen Mitgliedern eine Subsistenzsicherung durch Arbeit problemlos zu ermögli-

chen. Die Dynamik – Hegel spricht von »Wirksamkeit« – der bürgerlichen Gesellschaft

bringt ab einer bestimmten Stufe ihrer logisch-historischen Entwicklung eine Masse

an Armen hervor, und diese Stufe umfasst das »Industriell-Werden der Arbeit in der

Fabrik«, in der aufgrund von Automatisierungsprozessen viele Arbeitskräfte durch Ma-

schinen ersetzt werden, sodass die Arbeit für das Proletariat sukzessive auszugehen

scheint.206

Vermögen und Armut erweisen sich als Gegenbegriffe, die sich beide nicht erschöp-

fen in einer individualistischen und rein auf Einkommen und Eigentum fixierten Be-

trachtungsweise. Weder sind Vermögen und Armut bloß als Leistungen oder Verfeh-

lungen einzelner Subjekte zu erklären, noch rein monetär zu bemessen. Der als arm

bezeichnete Mensch der bürgerlichen Gesellschaft ist Teil einer sozialen Gruppe, deren

prekäre Situation sich in Einkommensarmut, mangelnder Beteiligung am gesellschaft-

lichen Leben und Sittenverfall zeigt. Wenn nun diese soziale Gruppe nicht mehr in der

Lage ist, durch eigene Arbeit eine »gewisse Subsistenzweise«, die für jedes Mitglied

der bürgerlichen Gesellschaft erforderlich ist, zu erlangen und zu pflegen, wird aus

den Verarmten der Pöbel.207 Die Besonderheit und Tragik des Pöbels besteht nun darin,

sich – um in marxschen Termini zu sprechen – nicht als »Klasse für sich« zusammen-

zuschließen. Vielmehr vereinzeln die Armen inmitten der bürgerlichen Gesellschaft.208

204 A.a.O., § 243.

205 A.a.O., § 244.

206 Frank Ruda, Hegels Pöbel. Eine Untersuchung der »Grundlinien der Philosophie des Rechts«, Kon-

stanz: 2011, S. 34.

207 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 244. Zudem kennt Hegel einen Luxus-Pöbel, der

in seinemÜberfluss ähnliche Privationsprozesse unddestruktiveWirkungen zeitigen kannwie der

Armuts-Pöbel: »Es gibt auch reichen Pöbel. Denn der Reichtum ist eine Macht, und diese Macht

des Reichtums findet leicht, daß sie auch die Macht ist über das Recht, der Reiche kann sich aus

vielem herausziehen, was anderen übel bekommen würde. Diese Gesinnung nun, daß der Reich-

tum Macht gegen das Recht, gegen Sitte ist, […] so nimmt er ebenso an für sich einen Zustand

von Rechtlosigkeit, in dem er die Macht ist.« Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Die Philosophie des

Rechts. Vorlesung von 1821/22. Hg. von Hansgeorg Hoppe, Frankfurt a.M.: 2005, § 244. Vgl. Ruda,

Hegels Pöbel, S. 67.

208 Ich deute hier nur an, wie sehr sowohl die marxsche Rede von der »Klasse für sich« als auch sein

berühmtes Diktum, wonach der Mensch nur in Gesellschaft sich vereinzelt, aus den Überlegun-

gen Hegels zu Armut und Pöbel-Bildung herrührt. Karl Marx, Das Elend der Philosophie (1847), in:

MEW Bd. 4, Berlin: 1972, S. 180f. sowie Karl Marx, Einleitung zu den »Grundrissen der Kritik der

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 135

Die Betroffenen nehmen nicht angemessen teil am allgemeinen Vermögen: Weder kön-

nen sie die materiellen Ressourcen zur eigenen Subsistenz abschöpfen noch Bildungs-

möglichkeiten wahrnehmen und sittliche Fähigkeiten erlangen, die ihnen ein Leben in

Freiheit erlauben würden. Oder anders ausgedrückt: Es mangelt an Möglichkeiten der

Anerkennung. So verfügen sie auch nicht über angemessene politische Partizipations-

möglichkeiten, da sie nicht in die Ständeordnung integriert sind. Die vereinzelten Mit-

glieder derjenigen Personengruppe, die Hegel unter demBegriff des Pöbels subsumiert,

sind im wahrsten Sinne des Wortes Privatmenschen, beraubt um wesentliche Aspekte

freier Subjekte. Denn die für eine Integration in die sittliche Totalität unabdingbare

Gesinnung kann sich bei denjenigen nicht einstellen, die Hegel als Pöbel bezeichnet:

»Die Armut an sich macht keinen zum Pöbel; dieser wird erst bestimmt durch die

mit der Armut sich verknüpfende Gesinnung, durch die innere Empörung gegen die

Reichen, gegen die Gesellschaft, die Regierung usw.«209

Ungeheuerlich wirkt die Vorstellung des Pöbels, weil er ein Teil der bürgerlichen Ge-

sellschaft ist, ohne an ihren Errungenschaften teilnehmen zu können. Der Pöbel ist

eine Kollektion vereinzelter Subjekte, ohne in die Anerkennungsverhältnisse der bür-

gerlichen Gesellschaft involviert zu sein: Er ist ein »Ich, das nicht wir sein kann«.210 In

Hinblick auf das Ge- oder Misslingen der gesellschaftlichen Integration wird er deswe-

gen zur Gefahr, weil die ihm inhärenten Empörungspotentiale sich gegen die tragenden

Säulen von Gesellschaft und Staat richten können.

Was Hegel damit skizziert, ist in der Tat außerordentlich: Die bürgerliche Gesell-

schaft produziert den Pöbel, der sich nicht in das Gemeinsame integrieren lässt. Es

besteht zumindest die Möglichkeit, dass die bürgerliche Gesellschaft an ihren eigenen

Widersprüchen zugrunde geht – und damit auch die höchste Vollendungsformmoder-

ner Subjektivität im Staat scheitert: Aus der Unmöglichkeit einer angemessenen Betei-

ligung des Pöbels am allgemeinen Vermögen resultiert auch dieMöglichkeit des Scheiterns

der gesellschaftlichen und staatlichen Vermittlungsprozesse freier Subjekte. Daraus schließt He-

gel:

»Die wichtige Frage, wie der Armut abzuhelfen sei, ist eine vorzüglich die moderne

Gesellschaft bewegende und quälende.«211

Das Herabsinken einer großen Masse, die Erzeugung des Pöbels, resultiert aus der

Struktur der bürgerlichenGesellschaft.Hegel bietet zwar einige Lösungsvorschläge auf,

aber in der bürgerlichen Gesellschaft selbst, so scheint es, finden sich keine überzeu-

genden Wege, welche die Verelendung nachhaltig unterbinden würden, denn sie ist

politischen Ökonomie« (1857), in: MEW Bd. 42, Berlin: 1972, S. 20. Mithin scheinen einige Konno-

tationen der Bezeichnung »Lumpenproletariat« mit Hegels »Pöbel« in Verbindung zu stehen. Karl

Marx und Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie (1845-1846), in: MEW Bd. 3, Berlin: 1972, S. 183.

Siehe zur »Klasse für sich« auch ausführlicher unten im Kapitel »III.1.b. Potentialität bei Marx: Die

Entfaltung des Begriffs der prospektiven Möglichkeit«.

209 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 245 (Zusatz).

210 Julia Christ, Das Ich, das nicht Wir sein kann. Pöbel, Volk, Politik, in: Julia Christ und Titus Stahl

(Hg.), Momente der Freiheit. Zur Aktualität von Hegels Freiheitslehre, Frankfurt: 2015, S. 123ff.

211 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 244 (Zusatz).

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Möglichkeit

nicht allein ein materielles Problem, dem etwa mit Maßnahmen der Umverteilung des

allgemeinen Vermögens beizukommen wäre212, sondern muss als eine soziokulturel-

le Desintegration auf breiter Linie aufgefasst werden. Auch soziale Institutionen, wie

Polizei und Korporation, können nicht unbedingt diejenigen Formen von Kontingenz-

bewältigung betreiben, welche die Gesamtgesellschaft vor dem Auseinanderdriften in

extrem vermögende und extrem arme Bevölkerungsschichten bewahren könnte.

Diese Überlegungen zur Ungleichheit in der bürgerlichen Gesellschaft verdeutli-

chen, wie auch Hegel in seiner Absicht, allein die vernünftige soziale Wirklichkeit zu

begreifen, in ihr Tendenzen angelegt sieht, die ihren eigenen Zerfall implizieren. Ent-

gegen der genuinen Absicht, die sittliche Totalität im Staat aufgehen zu lassen, steckt

in der bürgerlichen Gesellschaft auch die Möglichkeit ihres Scheiterns, womöglich die

gewaltsame Überwindung der bürgerlichen Verhältnisse. Ob die Integration aller Ge-

sellschaftsmitglieder in die staatliche Totalität glückt oder scheitert, ist nicht nur auf

der empirischen Ebene kontingent, sondern auch – und das ist entscheidend – auf der

Ebene des vernünftigen Erfassens der Wirklichkeit. Das allgemeine Vermögen der bür-

gerlichen Gesellschaft wurde zwar als die Macht des Bleibenden gegen die Willkür und

das Zufällige charakterisiert, aber es scheint nicht notwendigerweise diejenigen Res-

sourcen und Institutionen aufbringen zu können, die zur dauerhaften Stabilisierung

einer von Antagonismen (Arm gegen Reich, Kapital gegen Arbeit, Arbeit gegen Arbeits-

losigkeit) gezeichneten Gesellschaftsformation erforderlich sind. Hegels Anspruch, das

Wesen des modernen Staates letztlich in seiner Notwendigkeit aufzuzeigen, scheint

bedroht, weil in der bürgerlichen Gesellschaft möglicherweise Gegenkräfte in Gestalt

des Pöbels entstehen, die nicht zwingend im staatlichen, sittlichen Ganzen aufgehoben

werden können.213 Aus der Dysfunktionalität in den Wechselwirkungen von besonde-

ren Vermögen und dem allgemeinen Vermögen erwächst die Möglichkeit der Rebellion.

Aufruhr begünstigt gesellschaftlichen Zerfall und vielleicht sogar revolutionären Um-

bruch – auch wenn »Revolution« ein von Hegel nur selten gebrauchter Terminus in

den »Grundlinien« darstellt. Diese Gefahr von Aufruhr und Umbruch, wie sie für He-

gel vom Pöbel ausging, ist als Möglichkeitsdenken zu deuten – und somit als Negation

der Möglichkeitsnegation Spinozas. So lässt sich in Hegels Konzeption des Sozialen eine

Vorstellung von Potentialität auffinden, die ich als soziale Möglichkeit bezeichne. Sie tritt

212 Und auch dieser materiellen »Lösung« der Armenfrage steht Hegel skeptisch gegenüber: »Es

kommt hierin zum Vorschein, daß bei dem Übermaße des Reichtums die bürgerliche Gesellschaft

nicht reich genug ist, d.h. an dem ihr eigentümlichen Vermögen nicht genug besitzt, dem Überma-

ße der Armut und der Erzeugung des Pöbels zu steuern.« A.a.O., § 245. In dieser Hinsicht erweist

sich das allgemeine Vermögen als ein Unvermögen, das selbst erzeugte und den Fortbestand der

bürgerlichen Gesellschaft gefährdende Problem des Pöbels zu lösen.

213 Die andere Interpretation lautet: Hegel skizziert eine gelungene Integration, aber nicht im Sinne

eines liberalen, sondern imSinne eines autoritären Staates,wodurchdie eklatantenWidersprüche

der bürgerlichen Gesellschaft, die eigentlich zur Aufhebung oder revolutionären Überwindung

der bürgerlichen Eigentumsordnung hätten beitragen müssen, gewaltsam bestehen bleiben. So

die scharfsinnige Kommentierung von Adorno: »Die bürgerliche Gesellschaft ist eine antagonisti-

sche Totalität. […] Der Staat wird verzweifelt als eine jenseits dieses Kräftespiels stehende Instanz

angerufen. […] Er soll beschwichtigen, was sonst nicht zu beschwichtigen wäre. Hegels Staatsphi-

losophie ist ein notwendiger Gewaltstreich.« Adorno, Drei Studien zu Hegel. Aspekte, S. 274f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 137

auf als Möglichkeit des Scheiterns der bürgerlichen Gesellschaft und damit auch des

sittlichen Staates.

Entgegen der Annahme, Hegel sei ein Apologet des Notwendigen, entsteht also in-

mitten derjenigen Sphäre, welche die Vorstufe zur sittlichen Totalität (Staat) darstellt,

ein Verständnis von sozialer Möglichkeit. Es resultiert aus den Interaktionen von auf

Eigennutz bedachten Subjekten und den darauf bezogenen Strukturen innerhalb der

bürgerlichen Gesellschaft. In den ökonomischen Sphären tummelt sich das Zufällige,

mithin Willkürliche, dem ein Bleibendes entgegenzusetzen ist. Dabei entwickelt Hegel

ein mehrschichtiges Konzept, das vom familiären Vermögen ausgehend, die Fertig-

keiten und Kenntnisse der Produzenten und das allgemeine Vermögen umfasst. Zwar

erweisen sich diese Vermögensschichten als systemstabilisierende und institutionell

verankerte Güter-, Geld- undWissensbestände der bürgerlichen Gesellschaft. Doch die

Tendenz fortschreitender sozialer Ungleichheit in der bürgerlichen Gesellschaft könn-

te schlimmstenfalls zu ihrer eigenen Entzweiung führen – und damit die »Idee« eines

sittlichen, staatlichen Ganzen scheitern lassen. In Hegels Konzeption des Sozialen wird

also im Medium des allgemeinen Vermögens eine Vorstellung von Potentialität ver-

ankert, die nicht nur systemimmanente Dynamiken begreiflich werden lässt. Sie deutet

auch Entwicklungen an, die als systemtranszendierend zu erachten sind, da sie zum Zer-

fall des Gemeinsamen und zu einer neuen, zumindest aber anderen Ordnung führen

können. Auch wenn Hegel diesen Begriff in diesem Kontext nicht verwendet: Mit dem

Pöbel kehrt »Kontingenz« zurück in die Sphäre der Sittlichkeit, denn mit den Mitteln

der bürgerlichen Gesellschaft ist dem Pöbel nicht unbedingt oder notwendigerweise

beizukommen. In dieser Hinsicht wird die oben erwähnte Interpretation von Henrich

relevant, denn am Pöbel zeigt sich, ob Kontingenz im sittlichen Staat »aufgehoben«

werden kann oder schlicht und ergreifend aus der vernünftigen Betrachtung »ausge-

schlossen« wird.214 Kontingenzphänomene erscheinen als gefährliche, zersetzende Pro-

zesse der bürgerlichen Gesellschaft, denen der Not- und Verstandesstaat nicht unbe-

dingt entgegenwirken kann215, sodass sich zwei Optionen ergeben: Entweder wird der

Pöbel durch und in staatliche Institutionen integriert und hierdurch die Gefahr der

214 Siehe oben in dieser Untersuchung Kapitel »II.3.b. Rütteln am Gehäuse der Notwendigkeit: über

Zufall, Subjektivität und Vermögen.«

215 Ruda hat sieben Lösungsstrategien der bürgerlichen Gesellschaft aufgearbeitet, die Hegel vor-

schlägt, um dem Pöbel zu begegnen. Sie lauten: Armenversorgung durch die Gesellschaft, Bette-

lei, Notrecht, Kolonisation, öffentliche Arbeit, Korporation und Polizei. Alle diese Lösungen inner-

halb der bürgerlichenGesellschaft bekommenallerdings das strukturelle Problemder Entstehung

von Armut und dem Pöbel nicht in den Griff. Ruda, Hegels Pöbel, Kapitel 4, S. 37ff. Auch Horst-

mann kommt zu einemähnlichen Schluss: »DerHauptpunkt, denHegel in diesemKontext geltend

macht, besteht darin, daß es in einer nach den Prinzipien der bürgerlichenGesellschaft organisier-

ten Gemeinschaft notwendig zu einer Verelendung großer Massen ihrer Mitglieder kommt und

zu einer Anhäufung des Reichtums in den Händen einiger weniger Personen. […] Dieses die bür-

gerliche Gesellschaft letztlich destruierende Dilemma wird interessanterweise von Hegel nicht

aufgelöst, sondern nur konstatiert.« Rolf-Peter Horstmann, Hegels Theorie der bürgerlichen Ge-

sellschaft, in: Ludwig Siep (Hg.), G.W.F.Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Berlin: 1997,

S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Möglichkeit

»Auflösung des Ganzen« als »Tod des sittlichen Lebens« abgewendet.216 Oder er wird

als unvernünftig disqualifiziert und ausgeschlossen, entgleitet so dem Fokus der phi-

losophischen Rechtswissenschaft und wird unsichtbar. Mit Henrich wäre man geneigt,

die zweite Option als die Hegel gemäße zu verfolgen. Doch mir scheint, in der Figur

des Pöbels zeigt sich zumindest punktuell ein Möglichkeitsdenken, welches Potentia-

lität und Anderskönnen innerhalb der Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft zu ihrem

Recht kommen lässt. Diese Potentialität garantiert, dass die sozialen Prozesse nicht von

einer Notwendigkeit bestimmt sind, welche die Gesellschaftsmitglieder (als bourgeois

und citoyen) in ihren Bann zwingt.

Bevor Missverständnisse aufkommen: Bei Hegel findet sich keineswegs ein ausge-

reifter Begriff der sozialen Möglichkeit. Doch, so habe ich soeben zu skizzieren ver-

sucht, wird eine derartige Vorstellung in seinem Konzept der bürgerlichen Gesellschaft

vorbereitet. Der Begriff der sozialen Möglichkeit wird –wie der Begriff der praktischen

Möglichkeit – über Vermögen und Kontingenz bestimmt. Als entscheidende Neuerung

kommt hinzu, dass soziale Möglichkeiten auf akkumuliertem Reichtum, gesellschaft-

lich vermittelten Techniken und Rechtsverhältnissen beruhen. Die soziale Wirklichkeit

enthält Möglichkeitsräume, in denen bestimmte Geschehnisse vonstattengehen kön-

nen, aber nicht müssen. Was in diesen Räumen verortet ist, bezeichne ich als soziale

Möglichkeiten. Wer diese Möglichkeiten ausklammert, dürfte nur schwerlich den Vor-

wurf von sich weisen können, selbst unvernünftig zu sein, weil er das Blickfeld will-

kürlich verengt: Das Wirkliche umfasst bei Hegel zumindest Möglichkeitsräume, die

unter Umständen eine Negation des als vernünftig bestimmten gesellschaftlichen Ge-

samtzusammenhangs zur Folge haben können. Erst eine Integration des Möglichen, so

die Kritik an der hegelschen Wirklichkeitsreduktion, kann einen adäquaten Begriff der

sozialen Wirklichkeit entstehen lassen, vermöge dessen auch das vermeintlich unver-

nünftigWirkliche erkannt werden kann und nicht willkürlich ausgeklammert wird. Die

so erschlosseneMöglichkeits-Wirklichkeits-Formunterwandert hierdurch denVersuch,

ein sittliches Ganzes zu entwickeln, das Kontingenz, verstanden als kollektives oder so-

ziales Anderskönnen, bloß negiert, das heißtMöglichkeiten des Sozialen inmitten einer

notwendigen Ordnung letztlich ausradiert. In derMöglichkeits-Wirklichkeits-Form des

Sozialen zeigt sich dasWirkliche als Moment, nämlich als Raum realisierter Möglichkei-

ten einerseits und notwendiger Ereignisse und Entitäten andererseits. Zugleich hat das

Moment des Möglichen zu seinem Recht zu kommen, indem diejenigen ›starken‹ Alterna-

tiven, Tendenzen oder Entwicklungen gehoben werden, die sich in der jeweiligen Zeit

verwirklichen können.217

216 Siehe hierzuHegels Überlegungen zumZerfall des Römischen Reichs: Hegel, Grundlinien der Phi-

losophie des Rechts, § 357.

217 Wie wenig das aber mit der klassischen Interpretation der hegelschen Rechtsphilosophie zu tun

hat, wird etwa an Riedel deutlich: Hegels Begriff der Wirklichkeit innerhalb der praktischen Phi-

losophie sei gemäß der Logik zu fassen, nämlich als Einheit von Wesen und Existenz. Deswegen

könne auf Möglichkeitsbezüge verzichtet werden. Manfred Riedel, Zwischen Tradition und Revo-

lution. Studien zu Hegels Rechtsphilosophie, Stuttgart: 1982, S. 43ff. In einem stimmt aber diese

Interpretation mit der meinigen überein: »[d]ie Philosophie will die Welt weder belehren, wie

sie sein soll, noch kann sie prophezeien, wie sie sein wird.« A.a.O., S. 63. Hier werden Motive aus

der Vorrede der »Grundlinien« aufgegriffen,welche auchmeineMöglichkeitsinterpretation leiten:

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Möglichkeit als Grundbegriff der praktischen Philosophie 139

Das allgemeine Vermögen birgt, so meine Interpretation, nicht nur den Reichtum

der bürgerlichen Gesellschaft, sondern auch den Reichtum an sozialen Möglichkeiten.

Soziale Vermögen können als ›Motor‹ von Gesellschaft und Staat, als ›Lokomotive‹ so-

zialer und politischer Veränderungen begriffen werden. Nun sind aber gesellschaftliche

Vermögen keineswegs bloß Quelle sozialer Konflikte und Veränderungen. Sie sind vor

allem Gründe der Stabilität des gesellschaftlichen und staatlichen Ganzen, wenn sie –

so der Normalfall – in Institutionen gebunden werden. Hegel, und das dürfte meine

Interpretation zumindest trüben, interessieren insbesondere die systemstabilisieren-

den Aspekte am Vermögensbegriff, die dann zum Tragen kommen, wenn Institutionen

so ausgestaltet und ausgestattet sind, dass sie die vorhandenen Potentiale auf eine dem

gesellschaftlichen und staatlichen Ganzen zuträglicheWeise strukturieren, stärken und

aktualisieren. Kurzum: Der Möglichkeitsraum wird in erster Linie in einem dem All-

gemeinwohl förderlichen Institutionengefüge festgelegt, und gefährlich wird es nur

dann, wenn in ihm gesellschaftliche Kräfte nicht eingebunden, vorhandene destruk-

tive Potentiale (wie der Pöbel) nicht erfasst werden können. Demzufolge besteht die

Funktion von Institutionen darin, Vermögen so einzuhegen, dass sie einerseits die aus

dem Prinzip der Subjektivität erwachsenen Freiheitsmaßstäbe, wie sie der modernen

Welt unwiderruflich eingeschrieben zu sein scheinen, garantieren, aber andererseits

auch alles potentiell Gefährliche und gefährlich Potentielle ausschließen. Deswegen ist

Hegel tunlichst darauf bedacht, das Anderskönnen, wie es mit dem Pöbel greifbar wird,

nach dessen ›Aufflammen‹ aus der Betrachtung wieder auszuschließen.

Wie plausibel es nun ist, die Fehlentwicklungen innerhalb der bürgerlichen Gesell-

schaftmit den sozialen Institutionen (Polizei undKorporation) beheben zuwollen sowie

als Antwort auf systeminterneWiderstände in die versöhnende Kraft des staatlichen In-

stitutionengefüges zu vertrauen, wurde zum Gegenstand nachhaltiger Kontroversen.

Begonnen haben sie im Kreise der Junghegelianer, ihr wirkmächtigster Vertreter war

bekanntlich Karl Marx. Er sah im »System der Bedürfnisse« und den Institutionen der

bürgerlichen Gesellschaft ein Potential heranreifen, das die Überwindung dieser Ver-

hältnisse bewirkt. Diese Dynamisierung des gesellschaftlichen und staatlichen Ganzen

kann Hegel nicht exponieren, denn hierfür müsste er die Grenze desjenigen Gegen-

standsbereichs überschreiten, die sich die Philosophie des Rechts selbst gesetzt hat.218

Weder geht es bei der Aufdeckung von gesellschaftlichen Potentialen um Sollenssätze über diese

Gesellschaft, nochwird ihre künftige Verfasstheit vorausgesagt, obgleichHinweise auf ihremögliche

Entwicklung gegeben werden. In diesem ›Hinweis-Charakter‹ weicht meine Interpretation der he-

gelschen Konzeption ab von klassischen Deutungen. Sie steht insofern auf tönernen Füßen, als sie

mit der Hervorhebung des Möglichkeitsmoments in Hegels philosophischer (und nicht soziologi-

scher, historischer etc.) Betrachtung der bürgerlichen Gesellschaft in Konflikt gerät mit Aussagen

in der Vorrede der »Grundlinien«, aber auch der »Logik« und der »Enzyklopädie«. Bestenfalls, und

das ist das Anliegen meiner Interpretation, können Inkonsistenzen nachgewiesen werden. Dem-

entsprechend lautet meine These, wie oben bereits erwähnt: Auch die philosophische Betrach-

tung der bürgerlichen Gesellschaft kann sich demMöglichkeitsdenken nicht erwehren, weil in ihr

Potentiale gesellschaftlicher Veränderung angelegt sind, welche die historische und vernünftige

Entfaltung des staatlichen Ganzen hemmen, untergraben oder sogar zunichtemachen können.

218 Hegel »stellt die […] Dynamisierung für die von ihm ausgezeichnete Sittlichkeit erst gar nicht in

Rechnung; das nämlich hätte bedeutet, die eigene Rechts- und Staatslehre für die konflikthaften,

ja revolutionären Veränderungen offen zu halten, die sich aus den von ihm selbst zugelassenen

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Möglichkeit

Es ist die Grenze der eigenen Zeit: »Zukunft« bleibt außerhalb der philosophischen

Betrachtung – die Weltgeschichte bleibt das Weltgericht. Möglichkeitsdenken richtet

sich auf bestimmte, als ›rational‹ qualifizierte Möglichkeiten. Die Rechtsphilosophie

beansprucht, diese rationalen Potentiale so darzustellen, dass sie in ihrer Wirklich-

keit gewahr werden – oder anders ausgedrückt: Weil das Optimum an Freiheit, das in

der bürgerlichen Welt realisiert werden kann, nicht als Möglichkeit, sondern als Wirk-

lichkeit in der philosophischen Betrachtung ›erzeugt‹ wird, verschwindet die Differenz

zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit. Das Mögliche wird notwendig. Doch entgegen

dieser Logik flackert stellenweise ein Begriff der Möglichkeit bei Hegel auf, der von mir

rückgeführt worden ist auf die besonderen und das allgemeine Vermögen sowie ihre

Bindung in Institutionen. Die Enthaltsamkeit die Zukunft betreffend manifestiert sich

ebenso im Begriff der sozialen Möglichkeit: Er kann aufgrund der Reichweite des ver-

nünftigen Erfassens derWelt freilich nicht zu einem Begriff der prospektiven Realmög-

lichkeit entwickelt werden. Folglich wird auch Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit,

so er denn stattgefunden hat, immer nur bis zur je eigenen Gegenwart diagnostizier-

bar. Gesamtgesellschaftliche Tendenzen können sich aus einem retrospektiven Telos

der Geschichte nicht ableiten lassen. Erst Marx ließ die Eule der Minerva schon vor

der Dämmerung aus dem Käfig, und hierfür braucht es einen prospektiven Begriff der

sozialen Möglichkeit.

Reibungen im System institutionalisierter Freiheiten in Zukunft einmal ergeben könnten. Diesen

Schritt hat Hegel […] nicht getan; er hat seine Rechtsphilosophie nicht für einen Zwischenschritt in

der Selbstverständigung moderner Gesellschaften über ihre eigenen Freiheitsmöglichkeiten ge-

halten.« Honneth, Von der Armut unserer Freiheit, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005 - am 14.02.2026, 07:39:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

