
3. Die Kurden

Das vorangegangene Kapitel über türkische Protestmusik soll nun ergänzt

werden durch Beispiele musikalisch-politischen Schaffens der kurdischen

Community aus der Türkei.

Bei den vorgestellten Musikschaffenden handelt sich um explizit unter

dem Label »kurdisch« auftretende Musiker/-innen. Mehrere von ihnen sind

zusätzlich links-systemkritisch und z.T. auch alevitisch, stellen aber das Iden-

titätsmerkmal »kurdisch« in den Vordergrund bei der Organisation von Kon-

zerten und Musikproduktionen.

3.1 Allgemeines

Die Kurden sind mit einer Anzahl von etwa 30 Millionen Menschen die größ-

te ethnische Gruppierung der Welt ohne einen eigenen Staat.1 Das von vie-

len Kurden »Kurdistan« genannte Gebiet erstreckt sich über Teile der Län-

der Türkei, Irak und Iran und hat in etwa die Größe Großbritanniens.2 Hier

leben die Kurden in großer Zahl und bilden meist die ethnische Mehrheit.

Weitere Kurden leben in Syrien, in ehemaligen Sowjet-Staaten wie Armeni-

en, Aserbaidschan und Georgien sowie in den Metropolen der Großregion

wie Istanbul, Damaskus, Bagdad und Teheran und in Gegenden, in die sie in

einer langen Geschichte der versuchten Zerstreuung und Zerstörung kurdi-

scher Gesellschaft umgesiedelt wurden, wie Haymana in der Nähe Ankaras.3

Da es ohne offiziellen kurdischen Staat keine offizielle kurdische Staats-

angehörigkeit gibt, ist die kulturelle Identität kein von außen festgelegtes

1 Vgl. Seufert/Kubaseck 2006: 146.

2 Vgl. Christensen 2002: 743.

3 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 22.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Kriterium, sondern eine selbstgewählte Zuschreibung. Die Frage lautet so-

mit nicht, ob jemand offiziell als Kurde geboren wurde, sondern ob jemand

sich selbst als Kurde ansieht.4 Die relativ stabile Selbstdefinition der Kurden

als ein Volk ist durchaus bemerkenswert, da die Menschen weder alle die glei-

che Sprache sprechen noch über eine gemeinsame Religion verfügen, und soll

im Folgenden näher beleuchtet werden.

Der meist gesprochene kurdische Dialekt Kurmanci dominiert in den Ge-

bieten in der Türkei, in Syrien, im Libanon, Nord-Irak, Nord-Iran und in den

ehemaligen Sowjet-Staaten. Seit den 1930er Jahren wird Kurmanci in der Tür-

kei mit lateinischen Buchstaben verschriftlicht5, in den ehemaligen Sowjet-

Ländern findet zusätzlich das kyrillische Alphabet Verwendung6. Sorani, ein

weiterer kurdischer Dialekt, ist die dominierende Sprache im weiteren Irak

und weiteren Iran und wird in einem modifizierten arabischen Alphabet ver-

schriftlicht.7 Im Kontext der Türkei ist eine weitere, oft als »kurdisch« defi-

nierte Sprache besonders bedeutsam: Zaza. Jedoch belegten Iranisten, dass

diese Sprache linguistisch betrachtet nicht als kurdisch gelten kann, sondern

unabhängig der Dialekte Kurmanci und Sorani steht. Gemeinsam ist den drei

soziokulturell meist als kurdisch begriffenen Sprachen jedoch die Zugehörig-

keit zur indoeuropäischen Sprachfamilie und somit die Unabhängigkeit von

den Sprachen jener Länder, in denen sich die kurdischen Gebiete hauptsäch-

lich befinden, namentlich vom Türkischen und vom Arabischen.8

Unter meinen zazasprachigen Interviewpartnern und Interviewpartne-

rinnen sehen sich die meisten selbst als Kurden an, einer jedoch lehnt diese

ethnische Zuschreibung ab.

Im Kontext der Türkei gehören die meisten Kurden der religiösen Grup-

pe der sunnitischen Muslime an und unterscheiden sich in ihrer Religions-

ausübung kaum von der Mehrheitsgesellschaft9, ungefähr ein Viertel jedoch

ist alevitisch10. Zahlenmäßig eher unbedeutsame christliche, jüdische und je-

sidische Communitys leben ebenfalls in kurdischen Gebieten11, jedoch eher

nicht in jenen der Türkei.

4 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 28.

5 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 31.

6 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 35.

7 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 31.

8 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 32.

9 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 42.

10 Vgl. Seufert/Kubaseck 2006: 144.

11 Vgl. Greve 2003: 239.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 97

Da die Zusammengehörigkeit der Kurden weder sprachlich noch religiös

begründet ist, kommt dem kulturellen Bereich eine besondere Bedeutung zu.

Tatsumura formuliert für die Musik:

»The Kurdish musicians and music can be considered to play the role of

heightening the ethnic consciousness and identity of the people.«12

Um sich das bestehende Zusammengehörigkeitsgefühl erklären zu können,

ist zudem ein Blick in die Geschichte des Gebietes Kurdistan hilfreich. Im

Osmanischen Reich stand die Region im Grenzgebiet zum Persischen Reich

unter quasi-autonomer Führung. Zwar reichte die militärische Stärke nicht

für eine tatsächliche Unabhängigkeit aus, jedoch akzeptierte die osmanische

Führung mit dem Vorteil der Einsparung von Militärkosten die Tatsache, ge-

ringen Einfluss auf Kurdistan zu haben, solange es nur nicht Teil des Persi-

schen Reiches wurde.13 Saraçoğlu formuliert:

»[…] Kurds were free to express their own culture and speak their own lan-

guage. Yet the Ottoman state grouped the Kurds under the large category of

›Muslimhood‹ [Herv.i.O.], even as their Kurdishness was recognized. In other

words, the Kurdishness of the Kurds did not have political significance under

the Ottomanist project.«14

Zwar war die Staatsstruktur hierarchisch, jedoch gab es keine ethno-lingu-

istischen, sondern religiös basierte Schichtungen. Weder die türkische noch

die kurdische Identität wurden diskutiert, da es keinen Anlass für getrennte

politische Organisation gab, solange sich die Individuen gemeinsam als Sun-

niten verstanden.

Unter den nicht-sunnitischen Minderheiten, insbesondere den christli-

chen Völkern der Serben,Griechen, Bulgaren und Armenier, entwickelten sich

seit dem frühen 19. Jahrhundert Unabhängigkeitsbewegungen. In der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts erlangte der Balkan seine Unabhängigkeit. Erst im

frühen 20. Jahrhundert kamen nationalistische Ideen unter den größtenteils

muslimischen Völkern der Kurden, Albaner und Araber auf, jedoch auch unter

den Türken. Der türkische Nationalismus gewann schnell an Bedeutung, und

obwohl die muslimische Identität offiziell in den Hintergrund trat, wurden

12 Tatsumura 1980: 91.

13 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 67ff.

14 Saraçoğlu 2011: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

die Kurden zunächst als den Türken gegenüber loyale Gruppe angesehen, da

sie ebenfalls muslimisch waren.15

Das türkisch-nationalistische »Komitee für Einheit und Fortschritt« (os-

manisch İttiḥâd ve Teraḳḳî Cemʿiyeti) wurde gegründet und regierte mit kur-

zer Unterbrechung zwischen 1908 und 1918. Dieses bestand laut Müge Göçek

ohne Ausnahme aus muslimischen Türken der Balkanterritorien, welche das

Osmanische Reich zuvor verloren hatte. Die Autorin konstatiert, die Zuspit-

zung des türkischen Nationalismus sei eine logische Folge gewesen und habe

u.a. der Selbsterhaltung gedient.16 Ab 1916 organisierte das Komitee große

Volks-Deportationen, konzentrierte sich jedoch zunächst stark auf die Arme-

nier. Einige Kurden unterstützten die türkischstämmigen Machthaber sogar

hierbei.17 Jedoch wurden auch in dieser Deportations-Phase bereits Kurden

vom Osten in denWesten der heutigen Republik Türkei umgesiedelt, um ihre

Mehrheit im Osten zu zerstreuen. Große Deportations-Wanderungen fanden

im Winter statt; viele Kurden erfroren oder verhungerten auf der Strecke.

Kinder verwaisten und Berichten zufolge aßen Deportierte sogar verstorbene

Angehörige. Selbst im Jahr 1918, als der Erste Weltkrieg schon fast verloren

war und sich die Zerschlagung des Komitees bereits andeutete, wurden Wai-

sen noch barfuß auf Deportations-Züge geschickt. Insgesamt deportierte das

Komitee mehrere zehntausend Kurden aus der Provinz Diyarbakır. Türkisch-

stämmige Vertriebene aus den Balkanstaaten, u.a. aus Albanien und Bosni-

en, wurden nun in die leerstehenden Häuser Diyarbakırs eingesiedet. Nach

Kriegsende ermutigten die Gegner des Komitees jedoch Kurden und Chris-

ten, zurück nach Diyarbakır zu kehren.18

Nach dem Ende des ersten Weltkriegs, in dem das Osmanische Reich als

Verbündeter des Deutschen Reichs agiert und verloren hatte, und der Okku-

pation durch die Alliierten nahmen Widerstandsbewegungen zu. Die »Gro-

ße Nationalversammlung« (Büyük Millet Meclisi), später umbenannt in »Gro-

ße Nationalversammlung der Türkei« (Türkiye Büyük Millet Meclisi [TBMM]),

unter Führerschaft von Atatürk wurde 1920 gegründet und verfolgte den An-

spruch, als einzige rechtmäßige Repräsentation der »türkischen Nation« zu

15 Vgl. Saraçoğlu 2011: 38ff.

16 Vgl Müge Göçek: 2011: 19f.

17 Vgl. Üngör 2011: 108f.

18 Vgl. Üngör 2011: 114ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 99

bestehen. Sie kann als eine Art Fortführung19 des »Komitees für Einheit und

Fortschritt« verstanden werden.20

Am 10.8.1920musste die Osmanische Führung den Vertrag von Sèvres un-

terschreiben, welcher die Besatzung der alliierten Mächte und die Gründung

zweier neuer Staaten regelte: Ostanatolien sollte an einen unabhängigen Staat

Armenien abgetreten werde, Südostanatolien an einen unabhängigen Staat

Kurdistan. Der Vertrag von Sèvres stieß innerhalb der jungen türkischen Na-

tion auf Ablehnung, auch aufgrund seines repressiven Charakters.

»Der Friedensvertrag von Sèvres war der repressivste Friedensschluss des

ErstenWeltkrieges und behandelte die Türkei in gänzlicher Verkennung der

Realität gleich einem Kolonialgebiet, das territorial amputiert, finanziell

und wirtschaftlich geknebelt und seiner politischen Souveränität beraubt

werden sollte.«21

Nachdem das TBMM jedoch militärisch gegen die Osmanische Herrschaft

und die Alliierten vorging und siegte, erlaubte seine erstarkte Position das

Bestehen auf einer Neuverhandlung des Vertrags. Am 24.7.1923 wurde der

Lausanner Vertrag unterzeichnet, welcher den Vertrag von Sèvres ersetzte.

In diesem Vertrag fanden die Kurden keine Erwähnung, geschweige denn die

mögliche Gründung eines Staates Kurdistan.

Dies führte zu kurdischen Aufständen ab 1925. Der wohl berühmteste ist

der Scheich-Said-Aufstand. Scheich Said prophezeite, den Kurden drohe das

gleiche Schicksal wie den Armeniern, und sah die Kemalisten zudem als Ver-

räter des Islams an. Ihm nach war es die Pflicht jedes Muslims, sich hierge-

gen zuwehren. Er organisierte denWiderstandmithilfe von Stammesführern

und von Offizieren, welche Erfahrungen in der osmanischen Armee gesam-

melt hatten, und rekrutierte insgesamt etwa 15.000 Kämpfer. Im Februar 1925

errang er mit der Einnahme des Nordens von Diyarbakır einen Teilsieg; noch

im selben Jahr wurde er jedoch geschlagen.22 Der Sieg über Scheich Said und

seine Gefolgsleute ließ das TBMM erstarkt hervortreten und zu neuen radi-

kalen Taten schreiten. Dies beschreibt Üngör wie folgt:

»The ›rebellion‹ [Herv.i.O.] gave radical Young Turks a pretext to silence all

criticism of the press and the opposition. They exploited the incident and

19 Vgl. Müge Göçek 2011: 23.

20 Vgl. Müge Göçek 2011: 23.

21 Künnecke 2010: 107.

22 Vgl. Üngör 2011: 123ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

endowed it with propagandistic value by fuelling the panic and linking it

to larger narrative frameworks about the ostensible innate insubordination

of Kurds. […] The counter-insurgency warfare that followed after the recon-

quest of Diyarbekir provincewas total: villageswere torched, civilians aswell

as combatants summarily executed. The killings followed the methods of

the destruction of the Armenians, a decade ago in the same region. Upon

invading a village, the villagers were routinely disarmed, stripped of their

belongings (including gold teeth), and collectively tied by their hands with

rope. They were then taken to trenches and cliffs, where they were executed

withmachine guns. Anothermethodwas crammingpeople into haylofts and

sheds and setting fire to the buildings, burning the people alive.«23

Künnecke konstatiert, zwischen 1925 und 1938 stattgefundene Kurden-Auf-

stände hätten sich »in der populärenGeschichtswahrnehmung der türkischen

Bevölkerung aber dergestalt aus[gewirkt], dass die Kurden seitdem als poten-

tielle Verräter angesehen werden.«24

1925 wurden Scheich Said und seine Gefolgsleute erhängt, gefolgt von

zahlreichen kurdischen Intellektuellen, die sich nicht an den Aufständen be-

teiligt hatten. An der Stelle von Scheich Saids Hinrichtung wurde später sym-

bolisch eine Atatürk-Statue errichtet. Eine zweite große Welle der Deporta-

tion wurde gestartet, begleitet von Entwaffnung der Kurden und Zwangs-

Assimilierung. Meist wurden diese in Gebiete des Landes umgesiedelt, in

denen sie sich sprachlich schwer verständigen konnten. Ihr Besitz ging an

den neugegründeten türkischen Staat. Üngör beschreibt die Vorgehenswei-

sen als interne Kolonialisierung. Kurdische Eliten wurden von der kurdischen

Normalbevölkerung bewusst getrennt, um weiterer politischer Organisation

vorzubeugen. 1928/29 glaubte sich die Regierung jedoch in der Zerschlagung

der kurdischen Bewegung bereits erfolgreich und erlaubte einigenMenschen,

nach Diyarbakır zurückzukehren.25

Ab 1934 kam es zu einer dritten großen Welle der Deportation mit dem

Ziel, zu garantieren, dass fortan nirgendwo auf dem Gebiet der Republik Tür-

kei ein nicht-türkischstämmiger Bevölkerungsanteil von über 10 Prozent be-

stehen würde. Traditionen wie das Scheichtum wurden zudem rechtlich ab-

geschafft. Türken sollten nun in den landwirtschaftlich reichhaltigsten Ge-

genden angesiedelt werden. Ihnen wurden Anreize wie finanzielle Möglich-

23 Üngör 2011: 126ff.

24 Künnecke 2010: 108.

25 Vgl. Üngör 2011: 131ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 101

keiten und qualitativ hochwertigeWohngelegenheiten geboten; die deportier-

ten Kurden hingegen erhielten keine Vorteile. Das Ziel war ihre totale Assimi-

lierung: Langfristig sollten Kurden von Türken nicht mehr zu unterscheiden

sein.26

1937 fanden sich zudem Vertreter der Staaten Türkei, Iran und Irak zur

Unterzeichnung des Vertrags von Saadabad zusammen. Sie erkannten hier

ihre jeweiligen Grenzen an, ein Akt, der sich, »ohne sie beim Namen zu nen-

nen, gegen die Kurden«27 richtete.

In den 1940er Jahren durften einige Kurden zurück nach Diyarbakır keh-

ren, fanden ihre Häuser jedoch zerstört oder in fremdem Besitz vor. Die neu-

en Bewohner versuchten zudem, sich gegen die Rückkehr der Kurden zu weh-

ren. Im Jahr 1950 schließlich wurde Atatürks »Republikanische Volkspartei«

(Cumhuriyet Halk Partisi [CHP]) abgewählt; in Diyarbakır hatte die nun regie-

rende »Demokratische Partei« (Demokrat Parti [DP]) über 50 Prozent der Stim-

men erhalten. Die CHP-Gewalttaten gegen Kurden wurden nie entschädigt,

religiösen Traditionen gegenüber entstand nun jedoch wiedermehr Toleranz,

sodass einige kurdische Scheiche die religiöse Lehre wieder aufnehmen konn-

ten.28

Laut Üngör sind die Assimilierungstechniken der CHP in den Großstäd-

ten z.T. erfolgreich gewesen, auf dem Land jedoch nicht. In Diyarbakır selbst

bestand die Bevölkerung auch im Jahr 2009 noch zu drei Vierteln aus Kur-

den.29

Die Deportationen der Kurden in der Türkei unterscheiden sich stark

von denen der Armenier: Hatte man die Armenier komplett aus dem Gebiet

der Türken vertreiben wollen, so versprach man sich von den gewaltsamen

Umsiedlungen der Kurden eine Eingliederung dieser in die türkische Kultur.

Üngör formuliert für die Kurden:

»The deportations were destructive [Herv.i.O.], not only for the integrity of

the tribes and families affected, but for the Diyarbekir region as well. The

deportees obviously saw their social ties disrupted, their property confis-

cated, and their power fractured. […] However, the deportations were also

constructive [Herv.i.O.]. They were part of a plan to reconstruct the Kurds

as Turks. The cases of Kurdish elites exemplify the double-edged nature of

26 Vgl. Üngör 2011: 150ff.

27 Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 147.

28 Vgl. Üngör 2011: 164f.

29 Vgl. Üngör 2011: 168.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

inclusion and exclusion in nation formation. Their deportation and expro-

priation was expected to obviate competing loyalties and pave the way for

cultural assimilation of the general Kurdish population in the 1930s.«30

International Aufsehen erregte der »Kurdenkonflikt« erst später, in den

1980er Jahren, als die »Arbeiterpartei Kurdistans« (Partiya Karkerên Kurdistanê

[PKK]) erste bewaffnete Übergriffe auf die Türkische Republik ausübte.

Die PKK war zuvor am 27.11.1978 unter Führung von Abdullah Öcalan

unter marxistisch-leninistischer Ausprägung gegründet worden. Die kurdi-

schen Gebiete wurden hierbei als von der Türkei kolonialisiert angesehen, der

Kampf somit der Befreiung Kurdistans von den Kolonisatoren gewidmet.31

International gilt die PKK als illegale Terrororganisation. Üngör führt ihre

Gründung mit auf die Deportationen in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-

derts zurück.

»The Young Turk attack on the Kurdish intelligentsia deepened existing

grievances and accentuated conflicts across generations. The elites, who

initially saw themselves as Muslims or Ottomans, were now constructed,

treated, and deported as Kurds [Herv.i.O.] and as such, made into Kurds.

For the deported Kurdish elites, the galvanizing impact of the Kemalists՚

policies brought frustration and vindictiveness. […] The experiences of the

1930s were remembered and transmitted across time and space to new

generations of Kurds. These new generations assimilated these narratives

and constructed a paradigm based on their nation’s suffering and a longing

to return to their homeland, which many had never actually seen. […] The

PKK was spearheaded by many deportee families, and was symbolically

established in a village in the Lice district of Diyarbekir province, that had

been massacred and deported in 1925.«32

Am 15.8.1984 begann die PKK ihre Kriegsführung gegen den türkischen Staat

mit Attacken in Şemdinli (Provinz Hakkâri) und Eruh (Provinz Siirt). Seitdem

agiert sie als Guerilla-Organisation.

»The PKK, as a large guerrilla insurgency group, has relied almost exclu-

sively on guerrilla tactics of hit-and-run featuring mostly shootings, armed

30 Üngör 2011: 167f.

31 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 109.

32 Üngör 2011: 169.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 103

assaults, bombings, and explosive substances (including landmines). The ru-

ral areas in the southeast part of Turkey feature rocky mountains, which ge-

ographically isolate the region. Such isolation, along with the harsh terrain

of the region, has been beneficial and advantageous for guerrilla warfare

tactics because of the ability to hide from security forces.«33

Von 1978 bis 2002 rief der türkische Staat den Ausnahmezustand in kurdi-

schen Provinzen aus.34 Die gesamte Region litt fortan unter eingeschränkten

Möglichkeiten und Rechten: Die Meinungsfreiheit sowie das Versammlungs-

undOrganisationsrecht wurden beschnitten, das Gesellschafts- und Kulturle-

ben durch Zensur derMedien, Presse und Künste beschränkt. Ünal beschreibt

diese Vorgehensweise wie folgt:

»Granting excessive power through the proclamation of a state of emer-

gency and extending anti-terrorism laws are among the deterrence tools

that are used commonly in counterterrorism efforts by terrorism-con-

fronting countries. Particularly in ethno-terrorism and in some cases, in

religion-motivated terrorism, where there is a large population supporting

a core terrorist group and where the ethnic population predominantly

lives in a specific province or provinces, emergency powers and collective

punishment are used in the hope of deterring terrorist activity.«35

Und des Weiteren:

»Research on the anti-defiance policies revealed that deterrence policies

might be not only ineffective, but also counterproductive given the social

psychological dynamics of the terrorists groups and/or their sympathiz-

ers/supporters within society […]. Anti-defiance (i.e., soft-line accommoda-

tive) policies are found to be much more effective in curing terrorism,

because these policies increase the level of government legitimacy in the

eyes of the public by upholding the procedural justice and fairness and in

turn being effective at reducing terrorism.«36

Die PKK hat im Laufe der Jahrzehnte Veränderungen durchlaufen. Des Wei-

teren ist sie nur eine von mehreren kurdischen Organisationen bzw. Partei-

en, die – teils legal, teils illegal – in der Türkei und in Form von Diaspora-

33 Ünal 2012: 11.

34 Vgl. Künnecke 2010: 117.

35 Ünal 2012: 29.

36 Ünal 2012: 42.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Organisationen außerhalb dieser agieren. Østergaard-Nielsen formuliert im

Jahr 2003:

»The PKK has recently announced its transformation process from amilitary

to a civil organization. Moreover, it is not the only Kurdish movement in or

outside of Turkey. Some want an independent Kurdish state, others regional

governance within a federation. Others again merely challenge the Turkish

Kemalist notion of unitary national Turkish identity by demanding recog-

nition of Kurdish distinctiveness in Turkish public space such as the right

to use the Kurdish language in schools and in the media, and the right to

use Kurdish names. However, the road to such recognition is halted by the

lack of freedom of speech and political organization among Kurds in Turkey.

Kurdish political activity is, still, regarded as a security threat and treated

accordingly. The right to political Kurdish representation has in and of itself

become an important first point on the agenda of all Kurdish organizations

and those sympathetic to the Kurdish cause.«37

Von besonderer Bedeutung für die Diskussion um die Anerkennung kur-

discher Identität ist die Frage nach der Selbständigkeit der Sprache(n).

So schreibt Ünal, Mitglied des türkischen Polizeirates und Vertreter der

offiziellen türkischen Haltung:

»[…] the Kurdish language is not a deep-rooted distinct language but just a

mix of Arabic, Persian, and Turkish languages […]. The Turkish approach to

the Kurdish issue has been that there must be an effort to civilize Kurds in

the region because teaching Turkish is the only way for them to uplift their

primitive and uncivilized lives.«38

Diese Theorie zur Sprachherkunft ist von Linguisten widerlegt worden.

Der Gebrauch der kurdischen Sprache(n) war offiziell ab 1983 verboten,

zunächst selbst im privaten Raum unter strafrechtlicher Verfolgung. Im Jahr

1991, in demMinisterpräsident Demirel öffentlich von einer »kurdischen Rea-

lität« sprach, wurde die Sprache im privaten Rahmen wieder zugelassen. Erst

2001 jedoch strich man das Gesetz im Zuge einer Verfassungsänderung end-

gültig.39

37 Østergaard-Nielsen 2003: 54.

38 Ünal 2012: 5.

39 Vgl. Künnecke 2010: 117.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 105

Im politischen Kontext blieb(en) die Sprache(n) verboten. Im Jahr 2010

widmete Casier dem Fall des Bürgermeisters von Sur (einem Stadtteil Di-

yarbakırs und zeitgleich Landkreis der Provinz Diyarbakır), Abdullah Demir-

baş, einen Artikel. Demirbaş hatte in kurdischer Sprache gearbeitet, wodurch

ihm eine Gefängnisstrafe drohte. Er wandte sich an die Europäische Union

mit der Bitte umHilfe.40 Casier beschreibt die vorangegangene Entscheidung

zur Sprachnutzung wie folgt:

»The Sur municipality’s decision had been made on the basis of a survey

conducted among 8920 households in the municipality. As the members of

the EP [European Parliament, Anm.d.Verf.] noted, 72 per cent of those re-

sponding to the survey identified Kurdish as their mother tongue. Only 24

per cent identified themselves as native speakers of Turkish. The remaining

gave Arabic, Armenian and Syriac to be their language of daily life. Based

on the results of the survey, Demirbaş agreed with Osman Baydemir, the

mayor of Greater Diyarbakir, to implement a multilingual local policy. As a

result of this agreement, Demirbaş had arrived in Brussels with a prison sen-

tence of one to three years hanging over his head. Confrontedwith dismissal

and prosecution, Demirbaş sought to mobilize sympathy and support in Eu-

rope.«41

Demirbaş und seine politischen Anhänger/-innen versuchten, die Europäi-

sche Union auf Demokratiemängel in der Türkei hinzuweisen in der Hoff-

nung, diese würde dann von außen Druck auf die Regierung ausüben. Da die

Türkei mit der Europäischen Union in Beitrittsverhandlungen steckte, ver-

sprach man sich hiervon viel.42

Casier beschreibt die generelle Darstellung der politischen Situation der

Türkei durch Kurden folgendermaßen:

»Kurdish organizations […] generally place the Kurdish question, and thus

themselves, in a key position within a narrative on the democratization of

Turkey. In their narration of the political situation, democracy will reign only

once the Kurdish question in Turkey is resolved. In this way, they pose the

Kurdish question as the root cause of the lack of democracy in Turkey. In their

opinion, Turkey’s policy towards the Kurds reveals the power of the military

40 Vgl. Casier 2010 : 10.

41 Casier 2010 : 10f.

42 Vgl. Casier 2010 : 19.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

over civil power, the lack of human rights, the centralist character of political

authority and the intolerant character of Turkish nationalism.«43

Auch Neyzi formuliert:

»The emergence of a diaspora in Europe played a key role in the use of the

language of democracy, human rights and citizenship in achieving political

mobilization through the use of new media and communication technolo-

gies transcending national boundaries. Debates in the diaspora became in-

strumental in setting the agenda in Turkey itself.«44

Casier sieht in diesen relativ neuen Möglichkeiten zur Selbstdarstellung

jedoch nicht nur einen Strategiewandel, sondern auch eine entscheidende

Komponente der Entwicklung kurdischen Selbstverständnisses.

»[…] reaching out tomultiple policy levels canhave a transformative effect on

the actors and theirmessages. Adopting adiscourse onhuman rights andde-

mocratization leads the actors to incorporate themeaning of that discourse,

so that we cannot reduce it to amere strategic move, but we have to see it as

something that is changing the actors themselves as well.«45

Doch nicht nur auf EU-Ebene kämpfen Kurden aus der Türkei für ihre Aner-

kennung. Kurden leben in unterschiedlichen europäischen Ländern und pro-

fitieren hier vom Recht der Meinungs- und Organisationsfreiheit, um Debat-

ten auch auf nationaler Ebene voranzutreiben.

Über die Anzahl von Kurden in Europa existieren keine verlässlichen Zah-

len, u.a. da die ethnische Zugehörigkeit keine offizielle Identitätskategorie

darstellt und bei der Immigration daher nicht statistisch erfasst wird. Schät-

zungen zufolge leben ca. 1,5 Millionen Kurden aus verschiedenen Ländern in

Europa. Die Kurden bilden laut Baser weltweit die größte staatenlose Diaspo-

ra.46 Des Weiteren beschreibt die Autorin Deutschland als das Land mit dem

höchsten kurdischen Bevölkerungsanteil Europas. Aufgrund der dominanten

Rolle Deutschlands in der EU und der langjährigen deutsch-türkischen Be-

ziehungen setzen Baser zufolge zudem europaweit Kurden und ihre Unter-

stützer/-innen Hoffnungen auf Deutschland als Vermittler mit der Türkei.

43 Casier 2010: 15.

44 Neyzi 2002: 93.

45 Casier 2010: 16.

46 Vgl. Baser 2017 in URL.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 107

Deutschland sei somit zum »Knotenpunkt in Europa für kurdischen politi-

schen Aktivismus im Exil« geworden.47

Bereits 1979 fand ein Zusammenschluss der in Deutschland ansässigen

kurdischen Organisationen im »Verbund der Vereine aus Kurdistan« (Yeki-

kiya Komelên Kurdistan [Komkar]) statt.48 Als weiterer Dachverband entstand

die »Föderation der Kurdischen Vereine in Deutschland e.V.« (Yekitîya Komalên

Kurd li Elmanya [YEK-Kom]), welche laut Østergaard-Nielsen politisch radika-

ler ausgerichtet ist und der PKK näher steht als Komkar.49 2014 wurde YEK-

Kom in »Demokratisches Gesellschaftszentrum der KurdInnen in Deutsch-

land e.V.« (Navenda Civaka Demokratîk ya Kurdên li Almanyayê [NAV-DEM]) um-

benannt.

Doch nicht immer ist das politische Engagement der Kurden außer-

halb der Türkei für jene innerhalb des Landes auf direktem Weg hilfreich.

Østergaard-Nielsen formuliert:

»The Turkish authorities already scrutinize the relatively radical rhetoric

and claims of Kurdish political organizations abroad. Therefore, intervie-

wees from Kurdish political groups in Turkey are very careful not to point

to particular links between them and diaspora political Kurdish groups.

Close ties may serve to damage and further marginalize Kurdish political

movements and parties in Turkey. Instead, legal political Kurdish activists in

Turkey, such as those from the political party Hadep, welcome support from

foreign human rights organizations or government institutions rather than

specific Kurdish political organizations.«50

Kurdische Aktivisten und Aktivistinnen in Deutschland kämpfen allerdings

keinesfalls nur für das Leben der Kurden in der Türkei, sondern auch für

jenes in der Diaspora selbst.

»On top of the immigrant political agenda is the demand for German author-

ities to accept the Kurdish people as a different nation (from Turks) in Ger-

many. Thus, an integral part of the immigrant political work is to carry out ac-

tivities related to the recognition of Kurdish identity, such as cultural events

47 Vgl. Baser 2017 in URL.

48 Vgl. Greve 2003: 246.

49 Vgl. Østergaard-Nielsen 2003: 54f.

50 Østergaard-Nielsen 2003: 121.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

celebrating Kurdish traditions, and demands for mother-tongue teaching in

Kurdish.«51

Greve schreibt im Jahr 2003, dass Schätzungen zufolge die Hälfte der kurdi-

schen Intellektuellen – Schriftsteller/-innen, Künstler/-innen, politische Ka-

der – in der Diaspora lebt. Zudem geht er davon aus, dass alle Musiker/-in-

nen, die auf Zaza singen und produzieren, außerhalb der Türkei leben.52

Dem Kulturausdruck kommt wie bereits erwähnt im kurdischen Kontext

eine besondere Rolle zu. So schreibt Christensen:

»Perhaps more than any other people, the Kurds depend on music for their

sense of belonging.«53

Eine kurze Zusammenfassung der neueren Geschichte des kurdischen Kul-

turlebens in der Türkei soll hier Aufschluss darüber bieten. Unter Kurden war

das Hörerpublikum stets größer als das lesende Publikum.54 Musik konnte

das Volk somit leichter erreichen als andere Formen expressiven Kulturaus-

drucks. Die Liedtraditionen wurden lange Zeit mündlich von einem Dorf ins

nächste und von einer Generation an die folgende überliefert. BlumundHass-

anpour weisen darauf hin, dass hierbei Sprachgrenzen eine untergeordnete

Rolle spielten: Einzelne Individuen trugen die musikalischen Traditionen von

einer Gegend in die andere, ungeachtet des dort vorherrschenden kurdischen

Dialekts.55 Dieses Phänomen wurde ab den 1920er Jahren verstärkt durch Ra-

diosendungen, deren Schallwellen die durch kurdische Gebiete gezogenen

Ländergrenzen überwanden. Radio Eriwan (auch Yerevan oder Jerewan) aus

Armenien kam eine übergeordnete Rolle für Sendungen in Kurmanci zu; es

wurde auch in der Türkei empfangen und gehört.

»Despite being officially supressed in Turkey, Kurdish music survived in

the countryside. The airwaves from Yerevan, Baghdad and Kirmanshah

carried music into private homes, despite the fact that listening to Kur-

dish broadcasts was considered an act against the Turkish state.«56

51 Østergaard-Nielsen 2003: 54.

52 Vgl. Greve 2003: 248ff.

53 Christensen 2002: 743.

54 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 326f.

55 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 327f.

56 Blum/Hassanpour 1996: 330.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 109

1967 wurde ein Gesetz verabschiedet, welches die Verbreitung sowie den

Besitz von Schallplatten in einer anderen Sprache als Türkisch unter Stra-

fe stellte. Polizeikontrollen in Privathaushalten wurden durchgeführt und

der Fund von Aufnahmen als Anzeichen einer separatistischen Haltung

gewertet.57 Später rückte das totale Verbot kurdischer Sprache(n) auch die

Livemusik-Praktiken in die Illegalität. Blum und Hassanpour kommentieren

dies:

»Those who tell Kurds that their language does not exist create conditions

in which singing or listening to a popular song are a sign of life.«58

Erst 2004 wurde in der Türkei die Ausstrahlung von Radio- und TV-Sendun-

gen in kurdischer Sprache ermöglicht.59 Als einen der Gründe für die Locke-

rung der Assimilierungsvorhaben benennt Saraçoğlu den Druck der Euro-

päischen Union, mit der die Türkei im Jahr 1999 zu Beitrittsverhandlungen

schritt.60

Der menschlichen Stimme kommt in der kurdischen Musik eine überge-

ordnete Rolle zu. Je nach Genre und Gegend lassen sich Instrumente wie die

Davul oder die Zurna (ein Blasinstrument, zur Gruppe der Doppelrohrblatt-

instrumente gehörend) finden. Im Kontext der Türkei ist aber – wie auch in

der türkischen Volksmusik – insbesondere die Bağlama, gelegentlich ersetzt

durch die Tanbur (ebenfalls eine Langhalslaute), bedeutsam und wird über-

wiegend zur Begleitung des Gesangs eingesetzt.61

Kurdische Musiker/-innen ecken in der Türkei jedoch nicht hauptsäch-

lich durch die musikalische Gestaltung ihrer Lieder an, sondern – nun, da

auch der Gebrauch der Sprache(n) wieder legal ist – durch den Kontext ihres

kulturellen Engagements. Boyce-Tillman formuliert:

»Musical performances contain both implicit and explicit value systems.

Some are within the sounds of the music itself and some are to do with the

context of the music making. Extrinsic values are present in the context of

the performance.«62

Castelo-Branco spezifiziert:

57 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 325f.

58 Blum/Hassanpour 1996: 325.

59 Vgl. Künnecke 2010: 117.

60 Vgl. Saraçoğlu 2011: 58.

61 Vgl. Christensen 2002: 745f.

62 Boyce-Tillman 2008: 43.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Music expresses political allegiance and embodies nationalist sentiment

and ›mythic discourse‹ [Herv.i.O.] about nation or region; itmarks ethnic, na-

tional, and religious identities and ideologies, for specific repertoires, styles,

andmusical instruments are associated with rival factions […]. Music, dance,

and song lyrics also constitute an arena for counter discourses, a locus for

resistance where asymmetrical power relations are defied, political hege-

mony is critiqued and can be subverted, and conflict and violence can be

combated.«63

Der Ausdruck der kulturellen Zugehörigkeit und somit der politischen Posi-

tionierung durch Musik ist im Kontext kurdischen Kulturlebens in der Türkei

und in Deutschland bis heute bedeutsam.

Insbesondere während der Jahre, in denen das Produzieren kurdischer

Musik in der Türkei verboten und somit so gut wie unmöglich gemacht wor-

denwar, entstand ein Großteil der kurdischsprachigenMusikproduktionen in

der Diaspora, auch in Deutschland, wo die Strukturen für kurdische Musik-

produktionen schon früh ausgebaut wurden. Bereits 1983 entstand der »Ver-

band der patriotischen Künstler aus Kurdistan« (Yekitiya Hunermendên Welat-

parêzên Kurdistan [Hunerkom]) als erste kurdische Organisation mit künstle-

rischer und kurdisch-nationalistischer Zielsetzung in Deutschland: Folklore-

und Musikgruppen wurden hier unterstützt, Kassetten herausgegeben und

alljährig ein kurdisches Folklore- und Musikseminar veranstaltet. 1986 wurde

in der Nachfolge von Hunerkom die »Kurdische Akademie« (Akademîya Kur-

dî) in Neuss gegründet. Sie entwickelte sich zum bedeutsamsten kurdischen

MusikzentrumWesteuropas, von wo aus große zentrale Festivals und europa-

weite Wettbewerbe organisiert und Kassetten in Kooperation mit dem Kölner

Musikstudio »Roj« herausgegeben wurden. Ableger der Akademie entstanden

in Berlin und Basel.64

Doch obwohl Kurden in Deutschland von Anfang an die Möglichkeit be-

kamen, uneingeschränkt zu musizieren und zu produzieren, machten nicht

alle Musikschaffenden hiervon Gebrauch. Solomon beschreibt, wie kurdische

Rapper in den 1990er Jahren teilweise aus Selbstschutz darauf verzichteten,

als »kurdisch« aufzutreten:

»A number of prominent ›Turkish‹ [Herv.i.O.] rappers in Germany are Kurds

who choose to be ›Turkish‹ in their public personas and rap in Turkish and/or

63 Castelo-Branco 2010: 245.

64 Vgl. Greve 2003: 259f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 111

German. […] These choices of how to publically identify oneself and perform

that identity should be understood in the context of the civil war in the pre-

dominantly Kurdish region in southeast Turkey during the 1990s, and the

Turkish state’s repression of any public expression of Kurdish identity dur-

ing that period. […] For Turkish Kurds resident in Germany who wanted to be

able to freely travel back and forth between Germany and Turkey, calling too

much attention to their Kurdishness (as, for example, by rapping in Kurdish)

may have created problems for them ›in the homeland‹ [Herv.i.O.].«65

Jedoch schreibt Solomon auch, dass nach den 1990er Jahren – der Zeit, als

in der Türkei selbst das Verbot, kurdisch zu sprechen oder gar zu sein, gelo-

ckert wurde – das öffentliche Auftreten als Kurde in Deutschland durchaus

an Bedeutung gewann und dabei helfen konnte, sich ein spezifisches Image

aufzubauen. Das gleiche Phänomen konnte in Bezug auf die Identitätskate-

gorien »Zaza« und »Alevit« beobachtet werden.66

Zum Verhältnis von kurdischen und türkischen Immigrierten und ihren

Nachfahren in Deutschland zueinander gibt es widersprüchliche Aussagen:

Greve schreibt, die Spannungen hätten in der neuen Umgebung kaum noch

Bedeutung, da die Gemeinsamkeiten zwischen Kurden und Türken gegen-

über Herkunftsdeutschen mehr zum Vorschein kämen.67 Hanrath hingegen

beschreibt das Klagen Kurdischstämmiger über die Diskriminierung durch

Türkischstämmige innerhalb Deutschlands.68 Gelegentlich wird von Kurden

aus der Türkei im Kontext des Diaspora-Lebens der Begriff »Türkiyeli« (aus

der Türkei stammend) als Selbstbezeichnung gewählt, umdie Frage einer eth-

nischen Definition zu umgehen.69 Meine Interviewpartner/-innen berichte-

ten ebenfalls sowohl von Annäherungen der Kurden und Türken in Deutsch-

land als auch von anhaltender Diskriminierung.

Der Austausch zwischen den in der weltweiten Diaspora lebenden Kurden

und den Kurden in den Herkunftsregionen ist rege. Blum und Hassanpour

schreiben:

»Emigrants keep in touch with current styles of dancing and of ›Kurdish

dress‹ [Herv.i.O.] as they receive video-tapes of weddings, television pro-

65 Solomon 2008: 79.

66 Vgl. Solomon 2008: 79.

67 Vgl. Greve 2003: 247.

68 Vgl. Hanrath 2011: 20.

69 Vgl. Greve 2003: 247f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

grammes and concerts from Kurdistan; tapes of events in the Diaspora are

also sent back home.«70

Das Interesse der Diaspora-Communitys gilt hierbei den gesamten Erschei-

nungen kurdischer Kultur, wie sie in den zu unterschiedlichen Ländern ge-

hörenden Gebieten, ausgedrückt in unterschiedlichen Sprachen, gelebt wer-

den.71

3.2 Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland

Über die Jahre besuchte ich einige kurdische Konzerte in Köln und Berlin. Ein

paar der Beobachtungen möchte ich hier zur näheren Charakterisierung des

Kulturlebens präsentieren.

Von allen Konzerten, die ich im Rahmen meiner Studie besuchte, waren

die kurdischen die lebhaftesten. Der Spaß des Publikums an den Veranstal-

tungen war hier bemerkenswert groß. Eine wichtige Rolle spielte dabei stets

der gemeinsame Tanz: Häufig erlebte ich es, dass Konzertbesucher/-innen

sich an denHänden fassten, die Arme im Rhythmus vor und zurück bewegten

und anfingen, in einer Reihe zu tanzen. Schnell schlossen sich ihnen dann an-

dere an; wer die Tanzschritte nicht beherrschte, durfte trotzdem mittanzen.

Man musste nur eine Hand am Ende der Reihe zu fassen kriegen, seine an-

dere Hand dem nächsten potentiellen Tänzer bzw. der nächsten potentiellen

Tänzerin hinhalten und dabei mit den Füßen einigermaßen den Rhythmus

halten.

Das erste Mal bekam ich eine ausgestreckte Hand zu fassen und wurde in

den Reihentanz gezogen, als ich im Juni 2015Mehmet Akbaşs Auftritt auf dem

Kölner Festival »Birlikte« besuchte (zu Mehmet Akbaş siehe Kapitel 3.3.2). Es

handelte sich um ein großes Open-Air-Fest mit zahlreichen Bühnen und ver-

schiedensten Musizierenden. Mehmets Bühne lag jedoch etwas abgelegener

als die meisten anderen und so fanden sich hier eher weniger zufällig vor-

beischlendernde Festivalbesucher/-innen ein. Das befreundete Fanpublikum,

das extra nach Mehmets versteckter Bühne gesucht hatte, und das die Kunst

des Reihentanzes bereits beherrschte, dominierte auf dieser Wiese. Es war

ein sonniger Tag, wir waren umgeben von Essens- und Getränkeständen und

70 Blum/Hassanpour 1996: 331.

71 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 331.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 113

von feiernden Menschen, und so war ich nicht verwundert über den spon-

tanen Tanz und die ausgestreckte Hand – es passte für mich in die Festival-

stimmung. Erst später begriff ich, wie typisch der Reihentanz für kurdische

Konzerte im Allgemeinen ist.

ImApril 2017 besuchte ich ein Konzert von Sakîna Teyna und demAnadolu

Quartet im Atze-Musiktheater in Berlin (zu Sakîna Teyna siehe Kapitel 3.3.3).

Sakîna, die es sich zum Ziel gesetzt hat, die Geschichte der Kurden in den

deutschsprachigen Gesellschaften bekannt zu machen, hatte ich zuvor mehr-

fach im Rahmen von Konzertveranstaltungen kultureller Begegnung auftre-

ten sehen, beispielsweise bei der interkulturellen Nevroz-Feier einer evange-

lischen Kirche.

Im Atze-Musiktheater traten sie und das Anadolu Quartet jedoch nicht

mit mehreren anderen Bands und Kulturbotschaftern und Kulturbotschafte-

rinnen im Rahmen eines kulturpolitischen Projektes auf, sondern als Headli-

ner eines abendfüllenden Konzertprogrammsmit Vorband. Im Publikum saß

diesmal eine kurdische Fangemeinde, die sichtlich emotional gerührt von der

Musik war. Ich kannte den Veranstaltungsort bereits von Theateraufführun-

gen (es handelt sich um einen mittelgroßen Theatersaal), die Tickets waren

vergleichsweise teuer gewesen und insgesamt hatte ich vor Konzertbeginn

im Theaterfoyer den Eindruck gewonnen, die Leute kämen her im Sinne ei-

nes gediegenen abendlichen Ausgehens. Als im späteren Verlauf des Abends

die Bühne von ein paar Konzertgängerinnen gestürmt und ein Reihentanz

gestartet wurde, mit ausgestreckten Händen in Richtung des restlichen Pu-

blikums, von dem sich Teile auch spontan anschlossen, war ich ehrlich über-

rascht. Auf der Wiese vor Mehmet Akbaşs Festivalbühne war mir dies stim-

mig vorgekommen. Im bestuhlten Theatersaal, in dem alles wohlorganisiert

schien, von den gedruckten Hochglanz-Konzertpostern bis hin zur profes-

sionellen Beleuchtung der Bühne, jedoch war mir dies auch knapp zwei Jahre

nach Mehmets Konzert noch neu. Das Konzertpublikum tanzte wohlgemerkt

nicht vor der Bühne – auch das hätte ich in einem bestuhlten Saal schon eher

ungewöhnlich gefunden –, sondern auf der Bühne, um Sakîna und das Ana-

dolu Quartet herum. Die Stimmung im Saal war fantastisch und die Musi-

ker/-innen strahlten. Hier wurde kurdische Kultur wirklich gelebt.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

3.3 Portraits kurdischer Musikschaffender

Mithilfe von fünf detaillierten Portraits kurdischer Musikschaffender möch-

te ich nun einen genaueren Einblick in das Community-Leben samt seiner

Konzertorganisation ermöglichen.

3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoğlu alias Ardil Ariya

Mein erster kurdischer Interviewpartner war Nurettin »Nuri« Kanoğlu, ein

kurdischer Sänger und Bağlama-Spieler. Ich hatte ihn kennen gelernt, als er

in meinem Interview mit Kemal Sahir Gürel übersetzt hatte. Das Interview

mit ihm selbst fand im Juni 2015 – einem hoffnungsvollen Monat für die Kur-

den – in seiner Wohnung in Köln-Mülheim im Beisein seiner Frau und seiner

Tochter, zu dem Zeitpunkt ein Baby, statt.

Nurettin ist in Büyükbeşkavak, einem Dorf in der Nähe Konyas, aufge-

wachsen.Während seiner Kindheit hatte er wenig Kontakt zum eigenenVater,

da dieser sich aus politischen undwirtschaftlichenGründen nicht imHeimat-

land aufhalten konnte, sondern mal in Deutschland, mal in der Schweiz leb-

te. Aus humanitären Gründen war sein Asylantrag bewilligt worden. Nurettin

gibt jedoch heute an, der Hauptgrund für die Immigration seines Vaters sei

wirtschaftlicher Natur gewesen: Von Europa aus habe er sowohl seine Her-

kunftsfamilie als auch seine eigene kinderreiche Familie ernähren sollen. Die

Verdienstmöglichkeiten in der Türkei selbst waren ihm und seiner Familie

aus Gründen der Diskriminierung der kurdischen Identität bedrohlich stark

eingeschränkt worden.

Nurettin besuchte die Schule in Anatolien und wurde hier aufgrund sei-

ner Singstimme für die musikalische Gestaltung festlicher Zeremonien aus-

gewählt.

1995 zogen er und seine Familie zum Vater nach Deutschland nach. Zu-

nächst kam die Familie in Königswinter unter. Nurettin beendete hier seine

Schullaufbahn und studierte später Bauingenieurwesen in Aachen und Köln.

Während seiner Studienzeit war Nurettin in kurdischen Studentenver-

einen in Deutschland aktiv und machte hauptsächlich als Funktionsmusiker

von sich Reden: Er war hier für die musikalische Untermalung verschiedener

politischer und/oder kultureller Vereinsveranstaltungen zuständig und trat

des Weiteren auf Hochzeiten auf. Mal spielte er hierbei solo (nur Gesang und

Bağlama-Spiel), gelegentlich trat er auch mit einer Band mit westlichen In-

strumenten (Gitarre, Bass, Schlagzeug) auf. Er gibt an, deutlich lieber auf Kur-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 115

disch als auf Türkisch zu singen, und sagt zudem aus, seine Begleitmusiker/

-innen seien über die Jahre fast immer Kurden gewesen, er habe jedoch auch

über längere Zeit mit einem türkischen Gitarristen zusammengearbeitet. Bis

heute singt Nurettin meistens auf Einladung kurdischer Institutionen. Er er-

zählte im Interview aber auch, dass ein paar türkischsprachige Songs, die er

gesungen und bei YouTube hochgeladen habe, sich der Beliebtheit beim tür-

kischen Publikum erfreuen würden.

Bezüglich meiner Frage, ob er sich politisch in Deutschland engagiere,

verwies Nurettin erneut ausführlich auf seine Tätigkeiten in kurdischen Kul-

turvereinen – wie auch für meine anderen kurdischen Interviewpartner/

-innen scheinen für ihn der Erhalt kurdischer Kultur und der politische Kampf

Hand in Hand zu gehen.

»Bis ich angefangen [habe], zu arbeiten, da hatte ich Zeit und da habe ich

mich auch politisch sehr engagiert. Wie gesagt, während des Studiums […]

war ich in diesem kurdischen Studentenverband tätig, da war ich in kurdi-

schen Kulturvereinen. […] Da habe ich zum Beispiel auch 2003 angefangen,

so Musikunterricht zu nehmen, also Gitarrenunterricht, Saz-Unterricht und

Gesangsunterricht. Nach [ein] paar Jahren habe ich dann angefangen, auch

die Kinder zu unterrichten und habe das auch, diese Tätigkeit, fünf Jahre

lang gemacht. […] Indirekt auch immer mit der Politik hat man ՚was zu tun,

weil wir sind immer auf politische Veranstaltungen eingeladen worden. […]

Also, ich sag՚mal so: Dieser Verein, da hatman zwar hauptsächlich jetzt sich

kulturell beschäftigt, aber die meisten Sänger, die da waren, […] die hatten

mit diesen politischen Vereinen [zu tun]. Die waren auch sehr aktiv da tätig.

Und die Leute, die uns besucht haben, warenmeistens Kurden, die auch sehr

politisch aktiv waren in Deutschland. Also, so war unser Alltag sowohl von

Kultur, von Musik, als auch natürlich von Politik geprägt.«

Ich hatte ihn jedoch in einem völlig anderen Kontext kennen gelernt: 2015

nahm Nurettin unter dem Namen Ardil Ariya ein Soloalbum in Kemal Sa-

hir Gürels Tonstudio auf, mit dem er sich von der Funktionsmusik entfernen

wollte.Während des Interviewsmit Kemal, für das er übersetzt hatte, warmir

bewusst geworden, wie repräsentativ die Kooperation der beiden für die Ak-

tivitäten in Kemals Studio im Allgemeinen waren, und so widmete ich mich

einenMonat später im Interviewmit Nurettin selbst auch explizit dieser Pro-

duktion.

Bei der Produktion handelte es sich um Nurettins Debütalbum; er finan-

zierte es selbst. Von zehn Stücken waren laut seiner Angabe neun Neukom-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

positionen, eines traditionell. Von den Neukompositionen hatte er für zwei

die Texte selbst geschrieben, für die anderen traditionelle kurdische Gedichte

vertont. Kemal nutzte als Nurettins Produzent und Arrangeur seine Kontak-

te in der Türkei, um dort zusätzliche Musiker/-innen für die Aufnahmen zu

gewinnen.

»Wir haben zusammen entschieden, bei welchem Lied […] welche Instru-

mente dann halt spielen sollen. Und so haben wir die komplette[n] Instru-

mente in Istanbul von den Profi-Musikern spielen lassen. […] Also nicht mit

meiner eigenen Band. […] In meiner Band habe ich nur drei, vier Instrumen-

te, aber inmeinemAlbumhabenwir schon über 15 verschiedene Instrumen-

te spielen lassen. Es war nicht möglich innerhalb der Band.«

Auf die Frage, ob er mit seiner Musik einen politischen Anspruch verfolge,

antwortete Nurettin, dass er dies früher getan habe und sich für die Zukunft

auch wieder vorstellen könne, mit dem erwähnten Debütalbum jedoch ein-

fach einmal nur als Künstler wahrgenommen werden wolle. Er beschrieb mir

dies als eine sehr bewusste Entscheidung und sagte, es sei ihm klar, dass dies

die Vermarktung erschweren werde.

»[Das Album wird] ›Die Farben der Liebe‹ heißen. Ich habe nur einfach mir

als Thema einfach nur jetzt die Liebe vorgenommen undwolltemitmeinem

ersten Album nicht unbedingt irgendwelche politische[n] Motive nutzen,

um an die Leute heranzukommen. Ich wollte einfach erst mal mein Talent,

meine Stimme, einfach so auf demMarkt, sagenwirmal, testen lassen, ohne

dass jemand […] aus ՚nem politischen Motiv irgendwie zuhört. […] Es würde

[…] die Sache viel einfachermachen, wenn ich irgendwelche politischenMo-

tive [verwendenwürde]. Die kurdische Freiheitsbewegungunddie Leute, die

da natürlich ihr Leben dafür geopfert haben, da könnte ich auch ՚n Lied über

die singen. Das würde wahrscheinlich mir einige Sachen erleichtern, aber

ich wollte nicht das für mein[en] eigene[n] Profit irgendwie nutzen. Ich hab’

gesagt: Nee, so die Leuten sollen erst mal mich für meine Musik bewerten.

Einfach so neutral erst mal.«

Hierbei ist es für ihn von Vorteil, nur ein semi-professioneller Musiker zu

sein.

»Ich habe gearbeitet, ich habe studiert und Musik war einfach für mich ՚ne

Leidenschaft, aber ich wusste: Ich will später eigentlich mein Geld nicht mit

der Musik, sondern mit meinem Beruf verdienen, weil wenn man mit der

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 117

Musik Geld verdient, muss man nur das machen, was ՚nem Publikum gefällt

oder was zurzeit so ›in‹ ist. [… Ich] mache gerade die Musik, die mir gefällt

und [die] aus dem Herzen kommt.«

Als Kurde hat er in Deutschland jedoch nicht nur Vorteile – wie etwa den

Zugang zum vielseitigen Vereinsleben mit dem verbundenen Musikmarkt –

erlebt, sondern war auch erneut Diskriminierung ausgesetzt. So berichtet er,

in seiner Studienzeit mehrfach von türkischen Ultranationalisten fast verprü-

gelt worden zu sein.

Wenn er Deutschen ohne Vorkenntnis zur Gesellschaft der Türkei erklä-

ren wollte, dass er zwar aus der Türkei kommt, aber nicht türkischer Her-

kunft ist, so stieß er, laut eigener Aussage, zudem nicht immer auf Interesse.

Gelegentlich sah er zwar auch Deutsche ohne biographischen Bezug zur Tür-

kei auf kurdischen Veranstaltungen – z.B. Mitglieder der Linkspartei –, doch

dies blieb eher die Ausnahme. Sehr zufrieden ist er nun mit der Entwick-

lung, dass es auf Veranstaltungen für kurdische und/oder alevitische Zwe-

cke in Deutschland mittlerweile häufig auch Slogans, Plakate und Banner in

deutscher Sprache gibt, da er sich hiervon eine Öffentlichkeitswirksamkeit

erhofft.

Nurettin war, was die politische Lage der Kurden angeht, bei unserem

Interview sehr optimistisch – es sei hinzugefügt, dass das Gespräch am Tag

nach dem beeindruckenden Wahlergebnis der HDP im Juni 2015 stattfand.

So sagte er hier:

»Einiges hat sich jetzt ins Positive verändert.Man ist jetztmutiger,man redet

jetzt wirklich offen, zum Beispiel, über Probleme. […] Ich denke mal schon,

dass die Menschen einfach in der Türkei auch müde sind von diesen Polari-

sierungen: ›Du bist Türke, ich bin Kurde, du bist das!‹ […] Die wollen jetzt ein-

fach, ja, europäischen Standard leben. […] Die wollen ՚was von ihrem Leben

haben und nicht ständig irgendwie imKampfweiterleben. Ich denkemal, so

in [den] nächsten hoffentlich so zwanzig, dreißig Jahren hat die Türkei auch

diese Standards [wie] in Europa erreicht.«

Seine eigene Musik wollte er auch gerne in der Türkei verbreiten. Konkrete

Schritte in die Richtung hatte er jedoch noch nicht unternommen.

 

Als ich knapp zwei Jahre später noch einmal per E-Mail in Kontakt mit Nuret-

tin stand und fragte, wie sich die Vermarktung seines Albums ergeben habe,

antwortete er (zitiert aus einer E-Mail vom 1.3.2017):

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Mein Albumwurde Ende 2015 veröffentlicht. Leider zu einemZeitpunkt, wo

im türkischen Kurdistan der üble Krieg wieder angefangen hat. Deswegen

habe ich keine Promo gemacht.«

Die Tendenz, in Situationen der Trauer die Werbung für die eigene Musik-

karriere einzustellen, habe ich in kurdischen Kreisen mehrfach beobachtet.

Ähnliches hierüber sagte auch Sakîna Teyna (siehe zu ihr Kapitel 3.3.3). Aus

Solidarität zu in der Türkei lebenden Kurden lassen Musiker/-innen es mit-

unter zu, dass auch ihre in der Diaspora ausgelebtenMusikkarrieren Schaden

durch die Geschehnisse in der Türkei nehmen.

3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbaş

Mehmet Akbaş ist ein kurdischer Sänger, welcher mir von Kemal Sahir Gürel

als weiterer Interviewpartner empfohlen worden war. Als Ort für unser In-

terview, was am 13.6.2015 stattfand, wählte er das Café »Goldmund« in Köln-

Ehrenfeld aus.

Mehmet ist in Diyarbakır aufgewachsen, zog jedoch nach seinem Studi-

um der Bautechnik im Jahr 2001 nach Istanbul. Nachdem er bereits als Ju-

gendlicher bei Schulkonzerten aufgetreten war, bekam er hier ein Stipendi-

um für Unterricht in klassischem Gesang angeboten. Er wurde Leadsänger

einer Band, welche in seiner Muttersprache Zaza musizierte und vom meso-

potamischen Kulturzentrum Unterstützung erhielt.

Ende 2004 kam Mehmet mit seiner Band für ein Konzert auf einem

kurdischen Kulturfestival in Gelsenkirchen nach Deutschland. Seine geplan-

te Rückkehr in die Türkei bereitete ihm Sorgen: Seit Längerem versuchte

er dort, dem verpflichtenden türkischen Militärdienst zu entgehen, da er

befürchtete, von türkischen Militärangehörigen als kurdischer Mann miss-

handelt zu werden. Sein kleiner Bekanntheitsgrad als Musiker erhöhte für

ihn die Gefahr, als Verräter eingestuft zu werden: Sich offen zum kurdischen

Kulturleben zu bekennen, führt nicht selten dazu, als Separatist bewertet zu

werden und schwerwiegende Konsequenzen ertragen zu müssen. Am Tag

des Konzerts in Gelsenkirchen wusste Mehmet, bei seiner Rückkehr in die

Türkei würde er seinen ablaufenden Pass verlängern lassen müssen – ein

Amtsbesuch, der das sofortige Einziehen zum Militärdienst zur Folge haben

könnte. Obwohl er nie zuvor in Deutschland gewesen war und nach wie vor

eine Wohnung in Istanbul hatte, beschloss er spontan, in Deutschland zu

bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 119

Mittlerweile lebt Mehmet in Köln und verfolgt hier eine Solokarriere

mit wechselnden Begleitmusikern und Begleitmusikerinnen, von der er

jedoch nicht leben kann. Verschiedene Nebentätigkeiten ermöglichen ihm,

seine musikalischen Ambitionen weiterhin zu verfolgen. Seine erste Zeit

in Deutschland beschreibt er wie folgt: Vormittags habe er einen Deutsch-

Sprachkurs besucht, danach in einem Café bis 22:30 Uhr gearbeitet, wonach

er zu Musikproben gegangen sei. Ab 6 Uhr morgens habe er eine Kneipe

putzen müssen, um finanziell zu überleben. Mittlerweile ist er etablierter

und weniger auf Jobs neben seinen musikalischen Aktivitäten angewiesen.

Ganz ohne Zuverdienste kommt er jedoch nicht aus.

Zunächst halfen Mehmet vor allem Kontakte aus der Türkei dabei, sich in

Deutschland einen Namen als Musiker aufzubauen: Seine Premiere als So-

lokünstler gab er beim Edelweißpiratenfestival in Köln, bei dem auch per-

sische Musikschaffende, welche ebenfalls vorher am mesopotamischen Kul-

turzentrum in Istanbul aktiv gewesen waren, auftraten. Hieraufhin wurde er

zu weiteren Festivals, wie bspw. einem kurdischen Filmfestival, als Musiker

eingeladen.

Mittlerweile veranstaltet Mehmet viele Konzerte selbst und kümmert sich

auch selbst um dieWerbung. Dass er bei der Organisation auf sich alleine ge-

stellt ist, ist seiner Aussage nach der Tatsache geschuldet, dass Musikagentu-

ren aus den Diaspora-Communitys der Türkei keine Kurden in ihr Programm

aufnehmen wollen. Dadurch bleibt er sich seiner Rolle des politisch Unter-

drückten auch in Deutschland stets bewusst. Er sagt:

»Wir haben keinen Status. Deshalb unsereMusik, auch, hat keinen Status in

der Welt. Und wir müssen tausend Mal mehr kämpfen als andere Musiker.

[…] Das war ein Kampf für mich, auch ein Kulturkampf. Sowieso: Wir sind

politisch! Wir sind Kurden und wir wollen unsereWahrheit zeigen derWelt.

Und das war auch ein Teil davon, als Musiker für meine Kultur kämpfen.«

Andererseits möchte Mehmet auch nicht für rein kurdische Organisatio-

nen spielen und seine Musik nicht konkreten politischen oder traditionell-

feierlichen Anlässen widmen, sondern als Künstler bestehen, wodurch ihm

wiederum Verdienstmöglichkeiten innerhalb der kurdischen Communitys in

Deutschland verwehrt bleiben.

»Ich kann nicht nur mit Musik leben. Bei Kurden das ist auch problematisch.

Wenn du machst keine politische Musik oder keine dieser Hochzeitsmusik,

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

danndubist nicht kommerziell. Duhast etwas SorgenüberKunst.Dasmacht

dein Leben sehr schwierig.«

Mehmet versucht, ein internationales, künstlerisch interessiertes Publikum

anzusprechen. Daher entschied er sich, auf Deutsch und Englisch für seine

Konzerte zu werben, anstatt nur auf Kurdisch oder Türkisch wie so viele an-

dere Musiker/-innen in Köln. Gelegentlich passt er sein Image zudem den

Erwartung des herkunftsdeutschen Konzertpublikums an. Als Beispiel hier-

für möchte ich die Werbung für den Abend »Sharq-î Project: Songs of Midd-

le East« anführen. Bei diesem Konzert in der evangelischen Martin-Luther-

Kirche in Köln, die für Konzerte mit Musikschaffenden aus unterschiedlichen

Teilen der Welt bekannt ist, sang er hauptsächlich kurdische Lieder, jedoch

auch einige aus den Traditionen der Armenier, Perser, Assyrer und Araber.

Abbildung 3: Ankündigung von Mehmet Akbaş für das Konzert

»Sharq-î Project: Songs of Middle East«72

Mit viel Humor beschrieb Mehmet mir, wie er sich das Konzept für die

Konzert-Werbung überlegt hatte:

»Ich wollte etwas politisch auch sagen. Kurdische Kleidung, kurdische inter-

nationale Farben, aber die Lieder aus dem Mittleren Osten. Und dieses Pla-

kat war überall. Sieht ein bisschen exotisch aus, diese Idee ist ein bisschen

vonOrientalismus auch [geprägt] undhat funktioniert! In Europa, leider. Lei-

der! […] Nur das hat funktioniert. Ich hatte nur diese Möglichkeit.«

72 http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-

songs-of-middle-east [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east


3. Die Kurden 121

Zudem sagt er aus, sein herkunftsdeutsches Publikum komme zu seinen Kon-

zerten, um etwas über Kultur zu lernen. Die Meisten würden sich im Voraus

darüber informieren,was es bedeute, zu einem kurdischen Konzert zu gehen,

und durch das Konzert noch mehr erfahren wollen. An Abenden wie dem des

»Sharqu-î Project« gibt Mehmet, um dem Publikum diesen Wunsch zu er-

füllen, zwischen den Liedern Informationen hierzu. Menschen zu erreichen,

die sich nicht sowieso über die kurdische Kultur informieren möchten, ge-

lingt ihm, laut eigener Aussage, nicht.

»Die europäische Gesellschaft ist so: Die sind [eine] gebildete Gesellschaft,

normalerweise. Sie wissen, wohin sie gehen. […] Vorher, sie informieren sich

etwas. […] Bei Konzerten, wir erklären etwas über Kultur oder über Lieder

oder so: […] Was bedeutet das? Was erklärt dieses Lied? Von welcher Religi-

on? Ist das ein Mystik-Lied oder ein Tanzlied oder ein alevitisches Lied oder

sunnitisches Lied oder so? […] Europäische Menschen, wenn sie haben keine

Ahnung, sowieso, sie kommen nicht. Sie sind nicht dabei.«

Mehmet wird mittlerweile auch zu Konzerten in anderen Teilen Europas ein-

geladen und tritt außerdem regelmäßig in der Türkei auf.

Unser Interview fand am Vortag eines Auftritts in Köln statt: vor jenem

auf dem inKapitel 3.2 bereits erwähnten Sommerfest »Birlikte«.Das Fest wird

alljährlich in der Keupstraße in Köln-Mühlheim veranstaltet, in der vieleMen-

schen mit biographischem Bezug zur Türkei leben und arbeiten, und in der

im Jahr 2004 ein rechtsextremistischer Anschlag verübt wurde. Das Fest –

mit einer großen Konzertreihe – soll symbolisieren, dass Taten des Grauens

und Gefühle des Mistrauens nun überwunden sind. Menschen aus der Türkei

und Herkunftsdeutsche leben hiernach nun friedlich zusammen (birlikte = dt.

zusammen).

Mehmet war eingeladen, auf dem Friedensfest aufzutreten, bemängel-

te jedoch, der einzige kurdische Musiker zu sein – und das obwohl insge-

samt 500 Künstler/-innen angekündigt waren, viele davon mit biographi-

schen Hintergrund aus der Türkei. Erschwerend hinzu kam für ihn, dass er

auf einer sehr kleinen, abgelegenen Bühne der insgesamt 30 verschiedenen

Bühnen auftreten sollte. Die Veranstalter bezahlten die Musiker/-innen zu-

dem nicht, was für kommerziell erfolgreiche Musiker/-innen der Stadt Köln

kein Problem darstellte, ihn jedoch fast vom Auftreten abgehalten hätte, da

er als Solosänger Begleitinstrumentalisten oder Begleitinstrumentalistinnen

engagieren musste, welche ebenfalls große Schwierigkeiten haben, sich mit

Musik finanziell zu halten. Der Spielraum, was den Musikschaffenden finan-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ziell realisierbar erschien, war hierdurch sehr klein. In diesem Fall jedoch

hatte Mehmet Glück gehabt: Er hatte Instrumentalisten gefunden, die bereit

waren, ohne Bezahlung mit ihm auf dem Fest aufzutreten.

Der besagte Auftritt am Tag nach dem Interview verlief sehr gut. Ob-

wohl die Bühne abgelegen platziert war, fand sich ein relativ großes Publi-

kum zusammen, jedoch hatte ich den Eindruck, dass ein nicht unbeachtlicher

Teil der Leute gezielt gekommen war. Es gab weniger zufällige Konzertbesu-

cher/-innen als an den zentraler gelegenen Bühnen. Obwohl das Fest ansons-

ten zahlreich von Deutschen ohne biographischen Bezug zur Türkei besucht

wurde, schien sich vor Mehmets Bühne eher ein türkisch-kurdisches Insider-

Publikum zu versammeln. Ich traf einige Bekannte, auch Nurettin Kanoğlu,

vor Mehmets Bühne und deutete dies als Zeichen dafür, dass die Vernetzung

innerhalb der kurdischen Musikszene Kölns gut ausgebaut ist.

Dennoch finde ich es bedauerlich, dass selbst bei der Organisation eines

politischen Festes, das die Menschenmit Migrationshintergrund aus der Tür-

kei in Deutschland würdigen soll, übersehen wird, dass ca. ein Drittel dieser

Menschen kurdischer Abstammung ist. Mehmet selbst sieht die Realität der

in Deutschland lebenden Menschen aus der Türkei auf dem Fest »Birlikte« als

nicht gut repräsentiert an. Er sagte im Interview: »Das ist etwas von oben,

das ist nicht zivil.« Dies als politisches Event auszugeben empfinde er als ein

»bisschen leicht«.

Zu der Frage, ob er selbst sich als politisch ansehe, antwortete Mehmet

zunächst, dass er nicht Mitglied in einer Partei oder einem Verein sei, fügte

dann jedoch hinzu:

»Als Person, ich bin politisch. Ich bin sehr politisch. Ich binKurde! In derWelt,

wenn du singst auf Kurdisch, wenn du machst kurdische Musik, sowieso, du

bist politisch. […] Ich kämpfe für meineWahrheit, für unsere Kultur, unseren

Status. […] Wir wollen [einen] Status haben!«

Probleme mit dem mangelnden Status ergaben sich für Mehmet in der Ver-

gangenheit jedoch nicht nur bei der Organisation von Konzerten, sondern

ebenfalls bei der Produktion von CDs. 2012 veröffentlichte er ein Doppelal-

bum, von dem ein Album in Deutschland, eines in der Türkei aufgenommen

wurde. In den Musikläden der Türkei ist seine CD unter der Rubrik der »eth-

nischen Musik« (entspricht laut Mehmet unserer Kategorie der »Weltmusik«)

zu finden, neben Alben von Europäern, Südamerikanern etc., anstatt der Mu-

sik der Türkei zugeordnet zu sein. Dieses Labeling kann zwar als befremd-

lich angesehen werden, da Mehmet in der Türkei geboren wurde und auf-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 123

gewachsen ist und zudem anatolische Musik macht, bietet ihm jedoch die

Möglichkeit, überhaupt seine CD in der Türkei zu vermarkten. Ähnlich wie

er sich in Deutschland auf orientalistische Bilder einlässt, um sich einen klei-

nen kommerziellen Erfolg zu ermöglichen, hebt er hier nun die Produktion

in Deutschland hervor, um die Auswirkung von Inlandskonflikten der Türkei

bei der Vermarktung abzuschwächen. Er sagt:

»Die Leute, sie haben Interesse für […] Produktionen aus Europa, so Deutsch-

land. […]Wenn dumachst etwasmit europäischen Produkteuren oder so, sie

finden [das] sehr interessant.«

Bezüglich der Organisation vonKonzerten innerhalb Deutschlands hebtMeh-

met hervor,wie groß die Freiheiten und dieMöglichkeiten fürMusiker/-innen

seien, vorausgesetzt diese seien zahlungskräftig: Räumlichkeitenmüssten ge-

mietet und bezahlt werden, eine weitere Selektion finde nicht statt, wohin-

gegen er in der Türkei trotz Möglichkeit, zu zahlen, an manchen Orten als

Kurde nicht spielen dürfe.

Ein Leben in der Türkei zieht er nicht mehr in Betracht.

Das Leben in Deutschland ermöglicht es Mehmet zudem, mit Menschen

aus anderen Kulturen zu kooperieren, auch mit anderen Kurden. Bei einem

weiteren Konzert von ihm, das ich im März 2015 im »Kulturbunker« in Köln

besuchte, spielte er u.a. zusammen mit Rony Barrak, einem Darbuka-Spieler

aus dem Libanon,welcher zu Gast in Deutschland war, undmit Nurê Dlovanî,

einer Violinistin und zudem armenischen Kurdin, die wie er in Köln lebt.Über

Zusammenschlüsse mit Kurden aus anderen Ländern sagt er:

»In Europa, wir haben [die] Einheit geschafft. […] In Kurdistan nicht, aber in

Europa haben wir das.«

Insgesamt scheinen mir kurdische Musiker/-innen innerhalb Deutschlands

sehr gut miteinander vernetzt zu sein. Bei meiner späteren Interviewphase

in Berlin traf ich Mehmet wieder – er kannte natürlich auch die kurdischen

Musiker/-innen dort und war von einem von ihnen für ein gemeinsames Kon-

zert eingeladen worden.

3.3.3 Musikerinportrait Sakîna Teyna

Sakîna Teyna ist eine kurdisch-alevitische Sängerin aus Varto (Provinz Muş).

Das Alevitum nimmt in ihrem Leben nicht die Funktion einer Religionszu-

gehörigkeit ein, sondern die der Zugehörigkeit zu einer kulturellen Gruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Ihre Muttersprache ist Zaza. Fast alle Musiker/-innen, die ich gefragt hatte,

wen ich für meine Studie interviewen könnte, hatten auf sie verwiesen. Und

so fand unser Interview am 15.3.2016 im »Restaurant LyLy« am Alten Markt

in Köln statt. Sie kam in Begleitung einer ebenfalls kurdischen Freundin. Die

von Sakîna vorgeschlagene Location kannte ich bereits von vorangegangenen

Abendenmitmeinem türkischenChor. Es ist ein beliebter Treffpunkt für links

ausgerichtete Kurden und Türken in Köln.

Sakîna sagt aus, in der Türkei aus vier Gründen, die alle mit dem Buch-

staben »K« beginnen, diskriminiert worden zu sein: als Kürt (Kurdin), Kızılbaş

(Alevitin), Komünist (Kommunistin) und Kadın (Frau).

Musik spielte in Sakînas Leben schon früh eine Rolle: Als kleines Kind ver-

suchte sie bereits, zur Musik ihrer vier Saz-spielenden Brüder zu singen. In

der Grundschule wurde sie für den offiziellen Schulchor ausgewählt. Heu-

te betrachtet sie es mit Bedauern, dass sie dort immer türkisch-nationale

Marschlieder singen musste. Auch auf der weiterführenden Schule und der

Universität sang sie bei Veranstaltungen. Außer bei Hochzeitsfeiern, so sagt

sie, habe es hierbei aber keine kurdische Musik gegeben – das kurdische Re-

pertoire habe sie erst später kennen gelernt.

Die Diskriminierung, die sie selbst in ihrer Jugend erlebte und bei ih-

ren Mitmenschen mit ansah, beschreibt Sakîna als sehr groß. In der Schule

bekam sie einen strengen türkischen Nationalismus gelehrt; das zu Hause

Erlebte schien hierzu aber nicht zu passen. Gelegentlich erwischte sie ih-

re Mutter dabei, wie sie den kurdischen Radiosender Eriwan aus Armenien

hörte und dabei weinte. Doch sobald die Mutter sie entdeckte, schaltete sie

den Radiosender aus und duldete keine Fragen hierzu. Auch als Sakînas älte-

rer Bruder versuchte, mit den Eltern konkret über die kurdische Identität zu

sprechen, wurden alle Fragen abgewehrt. Sakîna beschreibt die Erkenntnis,

nicht zu wissen, wer die eigenen Eltern in Wahrheit seien und was sie täten,

als verwirrend.

In den 1980er Jahren bekam Sakîna als Kind mit, wie ihr Nachbar, ein

Lehrer, wegen »politischen Engagements« gefoltert wurde. Sie begleitete ih-

re Mutter zu Krankenbesuchen und sah den schwerverletzten Mann. Eines

Tages hörte sie schließlich dessen Tochter laut schreien; in diesem Moment

wurde der Mann ermordet. Zudem waren die Cousins ihrer Mutter Guerilla-

Kämpfer, weshalb deren gesamte Familien regelmäßig inhaftiert wurden. Ein

8-jähriger Cousin wurde laut Sakînas Beschreibung vom Militär, während er

zusehenmusste,wie die eigeneMutter gefoltert wurde, dazu genötigt, Aussa-

gen über den Vater zu treffen.UmderMutter zu helfen, sagte das verängstigte

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 125

Kind die gewünschten Dinge aus – sie wurde daraufhin vom Militär mitge-

nommen. Sakîna berichtete im Interview von einigen Fällen wie diesen; Er-

lebnisse der Art scheinen eine Schlüsselrolle in ihrer Identitätsentwicklung

gespielt zu haben.

Als sich Sakîna schließlich um einen Studienplatz bewarb, wurde ihr ein

Universitätsplatz in Edirne zugeteilt – am anderen Ende des Landes, 26 Bus-

stunden entfernt von Varto. Sie erzählte mir, wie sie sich um einen Platz im

Studentenwohnheim dort bemüht habe und man ihr geantwortet habe, für

»Terroristen« aus kurdischen Gebieten gebe es keine Betten. Dies machte das

Studieren in Edirne für sie geradezu unmöglich. Zwar zog sie dorthin, jedoch

konnte sie sich dem Studium nicht richtig widmen.

Von einer Gruppe linker Studenten (kurdische und türkische Linke), die

Kultur- und Bildungsaktivitäten organisierten, wurde sie schließlich einge-

laden, auf Veranstaltungen zu singen. Somit begann ihr politisches Engage-

ment mit Musik. In der Nachbarstadt Tekirdağ sang sie erstmals ein Konzert

auf Kurdisch. Da die Polizei einschreiten wollte, musste sie jedoch von einem

Auto schnell weggebracht werden. Über das Singen in kurdischer Sprache ge-

nerell sagt sie:

»Die anderen schauen dich immer politisch [an]. […] Du sprichst Kurdisch –

das ist Politik. Du singst auf Kurdisch – das ist Politik. Egal, was du singst. Da

kannst du ein Liebeslied singen, aber du bist ›Terroristin‹, weil du auf diese[r]

Sprache singst. […] Du kannst nicht weglaufen. Das ist ein Teil von deinem

Leben.«

Sakîna beschrieb mir, wie die Leute in Edirne davon träumten, nach Istan-

bul zu gehen, da die Stadt für größere kulturelle und politische Veranstal-

tungen, welche zudem häufiger positiv verliefen, bekannt war. Sie ergatterte

schließlich einen Praktikumsplatz in Istanbul und tauchte hier in die kur-

dische Musikszene ein. Das Singen auf politischen Veranstaltungen kam ihr

laut eigener Aussage jedoch irgendwann zu passiv vor, sodass sie sich mehr

und mehr inhaltlich an den politischen Veranstaltungen beteiligte. Dies war

so zeitaufwendig, dass sie die musikalische Laufbahn zugunsten des politi-

schen Engagements vernachlässigte.

Jahrelang sang Sakîna nur noch zum Spaß für Genossen und Genossin-

nen; Konzerte gab sie keine mehr. Ihr nun aktiveres politisches Engagement

führte jedoch dazu, dass sie dem türkischen Staat auffiel und sich zuneh-

mend bedroht fühlte. Letztendlich bat Sakîna in europäischen Ländern um

politisches Asyl – in Österreich wurde ihr Antrag akzeptiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Heute lebt Sakîna in Wien, ihr musikalisches Engagement betreffend ist

sie jedoch auch in Deutschland verwurzelt, insbesondere in Köln. Sie sagt

hierzu:

»Deutschlandwar fürmich […]wichtig. Es gab sehr viele Studio-Möglichkeiten

in Köln. Köln ist wirklich eine sehr, sehr super lebendige Stadt. Du kannst

alles finden. Es gibt sehr viele Aktivitäten – kulturelle, künstlerische Akti-

vitäten auch –, deswegen wollte ich hier sein. Und ja, ich habe meine erste

CD-Aufnahme auch in Köln gemacht.«

Sakîna singt in drei verschiedenen musikalischen Projekten: »Sakîna and Fri-

ends« (lokal in Wien angesiedelt), gemeinsam mit dem »Anadolu Quartet«

(welches für die Zusammenarbeit mit ihr projektweise aus der Türkei ange-

reist kommt) und »Trio Mara« (gemeinsammit der in Köln lebenden Geigerin

Nurê Dlovanî, die bereits im Kapitel über Mehmet Akbaş erwähnt wurde, und

Nazê Îşxan, einer Pianistin, die in Hannover wohnt, – beide auch Kurdinnen,

jedoch aus Armenien).

Sakîna bezeichnet es als einen langjährigen »Traum«, eine kurdische

Frauenband zu gründen, und beschreibt die Zusammenarbeit wie folgt:

»[Ichmache das] sowegenmeine[r] ethnische[n] Identität und natürlich Ge-

schlechtsidentität auch, sexuelle Identität auch, das ist ganz wichtig. Ich bin

eine Feministin und ich wollte immer, dass wir als kurdische Frauen die Lie-

der, die die Frauen gemacht haben oder [die] über Frauen gemacht wurden,

nochmal irgendwie singen oder neu arrangieren. Klavier und Geige […] sind

westliche Instrumente, aber wir wählen immer ganz traditionelle kurdische

Lieder und neu arrangieren wir das.«

Konzertreisen führten sie auch in die Niederlande, in die Schweiz und nach

Frankreich. In der Türkei jedoch kann sie nicht spielen – bei der Einreise in

das Land, so befürchtet sie, würde sie verhaftet werden.

Sakîna singt auf allen drei mit der kurdischen Identität in Zusammen-

hang stehenden Sprachen – Kurmanci, Sorani und Zaza –, gelegentlich auch

auf Türkisch, Armenisch, Aserbaidschanisch und Griechisch.Mit ihrer Musik

verfolgt sie einen politischen Anspruch. Die Texte handeln laut eigener Aus-

sage von Konflikten im Inneren der kurdischen Kultur, wie beispielsweise der

lange Zeit vorherrschenden feudalen Gesellschaftsordnung und der Zwangs-

heirat, jedoch singt sie auch gerne über Natur und Liebe. Auf die Interview-

frage, wie dies beim deutschsprachigen Publikum ankomme, antwortete sie:

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 127

»Ich bekomme von einige[n] europäische[n] Menschen so eine Kritik, dass

ich ganz melancholisch bin. […] Aber solche Menschen wollen nicht die Pro-

bleme von anderen teilen, ich denke. Das Leben ist nicht immer Freude, sor-

ry! Das ist ein Teil und jeder Künstler oder Künstlerin singt, malt, spielt sein

Leben. Ich habe das, diese[n] Schmerz, erlebt. Und diese Schmerzen verlas-

sen uns nicht. Das ist ein Teil [von] unserem Leben – täglich.«

Dennoch nimmt sie sich die Kritik zu Herzen und singt zum Ausgleich be-

wusst auch fröhliche Tanzlieder.

Bei einem Konzert des Trio Mara, das ich im September 2016 im Rah-

men des »Türk Müzik Festivali« an der Komischen Oper in Berlin besuchte,

bekam ich zusätzlich den Eindruck, dass die stimmungsmäßig leichteren Lie-

der auch beim kurdischen Publikum herausragend gut ankamen. Das Kon-

zert fand in einem legeren Rahmen im Foyer der Oper statt. Getränke und

Speisen aus der Türkei wurden angeboten. Die Deutschen ohne oder mit we-

nig Vorkenntnissen zur kurdischen Musik freuten sich sicherlich, als das Trio

Mara seine schwermütigeren Lieder mit ein paar fröhlicheren Melodien ab-

wechselte, klatschten aber rhythmisch eher unbeholfen mit. Einige vermut-

lich kurdische (eventuell auch türkische) Frauen jedoch standen sofort auf

und begannen, zu tanzen.

Der Name der Veranstaltung »Türk Müzik Festivali« (dt. türkisches Mu-

sikfestival) ist hinsichtlich einer Repräsentation verschiedener Ethnien aus

der Türkei zu hinterfragen. In einem anderen Kontext hätten kurdische Mu-

siker/-innen wie Sakîna es u.U. auch abgelehnt, als »türkisch« aufzutreten.

Bei der Konzertreihe in der Komischen Oper jedoch handelte es sich um ein

simples Schlagwort: Die verschiedenen Kulturen aus der Türkei stellten sich

gemeinsam in einer Institution deutscher Hochkultur vor. Die kulturellen

Unterschiede verschiedener Gruppierungen wurden zwar abgebildet, jedoch

nicht gezielt beleuchtet oder diskutiert.

Sakîna gibt an, sich in Richtung Weltmusikmarkt entwickeln zu wollen.

Sie hofft, die Geschichte der Kurden mit Musik verbreiten zu können.

»Ich möchte nicht, dass meine Musik nur in [der] kurdische[n] Gesellschaft

bleibt. […] Ich habe eine Geschichte und ich möchte das erzählen, meine[s]

Volks Geschichte auch erzählen natürlich. Und das ist ein guter Weg. Musik

ist ein sehr, sehr guter Weg, einfacher Weg. Und die Menschen haben keine

Angst vor Musik. Ehrlich! Aber nette Menschen natürlich! So die, die Macht

[über] Kultur haben, die habenAngst vor Liedern auch [und] vor Büchern. […]

Ehrliche Menschen – wirklich Menschen –mögenMusik. Und das ist eigent-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

lich eine eigene Sprache.[…] Jeder kann das verstehen! Das ist [die] einzige

Sprache auf dieser Erde, [die] jeder verstehen kann.«

Zur Zeit unseres Interviews im März 2016 wurde Sakîna mit dem Trio Mara

vom Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens unterstützt als eine von meh-

reren Weltmusik-Bands. Sakîna beschrieb mir die Unterstützung folgender-

maßen: Sie seien in einem Katalog gelistet worden, und Veranstalter, die sie

eingeladen hätten, hätten vom Kultursekretariat eine finanzielle Unterstüt-

zung von bis zu 40 Prozent der Ausgaben erhalten. Hierdurch, sagte sie mir,

seien sie noch viel mehr gebucht worden als zuvor.

Grundsätzlich tritt Sakîna mit dem Trio Mara viel vor herkunftsdeut-

schem Publikum auf Weltmusik-Veranstaltungen auf. Neben ihrem Auftritt

in der Komischen Oper möchte ich den beim »Frühlingsfest der Kulturen«

der EvangelischenMartin-Luther-Kirche in Köln imMärz 2016, anlässlich von

Nevroz, anführen. Ich saß hier zwischen mehreren deutschen Konzertbesu-

chern und Konzertbesucherinnen ohne Vorkenntnisse zum Thema Nevroz.

Alle Leute, die ich sprach, zeigten sich interessiert an der Musik des Trios.

Das Konzert fand zu einer Zeit statt, in der die schwierige Situation der Kur-

den in der Türkei regelmäßig für Schlagzeilen in den Zeitungen sorgte. Das

Publikum nahm die kulturelle Darbietung – so kam es mir vor – mit einem

gewissen Sinn für den Ernst der Lage auf. Den Musikerinnen des Trio Mara

kam hierbei die Rolle von Kulturbotschafterinnen zu.

Jedoch bietet das TrioMara nicht nur demherkunftsdeutschenWeltmusik-

PublikumNeues. Auch die kurdischeHörerschaft zeigt sich laut Sakîna häufig

erstaunt über die Musik.

»Bei TrioMara habenwir super positive Reaktionen – ganz besonders [durch]

die Menschen, die da aus der Türkei kommen, aus Kurdistan kommen. Die

finden das super. Das ist ganz neu für [die]: Klavier, Geige und Gesang – und

kurdische Musik. Aber für eine[n] europäische[n] Mensch[en], das ist nicht

neu, weil wir [spielen] eure Instrumente. […] Aber mit Gesang […] kann man

das vielleicht anders machen. Weil unser[e] traditionelle[n] Lieder sind an-

ders. Mit [dem] Gesangsstil kann man das anders machen.«

Ihre Rolle als Sängerin ermöglicht ihr, spielerisch die traditionellen Stile ver-

schiedener Völker miteinander zu verbinden. Diesem Prinzip folgt sie jedoch

nicht ausschließlich bei ihrem Musikprojekt mit dem Trio Mara.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 129

Im April 2017 sah ich Sakîna – wie bereits im Exkurs über Reihentänze

beschrieben – live mit dem »Anadolu Quartet« im Atze-Musiktheater in Ber-

lin.

Abbildung 4: Konzertankündigung von Sakîna und dem Anadolu

Quartet73

Wie auf dem Plakat zu erkennen ist, handelt es sich bei dem »Anadolu

Quartet« (dt. anatolisches Quartett) um ein Streichquartett. Einer der Musi-

ker erzählte mir nach dem Konzert, er sei gerade nach Deutschland gezogen.

Die anderen Musiker leben in der Türkei – bis kurz vor dem Konzert waren

alle Mitglieder des Anadolu Quartet dort wohnhaft gewesen. In den vorange-

gangenen Jahren der Kooperation mit Sakîna, wie sie sie auch im März 2016

im Interview beschrieben hatte, waren alle vier Instrumentalisten stets nach

Europa angereist, um hier mit ihr touren zu können. Sie selbst kann nicht

mehr in die Türkei einreisen.

Die Verbindung des klassisch-europäischen Instrumentariums mit tradi-

tionellem anatolischen Repertoire und Gesang ist hier ebenfalls bemerkens-

wert – jedoch gibt es kein Klavier. Beim Trio Mara scheint insbesondere die

Kombination mit dem Klavier für Aufsehen zu sorgen.

ImVerlauf des Konzertabends im Atze-Musiktheater standen einigeMen-

schen auf, liefen auf die Bühne und tanzten dort. Rice beschreibt die inner-

halb größerer Gemeinschaften durch Musik ausgelöste verbindende Begeis-

terung wie folgt:

73 http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-

musiktheater/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/


130 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Singing can express not only the individual emotions of the performer but

collectively felt emotions as well. Often a cathartic function has been at-

tributed to singing, a way to let off steam and release tension, whether over

a personal problem or the social rage of the powerless or the expression of

feelings deemed inappropriate or even forbidden in everyday verbal inter-

actions.«74

Dies konnte ich auf dem Konzert auf eindrucksvolle Art beobachten.

Über die Jahre hat Sakînamehrere Studio- und Livealben aufgenommen–

solo,mit dem TrioMara sowiemit dem Anadolu Quartet –, die sie z.T. auch in

der Türkei vermarktet hat. Um die Aufnahme in den türkischen Musikmarkt

zu ermöglichen, hob sie – ähnlich wie Mehmet Akbaş – hervor, in Europa zu

leben. Sie sagte mir, wenn die türkischen Behörden eine europäische Kon-

taktadresse sähen, würden sie die Identität des/der Musikschaffenden nicht

gründlich prüfen. Sie habe lediglich alle Lieder ins Türkische übersetzenmüs-

sen, damit die Texte auf »terroristischen Inhalt« hin hätten überprüft werden

können. Ein von ihr aufgenommenes Lied habe tatsächlich nicht erscheinen

dürfen, wobei sie den Eindruck erhalten habe, es handele sich um eine blo-

ße Schikane. Die Behörden hätten ihr Fehler im Nachweis der Urheberrechte

vorgeworfen, die gar nicht bestünden.

In Europa meldet Sakîna nun ihre Songs bei der Gema an. In der Türkei,

sagt sie, sei es immer schwierig, zuzugeben, Urheber/-in eines kurdischen

Liedes zu sein, weshalb die meisten Songs keinen rechtlichen Schutz hätten.

Die Situation des Rechtsschutzes in Europa weiß sie zu schätzen.

Bezüglich ihres deutschen Publikums beobachtet Sakîna eine Entwick-

lung:

»Ich habe zum Beispiel bei einige[n] Konzerte[n] so halb-halb [Verhältnis-

se im Publikum]: halb kurdisch[e], türkisch[e] und halb deutsch[e] Zuhörer

gehabt. Sie haben mitgeweint, mitgelacht, mitgetanzt. […] Und momentan

mit dieser Flüchtlingskrise, eigentlich, die Seiten sind ganz klar geworden

– irgendwie die, die Fremdenhass haben oder nicht haben. Es gibt keinen

Zwischenmenschen.«

Sakîna selbst engagiert sich auch in der Arbeit mit Flüchtlingen. Laut eigener

Aussage bekommt sie zwar Geld hierfür, betrachtet es jedoch nicht nur als ei-

nen Job, sondern als eine Lebenseinstellung. Sie nimmt dasmit den Flüchtlin-

74 Rice 2014 a: 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 131

gen Erlebte immer mit in den Feierabend und versucht, auch in ihrer Freizeit

auf die Belange von Flüchtlingen einzugehen.

3.3.4 Musikerportrait Bülent Emir

Bülent Emir ist ein kurdisch-alevitischer Bağlama-Spieler und in der Grup-

pe meiner Interviewpartner/-innen der Musiker, welcher als letzter nach

Deutschland immigriert ist, erst im September 2013.

Unser Interview fand am 17.1.2017 statt – nach den Putschaktivitäten des

Sommers 2016 und somit in einer Zeit neuer Hoffnungslosigkeit kurdischer

Musiker/-innen in der Türkei. Hatte bereits zwischen dem verhältnismäßig

optimistischen Interview mit Nurettin 2015 und dem ein Jahr später geführ-

ten Interview mit Sakîna eine negative Entwicklung stattgefunden, so muss

nun konstatiert werden, dass Bülents Aussagen zu seinem Heimatland in ei-

nem noch dunkleren Licht zu sehen sind.

Als Ort für das Interviewwählte Bülent das »Café Kotti« amKottbusser Tor

in Berlin-Kreuzberg aus. Zwar wohnt Bülent nicht in dieser Gegend, sondern

in Berlin-Wedding, jedoch gibt er an, sich in seiner eigenenWohngegend auf-

grund der hohen Anzahl konservativer Anwohner/-innen aus der Türkei nicht

gerne aufzuhalten. In Kreuzberg, sagt er, würde er hingegen viel auf Gleich-

gesinnte mit biographischem Bezug zur Türkei treffen, weshalb er den Weg

immer wieder gerne auf sich nehme.

Da das Café gut besucht war und das Interview hierdurch bedingt in

lauter Atmosphäre geführt wurde, erstellte ich keine Tonaufnahme, sondern

schrieb Bülents Aussagen per Hand mit. Dadurch bedingt gibt es aus dem

Interview kaum direkte Zitate.

Bülent wurde inDersim (türkischer Name der Stadt: Tunceli) geboren und

wuchs in Elazığ auf. Bereits während seiner Kindheit spielte er inspiriert von

den älteren Geschwistern Bağlama.

1992, nach seinem Gymnasialabschluss, zog Bülent auf Wunsch des Va-

ters, dem die Sicherheitslage in der Türkei Sorgen bereitete, nach Österreich

zu einem vorher bereits dorthin immigrierten Bruder. Ein Jahr später jedoch

kehrte er in die Türkei zurück und lebte fortan in Istanbul. Hier spielte er, laut

eigener Angabe, bis er 30 Jahre alt war, hauptsächlich Protestmusik. Anfangs

musizierte er in unterschiedlichen Bars und sammelte hierbei Kontakte zu

Mitwirkenden des Musiklebens. Später wirkte er als Begleitmusiker bei zahl-

reichen CD-Produktionen, u.a. begleitete er die beiden kurdischen Berühmt-

heiten Şivan Perwer und Aynur Doğan. Heute jedoch möchte er Musik mehr

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

für sich selbst machen als für andere, die einem Begleitmusiker – so Bülent

– im Studio immerzu Anweisungen geben.

Bülent ist mit einer deutschen Wissenschaftlerin verheiratet, welche mir

auch den Kontakt zu ihm vermittelt hatte. Gemeinsam lebten sie zunächst in

Istanbul. Dann jedoch bekamen sie ein Kind und entschieden sich aufgrund

der sich zuspitzenden politischen Lage, dieses Kind in Deutschland großzu-

ziehen. Bülent bestand auf demWohnort Berlin, da er sich hier als Bağlama-

Lehrer – welcher er zusätzlich zu seiner Tätigkeit als freischaffender Musiker

bereits war – keine Sorgen um Jobchancen zu machen brauchte. Er sagte mir,

ihm sei immer klar gewesen, dass hier genug Menschen aus der Türkei mit

Interesse an Musik leben würden.

Während des Gezi-Protests im Sommer 2013 verlebte Bülent seine letzten

Tage am Istanbuler Wohnort. Sein Kind war gerade geboren worden, seine

Frau mit dem Kind bereits in Deutschland; er jedoch wollte sich noch einmal

für die Zivilbevölkerung in der Türkei einsetzen. Seine Wohnung lag unweit

des Taksim-Platzes (dem Hauptort des Geschehens) und so besuchte er dort

einen seiner Bağlama-Schüler, als dieser bei einer Kundgebung der kurden-

freundlichen HDP mitwirkte. Die Polizei kam, um die Kundgebung aufzulö-

sen, was sich laut Bülent zum Startschuss für den Gezi-Protest entwickelte.

Er bekundete im Interview immer wieder seinen Stolz für den Gezi-Protest

und beschrieb mir die Tage folgendermaßen:

»Dreißig Tage gab es keinen Staat. Es gab kein Problem mehr. Ohne Staat

kann man noch besser leben.«

Drei Mal musste Bülent während der Gezi-Tage nach Gasangriffen der Polizei

ins Krankenhaus. Er erzählte mir, das Gas sei bis zu seinemHaus gedrungen,

und überlegte laut, wie gefährlich dies für sein Baby hätte sein können, wenn

es zu dieser Zeit in der Istanbuler Wohnung gewesen wäre.

Kurz nach der Niederschlagung des Gezi-Protests zog Bülent zu seiner

Frau und seinem Kind nach Berlin. Hier unterrichtet er seitdem Bağlama.

Insgesamt hat Bülent laut eigner Angabe 70 Schüler/-innen, alleine sams-

tags 45, aufgeteilt auf sechs Gruppen à maximal zehn Schüler/-innen. Die

meisten seiner Unterrichtsstunden finden in einem alevitischen Verein statt;

hier unterrichtet er ausschließlich alevitische Schüler/-innen. Außerhalb des

Vereins betreut er weitere kurdische, türkische und einige wenige deutsche

Bağlama-Lernende.

Bülent berichtet, in der Türkei noch eine gewisse Toleranz gegenüber An-

hängern und Anhängerinnen anderer politischer Richtungen aufgebracht zu

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 133

haben: Ein Schüler sei sogarMitglied der rechtsextremen »Partei der Nationa-

listischen Bewegung« (Milliyetçi Hareket Partisi [MHP]) gewesen. Bülent habe

sich zurückgehaltenmitWertungen der politischenGesinnungen und so auch

selbst keine Erfahrungen mit direkter Zensur gemacht. Heute jedoch, so er-

zählt er, nehme er sich die Freiheit,Menschen aufgrund politischer Ansichten

als Bağlama-Schüler/-innen abzulehnen. Zu Anhängern und Anhängerinnen

von Erdoğans Regierungspartei AKP, wie er sie früher unterrichtet hätte, sage

er heute wortwörtlich: »Geh nach Hause!«

Bülent formuliert es so: Er möge zwar keine Politik, aber das System der

Türkei zwinge ihn zu einer Positionierung und dazu, zu argumentieren und

zu streiten.

Zum Zeitpunkt unseres Interviews, im Januar 2017, hatte Bülent noch

kein organisiertes Konzert in Deutschland gespielt, jedoch schon bei deut-

schen CD-Produktionen und bei Improvisationen bzw. Jamsessions im pri-

vaten Rahmenmitgewirkt. Hierbei hatte er eine interessante Entdeckung ge-

macht: Die herkunftsdeutschen Zuhörer/-innen hatten sich für ihn als dank-

bareres Publikum entpuppt als die kurdischen und türkischen.

Für die Zukunft plant er, auch in Berlin offizielle Konzerte zu geben. Als

freischaffender Musiker in Berlin arbeitet er mit einem italienischen Kon-

trabassisten zusammen, welcher Jazzharmonien zu seiner kurdischen, türki-

schen und gelegentlich auch armenischen Musik spielt. Auf internationaler

Ebene beteiligt er sich zudem an einem Projekt mit einem italienischen Gi-

tarristen, der in Frankreich lebt.

Da Bülent erst seit Ende 2013 in Deutschland lebt, ist seine Identifika-

tion mit den Musikschaffenden in der Türkei – verglichen mit einigen an-

deren Interviewten – noch besonders groß. Er berichtete mir, dass nach den

Putschaktivitäten im Juli 2016 ein neues Gesetz zum Festivalverbot eingeführt

worden sei, welches die Musiker/-innen vor Ort wirtschaftlich in die Enge ge-

trieben habe. Seine Zukunftsprognose für das Musikleben in der Türkei fiel

negativ aus:

»Ich kann nichts Positives sagen; es wird nicht besser.«

Bülent sagt, seine Musikerkollegen und -kolleginnen aus der Türkei würden

ihn zahlreich anschreiben, um zu fragen, wie es in Deutschland liefe. Ihr Plan

sei es, die Türkei zu verlassen – in Richtung Europa.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

3.3.5 Musikerportrait Adir J. Tekîn

Adir Jan Tekîn ist ein kurdischer Singer-Songwriter, Tanbur-Spieler und zum

Zeitpunkt unseres Interviews Frontmann der Band »Adirjam«. Das Genre der

Band beschreibt er als »Cosmopolitan Kurdesque«. Aufgefallen war er mir, als

AdirjamMehmet Akbaş als Gastmusiker zu einemKonzert eingeladen hatten,

das ich besuchte, um Mehmet wiederzusehen und live zu hören. Kurz darauf

traf ich Adir im Konzertpublikum des erwähnten Konzerts von Sakîna und

dem Anadolu Quartet wieder. Unser Interview fand schließlich am 10.5.2017

im »Südblock« in Berlin-Kreuzberg – unweit des Café Kotti, dem Ort des In-

terviews mit Bülent – statt. Der Südblock ist tagsüber ein Café, nachts ein

Club. Adir bezeichnete ihn im Interview als sein »zweites Wohnzimmer«.

Adir ist in Berlin geboren und dort nach wie vor wohnhaft. Seine Familie

stammt aus der kurdischen Stadt Çewlig (türkischer Name der Stadt: Bing-

öl). Nach einem Erdbeben im Jahr 1971 bekamen Einwohner der zerstörten

Stadt die Möglichkeit, in Deutschland unterzukommen. Adirs Familie mach-

te hiervon Gebrauch – er sagt, sie hätten die Gelegenheit genutzt, um als

Arbeitsmigranten und Arbeitsmigrantinnen neu zu beginnen.

Adir kann laut eigener Aussage von Musik im Großen und Ganzen le-

ben. Zusätzlich arbeitet er gelegentlich freiberuflich als Lehrer für Deutsch

als Zweitsprache, als Berater für Lehrkräfte, als Dolmetscher sowie im Be-

reich der Prävention von häuslicher Gewalt. Im sozialen Bereich jobbte er

zum Zeitpunkt unseres Interviews bereits seit zehn Jahren; studiert hat er

Philologie.

ImMusikleben macht sich Adir neben seiner Tätigkeit als Sänger auch als

Organisator verdient. So erzählte er im Mai 2017 von seiner gemeinsam mit

Tülin Duman organisierten Reihe »Zembîl« im Südblock. Dies ist eine mo-

natlich stattfindende Konzertreihe (abzüglich einer dreimonatigen Sommer-

pause), auf der Adir selbst und Gastmusiker/-innen spielen. Zum Zeitpunkt

unseres Interviews hatte die Veranstaltung bereits 22 Mal stattgefunden. Es

war im Rahmen von Zembîl, dass ich Adirjam gemeinsam mit Mehmet Ak-

baş live gesehen und den Südblock zum ersten Mal betreten hatte. Hieran

erinnere ich mich wie folgt:

An einem Samstagabend gegen 22 Uhr wartete eine lange Schlange an

Menschen draußen auf dem Bürgersteig darauf, in den Club gelassen zu wer-

den. Ichwarmir gleich der Tatsache bewusst, dass dieses Konzert anders wer-

den würde als alle kurdischen Konzerte, die ich zuvor erlebt hatte. Mit Aus-

nahme vonMehmets Festival-artigem »Birlikte«-Auftritt hatten diese stets als

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 135

organisierte Kulturevents stattgefunden, ähnlich einerTheateraufführung, in

bestuhlten Sälen am früheren Abend. Hier nun aber wurde eine Party gefei-

ert. In der Schlange traf ich gleich eine Bekannte, die mir einmal von Sakîna

Teyna nach einem Konzert vorgestellt worden war. Diese erzählte mir, dass

sie zum wiederholten Mal in den Club käme und auch viele der anderen Leu-

te Stammgäste seien. Durch einen Eingangsbereich kamen wir an einer Bar

vorbei in den Südblock – ein Raum, dominiert von einer Bühne und einer

schillernden Diskokugel.

Den ersten Teil des Konzerts bestritt Mehmet Akbaş, begleitet von

Adirjam-Musikern. Das Konzertpublikum drängte sich nah an die Bühne

und ging Popularmusik-typisch im Takt mit. Mehmets klassisch ausge-

bildete Gesangsstimme, die Instrumentalbegleitung der »Cosmopolitan

Kurdesque«-Instrumentalisten und das Partypublikum unter der Diskokugel

stellten eine interessante Mischung dar. Ein neben mir stehender Konzert-

gänger griff schließlich nach meiner Hand und reihte mich in den lockeren

Ansatz eines kurdischen Reihentanzes ein.

Die zweite Hälfte des Konzerts sang Adir J. Tekîn mit seiner Band. In

unterschiedlichen Sprachen – z.T. mehreren Sprachen pro Song, etwa auf

Deutsch, Englisch, Kurmanci und Zaza – gab er Songs u.a. über homosexu-

elle Liebe zumBesten. Adir ist ein wahres Bühnentalent: Nicht nur sang er auf

verschiedenen Sprachen, auch seine Stimme bzw. Gesangstechnik änderte er

immer wieder. Sein Bühnen-Outfit mit der extra orientalischen Pluderhose

(siehe Adirjam-Foto), seine ausdrucksstarke Mimik und seine Band steiger-

ten die Stimmung. Auch kam es zu einem Duett zwischen Mehmet und Adir:

Gemeinsam sangen sie einen von Adir geschriebenen Song über einen ange-

beteten Franzosen.

Im Interview tagsüber im Südblock, den ich kaumwiedererkannte – auch

auf der Bühne waren nun Tische und Stühle für den Café-Betrieb aufgebaut

–, erzählte Adir, wie er zunächst davon ausgegangen sei, mit seiner Musik ei-

ne hauptsächlich kurmanci- und zazasprachige Hörerschaft zu finden. Letzt-

endlich sei es anders gekommen und Adirjam hätten nun auch sonstige asia-

tische, europäische und lateinamerikanische Fans.

Privat, sagte Adir, habe er jedoch nicht viel mit herkunftseuropäischen

Leuten zu tun. Er grenzte sich im Interview selbst von den »weiß-Deutschen«

– wie er es formulierte – ab.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/


136 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Abbildung 5: Adirjam (Adir J. Tekîn: erster v.l.) aufgenommen von

Oli Knoth75

»Ich habe relativ wenig weißeMenschen in meinemUmfeld, also privat. Be-

ruflich schon teilweise, aber privat wenig. […] Also, ein weniger weißes Um-

feld, sondern ›people of colour‹ und sehr viel türkisch- und kurdischsprachig,

aber nicht nur.«

Diese Bezeichnung überraschte mich zunächst, da ich Adir selbst als hell-

häutig wahrnahm. Es scheint mir daher mehr um eine politisch bedeutsame

Abgrenzung von Teilen der deutschen Gesellschaft zu gehen als um eine rein

optische Beschreibung.

Angesprochen auf sein politisches Engagement berichtete Adir, lange Zeit

ehrenamtlich in kurdischen Organisationen tätig gewesen zu sein: bei »Kom-

kar« (Verband der Vereine Kurdistans) als Teil des Berliner Regional-Vorstands

und bei »Komciwan« (kurdischer Kinder-und Jugendverband) sogar als Bun-

desvorsitzender.

 
75 http://adirjam.com/gallery/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 137

Drei, vier Jahre zuvor, erzählte er, habe er aber alle Ämter niedergelegt,

um sich auf seine Musik zu konzentrieren. Mit dieser verfolge er jedoch nach

wie vor einen politischen Anspruch.

»[…] der Fakt, dass du – hauptsächlich zumindest – kurdische Musik machst,

[ist] schon politisch – ob du es willst oder nicht. Ich sage: leider. So, also,

ich wünschte es wäre nicht ein Politikum. Für mich ist es einfach natürlich.

Und dadurch, dass ich auch sehr viel über mein eigenes Leben schreibe, also

auch über meine Liebschaften, was dann eben schwule Liebe ist. Oder auch

Homophobie. Oder manchmal, wenn mich irgendetwas bedrückt, wie zum

Beispiel der Angriff von Daesh in Şingal – dann wird es eben auch politisch.«

Auftrittsmöglichkeiten in der Türkei blieben ihm jedoch aufgrund der politi-

schen Ausrichtung bisher verwehrt: Dort gilt es bereits als gewagt, Aufmerk-

samkeit für homosexuelle oder kurdische Identität schaffen zu wollen. Adir

sagt, die Kombination aus beidem führe dazu, dass ihm von Auftritten in der

Türkei abgeraten werde.

»Ich würde sehr gerne in der Türkei spielen. Ich würde auch sehr gerne in

Kurdistan spielen. Mir wird aber auch von Bookern und Managern drüben

gesagt – also, [von] gute[n] –: ›Du kannst hier jetzt nicht spielen!‹ Also, zum

einen wird eh wenig gespielt, zum anderen aber auch da durch die Musik,

die ich mache, durch die Inhalte, wird mir offen gesagt: ›Wir würden dich

sehr gerne rufen, aber das geht nicht.‹«

In Deutschland hingegen finden die Zuhörer/-innen ihn gerade aufgrund der

von ihm angesprochenen und verkörperten Inhalte bemerkenswert.

»Manche freuen sich, dass ich Themen anspreche, die sonst nicht so oft an-

gesprochen werden. Manche benutzen das, was wir machen, um … also für

ihr eigenes Leben. […] Also, ich glaube, dass wir auch Liebe geben und auch

Liebe zurückbekommen.«

Ganz selten, sagt Adir, sei es im Rahmen von Veranstaltungen der kurdischen

Diaspora-Community in Deutschland vorgekommen, dass Zuhörer/-innen

sich beim Veranstalter über die homosexuellen Inhalte beschwert hätten. Das

von ihm als »weiß-deutsch« bezeichnete Publikum äußere Homophobie nicht

offen. Er weist jedoch explizit darauf hin, dass dies nicht zwangsläufig bedeu-

te, dass es hier keine gebe.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Adir sagt aus, persönlich noch nie von homophoben Leuten nach Kon-

zerten angesprochen worden zu sein. Es sei ihm aber schon häufig Zuspruch

zuteil geworden, manchmal auch von Müttern oder Vätern.

ZumZeitpunkt unseres Interviews war Adir selbst 33 Jahre alt und grenzte

seine Kern-Zuhörerschaft als ca. 25- bis 45-jährig ein. Es freue ihn jedoch

sehr, sagte er, wenn einmal deutlich ältere oder auch deutlich jüngere Leute

an seiner Musik Gefallen fänden.

Die Kontexte, in denen Adir auftritt, sind sehr vielfältig. Neben der Kon-

zertreihe Zembîl zählte er im Interview beispielhaft Nevroz-Veranstaltungen,

wiederholte Auftritte auf der Fusion (einem der bekanntesten und größten

Electro-Festivals Deutschlands) sowie auf Jahrmärkten und auf repräsentati-

ven politischen Veranstaltungen, wie bspw. dem Friedensfest der Stadt Augs-

burg, auf. Auch sah ich Flyer für einen Auftritt der Band Adirjam auf dem

Kreuzberger »MyFest« anlässlich des 1. Mai 2017. Adir sagt hierzu:

»Wir [die BandAdirjam] passen in viele Sachen rein einfach. Also, wir passen

in Kultur rein, wir passen in Party rein, wir passen in Politik rein. […] Also, in

verschiedenste Kontexte passen wir eigentlich rein.«

Adir gibt an, sich nicht einer speziellen Szene des Musiklebens zugehörig zu

fühlen. Nicht nur passe seine Musik zu unterschiedlichen Gelegenheiten und

Kontexten, auchwürden sich –u.a. durch seinenGesang in unterschiedlichen

Sprachen – mehrere Diaspora-Communitys angesprochen fühlen. Adir sagt,

er habe hierdurch zwar keine schützende Community, jedoch hauptsächlich

Vorteile, da er flexibel bleibe bezüglich der Auftrittsmöglichkeiten.

Die Auftritte, sagt er, hätten sich alle durch Mund-zu-Mund-Propaganda

ergeben. Ein Management habe er nicht, wobei er dies für die Zukunft gerne

ändern würde.

Auf die Frage, ob sich durch die Vielfältigkeit der Konzertkontexte auch

Schwierigkeiten ergeben würden, antwortete Adir:

»Manchmal habe ich selbst ein bisschen Vorurteile – die werden dann aber

nicht bestätigt und dann bin ich zufrieden. […] Manchmal denke ich: ›Okay,

vielleicht kommt das, was wir hier machen, nicht so an‹, oder ›Vielleicht

kommen hier blöde Reaktionen‹, oder, oder, oder. Aber die werden nicht be-

stätigt bisher. Ich bin zufrieden.«

Zur Frage, ob Musik dabei helfen könne, auf Minderheiten-Identitäten in-

nerhalb der Communitys aus der Türkei hinzuweisen und das Bild der Her-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 139

kunftsdeutschen von »dem türkischen Einwanderer« zu durchbrechen, ant-

wortete er:

»Ich habe Leute, die nach ՚nem Konzert – warum auch immer; ich kann’s mir

selbst nicht erklären – immer noch denken, ich hätte türkische Musik ge-

macht, obwohl ich noch die Sprache benenne von den Liedern und sage:

›Okay, das ist jetzt auf Kurdisch.‹ Oder auf Zaza oder meinetwegen Persisch

oder Arabisch. Aber ich denke, dass bei einigen ՚was ankommt. Und die dann

kapieren auch, dass es kurdisch ist. Aber es ist immer noch schwierig.«

Grundsätzlich hält er Musik jedoch für ein geeignetes Mittel, um am Ansehen

der verschiedenen Gruppierungen mit biographischem Bezug zur Türkei in

Deutschland zu arbeiten.

»AlsoMusik –wird ja oft gesagt – hat so ՚ne verbindende Kraft oder was auch

immer. Ich denke schon, dass es auch in der Hinsicht ՚ne wichtige Funktion

oder Rolle erfüllen kann.«

Wir diskutierten darüber, ob Musikveranstaltungen mit einer bewusst politi-

schen Ausrichtung – wie etwa das Friedensfest einer Stadt – wohl mehr Ein-

fluss auf herkunftsdeutsche Zuhörer/-innen habe oder zufällige Besuche von

Konzerten mit politischen Inhalten etwa im Partyleben. Adir sagte, grund-

sätzlich könnten alle Konzerte Einfluss ausüben; vielleicht seien die zufälli-

gen Konzertbesuche manchmal noch effektiver, jedoch sei er als Musiker aus

ökonomischen Gründen abhängig von größeren, zielgerichteten Veranstal-

tungen. Die Förderungsmöglichkeiten, die ihm als kurdischem Musiker in

Deutschland zur Verfügung stehen, beschreibt er generell als unzureichend.

3.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Hier möchte ich nun bereits erste Antworten auf meine drei Forschungsfra-

gen, wie sie sich bei der Analyse der Aussagen meiner kurdischen Interview-

partner/-innen ergeben, präsentieren.

3.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Einige meiner kurdischen Interviewpartner/-innen sind sehr musikalisch-

politisch aktiv.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Sakîna Teyna beantwortet die Frage, ob sie politische Absichten mit ihrer

Musik verfolge, mit einem ganz entschiedenen: »Natürlich!« Sie wolle mit ih-

rer Musik die Geschichte der Kurden außerhalb der kurdischen Communitys

bekannt machen – im Kampf um Anerkennung. Des Weiteren sagt sie aus,

auch inner-kurdische politisch-gesellschaftliche Probleme, wie beispielswei-

se Gesellschaftsordnungen oder die Zwangsheirat, in ihren Songs zu berück-

sichtigen, und auch auf weiteren Sprachen, wie etwa Armenisch, Griechisch

und Aserbaidschanisch, zu singen, um auf unterdrückte Kulturen in der Tür-

kei generell hinzuweisen. Aktuelle politische Geschehnisse wie etwa die Trau-

er um Anschlagsopfer in Ankara kommentiere sie in ihren Konzerten durch

Ansagen und/oder Lieder.

Auch Mehmet Akbaş verweist ganz entschieden auf den Kulturkampf der

Kurden und sagt, er kämpfe mit seiner Musik für den kulturellen Status sei-

nes Volkes. Bis heute fühlt Mehmet sich kulturell stark diskriminiert, u.a. da-

durch, dass ihm die Aufnahme in eine Musikagentur gegenüber türkischen

Musikschaffenden auch in Deutschland erschwert bis unmöglich gemacht

wird. Der Wunsch, mit Musik sein Volk kulturpolitisch zu vertreten, ist bei

ihm daher stark ausgeprägt und nach wie vor aus einer akuten Not heraus

getrieben.

Adir J. Tekîn sagt ebenfalls, alleine die Tatsache, kurdische Musik zu ma-

chen, sei bereits politisch. DesWeiteren beschreibt er das Singen von Liedern

über Homosexualität als politisch motiviert – schließlich geht hiermit der

Kampf gegen Homophobie einher. Außerdem verarbeitet auch Adir J. aktu-

elle politische Geschehnisse in der Türkei (und den angrenzenden Gebieten,

wie im von ihm gegebenen Beispiel über Angriffe auf Kurden im irakischen

Şingal) beim Songwriting.

Diese drei Musiker/-innen sind auffallend politisch.

Sakîna und Mehmet sind zudem beide aus einer besonders akuten Not

heraus aus der Türkei emigriert: Mehmet auf der Flucht vor dem Einzug zum

Militärdienst – bei dem er laut eigener Aussage um sein Leben fürchtete –,

Sakîna als Systemkritikerin, welche von türkischen Sicherheitskräften als Ge-

fahr eingestuft worden war, sogar mithilfe eines politischen Asylantrags. Alle

drei hier aufgeführten Interviewpartner/-innen sind zudem freischaffende

Musiker/-innen und versuchen (weitestgehend), von Musik zu leben. Die Be-

deutung, die sie dem Musikleben damit zukommen lassen, begünstigt sicher

die Entscheidung, auchmitMusik für politische Überzeugungen einzutreten.

Andere Interviewpartner stehen durchaus auch für ihre politischen Ansichten

ein, aber wählen nicht immer Musik als Medium hierfür. Jedoch möchte ich

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 141

hinzufügen, dass sich Sakîna und Adir J. auch außerhalb ihrer musikalischen

Aktivitäten sozial engagieren, u.a. in der Arbeit mit Flüchtlingen.

Bülent Emir hingegen sagt aus, sich bewusst dagegen entschieden zu ha-

ben, weiterhin einen politischen Anspruch mit seiner Musik zu verfolgen. Er

trat in der Türkei noch bis vor relativ kurzer Zeit in politischen Kontexten auf,

immigrierte erst nach demGezi-Protest nach Deutschland und zeigte sich im

Interview sehr frustriert über das Musikleben in der Türkei. Er gibt – ähn-

lich wie im vorangegangenen Kapitel Kemal Sahir Gürel – nach Jahren des

musikalisch-politischen Engagements an, Musik fortan nur noch als Kunst

ansehen zu wollen.

Eine ähnliche Aussage traf auch Nurettin Kanoğlu: Zwar möchte er nicht

kategorisch ausschließen, sich in der Zukunft mit Musik politisch zu enga-

gieren, jedoch entschied er sich nach Jahren der Mitgliedschaft in kurdischen

Kulturvereinen und dem hiermit verbundenen Singen von bewusst für kur-

disch-politische Zwecke ausgewähltem Liedrepertoire, sein Debütalbum un-

politisch zu gestalten. Hierfür verzichtete er auf die Vermarktungsvorteile,

die ihm eine kurdisch-politische Ausrichtung hätte bieten können. Jedoch

hält er sich offen, wie er sein musikalisches und politisches Wirken in der

Zukunft gestalten möchte.

3.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland

Es gestaltet sich nicht immer einfach, Aufmerksamkeit für die Heterogeni-

tät der Menschen aus der Türkei in Deutschland zu schaffen. So sagte Adir

J. Tekîn beispielsweise etwas genervt im Interview, er könne nicht begrei-

fen, wieso manche Herkunftsdeutsche nach Konzerten, auf denen er expli-

zit dazu gesagt habe, auf Kurdisch zu singen, immer noch dächten, gerade

ein türkisches Konzert gehört zu haben. Bei anderen deutschen Konzertbesu-

chern und -besucherinnen sei die Information über seine ethnische, sprach-

liche und kulturelle Zugehörigkeit aber längst angekommen.

Adir J. bejaht die Frage, ob er an einen Einfluss von Musikveranstaltun-

gen auf das Ansehen der Communitys aus der Türkei in Deutschland glaube,

und verweist auf die allgemeinhin verbindende Kraft der Musik. Manchmal,

so berichtet er, habe er im Vorfeld selbst Sorgen gehabt, ob seine Musik beim

herkunftsdeutschen Publikum gut ankomme, ob es passen würde, aber seine

Befürchtungen hätten sich nie bestätigt. Er sagt, er erkenne Aufmerksam-

keit in den Gesichtern seiner herkunftsdeutschen Zuhörer/-innen, wenn er

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

etwas zu seinen Liedern erkläre. Entgegen seiner ursprünglichen Erwartung,

ein hauptsächlich kurmanci- und zazasprachiges Publikum anzusprechen,

erfreut sich seine Musik der Beliebtheit bei Hörern und Hörerinnen unter-

schiedlicher Nationalitäten. Grundsätzlich beschreibt er die Musik der Band

Adirjam als passend für die Bereiche Kultur, Party und Politik und sieht hierin

einen Vorteil begründet: Sie werden zu vielen ganz verschiedenen Veranstal-

tungen – auch von herkunftsdeutscher Seite – eingeladen.

Sakîna Teyna kommt – insbesondere, wenn sie mit der kurdischen Frau-

enband Trio Mara auftritt – häufig die Rolle einer von deutsch-institutio-

neller Seite ausgewählten Kulturrepräsentantin zu: Ich sah die Band beim

»Frühlingfest der Kulturen« in der Lutherkirche in Köln und beim »Türk Mü-

zik Festivali« der Komischen Oper in Berlin. Außerdem berichtete sie von der

Aufnahme der Band in den Katalog des NRW-Kultursekretariats für zu för-

dernde Gruppen aus dem Bereich Weltmusik in der Saison 2015/16. Sakîna

lobt deutsche Veranstalter, die es sich zum Ziel gesetzt haben, mithilfe von

Konzerten über die Heterogenität anatolischer und nah-östlicher Kulturen

aufzuklären, und führt als Beispiel das Morgenland Festival in Osnabrück an.

Bezüglich der Offenheit der deutschen Gesellschaft gegenüber dem Kul-

turleben der Communitys aus der Türkei und aus arabischen Ländern hat

sich ihrer Beobachtung nach durch die aktuelle Flüchtlingswelle eine Polari-

sierung ergeben: Manche Herkunftsdeutsche betrachten es nun als relevan-

ter, sich mit der Kultur auseinanderzusetzen, wohingegen andere jedoch die

Sympathie hierfür verlieren.

Sakîna und die in verschiedenen Kooperationen mit ihr zusammenarbei-

tenden Musiker/-innen kombinieren anatolische und klassisch-europäische

Musiktraditionen miteinander. Grundsätzlich erhält sie für diese musikali-

schen Arrangements viel Lob, jedoch berichtet auch sie – ähnlich wie die Mu-

siker im vorangegangenen Kapitel –, ihr herkunftsdeutsches Publikum neh-

me ihre Musik z.T. als zumelancholisch wahr. Somit bestätigt sie, dass die äs-

thetischen Vorstellungen der Communitys aus der Türkei und der deutschen

Gesellschaft grundlegend verschieden sind und es hierdurch begründet man-

chen Menschen trotz des politischen Interesses schwerer fällt, einen Zugang

zur Musik zu finden.

Nurettin Kanoğlu äußert sich ähnlich wie Kemal Sahir Gürel im voran-

gegangenen Kapitel: Ja, er glaube an die Möglichkeit, mit Musikveranstal-

tungen auf die Heterogenität der Communitys aus der Türkei hinzuweisen,

aber es müsse in Zukunft deutlich mehr zweisprachig organisiert und mode-

riert werden. Nurettin erzählt, wie er sich während seiner Zeit im kurdischen

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 143

Studentenverband Mühe gegeben habe, Prospekte für Kulturveranstaltungen

auf Deutsch zu drucken und z.B. Filmvorführungen immer mit deutschen

Untertiteln zu ermöglichen. Er weist darauf hin, dass dennoch kaum Her-

kunftsdeutsche gekommen seien – einige wenige hätten sich jedoch sehr in-

teressiert an kurdischen Kulturveranstaltungen gezeigt. Als positives Beispiel

einer gelungenen Musikveranstaltung führt er das Fest »Frühling der Kultu-

ren« (anlässlich von Nevroz) der Lutherkirche in Köln an, welches ich im Kon-

text von Sakîna Teyna und ihrem Trio Mara bereits beschrieben habe. Hier,

sagt er, seien zwei Drittel der Zuhörer/-innen Herkunftsdeutsche gewesen –

mit wahrem Interesse für die Tradition der Nevroz-Feiern. Beim von Nuret-

tin beschriebenen Veranstaltungsort, der Lutherkirche, handelt es sich um

die gleiche Kirche, in der auch Mehmet Akbaş sein Konzert »Sharq-î Project:

Songs of Middle East« veranstaltete.

Mehmet sagt, bei seinem Konzert seien 50-60 Prozent der Zuhörer Her-

kunftsdeutsche gewesen – also ebenfalls mehr als die Hälfte. Er weist darauf

hin, Plakate mit Informationen auf Deutsch und Englisch aufgehängt und

auf Deutsch die Geschichten hinter seinen Liedern erklärt zu haben. Mehmet

bedauert, dass ein stark orientalisierendes Auftreten seiner Erfahrung nach

nötig ist, um die Aufmerksamkeit der deutschen Öffentlichkeit zu gewinnen,

hat sich mit dieser Situation jedoch arrangiert.

Die Lutherkirche scheint ein geeigneter Veranstaltungsort zu sein, um ein

interessiertes herkunftsdeutsches Publikum zu erreichen. Dies wirft die Fra-

ge auf, welche Bedeutung Orten/Räumlichkeiten im Allgemeinen zukommt.

Möglicherweise informieren sich Konzertbesucher/-innen nach einem gelun-

genen Musikabend dort selbständig, wann wieder Veranstaltungen der Art

stattfinden. Dies könnte die Konzertorganisation am gleichen Ort in der Zu-

kunft erleichtern. Es ist davon auszugehen, dass mit der Zeit immer mehr

Räumlichkeiten und Veranstalter einen Ruf für Konzertabende der Commu-

nitys aus der Türkei erhalten und die Konzertorganisation, mit der die deut-

sche Öffentlichkeit erreicht werden soll, sich peu à peu einfacher gestaltet.

Mehmet selbst jedenfalls hofft, dass kurdische Musik mit ihrer steigen-

den Präsenz in der deutschen Gesellschaft als »normaler« angesehen werde.

Er berichtet, das herkunftsdeutsche Publikum sei etwas konservativ, komme

aber durchaus,wennman gezielteWerbungmache.DesWeiteren sagt er, sein

Publikum verstehe, dass er sich als Kurde, nicht als Türke sehe. Er betrachtet

seinen »kulturellen Status« als gestiegen an, wenn Leute extra kommen, um

ihn als kurdischen Musiker live zu hören. Aber auch er weist wie Nurettin

darauf hin, dass kurdische Musiker/-innen von sich aus noch mehr den Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

takt zu Herkunftsdeutschen suchen sollten, um bei ihnen verstärkt auf ihre

Lage aufmerksam zu machen.

Bülent Emir wollte sich zur allgemeinen Wahrnehmung der deutschen

Gesellschaft von Konzerten der Communitys aus der Türkei nicht äußern, da

er zum Zeitpunkt des Interviews erst seit relativ kurzer Zeit in Deutschland

lebte und noch kaumGelegenheit zumAuftreten vor herkunftsdeutschem Pu-

blikum erhalten hatte.

3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei

Mehmet Akbaş und Sakîna Teyna hatten zum Zeitpunkt meiner Studie be-

reits Alben in der Türkei veröffentlicht. Bei diesen beiden Musikschaffenden

handelt es sich zudem um die zwei Interviewten, die aus der dringendsten

Not heraus emigriert sind. Für beide wäre es nicht möglich, in der Türkei zu

leben, für Sakîna nicht einmal einzureisen. Da die beiden ihre Alben in Eu-

ropa produziert hatten, konnten sie ihre kurdische Musik nun jedoch in der

Türkei verkaufen. Mehmet bedauert es zwar, dass seine CD in einer Rubrik

erschien, die unseren Weltmusik-Charts entspricht, und nicht in den gene-

rellen türkischen Charts (obwohl er in der Türkei geboren und aufgewachsen

ist und anatolische Musik macht), dennoch konnten die Alben so immerhin

auch dort an Hörer/-innen gelangen. Sakîna allerdings machte selbst mit ei-

ner in Europa produzierten CD Zensurerfahrungen: Einer ihrer Songs durfte

aufgrund von Copyright-Problemen – ihrer Aussage nach ein vorgeschobener

Grund – nicht erscheinen.

Livemusik in die Türkei zu importieren, gestaltet sich noch schwieriger.

Mehmet tritt regelmäßig in der Türkei auf und auch Nurettin spielt mit dem

Gedanken, dies einmal zu tun. Sakîna jedoch darf nicht einreisen und Adir J.

Tekîn wurde aufgrund der Kombination der durch kurdische Sprachen zum

Ausdruck gebrachten kurdischen Identität und den homosexuellen Inhalten

der Songs von Bookern seines Vertrauens davon abgeraten, in der Türkei auf-

zutreten. Es lässt sich also festhalten, dass nur eine gewisse Auswahl an Songs

– insbesondere, wenn es um Livemusik geht – in die Türkei gelangen kann.

Sowohl bei Sakîna als auch bei Adir J. scheitert es keinesfalls an demWunsch,

dort aufzutreten. Die ethnische, politische und sexuelle Diskriminierung aus

der Türkei führt schlichtweg dazu, dass sie es nicht können bzw. es nicht rat-

sam wäre.

Tonträger können wie oben aufgeführt ebenfalls nicht immer problemlos

in der Türkei erscheinen – im Fall von Studiomusik weichen die Musiker/

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 145

-innen dann jedoch häufig auf das Internet als Verbreitungsmedium aus. Das

Internet ist laut Sakîna wortwörtlich der »beste Schwarzmarkt so für Musik

in Kurdistan«.

Die Türkei (diesen Begriff verwende ich hier für die türkischen und

kurdischen Gebiete gemäß der international anerkannten Grenzen der

Republik Türkei) ist für die hier vorgestellten Musiker/-innen ein Wunsch-

Rezeptionsland. Die Musiker/-innen haben die Türkei z.T. nicht freiwillig

verlassen. Die Tatsache, dass alleine die politische Situation sie davon abhält,

hier problemlos zu produzieren und aufzutreten, scheint für sie präsenter zu

sein als für meine anderen Interviewpartner. Die eigene Musik nicht in der

Türkei vermarkten zu wollen, würde in diesem Fall eine Art Aufgeben bedeu-

ten. Die Republik Türkei hätte dann endgültig gesiegt und die kurdischen

Werke von ihrem Territorium verbannt. Die Verbreitung der eigenen Musik

in der Türkei scheint für jene Musiker/-innen, die diese nur unter hohem

Druck verließen, essentiell in puncto Identitätserhaltung zu sein.

Mehrere meiner kurdischen Interviewpartner/-innen – auch Adir J., der

schon in Deutschland aufwuchs – bezeichnen ihr Wirken als »Kulturkampf«.

Das Kampffeld hierfür ist deutlich mehr noch als Deutschland (wo es sich

natürlich auch für sie lohnt, die kurdische Identität bekannter zu machen)

die Türkei selbst – insbesondere, da hier weiterhin unterdrückte Menschen

der eigenen Volksgruppe leben, denen die Solidarität der von Deutschland

aus einen »kurdischen Kulturkampf« betreibenden Menschen gilt.

McDonald, der zu palästinensischen Diaspora-Konzerten forschte, for-

muliert über künstlerische Aktivitäten, die Aufmerksamkeit für ein in seiner

Existenz umstrittenes Land schaffen sollen:

»As is the case in music and dance each act of resistance is a performance

of an emerging power, a reclamation of history and presence from occupy-

ing forces, instantiating alterity anddisplacing entrenchedpower structures.

Stone throwing, collective protest, music and dance performances, acts of

civil disobedience, and in more severe cases, direct violence against occupa-

tion forces are eachmodes ofmobilizing spectacle for the purpose of demon-

strating a reclaimed history and identity.«76

Einigemeiner kurdischen Interviewpartner/-innen berichtetenmir sogar von

Familienmitgliedern, die nach wie vor in der Türkei leben und hier den Pro-

blemen tagtäglich ausgesetzt sind.DerWunsch, ihnen aus der neuen sicheren

76 McDonald 2009: 79.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Heimat heraus etwas geben zu können, das auch ihr Leben verbessert, ist bei

den Musikschaffenden sehr präsent.

Auch bei den auf deutschem Boden gespielten Konzerten ist der Wunsch,

das Leben der Kurden in der Türkei zu verbessern, wichtig: Wenn die Deut-

schen, die Europäer, die ganzeWelt die kurdische Kultur anerkennenwürden,

könnte dies – so hofft man – Druck auf die Republik Türkei ausüben.

Die Türkei ist somit für die kurdischenMusiker/-innenmeist mehr als ein

Land, aus dem die Musiktradition kommt und in das man Tonträger verkau-

fen könnte. Die Lage in der Türkei und das Konzept »Kurdistan« im Kopf sind

für einige kurdische Musiker/-innen die Hauptmotivation, weiterhin aufzu-

treten

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

