3. Die Kurden

Das vorangegangene Kapitel iiber tiirkische Protestmusik soll nun erginzt
werden durch Beispiele musikalisch-politischen Schaffens der kurdischen
Community aus der Tiirkei.

Bei den vorgestellten Musikschaffenden handelt sich um explizit unter
dem Label »kurdisch« auftretende Musiker/-innen. Mehrere von ihnen sind
zusitzlich links-systemkritisch und z.T. auch alevitisch, stellen aber das Iden-
tititsmerkmal »kurdisch« in den Vordergrund bei der Organisation von Kon-
zerten und Musikproduktionen.

3.1 Allgemeines

Die Kurden sind mit einer Anzahl von etwa 30 Millionen Menschen die groR-
te ethnische Gruppierung der Welt ohne einen eigenen Staat.’ Das von vie-
len Kurden »Kurdistan« genannte Gebiet erstreckt sich iiber Teile der Lin-
der Tiirkei, Irak und Iran und hat in etwa die Gréfle Grof3britanniens.? Hier
leben die Kurden in grofier Zahl und bilden meist die ethnische Mehrheit.
Weitere Kurden leben in Syrien, in ehemaligen Sowjet-Staaten wie Armeni-
en, Aserbaidschan und Georgien sowie in den Metropolen der Grof3region
wie Istanbul, Damaskus, Bagdad und Teheran und in Gegenden, in die sie in
einer langen Geschichte der versuchten Zerstreuung und Zerstérung kurdi-
scher Gesellschaft umgesiedelt wurden, wie Haymana in der Nihe Ankaras.?

Da es ohne offiziellen kurdischen Staat keine offizielle kurdische Staats-
angehorigkeit gibt, ist die kulturelle Identitit kein von auflen festgelegtes

1 Vgl. Seufert/Kubaseck 2006: 146.
2 Vgl. Christensen 2002: 743.
3 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 22.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Kriterium, sondern eine selbstgewihlte Zuschreibung. Die Frage lautet so-
mit nicht, ob jemand offiziell als Kurde geboren wurde, sondern ob jemand
sich selbst als Kurde ansieht.* Die relativ stabile Selbstdefinition der Kurden
als ein Volk ist durchaus bemerkenswert, da die Menschen weder alle die glei-
che Sprache sprechen noch iiber eine gemeinsame Religion verfiigen, und soll
im Folgenden niher beleuchtet werden.

Der meist gesprochene kurdische Dialekt Kurmanci dominiert in den Ge-
bieten in der Tiirkei, in Syrien, im Libanon, Nord-Irak, Nord-Iran und in den
ehemaligen Sowjet-Staaten. Seit den 1930er Jahren wird Kurmanci in der Tiir-
kei mit lateinischen Buchstaben verschriftlicht®, in den ehemaligen Sowjet-
Lindern findet zusitzlich das kyrillische Alphabet Verwendung®. Sorani, ein
weiterer kurdischer Dialekt, ist die dominierende Sprache im weiteren Irak
und weiteren Iran und wird in einem modifizierten arabischen Alphabet ver-
schriftlicht.” Im Kontext der Tiirkei ist eine weitere, oft als »kurdisch« defi-
nierte Sprache besonders bedeutsam: Zaza. Jedoch belegten Iranisten, dass
diese Sprache linguistisch betrachtet nicht als kurdisch gelten kann, sondern
unabhingig der Dialekte Kurmanci und Sorani steht. Gemeinsam ist den drei
soziokulturell meist als kurdisch begriffenen Sprachen jedoch die Zugehérig-
keit zur indoeuropiischen Sprachfamilie und somit die Unabhingigkeit von
den Sprachen jener Linder, in denen sich die kurdischen Gebiete hauptsich-
lich befinden, namentlich vom Tiirkischen und vom Arabischen.®

Unter meinen zazasprachigen Interviewpartnern und Interviewpartne-
rinnen sehen sich die meisten selbst als Kurden an, einer jedoch lehnt diese
ethnische Zuschreibung ab.

Im Kontext der Tiirkei gehéren die meisten Kurden der religiésen Grup-
pe der sunnitischen Muslime an und unterscheiden sich in ihrer Religions-
ausiibung kaum von der Mehrheitsgesellschaft’, ungefihr ein Viertel jedoch
ist alevitisch'®. ZahlenmiRig eher unbedeutsame christliche, jiidische und je-
sidische Communitys leben ebenfalls in kurdischen Gebieten", jedoch eher
nicht in jenen der Tirkei.

4 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 28.
5 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 31.
6 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 35.
7 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 31.
8 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 32.
9 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 42.
10 Vgl Seufert/Kubaseck 2006: 144.

11 Vgl. Greve 2003: 239.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Da die Zusammengehorigkeit der Kurden weder sprachlich noch religios
begriindet ist, kommt dem kulturellen Bereich eine besondere Bedeutung zu.
Tatsumura formuliert fiir die Musik:

»The Kurdish musicians and music can be considered to play the role of
heightening the ethnic consciousness and identity of the people.«'

Um sich das bestehende Zusammengehorigkeitsgefiihl erkliren zu kénnen,
ist zudem ein Blick in die Geschichte des Gebietes Kurdistan hilfreich. Im
Osmanischen Reich stand die Region im Grenzgebiet zum Persischen Reich
unter quasi-autonomer Fithrung. Zwar reichte die militirische Stirke nicht
fiir eine tatsichliche Unabhingigkeit aus, jedoch akzeptierte die osmanische
Fithrung mit dem Vorteil der Einsparung von Militirkosten die Tatsache, ge-
ringen Einfluss auf Kurdistan zu haben, solange es nur nicht Teil des Persi-
schen Reiches wurde.” Saragoglu formuliert:

»[...] Kurds were free to express their own culture and speak their own lan-
guage. Yet the Ottoman state grouped the Kurds under the large category of
>Muslimhood«<[Herv.i.0.], even as their Kurdishness was recognized. In other
words, the Kurdishness of the Kurds did not have political significance under
the Ottomanist project.«'*

Zwar war die Staatsstruktur hierarchisch, jedoch gab es keine ethno-lingu-
istischen, sondern religiés basierte Schichtungen. Weder die tiirkische noch
die kurdische Identitit wurden diskutiert, da es keinen Anlass fiir getrennte
politische Organisation gab, solange sich die Individuen gemeinsam als Sun-
niten verstanden.

Unter den nicht-sunnitischen Minderheiten, insbesondere den christli-
chen Volkern der Serben, Griechen, Bulgaren und Armenier, entwickelten sich
seit dem frithen 19. Jahrhundert Unabhingigkeitsbewegungen. In der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts erlangte der Balkan seine Unabhingigkeit. Erstim
frithen 20. Jahrhundert kamen nationalistische Ideen unter den gréfitenteils
muslimischen Vélkern der Kurden, Albaner und Araber auf, jedoch auch unter
den Tiirken. Der tiirkische Nationalismus gewann schnell an Bedeutung, und
obwohl die muslimische Identitit offiziell in den Hintergrund trat, wurden

12 Tatsumura 1980: 91.
13 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 67ff.
14 Saragoglu 2011: 41.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

97


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

die Kurden zunichst als den Tiirken gegeniiber loyale Gruppe angesehen, da
sie ebenfalls muslimisch waren.”

Das tiirkisch-nationalistische »Komitee fiir Einheit und Fortschritt« (os-
manisch Ittihdd ve Terakk? Cem ‘iyeti) wurde gegriindet und regierte mit kur-
zer Unterbrechung zwischen 1908 und 1918. Dieses bestand laut Miige Gogek
ohne Ausnahme aus muslimischen Tiirken der Balkanterritorien, welche das
Osmanische Reich zuvor verloren hatte. Die Autorin konstatiert, die Zuspit-
zung des tiirkischen Nationalismus sei eine logische Folge gewesen und habe
u.a. der Selbsterhaltung gedient.® Ab 1916 organisierte das Komitee grofie
Volks-Deportationen, konzentrierte sich jedoch zunichst stark auf die Arme-
nier. Einige Kurden unterstiitzten die tiirkischstimmigen Machthaber sogar
hierbei.”” Jedoch wurden auch in dieser Deportations-Phase bereits Kurden
vom Osten in den Westen der heutigen Republik Tiirkei umgesiedelt, um ihre
Mehrheit im Osten zu zerstreuen. Grof3e Deportations-Wanderungen fanden
im Winter statt; viele Kurden erfroren oder verhungerten auf der Strecke.
Kinder verwaisten und Berichten zufolge afien Deportierte sogar verstorbene
Angehorige. Selbst im Jahr 1918, als der Erste Weltkrieg schon fast verloren
war und sich die Zerschlagung des Komitees bereits andeutete, wurden Wai-
sen noch barfufd auf Deportations-Ziige geschickt. Insgesamt deportierte das
Komitee mehrere zehntausend Kurden aus der Provinz Diyarbakir. Tirkisch-
stimmige Vertriebene aus den Balkanstaaten, u.a. aus Albanien und Bosni-
en, wurden nun in die leerstehenden Hiuser Diyarbakirs eingesiedet. Nach
Kriegsende ermutigten die Gegner des Komitees jedoch Kurden und Chris-
ten, zuriick nach Diyarbakir zu kehren.™

Nach dem Ende des ersten Weltkriegs, in dem das Osmanische Reich als
Verbiindeter des Deutschen Reichs agiert und verloren hatte, und der Okku-
pation durch die Alliierten nahmen Widerstandsbewegungen zu. Die »Gro-
f3e Nationalversammlung« (Biiyiik Millet Meclisi), spiter umbenannt in »Gro-
3¢ Nationalversammlung der Tirkei« (Tiirkiye Biiyitk Millet Meclisi [TBMM]),
unter Fithrerschaft von Atatiirk wurde 1920 gegriindet und verfolgte den An-
spruch, als einzige rechtmiflige Reprisentation der »tiirkischen Nation« zu

15 Vgl. Saracoglu 2011: 38ff.
16 Vgl Miige Gogek: 2011: 19f.
17 Vgl. Ungér 2011: 108f.

18 Vgl. Ungér 2011: 114ff.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

bestehen. Sie kann als eine Art Fortfithrung® des »Komitees fiir Einheit und
Fortschritt« verstanden werden.*®

Am 10.8.1920 musste die Osmanische Fithrung den Vertrag von Sévres un-
terschreiben, welcher die Besatzung der alliierten Michte und die Griindung
zweier neuer Staaten regelte: Ostanatolien sollte an einen unabhingigen Staat
Armenien abgetreten werde, Siidostanatolien an einen unabhingigen Staat
Kurdistan. Der Vertrag von Sevres stief innerhalb der jungen tiirkischen Na-
tion auf Ablehnung, auch aufgrund seines repressiven Charakters.

»Der Friedensvertrag von Sévres war der repressivste Friedensschluss des
Ersten Weltkrieges und behandelte die Tiirkei in gidnzlicher Verkennung der
Realitat gleich einem Kolonialgebiet, das territorial amputiert, finanziell
und wirtschaftlich geknebelt und seiner politischen Souverdnitit beraubt
werden sollte.«’

Nachdem das TBMM jedoch militirisch gegen die Osmanische Herrschaft
und die Alliierten vorging und siegte, erlaubte seine erstarkte Position das
Bestehen auf einer Neuverhandlung des Vertrags. Am 24.7.1923 wurde der
Lausanner Vertrag unterzeichnet, welcher den Vertrag von Sévres ersetzte.
In diesem Vertrag fanden die Kurden keine Erwihnung, geschweige denn die
mogliche Griindung eines Staates Kurdistan.

Dies fithrte zu kurdischen Aufstinden ab 1925. Der wohl berithmteste ist
der Scheich-Said-Aufstand. Scheich Said prophezeite, den Kurden drohe das
gleiche Schicksal wie den Armeniern, und sah die Kemalisten zudem als Ver-
riter des Islams an. IThm nach war es die Pflicht jedes Muslims, sich hierge-
gen zu wehren. Er organisierte den Widerstand mithilfe von Stammesfithrern
und von Offizieren, welche Erfahrungen in der osmanischen Armee gesam-
melt hatten, und rekrutierte insgesamt etwa 15.000 Kampfer. Im Februar 1925
errang er mit der Einnahme des Nordens von Diyarbakir einen Teilsieg; noch
im selben Jahr wurde er jedoch geschlagen.?” Der Sieg iiber Scheich Said und
seine Gefolgsleute lieR das TBMM erstarkt hervortreten und zu neuen radi-
kalen Taten schreiten. Dies beschreibt Ungér wie folgt:

»The >rebellion< [Herv.i.0.] gave radical Young Turks a pretext to silence all
criticism of the press and the opposition. They exploited the incident and

19 Vgl. Miige Gogek 2011: 23.
20 Vgl. Miige Gogek 2011: 23.
21 Kiinnecke 2010: 107.

22 Vgl. Ungdr 2011: 123ff.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

99


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

endowed it with propagandistic value by fuelling the panic and linking it
to larger narrative frameworks about the ostensible innate insubordination
of Kurds. [..] The counter-insurgency warfare that followed after the recon-
quest of Diyarbekir province was total: villages were torched, civilians as well
as combatants summarily executed. The killings followed the methods of
the destruction of the Armenians, a decade ago in the same region. Upon
invading a village, the villagers were routinely disarmed, stripped of their
belongings (including gold teeth), and collectively tied by their hands with
rope. They were then taken to trenches and cliffs, where they were executed
with machine guns. Another method was cramming people into hayloftsand
sheds and setting fire to the buildings, burning the people alive.«*

Kiinnecke konstatiert, zwischen 1925 und 1938 stattgefundene Kurden-Auf-
stinde hitten sich »in der populiren Geschichtswahrnehmung der tiirkischen
Bevolkerung aber dergestalt aus[gewirkt], dass die Kurden seitdem als poten-
tielle Verriter angesehen werden.«**

1925 wurden Scheich Said und seine Gefolgsleute erhingt, gefolgt von
zahlreichen kurdischen Intellektuellen, die sich nicht an den Aufstinden be-
teiligt hatten. An der Stelle von Scheich Saids Hinrichtung wurde spiter sym-
bolisch eine Atatiirk-Statue errichtet. Eine zweite grofie Welle der Deporta-
tion wurde gestartet, begleitet von Entwaffnung der Kurden und Zwangs-
Assimilierung. Meist wurden diese in Gebiete des Landes umgesiedelt, in
denen sie sich sprachlich schwer verstindigen konnten. Ihr Besitz ging an
den neugegriindeten tiirkischen Staat. Ungér beschreibt die Vorgehenswei-
sen als interne Kolonialisierung. Kurdische Eliten wurden von der kurdischen
Normalbevélkerung bewusst getrennt, um weiterer politischer Organisation
vorzubeugen. 1928/29 glaubte sich die Regierung jedoch in der Zerschlagung
der kurdischen Bewegung bereits erfolgreich und erlaubte einigen Menschen,
nach Diyarbakir zuriickzukehren.?

Ab 1934 kam es zu einer dritten groflen Welle der Deportation mit dem
Ziel, zu garantieren, dass fortan nirgendwo auf dem Gebiet der Republik Tiir-
kei ein nicht-tiirkischstimmiger Bevolkerungsanteil von iiber 10 Prozent be-
stehen wiirde. Traditionen wie das Scheichtum wurden zudem rechtlich ab-
geschafft. Tiirken sollten nun in den landwirtschaftlich reichhaltigsten Ge-
genden angesiedelt werden. Ihnen wurden Anreize wie finanzielle Moglich-

23 Ungor2om: 126ff.
24 Kiinnecke 2010:108.
25 Vgl. Ungér 2011: 131ff.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

keiten und qualitativ hochwertige Wohngelegenheiten geboten; die deportier-
ten Kurden hingegen erhielten keine Vorteile. Das Ziel war ihre totale Assimi-
lierung: Langfristig sollten Kurden von Tiirken nicht mehr zu unterscheiden
sein.*

1937 fanden sich zudem Vertreter der Staaten Tiirkei, Iran und Irak zur
Unterzeichnung des Vertrags von Saadabad zusammen. Sie erkannten hier
ihre jeweiligen Grenzen an, ein Akt, der sich, »ohne sie beim Namen zu nen-
nen, gegen die Kurden«* richtete.

In den 1940er Jahren durften einige Kurden zuriick nach Diyarbakir keh-
ren, fanden ihre Hiuser jedoch zerstort oder in fremdem Besitz vor. Die neu-
en Bewohner versuchten zudem, sich gegen die Riickkehr der Kurden zu weh-
ren. Im Jahr 1950 schlieRlich wurde Atatiirks »Republikanische Volkspartei«
(Cumhuriyet Halk Partisi [CHP]) abgewahlt; in Diyarbakir hatte die nun regie-
rende »Demokratische Partei« (Demokrat Parti [DP]) iiber 50 Prozent der Stim-
men erhalten. Die CHP-Gewalttaten gegen Kurden wurden nie entschidigt,
religiosen Traditionen gegeniiber entstand nun jedoch wieder mehr Toleranz,
sodass einige kurdische Scheiche die religiése Lehre wieder aufnehmen konn-
ten.*®

Laut Ungér sind die Assimilierungstechniken der CHP in den Grof3stid-
ten z.T. erfolgreich gewesen, auf dem Land jedoch nicht. In Diyarbakir selbst
bestand die Bevolkerung auch im Jahr 2009 noch zu drei Vierteln aus Kur-
den.”

Die Deportationen der Kurden in der Tiirkei unterscheiden sich stark
von denen der Armenier: Hatte man die Armenier komplett aus dem Gebiet
der Tiirken vertreiben wollen, so versprach man sich von den gewaltsamen
Umsiedlungen der Kurden eine Eingliederung dieser in die tiirkische Kultur.
Ungoér formuliert fiir die Kurden:

»The deportations were destructive [Herv.i.0.], not only for the integrity of
the tribes and families affected, but for the Diyarbekir region as well. The
deportees obviously saw their social ties disrupted, their property confis-
cated, and their power fractured. [..] However, the deportations were also
constructive [Herv.i.0.]. They were part of a plan to reconstruct the Kurds
as Turks. The cases of Kurdish elites exemplify the double-edged nature of

26 Vgl. Ungor 2011: 150ff.

27 Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 147.
28 Vgl. Ungor 2011: 164f.

29 Vgl. Ungdr 2011: 168.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

inclusion and exclusion in nation formation. Their deportation and expro-
priation was expected to obviate competing loyalties and pave the way for
cultural assimilation of the general Kurdish population in the 1930s.«*°

International Aufsehen erregte der »Kurdenkonflikt« erst spiter, in den
1980er Jahren, als die »Arbeiterpartei Kurdistans« (Partiya Karkerén Kurdistané
[PKK]) erste bewaffnete Ubergriffe auf die Tiirkische Republik ausiibte.

Die PKK war zuvor am 27.11.1978 unter Fithrung von Abdullah Ocalan
unter marxistisch-leninistischer Auspragung gegriindet worden. Die kurdi-
schen Gebiete wurden hierbei als von der Tiirkei kolonialisiert angesehen, der
Kampf somit der Befreiung Kurdistans von den Kolonisatoren gewidmet.>
International gilt die PKK als illegale Terrororganisation. Ungér fithrt ihre
Griindung mit auf die Deportationen in der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts zuriick.

»The Young Turk attack on the Kurdish intelligentsia deepened existing
grievances and accentuated conflicts across generations. The elites, who
initially saw themselves as Muslims or Ottomans, were now constructed,
treated, and deported as Kurds [Herv.i.0.] and as such, made into Kurds.
For the deported Kurdish elites, the galvanizing impact of the Kemalists’
policies brought frustration and vindictiveness. [...] The experiences of the
1930s were remembered and transmitted across time and space to new
generations of Kurds. These new generations assimilated these narratives
and constructed a paradigm based on their nation’s suffering and a longing
to return to their homeland, which many had never actually seen. [..] The
PKK was spearheaded by many deportee families, and was symbolically
established in a village in the Lice district of Diyarbekir province, that had
been massacred and deported in 1925.<*>

Am 15.8.1984 begann die PKK ihre Kriegsfithrung gegen den tiirkischen Staat
mit Attacken in Semdinli (Provinz Hakkari) und Eruh (Provinz Siirt). Seitdem
agiert sie als Guerilla-Organisation.

»The PKK, as a large guerrilla insurgency group, has relied almost exclu-
sively on guerrilla tactics of hit-and-run featuring mostly shootings, armed

30  Ungorzom:167f.
31 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 109.
32 Ungdr2om:169.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

assaults, bombings, and explosive substances (including landmines). The ru-
ral areas in the southeast part of Turkey feature rocky mountains, which ge-
ographically isolate the region. Such isolation, along with the harsh terrain
of the region, has been beneficial and advantageous for guerrilla warfare
tactics because of the ability to hide from security forces.«*

Von 1978 bis 2002 rief der tiirkische Staat den Ausnahmezustand in kurdi-

schen Provinzen aus.>* Die gesamte Region litt fortan unter eingeschrinkten

Moglichkeiten und Rechten: Die Meinungsfreiheit sowie das Versammlungs-

und Organisationsrecht wurden beschnitten, das Gesellschafts- und Kulturle-

ben durch Zensur der Medien, Presse und Kiinste beschrankt. Unal beschreibt

diese Vorgehensweise wie folgt:

»Granting excessive power through the proclamation of a state of emer-
gency and extending anti-terrorism laws are among the deterrence tools
that are used commonly in counterterrorism efforts by terrorism-con-
fronting countries. Particularly in ethno-terrorism and in some cases, in
religion-motivated terrorism, where there is a large population supporting
a core terrorist group and where the ethnic population predominantly
lives in a specific province or provinces, emergency powers and collective
punishment are used in the hope of deterring terrorist activity.«*

Und des Weiteren:

»Research on the anti-defiance policies revealed that deterrence policies
might be not only ineffective, but also counterproductive given the social
psychological dynamics of the terrorists groups and/or their sympathiz-
ers/supporters within society [..]. Anti-defiance (i.e., soft-line accommoda-
tive) policies are found to be much more effective in curing terrorism,
because these policies increase the level of government legitimacy in the
eyes of the public by upholding the procedural justice and fairness and in
turn being effective at reducing terrorism.«*

Die PKK hat im Laufe der Jahrzehnte Verinderungen durchlaufen. Des Wei-

teren ist sie nur eine von mehreren kurdischen Organisationen bzw. Partei-

en, die - teils legal, teils illegal — in der Tirkei und in Form von Diaspora-

33
34
35
36

Unal 2012: 1.
Vgl. Kiinnecke 2010: 117.
Unal 2012: 29.
Unal 2012: 42.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

103


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Organisationen auflerhalb dieser agieren. @stergaard-Nielsen formuliert im
Jahr 2003:

»The PKK has recently announced its transformation process from a military
to a civil organization. Moreover, it is not the only Kurdish movement in or
outside of Turkey. Some want an independent Kurdish state, others regional
governance within a federation. Others again merely challenge the Turkish
Kemalist notion of unitary national Turkish identity by demanding recog-
nition of Kurdish distinctiveness in Turkish public space such as the right
to use the Kurdish language in schools and in the media, and the right to
use Kurdish names. However, the road to such recognition is halted by the
lack of freedom of speech and political organization among Kurds in Turkey.
Kurdish political activity is, still, regarded as a security threat and treated
accordingly. The right to political Kurdish representation has in and of itself
become an important first point on the agenda of all Kurdish organizations
and those sympathetic to the Kurdish cause.«

Von besonderer Bedeutung fiir die Diskussion um die Anerkennung kur-
discher Identitit ist die Frage nach der Selbstindigkeit der Sprache(n).
So schreibt Unal, Mitglied des tiirkischen Polizeirates und Vertreter der
offiziellen tiirkischen Haltung:

»[...] the Kurdish language is not a deep-rooted distinct language but just a
mix of Arabic, Persian, and Turkish languages [..]. The Turkish approach to
the Kurdish issue has been that there must be an effort to civilize Kurds in
the region because teaching Turkish is the only way for them to uplift their
primitive and uncivilized lives.<*®

Diese Theorie zur Sprachherkuntft ist von Linguisten widerlegt worden.

Der Gebrauch der kurdischen Sprache(n) war offiziell ab 1983 verboten,
zundchst selbst im privaten Raum unter strafrechtlicher Verfolgung. Im Jahr
1991, in dem Ministerprasident Demirel 6ffentlich von einer »kurdischen Rea-
litdt« sprach, wurde die Sprache im privaten Rahmen wieder zugelassen. Erst
2001 jedoch strich man das Gesetz im Zuge einer Verfassungsinderung end-
giiltig.*

37  (@stergaard-Nielsen 2003: 54.
38 Unal 2012:5.
39  Vgl. Kiinnecke 2010: 117.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Im politischen Kontext blieb(en) die Sprache(n) verboten. Im Jahr 2010
widmete Casier dem Fall des Biirgermeisters von Sur (einem Stadtteil Di-
yarbakirs und zeitgleich Landkreis der Provinz Diyarbakir), Abdullah Demir-
bas, einen Artikel. Demirbasg hatte in kurdischer Sprache gearbeitet, wodurch
ihm eine Gefingnisstrafe drohte. Er wandte sich an die Europdische Union
mit der Bitte um Hilfe.*® Casier beschreibt die vorangegangene Entscheidung
zur Sprachnutzung wie folgt:

»The Sur municipality’s decision had been made on the basis of a survey
conducted among 8920 households in the municipality. As the members of
the EP [European Parliament, Anm.d.Verf.] noted, 72 per cent of those re-
sponding to the survey identified Kurdish as their mother tongue. Only 24
per cent identified themselves as native speakers of Turkish. The remaining
gave Arabic, Armenian and Syriac to be their language of daily life. Based
on the results of the survey, Demirbas agreed with Osman Baydemir, the
mayor of Greater Diyarbakir, to implement a multilingual local policy. As a
result of this agreement, Demirbas had arrived in Brussels with a prison sen-
tence of one to three years hanging over his head. Confronted with dismissal
and prosecution, Demirbas sought to mobilize sympathy and support in Eu-
rope.«*'

Demirbag und seine politischen Anhinger/-innen versuchten, die Europii-
sche Union auf Demokratiemingel in der Tiirkei hinzuweisen in der Hoff-
nung, diese wiirde dann von aufien Druck auf die Regierung ausiiben. Da die
Tiirkei mit der Europiischen Union in Beitrittsverhandlungen steckte, ver-
sprach man sich hiervon viel.**

Casier beschreibt die generelle Darstellung der politischen Situation der
Tiirkei durch Kurden folgendermafien:

»Kurdish organizations [..] generally place the Kurdish question, and thus
themselves, in a key position within a narrative on the democratization of
Turkey. In their narration of the political situation, democracy will reign only
once the Kurdish question in Turkey is resolved. In this way, they pose the
Kurdish question as the root cause of the lack of democracy in Turkey. In their
opinion, Turkey’s policy towards the Kurds reveals the power of the military

40  Vgl. Casier 2010:10.
41 Casier2010:10f.
42 Vgl. Casier2010:19.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

105


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106  Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

over civil power, the lack of human rights, the centralist character of political
authority and the intolerant character of Turkish nationalism.«*

Auch Neyzi formuliert:

»The emergence of a diaspora in Europe played a key role in the use of the
language of democracy, human rights and citizenship in achieving political
mobilization through the use of new media and communication technolo-
gies transcending national boundaries. Debates in the diaspora became in-
strumental in setting the agenda in Turkey itself.«*

Casier sieht in diesen relativ neuen Moglichkeiten zur Selbstdarstellung
jedoch nicht nur einen Strategiewandel, sondern auch eine entscheidende
Komponente der Entwicklung kurdischen Selbstverstindnisses.

»[...] reaching out to multiple policy levels can have a transformative effect on
the actors and their messages. Adopting a discourse on human rights and de-
mocratization leads the actors to incorporate the meaning of that discourse,
so that we cannot reduce it to a mere strategic move, but we have to see it as
something that is changing the actors themselves as well.«*

Doch nicht nur auf EU-Ebene kimpfen Kurden aus der Tiirkei fiir ihre Aner-
kennung. Kurden leben in unterschiedlichen europiischen Lindern und pro-
fitieren hier vom Recht der Meinungs- und Organisationsfreiheit, um Debat-
ten auch auf nationaler Ebene voranzutreiben.

Uber die Anzahl von Kurden in Europa existieren keine verlisslichen Zah-
len, u.a. da die ethnische Zugehorigkeit keine offizielle Identititskategorie
darstellt und bei der Immigration daher nicht statistisch erfasst wird. Schit-
zungen zufolge leben ca. 1,5 Millionen Kurden aus verschiedenen Lindern in
Europa. Die Kurden bilden laut Baser weltweit die grofite staatenlose Diaspo-
ra.*® Des Weiteren beschreibt die Autorin Deutschland als das Land mit dem
héchsten kurdischen Bevolkerungsanteil Europas. Aufgrund der dominanten
Rolle Deutschlands in der EU und der langjahrigen deutsch-tiirkischen Be-
ziehungen setzen Baser zufolge zudem europaweit Kurden und ihre Unter-
stittzer/-innen Hoffnungen auf Deutschland als Vermittler mit der Tiirkei.

43 Casier2010:15.
44 Neyzi 2002: 93.
45  Casier 2010: 16.
46  Vgl. Baser 2017 in URL.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Deutschland sei somit zum »Knotenpunkt in Europa fir kurdischen politi-
schen Aktivismus im Exil« geworden.*

Bereits 1979 fand ein Zusammenschluss der in Deutschland ansissigen
kurdischen Organisationen im »Verbund der Vereine aus Kurdistan« (Yeki-
kiya Komelén Kurdistan [Komkar]) statt.*® Als weiterer Dachverband entstand
die »Foderation der Kurdischen Vereine in Deutschland e.V.« (Yekitiya Komalén
Kurd li Elmanya [YEK-Kom]), welche laut @stergaard-Nielsen politisch radika-
ler ausgerichtet ist und der PKK niher steht als Komkar.*’ 2014 wurde YEK-
Kom in »Demokratisches Gesellschaftszentrum der KurdInnen in Deutsch-
land e V.« (Navenda Civaka Demokratik ya Kurdén li Almanyayé [NAV-DEM]) um-
benannt.

Doch nicht immer ist das politische Engagement der Kurden aufier-
halb der Tiirkei fir jene innerhalb des Landes auf direktem Weg hilfreich.
@stergaard-Nielsen formuliert:

»The Turkish authorities already scrutinize the relatively radical rhetoric
and claims of Kurdish political organizations abroad. Therefore, intervie-
wees from Kurdish political groups in Turkey are very careful not to point
to particular links between them and diaspora political Kurdish groups.
Close ties may serve to damage and further marginalize Kurdish political
movements and parties in Turkey. Instead, legal political Kurdish activists in
Turkey, such as those from the political party Hadep, welcome support from
foreign human rights organizations or government institutions rather than
specific Kurdish political organizations.«*°

Kurdische Aktivisten und Aktivistinnen in Deutschland kimpfen allerdings
keinesfalls nur fiir das Leben der Kurden in der Tiirkei, sondern auch fiir
jenes in der Diaspora selbst.

»On top of theimmigrant political agenda is the demand for German author-
ities to accept the Kurdish people as a different nation (from Turks) in Ger-
many. Thus, an integral part of the immigrant political work is to carry out ac-
tivities related to the recognition of Kurdish identity, such as cultural events

47  Vgl. Baser 2017 in URL.

48  Vgl. Greve 2003: 246.

49  Vgl. @stergaard-Nielsen 2003: 54f.
50 (@stergaard-Nielsen 2003: 121.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

107


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

celebrating Kurdish traditions, and demands for mother-tongue teaching in
Kurdish.<"

Greve schreibt im Jahr 2003, dass Schitzungen zufolge die Halfte der kurdi-
schen Intellektuellen — Schriftsteller/-innen, Kinstler/-innen, politische Ka-
der - in der Diaspora lebt. Zudem geht er davon aus, dass alle Musiker/-in-
nen, die auf Zaza singen und produzieren, aulerhalb der Tiirkei leben.**

Dem Kulturausdruck kommt wie bereits erwihnt im kurdischen Kontext
eine besondere Rolle zu. So schreibt Christensen:

»Perhaps more than any other people, the Kurds depend on music for their
sense of belonging.«

Eine kurze Zusammenfassung der neueren Geschichte des kurdischen Kul-
turlebens in der Tirkei soll hier Aufschluss dariiber bieten. Unter Kurden war
das Hérerpublikum stets grofier als das lesende Publikum.** Musik konnte
das Volk somit leichter erreichen als andere Formen expressiven Kulturaus-
drucks. Die Liedtraditionen wurden lange Zeit miindlich von einem Dorf ins
nichste und von einer Generation an die folgende iiberliefert. Blum und Hass-
anpour weisen darauf hin, dass hierbei Sprachgrenzen eine untergeordnete
Rolle spielten: Einzelne Individuen trugen die musikalischen Traditionen von
einer Gegend in die andere, ungeachtet des dort vorherrschenden kurdischen
Dialekts.*® Dieses Phinomen wurde ab den 1920er Jahren verstirkt durch Ra-
diosendungen, deren Schallwellen die durch kurdische Gebiete gezogenen
Lindergrenzen iiberwanden. Radio Eriwan (auch Yerevan oder Jerewan) aus
Armenien kam eine iibergeordnete Rolle fiir Sendungen in Kurmanci zu; es
wurde auch in der Tirkei empfangen und gehort.

»Despite being officially supressed in Turkey, Kurdish music survived in
the countryside. The airwaves from Yerevan, Baghdad and Kirmanshah
carried music into private homes, despite the fact that listening to Kur-
dish broadcasts was considered an act against the Turkish state.«’®

51  @stergaard-Nielsen 2003: 54.

52 Vgl. Greve 2003: 248ff.

53 Christensen 2002: 743.

54  Vgl. Blum/Hassanpour1996: 326f.
55  Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 327f.
56  Blum/Hassanpour1996: 330.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

1967 wurde ein Gesetz verabschiedet, welches die Verbreitung sowie den
Besitz von Schallplatten in einer anderen Sprache als Tirkisch unter Stra-
fe stellte. Polizeikontrollen in Privathaushalten wurden durchgefithrt und
der Fund von Aufnahmen als Anzeichen einer separatistischen Haltung
gewertet.”” Spiter riickte das totale Verbot kurdischer Sprache(n) auch die
Livemusik-Praktiken in die Illegalitit. Blum und Hassanpour kommentieren
dies:

»Those who tell Kurds that their language does not exist create conditions
in which singing or listening to a popular song are a sign of life.«*®

Erst 2004 wurde in der Tiirkei die Ausstrahlung von Radio- und TV-Sendun-
gen in kurdischer Sprache erméglicht.® Als einen der Griinde fiir die Locke-
rung der Assimilierungsvorhaben benennt Saragoglu den Druck der Euro-
pdischen Union, mit der die Tiirkei im Jahr 1999 zu Beitrittsverhandlungen
schritt.®

Der menschlichen Stimme kommt in der kurdischen Musik eine iiberge-
ordnete Rolle zu. Je nach Genre und Gegend lassen sich Instrumente wie die
Davul oder die Zurna (ein Blasinstrument, zur Gruppe der Doppelrohrblatt-
instrumente gehorend) finden. Im Kontext der Tiirkei ist aber — wie auch in
der tiirkischen Volksmusik - insbesondere die Baglama, gelegentlich ersetzt
durch die Tanbur (ebenfalls eine Langhalslaute), bedeutsam und wird tiber-
wiegend zur Begleitung des Gesangs eingesetzt.”

Kurdische Musiker/-innen ecken in der Tirkei jedoch nicht hauptsich-
lich durch die musikalische Gestaltung ihrer Lieder an, sondern - nun, da
auch der Gebrauch der Sprache(n) wieder legal ist — durch den Kontext ihres
kulturellen Engagements. Boyce-Tillman formuliert:

»Musical performances contain both implicit and explicit value systems.
Some are within the sounds of the music itself and some are to do with the
context of the music making. Extrinsic values are present in the context of
the performance.«®?

Castelo-Branco spezifiziert:

57  Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 325f.
58  Blum/Hassanpour1996: 325.

59  Vgl. Kiinnecke 2010: 117.

60  Vgl. Saracoglu 2011: 58.

61 Vgl. Christensen 2002: 745f.

62  Boyce-Tillman 2008: 43.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Music expresses political allegiance and embodies nationalist sentiment
and>mythicdiscourse<[Herv.i.0.] about nation or region; it marks ethnic, na-
tional, and religious identities and ideologies, for specific repertoires, styles,
and musical instruments are associated with rival factions [...]. Music, dance,
and song lyrics also constitute an arena for counter discourses, a locus for
resistance where asymmetrical power relations are defied, political hege-
mony is critiqued and can be subverted, and conflict and violence can be
combated.«®

Der Ausdruck der kulturellen Zugehorigkeit und somit der politischen Posi-
tionierung durch Musik ist im Kontext kurdischen Kulturlebens in der Tiirkei
und in Deutschland bis heute bedeutsam.

Insbesondere wihrend der Jahre, in denen das Produzieren kurdischer
Musik in der Tiirkei verboten und somit so gut wie unmoglich gemacht wor-
den war, entstand ein Grof3teil der kurdischsprachigen Musikproduktionen in
der Diaspora, auch in Deutschland, wo die Strukturen fir kurdische Musik-
produktionen schon frith ausgebaut wurden. Bereits 1983 entstand der »Ver-
band der patriotischen Kiinstler aus Kurdistan« (Yekitiya Hunermendén Welat-
parézén Kurdistan [Hunerkom]) als erste kurdische Organisation mit kiinstle-
rischer und kurdisch-nationalistischer Zielsetzung in Deutschland: Folklore-
und Musikgruppen wurden hier unterstiitzt, Kassetten herausgegeben und
alljahrig ein kurdisches Folklore- und Musikseminar veranstaltet. 1986 wurde
in der Nachfolge von Hunerkom die »Kurdische Akademie« (Akademiya Kur-
di) in Neuss gegriindet. Sie entwickelte sich zum bedeutsamsten kurdischen
Musikzentrum Westeuropas, von wo aus grofe zentrale Festivals und europa-
weite Wettbewerbe organisiert und Kassetten in Kooperation mit dem Kélner
Musikstudio »Roj« herausgegeben wurden. Ableger der Akademie entstanden
in Berlin und Basel.*

Doch obwohl Kurden in Deutschland von Anfang an die Moglichkeit be-
kamen, uneingeschrinkt zu musizieren und zu produzieren, machten nicht
alle Musikschaffenden hiervon Gebrauch. Solomon beschreibt, wie kurdische
Rapper in den 1990er Jahren teilweise aus Selbstschutz darauf verzichteten,
als »kurdisch« aufzutreten:

»A number of prominent >Turkish< [Herv.i.0.] rappers in Germany are Kurds
who choose to be>Turkish<in their public personas and rap in Turkish and/or

63  Castelo-Branco 2010: 245.
64  Vgl. Greve 2003: 259f.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

German. [...] These choices of how to publically identify oneself and perform
that identity should be understood in the context of the civil war in the pre-
dominantly Kurdish region in southeast Turkey during the 1990s, and the
Turkish state’s repression of any public expression of Kurdish identity dur-
ing that period. [..] For Turkish Kurds resident in Germany who wanted to be
able to freely travel back and forth between Germany and Turkey, calling too
much attention to their Kurdishness (as, for example, by rapping in Kurdish)
may have created problems for them>in the homeland« [Herv.i.0.].<*°

Jedoch schreibt Solomon auch, dass nach den 1990er Jahren — der Zeit, als
in der Tiirkei selbst das Verbot, kurdisch zu sprechen oder gar zu sein, gelo-
ckert wurde — das offentliche Auftreten als Kurde in Deutschland durchaus
an Bedeutung gewann und dabei helfen konnte, sich ein spezifisches Image
aufzubauen. Das gleiche Phinomen konnte in Bezug auf die Identititskate-
gorien »Zaza« und »Alevit« beobachtet werden.

Zum Verhaltnis von kurdischen und tiirkischen Immigrierten und ihren
Nachfahren in Deutschland zueinander gibt es widerspriichliche Aussagen:
Greve schreibt, die Spannungen hitten in der neuen Umgebung kaum noch
Bedeutung, da die Gemeinsambkeiten zwischen Kurden und Tiirken gegen-
{iber Herkunftsdeutschen mehr zum Vorschein kimen.®” Hanrath hingegen
beschreibt das Klagen Kurdischstimmiger iiber die Diskriminierung durch
Tiirkischstimmige innerhalb Deutschlands.®® Gelegentlich wird von Kurden
aus der Tirkei im Kontext des Diaspora-Lebens der Begriff »Tiirkiyeli« (aus
der Tiirkei stammend) als Selbstbezeichnung gewéhlt, um die Frage einer eth-
nischen Definition zu umgehen.® Meine Interviewpartner/-innen berichte-
ten ebenfalls sowohl von Anniherungen der Kurden und Tiirken in Deutsch-
land als auch von anhaltender Diskriminierung.

Der Austausch zwischen den in der weltweiten Diaspora lebenden Kurden
und den Kurden in den Herkunftsregionen ist rege. Blum und Hassanpour
schreiben:

»Emigrants keep in touch with current styles of dancing and of >Kurdish
dress< [Herv.i.0.] as they receive video-tapes of weddings, television pro-

65  Solomon 2008: 79.

66  Vgl. Solomon 2008: 79.
67  Vgl. Creve 2003: 247.
68  Vgl. Hanrath 2011: 20.
69  Vgl. Creve 2003: 247f.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

grammes and concerts from Kurdistan; tapes of events in the Diaspora are
also sent back home.«’®

Das Interesse der Diaspora-Communitys gilt hierbei den gesamten Erschei-
nungen kurdischer Kultur, wie sie in den zu unterschiedlichen Lindern ge-
hérenden Gebieten, ausgedriickt in unterschiedlichen Sprachen, gelebt wer-

den.”

3.2 Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland

Uber die Jahre besuchte ich einige kurdische Konzerte in Kéln und Berlin. Ein
paar der Beobachtungen mochte ich hier zur niheren Charakterisierung des
Kulturlebens prisentieren.

Von allen Konzerten, die ich im Rahmen meiner Studie besuchte, waren
die kurdischen die lebhaftesten. Der Spafl des Publikums an den Veranstal-
tungen war hier bemerkenswert grofR. Eine wichtige Rolle spielte dabei stets
der gemeinsame Tanz: Hiufig erlebte ich es, dass Konzertbesucher/-innen
sich an den Hinden fassten, die Arme im Rhythmus vor und zuriick bewegten
und anfingen, in einer Reihe zu tanzen. Schnell schlossen sich ihnen dann an-
dere an; wer die Tanzschritte nicht beherrschte, durfte trotzdem mittanzen.
Man musste nur eine Hand am Ende der Reihe zu fassen kriegen, seine an-
dere Hand dem nichsten potentiellen Tinzer bzw. der nichsten potentiellen
Tinzerin hinhalten und dabei mit den Fiilen einigermaflen den Rhythmus
halten.

Das erste Mal bekam ich eine ausgestreckte Hand zu fassen und wurde in
den Reihentanz gezogen, als ich im Juni 2015 Mehmet Akbags Auftritt auf dem
Kolner Festival »Birlikte« besuchte (zu Mehmet Akbag siehe Kapitel 3.3.2). Es
handelte sich um ein grofies Open-Air-Fest mit zahlreichen Bithnen und ver-
schiedensten Musizierenden. Mehmets Bithne lag jedoch etwas abgelegener
als die meisten anderen und so fanden sich hier eher weniger zufillig vor-
beischlendernde Festivalbesucher/-innen ein. Das befreundete Fanpublikum,
das extra nach Mehmets versteckter Bithne gesucht hatte, und das die Kunst
des Reihentanzes bereits beherrschte, dominierte auf dieser Wiese. Es war
ein sonniger Tag, wir waren umgeben von Essens- und Getrinkestinden und

70  Blum/Hassanpour1996: 331.
71 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 331.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

von feiernden Menschen, und so war ich nicht verwundert itber den spon-
tanen Tanz und die ausgestreckte Hand — es passte fiir mich in die Festival-
stimmung. Erst spater begriff ich, wie typisch der Reihentanz fir kurdische
Konzerte im Allgemeinen ist.

Im April 2017 besuchte ich ein Konzert von Sakina Teyna und dem Anadolu
Quartet im Atze-Musiktheater in Berlin (zu Sakina Teyna siehe Kapitel 3.3.3).
Sakina, die es sich zum Ziel gesetzt hat, die Geschichte der Kurden in den
deutschsprachigen Gesellschaften bekannt zu machen, hatte ich zuvor mehr-
fach im Rahmen von Konzertveranstaltungen kultureller Begegnung auftre-
ten sehen, beispielsweise bei der interkulturellen Nevroz-Feier einer evange-
lischen Kirche.

Im Atze-Musiktheater traten sie und das Anadolu Quartet jedoch nicht
mit mehreren anderen Bands und Kulturbotschaftern und Kulturbotschafte-
rinnen im Rahmen eines kulturpolitischen Projektes auf, sondern als Headli-
ner eines abendfiillenden Konzertprogramms mit Vorband. Im Publikum saf
diesmal eine kurdische Fangemeinde, die sichtlich emotional gerithrt von der
Musik war. Ich kannte den Veranstaltungsort bereits von Theaterauffithrun-
gen (es handelt sich um einen mittelgrofRen Theatersaal), die Tickets waren
vergleichsweise teuer gewesen und insgesamt hatte ich vor Konzertbeginn
im Theaterfoyer den Eindruck gewonnen, die Leute kimen her im Sinne ei-
nes gediegenen abendlichen Ausgehens. Als im spiteren Verlauf des Abends
die Bithne von ein paar Konzertgingerinnen gestiirmt und ein Reihentanz
gestartet wurde, mit ausgestreckten Hinden in Richtung des restlichen Pu-
blikums, von dem sich Teile auch spontan anschlossen, war ich ehrlich tiber-
rascht. Auf der Wiese vor Mehmet Akbags Festivalbithne war mir dies stim-
mig vorgekommen. Im bestuhlten Theatersaal, in dem alles wohlorganisiert
schien, von den gedruckten Hochglanz-Konzertpostern bis hin zur profes-
sionellen Beleuchtung der Biihne, jedoch war mir dies auch knapp zwei Jahre
nach Mehmets Konzert noch neu. Das Konzertpublikum tanzte wohlgemerkt
nicht vor der Bithne — auch das hitte ich in einem bestuhlten Saal schon eher
ungewohnlich gefunden -, sondern auf der Bithne, um Sakina und das Ana-
dolu Quartet herum. Die Stimmung im Saal war fantastisch und die Musi-
ker/-innen strahlten. Hier wurde kurdische Kultur wirklich gelebt.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

3.3 Portraits kurdischer Musikschaffender

Mithilfe von fiinf detaillierten Portraits kurdischer Musikschaffender méch-
te ich nun einen genaueren Einblick in das Community-Leben samt seiner
Konzertorganisation ermdglichen.

3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoglu alias Ardil Ariya

Mein erster kurdischer Interviewpartner war Nurettin »Nuri« Kanoglu, ein
kurdischer Singer und Baglama-Spieler. Ich hatte ihn kennen gelernt, als er
in meinem Interview mit Kemal Sahir Giirel iibersetzt hatte. Das Interview
mit ihm selbst fand im Juni 2015 — einem hoffnungsvollen Monat fiir die Kur-
den - in seiner Wohnung in Kéln-Miilheim im Beisein seiner Frau und seiner
Tochter, zu dem Zeitpunkt ein Baby, statt.

Nurettin ist in Biiyitkbeskavak, einem Dorf in der Nihe Konyas, aufge-
wachsen. Wihrend seiner Kindheit hatte er wenig Kontakt zum eigenen Vater,
da dieser sich aus politischen und wirtschaftlichen Griinden nicht im Heimat-
land aufhalten konnte, sondern mal in Deutschland, mal in der Schweiz leb-
te. Aus humanitiren Griinden war sein Asylantrag bewilligt worden. Nurettin
gibt jedoch heute an, der Hauptgrund fiir die Immigration seines Vaters sei
wirtschaftlicher Natur gewesen: Von Europa aus habe er sowohl seine Her-
kunftsfamilie als auch seine eigene kinderreiche Familie ernihren sollen. Die
Verdienstmoglichkeiten in der Tiirkei selbst waren ihm und seiner Familie
aus Griinden der Diskriminierung der kurdischen Identitit bedrohlich stark
eingeschrinkt worden.

Nurettin besuchte die Schule in Anatolien und wurde hier aufgrund sei-
ner Singstimme fiir die musikalische Gestaltung festlicher Zeremonien aus-
gewahlt.

1995 zogen er und seine Familie zum Vater nach Deutschland nach. Zu-
nichst kam die Familie in Konigswinter unter. Nurettin beendete hier seine
Schullaufbahn und studierte spiter Bauingenieurwesen in Aachen und Koln.

Wihrend seiner Studienzeit war Nurettin in kurdischen Studentenver-
einen in Deutschland aktiv und machte hauptsichlich als Funktionsmusiker
von sich Reden: Er war hier fiir die musikalische Untermalung verschiedener
politischer und/oder kultureller Vereinsveranstaltungen zustindig und trat
des Weiteren auf Hochzeiten auf. Mal spielte er hierbei solo (nur Gesang und
Baglama-Spiel), gelegentlich trat er auch mit einer Band mit westlichen In-
strumenten (Gitarre, Bass, Schlagzeug) auf. Er gibt an, deutlich lieber auf Kur-

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

disch als auf Tiirkisch zu singen, und sagt zudem aus, seine Begleitmusiker/
-innen seien tiber die Jahre fast immer Kurden gewesen, er habe jedoch auch
iiber lingere Zeit mit einem tiirkischen Gitarristen zusammengearbeitet. Bis
heute singt Nurettin meistens auf Einladung kurdischer Institutionen. Er er-
zihlte im Interview aber auch, dass ein paar tiirkischsprachige Songs, die er
gesungen und bei YouTube hochgeladen habe, sich der Beliebtheit beim tiir-
kischen Publikum erfreuen wiirden.

Beziiglich meiner Frage, ob er sich politisch in Deutschland engagiere,
verwies Nurettin erneut ausfithrlich auf seine Titigkeiten in kurdischen Kul-
turvereinen — wie auch fiir meine anderen kurdischen Interviewpartner/
-innen scheinen fiir ihn der Erhalt kurdischer Kultur und der politische Kampf
Hand in Hand zu gehen.

»Bis ich angefangen [habe], zu arbeiten, da hatte ich Zeit und da habe ich
mich auch politisch sehr engagiert. Wie gesagt, wiahrend des Studiums [...]
war ich in diesem kurdischen Studentenverband tatig, da war ich in kurdi-
schen Kulturvereinen. [..] Da habe ich zum Beispiel auch 2003 angefangen,
so Musikunterricht zu nehmen, also Gitarrenunterricht, Saz-Unterricht und
Gesangsunterricht. Nach [ein] paar Jahren habe ich dann angefangen, auch
die Kinder zu unterrichten und habe das auch, diese Tatigkeit, fiinf Jahre
lang gemacht. [..] Indirekt auch immer mit der Politik hat man was zu tun,
weil wir sind immer auf politische Veranstaltungen eingeladen worden. [..]
Also, ich sag’ mal so: Dieser Verein, da hat man zwar hauptsichlich jetzt sich
kulturell beschaftigt, aber die meisten Singer, die da waren, [..] die hatten
mit diesen politischen Vereinen [zu tun]. Die waren auch sehr aktiv da tatig.
Und die Leute, die uns besucht haben, waren meistens Kurden, die auch sehr
politisch aktiv waren in Deutschland. Also, so war unser Alltag sowohl von
Kultur, von Musik, als auch natiirlich von Politik gepragt.«

Ich hatte ihn jedoch in einem véllig anderen Kontext kennen gelernt: 2015
nahm Nurettin unter dem Namen Ardil Ariya ein Soloalbum in Kemal Sa-
hir Giirels Tonstudio auf, mit dem er sich von der Funktionsmusik entfernen
wollte. Wihrend des Interviews mit Kemal, fiir das er iibersetzt hatte, war mir
bewusst geworden, wie reprisentativ die Kooperation der beiden fiir die Ak-
tivititen in Kemals Studio im Allgemeinen waren, und so widmete ich mich
einen Monat spdter im Interview mit Nurettin selbst auch explizit dieser Pro-
duktion.

Bei der Produktion handelte es sich um Nurettins Debiitalbum; er finan-
zierte es selbst. Von zehn Stiicken waren laut seiner Angabe neun Neukom-

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

positionen, eines traditionell. Von den Neukompositionen hatte er fir zwei
die Texte selbst geschrieben, fiir die anderen traditionelle kurdische Gedichte
vertont. Kemal nutzte als Nurettins Produzent und Arrangeur seine Kontak-
te in der Tiirkei, um dort zusitzliche Musiker/-innen fiir die Aufnahmen zu
gewinnen.

»Wir haben zusammen entschieden, bei welchem Lied [..] welche Instru-
mente dann halt spielen sollen. Und so haben wir die komplette[n] Instru-
mente in Istanbul von den Profi-Musikern spielen lassen. [...] Also nicht mit
meiner eigenen Band. [..] In meiner Band habe ich nur drei, vier Instrumen-
te, aberin meinem Album haben wir schon iiber 15 verschiedene Instrumen-
te spielen lassen. Es war nicht moglich innerhalb der Band.«

Auf die Frage, ob er mit seiner Musik einen politischen Anspruch verfolge,
antwortete Nurettin, dass er dies frither getan habe und sich fiir die Zukunft
auch wieder vorstellen kénne, mit dem erwihnten Debiitalbum jedoch ein-
fach einmal nur als Kiinstler wahrgenommen werden wolle. Er beschrieb mir
dies als eine sehr bewusste Entscheidung und sagte, es sei ihm klar, dass dies
die Vermarktung erschweren werde.

»[Das Album wird] >Die Farben der Liebe< heifden. Ich habe nur einfach mir
als Thema einfach nurjetzt die Liebe vorgenommen und wollte mit meinem
ersten Album nicht unbedingt irgendwelche politische[n] Motive nutzen,
um an die Leute heranzukommen. Ich wollte einfach erst mal mein Talent,
meine Stimme, einfach so auf dem Markt, sagen wir mal, testen lassen, ohne
dassjemand [..] aus ’nem politischen Motiv irgendwie zuhért. [...] Es wiirde
[..] die Sache viel einfacher machen, wenn ich irgendwelche politischen Mo-
tive [verwenden wiirde]. Die kurdische Freiheitsbewegung und die Leute, die
da natiirlich ihr Leben dafiir geopfert haben, da kénnte ich auch ’n Lied iiber
die singen. Das wiirde wahrscheinlich mir einige Sachen erleichtern, aber
ich wollte nicht das fiir mein[en] eigene[n] Profit irgendwie nutzen. Ich hab’
gesagt: Nee, so die Leuten sollen erst mal mich fiir meine Musik bewerten.
Einfach so neutral erst mal.«

Hierbei ist es fiir ihn von Vorteil, nur ein semi-professioneller Musiker zu
sein.

»lch habe gearbeitet, ich habe studiert und Musik war einfach fiir mich ’ne
Leidenschaft, aber ich wusste: Ich will spater eigentlich mein Geld nicht mit
der Musik, sondern mit meinem Beruf verdienen, weil wenn man mit der

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Musik Geld verdient, muss man nur das machen, was ’nem Publikum gefillt
oder was zurzeit so in«<ist. [... Ich] mache gerade die Musik, die mir gefallt
und [die] aus dem Herzen kommt.«

Als Kurde hat er in Deutschland jedoch nicht nur Vorteile — wie etwa den
Zugang zum vielseitigen Vereinsleben mit dem verbundenen Musikmarkt —
erlebt, sondern war auch erneut Diskriminierung ausgesetzt. So berichtet er,
in seiner Studienzeit mehrfach von tiirkischen Ultranationalisten fast verprii-
gelt worden zu sein.

Wenn er Deutschen ohne Vorkenntnis zur Gesellschaft der Tiirkei erkld-
ren wollte, dass er zwar aus der Tiirkei kommt, aber nicht tiirkischer Her-
kunft ist, so stief$ er, laut eigener Aussage, zudem nicht immer auf Interesse.
Gelegentlich sah er zwar auch Deutsche ohne biographischen Bezug zur Tiir-
kei auf kurdischen Veranstaltungen — z.B. Mitglieder der Linkspartei —, doch
dies blieb eher die Ausnahme. Sehr zufrieden ist er nun mit der Entwick-
lung, dass es auf Veranstaltungen fiir kurdische und/oder alevitische Zwe-
cke in Deutschland mittlerweile hiufig auch Slogans, Plakate und Banner in
deutscher Sprache gibt, da er sich hiervon eine Offentlichkeitswirksamkeit
erhofft.

Nurettin war, was die politische Lage der Kurden angeht, bei unserem
Interview sehr optimistisch — es sei hinzugefiigt, dass das Gesprich am Tag
nach dem beeindruckenden Wahlergebnis der HDP im Juni 2015 stattfand.
So sagte er hier:

»Einiges hatsichjetztins Positive verdndert. Man istjetzt mutiger, man redet
jetzt wirklich offen, zum Beispiel, (iber Probleme. [..] Ich denke mal schon,
dass die Menschen einfach in der Tiirkei auch mide sind von diesen Polari-
sierungen:>Du bist Tiirke, ich bin Kurde, du bist das!<[...] Die wollen jetzt ein-
fach, ja, europdischen Standard leben. [..] Die wollen ’was von ihrem Leben
haben und nicht stindigirgendwie im Kampf weiterleben. Ich denke mal, so
in [den] nachsten hoffentlich so zwanzig, dreifRig Jahren hat die Tiirkei auch
diese Standards [wie] in Europa erreicht.«

Seine eigene Musik wollte er auch gerne in der Tiirkei verbreiten. Konkrete

Schritte in die Richtung hatte er jedoch noch nicht unternommen.

Als ich knapp zwei Jahre spiter noch einmal per E-Mail in Kontakt mit Nuret-
tin stand und fragte, wie sich die Vermarktung seines Albums ergeben habe,
antwortete er (zitiert aus einer E-Mail vom 1.3.2017):

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

n7


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Mein Album wurde Ende 2015 veréffentlicht. Leider zu einem Zeitpunkt, wo
im tiirkischen Kurdistan der tible Krieg wieder angefangen hat. Deswegen
habe ich keine Promo gemacht.«

Die Tendenz, in Situationen der Trauer die Werbung fiir die eigene Musik-
karriere einzustellen, habe ich in kurdischen Kreisen mehrfach beobachtet.
Ahnliches hieriiber sagte auch Sakina Teyna (siehe zu ihr Kapitel 3.3.3). Aus
Solidaritit zu in der Tiirkei lebenden Kurden lassen Musiker/-innen es mit-
unter zu, dass auch ihre in der Diaspora ausgelebten Musikkarrieren Schaden
durch die Geschehnisse in der Tiirkei nehmen.

3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbas

Mehmet Akbag ist ein kurdischer Singer, welcher mir von Kemal Sahir Giirel
als weiterer Interviewpartner empfohlen worden war. Als Ort fur unser In-
terview, was am 13.6.2015 stattfand, wihlte er das Café »Goldmund« in KdIn-
Ehrenfeld aus.

Mehmet ist in Diyarbakir aufgewachsen, zog jedoch nach seinem Studi-
um der Bautechnik im Jahr 2001 nach Istanbul. Nachdem er bereits als Ju-
gendlicher bei Schulkonzerten aufgetreten war, bekam er hier ein Stipendi-
um fiir Unterricht in klassischem Gesang angeboten. Er wurde Leadsinger
einer Band, welche in seiner Muttersprache Zaza musizierte und vom meso-
potamischen Kulturzentrum Unterstiitzung erhielt.

Ende 2004 kam Mehmet mit seiner Band fiir ein Konzert auf einem
kurdischen Kulturfestival in Gelsenkirchen nach Deutschland. Seine geplan-
te Riickkehr in die Tiirkei bereitete ihm Sorgen: Seit Lingerem versuchte
er dort, dem verpflichtenden tirkischen Militirdienst zu entgehen, da er
befiirchtete, von tiirkischen Militirangehorigen als kurdischer Mann miss-
handelt zu werden. Sein kleiner Bekanntheitsgrad als Musiker erhéhte fiir
ihn die Gefahr, als Verriter eingestuft zu werden: Sich offen zum kurdischen
Kulturleben zu bekennen, fithrt nicht selten dazu, als Separatist bewertet zu
werden und schwerwiegende Konsequenzen ertragen zu miissen. Am Tag
des Konzerts in Gelsenkirchen wusste Mehmet, bei seiner Riickkehr in die
Tiirkei wiirde er seinen ablaufenden Pass verlingern lassen miissen — ein
Amtsbesuch, der das sofortige Einziehen zum Militirdienst zur Folge haben
konnte. Obwohl er nie zuvor in Deutschland gewesen war und nach wie vor
eine Wohnung in Istanbul hatte, beschloss er spontan, in Deutschland zu
bleiben.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Mittlerweile lebt Mehmet in Kéln und verfolgt hier eine Solokarriere
mit wechselnden Begleitmusikern und Begleitmusikerinnen, von der er
jedoch nicht leben kann. Verschiedene Nebentitigkeiten erméglichen ihm,
seine musikalischen Ambitionen weiterhin zu verfolgen. Seine erste Zeit
in Deutschland beschreibt er wie folgt: Vormittags habe er einen Deutsch-
Sprachkurs besucht, danach in einem Café bis 22:30 Uhr gearbeitet, wonach
er zu Musikproben gegangen sei. Ab 6 Uhr morgens habe er eine Kneipe
putzen miissen, um finanziell zu iberleben. Mittlerweile ist er etablierter
und weniger auf Jobs neben seinen musikalischen Aktivititen angewiesen.
Ganz ohne Zuverdienste kommt er jedoch nicht aus.

Zunichst halfen Mehmet vor allem Kontakte aus der Tiirkei dabei, sich in
Deutschland einen Namen als Musiker aufzubauen: Seine Premiere als So-
lokiinstler gab er beim Edelweif3piratenfestival in Kéln, bei dem auch per-
sische Musikschaffende, welche ebenfalls vorher am mesopotamischen Kul-
turzentrum in Istanbul aktiv gewesen waren, auftraten. Hieraufhin wurde er
zu weiteren Festivals, wie bspw. einem kurdischen Filmfestival, als Musiker
eingeladen.

Mittlerweile veranstaltet Mehmet viele Konzerte selbst und kiitmmert sich
auch selbst um die Werbung. Dass er bei der Organisation auf sich alleine ge-
stellt ist, ist seiner Aussage nach der Tatsache geschuldet, dass Musikagentu-
ren aus den Diaspora-Communitys der Tiirkei keine Kurden in ihr Programm
aufnehmen wollen. Dadurch bleibt er sich seiner Rolle des politisch Unter-
driickten auch in Deutschland stets bewusst. Er sagt:

»Wir haben keinen Status. Deshalb unsere Musik, auch, hat keinen Status in
der Welt. Und wir miissen tausend Mal mehr kimpfen als andere Musiker.
[..] Das war ein Kampf fiir mich, auch ein Kulturkampf. Sowieso: Wir sind
politisch! Wir sind Kurden und wir wollen unsere Wahrheit zeigen der Welt.
Und das war auch ein Teil davon, als Musiker fiir meine Kultur kimpfen.«

Andererseits mochte Mehmet auch nicht fiir rein kurdische Organisatio-
nen spielen und seine Musik nicht konkreten politischen oder traditionell-
feierlichen Anlissen widmen, sondern als Kiinstler bestehen, wodurch ihm
wiederum Verdienstmoglichkeiten innerhalb der kurdischen Communitys in
Deutschland verwehrt bleiben.

»lch kann nicht nur mit Musik leben. Bei Kurden das ist auch problematisch.
Wenn du machst keine politische Musik oder keine dieser Hochzeitsmusik,

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

19


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

danndubist nicht kommerziell. Du hast etwas Sorgen (iber Kunst. Das macht
dein Leben sehr schwierig.«

Mehmet versucht, ein internationales, kiinstlerisch interessiertes Publikum
anzusprechen. Daher entschied er sich, auf Deutsch und Englisch fir seine
Konzerte zu werben, anstatt nur auf Kurdisch oder Tiirkisch wie so viele an-
dere Musiker/-innen in Kéln. Gelegentlich passt er sein Image zudem den
Erwartung des herkunftsdeutschen Konzertpublikums an. Als Beispiel hier-
fiir moéchte ich die Werbung fiir den Abend »Sharq-1 Project: Songs of Midd-
le East« anfithren. Bei diesem Konzert in der evangelischen Martin-Luther-
Kirche in Kéln, die fiir Konzerte mit Musikschaffenden aus unterschiedlichen
Teilen der Welt bekannt ist, sang er hauptsichlich kurdische Lieder, jedoch
auch einige aus den Traditionen der Armenier, Perser, Assyrer und Araber.

Abbildung 3: Ankiindigung von Mehmet Akbas fiir das Konzert
»Sharq-i Project: Songs of Middle East«™

Sa. 10. Jan. 2015
Lutherkirche Siidstadt
Martin-Luther-Platz 4
50677 Kdln

Eintritt: 15 € AK

VVK: 12 € + Gebur bei KolnTicket |8

Mit viel Humor beschrieb Mehmet mir, wie er sich das Konzept fur die
Konzert-Werbung iiberlegt hatte:

»lch wollte etwas politisch auch sagen. Kurdische Kleidung, kurdische inter-
nationale Farben, aber die Lieder aus dem Mittleren Osten. Und dieses Pla-
kat war Uberall. Sieht ein bisschen exotisch aus, diese Idee ist ein bisschen
von Orientalismus auch [gepragt] und hat funktioniert! In Europa, leider. Lei-
der! [...] Nur das hat funktioniert. Ich hatte nur diese Mdglichkeit.«

72 http://heyevent.de/event/hd3ins7ccws32a/mehmet-akbas-bandsharg-i-project-
songs-of-middle-east [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

14,02.2028, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) M-


http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east

3. Die Kurden

Zudem sagt er aus, sein herkunftsdeutsches Publikum komme zu seinen Kon-
zerten, um etwas iiber Kultur zu lernen. Die Meisten wiirden sich im Voraus
dariiber informieren, was es bedeute, zu einem kurdischen Konzert zu gehen,
und durch das Konzert noch mehr erfahren wollen. An Abenden wie dem des
»Sharqu-i Project« gibt Mehmet, um dem Publikum diesen Wunsch zu er-
fiillen, zwischen den Liedern Informationen hierzu. Menschen zu erreichen,
die sich nicht sowieso iiber die kurdische Kultur informieren méchten, ge-
lingt ihm, laut eigener Aussage, nicht.

»Die europdische Cesellschaft ist so: Die sind [eine] gebildete Gesellschaft,
normalerweise. Sie wissen, wohin sie gehen. [...] Vorher, sie informieren sich
etwas. [...] Bei Konzerten, wir erklaren etwas iber Kultur oder tiber Lieder
oder so: [..] Was bedeutet das? Was erklart dieses Lied? Von welcher Religi-
on? Ist das ein Mystik-Lied oder ein Tanzlied oder ein alevitisches Lied oder
sunnitisches Lied oder so? [..] Europdische Menschen, wenn sie haben keine
Ahnung, sowieso, sie kommen nicht. Sie sind nicht dabei.«

Mehmet wird mittlerweile auch zu Konzerten in anderen Teilen Europas ein-
geladen und tritt auferdem regelmiRig in der Tiirkei auf.

Unser Interview fand am Vortag eines Auftritts in Kéln statt: vor jenem
auf dem in Kapitel 3.2 bereits erwihnten Sommerfest »Birlikte«. Das Fest wird
alljahrlich in der Keupstrafde in Kéln-Mithlheim veranstaltet, in der viele Men-
schen mit biographischem Bezug zur Tiirkei leben und arbeiten, und in der
im Jahr 2004 ein rechtsextremistischer Anschlag veriibt wurde. Das Fest —
mit einer grofien Konzertreihe — soll symbolisieren, dass Taten des Grauens
und Gefiihle des Mistrauens nun itberwunden sind. Menschen aus der Tiirkei
und Herkunftsdeutsche leben hiernach nun friedlich zusammen (birlikte = dt.
zusammen).

Mehmet war eingeladen, auf dem Friedensfest aufzutreten, bemingel-
te jedoch, der einzige kurdische Musiker zu sein — und das obwohl insge-
samt 500 Kiinstler/-innen angekiindigt waren, viele davon mit biographi-
schen Hintergrund aus der Tiirkei. Erschwerend hinzu kam fiir ihn, dass er
auf einer sehr kleinen, abgelegenen Biithne der insgesamt 30 verschiedenen
Bithnen auftreten sollte. Die Veranstalter bezahlten die Musiker/-innen zu-
dem nicht, was fir kommerziell erfolgreiche Musiker/-innen der Stadt Kéln
kein Problem darstellte, ihn jedoch fast vom Auftreten abgehalten hitte, da
er als Solosinger Begleitinstrumentalisten oder Begleitinstrumentalistinnen
engagieren musste, welche ebenfalls grofie Schwierigkeiten haben, sich mit
Musik finanziell zu halten. Der Spielraum, was den Musikschaffenden finan-

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

21


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ziell realisierbar erschien, war hierdurch sehr klein. In diesem Fall jedoch
hatte Mehmet Gliick gehabt: Er hatte Instrumentalisten gefunden, die bereit
waren, ohne Bezahlung mit ihm auf dem Fest aufzutreten.

Der besagte Auftritt am Tag nach dem Interview verlief sehr gut. Ob-
wohl die Bithne abgelegen platziert war, fand sich ein relativ grofles Publi-
kum zusammen, jedoch hatte ich den Eindruck, dass ein nicht unbeachtlicher
Teil der Leute gezielt gekommen war. Es gab weniger zufillige Konzertbesu-
cher/-innen als an den zentraler gelegenen Bithnen. Obwohl das Fest ansons-
ten zahlreich von Deutschen ohne biographischen Bezug zur Tiirkei besucht
wurde, schien sich vor Mehmets Bithne eher ein tiirkisch-kurdisches Insider-
Publikum zu versammeln. Ich traf einige Bekannte, auch Nurettin Kanoglu,
vor Mehmets Bithne und deutete dies als Zeichen dafiir, dass die Vernetzung
innerhalb der kurdischen Musikszene Kélns gut ausgebaut ist.

Dennoch finde ich es bedauerlich, dass selbst bei der Organisation eines
politischen Festes, das die Menschen mit Migrationshintergrund aus der Tiir-
kei in Deutschland wiirdigen soll, ibersehen wird, dass ca. ein Drittel dieser
Menschen kurdischer Abstammung ist. Mehmet selbst sieht die Realitit der
in Deutschland lebenden Menschen aus der Tiirkei auf dem Fest »Birlikte« als
nicht gut reprasentiert an. Er sagte im Interview: »Das ist etwas von oben,
das ist nicht zivil.« Dies als politisches Event auszugeben empfinde er als ein
»bisschen leicht.

Zu der Frage, ob er selbst sich als politisch ansehe, antwortete Mehmet
zunichst, dass er nicht Mitglied in einer Partei oder einem Verein sei, fiigte
dann jedoch hinzu:

»Als Person, ich bin politisch. Ich bin sehr politisch. Ich bin Kurde! In der Welt,
wenn du singst auf Kurdisch, wenn du machst kurdische Musik, sowieso, du
bist politisch. [..] Ich kimpfe fiir meine Wahrheit, fiir unsere Kultur, unseren
Status. [..] Wir wollen [einen] Status haben!«

Probleme mit dem mangelnden Status ergaben sich fiir Mehmet in der Ver-
gangenheit jedoch nicht nur bei der Organisation von Konzerten, sondern
ebenfalls bei der Produktion von CDs. 2012 verdffentlichte er ein Doppelal-
bum, von dem ein Album in Deutschland, eines in der Tiirkei aufgenommen
wurde. In den Musikliden der Tiirkei ist seine CD unter der Rubrik der »eth-
nischen Musik« (entspricht laut Mehmet unserer Kategorie der »Weltmusik«)
zu finden, neben Alben von Europiern, Siidamerikanern etc., anstatt der Mu-
sik der Tiirkei zugeordnet zu sein. Dieses Labeling kann zwar als befremd-
lich angesehen werden, da Mehmet in der Tiirkei geboren wurde und auf-

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

gewachsen ist und zudem anatolische Musik macht, bietet ihm jedoch die
Méglichkeit, itberhaupt seine CD in der Tiirkei zu vermarkten. Ahnlich wie
er sich in Deutschland auf orientalistische Bilder einlisst, um sich einen klei-
nen kommerziellen Erfolg zu ermdglichen, hebt er hier nun die Produktion
in Deutschland hervor, um die Auswirkung von Inlandskonflikten der Tiirkei
bei der Vermarktung abzuschwichen. Er sagt:

»Die Leute, sie haben Interesse fiir [...] Produktionen aus Europa, so Deutsch-
land. [..] Wenn du machst etwas mit europiischen Produkteuren oder so, sie
finden [das] sehr interessant.«

Beziiglich der Organisation von Konzerten innerhalb Deutschlands hebt Meh-
met hervor, wie grofd die Freiheiten und die Moglichkeiten fir Musiker/-innen
seien, vorausgesetzt diese seien zahlungskriftig: Riumlichkeiten miissten ge-
mietet und bezahlt werden, eine weitere Selektion finde nicht statt, wohin-
gegen er in der Tirkei trotz Moglichkeit, zu zahlen, an manchen Orten als
Kurde nicht spielen dirfe.

Ein Leben in der Tiirkei zieht er nicht mehr in Betracht.

Das Leben in Deutschland erméglicht es Mehmet zudem, mit Menschen
aus anderen Kulturen zu kooperieren, auch mit anderen Kurden. Bei einem
weiteren Konzert von ihm, das ich im Mirz 2015 im »Kulturbunker« in Kéln
besuchte, spielte er u.a. zusammen mit Rony Barrak, einem Darbuka-Spieler
aus dem Libanon, welcher zu Gast in Deutschland war, und mit Nuré Dlovani,
einer Violinistin und zudem armenischen Kurdin, die wie er in K6In lebt. Uber
Zusammenschliisse mit Kurden aus anderen Lindern sagt er:

»In Europa, wir haben [die] Einheit geschafft. [..] In Kurdistan nicht, aber in
Europa haben wir das.«

Insgesamt scheinen mir kurdische Musiker/-innen innerhalb Deutschlands
sehr gut miteinander vernetzt zu sein. Bei meiner spiteren Interviewphase
in Berlin traf ich Mehmet wieder — er kannte natiirlich auch die kurdischen
Musiker/-innen dort und war von einem von ihnen fiir ein gemeinsames Kon-
zert eingeladen worden.

3.3.3 Musikerinportrait Sakina Teyna
Sakina Teyna ist eine kurdisch-alevitische Singerin aus Varto (Provinz Musg).

Das Alevitum nimmt in ihrem Leben nicht die Funktion einer Religionszu-
gehorigkeit ein, sondern die der Zugehdorigkeit zu einer kulturellen Gruppe.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

123


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Thre Muttersprache ist Zaza. Fast alle Musiker/-innen, die ich gefragt hatte,
wen ich fiir meine Studie interviewen konnte, hatten auf sie verwiesen. Und
so fand unser Interview am 15.3.2016 im »Restaurant LyLy« am Alten Markt
in Kéln statt. Sie kam in Begleitung einer ebenfalls kurdischen Freundin. Die
von Sakina vorgeschlagene Location kannte ich bereits von vorangegangenen
Abenden mit meinem tiirkischen Chor. Es ist ein beliebter Treffpunkt fiir links
ausgerichtete Kurden und Tiirken in Kéln.

Sakina sagt aus, in der Tiirkei aus vier Griinden, die alle mit dem Buch-
staben »K« beginnen, diskriminiert worden zu sein: als Kiirt (Kurdin), Kizilbag
(Alevitin), Komiinist (Kommunistin) und Kadin (Frau).

Musik spielte in Sakinas Leben schon frith eine Rolle: Als kleines Kind ver-
suchte sie bereits, zur Musik ihrer vier Saz-spielenden Briider zu singen. In
der Grundschule wurde sie fiir den offiziellen Schulchor ausgewihlt. Heu-
te betrachtet sie es mit Bedauern, dass sie dort immer tiirkisch-nationale
Marschlieder singen musste. Auch auf der weiterfithrenden Schule und der
Universitit sang sie bei Veranstaltungen. AufRer bei Hochzeitsfeiern, so sagt
sie, habe es hierbei aber keine kurdische Musik gegeben — das kurdische Re-
pertoire habe sie erst spiter kennen gelernt.

Die Diskriminierung, die sie selbst in ihrer Jugend erlebte und bei ih-
ren Mitmenschen mit ansah, beschreibt Sakina als sehr grof3. In der Schule
bekam sie einen strengen tiirkischen Nationalismus gelehrt; das zu Hause
Erlebte schien hierzu aber nicht zu passen. Gelegentlich erwischte sie ih-
re Mutter dabei, wie sie den kurdischen Radiosender Eriwan aus Armenien
horte und dabei weinte. Doch sobald die Mutter sie entdeckte, schaltete sie
den Radiosender aus und duldete keine Fragen hierzu. Auch als Sakinas ilte-
rer Bruder versuchte, mit den Eltern konkret iiber die kurdische Identitit zu
sprechen, wurden alle Fragen abgewehrt. Sakina beschreibt die Erkenntnis,
nicht zu wissen, wer die eigenen Eltern in Wahrheit seien und was sie titen,
als verwirrend.

In den 1980er Jahren bekam Sakina als Kind mit, wie ihr Nachbar, ein
Lehrer, wegen »politischen Engagements« gefoltert wurde. Sie begleitete ih-
re Mutter zu Krankenbesuchen und sah den schwerverletzten Mann. Eines
Tages horte sie schlieflich dessen Tochter laut schreien; in diesem Moment
wurde der Mann ermordet. Zudem waren die Cousins ihrer Mutter Guerilla-
Kampfer, weshalb deren gesamte Familien regelmifig inhaftiert wurden. Ein
8-jahriger Cousin wurde laut Sakinas Beschreibung vom Militir, wihrend er
zusehen musste, wie die eigene Mutter gefoltert wurde, dazu genétigt, Aussa-
gen itber den Vater zu treffen. Um der Mutter zu helfen, sagte das verangstigte

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Kind die gewiinschten Dinge aus — sie wurde daraufhin vom Militir mitge-
nommen. Sakina berichtete im Interview von einigen Fillen wie diesen; Er-
lebnisse der Art scheinen eine Schliisselrolle in ihrer Identititsentwicklung
gespielt zu haben.

Als sich Sakina schliefSlich um einen Studienplatz bewarb, wurde ihr ein
Universititsplatz in Edirne zugeteilt — am anderen Ende des Landes, 26 Bus-
stunden entfernt von Varto. Sie erzihlte mir, wie sie sich um einen Platz im
Studentenwohnheim dort bemiiht habe und man ihr geantwortet habe, fir
»Terroristen« aus kurdischen Gebieten gebe es keine Betten. Dies machte das
Studieren in Edirne fiir sie geradezu unmaoglich. Zwar zog sie dorthin, jedoch
konnte sie sich dem Studium nicht richtig widmen.

Von einer Gruppe linker Studenten (kurdische und tiirkische Linke), die
Kultur- und Bildungsaktivititen organisierten, wurde sie schlieRlich einge-
laden, auf Veranstaltungen zu singen. Somit begann ihr politisches Engage-
ment mit Musik. In der Nachbarstadt Tekirdag sang sie erstmals ein Konzert
auf Kurdisch. Da die Polizei einschreiten wollte, musste sie jedoch von einem
Auto schnell weggebracht werden. Uber das Singen in kurdischer Sprache ge-
nerell sagt sie:

»Die anderen schauen dich immer politisch [an]. [...] Du sprichst Kurdisch —
das ist Politik. Du singst auf Kurdisch — das ist Politik. Egal, was du singst. Da
kannstduein Liebeslied singen, aber du bist>Terroristin¢, weil du auf diese[f]
Sprache singst. [...] Du kannst nicht weglaufen. Das ist ein Teil von deinem
Leben.«

Sakina beschrieb mir, wie die Leute in Edirne davon triumten, nach Istan-
bul zu gehen, da die Stadt fir gréfRere kulturelle und politische Veranstal-
tungen, welche zudem hiufiger positiv verliefen, bekannt war. Sie ergatterte
schliefilich einen Praktikumsplatz in Istanbul und tauchte hier in die kur-
dische Musikszene ein. Das Singen auf politischen Veranstaltungen kam ihr
laut eigener Aussage jedoch irgendwann zu passiv vor, sodass sie sich mehr
und mehr inhaltlich an den politischen Veranstaltungen beteiligte. Dies war
so zeitaufwendig, dass sie die musikalische Laufbahn zugunsten des politi-
schen Engagements vernachlissigte.

Jahrelang sang Sakina nur noch zum Spaf fiir Genossen und Genossin-
nen; Konzerte gab sie keine mehr. Ihr nun aktiveres politisches Engagement
fithrte jedoch dazu, dass sie dem tiirkischen Staat auffiel und sich zuneh-
mend bedroht fithlte. Letztendlich bat Sakina in europiischen Lindern um
politisches Asyl — in Osterreich wurde ihr Antrag akzeptiert.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

125


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Heute lebt Sakina in Wien, ihr musikalisches Engagement betreffend ist
sie jedoch auch in Deutschland verwurzelt, insbesondere in Koln. Sie sagt
hierzu:

»Deutschland war fiirmich [...] wichtig. Es gab sehrviele Studio-Moglichkeiten
in Koln. Kéln ist wirklich eine sehr, sehr super lebendige Stadt. Du kannst
alles finden. Es gibt sehr viele Aktivitaten — kulturelle, kiinstlerische Akti-
vititen auch —, deswegen wollte ich hier sein. Und ja, ich habe meine erste
CD-Aufnahme auch in Kéln gemacht.«

Sakina singt in drei verschiedenen musikalischen Projekten: »Sakina and Fri-
ends« (lokal in Wien angesiedelt), gemeinsam mit dem »Anadolu Quartet«
(welches fir die Zusammenarbeit mit ihr projektweise aus der Tiirkei ange-
reist kommt) und »Trio Mara« (gemeinsam mit der in Koln lebenden Geigerin
Nuré Dlovani, die bereits im Kapitel iitber Mehmet Akbag erwihnt wurde, und
Nazé Isxan, einer Pianistin, die in Hannover wohnt, — beide auch Kurdinnen,
jedoch aus Armenien).

Sakina bezeichnet es als einen langjihrigen »Traum«, eine kurdische
Frauenband zu griinden, und beschreibt die Zusammenarbeit wie folgt:

»[Ich mache das] so wegen meine[r] ethnische[n] Identitdt und natiirlich Ge-
schlechtsidentitdt auch, sexuelle Identitat auch, das ist ganz wichtig. Ich bin
eine Feministin und ich wollte immer, dass wir als kurdische Frauen die Lie-
der, die die Frauen gemacht haben oder [die] iiber Frauen gemacht wurden,
noch mal irgendwie singen oder neu arrangieren. Klavier und Geige [...] sind
westliche Instrumente, aber wir wahlen immer ganz traditionelle kurdische
Lieder und neu arrangieren wir das.«

Konzertreisen fithrten sie auch in die Niederlande, in die Schweiz und nach
Frankreich. In der Tiirkei jedoch kann sie nicht spielen — bei der Einreise in
das Land, so befiirchtet sie, wiirde sie verhaftet werden.

Sakina singt auf allen drei mit der kurdischen Identitit in Zusammen-
hang stehenden Sprachen — Kurmanci, Sorani und Zaza -, gelegentlich auch
auf Tiirkisch, Armenisch, Aserbaidschanisch und Griechisch. Mit ihrer Musik
verfolgt sie einen politischen Anspruch. Die Texte handeln laut eigener Aus-
sage von Konflikten im Inneren der kurdischen Kultur, wie beispielsweise der
lange Zeit vorherrschenden feudalen Gesellschaftsordnung und der Zwangs-
heirat, jedoch singt sie auch gerne tiber Natur und Liebe. Auf die Interview-
frage, wie dies beim deutschsprachigen Publikum ankomme, antwortete sie:

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

»lch bekomme von einige[n] europdische[n] Menschen so eine Kritik, dass
ich ganz melancholisch bin. [..] Aber solche Menschen wollen nicht die Pro-
bleme von anderen teilen, ich denke. Das Leben ist nicht immer Freude, sor-
ry! Das ist ein Teil und jeder Kiinstler oder Kiinstlerin singt, malt, spielt sein
Leben. Ich habe das, diese[n] Schmerz, erlebt. Und diese Schmerzen verlas-
sen uns nicht. Das ist ein Teil [von] unserem Leben — taglich.«

Dennoch nimmt sie sich die Kritik zu Herzen und singt zum Ausgleich be-
wusst auch fréhliche Tanzlieder.

Bei einem Konzert des Trio Mara, das ich im September 2016 im Rah-
men des »Tiirk Miuzik Festivali« an der Komischen Oper in Berlin besuchte,
bekam ich zusitzlich den Eindruck, dass die stimmungsmaifig leichteren Lie-
der auch beim kurdischen Publikum herausragend gut ankamen. Das Kon-
zert fand in einem legeren Rahmen im Foyer der Oper statt. Getrinke und
Speisen aus der Tiirkei wurden angeboten. Die Deutschen ohne oder mit we-
nig Vorkenntnissen zur kurdischen Musik freuten sich sicherlich, als das Trio
Mara seine schwermiitigeren Lieder mit ein paar fréhlicheren Melodien ab-
wechselte, klatschten aber rhythmisch eher unbeholfen mit. Einige vermut-
lich kurdische (eventuell auch tiirkische) Frauen jedoch standen sofort auf
und begannen, zu tanzen.

Der Name der Veranstaltung »Tiirk Miizik Festivali« (dt. tiirkisches Mu-
sikfestival) ist hinsichtlich einer Reprisentation verschiedener Ethnien aus
der Tiirkei zu hinterfragen. In einem anderen Kontext hitten kurdische Mu-
siker/-innen wie Sakina es u.U. auch abgelehnt, als »tiirkisch« aufzutreten.
Bei der Konzertreihe in der Komischen Oper jedoch handelte es sich um ein
simples Schlagwort: Die verschiedenen Kulturen aus der Tiirkei stellten sich
gemeinsam in einer Institution deutscher Hochkultur vor. Die kulturellen
Unterschiede verschiedener Gruppierungen wurden zwar abgebildet, jedoch
nicht gezielt beleuchtet oder diskutiert.

Sakina gibt an, sich in Richtung Weltmusikmarkt entwickeln zu wollen.
Sie hofft, die Geschichte der Kurden mit Musik verbreiten zu kénnen.

»lch mochte nicht, dass meine Musik nur in [der] kurdische[n] Gesellschaft
bleibt. [...] Ich habe eine Geschichte und ich mochte das erzdhlen, meine[s]
Volks Geschichte auch erzihlen natiirlich. Und das ist ein guter Weg. Musik
ist ein sehr, sehr guter Weg, einfacher Weg. Und die Menschen haben keine
Angst vor Musik. Ehrlich! Aber nette Menschen natiirlich! So die, die Macht
[iber] Kultur haben, die haben Angst vor Liedern auch [und] vor Biichern. [...]
Ehrliche Menschen —wirklich Menschen — mogen Musik. Und das ist eigent-

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

127


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

lich eine eigene Sprache.[..] Jeder kann das verstehen! Das ist [die] einzige
Sprache auf dieser Erde, [die] jeder verstehen kann.«

Zur Zeit unseres Interviews im Marz 2016 wurde Sakina mit dem Trio Mara
vom Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens unterstiitzt als eine von meh-
reren Weltmusik-Bands. Sakina beschrieb mir die Unterstiitzung folgender-
mafen: Sie seien in einem Katalog gelistet worden, und Veranstalter, die sie
eingeladen hitten, hitten vom Kultursekretariat eine finanzielle Unterstiit-
zung von bis zu 40 Prozent der Ausgaben erhalten. Hierdurch, sagte sie mir,
seien sie noch viel mehr gebucht worden als zuvor.

Grundsitzlich tritt Sakina mit dem Trio Mara viel vor herkunftsdeut-
schem Publikum auf Weltmusik-Veranstaltungen auf. Neben ihrem Auftritt
in der Komischen Oper méchte ich den beim »Frithlingsfest der Kulturen«
der Evangelischen Martin-Luther-Kirche in Kéln im Mirz 2016, anlisslich von
Nevroz, anfithren. Ich saf hier zwischen mehreren deutschen Konzertbesu-
chern und Konzertbesucherinnen ohne Vorkenntnisse zum Thema Nevroz.
Alle Leute, die ich sprach, zeigten sich interessiert an der Musik des Trios.
Das Konzert fand zu einer Zeit statt, in der die schwierige Situation der Kur-
den in der Tirkei regelmiRig fir Schlagzeilen in den Zeitungen sorgte. Das
Publikum nahm die kulturelle Darbietung — so kam es mir vor — mit einem
gewissen Sinn fiir den Ernst der Lage auf. Den Musikerinnen des Trio Mara
kam hierbei die Rolle von Kulturbotschafterinnen zu.

Jedoch bietet das Trio Mara nicht nur dem herkunftsdeutschen Weltmusik-
Publikum Neues. Auch die kurdische Hérerschaft zeigt sich laut Sakina hiufig
erstaunt iiber die Musik.

»Bei Trio Mara haben wir super positive Reaktionen—ganz besonders [durch]
die Menschen, die da aus der Tiirkei kommen, aus Kurdistan kommen. Die
finden das super. Das ist ganz neu fiir [die]: Klavier, Geige und Gesang — und
kurdische Musik. Aber fiir eine[n] europdische[n] Mensch[en], das ist nicht
neu, weil wir [spielen] eure Instrumente. [..] Aber mit Gesang [...] kann man
das vielleicht anders machen. Weil unser[e] traditionelle[n] Lieder sind an-
ders. Mit [dem] Gesangsstil kann man das anders machen.«

Thre Rolle als Singerin ermdéglicht ihr, spielerisch die traditionellen Stile ver-
schiedener Volker miteinander zu verbinden. Diesem Prinzip folgt sie jedoch
nicht ausschliefilich bei ihrem Musikprojekt mit dem Trio Mara.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Im April 2017 sah ich Sakina — wie bereits im Exkurs iiber Reihentinze
beschrieben — live mit dem »Anadolu Quartet« im Atze-Musiktheater in Ber-
lin.

Abbildung 4: Konzertankiindigung von Sakina und dem Anadolu
Quartet™

bad nn T
ESI KI[NEHIRTARASITAWERTEIDIGEMAY
4

a\g S@ £ " KONSER

28.04.2017

' ef’ _,p Bietetisim Tel, 0167 59 101 640
& T ATZE Muslktheater
@&B&ﬂm EYANADGC I UARTET

Wie auf dem Plakat zu erkennen ist, handelt es sich bei dem »Anadolu
Quartet« (dt. anatolisches Quartett) um ein Streichquartett. Einer der Musi-
ker erzihlte mir nach dem Konzert, er sei gerade nach Deutschland gezogen.
Die anderen Musiker leben in der Tiirkei — bis kurz vor dem Konzert waren
alle Mitglieder des Anadolu Quartet dort wohnhaft gewesen. In den vorange-
gangenen Jahren der Kooperation mit Sakina, wie sie sie auch im Mirz 2016
im Interview beschrieben hatte, waren alle vier Instrumentalisten stets nach
Europa angereist, um hier mit ihr touren zu kénnen. Sie selbst kann nicht
mehr in die Tiirkei einreisen.

Die Verbindung des klassisch-europiischen Instrumentariums mit tradi-
tionellem anatolischen Repertoire und Gesang ist hier ebenfalls bemerkens-
wert — jedoch gibt es kein Klavier. Beim Trio Mara scheint insbesondere die
Kombination mit dem Klavier fiir Aufsehen zu sorgen.

Im Verlauf des Konzertabends im Atze-Musiktheater standen einige Men-
schen auf, liefen auf die Bithne und tanzten dort. Rice beschreibt die inner-
halb grofRerer Gemeinschaften durch Musik ausgeloste verbindende Begeis-
terung wie folgt:

73 http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-
musiktheater/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

129


http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/

130

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Singing can express not only the individual emotions of the performer but
collectively felt emotions as well. Often a cathartic function has been at-
tributed to singing, a way to let off steam and release tension, whether over
a personal problem or the social rage of the powerless or the expression of
feelings deemed inappropriate or even forbidden in everyday verbal inter-
actions.«’*

Dies konnte ich auf dem Konzert auf eindrucksvolle Art beobachten.

Uber die Jahre hat Sakina mehrere Studio- und Livealben aufgenommen -
solo, mit dem Trio Mara sowie mit dem Anadolu Quartet —, die sie z.T. auch in
der Tiirkei vermarktet hat. Um die Aufnahme in den tiirkischen Musikmarkt
zu ermoglichen, hob sie — dhnlich wie Mehmet Akbas - hervor, in Europa zu
leben. Sie sagte mir, wenn die tirkischen Behorden eine europdische Kon-
taktadresse sihen, wiirden sie die Identitit des/der Musikschaffenden nicht
griindlich priifen. Sie habe lediglich alle Lieder ins Tiirkische iibersetzen miis-
sen, damit die Texte auf »terroristischen Inhalt« hin hitten iiberpriift werden
konnen. Ein von ihr aufgenommenes Lied habe tatsichlich nicht erscheinen
diirfen, wobei sie den Eindruck erhalten habe, es handele sich um eine blo-
e Schikane. Die Behorden hitten ihr Fehler im Nachweis der Urheberrechte
vorgeworfen, die gar nicht bestiinden.

In Europa meldet Sakina nun ihre Songs bei der Gema an. In der Tiirkei,
sagt sie, sei es immer schwierig, zuzugeben, Urheber/-in eines kurdischen
Liedes zu sein, weshalb die meisten Songs keinen rechtlichen Schutz hitten.
Die Situation des Rechtsschutzes in Europa weif? sie zu schitzen.

Beziiglich ihres deutschen Publikums beobachtet Sakina eine Entwick-
lung:

»lch habe zum Beispiel bei einige[n] Konzerte[n] so halb-halb [Verhiltnis-
se im Publikum]: halb kurdisch[e], tiirkisch[e] und halb deutsch[e] Zuhérer
gehabt. Sie haben mitgeweint, mitgelacht, mitgetanzt. [...] Und momentan
mit dieser Fliichtlingskrise, eigentlich, die Seiten sind ganz klar geworden
— irgendwie die, die Fremdenhass haben oder nicht haben. Es gibt keinen
Zwischenmenschen.«

Sakina selbst engagiert sich auch in der Arbeit mit Fliichtlingen. Laut eigener
Aussage bekommt sie zwar Geld hierfiir, betrachtet es jedoch nicht nur als ei-
nen Job, sondern als eine Lebenseinstellung. Sie nimmt das mit den Fliichtlin-

74  Rice 2014 a: 49f.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

gen Erlebte immer mit in den Feierabend und versucht, auch in ihrer Freizeit
auf die Belange von Fliichtlingen einzugehen.

3.3.4 Musikerportrait Biilent Emir

Billent Emir ist ein kurdisch-alevitischer Baglama-Spieler und in der Grup-
pe meiner Interviewpartner/-innen der Musiker, welcher als letzter nach
Deutschland immigriert ist, erst im September 2013.

Unser Interview fand am 17.1.2017 statt — nach den Putschaktivititen des
Sommers 2016 und somit in einer Zeit neuer Hoffnungslosigkeit kurdischer
Musiker/-innen in der Tiirkei. Hatte bereits zwischen dem verhiltnismifiig
optimistischen Interview mit Nurettin 2015 und dem ein Jahr spiter gefithr-
ten Interview mit Sakina eine negative Entwicklung stattgefunden, so muss
nun konstatiert werden, dass Biilents Aussagen zu seinem Heimatland in ei-
nem noch dunkleren Licht zu sehen sind.

Als Ort fiir das Interview wihlte Biilent das »Café Kotti« am Kottbusser Tor
in Berlin-Kreuzberg aus. Zwar wohnt Biilent nicht in dieser Gegend, sondern
in Berlin-Wedding, jedoch gibt er an, sich in seiner eigenen Wohngegend auf-
grund der hohen Anzahl konservativer Anwohner/-innen aus der Tiirkei nicht
gerne aufzuhalten. In Kreuzberg, sagt er, wiirde er hingegen viel auf Gleich-
gesinnte mit biographischem Bezug zur Tiirkei treffen, weshalb er den Weg
immer wieder gerne auf sich nehme.

Da das Café gut besucht war und das Interview hierdurch bedingt in
lauter Atmosphire gefithrt wurde, erstellte ich keine Tonaufnahme, sondern
schrieb Billents Aussagen per Hand mit. Dadurch bedingt gibt es aus dem
Interview kaum direkte Zitate.

Billent wurde in Dersim (tiirkischer Name der Stadt: Tunceli) geboren und
wuchs in Elazig auf. Bereits wihrend seiner Kindheit spielte er inspiriert von
den ilteren Geschwistern Baglama.

1992, nach seinem Gymnasialabschluss, zog Billent auf Wunsch des Va-
ters, dem die Sicherheitslage in der Tiirkei Sorgen bereitete, nach Osterreich
zu einem vorher bereits dorthin immigrierten Bruder. Ein Jahr spiter jedoch
kehrte er in die Tiirkei zuriick und lebte fortan in Istanbul. Hier spielte er, laut
eigener Angabe, bis er 30 Jahre alt war, hauptsichlich Protestmusik. Anfangs
musizierte er in unterschiedlichen Bars und sammelte hierbei Kontakte zu
Mitwirkenden des Musiklebens. Spiter wirkte er als Begleitmusiker bei zahl-
reichen CD-Produktionen, u.a. begleitete er die beiden kurdischen Berithmt-
heiten Sivan Perwer und Aynur Dogan. Heute jedoch mdchte er Musik mehr

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

131


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

fur sich selbst machen als fiir andere, die einem Begleitmusiker — so Biilent
- im Studio immerzu Anweisungen geben.

Biilent ist mit einer deutschen Wissenschaftlerin verheiratet, welche mir
auch den Kontakt zu ihm vermittelt hatte. Gemeinsam lebten sie zunichst in
Istanbul. Dann jedoch bekamen sie ein Kind und entschieden sich aufgrund
der sich zuspitzenden politischen Lage, dieses Kind in Deutschland grof3zu-
ziehen. Biilent bestand auf dem Wohnort Berlin, da er sich hier als Baglama-
Lehrer — welcher er zusitzlich zu seiner Tatigkeit als freischaffender Musiker
bereits war — keine Sorgen um Jobchancen zu machen brauchte. Er sagte mir,
ihm sei immer klar gewesen, dass hier genug Menschen aus der Tiirkei mit
Interesse an Musik leben wiirden.

Wihrend des Gezi-Protests im Sommer 2013 verlebte Biilent seine letzten
Tage am Istanbuler Wohnort. Sein Kind war gerade geboren worden, seine
Frau mit dem Kind bereits in Deutschland; er jedoch wollte sich noch einmal
fiir die Zivilbevolkerung in der Tiirkei einsetzen. Seine Wohnung lag unweit
des Taksim-Platzes (dem Hauptort des Geschehens) und so besuchte er dort
einen seiner Baglama-Schiiler, als dieser bei einer Kundgebung der kurden-
freundlichen HDP mitwirkte. Die Polizei kam, um die Kundgebung aufzuls-
sen, was sich laut Biilent zum Startschuss fiir den Gezi-Protest entwickelte.
Er bekundete im Interview immer wieder seinen Stolz fiir den Gezi-Protest
und beschrieb mir die Tage folgendermafien:

»Dreiflig Tage gab es keinen Staat. Es gab kein Problem mehr. Ohne Staat
kann man noch besser leben.«

Drei Mal musste Biilent wihrend der Gezi-Tage nach Gasangriffen der Polizei
ins Krankenhaus. Er erzihlte mir, das Gas sei bis zu seinem Haus gedrungen,
und iiberlegte laut, wie gefihrlich dies fir sein Baby hitte sein kénnen, wenn
es zu dieser Zeit in der Istanbuler Wohnung gewesen wire.

Kurz nach der Niederschlagung des Gezi-Protests zog Biilent zu seiner
Frau und seinem Kind nach Berlin. Hier unterrichtet er seitdem Baglama.

Insgesamt hat Biilent laut eigner Angabe 70 Schiiler/-innen, alleine sams-
tags 45, aufgeteilt auf sechs Gruppen & maximal zehn Schiiler/-innen. Die
meisten seiner Unterrichtsstunden finden in einem alevitischen Verein statt;
hier unterrichtet er ausschliefilich alevitische Schiiler/-innen. Aufierhalb des
Vereins betreut er weitere kurdische, tiirkische und einige wenige deutsche
Baglama-Lernende.

Biilent berichtet, in der Tiirkei noch eine gewisse Toleranz gegeniiber An-
hingern und Anhingerinnen anderer politischer Richtungen aufgebracht zu

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

haben: Ein Schiiler sei sogar Mitglied der rechtsextremen »Partei der Nationa-
listischen Bewegung« (Milliyet¢i Hareket Partisi [MHP]) gewesen. Billent habe
sich zuriickgehalten mit Wertungen der politischen Gesinnungen und so auch
selbst keine Erfahrungen mit direkter Zensur gemacht. Heute jedoch, so er-
zihlt er, nehme er sich die Freiheit, Menschen aufgrund politischer Ansichten
als Baglama-Schiiler/-innen abzulehnen. Zu Anhingern und Anhingerinnen
von Erdogans Regierungspartei AKP, wie er sie frither unterrichtet hitte, sage
er heute wortwortlich: »Geh nach Hause!«

Biilent formuliert es so: Er moge zwar keine Politik, aber das System der
Tiirkei zwinge ihn zu einer Positionierung und dazu, zu argumentieren und
zu streiten.

Zum Zeitpunkt unseres Interviews, im Januar 2017, hatte Billent noch
kein organisiertes Konzert in Deutschland gespielt, jedoch schon bei deut-
schen CD-Produktionen und bei Improvisationen bzw. Jamsessions im pri-
vaten Rahmen mitgewirkt. Hierbei hatte er eine interessante Entdeckung ge-
macht: Die herkunftsdeutschen Zuhérer/-innen hatten sich fiir ihn als dank-
bareres Publikum entpuppt als die kurdischen und tiirkischen.

Fir die Zukunft plant er, auch in Berlin offizielle Konzerte zu geben. Als
freischaffender Musiker in Berlin arbeitet er mit einem italienischen Kon-
trabassisten zusammen, welcher Jazzharmonien zu seiner kurdischen, tiirki-
schen und gelegentlich auch armenischen Musik spielt. Auf internationaler
Ebene beteiligt er sich zudem an einem Projekt mit einem italienischen Gi-
tarristen, der in Frankreich lebt.

Da Biilent erst seit Ende 2013 in Deutschland lebt, ist seine Identifika-
tion mit den Musikschaffenden in der Tiirkei — verglichen mit einigen an-
deren Interviewten — noch besonders grof3. Er berichtete mir, dass nach den
Putschaktivititen im Juli 2016 ein neues Gesetz zum Festivalverbot eingefithrt
worden sei, welches die Musiker/-innen vor Ort wirtschaftlich in die Enge ge-
trieben habe. Seine Zukunftsprognose fiir das Musikleben in der Tiirkei fiel
negativ aus:

»lch kann nichts Positives sagen; es wird nicht besser.«

Biilent sagt, seine Musikerkollegen und -kolleginnen aus der Tiirkei wiirden
ihn zahlreich anschreiben, um zu fragen, wie es in Deutschland liefe. Ihr Plan
sei es, die Tiirkei zu verlassen - in Richtung Europa.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

3.3.5 Musikerportrait Adir J. Tekin

Adir Jan Tekin ist ein kurdischer Singer-Songwriter, Tanbur-Spieler und zum
Zeitpunkt unseres Interviews Frontmann der Band »Adirjam«. Das Genre der
Band beschreibt er als »Cosmopolitan Kurdesque«. Aufgefallen war er mir, als
Adirjam Mehmet Akbag als Gastmusiker zu einem Konzert eingeladen hatten,
das ich besuchte, um Mehmet wiederzusehen und live zu héren. Kurz darauf
traf ich Adir im Konzertpublikum des erwihnten Konzerts von Sakina und
dem Anadolu Quartet wieder. Unser Interview fand schlie8lich am 10.5.2017
im »Siidblock« in Berlin-Kreuzberg — unweit des Café Kotti, dem Ort des In-
terviews mit Biilent — statt. Der Siidblock ist tagsiiber ein Café, nachts ein
Club. Adir bezeichnete ihn im Interview als sein »zweites Wohnzimmer«.

Adir ist in Berlin geboren und dort nach wie vor wohnhaft. Seine Familie
stammt aus der kurdischen Stadt Cewlig (tiirkischer Name der Stadt: Bing-
6l). Nach einem Erdbeben im Jahr 1971 bekamen Einwohner der zerstorten
Stadt die Moglichkeit, in Deutschland unterzukommen. Adirs Familie mach-
te hiervon Gebrauch - er sagt, sie hitten die Gelegenheit genutzt, um als
Arbeitsmigranten und Arbeitsmigrantinnen neu zu beginnen.

Adir kann laut eigener Aussage von Musik im Grofien und Ganzen le-
ben. Zusitzlich arbeitet er gelegentlich freiberuflich als Lehrer fiir Deutsch
als Zweitsprache, als Berater fur Lehrkrifte, als Dolmetscher sowie im Be-
reich der Privention von hiuslicher Gewalt. Im sozialen Bereich jobbte er
zum Zeitpunkt unseres Interviews bereits seit zehn Jahren; studiert hat er
Philologie.

Im Musikleben macht sich Adir neben seiner Titigkeit als Singer auch als
Organisator verdient. So erzidhlte er im Mai 2017 von seiner gemeinsam mit
Tilin Duman organisierten Reihe »Zembil« im Siidblock. Dies ist eine mo-
natlich stattfindende Konzertreihe (abziiglich einer dreimonatigen Sommer-
pause), auf der Adir selbst und Gastmusiker/-innen spielen. Zum Zeitpunkt
unseres Interviews hatte die Veranstaltung bereits 22 Mal stattgefunden. Es
war im Rahmen von Zembil, dass ich Adirjam gemeinsam mit Mehmet Ak-
bag live gesehen und den Siidblock zum ersten Mal betreten hatte. Hieran
erinnere ich mich wie folgt:

An einem Samstagabend gegen 22 Uhr wartete eine lange Schlange an
Menschen draufien auf dem Biirgersteig darauf, in den Club gelassen zu wer-
den. Ich war mir gleich der Tatsache bewusst, dass dieses Konzert anders wer-
den wiirde als alle kurdischen Konzerte, die ich zuvor erlebt hatte. Mit Aus-
nahme von Mehmets Festival-artigem »Birlikte«-Auftritt hatten diese stets als

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

organisierte Kulturevents stattgefunden, dhnlich einer Theaterauffithrung, in
bestuhlten Silen am fritheren Abend. Hier nun aber wurde eine Party gefei-
ert. In der Schlange traf ich gleich eine Bekannte, die mir einmal von Sakina
Teyna nach einem Konzert vorgestellt worden war. Diese erzihlte mir, dass
sie zum wiederholten Mal in den Club kime und auch viele der anderen Leu-
te Stammgiste seien. Durch einen Eingangsbereich kamen wir an einer Bar
vorbei in den Siidblock — ein Raum, dominiert von einer Bithne und einer
schillernden Diskokugel.

Den ersten Teil des Konzerts bestritt Mehmet Akbas, begleitet von
Adirjam-Musikern. Das Konzertpublikum dringte sich nah an die Bithne
und ging Popularmusik-typisch im Takt mit. Mehmets klassisch ausge-
bildete Gesangsstimme, die Instrumentalbegleitung der »Cosmopolitan
Kurdesque«-Instrumentalisten und das Partypublikum unter der Diskokugel
stellten eine interessante Mischung dar. Ein neben mir stehender Konzert-
ginger griff schliefflich nach meiner Hand und reihte mich in den lockeren
Ansatz eines kurdischen Reihentanzes ein.

Die zweite Hilfte des Konzerts sang Adir J. Tekin mit seiner Band. In
unterschiedlichen Sprachen - z.T. mehreren Sprachen pro Song, etwa auf
Deutsch, Englisch, Kurmanci und Zaza - gab er Songs u.a. itber homosexu-
elle Liebe zum Besten. Adir ist ein wahres Bithnentalent: Nicht nur sang er auf
verschiedenen Sprachen, auch seine Stimme bzw. Gesangstechnik dnderte er
immer wieder. Sein Bithnen-Outfit mit der extra orientalischen Pluderhose
(siehe Adirjam-Foto), seine ausdrucksstarke Mimik und seine Band steiger-
ten die Stimmung. Auch kam es zu einem Duett zwischen Mehmet und Adir:
Gemeinsam sangen sie einen von Adir geschriebenen Song tiber einen ange-
beteten Franzosen.

Im Interview tagsiiber im Siidblock, den ich kaum wiedererkannte — auch
auf der Bithne waren nun Tische und Stithle fiir den Café-Betrieb aufgebaut
—, erzihlte Adir, wie er zunichst davon ausgegangen sei, mit seiner Musik ei-
ne hauptsichlich kurmanci- und zazasprachige Hérerschaft zu finden. Letzt-
endlich sei es anders gekommen und Adirjam hitten nun auch sonstige asia-
tische, europiische und lateinamerikanische Fans.

Privat, sagte Adir, habe er jedoch nicht viel mit herkunftseuropiischen
Leuten zu tun. Er grenzte sich im Interview selbst von den »weif3-Deutschen«
- wie er es formulierte — ab.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/

136

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Abbildung 5: Adivjam (Adir ]. Tekin: erster v.1.) aufgenommen von
Oli Knoth”

»lch habe relativ wenig weifle Menschen in meinem Umfeld, also privat. Be-
ruflich schon teilweise, aber privat wenig. [...] Also, ein weniger weifles Um-
feld, sondernspeople of colour<und sehrviel tiirkisch- und kurdischsprachig,
aber nicht nur.«

Diese Bezeichnung tiberraschte mich zunichst, da ich Adir selbst als hell-
hiutig wahrnahm. Es scheint mir daher mehr um eine politisch bedeutsame
Abgrenzung von Teilen der deutschen Gesellschaft zu gehen als um eine rein
optische Beschreibung.

Angesprochen auf sein politisches Engagement berichtete Adir, lange Zeit
ehrenamtlich in kurdischen Organisationen titig gewesen zu sein: bei »Kom-
kar« (Verband der Vereine Kurdistans) als Teil des Berliner Regional-Vorstands
und bei »Komciwan« (kurdischer Kinder-und Jugendverband) sogar als Bun-
desvorsitzender.

75  http://adirjam.com/gallery/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Drei, vier Jahre zuvor, erzihlte er, habe er aber alle Amter niedergelegt,
um sich auf seine Musik zu konzentrieren. Mit dieser verfolge er jedoch nach
wie vor einen politischen Anspruch.

»[...] der Fakt, dass du—hauptsichlich zumindest — kurdische Musik machst,
[ist] schon politisch — ob du es willst oder nicht. Ich sage: leider. So, also,
ich wiinschte es ware nicht ein Politikum. Fiir mich ist es einfach natdrlich.
Und dadurch, dass ich auch sehr viel (iber mein eigenes Leben schreibe, also
auch iiber meine Liebschaften, was dann eben schwule Liebe ist. Oder auch
Homophobie. Oder manchmal, wenn mich irgendetwas bedriickt, wie zum
Beispiel der Angriff von Daesh in Singal —dann wird es eben auch politisch.«

Auftrittsmoglichkeiten in der Tiirkei blieben ihm jedoch aufgrund der politi-
schen Ausrichtung bisher verwehrt: Dort gilt es bereits als gewagt, Aufmerk-
samkeit fiir homosexuelle oder kurdische Identitit schaffen zu wollen. Adir
sagt, die Kombination aus beidem fithre dazu, dass ihm von Auftritten in der
Tiirkei abgeraten werde.

»lch wiirde sehr gerne in der Tirkei spielen. Ich wiirde auch sehr gerne in
Kurdistan spielen. Mir wird aber auch von Bookern und Managern driiben
gesagt—also, [von] gute[n] — >Du kannst hier jetzt nicht spielen!< Also, zum
einen wird eh wenig gespielt, zum anderen aber auch da durch die Musik,
die ich mache, durch die Inhalte, wird mir offen gesagt: »Wir wiirden dich
sehr gerne rufen, aber das geht nicht.«

In Deutschland hingegen finden die Zuhérer/-innen ihn gerade aufgrund der
von ihm angesprochenen und verkérperten Inhalte bemerkenswert.

»Manche freuen sich, dass ich Themen anspreche, die sonst nicht so oft an-
gesprochen werden. Manche benutzen das, was wir machen, um ... also fir
ihr eigenes Leben. [...] Also, ich glaube, dass wir auch Liebe geben und auch
Liebe zuriickbekommen.«

Ganz selten, sagt Adir, sei es im Rahmen von Veranstaltungen der kurdischen
Diaspora-Community in Deutschland vorgekommen, dass Zuhorer/-innen
sich beim Veranstalter iiber die homosexuellen Inhalte beschwert hitten. Das
von ihm als »weif-deutsch« bezeichnete Publikum dufiere Homophobie nicht
offen. Er weist jedoch explizit darauf hin, dass dies nicht zwangsldufig bedeu-
te, dass es hier keine gebe.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

137


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Adir sagt aus, personlich noch nie von homophoben Leuten nach Kon-
zerten angesprochen worden zu sein. Es sei ihm aber schon hiufig Zuspruch
zuteil geworden, manchmal auch von Miittern oder Vitern.

Zum Zeitpunkt unseres Interviews war Adir selbst 33 Jahre alt und grenzte
seine Kern-Zuhorerschaft als ca. 25- bis 45-jihrig ein. Es freue ihn jedoch
sehr, sagte er, wenn einmal deutlich ltere oder auch deutlich jingere Leute
an seiner Musik Gefallen finden.

Die Kontexte, in denen Adir auftritt, sind sehr vielfiltig. Neben der Kon-
zertreihe Zembil zihlte er im Interview beispielhaft Nevroz-Veranstaltungen,
wiederholte Auftritte auf der Fusion (einem der bekanntesten und grofiten
Electro-Festivals Deutschlands) sowie auf Jahrmirkten und auf reprisentati-
ven politischen Veranstaltungen, wie bspw. dem Friedensfest der Stadt Augs-
burg, auf. Auch sah ich Flyer fiir einen Auftritt der Band Adirjam auf dem
Kreuzberger »MyFest« anlisslich des 1. Mai 2017. Adir sagt hierzu:

»Wir [die Band Adirjam] passen in viele Sachen rein einfach. Also, wir passen
in Kultur rein, wir passen in Party rein, wir passen in Politik rein. [..] Also, in
verschiedenste Kontexte passen wir eigentlich rein.«

Adir gibt an, sich nicht einer speziellen Szene des Musiklebens zugehorig zu
fithlen. Nicht nur passe seine Musik zu unterschiedlichen Gelegenheiten und
Kontexten, auch wiirden sich — u.a. durch seinen Gesang in unterschiedlichen
Sprachen — mehrere Diaspora-Communitys angesprochen fithlen. Adir sagt,
er habe hierdurch zwar keine schiitzende Community, jedoch hauptsichlich
Vorteile, da er flexibel bleibe beziiglich der Auftrittsmoglichkeiten.

Die Auftritte, sagt er, hitten sich alle durch Mund-zu-Mund-Propaganda
ergeben. Ein Management habe er nicht, wobei er dies fiir die Zukunft gerne
andern wiirde.

Auf die Frage, ob sich durch die Vielfiltigkeit der Konzertkontexte auch
Schwierigkeiten ergeben wiirden, antwortete Adir:

»Manchmal habe ich selbst ein bisschen Vorurteile — die werden dann aber
nicht bestitigt und dann bin ich zufrieden. [..] Manchmal denke ich: >Okay,
vielleicht kommt das, was wir hier machen, nicht so ans, oder sVielleicht
kommen hier bléde Reaktionens, oder, oder, oder. Aber die werden nicht be-
statigt bisher. Ich bin zufrieden.«

Zur Frage, ob Musik dabei helfen kénne, auf Minderheiten-Identititen in-
nerhalb der Communitys aus der Tiirkei hinzuweisen und das Bild der Her-

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

kunftsdeutschen von »dem tiirkischen Einwanderer« zu durchbrechen, ant-
wortete er:

»Ich habe Leute, die nach ’nem Konzert —warum auch immer; ich kann’s mir
selbst nicht erklaren — immer noch denken, ich hitte tiirkische Musik ge-
macht, obwohl ich noch die Sprache benenne von den Liedern und sage:
»Okay, das ist jetzt auf Kurdisch.<Oder auf Zaza oder meinetwegen Persisch
oder Arabisch. Aberich denke, dass bei einigen ’was ankommt. Und die dann
kapieren auch, dass es kurdisch ist. Aber es istimmer noch schwierig.«

Grundsitzlich hilt er Musik jedoch fiir ein geeignetes Mittel, um am Ansehen
der verschiedenen Gruppierungen mit biographischem Bezug zur Tiirkei in
Deutschland zu arbeiten.

»Also Musik—wird ja oft gesagt—hat so ’ne verbindende Kraft oder was auch
immer. Ich denke schon, dass es auch in der Hinsicht ’ne wichtige Funktion
oder Rolle erfiillen kann.«

Wir diskutierten dariiber, ob Musikveranstaltungen mit einer bewusst politi-
schen Ausrichtung — wie etwa das Friedensfest einer Stadt — wohl mehr Ein-
fluss auf herkunftsdeutsche Zuhorer/-innen habe oder zufillige Besuche von
Konzerten mit politischen Inhalten etwa im Partyleben. Adir sagte, grund-
sitzlich kénnten alle Konzerte Einfluss ausiiben; vielleicht seien die zufilli-
gen Konzertbesuche manchmal noch effektiver, jedoch sei er als Musiker aus
okonomischen Griinden abhingig von gréfReren, zielgerichteten Veranstal-
tungen. Die Férderungsmoglichkeiten, die ihm als kurdischem Musiker in
Deutschland zur Verfiigung stehen, beschreibt er generell als unzureichend.

3.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Hier mochte ich nun bereits erste Antworten auf meine drei Forschungsfra-
gen, wie sie sich bei der Analyse der Aussagen meiner kurdischen Interview-
partner/-innen ergeben, prasentieren.

3.41 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Einige meiner kurdischen Interviewpartner/-innen sind sehr musikalisch-
politisch aktiv.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

139


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Sakina Teyna beantwortet die Frage, ob sie politische Absichten mit ihrer
Musik verfolge, mit einem ganz entschiedenen: »Natiirlich!« Sie wolle mit ih-
rer Musik die Geschichte der Kurden aufierhalb der kurdischen Communitys
bekannt machen - im Kampf um Anerkennung. Des Weiteren sagt sie aus,
auch inner-kurdische politisch-gesellschaftliche Probleme, wie beispielswei-
se Gesellschaftsordnungen oder die Zwangsheirat, in ihren Songs zu beriick-
sichtigen, und auch auf weiteren Sprachen, wie etwa Armenisch, Griechisch
und Aserbaidschanisch, zu singen, um auf unterdriickte Kulturen in der Tiir-
kei generell hinzuweisen. Aktuelle politische Geschehnisse wie etwa die Trau-
er um Anschlagsopfer in Ankara kommentiere sie in ihren Konzerten durch
Ansagen und/oder Lieder.

Auch Mehmet Akbag verweist ganz entschieden auf den Kulturkampf der
Kurden und sagt, er kimpfe mit seiner Musik fiir den kulturellen Status sei-
nes Volkes. Bis heute fithlt Mehmet sich kulturell stark diskriminiert, u.a. da-
durch, dass ihm die Aufnahme in eine Musikagentur gegeniiber tirkischen
Musikschaffenden auch in Deutschland erschwert bis unméglich gemacht
wird. Der Wunsch, mit Musik sein Volk kulturpolitisch zu vertreten, ist bei
ihm daher stark ausgeprigt und nach wie vor aus einer akuten Not heraus
getrieben.

Adir J. Tekin sagt ebenfalls, alleine die Tatsache, kurdische Musik zu ma-
chen, sei bereits politisch. Des Weiteren beschreibt er das Singen von Liedern
iiber Homosexualitit als politisch motiviert — schlieflich geht hiermit der
Kampf gegen Homophobie einher. Auferdem verarbeitet auch Adir J. aktu-
elle politische Geschehnisse in der Tiirkei (und den angrenzenden Gebieten,
wie im von ihm gegebenen Beispiel iiber Angriffe auf Kurden im irakischen
Singal) beim Songwriting.

Diese drei Musiker/-innen sind auffallend politisch.

Sakina und Mehmet sind zudem beide aus einer besonders akuten Not
heraus aus der Tiirkei emigriert: Mehmet auf der Flucht vor dem Einzug zum
Militirdienst — bei dem er laut eigener Aussage um sein Leben firchtete —,
Sakina als Systemkritikerin, welche von tiirkischen Sicherheitskriften als Ge-
fahr eingestuft worden war, sogar mithilfe eines politischen Asylantrags. Alle
drei hier aufgefiithrten Interviewpartner/-innen sind zudem freischaffende
Musiker/-innen und versuchen (weitestgehend), von Musik zu leben. Die Be-
deutung, die sie dem Musikleben damit zukommen lassen, begiinstigt sicher
die Entscheidung, auch mit Musik fiir politische Uberzeugungen einzutreten.
Andere Interviewpartner stehen durchaus auch fiir ihre politischen Ansichten
ein, aber wihlen nicht immer Musik als Medium hierfiir. Jedoch méchte ich

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

hinzufiigen, dass sich Sakina und Adir J. auch aulerhalb ihrer musikalischen
Aktivititen sozial engagieren, u.a. in der Arbeit mit Fliichtlingen.

Biilent Emir hingegen sagt aus, sich bewusst dagegen entschieden zu ha-
ben, weiterhin einen politischen Anspruch mit seiner Musik zu verfolgen. Er
trat in der Tiirkei noch bis vor relativ kurzer Zeit in politischen Kontexten auf,
immigrierte erst nach dem Gezi-Protest nach Deutschland und zeigte sich im
Interview sehr frustriert tiber das Musikleben in der Tirkei. Er gibt — dhn-
lich wie im vorangegangenen Kapitel Kemal Sahir Giirel - nach Jahren des
musikalisch-politischen Engagements an, Musik fortan nur noch als Kunst
ansehen zu wollen.

Eine dhnliche Aussage traf auch Nurettin Kanoglu: Zwar mdochte er nicht
kategorisch ausschliefien, sich in der Zukunft mit Musik politisch zu enga-
gieren, jedoch entschied er sich nach Jahren der Mitgliedschaft in kurdischen
Kulturvereinen und dem hiermit verbundenen Singen von bewusst fir kur-
disch-politische Zwecke ausgewihltem Liedrepertoire, sein Debiitalbum un-
politisch zu gestalten. Hierfiir verzichtete er auf die Vermarktungsvorteile,
die ihm eine kurdisch-politische Ausrichtung hitte bieten kénnen. Jedoch
hilt er sich offen, wie er sein musikalisches und politisches Wirken in der
Zukunft gestalten mochte.

3.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland

Es gestaltet sich nicht immer einfach, Aufmerksamkeit fiir die Heterogeni-
tit der Menschen aus der Tiirkei in Deutschland zu schaffen. So sagte Adir
J. Tekin beispielsweise etwas genervt im Interview, er konne nicht begrei-
fen, wieso manche Herkunftsdeutsche nach Konzerten, auf denen er expli-
zit dazu gesagt habe, auf Kurdisch zu singen, immer noch dichten, gerade
ein tirkisches Konzert gehoért zu haben. Bei anderen deutschen Konzertbesu-
chern und -besucherinnen sei die Information tiber seine ethnische, sprach-
liche und kulturelle Zugehorigkeit aber lingst angekommen.

Adir J. bejaht die Frage, ob er an einen Einfluss von Musikveranstaltun-
gen auf das Ansehen der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland glaube,
und verweist auf die allgemeinhin verbindende Kraft der Musik. Manchmal,
so berichtet er, habe er im Vorfeld selbst Sorgen gehabt, ob seine Musik beim
herkunftsdeutschen Publikum gut ankomme, ob es passen wiirde, aber seine
Befiirchtungen hitten sich nie bestitigt. Er sagt, er erkenne Aufmerksam-
keit in den Gesichtern seiner herkunftsdeutschen Zuhérer/-innen, wenn er

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

141


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

etwas zu seinen Liedern erklire. Entgegen seiner urspriinglichen Erwartung,
ein hauptsichlich kurmanci- und zazasprachiges Publikum anzusprechen,
erfreut sich seine Musik der Beliebtheit bei Horern und Hérerinnen unter-
schiedlicher Nationalititen. Grundsitzlich beschreibt er die Musik der Band
Adirjam als passend fiir die Bereiche Kultur, Party und Politik und sieht hierin
einen Vorteil begriindet: Sie werden zu vielen ganz verschiedenen Veranstal-
tungen — auch von herkunftsdeutscher Seite — eingeladen.

Sakina Teyna kommt - insbesondere, wenn sie mit der kurdischen Frau-
enband Trio Mara auftritt — hiufig die Rolle einer von deutsch-institutio-
neller Seite ausgewahlten Kulturreprasentantin zu: Ich sah die Band beim
»Frithlingfest der Kulturen« in der Lutherkirche in Kéln und beim »Tiirk Mii-
zik Festivali« der Komischen Oper in Berlin. Auflerdem berichtete sie von der
Aufnahme der Band in den Katalog des NRW-Kultursekretariats fiir zu for-
dernde Gruppen aus dem Bereich Weltmusik in der Saison 2015/16. Sakina
lobt deutsche Veranstalter, die es sich zum Ziel gesetzt haben, mithilfe von
Konzerten iiber die Heterogenitit anatolischer und nah-ostlicher Kulturen
aufzukliren, und fihrt als Beispiel das Morgenland Festival in Osnabriick an.

Beziiglich der Offenheit der deutschen Gesellschaft gegeniiber dem Kul-
turleben der Communitys aus der Tiirkei und aus arabischen Lindern hat
sich ihrer Beobachtung nach durch die aktuelle Fliichtlingswelle eine Polari-
sierung ergeben: Manche Herkunftsdeutsche betrachten es nun als relevan-
ter, sich mit der Kultur auseinanderzusetzen, wohingegen andere jedoch die
Sympathie hierfir verlieren.

Sakina und die in verschiedenen Kooperationen mit ihr zusammenarbei-
tenden Musiker/-innen kombinieren anatolische und klassisch-europiische
Musiktraditionen miteinander. Grundsitzlich erhilt sie fiir diese musikali-
schen Arrangements viel Lob, jedoch berichtet auch sie — hnlich wie die Mu-
siker im vorangegangenen Kapitel —, ihr herkunftsdeutsches Publikum neh-
me ihre Musik z.T. als zu melancholisch wahr. Somit bestitigt sie, dass die 4s-
thetischen Vorstellungen der Communitys aus der Tirkei und der deutschen
Gesellschaft grundlegend verschieden sind und es hierdurch begriindet man-
chen Menschen trotz des politischen Interesses schwerer fillt, einen Zugang
zur Musik zu finden.

Nurettin Kanoglu duflert sich dhnlich wie Kemal Sahir Giirel im voran-
gegangenen Kapitel: Ja, er glaube an die Méglichkeit, mit Musikveranstal-
tungen auf die Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei hinzuweisen,
aber es miisse in Zukunft deutlich mehr zweisprachig organisiert und mode-
riert werden. Nurettin erzihlt, wie er sich wihrend seiner Zeit im kurdischen

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Studentenverband Mithe gegeben habe, Prospekte fiir Kulturveranstaltungen
auf Deutsch zu drucken und z.B. Filmvorfithrungen immer mit deutschen
Untertiteln zu ermdglichen. Er weist darauf hin, dass dennoch kaum Her-
kunftsdeutsche gekommen seien — einige wenige hitten sich jedoch sehr in-
teressiert an kurdischen Kulturveranstaltungen gezeigt. Als positives Beispiel
einer gelungenen Musikveranstaltung fithrt er das Fest »Frithling der Kultu-
ren« (anlisslich von Nevroz) der Lutherkirche in Kéln an, welches ich im Kon-
text von Sakina Teyna und ihrem Trio Mara bereits beschrieben habe. Hier,
sagt er, seien zwei Drittel der Zuhorer/-innen Herkunftsdeutsche gewesen —
mit wahrem Interesse fiir die Tradition der Nevroz-Feiern. Beim von Nuret-
tin beschriebenen Veranstaltungsort, der Lutherkirche, handelt es sich um
die gleiche Kirche, in der auch Mehmet Akbasg sein Konzert »Sharq-1 Project:
Songs of Middle East« veranstaltete.

Mehmet sagt, bei seinem Konzert seien 50-60 Prozent der Zuhdrer Her-
kunftsdeutsche gewesen — also ebenfalls mehr als die Hilfte. Er weist darauf
hin, Plakate mit Informationen auf Deutsch und Englisch aufgehingt und
auf Deutsch die Geschichten hinter seinen Liedern erklart zu haben. Mehmet
bedauert, dass ein stark orientalisierendes Auftreten seiner Erfahrung nach
nétig ist, um die Aufmerksamkeit der deutschen Offentlichkeit zu gewinnen,
hat sich mit dieser Situation jedoch arrangiert.

Die Lutherkirche scheint ein geeigneter Veranstaltungsort zu sein, um ein
interessiertes herkunftsdeutsches Publikum zu erreichen. Dies wirft die Fra-
ge auf, welche Bedeutung Orten/Riumlichkeiten im Allgemeinen zukommt.
Moglicherweise informieren sich Konzertbesucher/-innen nach einem gelun-
genen Musikabend dort selbstindig, wann wieder Veranstaltungen der Art
stattfinden. Dies konnte die Konzertorganisation am gleichen Ort in der Zu-
kunft erleichtern. Es ist davon auszugehen, dass mit der Zeit immer mehr
Riumlichkeiten und Veranstalter einen Ruf fiir Konzertabende der Commu-
nitys aus der Tiirkei erhalten und die Konzertorganisation, mit der die deut-
sche Offentlichkeit erreicht werden soll, sich peu a peu einfacher gestaltet.

Mehmet selbst jedenfalls hofft, dass kurdische Musik mit ihrer steigen-
den Prisenz in der deutschen Gesellschaft als »normaler« angesehen werde.
Er berichtet, das herkunftsdeutsche Publikum sei etwas konservativ, komme
aber durchaus, wenn man gezielte Werbung mache. Des Weiteren sagt er, sein
Publikum verstehe, dass er sich als Kurde, nicht als Tiirke sehe. Er betrachtet
seinen »kulturellen Status« als gestiegen an, wenn Leute extra kommen, um
ihn als kurdischen Musiker live zu horen. Aber auch er weist wie Nurettin
darauf hin, dass kurdische Musiker/-innen von sich aus noch mehr den Kon-

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

143


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

takt zu Herkunftsdeutschen suchen sollten, um bei ihnen verstirkt auf ihre
Lage aufmerksam zu machen.

Billent Emir wollte sich zur allgemeinen Wahrnehmung der deutschen
Gesellschaft von Konzerten der Communitys aus der Tiirkei nicht dufdern, da
er zum Zeitpunkt des Interviews erst seit relativ kurzer Zeit in Deutschland
lebte und noch kaum Gelegenheit zum Auftreten vor herkunftsdeutschem Pu-
blikum erhalten hatte.

3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tiirkei

Mehmet Akbas und Sakina Teyna hatten zum Zeitpunkt meiner Studie be-
reits Alben in der Tiirkei veroffentlicht. Bei diesen beiden Musikschaffenden
handelt es sich zudem um die zwei Interviewten, die aus der dringendsten
Not heraus emigriert sind. Fiir beide wire es nicht moglich, in der Tiirkei zu
leben, fiir Sakina nicht einmal einzureisen. Da die beiden ihre Alben in Eu-
ropa produziert hatten, konnten sie ihre kurdische Musik nun jedoch in der
Tiirkei verkaufen. Mehmet bedauert es zwar, dass seine CD in einer Rubrik
erschien, die unseren Weltmusik-Charts entspricht, und nicht in den gene-
rellen tiirkischen Charts (obwohl er in der Tiirkei geboren und aufgewachsen
ist und anatolische Musik macht), dennoch konnten die Alben so immerhin
auch dort an Horer/-innen gelangen. Sakina allerdings machte selbst mit ei-
ner in Europa produzierten CD Zensurerfahrungen: Einer ihrer Songs durfte
aufgrund von Copyright-Problemen - ihrer Aussage nach ein vorgeschobener
Grund - nicht erscheinen.

Livemusik in die Tiirkei zu importieren, gestaltet sich noch schwieriger.
Mehmet tritt regelmifig in der Tiirkei auf und auch Nurettin spielt mit dem
Gedanken, dies einmal zu tun. Sakina jedoch darf nicht einreisen und Adir J.
Tekin wurde aufgrund der Kombination der durch kurdische Sprachen zum
Ausdruck gebrachten kurdischen Identitit und den homosexuellen Inhalten
der Songs von Bookern seines Vertrauens davon abgeraten, in der Tiirkei auf-
zutreten. Es ldsst sich also festhalten, dass nur eine gewisse Auswahl an Songs
— insbesondere, wenn es um Livemusik geht — in die Tiirkei gelangen kann.
Sowohl bei Sakina als auch bei Adir J. scheitert es keinesfalls an dem Wunsch,
dort aufzutreten. Die ethnische, politische und sexuelle Diskriminierung aus
der Tiirkei fithrt schlichtweg dazu, dass sie es nicht kénnen bzw. es nicht rat-
sam wadre.

Tontriger konnen wie oben aufgefithrt ebenfalls nicht immer problemlos
in der Tirkei erscheinen — im Fall von Studiomusik weichen die Musiker/

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

-innen dann jedoch hiufig auf das Internet als Verbreitungsmedium aus. Das
Internet ist laut Sakina wortwortlich der »beste Schwarzmarkt so fiir Musik
in Kurdistanc.

Die Tiirkei (diesen Begriff verwende ich hier fiir die tiirkischen und
kurdischen Gebiete gemif} der international anerkannten Grenzen der
Republik Tiirkei) ist fuir die hier vorgestellten Musiker/-innen ein Wunsch-
Rezeptionsland. Die Musiker/-innen haben die Tiirkei z.T. nicht freiwillig
verlassen. Die Tatsache, dass alleine die politische Situation sie davon abhilt,
hier problemlos zu produzieren und aufzutreten, scheint fiir sie prisenter zu
sein als fiir meine anderen Interviewpartner. Die eigene Musik nicht in der
Tiirkei vermarkten zu wollen, witrde in diesem Fall eine Art Aufgeben bedeu-
ten. Die Republik Tirkei hitte dann endgiiltig gesiegt und die kurdischen
Werke von ihrem Territorium verbannt. Die Verbreitung der eigenen Musik
in der Tirkei scheint fiir jene Musiker/-innen, die diese nur unter hohem
Druck verliefRen, essentiell in puncto Identititserhaltung zu sein.

Mehrere meiner kurdischen Interviewpartner/-innen — auch Adir J., der
schon in Deutschland aufwuchs - bezeichnen ihr Wirken als »Kulturkampf«.
Das Kampffeld hierfiir ist deutlich mehr noch als Deutschland (wo es sich
natiirlich auch fiir sie lohnt, die kurdische Identitit bekannter zu machen)
die Tiirkei selbst — insbesondere, da hier weiterhin unterdriickte Menschen
der eigenen Volksgruppe leben, denen die Solidaritit der von Deutschland
aus einen »kurdischen Kulturkampf« betreibenden Menschen gilt.

McDonald, der zu paldstinensischen Diaspora-Konzerten forschte, for-
muliert iiber kiinstlerische Aktivititen, die Aufmerksambkeit fiir ein in seiner
Existenz umstrittenes Land schaffen sollen:

»As is the case in music and dance each act of resistance is a performance
of an emerging power, a reclamation of history and presence from occupy-
ing forces, instantiating alterity and displacing entrenched power structures.
Stone throwing, collective protest, music and dance performances, acts of
civil disobedience, and in more severe cases, direct violence against occupa-
tion forces are each modes of mobilizing spectacle for the purpose of demon-
strating a reclaimed history and identity.«’®

Einige meiner kurdischen Interviewpartner/-innen berichteten mir sogar von
Familienmitgliedern, die nach wie vor in der Tirkei leben und hier den Pro-
blemen tagtiglich ausgesetzt sind. Der Wunsch, ihnen aus der neuen sicheren

76  McDonald 2009: 79.

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

145


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Heimat heraus etwas geben zu konnen, das auch ihr Leben verbessert, ist bei
den Musikschaffenden sehr prisent.

Auch bei den auf deutschem Boden gespielten Konzerten ist der Wunsch,
das Leben der Kurden in der Tiirkei zu verbessern, wichtig: Wenn die Deut-
schen, die Europier, die ganze Welt die kurdische Kultur anerkennen wiirden,
konnte dies — so hofft man — Druck auf die Republik Tiirkei ausiiben.

Die Tiirkei ist somit fiir die kurdischen Musiker/-innen meist mehr als ein
Land, aus dem die Musiktradition kommt und in das man Tontriger verkau-
fen konnte. Die Lage in der Tiirkei und das Konzept »Kurdistan« im Kopf sind
fur einige kurdische Musiker/-innen die Hauptmotivation, weiterhin aufzu-
treten

https://dol.org/10.14361/9783830454763-003 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839454763-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

