
7 Queer Theory 

Das Wort queer hat in den letzten Jahrzehnten eine erhebliche Bedeutungsverschiebung 
erfahren und wird heute oft als identitätsstiftender Begriff für Menschen verwendet, die 
sich nicht in die Kategorien heterosexuell und cisgender einordnen lassen. Das Verständnis 
von queer geht jedoch über die blosse Beschreibung einer sexuellen/romantischen oder 
geschlechtlichen Identität hinaus und erfordert ein Verständnis von Wissensverknüp

fungen, die u.a. mit politischer Theorie, sozialer Gerechtigkeit, Geschichte und Kultur 
verbunden sind (vgl. z.B. Kapitel 5.3). Um Queer Theory zu verstehen, ist ein Grundver

ständnis der Frauen- und LGBT+-Bewegung(en) sowie deren (Heraus-)Forderungen not

wendig (vgl. Kapitel 5). Der Ausdruck queer hat keinen klaren Ursprung, da er zahlreichen 
Einflüssen unterworfen war, und ist nicht leicht zu definieren, da er je nach geografi

schem Raum und historischem Kontext eine andere Bedeutung hat (vgl. Bretz/Latzsch 
2013: 13; Gössl 2022: 9). Der Begriff soll sich ohnehin »jeglicher stabilen Definition und 
Reifizierung entziehen« (Motschenbacher 2012: 88). Eine der zentralen Thesen der Queer 
Theory ist etwa, dass Bedeutung nicht festgelegt und ständig Störungen, Komplikationen 
und Neuformulierungen unterworfen ist (vgl. Wong et al. 2002: 15; Klapeer 2007: 13). 

Sprachleitfäden, die auf den Prinzipien der Queer Theory basieren, helfen dabei, die 
Aufmerksamkeit auf die Vielfalt der Geschlechtsidentitäten zu legen. Queer Theory betont 
die individuellen Erfahrungen jenseits der gesellschaftlichen Normen. Sprachleitfäden, 
die dies berücksichtigen, bieten eine Möglichkeit, Menschen in ihrer Individualität an

zuerkennen und zu respektieren und binäre Denkmuster und Stereotypen zu hinterfra

gen bzw. aufzubrechen, was der Gesamtgesellschaft zugutekommt. Indem sie Sprach

leitfäden verwenden, die auf queeren Ansätzen basieren, tragen Einzelpersonen und Or

ganisationen zum Empowerment marginalisierter Gruppen bei. 

7.1 Pionier’innen der Queer Theory 

Einen klaren »Ursprung« der Queer Theory gibt es nicht, deshalb hat diese Arbeit auch 
nicht den Anspruch, eine vollständige Entstehungsgeschichte zu vermitteln. Es lassen 
sich dennoch ein paar Denker’innen nennen, die mit ihren feministischen Ansätzen die 
binäre Auffassung der Geschlechter herausforderten, ihre »Natürlichkeit« in Frage stell

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

ten und somit Vorläufer’innen der Queer Theory wurden, auf die Theoretiker’innen auch 
heute noch Bezug nehmen. Einige von ihnen werden an dieser Stelle kurz genannt. 

Teresa de Lauretis: Einführung des Begriffs Queer Theory 

Teresa de Lauretis ist eine italienisch-amerikanische Literatur- und Filmwissenschaft

lerin, die einen wichtigen Beitrag zur Entwicklung der Queer Theory geleistet. hat. Ihre 
Arbeit konzentrierte sich auf die Analyse von Geschlechter- und Sexualitätsdarstellun

gen in Literatur und Film. Sie argumentierte, dass die traditionelle Vorstellung von Ge

schlecht als binär und stabil in der Realität nicht existiert und Geschlechtsidentitäten 
bzw. Sexualitäten fluid sind. In diesem Sinne schlägt de Lauretis vor, Geschlecht als so

ziale Konstruktion zu verstehen, die sich im Laufe der Zeit in verschiedenen sozialen 
Kontexten verändern könne. Sie war auch eine der Ersten, die den Begriff queer in der 
akademischen Debatte einführte, um eine neue Herangehensweise an die Erforschung 
von Geschlecht und Sexualität zu fördern (vgl. z.B. Hark 2010: 110f.). Der Ausdruck Que
er Theory wurde 1990 von ihr während einer Konferenz an der University of California, 
Santa Cruz eingeführt (jedoch nicht erfunden) und später verschriftlicht, als sie in einer 
Sonderausgabe der feministisch-kulturwissenschaftlichen Zeitschrift Differences 1991 ei

ne Arbeit mit dem Titel Queer Theory: Lesbian and Gay Sexualities. An Introduction veröffent

lichte. De Lauretis (1991) weist in ihren Ausführungen darauf hin, dass sie unter dem Be

griff mindestens drei Projekte versteht, die in Angriff genommen werden müssen (und 
zudem miteinander verbunden sind): erstens die Ablehnung von Heterosexualität als 
Massstab bzw. Norm für alle anderen Sexualitäten; zweitens das Hinterfragen der An

nahme, dass die Lesben- und Schwulenforschung etwas Homogenes sei, und drittens die 
Feststellung, dass das subjektive sexuelle Empfinden stark von Rassismus und Sexismus 
geprägt ist. De Lauretis plädiert dafür, in der Queer Theory all diese kritischen Herange

hensweisen zu vereinen und neu über Sexualität nachzudenken. Sie forderte also insge

samt eine kritische Analyse von Machtstrukturen und Dominanzen, die mit der binären 
Vorstellung von Geschlecht und Sexualität einhergehen. Diese Denkweise hat die Que
er Theory massgeblich beeinflusst und zu einem wichtigen Instrument gemacht, um die 
Vielfalt von Geschlechtsidentitäten und Sexualitäten zu erforschen und zu verstehen. 

Auch die Queer Theory hat – ähnlich wie queer – keine klare Ursprungsgeschichte und 
könnte aufgrund der unterschiedlichen Auffassungen und Herangehensweisen auch im 
Plural stehen. De Lauretis verwarf wenige Jahre später den Begriff Queer Theory wieder 
mit der Begründung, dass er nicht in dem (kritischen) Sinne verwendet wurde, den sie 
ursprünglich gemeint hatte. Er sei vom Mainstream übernommen und zu einem ober

flächlichen Wort gemacht worden (vgl. Halperin 2003: 339f.; Jacose 1996). 

Simone de Beauvoir: »Frau werden« 

Der Existentialismus war als philosophische Strömung für die Entwicklung der Queer 
Theory von Bedeutung. Eine der grundlegenden Thesen der Existenzphilosophie ist, dass 
die Existenz der Essenz vorausgeht (vgl. z.B. Suhr 2001: 66), dass es also nicht von vorn

herein eine menschliche Natur oder ein Wesen des Menschen gibt, das den Bedeutungen 
vorangestellt ist, die der Mensch jeweils über sein Erfahren entwickelt. Eine Person ist 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 135 

folglich nicht dies oder jenes, weil sie so geboren (biologischer Essentialismus) oder z.B. 
in der Kindheit dazu gemacht wurde (sozialer Essentialismus). Jean-Paul Sartre schreibt 
in seinem Essay Der Existentialismus ist ein Humanismus (1994 [1945]): 

Der atheistische Existentialismus, den ich vertrete, ist kohärenter. Er erklärt: wenn 
Gott nicht existiert, so gibt es zumindest ein Wesen, bei dem die Existenz der Essenz 
vorausgeht, ein Wesen, das existiert, bevor es durch irgendeinen Begriff definiert wer

den kann, und dieses Wesen ist der Mensch […]. Was bedeutet hier, dass die Existenz 
der Essenz vorausgeht? Es bedeutet, dass der Mensch erst existiert, auf sich trifft, in 
die Welt eintritt, und sich erst dann definiert. Der Mensch, wie ihn der Existentialist 
versteht, ist nicht definierbar, weil er zunächst nichts ist. Er wird erst dann, und er 
wird so sein, wie er sich geschaffen haben wird. […] [D]er Mensch ist nichts anderes 
als das, wozu er sich macht. Das ist das erste Prinzip des Existentialismus. (Sartre 1994 
[1945]: 120f.) 

Der Mensch wird als Wesen geboren und wird zum existenziellen Individuum, indem er 
Verantwortung für das eigene Handeln trägt (Flynn 2008: 9). Er ist das Ergebnis seiner 
Entscheidungen und nicht umgekehrt. Er ist also, wozu er sich macht (Flynn 2008: 23). 
Ein weiteres Grundthema des Existentialismus ist der Humanismus: Der Existentialis

mus konzentriert sich »auf das menschlich-individuelle Streben nach Identität und Sinn 
inmitten einer Massengesellschaft, deren gesellschaftliche und ökonomische Zwänge 
auf Oberflächlichkeit und Konformismus abzielen« (Flynn 2008: 23). In Anbetracht 
dieser Umstände ist es für Existentialist’innen »eine Errungenschaft« (Flynn 2008: 43), 
ein Individuum zu werden. Aus diesem Grund erweist sich die Freiheit und Verantwor

tung als ein weiteres bedeutsames Motiv: Der Mensch kann eine distanzierte Position 
einnehmen und das eigene Handeln selbst reflektieren (Flynn 2008: 23; 61f.), ist gar zur 
Freiheit verurteilt (Flynn 2008: 112). Aus diesen grundlegenden Gedanken entwickelte 
die Philosophin Simone de Beauvoir den existenziellen Feminismus. Die Prämisse ihres 
Werks Das andere Geschlecht (1949) ist »die existenzialistische These, dass menschliche 
Realität ›in Situation‹ existiert und dass diese Situation grundlegend doppelsinnig und 
instabil ist« (Flynn 2008: 142). Übertragen auf die Kategorie »Frau« heisst das, dass es 
auch kein Wesen des Weiblichen gibt, keine »Natur«, die anhand konkreter Merkmale 
genau bestimmt werden kann. Das »Frau-Sein« bzw. das »Frau-Werden« (und folglich 
auch das »Mann-Sein« und das »Mann-Werden«) werden von de Beauvoir vielmehr als 
komplexe gesellschaftliche Prozesse verstanden: 

[W]as ist eine Frau? »Tota mulier in utero: eine Gebärmutter«, sagt der eine. Über man

che Frauen urteilen Kenner jedoch: »Das sind keine Frauen«, obwohl sie einen Uterus 
haben wie alle anderen. […] Nicht jeder weibliche Mensch ist also zwangsläufig ei

ne Frau; er muss erst an jener geheimnisvollen, bedrohten Realität, der Weiblichkeit, 
teilhaben. Wird diese von den Eierstöcken produziert? Oder ist sie eine abgehobene 
platonische Idee? Genügt ein aufreizender Unterrock […]? Obwohl manche Frauen sich 
eifrig bemühen, sie zu verkörpern, wurde ein Gebrauchsmuster nie festgelegt. (de Be

auvoir 2000 [1949]: 9, Hervorhebungen im Original) 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

De Beauvoir drückt damit aus, dass »Frau-Sein« jeweils vom soziokulturellen, histori

schen Kontext abhängig ist. Die Erwartungen, gebunden an bestimmte Vorstellungen 
dessen, was eine Frau ist oder sein soll, machen eine Person erst zur »Frau«. Diese Er

kenntnis brachte de Beauvoir dazu, ihren wohl berühmtesten Satz zu verfassen: »Man 
kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es« (de Beauvoir 2000 [1949]: 334). Judith Butler 
(1991) sollte die Performativität von Geschlecht später nochmals aufgreifen: Der Ausruf 
»Es ist ein Mädchen!« oder »Es ist ein Junge!« bei der Geburt eines Kindes ist demnach 
ein performativer Akt, nämlich »Du sollst ein Mädchen sein!« bzw. »Du sollst ein Junge 
sein!« (vgl. Butler 1991: 166; Ayass 2008: 11). 

Audre Lorde: Unterdrückung von Identitäten 

Audre Lorde war Autorin, Feministin und Bürger’innenrechtsaktivistin. Ihre Erfahrun

gen als afroamerikanische lesbische Frau in einer von weissen cis Männern dominierten 
akademischen Welt beeinflussten ihr Leben, ihre literarische Schöpfung und ihren Akti

vismus in den 1970er und 1980er Jahren. Lorde leistete einen Beitrag zur feministischen 
Theorie, den Ethnic and Racial Studies (vgl. Kiefer/Giese/Strickson 2022: 74). Ihre (inter

sektionalen) Überlegungen wurden ebenso in die Queer Theory integriert. Ihre Identität 
als »Schwarze, Lesbierin, Mutter, Kriegerin, Dichterin« (Kiefer/Giese/Strickson 2022: 74) 
wurde in ihrer Lyrik immer wieder thematisiert. Sie und andere schwarze Feministinnen 
sahen sich Anfeindungen von Weissen ausgesetzt und äusserten ihre Wut angesichts des 
Rassismus innerhalb der Frauenbewegungen (vgl. Delap 2022: 266). Die Einflüsse und 
Herausforderungen, mit denen Lorde konfrontiert war, sind eng mit der Geschichte der 
Rassenkunde und ihren rassistischen Lehren verbunden. Die Rassenkunde habe dazu 
verleitet, »sich sensationslüstern und zwanglos rassistisch wertend mit den Anschauun

gen und gesellschaftlichen Organisationen anderer Kulturen zu befassen« (Delap 2022: 
95). Diese rassistischen Lehren waren besonders im 19. und frühen 20. Jahrhundert ein

flussreich und wurden auch von einigen feministischen Bewegungen aufgegriffen (vgl. 
Delap 2022: 95). Die Forderungen schwarzer Frauen, von Asiatinnen und Latinas wur

den nicht ernst genommen u.a. auch, weil sie sich von den Themen weisser Feministin

nen unterschieden: So stand bspw. nicht der Kampf für das Abtreibungsrecht im Vorder

grund, sondern die Forderung nach Schutz vor Mediziner’innen und Sozialarbeiter’in

nen, die ihnen Sterilisierungen, Abtreibungen und Kindeswegnahmen aufzwangen. Ein 
weiteres wichtiges Thema, das BIPoC betraf, war der Schutz vor Polizeigewalt und vor 
Diskriminierung am Arbeitsplatz. BIPoC entwickelten und thematisierten eine feminis

tische Wut, weil die Selbstverständlichkeit und der Anspruch weisser Feministinnen, für 
alle Frauen zu sprechen, als überheblich und verletzend empfunden wurde (vgl. Delap 
2022: 266). Lorde kritisiert(e) in ihren Schriften den weissen Mainstream-Feminismus, der 
weder Rassismus (auch in den eigenen Reihen) noch die hegemoniale Stellung weisser 
Frauen benennt. Sie plädierte dafür, die Differenzen zwischen BIPoC und weissen Frau

en anzuerkennen (vgl. Klapeer 2007: 53; Delap 2022: 266): 

Certainly there are very real differences between us of race, age, and sex. But it is not 
those differences between us that are separating us. It is rather our refusal to rec

ognize those differences […] white women ignore their built-in privilege of whiteness 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 137 

and define woman in terms of their own experience alone […]. (Lorde 1984 [1980]: 115f., 
zit.n. Klapeer 2007: 53) 

Lorde war überzeugt, »dass sich aus der Anerkennung der Differenzen kreative Ener

gie schöpfen lässt« (Delap 2022: 68): »There is no such thing as a single-issue struggle 
because we do not live single-issue lives« (Lorde 2007: 138). Gemeinsamkeiten heraus

zuarbeiten, erwies sich allerdings als schwieriges Unterfangen. Weil Lorde trotz gros

ser Bemühungen keine Veränderung feststellte, verweigerte sie ab 1979 aus Protest den 
weiteren Austausch über Rassismus. Über ihre Wut sprach Lorde, als sie 1981 zur Nati
on Women’s Association eingeladen wurde, und sah darin das Potenzial gesellschaftlichen 
Wandels: »Zielgerichtete Wut setzt Kraft und Energie frei, die dem Fortschritt und der 
Veränderung dienen. […] Wut ist voller Wissen und Energie« (Lorde 2021 [1986]: 17). Ihre 
Theoretisierung der Wut »hat in den letzten Jahrzehnten, mit Zunahme eines neolibera

len Anspruchs auf Glücklichsein für alle, an Aktualität gewonnen« (Delap 2022: 267). 
Obwohl sie nicht als formale Begründerin der Queer Theory gilt, hat Audre Lorde den

noch bedeutende Beiträge zu diesem Bereich geleistet. Sie spielte eine massgebliche Rol

le dabei, Schwarze queere Identitäten sichtbar zu machen und ihre spezifischen Erfah

rungen und Herausforderungen anzuerkennen. Sie betonte die Bedeutung von Race in 
der queer-theoretischen Diskussion und trug wesentlich zum Verständnis bei, dass Ge

schlecht und Sexualität unweigerlich miteinander verflochten sind und gemeinsam be

trachtet werden müssen. Damit erweiterte sie das Verständnis von Queer Theory über die 
blosse Betrachtung von Sexualität hinaus. 

Adrienne Rich: (De-)Konstruktion der Zwangsheterosexualität 

Nach 1968, als das Konzept der Solidarität zwischen Frauen in die Frauenrechtsbewe

gung aufgenommen wurde, stellte sich das Bedürfnis, eine gemeinsame Basis zwischen 
den verschiedenen Feminismen zu finden, als besonders schwer heraus. 1978 veröffent

lichte die US-amerikanische Feministin Adrienne Rich deshalb den Gedichtband The 
Dream of a Common Language (dt. Der Traum einer gemeinsamen Sprache). Zu dieser Zeit war 
sie bereits eine bekannte Dichterin und eine einflussreiche Figur der Frauenbewegung 
(vgl. Delap 2022: 67). Rich prägte den Begriff der »Zwangsheterosexualität« (engl. com
pulsory heterosexuality). Zwangsheterosexualität und lesbische Existenz (2020 [1980]) gehört 
zu den Schlüsseltexten der Queer Theory in ihren Anfängen, da Rich den Fokus nicht 
auf die Untersuchung abweichender, marginalisierter Sexualitäten setzt, sondern den 
kritischen Blick neu auf Heterosexualität und ihre Norm(en) führt und sie als Institution 
aufdeckt (Rich 2020 [1980]: 146). 

Bis zu diesem Zeitpunkt nahmen die Überlegungen dazu »keinerlei Bezug auf die 
Zwangsheterosexualität als Phänomen, geschweige denn als Ideologie« (Rich 2020 
[1980]: 142). Rich interessieren dabei zwei Aspekte besonders: 

Erstens […] die Frage, wie und weshalb für Frauen die Wahl von Frauen als lei

denschaftliche Kameradinnen, Lebensgefährtinnen, Mitarbeiterinnen, Geliebte 
und soziale Bezugsgruppe unterdrückt, verächtlich gemacht, ins Versteck und zur 
Verkleidung gezwungen wurde. Und zweitens […] die Tatsache, dass lesbische Da

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

seinsweisen, lesbische Existenz, in zahlreichen Texten und Untersuchungen, selbst 
von feministischen Forscherinnen, weitgehend oder vollständig übergangen werden. 
(Rich 2020 [1980]: 141) 

Rich erkennt zwischen beiden Punkten einen Zusammenhang und zeigt darauf aufbau

end »Quellen« (Rich 2020 [1980]: 142) bzw. »Charakteristika männlicher Macht«1 (Rich 
2020 [1980]: 143ff.) auf. Diese stützen sich auf das Essay The Origin of the Family (dt. Der Ur
sprung der Familie) von Kathleen Gough (1975). Rich argumentiert, dass Frauen durch sys

tematische Methoden in die Heterosexualität hineingezwungen werden und somit auch 
in patriarchale Geschlechterverhältnisse. Angepasstes Verhalten hat bestimmte Privile

gien zur Folge, während eine Abweichung davon bestraft wird: 

Heterosexualität wurde Frauen mit unverhüllter Gewalt oder unterschwellig aufge

zwungen und doch haben Frauen dagegen Widerstand geleistet, nicht selten zum 
Preis von Folter, Gefängnis, Psychochirurgie, sozialer Ächtung und äusserster Armut. 
(Rich 2020 [1980]: 148) 

Dass derart grosser Aufwand betrieben wird, um diesen Widerstand zu brechen, 
zeugt dabei von der Gefährdung und Fragilität der Zwangsheterosexualität. (Rich 
2020 [1980]: 144) 

Zwangsheterosexualität ist demnach politisch institutionalisiert und durch Machtun

gleichheiten strukturiert. Rich plädiert für das Aufdecken des ideologischen Charakters 
von Heterosexualität und ihrer Dekonstruktion und Entnaturalisierung (vgl. Klapeer 
2007: 25). Sie sieht zudem Schwule als Männer, die an einer unterdrückerischen Gesell

schaftsstruktur teilhaben. Lesbische Existenz mit männlicher Homosexualität gleichzu

setzen, »weil beide gebrandmarkt sind« (Rich 2020 [1980]: 147), sei gleichbedeutend wie 
ein erneutes Auslöschen der weiblichen Realität und ein Verfälschen der Geschichte. 
Rich anerkennt zwar das Teilen gemeinsamer Anliegen und ein Zusammenleben mit 
schwulen Männern, jedoch geschehe dies, wenn keine tragfähigen Frauengemeinschaf

ten vorhanden seien, d.h. aus Mangel an Alternativen (vgl. Rich 2020 [1980]: 147). Zu 
gross seien die wirtschaftlichen und kulturellen Unterschiede. Schwule seien deshalb 
keine Verbündeten von Lesben, sondern stattdessen (heterosexuelle) Frauen, d h. nicht 
das Begehren bzw. die Sexualität ist für Rich die entscheidende Kategorie, sondern das 
Geschlecht (vgl. Rich 2020 [1980]: 146; Klapeer 2007: 25). Sie führte auch das Konzept des 
»lesbischen Kontinuums« (vgl. Rich 2020 [1980]: 146) ein: Einerseits sei der Ausdruck 
»Lesbianismus« pathologisierend (vgl. auch Hark 2010: 108f.), andererseits sollte das 
»lesbische Kontinuum« »eine ganze Skala frauenbezogener Erfahrungen, quer durch 
das Leben jeder einzelnen Frau und quer durch die Geschichte hindurch« (Rich 2020 
[1980]: 146) beschreiben. Das Thema lesbischer Unsichtbarmachung ist auch rund vierzig 

1 Diese Charakteristika können in abgeänderter Form auch auf Cisnormativität übertragen werden. 
Cisnormativität kann – ähnlich wie Zwangsheterosexualität – auf subtile, unbewusste Weise her

gestellt werden, z.B. indem non-binäre Menschen in Anreden vergessen werden, oder sehr expli

zit, z.B. durch absichtliches Misgendering. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 139 

Jahre später noch aktuell. 2017 brachte Journalistin Stephanie Kuhnen den Sammelband 
Lesben raus! Für mehr lesbische Sichtbarkeit heraus. Im Pitch steht: 

Es heisst, Lesben sind unsichtbar und eine aussterbende Identität. Angesichts der his

torisch einmaligen Situation, dass mehrere Generationen in einer toleranteren Ge

sellschaft sich offen zeigen können, hätte es über die Jahre eine steigende lesbische 
Präsenz geben müssen. Stattdessen dominieren schwule Männer Bild und Themen. 
(Querverlag.de: 2017) 

Richs Ausführungen sind bemerkenswert, weil sie intersektionale Ansätze aufweisen, 
d.h. die Diskriminierung als Frau und Lesbe. Sie verleiten jedoch auch zu kritischen Fra

gen wie bspw., inwieweit ein gewisser Separatismus (vgl. Klapeer 2007: 24) für das Er

reichen politischer Ziele sinnvoll ist und ob das »gemeinsame« Geschlecht wirklich aus

reicht, um von einem lesbischen Kontinuum zu sprechen. Teilt jede heterosexuelle Frau 
mehr Erfahrungen mit Lesben als ein schwuler Mann oder eine trans Frau? Und bringt 
die symbolische Macht – in Anlehnung an Soziologie Pierre Bourdieu (2005 [1998]) – 
nicht auch heterosexuelle Frauen dazu, die männliche Herrschaft zu verinnerlichen und 
nötigenfalls gegen Lesben anzuwenden? Ausserdem müsste weiter darüber nachgedacht 
werden, wie Zwangsheterosexualität nicht nur Lesben, sondern auch jede andere weite

re von der Norm abweichende Sexualität und Geschlechtsidentität tangiert. 
Rich kritisiert an anderer Stelle, dass »[f]eministische Forschung und Theorie, die 

mit zur Unsichtbarmachung und Marginalität der Lesbierinnen beitragen, […] in Wirk

lichkeit gegen die Befreiung und Erstarkung von Frauen als Gruppe [arbeiten]« (Rich 
2020 [1980]: 146). Auch sei die Behauptung, dass die meisten Frauen von Natur aus hete

rosexuell seien, problematisch, denn lesbische Existenz sei u.a. aus der Geschichte aus

gemerzt und Lesbischsein als Krankheit eingestuft worden. Hier scheint sich die Ge

schichte zu wiederholen, denn dasselbe lässt sich auch in Bezug auf die Behandlung von 
trans Menschen (insbesondere trans Frauen) vonseiten von cis Frauen (ob lesbisch oder 
heterosexuell) behaupten. Diese tragen, auch wenn sie über Heteronormativität in ver

gleichbarer Weise in patriarchale Geschlechterverhältnisse hineingezwungen werden, 
zu deren Durchsetzung und Verfestigung bei, solange sie trans Anliegen im feministi

schen Diskurs ignorieren oder gar aktiv dagegen ankämpfen. 

Monique Wittig: Heterosexueller Geist 

Monique Wittig, Theoretikerin des feministischen Lesbianismus und eine einflussreiche 
Figur der frühen Lesbenbewegung (vgl. z.B. Hark 2010: 109f.; Senganata Münst 2010), zählt 
zu den klassischen und wohl bekanntesten Vorläufer’innen der Queer Theory (vgl. Klapeer 
2007: 59). Ebenso wie Butler untersuchte Wittig in La pensée straight (1980, dt. Der hete
rosexuelle Geist) den konstruktiven Charakter der Geschlechter »im Kontext eines insti

tutionalisierten heterosexuellen Systems« (Klapeer 2007: 59). Nach Wittig stellt die Ka

tegorie »Frau« ein kulturelles Konstrukt dar. Der Terminus existiere nur in Opposition 
zum Mann, was eine Geschlechterbinarität erstelle und stabilisiere. Die Beziehung sei 
dabei eine heterosexuelle (vgl. Wittig 1980: 50ff.; Wittig 1992: 9ff.; Klapeer 2007: 59f.). 
Anders als Adrienne Rich stellt Wittig die Hypostasierung des (weiblichen) Geschlechts, 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

d.h. die Zuschreibung nahezu göttlicher weiblicher Eigenschaften, in Frage. Auch Wittig 
geht es um die Destabilisierung und Denaturalisierung von Geschlecht und Heterose

xualität, jedoch ist Geschlecht neu ein diskursiver Effekt der Unterdrückung (vgl. Krass 
2003: 17). Wittig leitete aus ihren Überlegungen eine radikale These ab: Da eine Lesbe sich 
nicht nach den Vorgaben der Opposition von Mann und Frau richte, seien Lesben folglich 
keine Frauen (vgl. Wittig 1980: 53; Klapeer 2007: 60): »The refusal to become (or remain) 
heterosexual always meant to refuse to become a man or a woman, consciously or not. 
For a lesbian this goes further than the refusal oft he role ›woman‹. It is the refusal of the 
economic, ideological, and political power of a man« (Wittig 1992: 13). Lesben hätten dem

zufolge kein Geschlecht, seien weder Frau noch Mann und würden damit die binäre Op

position überschreiten. Eine Naturalisierung der Kategorien »Frau« und »Mann« sichere 
das Funktionieren der (Zwangs-)Heterosexualität. Mit ihrer Dekonstruktion würde folg

lich auch die »Kategorie« Frau ihre Bedeutung verlieren. Wittigs Konzept weist aufgrund 
der radikalen Entnaturalisierung der Termini und der Ausführungen zu den Interdepen

denzen zwischen Geschlecht und Heterosexualität eine queere Perspektive auf (vgl. Klapeer 
2007: 60). 

Tatsächlich galten (und gelten) Lesben in diesem System als defizitär, unvollständig 
(was sich in Ausdrücken wie Halbfrauen oder Mannweiber zeigt) und (erfolglos) mit cis 
Männern konkurrierend. »Vollständiges« Frausein ist mit der Erfüllung sozialer und kul

tureller Praktiken verbunden sowie Zugewandtheit auf das männliche Geschlecht (vgl. 
LesLeFam 2022: 19f.). Ein Überschreiten dieser Grenzen kann zu Nichternstnehmen (vgl. 
Kay 2021: 59), Disziplinierung, Pathologisierung und Kriminalisierung führen. Sexua

lität und eine Lebensweise ohne Männer galten bis ins späte 20. Jahrhundert nicht als 
denk- und erklärbar. Lesben wurden folglich hormonelle, anatomische und psychische 
Devianzen unterstellt, die durch medizinische und psychiatrische Behandlungen kor

rigierbar wären. Wittig machte aus der Abwertung von Lesben eine positive Affirmati

on: Dadurch, dass sich Lesben vom »Mann« und der Heterosexualität abwenden können, 
sind sie auch losgelöst von einer interdependenten Binarität und der Kategorie Frau und 
allen damit verbundenen Praktiken. Dadurch entstehen neue Handlungsräume für das 
Verhandeln von Geschlecht (vgl. LesLeFam 2022: 12f. und 19f.). 

Kimberlé Crenshaw: Intersektionalität 

In Zusammenhang mit der Queer Theory fällt immer wieder der Begriff der Intersektiona

lität. Damit ist die Verschränkung verschiedener Diskriminierungsformen (z.B. Trans

feindlichkeit, Rassismus, Klassismus, Ableismus etc.) gemeint (vgl. Lenz 2010b: 159; dazu 
auch Davis/Zimman/Raclaw 2014: 1f.). Das Konzept wurde von der US-amerikanischen 
Juristin Kimberlé Crenshaw in Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Femi
nist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics (1989) einge

führt (vgl. auch Lenz 2010b: 159; Delap 2022: 111). Manchmal ist auch von Interdependenz 
die Rede. Darunter wird »die lediglich analytisch trennbare verwobenheit von machtver

hältnissen« (Bretz/Lantzsch 2013: 15) verstanden. Interdependenz und Intersektionali

tät können synonym verwendet werden, wobei Erstes die Verwobenheit stärker hervor

hebt (vgl. Bretz/Lantzsch 2013: 15). Das Konzept ermöglicht es, einzelne Identitätskate

gorien und ihre Verwobenheit zu untersuchen. Die verschiedenen Diskriminierungsfor

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 141 

men werden dabei nicht einfach addiert, sondern führen zu individuellen, autonomen 
Diskriminierungserfahrungen. Gabriele Winker und Nina Degele (2009) stellten fest, 
dass Intersektionalität »auf dem besten Weg [sei], zu einem neuen Paradigma in den 
Gender und Queer Studies zu avancieren« (Winker/Degele 2009: 10). 

7.2 Poststrukturalismus und Linguistic Turn 

Der Poststrukturalismus (vgl. z.B. Villa 2010b) hat seinen Ursprung im Paris der späten 
1960er und 1970er Jahre. Er umfasst diverse Theorien und Konzepte aus Fachrichtungen 
wie Philosophie, Psychoanalyse, Geschichte, Soziologie und Literaturwissenschaft und 
interdisziplinären Arbeiten. Der Poststrukturalismus wurde in den 1980er und 1990er 
Jahren auch ausserhalb Frankreichs bzw. international rezipiert (vgl. Klapeer 2007: 
36f.). Vertreter’innen des Poststrukturalismus setzen sich kritisch (poststrukturalistisch, 
dekonstruktivistisch) mit Theorien und Konzepten des Strukturalismus auseinander. 
Philosoph’innen wie Jacques Derrida, Michel Foucault und Luce Irigaray, Sprachwis

senschaftler’innen wie Monique Wittig und Roland Barthes und Psychoanalytiker’innen 
wie Julia Kristeva und Jacques Lacan werden zu den wichtigsten Poststrukturalist’in

nen gezählt. Die Positionen des Poststrukturalismus sind dabei so vielfältig wie ihre 
Vertreter’innen (vgl. Klapeer 2007: 37). 

Was die Auseinandersetzung mit Sprache und Diskurs betrifft, stehen Strukturalis

mus und Poststrukturalismus in der Tradition des sogenannten Linguistic Turn (dt. Lin
guistische Wende, vgl. z.B. Villa 2010b: 271f.). Damit ist ein Paradigmenwechsel in den wis

senschaftlichen Disziplinen des 20. Jahrhunderts gemeint, in welchem die Sprache ins 
Interesse der Wissenschaft rückt: Die Hauptthese lautet, dass alle Bereiche des mensch

lichen Alltags durch Sprache strukturiert sind, darunter auch die Wissenschaft, so dass 
diese nichts anderes tun kann, als Sprache in der Wissensproduktion stets mit zu re

flektieren. Eine eigentliche »Sprachtheorie« hat der Poststrukturalismus jedoch nie ent

wickelt. Er stützt sich stattdessen, wenn auch nur punktuell, auf die strukturalistische 
Linguistik von Ferdinand de Saussure. Strukturalistische und poststrukturalistische An

sätze pflegen ein ambivalentes Verhältnis, weil sie sich immerzu aufeinander beziehen 
(vgl. Klapeer 2007: 37; Samel 2000: 13). 

De Saussure beschäftigte sich mit sprachlichen Strukturen und unterscheidet drei 
Sprachkategorie: langage (die menschliche Fähigkeit zu sprechen), langue (Sprache als 
strukturiertes System; durch Normen und Konventionen geprägt) und parole (die eige

ne Sprachkompetenz gemäss langue auszuüben). Er fokussierte sich auf die langue und 
ihre kleinsten bedeutsamen Elemente – die Zeichen. Jedes Zeichen besteht aus dem In

halt bzw. Signifikat (das »Bezeichnete«, frz. signifié) und dem Lautbild bzw. Signifikant 
(das »Bezeichnende«, frz. signifiant). Ein Signifikant kann auf verschiedene Signifika

te verweisen: Das Wort »Flasche« evoziert z.B. unterschiedliche Bilder (Formen, Farben 
etc.) von Flaschen. Signifikat und Signifikant sind untrennbar miteinander verbunden, 
wobei ihre Beziehung arbiträr ist. Da die Verbindung von Konventionen und Regeln ge

prägt ist, ist sie jedoch nicht gänzlich beliebig (vgl. Klapeer 2007: 37). Deshalb ist es nach 
de Saussure »in einem gewissen Mass vom Willen der Einzelnen oder der Gemeinschaft 
abhängig« (de Saussure 1967: 20). »Die« Sprache oder »die’den Einzelne’n« gibt es dabei 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

nicht; genauso wenig ein ursprüngliches Signifikat. Für den Poststrukturalismus bedeu

tet dies, dass Subjekte nicht prädiskursiv sind, sondern sich stets durch und mit Sprach

handlungen konstituieren: Subjektivität ist ein Produkt von Kultur und Gesellschaft (vgl. 
Hornscheidt 2002: 8). Wie Hornscheidt (2002) festhält, ist das Zentrale an Sprache ih

re Dynamik. Sie entwickelt sich durch endlose Verschiebungen und ist nicht festlegbar 
auf Sinn und Bedeutung. Während der Strukturalismus Bedingungen von Sprachtheo

rie unhinterfragt annimmt, versucht der Poststrukturalismus diese offenzulegen (vgl. 
Hornscheidt 2002: 10). Dies kann sich der Feminismus zunutze machen, wie Weedon 
(1991) behauptet: 

Es gibt keine Bedeutung von der Sprache, und die Sprache ist kein abstraktes System, 
sondern hat stets ihren gesellschaftlichen und historischen Ort in den Diskursen. […] 
Sie [die Theorie, LNC] macht es möglich, die Relevanz der subjektiven Motivation und 
der Illusion völliger Subjektivität zu verstehen, die das Individuum braucht, um in der 
Welt handeln zu können. Sie kann zudem erklären, warum der Veränderung auf der 
Ebene des subjektiven Bewusstseins politische Grenzen gesetzt sind, indem sie die 
Relevanz der materiellen Verhältnisse und Praktiken hervorhebt, durch die Individu

en als reale Subjekte mit bestimmten, aber keineswegs unumstößlichen Formen be

wusster und unbewusster Motivationen und Bedürfnisse konstituiert werden. Diese 
Motivationen und Bedürfnisse sind ihrerseits wiederum das Produkt von gesellschaft

lichen Institutionen und Prozessen, durch die die Gesellschaft strukturiert wird. Aus 
diesen Gründen ist diese besondere Form des Poststrukturalismus eine für den Femi

nismus produktive Theorie. (Weedon 1991, 59f.) 

Judith Butler machte sich diese besondere Form zunutze und reformulierte das Gender- 
Konzept. Darauf wird in diesem Kapitel 7.2. näher eingegangen. 

Die Sapir-Whorf-Hypothese 

Ludwig Wittgenstein schrieb einst: »Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Gren

zen meiner Welt« (Wittgenstein 1922: 144). Bereits hundert Jahre davor beschrieb Wil

helm Humboldt die Verschiedenheit der Sprachen als »nicht eine von Schällen und Zei

chen, sondern eine Verschiedenheit der Weltansichten selbst« (Humboldt 2020 [1820]: 
262). Auch in der Linguistik fand die Vorstellung, dass die Sprachstruktur das Denken 
formt und das Denken die Wahrnehmung der Welt, Eingang – über die sogenannte Sa
pir-Whorf-Hypothese – und gehört auch heute noch zu den wichtigen Fragestellungen der 
(auch feministischen) Sprachwissenschaft. Die Sapir-Whorf-Hypothese (manchmal auch 
Humboldt-Sapir-Whorf-Hypothese), auch als linguistisches Relativitätsprinzip (engl. lingu
istic relativity principle; auch Sprachrelativismushypothese; vgl. z.B. Samel 2000: 84f.; Ayass 
2008: 37) bekannt, geht auf Benjamin Lee Whorf (1956 [1940]) zurück. Damit ist die An

nahme verbunden, dass natürliche Sprachen, die von menschlichen Gruppen verwendet 
werden, das Denken und Handeln von Menschen beeinflussen: Die gegenseitigen Bezü

ge zwischen den sprachlichen (grammatischen, lexikalischen) Kategorien einer Sprache 
haben zur Folge, dass Erfahrungen schon immer interpretiert sind. Weil Sprachen über 
unterschiedliche sprachliche Kategoriensysteme verfügen, sind auch die Erfahrungen 
und Weltbilder der jeweiligen Sprecher’innen verschieden (vgl. Samel 2000: 84f.). Whorf 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 143 

stützte seine Thesen auf die Ideen seines Lehrers Edward Sapir, die er weiterentwickelte, 
sowie auf empirische Studien zur Sprache der Hopi, eines Native-American-Stamms aus 
Arizona. Insbesondere untersuchte er deren Raum-Zeit-Verständnis: 

After long and careful study and analysis, the Hopi language is seen to contain no 
words, grammatical forms, constructions or expressions that refer directly to what we 
call ›time‹, or to past, present, or future, or to enduring or lasting, or to motion as 
kinematic rather than dynamic […]. Hence, the Hopi language contains no reference 
to ›time‹, either explicit or implicit. (Whorf 1956 [1950]: 57f., zit.n. Wille/Elberfeld 2015) 

Auf Grundlage dessen stellte Whorf weitreichende Thesen in Bezug auf Weltbild und Kul

tur des Hopi-Stammes auf. Diese lösten eine breite wissenschaftliche Diskussion aus. 
Whorfs empirische Ergebnisse gelten heute durch ausführliche grammatische Studi

en als widerlegt (vgl. Malotki 1983, zit.n. Wille/Elberfeld 2015). Weitgehend unbestritten 
ist die sprachtheoretische und sprachphilosophische Annahme, dass Sprachen, Denken, 
Handeln und kulturelle Praktiken in wechselseitigem Einfluss stehen. Sprachen bieten 
bestimmte Strukturen, die Sprecher’innen als sprachliche Ressourcen zur Konstruktion 
ihrer sozialen Welt nutzen können. Während Sprachstrukturen in einem strukturalisti

schen Rahmen oder Verständnis als systematisch und stabil angesehen werden, werden 
sie in poststrukturalistischen Ansätzen als instabil betrachtet, d.h., diese Ansätze gehen 
davon aus, dass (geschlechtsspezifische) Sprachstrukturen durch wiederholte Verwen

dung in konkreten sprachlichen Praktiken entstanden sind. Diese diskursive Materiali

sierung kann – basierend auf einem solchen Verständnis – durch alternative sprachliche 
Praktiken beeinflusst oder destabilisiert werden. Die Materialisierung von Gender in der 
Sprachstruktur ist ein typischerweise binäres Phänomen, das verschiedene sprachliche 
Ebenen betrifft (vgl. Motschenbacher 2014: 245). 

Diskutiert wird weiterhin, wie weitreichend dieser Einfluss ist2(vgl. Wille/Elberfeld 
2015), bspw. in der Diskussion um die Effekte des sogenannten generischen Maskulinums 
(vgl. Kapitel 11.1) auf den gedanklichen Einbezug von Frauen. Gegenwärtig stellt sich die 
Frage, inwiefern queere bzw. »moderne« Schreibweisen wie Genderstern, Gendergap 
etc. binäre Gendervorstellungen tangieren und neu auch an non-binäre Menschen den

ken lassen. 
Kognitionswissenschaftlerin Lera Boroditsky gehört aktuell zu den führenden Lin

guist’innen der Relativitätstheorie bzw. des linguistischen Relativismus (vgl. Aichinger 
2018). Nach Boroditsky prägt die Denkweise die Art zu sprechen und das Sprechen wie

derum die Art zu denken (vgl. Boroditsky 2012). Sich auf die Sapir-Whorf-Hypothese 
berufend, geht Boroditsky »von einer Art innerer Sprachform, einem sprachlichen Welt

bild, aus, das von semantischer Struktur und dem Wortschatz der Muttersprache be

stimmt wird. Das bedeutet: Menschen, die ihre Gedanken mit einer Person einer ande

ren Muttersprache teilen, können davon ausgehen, dass sie nicht verstanden werden« 
(Aichinger 2018). Sprache sei in der Lage, die Kognition von z.B. Zeit und Raum, Zahlen 

2 Einen guten Überblick über die verschiedenen Positionen aus Sprachtheorie (und teilweise 
Sprachphilosophie) in der »Sprache-und-Denken-Debatte« gibt z.B. Gardt (2011). Probleme und 
mögliche Lösungen aus kognitionslinguistischer Sicht erörtert Härtl (2009). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

und Geschlechtern zu formen. Es gebe z.B. Hinweise dafür, dass Geschlechtszuweisun

gen einen Einfluss auf die Politik haben, bspw. »dass es in Ländern mit weiblichen und 
männlichen sprachlichen Geschlechtszuschreibungen höhere Tendenzen zu einem Gen

der Pay Gap oder eine Unterrepräsentanz von Frauen in den Regierungen gebe« (Aichin

ger 2018). In Bezug auf Non-Binarität könnte demzufolge eine Umstellung im Sprach

gebrauch früher oder später dazu führen, dass sich ein mentales Konzept von Non-Bi

narität etabliert, das wiederum den Sprachgebrauch hinsichtlich non-binärer Menschen 
formt. 

Jacques Derrida 

Der französische Philosoph Jacques Derrida gilt als Begründer der Praxis der Dekon

struktion. Er untersuchte philosophische und literarische Texte daraufhin, was sie 
nicht oder nur versteckt aussagen. Er unterzog sie einer Dekonstruktion, indem er 
von den Verfasser’innen nicht intendierte Sinnebenen freimachte (vgl. Klapeer 2007: 
44; Motschenbacher 2012: 96f.). Anders als de Saussure begreift Derrida Sprache nicht 
als geschlossenes System, sondern als einen unendlichen und nicht abgeschlossenen 
Prozess. Strukturen sind – anders als im Strukturalismus angenommen – nicht feste 
Gebilde, sondern »dynamische Verweisungsprozesse« (Klapeer 2007: 39), und Signifika

te sind nicht stabil wie bei de Saussure, sondern bilden sich permanent neu »in einem 
Prozess des sich Unterscheidens und der Verweisungen« (Klapeer 2007: 39; vgl. auch 
Motschenbacher 2012: 96f.). Um diesen Prozess zu beschreiben, entwickelte Derrida 
den Ausdruck der différance, indem er das französische Wort différence abänderte. Damit 
wollte er die sich permanent verändernde Differenz zwischen Inhalt und Ausdruck 
benennen (vgl. Derrida 1990 [1988]: 76f.). Différance soll auf mehrere Bedeutungen hin

weisen: einerseits auf eine zeitliche Bedeutung (in Anlehnung an das Verb différer [frz. 
für aufschieben, verzögern]): »Différer in diesem Sinne heisst temporisieren, heisst 
bewusst oder unbewusst auf die zeitliche und verzögernde Vermittlung eines Umweges 
rekurrieren, welcher die Ausführung oder Erfüllung des ›Wunsches‹ oder ›Willens‹ 
suspendiert und sich ebenfalls auf eine Art verwirklicht, die ihre Wirkung aufhebt oder 
temperiert« (Derrida 1990 [1988]: 83). Différer bedeutet andererseits aber auch »nicht 
identisch sein« oder anders sein. Mit Différance bringt Derrida die zwei genannten Be

deutungen zum Ausdruck und mit dem Suffix -ance soll eine gewisse Aktivität markiert 
werden (vgl. Derrida 1990 [1988]: 84). 

Derrida verweist mit dieser sprachlichen Neuschöpfung auf den prozesshaften, offe

nen und instabilen Charakter von Bedeutung und somit von Sprache selbst. Dies schafft 
Raum für stete Veränderungen und Neuinterpretationen. »Sinn« ist nach Derrida ein 
Effekt von Strukturen, lässt sich aber nie eindeutig oder in Gänze beschreiben und er

fassen. Sprache ist im Poststrukturalismus als ein offenes System zu verstehen, »inner

halb dessen prinzipiell endlose Prozesse der Bedeutungsbeschreibung ohne einen Bezug 
zu stabilen Punkten oder Zentren ablaufen« (Klapeer 2007: 40). Diese Auffassung von 
Sprache wurde relevant für Judith Butler und das Konzept der sprachlichen Performati

vität (vgl. Klann-Delius 2005: 15; Klapeer 2007: 40) und für queere Ansätze. Ein Beispiel 
ist die Konzeptualisierung von Heterosexualität: Sie muss z.B. immer auf das »Andere« 
– die Homosexualität – Bezug nehmen, um ihren Sinn zu erhalten (vgl. Motschenba

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 145 

cher 2012: 96f.; vgl. auch Klapeer 2007: 45). Nicht anders verhält es sich mit der Konzep

tualisierung von Frau und Mann oder Binarität und Non-Binarität, Natur und Kultur. 
Motschenbacher (2012) verweist darauf, dass bei der Versprachlichung von Identitäten, 
die sich ausserhalb der dominanten Binaritäten bewegen, sich die entsprechenden Be

zeichnungen weiterhin stark im dominanten Diskurs bewegen. Als Beispiele nennt er die 
Intergeschlechtlichkeit (von dem einen zum anderen), die Androgynität (männlich-weiblich) 
und die Bisexualität (beide). Diese Begriffe würden den Binaritäten entgegengesetzt wer

den, ohne dass diese dabei angegriffen werden. Motschenbacher hält deshalb fest: »Auch 
nicht-normative Identitäten zeigen also eine Tendenz, nur durch dominante Identitäten 
ausdrückbar zu sein« (Motschenbacher 2012: 95f.; vgl. dazu auch Butler 1991: 23). 

Das mag in etymologischer Sicht zutreffen, jedoch sind Strategien der Bedeutungs

verschiebung festzustellen. Nimmt mensch das Beispiel der Bisexualität, so ist der Be

griff heute umstritten. Neuere (Selbst-) Definitionen lauten z.B. »Bisexuell (Bi): Sexuell 
oder romantisch mehr als einem Geschlecht zugeneigt« (Kiefer/Giese/Strickson 2022: 
124) oder »Eine bisexuelle Person fühlt sich romantisch und/oder sexuell zu Menschen 
zweier oder mehrerer Geschlechter hingezogen« (Queer Lexikon 2023: Artikel Bisexuali
tät). 

Die möglichen Bedeutungsverschiebungen und die Bedeutungsinstabilität in der 
Verwendung sprachlicher Zeichen bezeichnet Hornscheidt (2008: 26f.) als Re-Signifi

zierung. Diese weist ein grosses Potenzial im politischen Handeln auf (vgl. Klapeer 2007: 
40) und kann, wie Motschenbacher betont, zu einer »Destabilisierung essentialistischer 
Identitätsvorstellungen« (Motschenbacher 2012: 96f.) führen. Derrida selbst versucht, 
die Logik binärer Oppositionen zu ändern. Dekonstruktion bedeutet in diesem Sinne, 
dass binäre hierarchische Logiken, die gewisse Bedeutungen privilegieren und andere 
unterordnen oder verschweigen, in einem ersten Schritt aufgespürt, als intellektuelle 
Konstruktionen enthüllt und in einem zweiten Schritt hinterfragt werden sollen. 

Derrida hatte mit seiner dekonstruktivistischen Infragestellung binärer Gegenüber

stellungen grossen Einfluss auf die poststrukturalistische feministische Theoriebildung 
(insbesondere in Bezug auf die Dekonstruktion von Geschlechterdifferenz) und diente 
auch als Basis für queer-theoretische Ansätze, bei denen die Verschiebung des Feldes 
binärer Opposition zu »Uneindeutigkeit« und »vielfacher Differenz« führt (vgl. Klapeer 
2007: 45f.). 

Michel Foucault: Der Wille zum Wissen 

Ein zentraler poststrukturalistischer Begriff ist der Diskurs (vgl. Klapeer 2007: 40), der 
insbesondere von Michel Foucault geprägt wurde. Die (linguistische) Diskursanalyse 
nach Foucault wird in Kapitel 12.3 näher vorgestellt. Vorweggenommen kann Diskurs 
als »eine Summe von sprachlichen Aussagen zu einem bestimmten Thema begriffen 
werden, der das Wahrnehmen, Denken und Handeln von Individuen steuert« (Klapeer 
2007: 41) und eine doppelte Wirkung hat: Diskurs ermöglicht Sinn und stellt einen 
Rahmen für Intelligibilität zur Verfügung, gleichzeitig schliesst derselbe andere, poten

ziell mögliche Bedeutungen aus (vgl. Klapeer 2007: 42). In seinem unvollendeten Werk 
Sexualität und Wahrheit (2019 [1989]), insbesondere im Band Der Wille zum Wissen (1986) 
beschäftigte sich Foucault mit einer Historisierung der Sexualität. Indem er Sexualität 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

als Effekt eines Dispositivs aus verschiedenen Massnahmen (Gesetze, Institutionen etc.) 
verstand, schuf Foucault die Basis für eine Queer Theory, die Sexualität historisiert und 
denaturalisiert (vgl. Krass 2003: 21; Motschenbacher 2012: 95) und Heterosexualität und 
Geschlecht als diskursiv hergestellt versteht (vgl. Klapeer 2007: 42). Foucault und auch 
Judith Butler fragen nach den dominanten Grenzen und Rahmenbedingungen bzw. 
den Institutionen und Praktiken, die über den Diskurs nur bestimmte Aussagen und 
Lebensformen als natürlich und plausibel erscheinen lassen, also nach ihren Herstel

lungsprozessen. Dabei wenden sie eine genealogische Methode an, die sich besonders für 
Machtpraktiken und Herrschaftsstrukturen interessiert (vgl. Klapeer 2007: 42). 

Judith Butler: Performing gender 

Judith Butler sieht sich selbst nicht als Queer-Theoretiker’in (vgl. Klapeer 2007: 64), wird 
aber gerne als eine’r der einflussreichsten Repräsentant’innen der Queer Theory bezeich

net (vgl. Krass 2003: 20). In einem ersten Teil wird Butlers Re-Definition von sex und gen
der vorgestellt. In einem zweiten Teil wird näher auf das Werk Die Macht der Geschlechter
normen und die Grenzen des Menschlichen (2009) eingegangen, weil darin Thesen enthalten 
sind, auf welche in späteren Kapiteln Bezug genommen wird. 

sex/gender 

Wie bereits in Kapitel 2.1 erwähnt, hat sich Butler die poststrukturalistischen Theorien 
(vgl. dazu auch Villa 2010a) zunutze gemacht und die Konzepte von sex und gender re-de

finiert. They bleibt nicht bei der Unterscheidung von biologischem und sozial konstruiertem 
Geschlecht, sondern geht einen Schritt weiter und zeigt auf – ganz im Sinne Foucaults 
–, dass auch der vermeintlich »natürliche« Körper das Produkt diskursiver Praxen ist 
(vgl. z.B. Preciado 2014). Foucault und Butler unterscheiden sich jedoch darin, dass Fou

cault den Körper als vordiskursive Fläche für kulturelle Einschreibungen versteht, wäh

rend für Butler dieser nicht a priori bzw. vordiskursiv besteht, sondern bereits kulturell 
geformt ist: »Ja, möglicherweise ist das Geschlecht (sex) immer schon Geschlechtsiden

tität (gender) gewesen, so dass sich herausstellt, dass die Unterscheidung zwischen Ge

schlecht und Geschlechtsidentität letztlich gar keine Unterscheidung ist« (Butler 1991: 
24). Butlers Konzept kann somit als Radikalisierung früherer Differenzierungen verstan

den werden (vgl. Hornscheidt 2002: 13f.). 
Für den Feminismus bedeutet dies, dass Begriffe wie Frau oder Mann keinen natür

lichen Ursprung haben. Das Konzept Frau, also das, was die Gesellschaft darunter ver

steht, wird diskursiv hervorgebracht und ist immer nur verständlich in Opposition zum 
Mann (vgl. Hornscheidt 2002: 14; Davis/Zimman/Raclaw 2014: 4). In Negationen ausge

drückt ist eine Frau folglich ein Nicht-Mann. Sprache und diskursive Einschränkungen 
legen dabei den »Vorstellungshorizont möglicher Geschlechtsidentität« fest (Butler 1991: 
27). Auf die Feministische Linguistik bezogen reicht es nicht aus, Frauen eine Stimme zu 
geben (vgl. Trömel-Plötz 1982), sondern bereits die Kategorie Frau muss reflektiert und 
die Machtstrukturen, die die Frau konstruieren, entlarvt werden (vgl. auch Hornscheidt 
2002: 15). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 147 

So schreibt Butler (1991): »Die politischen Verfahrensweisen nachzuzeichnen, die das 
produzieren und verschleiern, was als Rechtssubjekt des Feminismus bezeichnet werden 
kann, ist genau die Aufgabe einer feministischen Genealogie der Kategorie ›Frau(en)‹« 
(Butler 1991: 21; 2009: 316). Die Dekonstruktion der Kategorie Frau ist nicht gleichbe

deutend mit politischer Handlungsunfähigkeit oder einer Auflösung des Subjekts Frau. 
Butler erkennt die Notwendigkeit, Frau als Identitätskategorie für politisches Handeln 
beizubehalten, schlägt jedoch vor, alle Bedeutungszuschreibungen von Frau zu analysie

ren und aufzuhören, Frau allzu universell oder spezifisch definieren zu wollen, denn ein 
Aufbau auf Identität sei immer normativ und nie nur deskriptiv (vgl. Hornscheidt 2002: 
15). In Anlehnung an Butlers Das Unbehagen der Geschlechter (1991) wurde der Begriff trans
gender eingeführt (vgl. Delap 2022: 384) und Jack Halberstam trug wenige Jahre später 
mit dem Werk Female Masculinity (1998) dazu bei, ein Bewusstsein für trans Männer zu 
schaffen, die lange unsichtbar geblieben waren (vgl. Vivian 2022: 145 und 321). Dieses 
Bewusstsein führte alsbald zur Verknüpfung feministischer und queerer Theorien (vgl. 
Delap 2022: 384). 

Während Butler die Kategorie Frau für mehrere Deutungsmöglichkeiten und somit 
für mehr Individuen öffnet, versuchen TERFs diese wieder enger zu fassen und Frauen 
auszuschliessen, die nicht in ihre Definition passen (vgl. Kapitel 10.6). Es stellt sich 
deshalb die Frage, »ob es nicht dennoch einen Komplex von Normen geben muss, die 
unterscheiden, welche Beschreibungen in die Kategorie ›Frauen‹ gehören und welche 
nicht. Die einzige mögliche Antwort auf diese Frage ist eine Gegenfrage, nämlich: Wer 
sollte diese Normen festlegen, und welche Anfechtungen werden sie im Gegenzug her

vorrufen?« (Butler 1993: 50f.). Auf die Feministische Linguistik übertragen bedeutet dies, 
dass »klassische« Vorschläge für einen gegenderten Sprachgebrauch »nur wiederum 
eine neue Form von Normierung, Naturalisierung der Genderdichotomie und damit 
gleichzeitig die Schaffung eines immer wieder neuen vorgängigen Bereichs von etwas 
Verworfenem« (Hornscheidt 2002: 16) sind. Wird der Terminus Frau nicht reflektiert, 
kann die Feministische Linguistik nicht anders, als sich vor einer Öffnung der Bedeutung 
zu verschliessen und folglich trans Menschen auszuschliessen. 

Judith Butlers Theorie und poststrukturalistische Ansätze insgesamt haben trotz ei

ner breiten Rezeption in anderen Disziplinen in der deutschen Linguistik nie wirklich 
Fuss gefasst. Das führt dazu, dass queerlinguistische Forschung im deutschsprachigen 
Raum auch heute noch wenig präsent ist und linguistische Überlegungen zur Inklusion 
trans-nonbinärer Menschen in der Sprache noch in den Anfängen sind. 

›Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen‹ 

In Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen (2009) vertieft But

ler Themen und Thesen aus früheren Werken, z.B. die Materialität des Körpers oder die 
Pathologisierung von trans und intergeschlechtlichen Menschen. Butler (2009) versteht 
unter Gender – so die Ausführungen – »eine Praxis der Improvisation im Rahmen des 
Zwangs« (Butler 2009: 9) und definiert weiter: »Was ich als das ›eigene‹ Gender bezeich

ne, erscheint manchmal als etwas, dessen Urheber ich bin oder ich sogar besitze. Die 
Bedingungen, die das eigene Gender kreieren, liegen jedoch von Anfang an außerhalb 
meiner selbst, wurzeln außerhalb meiner selbst in einer Sozialität, die keinen einzelnen 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

Urheber kennt (und die Idee der Urheberschaft selbst grundlegend in Frage stellt)« (But

ler 2009: 9). Demgemäss ist unsere Persönlichkeit, unser individuelles Sein, unsere Exis

tenzfähigkeit stets von sozialen Normen bestimmt bzw. abhängig, die bestimmen, wer 
»für das anerkennbar Menschliche in Frage kommt und wer nicht« (Butler 2009: 11). Auch 
der Körper besitzt nach Butler eine »öffentliche Dimension«, weil er ein in der Öffentlich

keit geschaffenes Phänomen ist. Er gehört uns in diesem Sinne nicht gänzlich (vgl. But

ler 2009: 41). Andere können über unser Überleben bestimmen. Weil der Mensch keine 
Kontrolle darüber habe, sei das Leben gefährdet, und dies bedeute wiederum, dass »die 
Politik darüber nachdenken muss, welche Formen der sozialen und politischen Organi

sation am meisten dazu beitragen, gefährdete Menschenleben auf der ganzen Welt zu 
erhalten« (Butler 2009: 44). Trans Menschen nicht als Bezugsgrössen für eine Umgestal

tung des politischen Lebens und für eine gerechtere und fairere Gesellschaft zu nehmen, 
würde bedeuten, die Gewalt, die sie im Alltag erfahren, zu verkennen und zu bestimmen, 
dass sie keine existenzfähigen Subjekte sind (vgl. Butler 2009: 51). Trans Menschen wür

den zeigen, dass eine Hinterfragung zeitgenössischer Vorstellungen von Realität und 
neue Formen möglich sind (vgl. Butler 2009: 53). Die Aufgabe internationaler Lesben- 
und Schwulenpolitik sei nichts anderes als eine Erneuerung des Menschlichen und der 
Realität bzw. das Verhandeln der Frage »Was ist und was ist nicht lebenswert?«. Auf der 
Ebene des Diskurses werden bestimmte Menschenleben nicht als solche betrachtet. Sie 
»können« nicht vermenschlicht werden, weil sie in einen »Rahmen für das Menschliche« 
passen. Das lässt physische Gewalt entstehen, die »die Botschaft der Dehumanisierung 
überbringt, die in der Kultur bereits wirksam ist« (Butler 2009: 46). Zu einer Minder

heit zu gehören bedeutet nach Butler, abhängig zu sein vom Schutz öffentlicher und pri

vater Räume, von rechtlichen Sanktionen bei Gewalthandlungen und von sonstigen in

stitutionellen Massnahmen gegen Aggression. Das Leben hängt also davon ab, ob Nor

men der Anerkennung existieren (vgl. Butler 2009: 60). Die Tötung eines Menschen oder 
der Wunsch, ihn zu töten, weil er nicht den Geschlechternormen entspricht, »legt nahe, 
dass […] sich ausserhalb dieser Normen zu begeben, ausserhalb dieser Normen zu leben 
heisst, den Tod zu hofieren« (Butler 2009: 61; vgl. auch 365f.). Die Gewalt sei ein vergebli

cher Versuch, die Ordnung wiederherzustellen und »die soziale Welt auf der Grundlage 
eines intelligiblen Geschlechts zu erneuern und die Herausforderung abzuwehren, sich 
diese Welt als etwas zu denken, was anders als natürlich und notwendig ist« (Butler 2009: 
61). Eine solche Gewalt entstehe aus dem tief sitzenden Wunsch, die binäre Geschlecht

erordnung als natürlich und notwendig beizubehalten. Als sei es etwas, dem sich kein 
Mensch widersetzen kann: 

Wenn eine Person den Normen der binären Einteilung der Geschlechter widerspricht, 
indem sie nicht nur einen kritischen Standpunkt dazu einnimmt, sondern die Normen 
in kritischer Weise verkörpert, und dieser stilisierte Widerspruch lesbar ist, dann ent

steht die Gewalt offenbar genau als das Verlangen, diese Lesbarkeit zu zerstören, ih

re Möglichkeit in Frage zu stellen, sie unwirklich und unmöglich zu machen trotz des 
gegenteiligen Anscheins. […] Der Versuch, die Grenzen dessen zu verstärken, was als 
real angesehen wird, verlangt das Abwürgen von allem, was kontingent ist, fragil ist, 
offen ist für eine grundlegende Veränderung in der geschlechtlich festgeschriebenen 
Ordnung der Dinge. (Butler 2009: 62) 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 149 

Durch einen Rückgriff auf Normen werde die Sphäre des Intelligiblen eingegrenzt (vgl. 
Butler 2009: 649). Butler plädiert deshalb für Offenheit gegenüber den Wandlungen des 
Menschen im Namen der Gewaltlosigkeit (vgl. Butler 2009: 63). Die Offenheit sei für den 
internationalen Menschenrechtsdiskurs und die Menschenrechtspolitik von besonderer 
Bedeutung (vgl. Butler 2009: 65). Es sollte die Frage gestellt werden, wie Politik ausse

hen soll, damit Menschen das erhalten, was sie für ein lebenswertes Leben brauchen 
(vgl. Butler 2009: 68 und 358), damit ihre Geschlechtsidentität und ihre Form des Begeh

rens als normenkonform verstanden wird und sie ohne Gewaltandrohung leben können 
(vgl. Butler 2009: 346f.). Zum Zweck einer demokratischen Veränderung sollen nach But

ler die Kategorien erweitert werden, damit sie »integrativer« und »flexibler« werden für 
»das gesamte Spektrum kultureller Bevölkerungsgruppen« (Butler 2009: 354; 351f.). 

Nach Butler können Normen explizit oder implizit sein. Implizit sind sie in der Regel, 
wenn sie als »normalisierendes Prinzip in der sozialen Praxis fungieren« (Butler 2009: 
73f.). Auf diese Weise sind sie schwer zu entziffern. Normen ermöglichen, dass bestimm

te Praktiken und Handlungen als solche erkannt werden können. In Bezug auf das, was 
ausserhalb der Norm ist, stellt Butler ein Paradoxon fest: 

Denn wenn die Norm das Feld des Sozialen für uns intelligibel macht und diesen Be

reich für uns normalisiert, dann muss ein Außerhalb der Norm immer noch in Rela

tion zu ihr definiert werden. Das heißt: Nicht ganz männlich und nicht ganz weib

lich zu sein, heißt immer noch, ausschließlich im Verhältnis zur eigenen Beziehung 
zum »ziemlich Männlichen« und »ziemlich Weiblichen« verstanden zu werden. (But

ler 2009: 73f.) 

Das trifft auf non-binäre Menschen zu. Butler unterscheidet zwischen »Gender als eine 
Norm« und normativen Vorstellungen von Weiblichkeit und Männlichkeit. Nach But

ler ist Gender eine soziale Macht (vgl. Butler 2009: 84) und der Apparat bzw. ein Me

chanismus, »durch den die Produktion und Normalisierung des Männlichen und Weib

lichen vonstatten geht – zusammen mit den ineinander verschränkten hormonellen, 
chromosomalen, psychischen und performativen Formen, die Gender voraussetzt und 
annimmt« (Butler 2009: 74). Über Gender werden die binären Geschlechter also einge

richtet und naturalisiert; bestimmte reproduktive Formen geschlechtlicher Bindungen 
werden dabei gewährleistet und andere verboten (vgl. Butler 2009: 74f.). Gleichzeitig 
kann derselbe Apparat dazu dienen, solche Vorstellungen zu dekonstruieren und zu de

naturalisieren (vgl. Butler 2009: 74f.). Normen werden nämlich dann in Frage gestellt, 
wenn die Zitierpraxis der Performativität beginnt. Werden Normen performativ zitiert, 
können sie dadurch an Selbstverständlichkeit verlieren und als »unnatürlich« und »nicht 
notwendig« entlarvt werden (vgl. Butler 2009: 246). 

Durch Gender werden Personen »reguliert«. Die Regulierung ist dabei die Bedingung 
für kulturelle Intelligibilität jeder Person: Wer von der Gender-Norm abweicht, bringt 
ein Beispiel für eine Abweichung hervor und diese wird medizinisch, rechtlich, psychia

trisch etc. reguliert (Butler 2009: 91ff.). Sprachgebrauch ist eine solche Form der Regu

lierung und – in Anlehnung an Foucault – ein Modus der Disziplin und Überwachung (vgl. 
Butler 2009: 95f.). Butler bringt dazu ein Beispiel: 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

Wer den homosexuellen Sprachgebrauch im Militär reguliert, ist aktiv daran beteiligt, 
die Norm hervorzubringen und aufrechtzuerhalten, die bestimmt, was ein Mann und 
was eine Frau sein wird, was der Sprachgebrauch sein wird, wo Sexualität stattfinden 
und wo sie nicht stattfinden wird. […] Folglich geht mit Regulierungen, die einzel

ne spezifische Aktivitäten […] einzuschränken suchen, eine darüber hinausgehende 
Handlung einher, die zumeist unbemerkt bleibt: die Produktion von Parametern der 
Personalität, das heißt die Herstellung von Personen in Übereinstimmung mit abs

trakten Normen, welche die einzelnen Menschenleben zugleich bedingen und über

steigen – und auch zerbrechen. (Butler 2009: 95f.) 

Ein weiteres Paradoxon stellt die Tatsache dar, dass Menschen einerseits Normen brau

chen, um (gut) leben zu können und um zu wissen, in welche Richtung sie die Welt verän

dern wollen, andererseits aber auch von Normen »in Weisen gezwungen werden« (Butler 
2009: 327), die gewaltvoll sind und die aus Gründen der sozialen Gerechtigkeit bekämpft 
werden müssen (vgl. Butler 2009: 327). 

Wird ein Mensch als »unecht« bezeichnet, weil er sich ausserhalb der Norm bewegt, 
und führt dies zu (institutionalisierter) Ungleichbehandlung, wird er zum »Anderen« 
und »Unmenschlichen« bzw. »Aussermenschlichen« gemacht (vgl. Butler 2009: 345). Als 
»unecht« bezeichnet zu werden ist eine Form der Unterdrückung, wobei Butler spezifi

ziert: 

Man muss aber bedenken, dass die Sache noch grundsätzlicher ist. Unterdrückt zu 
werden bedeutet immerhin, dass man bereits als ein irgendwie geartetes Subjekt 
existiert: man ist da als der sichtbare und unterdrückte Andere, als ein möglicher und 
potentieller Untertan für das Meistersubjekt. Unecht zu sein ist allerdings noch ein

mal etwas anderes. Damit man unterdrückt werden kann, muss man als Erstes intel

ligibel werden. Die Beobachtung zu machen, dass man vollkommen unintelligibel ist 
(dass einen die Regeln der Kultur und der Sprache als eine Unmöglichkeit ausweisen), 
ist gleichbedeutend mit der Feststellung, dass man noch keinen Zutritt zum Mensch

lichen gefunden hat. (Butler 2009: 345) 

Wenn die sogenannte Intelligibilität als das verstanden wird, »was infolge der Anerken

nung der entsprechend der vorherrschenden sozialen Normen produziert wird« (Butler 
2009: 11), dann ist es vorteilhaft, sich innerhalb dieser Normen zu bewegen und »einge

schränkt intelligibel zu bleiben« (Butler 2009: 11). Wenn Menschen aber ein Gender, ein 
Begehren haben, das nicht »im Bereich bestimmter Normen anerkennbar ist« (Butler 
2009: 11), und dazu gehören auch non-binäre Menschen, hängt ihr Sinn für Überleben 
und soziale Zugehörigkeit davon ab, »dem Zugriff dieser Normen zu entkommen, durch 
die Anerkennung verliehen wird« (Butler 2009: 11). Für Butler ist es wichtig, die Praxis, 
»für alle Menschenleben zum Gesetz zu machen, was nur für einige lebbar ist« (Butler 
2009: 20), und »allen Menschenleben etwas vorzuschreiben, was für einige nicht lebbar 
ist« (Butler 2009: 20), zu beenden. Die Kritik an den Geschlechternormen – so Butler 
weiter – »muss im Kontext der Menschenleben situiert werden, so wie diese Leben gelebt 
werden, und sie muss von der Frage geleitet sein, was die Möglichkeiten, ein lebenswer

tes Leben zu führen, maximiert und was die Möglichkeit eines unerträglichen Lebens 
oder sogar eines sozialen oder buchstäblichen Todes minimiert« (Butler 2009: 20). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 151 

Sprechen »Feminist’innen« davon, dass die (sprachliche) Sichtbarmachung non-bi

närer Menschen Frauen (oder Lesben) unsichtbar mache, so sprechen sie aus der Posi

tion der Intelligiblen, d.h. aus der Position jener, die im Bereich der Norm leben und 
als Subjekte anerkannt werden. Das zeigt sich u.a. darin, dass für sie Rechtsgrundlagen 
bestehen, die respektiert oder verletzt werden können. Diese Rechtsgrundlage fehlt für 
non-binäre Menschen (vgl. Kapitel 6). Sie haben zum heutigen Zeitpunkt einzig die Mög

lichkeit, ohne eine solche Rechtsgrundlage einen Anspruch auf ein lebenswertes Leben 
zu erheben. Solange es keine offizielle »dritte Option« gibt, solange der Rechtschreibrat 
oder die schweizerische Bundeskanzlei sich gegen den Genderstern aussprechen, solan

ge es keine empowernden Konventionen für non-binäre Menschen gibt, ist eine Mög

lichkeit, sich auf ihre Rechte zu berufen, der performative Akt des Sprachgebrauchs, d.h. 
die Verwendung bestimmter sprachlicher Formen und Ausdrücke als aktiver Beitrag zur 
Schaffung sozialer Realität und Identität. 

Michael Warner: Heteronormativität 

Heteronormativität entwickelte sich zu einem Grundbegriff der Queer Theory und ist »aus 
gegenwärtigen gender- und queerpolitischen Diskursen und Praxen nicht mehr weg

zudenken« (Klapeer 2015: 25; vgl. auch Hark 2010: 110ff.). Er wurde zuerst von Michael 
Warner (1991; 1993) in seiner Einleitung zum Heft Fear of a Queer Planet der Zeitschrift 
Social Text verwendet (Warner 1991). Darin fordert er lesbische und schwule Intellektu

elle auf, sich mit verschiedenen Traditionen der Sozialtheorie auseinanderzusetzen, um 
die eigenen Ziele zu formulieren. Die allgegenwärtige, oft unsichtbare Heteronormativität 
als unmarkierte, unhinterfragte Normalität moderner Gesellschaften soll dabei in Fra

ge gestellt und Sexualität zu einer Kategorie zur Gesellschaftsanalyse gemacht werden. 
Dabei reicht es nicht, lediglich Lesben und Schwule in eine Theorie zu integrieren, ohne 
diese selbst neu zu denken, sondern das Ziel sei es, Widerstand zu leisten (vgl. Warner 
1991; 1993) gegen ein »regime of the normal« (dt. Regime des Normalen; vgl. Warner 1993: 
xxviiff.), eine »het culture« (dt. Hetero-Kultur), die sich als elementare Form des Zusam

menlebens, als Beziehungsmodell, als Grundlage jeder Gemeinschaft und als Reproduk

tionsmittel sieht, ohne das die Gesellschaft nicht existieren würde (vgl. Warner 1993: xxi). 
Heute wird unter Heteronormativität üblicherweise die Annahme verstanden, dass es 

nur zwei Geschlechter – Männer und Frauen – gibt, die sich gegenseitig begehren. Die

se Norm wird als unveränderbar und naturgegeben angesehen (vgl. Degele 2005, 2008). 
Institution, Denkstrukturen und Wahrnehmungsmuster privilegieren Heterosexualität 
und stilisieren sie zur Norm (vgl. Czollek et al. 2009: 109). Heteronormativität wird weiter

hin uneinheitlich gebraucht (vgl. Wagenknecht 2007: 18). Auf die Heteronormativitätskritik 
wird in Kapitel 8.4 näher eingegangen. 

Pierre Bourdieu 

Pierre Bourdieu hat zwar nicht direkt zur Queer Theory beigetragen, aber seine Arbeit 
hat indirekte Verbindungen zu einigen der zentralen Themen der Queer Theory (vgl. z.B. 
Bourdieu 2005 [1998]). Bourdieu war ein französischer Soziologe und seine Arbeit kon

zentrierte sich auf die Untersuchung der sozialen Strukturen und Machtverhältnisse in 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

der Gesellschaft. Seine Theorie der sozialen Praxis betont, wie Macht durch kulturelle 
Praktiken und Symbole institutionalisiert (vgl. Bourdieu 2005 [1998]: 65) wird und wie 
dies bestimmte Gruppen in der Gesellschaft bevorzugt oder benachteiligt. In ähnlicher 
Weise betont die Queer Theory die sozialen Konstruktionen von Geschlecht und Sexuali

tät und wie diese Konstruktionen Machtverhältnisse schaffen, die bestimmte Gruppen 
bevorzugen oder benachteiligen. Während Bourdieu sich jedoch hauptsächlich auf die 
Rolle von Klassenunterschieden in der Gesellschaft konzentrierte, konzentriert sich die 
Queer Theory auf die Rolle von Geschlecht und Sexualität. Trotz dieser Unterschiede hat 
Bourdieus Arbeit einige wichtige Konzepte hervorgebracht, die für die Queer Theory re

levant sind. Zum Beispiel hob er die Rolle von Symbolen und kulturellen Praktiken bei 
der Herstellung sozialer Ungleichheit hervor, was auch in der Queer Theory eine wichtige 
Rolle spielt. Darüber hinaus betonte er die Bedeutung von Habitus, einem Konzept, das 
sich auf die internalisierten Muster von Verhalten und Denken (vgl. z.B. Bourdieu 2005 
[1998]: 43ff.; vgl. dazu auch Engler 2010) bezieht, die aus der Interaktion mit der sozia

len Umgebung entstehen. Dieses Konzept ist relevant für die Queer Theory, da es darauf 
hinweist, dass unsere Vorstellungen von Geschlecht und Sexualität tief in unseren indi

viduellen und kollektiven Gewohnheiten und Praktiken verwurzelt sind. Die Hauptthese 
von Pierre Bourdieus Die männliche Herrschaft (2005 [1998]) ist, dass die Vorherrschaft von 
Männern in der Gesellschaft nicht nur auf individuellen Überzeugungen oder Handlun

gen von Männern beruht, sondern auf einem gesellschaftlichen System von Symbolen 
und Praktiken, das männliche Dominanz fördert und unterstützt. Bourdieu argumen

tiert, dass Männer in der Gesellschaft eine dominantere Position als Frauen einnehmen, 
weil sie von Geburt an in einer Gesellschaft aufwachsen, die männliche Werte und Nor

men bevorzugt. Dieses System von Symbolen und Praktiken, das Bourdieu als symbo
lische Gewalt (vgl. Bourdieu 2005 [1998]: 63ff.) bezeichnet, vermittelt die Überlegenheit 
von Männern und die Unterlegenheit von Frauen auf subtile Weise und wird oft von bei

den Geschlechtern akzeptiert und internalisiert. Mit dem Begriff symbolische Gewalt be

schreibt Bourdieu die Art und Weise, wie die Gesellschaft bestimmte Vorstellungen und 
Normen als natürlich und selbstverständlich akzeptiert, obwohl sie in Wirklichkeit von so

zialen und historischen Faktoren geprägt sind. Solche Vorstellungen und Normen wer

den von den Mitgliedern der Gesellschaft internalisiert und reproduziert, ohne dass sie 
sich dessen bewusst sind. Diese Form der Gewalt sei subtiler und gleichzeitig tiefgrei

fender als physische Gewalt (vgl. Bourdieu 2005 [1998]: 71), da sie die Verhaltensweisen 
und Überzeugungen der Menschen auf eine Weise beeinflusst, die von vielen als natürlich 
wahrgenommen wird und deshalb schwerer zu hinterfragen und zu ändern ist. In Be

zug auf die männliche Herrschaft argumentiert Bourdieu, dass die symbolische Gewalt 
dazu beiträgt, das Patriarchat aufrechtzuerhalten, indem sie bestimmte Vorstellungen 
und Normen in der Gesellschaft verankert, die männliche Dominanz und weibliche Un

terordnung als normal darstellen. Diese Vorstellungen und Normen sind oft unsichtbar 
(Bourdieu 2005 [1998]: 66) und werden von vielen als selbstverständlich akzeptiert, auch 
von Frauen selbst (Bourdieu 2005 [1998]: 74). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7 Queer Theory 153 

7.3 Zusammenfassung: Eckpunkte der Queer Theory 

Zusammenfassend werden drei Eckpunkte der Queer Theory dargestellt: die Problemati

sierung von Geschlecht, die Heteronormativitätskritik und die Pluralisierung von subversi

ven Lebensentwürfen. In der Queer Theory wird die Vorstellung von Geschlecht als etwas 
Biologisches, Ahistorisches und Unumstössliches problematisiert (vgl. Klapeer 2007: 63). 
Ein Aspekt ist die Entnaturalisierung des »biologischen« Geschlechts und die Infrage

stellung der binären Zweigeschlechtlichkeit, zu welcher Judith Butler mit Das Unbehagen 
der Geschlechter (dt. 1991) und Körper von Gewicht (dt. 1995) wesentlich beitrug (vgl. Kla

peer 20007: 64). Körper materialisiert sich im wiederholten Zitieren bestehender Nor

men (vgl. Butler 1995: 22). Diese Performativität des Geschlechts ist deshalb so macht

voll, weil sie den Anschein von Natürlichkeit, Eindeutigkeit und Unveränderlichkeit er

weckt (vgl. Klapeer 2007: 65). Auf Butlers Thesen aufbauend fragt die Queer Theory nach 
den Mechanismen und Bedingungen und zeigt, wie Zweigeschlechtlichkeit kulturell und 
gesellschaftlich hergestellt und durch Diskurse (z.B. der Medien, der Wissenschaft etc.) 
aufrechterhalten wird (vgl. Klapeer 2007: 65f.). 

Queer Theory untersucht unter dem Konzept der Heteronormativitätskritik die Zusam

menhänge von Geschlecht, Sexualität und Begehren (vgl. Klapeer 2007: 68). Für die Ana

lyse eignet sich das Schema der heterosexuellen Matrix nach Butler (1991; vgl. dazu auch 
Hark 2010: 111). Butler bezeichnet damit »das Schema, welches die normativen Regeln, 
nach denen Geschlechter entstehen und sich dann als materialisierte ›Frauen‹ und ›Män

ner‹ aufeinander beziehen, vorgibt« (Klapeer 2007: 67). Die heterosexuelle Matrix ist »ei

ne kulturspezifische Ordnungsstruktur, welche diskursive Regeln beinhaltet, die in der 
Zweigeschlechtlichkeit und Heterosexualität die Diskursmacht sichern« (Klapeer 2007: 
67). Erfüllen Existenzweisen die Kriterien der heterosexuellen Matrix, sind sie intelligibel, 
ansonsten erscheinen sie nicht denk- oder lebbar (vgl. Butler 1991: 39 und 220; Klapeer 
2007: 67f.). Dazu gehören auch (trans) non-binäre Menschen. 

Tabelle 1: Intelligible Existenzweisen nach der heterosexuellen Matrix Butlers (1991; vgl. Klapeer 
2007: 67) 

Intelligible Existenzweisen nach der heterosexuellen Matrix 
mittels Verfahren und Regeln der diskursiven Wiederholungspraxis (Performativität) hergestellt 
Intelligible Frau Intelligibler Mann 
hat weiblichen Körper (sex) hat männlichen Körper (sex) 
verhält sich gemäss weiblichen Geschlechternor

men und fühlt sich als Frau 
verhält sich gemäss männlichen Geschlechternor

men und fühlt sich als Mann 
hat heterosexuelles Begehren hat heterosexuelles Begehren 

Dadurch, dass die Queer Theory Geschlecht deontologisiert, macht sie queere Exis

tenzweisen und Identitätsentwürfe denk- und lebbar. Sie kritisiert die Ausgrenzungs

mechanismen und fragt gleichzeitig nach (subversiven) Alternativen zur symbolischen 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

Repräsentation ebendieser Existenzweisen (vgl. Klapeer 2007: 71). Nach Butler folgt dar

aus, dass »das Konstrukt ›Männer‹ [weder] ausschließlich dem männlichen Körper zu

kommt, noch dass die Kategorie ›Frauen‹ nur weibliche Körper meint« (Butler 1991: 23). 
Damit eröffnen sich neue, destabilisierende Möglichkeiten für Identitäten ausserhalb 
der binären Geschlechter oder für alternative Formen von Weiblichkeit und Männlich

keit (vgl. Butler 1991: 215; Klapeer 2007: 71). Etwas zu queeren (engl. to queer/queering) kann 
demzufolge bedeuten, etwas aus einer queeren Perspektive zu betrachten oder aber et

was so zu gestalten oder zu verändern, dass es die eigene Ablehnung von Geschlechts- 
und Sexualitätsnormen widerspiegelt.3 Die Queer Theory versteht queer grundsätzlich als 
Verb, also weniger als Teil einer Identität und mehr als eine Handlung. Die deutsche 
Sprache queeren – so der Titel der vorliegenden Arbeit – bedeutet, sie herauszufordern, 
zu hinterfragen und zu öffnen für die (Geschlechter-)Vielfalt. 

7.4 Kritischer Blick auf die Queer Theory und Perspektiven 

Nachdem die Queer Theory und ihre wichtigsten Ansätze in den vorherigen Kapiteln vor

gestellt wurden, wird sie nun unter einem kritischen Blickwinkel betrachtet. 
Die Zusammenhänge zwischen Queer Theory und den LGBT+-Bewegungen ist kom

plex und teilweise problematisch. So scheinen politische Forderungen wie die Ehe für al
le und eine zunehmende Kommerzialisierung der LGBT+-Kulturen den Prinzipien der 
Queer Theory zu widersprechen (vgl. Klapeer 2007: 34). Überholte Strukturen und Lebens

modelle würden nicht abgeschafft, sondern stattdessen für mehr Menschen geöffnet, 
ohne aber alle Lebensformen als gleichberechtigt anzuerkennen (vgl. Kay 2021: 44). Gössl 
spricht auch von queerem Anerkennungsneid: 

Die Sehnsucht, doch ganz normal zu sein, bleibt in der queeren Existenz stets uner

füllbar und ist doch ein Konzept, dem manche ewig folgen wollen oder (meinen zu) 
müssen. Doch zugleich gibt es diese Sehnsucht nach dem anderen – nach der queeren 
Freiheit –, dem Leben ohne bürgerliche Pflicht. Neidisch wird auf jene herabgeblickt, 
die sich von diesem normativen Terrain fernhalten und damit eine geschlechtliche so

wie sexuelle Fluidität auskosten. Nur allzu oft sind Zwänge, Erwartungen und Struktu

ren eines heteronormativen Alltages spürbar, und schnell spiegeln dann unbekannte 
Tiefen sowohl Angst als auch Verlockung wider. (Gössl 2022: 138f., Hervorhebung im 
Original) 

Das Phänomen wird bereits in den 70er und 80er Jahren in der HAB-Info der Homose

xuellen Arbeitsgruppen Bern beschrieben, wie folgende zwei Beispiele aus der HAB-Info 
4/75 und HAB-Info 12/83 zeigen: 

Schwule versuchen ständig, aus Angst vor Diskriminierung zu beweisen, dass sie »nor

mal« sind. Umso heftiger distanzieren sie sich von jenen »unmännlichen« Schwulen 
oder verfolgen sie mit Hass. […] Es handelt sich im Endeffekt um nichts anderes als 
eine monströse Projektion der eigenen Homosexualität – und Weiblichkeitsängste 

3 Vgl. queer in The Merriam-Webster Dictionary: https://www.merriam-webster.com/ 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.merriam-webster.com/
https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.merriam-webster.com/


7 Queer Theory 155 

auf die nächsten Schwulen, die man als »schwuler« empfindet, als man selbst ist. 
(hab queer bern 2022: 29) 

Es sollte Solidarität unter allen Schwulen herrschen: Keine »Unterschwulen« mehr, 
wie bspw. Tunten, deren Diskriminierung unter den Schwulen eine Folge von Anbie

derung vieler Schwuler an die Normen und Zwänge der gerade auch sie unterdrü

ckenden Gesellschaft ist. Wer die Tritte, die er einstecken muss, nicht zurück- sondern 
weitergibt, wird sich nie befreien können. (hab queer bern 2022: 37) 

Eine Anerkennung queerer Lebensweisen würde in der Logik des queeren Anerken

nungsneids die eigene Anpassungsleistung an die Norm und die Unterwerfung an das 
heteronormative System herabwürdigen. Das wird als Demütigung empfunden, was zu 
Abgrenzung, Verachtung und Anfeindungen innerhalb der queeren Community führe 
(vgl. Gössl 2022: 139). Es stellt sich an dieser Stelle die grundsätzliche Frage, ob die 
Erfüllung der Forderungen der Queer Theory nach Anerkennung des »Anderen« und Aus

geschlossenen die Auflösung von Queer bedeuten würde, oder ob die Nicht-Akzeptanz 
und Nicht-Intelligibilität grundlegende Bestandteile queerer Existenzweisen sind. In 
Anlehnung an Gössl (2022) müssten auch sozioökonomische Aspekte und kapitalistische 
Prozesse stärker untersucht werden, die zur Konstruktion von Geschlechtskategorien 
beitragen (vgl. auch Klapeer 2007: 82f.). Dies ist jedoch nicht der einzige von der Que
er Theory vernachlässigte Aspekt. Auch diskursive Felder wie Rasse, Klasse etc. und 
ihre Interdependenzen müssten stärker untersucht werden (vgl. Klapeer 2007: 68). 
Abschliessend lässt sich festhalten, dass die Queer Theory erst dann ihr gesellschafts

politisches Potenzial richtig entfalten kann, wenn sie angewandt wird mit dem Zweck 
gesellschaftlicher und politischer Transformation. Der Staat und seine Institutionen 
müssen stärker in den Blick genommen und unter einem queeren Aspekt untersucht 
werden (vgl. Klapeer 2007: 81ff.), damit sie in Anlehnung an Butler (2009) Verantwor

tung übernehmen und für queere Menschen die Grundbedingungen schaffen, um 
ein intelligibles, lebenswertes Leben zu leben. Aus linguistischer Perspektive gehören 
auch sprachliche Lösungen dazu, damit non-binäre Menschen einen (vollwertigen) 
Subjektstatus erhalten. Bisher sind Non-Binäre jedoch Zeichensystemen unterworfen, 
»die einen langwierigen Prozess der diskursiven Materialisierung durchlaufen haben« 
(Motschenbacher 2012: 95) und grosse Benennungslücken aufweisen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008 - am 13.02.2026, 16:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

