7 Queer Theory

Das Wort queer hat in den letzten Jahrzehnten eine erhebliche Bedeutungsverschiebung
erfahren und wird heute oft als identititsstiftender Begriff fiir Menschen verwendet, die
sich nicht in die Kategorien heterosexuell und cisgender einordnen lassen. Das Verstindnis
von queer geht jedoch iiber die blosse Beschreibung einer sexuellen/romantischen oder
geschlechtlichen Identitit hinaus und erfordert ein Verstindnis von Wissensverkniip-
fungen, die u.a. mit politischer Theorie, sozialer Gerechtigkeit, Geschichte und Kultur
verbunden sind (vgl. z.B. Kapitel 5.3). Um Queer Theory zu verstehen, ist ein Grundver-
stindnis der Frauen- und LGBT+-Bewegung(en) sowie deren (Heraus-)Forderungen not-
wendig (vgl. Kapitel 5). Der Ausdruck queer hat keinen klaren Ursprung, da er zahlreichen
Einfliissen unterworfen war, und ist nicht leicht zu definieren, da er je nach geografi-
schem Raum und historischem Kontext eine andere Bedeutung hat (vgl. Bretz/Latzsch
2013: 13; GOssl 2022: 9). Der Begriff soll sich ohnehin »jeglicher stabilen Definition und
Reifizierung entziehen« (Motschenbacher 2012: 88). Eine der zentralen Thesen der Queer
Theory ist etwa, dass Bedeutung nicht festgelegt und stindig Stérungen, Komplikationen
und Neuformulierungen unterworfen ist (vgl. Wong et al. 2002: 15; Klapeer 2007: 13).

Sprachleitfiden, die auf den Prinzipien der Queer Theory basieren, helfen dabei, die
Aufmerksamkeit auf die Vielfalt der Geschlechtsidentititen zu legen. Queer Theory betont
die individuellen Erfahrungen jenseits der gesellschaftlichen Normen. Sprachleitfiden,
die dies beriicksichtigen, bieten eine Moglichkeit, Menschen in ihrer Individualitit an-
zuerkennen und zu respektieren und bindre Denkmuster und Stereotypen zu hinterfra-
gen bzw. aufzubrechen, was der Gesamtgesellschaft zugutekommt. Indem sie Sprach-
leitfiden verwenden, die auf queeren Ansitzen basieren, tragen Einzelpersonen und Or-
ganisationen zum Empowerment marginalisierter Gruppen bei.

7.1  Pionier'innen der Queer Theory

Einen klaren »Ursprung« der Queer Theory gibt es nicht, deshalb hat diese Arbeit auch
nicht den Anspruch, eine vollstindige Entstehungsgeschichte zu vermitteln. Es lassen
sich dennoch ein paar Denker'innen nennen, die mit ihren feministischen Ansitzen die
binire Auffassung der Geschlechter herausforderten, ihre »Natiirlichkeit« in Frage stell-

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

ten und somit Vorliufer'innen der Queer Theory wurden, auf die Theoretiker'innen auch
heute noch Bezug nehmen. Einige von ihnen werden an dieser Stelle kurz genannt.

Teresa de Lauretis: Einfiihrung des Begriffs Queer Theory

Teresa de Lauretis ist eine italienisch-amerikanische Literatur- und Filmwissenschaft-
lerin, die einen wichtigen Beitrag zur Entwicklung der Queer Theory geleistet. hat. Ihre
Arbeit konzentrierte sich auf die Analyse von Geschlechter- und Sexualititsdarstellun-
gen in Literatur und Film. Sie argumentierte, dass die traditionelle Vorstellung von Ge-
schlecht als binidr und stabil in der Realitit nicht existiert und Geschlechtsidentititen
bzw. Sexualititen fluid sind. In diesem Sinne schligt de Lauretis vor, Geschlecht als so-
ziale Konstruktion zu verstehen, die sich im Laufe der Zeit in verschiedenen sozialen
Kontexten verandern konne. Sie war auch eine der Ersten, die den Begriff queer in der
akademischen Debatte einfiihrte, um eine neue Herangehensweise an die Erforschung
von Geschlecht und Sexualitit zu fordern (vgl. z.B. Hark 2010: 110f.). Der Ausdruck Que-
er Theory wurde 1990 von ihr wihrend einer Konferenz an der University of California,
Santa Cruz eingefiihrt (jedoch nicht erfunden) und spiter verschriftlicht, als sie in einer
Sonderausgabe der feministisch-kulturwissenschaftlichen Zeitschrift Differences 1991 ei-
ne Arbeit mit dem Titel Queer Theory: Lesbian and Gay Sexualities. An Introduction veroffent-
lichte. De Lauretis (1991) weist in ihren Ausfithrungen darauf hin, dass sie unter dem Be-
griff mindestens drei Projekte versteht, die in Angriff genommen werden miissen (und
zudem miteinander verbunden sind): erstens die Ablehnung von Heterosexualitit als
Massstab bzw. Norm fiir alle anderen Sexualititen; zweitens das Hinterfragen der An-
nahme, dass die Lesben- und Schwulenforschung etwas Homogenes sei, und drittens die
Feststellung, dass das subjektive sexuelle Empfinden stark von Rassismus und Sexismus
gepragt ist. De Lauretis plidiert dafiir, in der Queer Theory all diese kritischen Herange-
hensweisen zu vereinen und neu tiber Sexualitit nachzudenken. Sie forderte also insge-
samt eine kritische Analyse von Machtstrukturen und Dominanzen, die mit der biniren
Vorstellung von Geschlecht und Sexualitit einhergehen. Diese Denkweise hat die Que-
er Theory massgeblich beeinflusst und zu einem wichtigen Instrument gemacht, um die
Vielfalt von Geschlechtsidentititen und Sexualititen zu erforschen und zu verstehen.

Auch die Queer Theory hat — dhnlich wie queer — keine klare Ursprungsgeschichte und
konnte aufgrund der unterschiedlichen Auffassungen und Herangehensweisen auch im
Plural stehen. De Lauretis verwarf wenige Jahre spiter den Begrift Queer Theory wieder
mit der Begriindung, dass er nicht in dem (kritischen) Sinne verwendet wurde, den sie
urspriinglich gemeint hatte. Er sei vom Mainstream iibernommen und zu einem ober-
flichlichen Wort gemacht worden (vgl. Halperin 2003: 339f.; Jacose 1996).

Simone de Beauvoir: »Frau werden«

Der Existentialismus war als philosophische Stromung fiir die Entwicklung der Queer
Theory von Bedeutung. Eine der grundlegenden Thesen der Existenzphilosophie ist, dass
die Existenz der Essenz vorausgeht (vgl. z.B. Suhr 2001: 66), dass es also nicht von vorn-
herein eine menschliche Natur oder ein Wesen des Menschen gibt, das den Bedeutungen
vorangestellt ist, die der Mensch jeweils iiber sein Erfahren entwickelt. Eine Person ist

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

folglich nicht dies oder jenes, weil sie so geboren (biologischer Essentialismus) oder z.B.
inder Kindheit dazu gemacht wurde (sozialer Essentialismus). Jean-Paul Sartre schreibt
in seinem Essay Der Existentialismus ist ein Humanismus (1994 [1945]):

Der atheistische Existentialismus, den ich vertrete, ist kohdrenter. Er erklart: wenn
Gott nicht existiert, so gibt es zumindest ein Wesen, bei dem die Existenz der Essenz
vorausgeht, ein Wesen, das existiert, bevor es durch irgendeinen Begriff definiert wer-
den kann, und dieses Wesen ist der Mensch [..]. Was bedeutet hier, dass die Existenz
der Essenz vorausgeht? Es bedeutet, dass der Mensch erst existiert, auf sich trifft, in
die Welt eintritt, und sich erst dann definiert. Der Mensch, wie ihn der Existentialist
versteht, ist nicht definierbar, weil er zunidchst nichts ist. Er wird erst dann, und er
wird so sein, wie er sich geschaffen haben wird. [...] [D]er Mensch ist nichts anderes
als das, wozu er sich macht. Das ist das erste Prinzip des Existentialismus. (Sartre 1994
[1945]: 120f)

Der Mensch wird als Wesen geboren und wird zum existenziellen Individuum, indem er
Verantwortung fiir das eigene Handeln trigt (Flynn 2008: 9). Er ist das Ergebnis seiner
Entscheidungen und nicht umgekehrt. Er ist also, wozu er sich macht (Flynn 2008: 23).
Ein weiteres Grundthema des Existentialismus ist der Humanismus: Der Existentialis-
mus konzentriert sich »auf das menschlich-individuelle Streben nach Identitit und Sinn
inmitten einer Massengesellschaft, deren gesellschaftliche und 6konomische Zwinge
auf Oberflichlichkeit und Konformismus abzielen« (Flynn 2008: 23). In Anbetracht
dieser Umstinde ist es fiir Existentialist'innen »eine Errungenschaft« (Flynn 2008: 43),
ein Individuum zu werden. Aus diesem Grund erweist sich die Freiheit und Verantwor-
tung als ein weiteres bedeutsames Motiv: Der Mensch kann eine distanzierte Position
einnehmen und das eigene Handeln selbst reflektieren (Flynn 2008: 23; 61f.), ist gar zur
Freiheit verurteilt (Flynn 2008: 112). Aus diesen grundlegenden Gedanken entwickelte
die Philosophin Simone de Beauvoir den existenziellen Feminismus. Die Primisse ihres
Werks Das andere Geschlecht (1949) ist »die existenzialistische These, dass menschliche
Realitit »in Situation« existiert und dass diese Situation grundlegend doppelsinnig und
instabil ist« (Flynn 2008: 142). Ubertragen auf die Kategorie »Frau« heisst das, dass es
auch kein Wesen des Weiblichen gibt, keine »Natur«, die anhand konkreter Merkmale
genau bestimmt werden kann. Das »Frau-Sein« bzw. das »Frau-Werden« (und folglich
auch das »Mann-Sein« und das »Mann-Werden«) werden von de Beauvoir vielmehr als
komplexe gesellschaftliche Prozesse verstanden:

[W]as ist eine Frau? »Tota mulier in utero: eine Gebarmutterc, sagt der eine. Uber man-
che Frauen urteilen Kenner jedoch: »Das sind keine Frauen«, obwohl sie einen Uterus
haben wie alle anderen. [..] Nicht jeder weibliche Mensch ist also zwangslaufig ei-
ne Frau; er muss erst an jener geheimnisvollen, bedrohten Realitit, der Weiblichkeit,
teilhaben. Wird diese von den Eierstocken produziert? Oder ist sie eine abgehobene
platonische Idee? Genligt ein aufreizender Unterrock [...]? Obwohl manche Frauen sich
eifrig bemiihen, sie zu verkérpern, wurde ein Gebrauchsmuster nie festgelegt. (de Be-
auvoir 2000 [1949]: 9, Hervorhebungen im Original)

- am 13.02.2026, 16:23:0:

135


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

De Beauvoir driickt damit aus, dass »Frau-Sein« jeweils vom soziokulturellen, histori-
schen Kontext abhingig ist. Die Erwartungen, gebunden an bestimmte Vorstellungen
dessen, was eine Frau ist oder sein soll, machen eine Person erst zur »Frau«. Diese Er-
kenntnis brachte de Beauvoir dazu, ihren wohl berithmtesten Satz zu verfassen: »Man
kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es« (de Beauvoir 2000 [1949]: 334). Judith Butler
(1991) sollte die Performativitit von Geschlecht spater nochmals aufgreifen: Der Ausruf
»Es ist ein Madchen!« oder »Es ist ein Junge!« bei der Geburt eines Kindes ist demnach
ein performativer Akt, nimlich »Du sollst ein Midchen sein!« bzw. »Du sollst ein Junge
seinl« (vgl. Butler 1991: 166; Ayass 2008: 11).

Audre Lorde: Unterdriickung von Identitaten

Audre Lorde war Autorin, Feministin und Biirger'innenrechtsaktivistin. Ihre Erfahrun-
gen als afroamerikanische lesbische Frau in einer von weissen cis Mdnnern dominierten
akademischen Welt beeinflussten ihr Leben, ihre literarische Schopfung und ihren Akti-
vismus in den 1970er und 1980er Jahren. Lorde leistete einen Beitrag zur feministischen
Theorie, den Ethnic and Racial Studies (vgl. Kiefer/Giese/Strickson 202.2:74). Ihre (inter-
sektionalen) Uberlegungen wurden ebenso in die Queer Theory integriert. Ihre Identitit
als »Schwarze, Lesbierin, Mutter, Kriegerin, Dichterin« (Kiefer/Giese/Strickson 2022:74)
wurde inihrer Lyrik immer wieder thematisiert. Sie und andere schwarze Feministinnen
sahen sich Anfeindungen von Weissen ausgesetzt und dusserten ihre Wut angesichts des
Rassismus innerhalb der Frauenbewegungen (vgl. Delap 2022: 266). Die Einfliisse und
Herausforderungen, mit denen Lorde konfrontiert war, sind eng mit der Geschichte der
Rassenkunde und ihren rassistischen Lehren verbunden. Die Rassenkunde habe dazu
verleitet, »sich sensationsliistern und zwanglos rassistisch wertend mit den Anschauun-
gen und gesellschaftlichen Organisationen anderer Kulturen zu befassen« (Delap 2022:
95). Diese rassistischen Lehren waren besonders im 19. und frithen 20. Jahrhundert ein-
flussreich und wurden auch von einigen feministischen Bewegungen aufgegriffen (vgl.
Delap 2022: 95). Die Forderungen schwarzer Frauen, von Asiatinnen und Latinas wur-
den nicht ernst genommen u.a. auch, weil sie sich von den Themen weisser Feministin-
nen unterschieden: So stand bspw. nicht der Kampf fiir das Abtreibungsrecht im Vorder-
grund, sondern die Forderung nach Schutz vor Mediziner'innen und Sozialarbeiter'in-
nen, die ihnen Sterilisierungen, Abtreibungen und Kindeswegnahmen aufzwangen. Ein
weiteres wichtiges Thema, das BIPoC betraf, war der Schutz vor Polizeigewalt und vor
Diskriminierung am Arbeitsplatz. BIPoC entwickelten und thematisierten eine feminis-
tische Wut, weil die Selbstverstindlichkeit und der Anspruch weisser Feministinnen, fir
alle Frauen zu sprechen, als itberheblich und verletzend empfunden wurde (vgl. Delap
2022: 266). Lorde kritisiert(e) in ihren Schriften den weissen Mainstream-Feminismus, der
weder Rassismus (auch in den eigenen Reihen) noch die hegemoniale Stellung weisser
Frauen benennt. Sie pliddierte dafiir, die Differenzen zwischen BIPoC und weissen Frau-
en anzuerkennen (vgl. Klapeer 2007: 53; Delap 202.2: 266):

Certainly there are very real differences between us of race, age, and sex. But it is not
those differences between us that are separating us. It is rather our refusal to rec-
ognize those differences [...] white women ignore their built-in privilege of whiteness

- am 13.02.2026, 16:23:0:


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

and define woman in terms of their own experience alone [...]. (Lorde 1984 [1980]: 115f,,
zit.n. Klapeer 2007: 53)

Lorde war iiberzeugt, »dass sich aus der Anerkennung der Differenzen kreative Ener-
gie schopfen lasst« (Delap 2022: 68): »There is no such thing as a single-issue struggle
because we do not live single-issue lives« (Lorde 2007: 138). Gemeinsamkeiten heraus-
zuarbeiten, erwies sich allerdings als schwieriges Unterfangen. Weil Lorde trotz gros-
ser Bemithungen keine Verinderung feststellte, verweigerte sie ab 1979 aus Protest den
weiteren Austausch iiber Rassismus. Uber ihre Wut sprach Lorde, als sie 1981 zur Nati-
on Women's Association eingeladen wurde, und sah darin das Potenzial gesellschaftlichen
Wandels: »Zielgerichtete Wut setzt Kraft und Energie frei, die dem Fortschritt und der
Veranderung dienen. [..] Wut ist voller Wissen und Energie« (Lorde 2021 [1986]:17). Ihre
Theoretisierung der Wut »hat in den letzten Jahrzehnten, mit Zunahme eines neolibera-
len Anspruchs auf Gliicklichsein fiir alle, an Aktualitit gewonnen« (Delap 2022: 267).

Obwohl sie nicht als formale Begriinderin der Queer Theory gilt, hat Audre Lorde den-
noch bedeutende Beitrige zu diesem Bereich geleistet. Sie spielte eine massgebliche Rol-
le dabei, Schwarze queere Identititen sichtbar zu machen und ihre spezifischen Erfah-
rungen und Herausforderungen anzuerkennen. Sie betonte die Bedeutung von Race in
der queer-theoretischen Diskussion und trug wesentlich zum Verstindnis bei, dass Ge-
schlecht und Sexualitit unweigerlich miteinander verflochten sind und gemeinsam be-
trachtet werden miissen. Damit erweiterte sie das Verstindnis von Queer Theory tiber die
blosse Betrachtung von Sexualitit hinaus.

Adrienne Rich: (De-)Konstruktion der Zwangsheterosexualitat

Nach 1968, als das Konzept der Solidaritit zwischen Frauen in die Frauenrechtsbewe-
gung aufgenommen wurde, stellte sich das Bediirfnis, eine gemeinsame Basis zwischen
den verschiedenen Feminismen zu finden, als besonders schwer heraus. 1978 veréffent-
lichte die US-amerikanische Feministin Adrienne Rich deshalb den Gedichtband The
Dream of a Common Language (dt. Der Traum einer gemeinsamen Sprache). Zu dieser Zeit war
sie bereits eine bekannte Dichterin und eine einflussreiche Figur der Frauenbewegung
(vgl. Delap 2022: 67). Rich prigte den Begriff der »Zwangsheterosexualitit« (engl. com-
pulsory heterosexuality). Zwangsheterosexualitiit und lesbische Existenz (2020 [1980]) gehort
zu den Schliisseltexten der Queer Theory in ihren Anfingen, da Rich den Fokus nicht
auf die Untersuchung abweichender, marginalisierter Sexualititen setzt, sondern den
kritischen Blick neu auf Heterosexualitit und ihre Norm(en) fithrt und sie als Institution
aufdeckt (Rich 2020 [1980]: 146).

Bis zu diesem Zeitpunkt nahmen die Uberlegungen dazu »keinerlei Bezug auf die
Zwangsheterosexualitit als Phinomen, geschweige denn als Ideologie« (Rich 2020
[1980]: 142). Rich interessieren dabei zwei Aspekte besonders:

Erstens [..] die Frage, wie und weshalb fiir Frauen die Wahl von Frauen als lei-
denschaftliche Kameradinnen, Lebensgefihrtinnen, Mitarbeiterinnen, Celiebte
und soziale Bezugsgruppe unterdriickt, verdchtlich gemacht, ins Versteck und zur
Verkleidung gezwungen wurde. Und zweitens [..] die Tatsache, dass lesbische Da-

- am 13.02.2026, 16:23:0:

137


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

seinsweisen, lesbische Existenz, in zahlreichen Texten und Untersuchungen, selbst
von feministischen Forscherinnen, weitgehend oder vollstindig (ibergangen werden.
(Rich 2020 [1980]: 141)

Rich erkennt zwischen beiden Punkten einen Zusammenhang und zeigt darauf aufbau-
end »Quellen« (Rich 2020 [1980]: 142) bzw. »Charakteristika minnlicher Macht«' (Rich
2020 [1980]:143ff.) auf. Diese stiitzen sich auf das Essay The Origin of the Family (dt. Der Ur-
sprung der Familie) von Kathleen Gough (1975). Rich argumentiert, dass Frauen durch sys-
tematische Methoden in die Heterosexualitit hineingezwungen werden und somit auch
in patriarchale Geschlechterverhiltnisse. Angepasstes Verhalten hat bestimmte Privile-
gien zur Folge, wihrend eine Abweichung davon bestraft wird:

Heterosexualitit wurde Frauen mit unverhiillter Gewalt oder unterschwellig aufge-
zwungen und doch haben Frauen dagegen Widerstand geleistet, nicht selten zum
Preis von Folter, Gefingnis, Psychochirurgie, sozialer Achtung und 4dusserster Armut.
(Rich 2020 [1980]: 148)

Dass derart grosser Aufwand betrieben wird, um diesen Widerstand zu brechen,
zeugt dabei von der Gefihrdung und Fragilitit der Zwangsheterosexualitat. (Rich
2020 [1980]: 144)

Zwangsheterosexualitit ist demnach politisch institutionalisiert und durch Machtun-
gleichheiten strukturiert. Rich pladiert fir das Aufdecken des ideologischen Charakters
von Heterosexualitit und ihrer Dekonstruktion und Entnaturalisierung (vgl. Klapeer
2007: 25). Sie sieht zudem Schwule als Minner, die an einer unterdriickerischen Gesell-
schaftsstruktur teilhaben. Lesbische Existenz mit mannlicher Homosexualitit gleichzu-
setzen, »weil beide gebrandmarkt sind« (Rich 2020 [1980]: 147), sei gleichbedeutend wie
ein erneutes Ausloschen der weiblichen Realitit und ein Verfilschen der Geschichte.
Rich anerkennt zwar das Teilen gemeinsamer Anliegen und ein Zusammenleben mit
schwulen Minnern, jedoch geschehe dies, wenn keine tragfihigen Frauengemeinschaf-
ten vorhanden seien, d.h. aus Mangel an Alternativen (vgl. Rich 2020 [1980]: 147). Zu
gross seien die wirtschaftlichen und kulturellen Unterschiede. Schwule seien deshalb
keine Verbiindeten von Lesben, sondern stattdessen (heterosexuelle) Frauen, d h. nicht
das Begehren bzw. die Sexualitit ist fiir Rich die entscheidende Kategorie, sondern das
Geschlecht (vgl. Rich 2020 [1980]: 146; Klapeer 2007: 25). Sie fithrte auch das Konzept des
»lesbischen Kontinuums« (vgl. Rich 2020 [1980]: 146) ein: Einerseits sei der Ausdruck
»Lesbianismus« pathologisierend (vgl. auch Hark 2010: 108f.), andererseits sollte das
»lesbische Kontinuumc« »eine ganze Skala frauenbezogener Erfahrungen, quer durch
das Leben jeder einzelnen Frau und quer durch die Geschichte hindurch« (Rich 2020
[1980]:146) beschreiben. Das Thema lesbischer Unsichtbarmachung ist auch rund vierzig

1 Diese Charakteristika konnen in abgednderter Form auch auf Cisnormativitdt ilbertragen werden.
Cisnormativitit kann — dhnlich wie Zwangsheterosexualitat — auf subtile, unbewusste Weise her-
gestellt werden, z.B. indem non-binire Menschen in Anreden vergessen werden, oder sehr expli-
zit, z.B. durch absichtliches Misgendering.

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

Jahre spiter noch aktuell. 2017 brachte Journalistin Stephanie Kuhnen den Sammelband
Lesben raus! Fiir mehr lesbische Sichtbarkeit heraus. Im Pitch steht:

Es heisst, Lesben sind unsichtbar und eine aussterbende Identitat. Angesichts der his-
torisch einmaligen Situation, dass mehrere Generationen in einer toleranteren Ge-
sellschaft sich offen zeigen kénnen, hatte es iiber die Jahre eine steigende lesbische
Prisenz geben miissen. Stattdessen dominieren schwule Manner Bild und Themen.
(Querverlag.de: 2017)

Richs Ausfithrungen sind bemerkenswert, weil sie intersektionale Ansitze aufweisen,
d.h. die Diskriminierung als Frau und Lesbe. Sie verleiten jedoch auch zu kritischen Fra-
gen wie bspw., inwieweit ein gewisser Separatismus (vgl. Klapeer 2007: 24) fir das Er-
reichen politischer Ziele sinnvoll ist und ob das »gemeinsame« Geschlecht wirklich aus-
reicht, um von einem lesbischen Kontinuum zu sprechen. Teilt jede heterosexuelle Frau
mehr Erfahrungen mit Lesben als ein schwuler Mann oder eine trans Frau? Und bringt
die symbolische Macht — in Anlehnung an Soziologie Pierre Bourdieu (2005 [1998]) —
nicht auch heterosexuelle Frauen dazu, die miannliche Herrschaft zu verinnerlichen und
notigenfalls gegen Lesben anzuwenden? Ausserdem miisste weiter dariiber nachgedacht
werden, wie Zwangsheterosexualitit nicht nur Lesben, sondern auch jede andere weite-
re von der Norm abweichende Sexualitit und Geschlechtsidentitit tangiert.

Rich kritisiert an anderer Stelle, dass »[fleministische Forschung und Theorie, die
mit zur Unsichtbarmachung und Marginalitit der Lesbierinnen beitragen, [...] in Wirk-
lichkeit gegen die Befreiung und Erstarkung von Frauen als Gruppe [arbeiten]« (Rich
2020 [1980]:146). Auch sei die Behauptung, dass die meisten Frauen von Natur aus hete-
rosexuell seien, problematisch, denn lesbische Existenz sei u.a. aus der Geschichte aus-
gemerzt und Lesbischsein als Krankheit eingestuft worden. Hier scheint sich die Ge-
schichte zu wiederholen, denn dasselbe l4sst sich auch in Bezug auf die Behandlung von
trans Menschen (insbesondere trans Frauen) vonseiten von cis Frauen (ob lesbisch oder
heterosexuell) behaupten. Diese tragen, auch wenn sie itber Heteronormativitit in ver-
gleichbarer Weise in patriarchale Geschlechterverhiltnisse hineingezwungen werden,
zu deren Durchsetzung und Verfestigung bei, solange sie trans Anliegen im feministi-
schen Diskurs ignorieren oder gar aktiv dagegen ankampfen.

Monique Wittig: Heterosexueller Geist

Monique Wittig, Theoretikerin des feministischen Lesbianismus und eine einflussreiche
Figur der frithen Lesbenbewegung (vgl. z.B. Hark 2010:109f.; Senganata Miinst 2010), zihlt
zu den klassischen und wohl bekanntesten Vorliufer'innen der Queer Theory (vgl. Klapeer
2007: 59). Ebenso wie Butler untersuchte Wittig in La pensée straight (1980, dt. Der hete-
rosexuelle Geist) den konstruktiven Charakter der Geschlechter »im Kontext eines insti-
tutionalisierten heterosexuellen Systems« (Klapeer 2007: 59). Nach Wittig stellt die Ka-
tegorie »Frau« ein kulturelles Konstrukt dar. Der Terminus existiere nur in Opposition
zum Mann, was eine Geschlechterbinaritit erstelle und stabilisiere. Die Beziehung sei
dabei eine heterosexuelle (vgl. Wittig 1980: 50ff.; Wittig 1992: off.; Klapeer 2007: 59f.).
Anders als Adrienne Rich stellt Wittig die Hypostasierung des (weiblichen) Geschlechts,

- am 13.02.2026, 16:23:0:

139


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

d.h. die Zuschreibung nahezu goéttlicher weiblicher Eigenschaften, in Frage. Auch Wittig
geht es um die Destabilisierung und Denaturalisierung von Geschlecht und Heterose-
xualitit, jedoch ist Geschlecht neu ein diskursiver Effekt der Unterdriickung (vgl. Krass
2003:17). Wittig leitete aus ihren Uberlegungen eine radikale These ab: Da eine Lesbe sich
nicht nach den Vorgaben der Opposition von Mann und Frau richte, seien Lesben folglich
keine Frauen (vgl. Wittig 1980: 53; Klapeer 2007: 60): »The refusal to become (or remain)
heterosexual always meant to refuse to become a man or a woman, consciously or not.
For a lesbian this goes further than the refusal oft he role swomanx. It is the refusal of the
economic, ideological, and political power of a man« (Wittig 1992:13). Lesben hitten dem-
zufolge kein Geschlecht, seien weder Frau noch Mann und wiirden damit die binire Op-
position iiberschreiten. Eine Naturalisierung der Kategorien »Frau« und »Mann« sichere
das Funktionieren der (Zwangs-)Heterosexualitit. Mit ihrer Dekonstruktion wiirde folg-
lich auch die »Kategorie« Frau ihre Bedeutung verlieren. Wittigs Konzept weist aufgrund
derradikalen Entnaturalisierung der Termini und der Ausfithrungen zu den Interdepen-
denzen zwischen Geschlecht und Heterosexualitit eine queere Perspektive auf (vgl. Klapeer
2007: 60).

Tatsichlich galten (und gelten) Lesben in diesem System als defizitir, unvollstindig
(was sich in Ausdriicken wie Halbfrauen oder Mannweiber zeigt) und (erfolglos) mit cis
Minnern konkurrierend. »Vollstindiges« Frausein ist mit der Erfiillung sozialer und kul-
tureller Praktiken verbunden sowie Zugewandtheit auf das minnliche Geschlecht (vgl.
LesLeFam 2022:19f.). Ein Uberschreiten dieser Grenzen kann zu Nichternstnehmen (vgl.
Kay 2021: 59), Disziplinierung, Pathologisierung und Kriminalisierung fithren. Sexua-
litit und eine Lebensweise ohne Minner galten bis ins spite 20. Jahrhundert nicht als
denk- und erklarbar. Lesben wurden folglich hormonelle, anatomische und psychische
Devianzen unterstellt, die durch medizinische und psychiatrische Behandlungen kor-
rigierbar wiren. Wittig machte aus der Abwertung von Lesben eine positive Affirmati-
on: Dadurch, dass sich Lesben vom »Mann«und der Heterosexualitit abwenden kénnen,
sind sie auch losgeldst von einer interdependenten Binaritit und der Kategorie Frau und
allen damit verbundenen Praktiken. Dadurch entstehen neue Handlungsraume fiir das
Verhandeln von Geschlecht (vgl. LesLeFam 2022: 12f. und 19f.).

Kimberlé Crenshaw: Intersektionalitat

In Zusammenhang mit der Queer Theory fillt immer wieder der Begriff der Intersektiona-
litdt. Damit ist die Verschrinkung verschiedener Diskriminierungsformen (z.B. Trans-
feindlichkeit, Rassismus, Klassismus, Ableismus etc.) gemeint (vgl. Lenz 2010b:159; dazu
auch Davis/Zimman/Raclaw 2014: 1f.). Das Konzept wurde von der US-amerikanischen
Juristin Kimberlé Crenshaw in Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Femi-
nist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics (1989) einge-
fithrt (vgl. auch Lenz 2010b: 159; Delap 2022.: 111). Manchmal ist auch von Interdependenz
die Rede. Darunter wird »die lediglich analytisch trennbare verwobenheit von machtver-
hiltnissen« (Bretz/Lantzsch 2013: 15) verstanden. Interdependenz und Intersektionali-
tit konnen synonym verwendet werden, wobei Erstes die Verwobenheit stirker hervor-
hebt (vgl. Bretz/Lantzsch 2013: 15). Das Konzept ermdoglicht es, einzelne Identititskate-
gorien und ihre Verwobenheit zu untersuchen. Die verschiedenen Diskriminierungsfor-

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

men werden dabei nicht einfach addiert, sondern fithren zu individuellen, autonomen
Diskriminierungserfahrungen. Gabriele Winker und Nina Degele (2009) stellten fest,
dass Intersektionalitit »auf dem besten Weg [sei], zu einem neuen Paradigma in den
Gender und Queer Studies zu avancieren« (Winker/Degele 2009: 10).

1.2 Poststrukturalismus und Linguistic Turn

Der Poststrukturalismus (vgl. z.B. Villa 2010b) hat seinen Ursprung im Paris der spiten
1960er und 1970er Jahre. Er umfasst diverse Theorien und Konzepte aus Fachrichtungen
wie Philosophie, Psychoanalyse, Geschichte, Soziologie und Literaturwissenschaft und
interdiszipliniren Arbeiten. Der Poststrukturalismus wurde in den 1980er und 1990er
Jahren auch ausserhalb Frankreichs bzw. international rezipiert (vgl. Klapeer 2007:
36f.). Vertreter'innen des Poststrukturalismus setzen sich kritisch (poststrukturalistisch,
dekonstruktivistisch) mit Theorien und Konzepten des Strukturalismus auseinander.
Philosopl'innen wie Jacques Derrida, Michel Foucault und Luce Irigaray, Sprachwis-
senschaftlerinnen wie Monique Wittig und Roland Barthes und Psychoanalytiker'innen
wie Julia Kristeva und Jacques Lacan werden zu den wichtigsten Poststrukturalist’in-
nen gezahlt. Die Positionen des Poststrukturalismus sind dabei so vielfiltig wie ihre
Vertreter'innen (vgl. Klapeer 2007: 37).

Was die Auseinandersetzung mit Sprache und Diskurs betrifft, stehen Strukturalis-
mus und Poststrukturalismus in der Tradition des sogenannten Linguistic Turn (dt. Lin-
guistische Wende, vgl. z.B. Villa 2010b: 271f.). Damit ist ein Paradigmenwechsel in den wis-
senschaftlichen Disziplinen des 20. Jahrhunderts gemeint, in welchem die Sprache ins
Interesse der Wissenschaft riickt: Die Hauptthese lautet, dass alle Bereiche des mensch-
lichen Alltags durch Sprache strukturiert sind, darunter auch die Wissenschaft, so dass
diese nichts anderes tun kann, als Sprache in der Wissensproduktion stets mit zu re-
flektieren. Eine eigentliche »Sprachtheorie« hat der Poststrukturalismus jedoch nie ent-
wickelt. Er stittzt sich stattdessen, wenn auch nur punktuell, auf die strukturalistische
Linguistik von Ferdinand de Saussure. Strukturalistische und poststrukturalistische An-
sdtze pflegen ein ambivalentes Verhiltnis, weil sie sich immerzu aufeinander beziehen
(vgl. Klapeer 2007: 37; Samel 2000: 13).

De Saussure beschiftigte sich mit sprachlichen Strukturen und unterscheidet drei
Sprachkategorie: langage (die menschliche Fihigkeit zu sprechen), langue (Sprache als
strukturiertes System; durch Normen und Konventionen geprigt) und parole (die eige-
ne Sprachkompetenz gemiss langue auszuiiben). Er fokussierte sich auf die langue und
ihre kleinsten bedeutsamen Elemente — die Zeichen. Jedes Zeichen besteht aus dem In-
halt bzw. Signifikat (das »Bezeichnete, frz. signifié) und dem Lautbild bzw. Signifikant
(das »Bezeichnendex, frz. signifiant). Ein Signifikant kann auf verschiedene Signifika-
te verweisen: Das Wort »Flasche« evoziert z.B. unterschiedliche Bilder (Formen, Farben
etc.) von Flaschen. Signifikat und Signifikant sind untrennbar miteinander verbunden,
wobei ihre Beziehung arbitrir ist. Da die Verbindung von Konventionen und Regeln ge-
pragtist, ist sie jedoch nicht ganzlich beliebig (vgl. Klapeer 2007:37). Deshalb ist es nach
de Saussure »in einem gewissen Mass vom Willen der Einzelnen oder der Gemeinschaft
abhingig« (de Saussure 1967: 20). »Die« Sprache oder »dieden Einzelne'n« gibt es dabei

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

nicht; genauso wenig ein urspriingliches Signifikat. Fiir den Poststrukturalismus bedeu-
tet dies, dass Subjekte nicht pridiskursiv sind, sondern sich stets durch und mit Sprach-
handlungen konstituieren: Subjektivitit ist ein Produkt von Kultur und Gesellschaft (vgl.
Hornscheidt 2002: 8). Wie Hornscheidt (2002) festhilt, ist das Zentrale an Sprache ih-
re Dynamik. Sie entwickelt sich durch endlose Verschiebungen und ist nicht festlegbar
auf Sinn und Bedeutung. Wihrend der Strukturalismus Bedingungen von Sprachtheo-
rie unhinterfragt annimmt, versucht der Poststrukturalismus diese offenzulegen (vgl.
Hornscheidt 2002: 10). Dies kann sich der Feminismus zunutze machen, wie Weedon
(1991) behauptet:

Es gibt keine Bedeutung von der Sprache, und die Sprache ist kein abstraktes System,
sondern hat stets ihren gesellschaftlichen und historischen Ort in den Diskursen. [...]
Sie [die Theorie, LNC] macht es méglich, die Relevanz der subjektiven Motivation und
der lllusion volliger Subjektivitit zu verstehen, die das Individuum braucht, umin der
Welt handeln zu kénnen. Sie kann zudem erklaren, warum der Veranderung auf der
Ebene des subjektiven Bewusstseins politische Grenzen gesetzt sind, indem sie die
Relevanz der materiellen Verhiltnisse und Praktiken hervorhebt, durch die Individu-
en als reale Subjekte mit bestimmten, aber keineswegs unumstéfilichen Formen be-
wusster und unbewusster Motivationen und Bediirfnisse konstituiert werden. Diese
Motivationen und Bediirfnisse sind ihrerseits wiederum das Produkt von gesellschaft-
lichen Institutionen und Prozessen, durch die die Gesellschaft strukturiert wird. Aus
diesen Griinden ist diese besondere Form des Poststrukturalismus eine fiir den Femi-
nismus produktive Theorie. (Weedon 1991, 59f.)

Judith Butler machte sich diese besondere Form zunutze und reformulierte das Gender-
Konzept. Darauf wird in diesem Kapitel 7.2. niher eingegangen.

Die Sapir-Whorf-Hypothese

Ludwig Wittgenstein schrieb einst: »Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Gren-
zen meiner Welt« (Wittgenstein 1922: 144). Bereits hundert Jahre davor beschrieb Wil-
helm Humboldt die Verschiedenheit der Sprachen als »nicht eine von Schillen und Zei-
chen, sondern eine Verschiedenheit der Weltansichten selbst« (Humboldt 2020 [1820]:
262). Auch in der Linguistik fand die Vorstellung, dass die Sprachstruktur das Denken
formt und das Denken die Wahrnehmung der Welt, Eingang - iiber die sogenannte Sa-
pir-Whorf-Hypothese — und gehort auch heute noch zu den wichtigen Fragestellungen der
(auch feministischen) Sprachwissenschaft. Die Sapir-Whorf-Hypothese (manchmal auch
Humboldt-Sapir-Whorf-Hypothese), auch als linguistisches Relativititsprinzip (engl. lingu-
istic relativity principle; auch Sprachrelativismushypothese; vgl. z.B. Samel 2000: 84f.; Ayass
2008: 37) bekannt, geht auf Benjamin Lee Whorf (1956 [1940]) zuriick. Damit ist die An-
nahme verbunden, dass natiirliche Sprachen, die von menschlichen Gruppen verwendet
werden, das Denken und Handeln von Menschen beeinflussen: Die gegenseitigen Bezii-
ge zwischen den sprachlichen (grammatischen, lexikalischen) Kategorien einer Sprache
haben zur Folge, dass Erfahrungen schon immer interpretiert sind. Weil Sprachen iiber
unterschiedliche sprachliche Kategoriensysteme verfiigen, sind auch die Erfahrungen
und Weltbilder der jeweiligen Sprecherinnen verschieden (vgl. Samel 2000: 84f.). Whorf

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

stittzte seine Thesen auf die Ideen seines Lehrers Edward Sapir, die er weiterentwickelte,
sowie auf empirische Studien zur Sprache der Hopi, eines Native-American-Stamms aus
Arizona. Insbesondere untersuchte er deren Raum-Zeit-Verstindnis:

After long and careful study and analysis, the Hopi language is seen to contain no
words, grammatical forms, constructions or expressions that refer directly to what we
call stimes, or to past, present, or future, or to enduring or lasting, or to motion as
kinematic rather than dynamic [...]. Hence, the Hopi language contains no reference
tos>time, either explicit orimplicit. (Whorf1956 [1950]: 57f., zit.n. Wille/Elberfeld 2015)

Auf Grundlage dessen stellte Whorfweitreichende Thesen in Bezug auf Weltbild und Kul-
tur des Hopi-Stammes auf. Diese ldsten eine breite wissenschaftliche Diskussion aus.
Whorfs empirische Ergebnisse gelten heute durch ausfithrliche grammatische Studi-
en als widerlegt (vgl. Malotki 1983, zit.n. Wille/Elberfeld 2015). Weitgehend unbestritten
ist die sprachtheoretische und sprachphilosophische Annahme, dass Sprachen, Denken,
Handeln und kulturelle Praktiken in wechselseitigem Einfluss stehen. Sprachen bieten
bestimmte Strukturen, die Sprecher’innen als sprachliche Ressourcen zur Konstruktion
ihrer sozialen Welt nutzen kénnen. Wihrend Sprachstrukturen in einem strukturalisti-
schen Rahmen oder Verstindnis als systematisch und stabil angesehen werden, werden
sie in poststrukturalistischen Ansitzen als instabil betrachtet, d.h., diese Ansitze gehen
davon aus, dass (geschlechtsspezifische) Sprachstrukturen durch wiederholte Verwen-
dung in konkreten sprachlichen Praktiken entstanden sind. Diese diskursive Materiali-
sierung kann - basierend auf einem solchen Verstindnis — durch alternative sprachliche
Praktiken beeinflusst oder destabilisiert werden. Die Materialisierung von Gender in der
Sprachstruktur ist ein typischerweise binidres Phinomen, das verschiedene sprachliche
Ebenen betrifft (vgl. Motschenbacher 2014: 245).

Diskutiert wird weiterhin, wie weitreichend dieser Einfluss ist*(vgl. Wille/Elberfeld
2015), bspw. in der Diskussion um die Effekte des sogenannten generischen Maskulinums
(vgl. Kapitel 11.1) auf den gedanklichen Einbezug von Frauen. Gegenwirtig stellt sich die
Frage, inwiefern queere bzw. »moderne« Schreibweisen wie Genderstern, Gendergap
etc. bindre Gendervorstellungen tangieren und neu auch an non-binire Menschen den-
ken lassen.

Kognitionswissenschaftlerin Lera Boroditsky gehort aktuell zu den fithrenden Lin-
guist'innen der Relativititstheorie bzw. des linguistischen Relativismus (vgl. Aichinger
2018). Nach Boroditsky prigt die Denkweise die Art zu sprechen und das Sprechen wie-
derum die Art zu denken (vgl. Boroditsky 2012). Sich auf die Sapir-Whorf-Hypothese
berufend, geht Boroditsky »von einer Art innerer Sprachform, einem sprachlichen Welt-
bild, aus, das von semantischer Struktur und dem Wortschatz der Muttersprache be-
stimmt wird. Das bedeutet: Menschen, die ihre Gedanken mit einer Person einer ande-
ren Muttersprache teilen, konnen davon ausgehen, dass sie nicht verstanden werden«
(Aichinger 2018). Sprache sei in der Lage, die Kognition von z.B. Zeit und Raum, Zahlen

2 Einen guten Uberblick iiber die verschiedenen Positionen aus Sprachtheorie (und teilweise
Sprachphilosophie) in der »Sprache-und-Denken-Debatte« gibt z.B. Gardt (2011). Probleme und
mogliche Lésungen aus kognitionslinguistischer Sicht erértert Hartl (2009).

- am 13.02.2026, 16:23:0:

143


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

und Geschlechtern zu formen. Es gebe z.B. Hinweise dafiir, dass Geschlechtszuweisun-
gen einen Einfluss auf die Politik haben, bspw. »dass es in Lindern mit weiblichen und
mannlichen sprachlichen Geschlechtszuschreibungen hohere Tendenzen zu einem Gen-
der Pay Gap oder eine Unterreprisentanz von Frauen in den Regierungen gebe« (Aichin-
ger 2018). In Bezug auf Non-Binaritit konnte demzufolge eine Umstellung im Sprach-
gebrauch frither oder spiter dazu fithren, dass sich ein mentales Konzept von Non-Bi-
naritit etabliert, das wiederum den Sprachgebrauch hinsichtlich non-binirer Menschen
formt.

Jacques Derrida

Der franzosische Philosoph Jacques Derrida gilt als Begriinder der Praxis der Dekon-
struktion. Er untersuchte philosophische und literarische Texte daraufhin, was sie
nicht oder nur versteckt aussagen. Er unterzog sie einer Dekonstruktion, indem er
von den Verfasser'innen nicht intendierte Sinnebenen freimachte (vgl. Klapeer 2007:
44; Motschenbacher 2012: 96f.). Anders als de Saussure begreift Derrida Sprache nicht
als geschlossenes System, sondern als einen unendlichen und nicht abgeschlossenen
Prozess. Strukturen sind — anders als im Strukturalismus angenommen - nicht feste
Gebilde, sondern »dynamische Verweisungsprozesse« (Klapeer 2007: 39), und Signifika-
te sind nicht stabil wie bei de Saussure, sondern bilden sich permanent neu »in einem
Prozess des sich Unterscheidens und der Verweisungen« (Klapeer 2007: 39; vgl. auch
Motschenbacher 2012: 96f.). Um diesen Prozess zu beschreiben, entwickelte Derrida
den Ausdruck der différance, indem er das franzdsische Wort différence abinderte. Damit
wollte er die sich permanent verindernde Differenz zwischen Inhalt und Ausdruck
benennen (vgl. Derrida 1990 [1988]: 76f.). Différance soll auf mehrere Bedeutungen hin-
weisen: einerseits auf eine zeitliche Bedeutung (in Anlehnung an das Verb différer [frz.
fir aufschieben, verzogern]): »Différer in diesem Sinne heisst temporisieren, heisst
bewusst oder unbewusst auf die zeitliche und verzégernde Vermittlung eines Umweges
rekurrieren, welcher die Ausfithrung oder Erfillung des >Wunsches< oder >Willens«
suspendiert und sich ebenfalls auf eine Art verwirklicht, die ihre Wirkung aufhebt oder
temperiert« (Derrida 1990 [1988]: 83). Différer bedeutet andererseits aber auch »nicht
identisch sein« oder anders sein. Mit Différance bringt Derrida die zwei genannten Be-
deutungen zum Ausdruck und mit dem Suffix -ance soll eine gewisse Aktivitit markiert
werden (vgl. Derrida 1990 [1988]: 84).

Derrida verweist mit dieser sprachlichen Neuschépfung auf den prozesshaften, offe-
nen und instabilen Charakter von Bedeutung und somit von Sprache selbst. Dies schafft
Raum fiir stete Verdnderungen und Neuinterpretationen. »Sinn« ist nach Derrida ein
Effekt von Strukturen, lasst sich aber nie eindeutig oder in Ginze beschreiben und er-
fassen. Sprache ist im Poststrukturalismus als ein offenes System zu verstehen, »inner-
halb dessen prinzipiell endlose Prozesse der Bedeutungsbeschreibung ohne einen Bezug
zu stabilen Punkten oder Zentren ablaufen« (Klapeer 2007: 40). Diese Auffassung von
Sprache wurde relevant fiir Judith Butler und das Konzept der sprachlichen Performati-
vitit (vgl. Klann-Delius 2005: 15; Klapeer 2007: 40) und fiir queere Ansitze. Ein Beispiel
ist die Konzeptualisierung von Heterosexualitit: Sie muss z.B. immer auf das »Andere«
- die Homosexualitit — Bezug nehmen, um ihren Sinn zu erhalten (vgl. Motschenba-

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

cher 2012: 96f.; vgl. auch Klapeer 2007: 45). Nicht anders verhilt es sich mit der Konzep-
tualisierung von Frau und Mann oder Binaritit und Non-Binaritit, Natur und Kultur.
Motschenbacher (2012) verweist darauf, dass bei der Versprachlichung von Identititen,
die sich ausserhalb der dominanten Binarititen bewegen, sich die entsprechenden Be-
zeichnungen weiterhin stark im dominanten Diskurs bewegen. Als Beispiele nennt er die
Intergeschlechtlichkeit (von dem einen zum anderen), die Androgynitit (méinnlich-weiblich)
und die Bisexualitit (beide). Diese Begriffe wiirden den Binarititen entgegengesetzt wer-
den, ohne dass diese dabei angegriffen werden. Motschenbacher hilt deshalb fest: »Auch
nicht-normative Identititen zeigen also eine Tendenz, nur durch dominante Identititen
ausdriickbar zu sein« (Motschenbacher 2012: 95f.; vgl. dazu auch Butler 1991: 23).

Das mag in etymologischer Sicht zutreffen, jedoch sind Strategien der Bedeutungs-
verschiebung festzustellen. Nimmt mensch das Beispiel der Bisexualitit, so ist der Be-
griff heute umstritten. Neuere (Selbst-)Definitionen lauten z.B. »Bisexuell (Bi): Sexuell
oder romantisch mehr als einem Geschlecht zugeneigt« (Kiefer/Giese/Strickson 2022:
124) oder »Eine bisexuelle Person fiihlt sich romantisch und/oder sexuell zu Menschen
zweier oder mehrerer Geschlechter hingezogen« (Queer Lexikon 2023: Artikel Bisexuali-
tat).

Die moglichen Bedeutungsverschiebungen und die Bedeutungsinstabilitit in der
Verwendung sprachlicher Zeichen bezeichnet Hornscheidt (2008: 26f.) als Re-Signifi-
zierung. Diese weist ein grosses Potenzial im politischen Handeln auf (vgl. Klapeer 2007:
40) und kann, wie Motschenbacher betont, zu einer »Destabilisierung essentialistischer
Identititsvorstellungen« (Motschenbacher 2012: 96f.) fithren. Derrida selbst versucht,
die Logik binirer Oppositionen zu dndern. Dekonstruktion bedeutet in diesem Sinne,
dass bindre hierarchische Logiken, die gewisse Bedeutungen privilegieren und andere
unterordnen oder verschweigen, in einem ersten Schritt aufgespiirt, als intellektuelle
Konstruktionen enthiillt und in einem zweiten Schritt hinterfragt werden sollen.

Derrida hatte mit seiner dekonstruktivistischen Infragestellung binirer Gegeniiber-
stellungen grossen Einfluss auf die poststrukturalistische feministische Theoriebildung
(insbesondere in Bezug auf die Dekonstruktion von Geschlechterdifferenz) und diente
auch als Basis fiir queer-theoretische Ansitze, bei denen die Verschiebung des Feldes
binirer Opposition zu »Uneindeutigkeit« und »vielfacher Differenz« fithrt (vgl. Klapeer
2007: 45£.).

Michel Foucault: Der Wille zum Wissen

Ein zentraler poststrukturalistischer Begriff ist der Diskurs (vgl. Klapeer 2007: 40), der
insbesondere von Michel Foucault geprigt wurde. Die (linguistische) Diskursanalyse
nach Foucault wird in Kapitel 12.3 niher vorgestellt. Vorweggenommen kann Diskurs
als »eine Summe von sprachlichen Aussagen zu einem bestimmten Thema begriffen
werden, der das Wahrnehmen, Denken und Handeln von Individuen steuert« (Klapeer
2007: 41) und eine doppelte Wirkung hat: Diskurs ermdglicht Sinn und stellt einen
Rahmen fiir Intelligibilitat zur Verfiigung, gleichzeitig schliesst derselbe andere, poten-
ziell mogliche Bedeutungen aus (vgl. Klapeer 2007: 42). In seinem unvollendeten Werk
Sexualitit und Wahrheit (2019 [1989]), insbesondere im Band Der Wille zum Wissen (1986)
beschiftigte sich Foucault mit einer Historisierung der Sexualitit. Indem er Sexualitit

- am 13.02.2026, 16:23:0:

145


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

als Effekt eines Dispositivs aus verschiedenen Massnahmen (Gesetze, Institutionen etc.)
verstand, schuf Foucault die Basis fiir eine Queer Theory, die Sexualitit historisiert und
denaturalisiert (vgl. Krass 2003: 21; Motschenbacher 2012: 95) und Heterosexualitit und
Geschlecht als diskursiv hergestellt versteht (vgl. Klapeer 2007: 42). Foucault und auch
Judith Butler fragen nach den dominanten Grenzen und Rahmenbedingungen bzw.
den Institutionen und Praktiken, die iiber den Diskurs nur bestimmte Aussagen und
Lebensformen als natiirlich und plausibel erscheinen lassen, also nach ihren Herstel-
lungsprozessen. Dabei wenden sie eine genealogische Methode an, die sich besonders fir
Machtpraktiken und Herrschaftsstrukturen interessiert (vgl. Klapeer 2007: 42).

Judith Butler: Performing gender

Judith Butler sieht sich selbst nicht als Queer-Theoretiker'in (vgl. Klapeer 2007: 64), wird
aber gerne als eine’r der einflussreichsten Reprisentant’innen der Queer Theory bezeich-
net (vgl. Krass 2003: 20). In einem ersten Teil wird Butlers Re-Definition von sex und gen-
der vorgestellt. In einem zweiten Teil wird niher auf das Werk Die Macht der Geschlechter-
normen und die Grenzen des Menschlichen (2009) eingegangen, weil darin Thesen enthalten
sind, auf welche in spateren Kapiteln Bezug genommen wird.

sex/gender

Wie bereits in Kapitel 2.1 erwahnt, hat sich Butler die poststrukturalistischen Theorien
(vgl. dazu auch Villa 2010a) zunutze gemacht und die Konzepte von sex und gender re-de-
finiert. They bleibt nicht bei der Unterscheidung von biologischem und sozial konstruiertem
Geschlecht, sondern geht einen Schritt weiter und zeigt auf — ganz im Sinne Foucaults
—, dass auch der vermeintlich »natiirliche« Kérper das Produkt diskursiver Praxen ist
(vgl. z.B. Preciado 2014). Foucault und Butler unterscheiden sich jedoch darin, dass Fou-
cault den Kdrper als vordiskursive Fliche fiir kulturelle Einschreibungen versteht, wih-
rend fiir Butler dieser nicht a priori bzw. vordiskursiv besteht, sondern bereits kulturell
geformt ist: »Ja, moglicherweise ist das Geschlecht (sex) immer schon Geschlechtsiden-
titdt (gender) gewesen, so dass sich herausstellt, dass die Unterscheidung zwischen Ge-
schlecht und Geschlechtsidentitit letztlich gar keine Unterscheidung ist« (Butler 1991:
24). Butlers Konzept kann somit als Radikalisierung fritherer Differenzierungen verstan-
den werden (vgl. Hornscheidt 2002: 13f.).

Fir den Feminismus bedeutet dies, dass Begriffe wie Frau oder Mann keinen natiir-
lichen Ursprung haben. Das Konzept Frau, also das, was die Gesellschaft darunter ver-
steht, wird diskursiv hervorgebracht und ist immer nur verstandlich in Opposition zum
Mann (vgl. Hornscheidt 2002: 14; Davis/Zimman/Raclaw 2014: 4). In Negationen ausge-
driicke ist eine Frau folglich ein Nicht-Mann. Sprache und diskursive Einschrinkungen
legen dabei den »Vorstellungshorizont moglicher Geschlechtsidentitit« fest (Butler 1991:
27). Auf die Feministische Linguistik bezogen reicht es nicht aus, Frauen eine Stimme zu
geben (vgl. Tromel-Plotz 1982), sondern bereits die Kategorie Frau muss reflektiert und
die Machtstrukturen, die die Frau konstruieren, entlarvt werden (vgl. auch Hornscheidt
2002:15).

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

So schreibt Butler (1991): »Die politischen Verfahrensweisen nachzuzeichnen, die das
produzieren und verschleiern, was als Rechtssubjekt des Feminismus bezeichnet werden
kann, ist genau die Aufgabe einer feministischen Genealogie der Kategorie >Frau(en)«
(Butler 1991: 21; 2009: 316). Die Dekonstruktion der Kategorie Frau ist nicht gleichbe-
deutend mit politischer Handlungsunfihigkeit oder einer Aufldsung des Subjekts Frau.
Butler erkennt die Notwendigkeit, Frau als Identititskategorie fiir politisches Handeln
beizubehalten, schligt jedoch vor, alle Bedeutungszuschreibungen von Frau zu analysie-
ren und aufzuhoren, Frau allzu universell oder spezifisch definieren zu wollen, denn ein
Aufbau auf Identitit sei immer normativ und nie nur deskriptiv (vgl. Hornscheidt 2002:
15). In Anlehnung an Butlers Das Unbehagen der Geschlechter (1991) wurde der Begrift trans-
gender eingefiihrt (vgl. Delap 2022: 384) und Jack Halberstam trug wenige Jahre spiter
mit dem Werk Female Masculinity (1998) dazu bei, ein Bewusstsein fiir trans Minner zu
schaffen, die lange unsichtbar geblieben waren (vgl. Vivian 2022: 145 und 321). Dieses
Bewusstsein fithrte alsbald zur Verkniipfung feministischer und queerer Theorien (vgl.
Delap 2022:384).

Wihrend Butler die Kategorie Frau fiir mehrere Deutungsmoglichkeiten und somit
fiir mehr Individuen 6ffnet, versuchen TERFs diese wieder enger zu fassen und Frauen
auszuschliessen, die nicht in ihre Definition passen (vgl. Kapitel 10.6). Es stellt sich
deshalb die Frage, »ob es nicht dennoch einen Komplex von Normen geben muss, die
unterscheiden, welche Beschreibungen in die Kategorie >Frauen«< gehoren und welche
nicht. Die einzige mogliche Antwort auf diese Frage ist eine Gegenfrage, nimlich: Wer
sollte diese Normen festlegen, und welche Anfechtungen werden sie im Gegenzug her-
vorrufen?« (Butler 1993: 50f.). Auf die Feministische Linguistik iibertragen bedeutet dies,
dass »klassische« Vorschlige fir einen gegenderten Sprachgebrauch »nur wiederum
eine neue Form von Normierung, Naturalisierung der Genderdichotomie und damit
gleichzeitig die Schaffung eines immer wieder neuen vorgingigen Bereichs von etwas
Verworfenem« (Hornscheidt 2002: 16) sind. Wird der Terminus Frau nicht reflektiert,
kann die Feministische Linguistik nicht anders, als sich vor einer Offnung der Bedeutung
zu verschliessen und folglich trans Menschen auszuschliessen.

Judith Butlers Theorie und poststrukturalistische Ansitze insgesamt haben trotz ei-
ner breiten Rezeption in anderen Disziplinen in der deutschen Linguistik nie wirklich
Fuss gefasst. Das fithrt dazu, dass queerlinguistische Forschung im deutschsprachigen
Raum auch heute noch wenig prisent ist und linguistische Uberlegungen zur Inklusion
trans-nonbinirer Menschen in der Sprache noch in den Anfingen sind.

»Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen<

In Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen (2009) vertieft But-
ler Themen und Thesen aus fritheren Werken, z.B. die Materialitit des Korpers oder die
Pathologisierung von trans und intergeschlechtlichen Menschen. Butler (2009) versteht
unter Gender — so die Ausfithrungen — »eine Praxis der Improvisation im Rahmen des
Zwangs« (Butler 2009: 9) und definiert weiter: »Was ich als das »eigene« Gender bezeich-
ne, erscheint manchmal als etwas, dessen Urheber ich bin oder ich sogar besitze. Die
Bedingungen, die das eigene Gender kreieren, liegen jedoch von Anfang an auferhalb
meiner selbst, wurzeln aufSerhalb meiner selbst in einer Sozialitit, die keinen einzelnen

- am 13.02.2026, 16:23:0:

147


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

Urheber kennt (und die Idee der Urheberschaft selbst grundlegend in Frage stellt)« (But-
ler 2009:9). Demgemiss ist unsere Personlichkeit, unser individuelles Sein, unsere Exis-
tenzfihigkeit stets von sozialen Normen bestimmt bzw. abhingig, die bestimmen, wer
»fiir das anerkennbar Menschliche in Frage kommt und wer nicht« (Butler 2009:11). Auch
der Kérper besitzt nach Butler eine »6ffentliche Dimension«, weil er ein in der Offentlich-
keit geschaffenes Phinomen ist. Er gehort uns in diesem Sinne nicht ginzlich (vgl. But-
ler 2009: 41). Andere koénnen itber unser Uberleben bestimmen. Weil der Mensch keine
Kontrolle dariiber habe, sei das Leben gefihrdet, und dies bedeute wiederum, dass »die
Politik dariiber nachdenken muss, welche Formen der sozialen und politischen Organi-
sation am meisten dazu beitragen, gefihrdete Menschenleben auf der ganzen Welt zu
erhalten« (Butler 2009: 44). Trans Menschen nicht als Bezugsgrossen fir eine Umgestal-
tung des politischen Lebens und fiir eine gerechtere und fairere Gesellschaft zu nehmen,
wiirde bedeuten, die Gewalt, die sie im Alltag erfahren, zu verkennen und zu bestimmen,
dass sie keine existenzfihigen Subjekte sind (vgl. Butler 2009: 51). Trans Menschen wiir-
den zeigen, dass eine Hinterfragung zeitgendssischer Vorstellungen von Realitit und
neue Formen moglich sind (vgl. Butler 2009: 53). Die Aufgabe internationaler Lesben-
und Schwulenpolitik sei nichts anderes als eine Erneuerung des Menschlichen und der
Realitit bzw. das Verhandeln der Frage »Was ist und was ist nicht lebenswert?«. Auf der
Ebene des Diskurses werden bestimmte Menschenleben nicht als solche betrachtet. Sie
»konnen« nicht vermenschlicht werden, weil sie in einen »Rahmen fiir das Menschliche«
passen. Das lisst physische Gewalt entstehen, die »die Botschaft der Dehumanisierung
iberbringt, die in der Kultur bereits wirksam ist« (Butler 2009: 46). Zu einer Minder-
heit zu gehoren bedeutet nach Butler, abhingig zu sein vom Schutz 6ffentlicher und pri-
vater Riume, von rechtlichen Sanktionen bei Gewalthandlungen und von sonstigen in-
stitutionellen Massnahmen gegen Aggression. Das Leben hingt also davon ab, ob Nor-
men der Anerkennung existieren (vgl. Butler 2009: 60). Die Totung eines Menschen oder
der Wunsch, ihn zu toten, weil er nicht den Geschlechternormen entspricht, »legt nahe,
dass [..] sich ausserhalb dieser Normen zu begeben, ausserhalb dieser Normen zu leben
heisst, den Tod zu hofieren« (Butler 2009: 61; vgl. auch 365f.). Die Gewalt sei ein vergebli-
cher Versuch, die Ordnung wiederherzustellen und »die soziale Welt auf der Grundlage
eines intelligiblen Geschlechts zu erneuern und die Herausforderung abzuwehren, sich
diese Welt als etwas zu denken, was anders als natiirlich und notwendig ist« (Butler 2009:
61). Eine solche Gewalt entstehe aus dem tief sitzenden Wunsch, die binire Geschlecht-
erordnung als natiirlich und notwendig beizubehalten. Als sei es etwas, dem sich kein
Mensch widersetzen kann:

Wenn eine Person den Normen der bindren Einteilung der Geschlechter widerspricht,
indem sie nicht nur einen kritischen Standpunkt dazu einnimmt, sondern die Normen
in kritischer Weise verkorpert, und dieser stilisierte Widerspruch lesbar ist, dann ent-
steht die Gewalt offenbar genau als das Verlangen, diese Lesbarkeit zu zerstoren, ih-
re Moglichkeit in Frage zu stellen, sie unwirklich und unméglich zu machen trotz des
gegenteiligen Anscheins. [...] Der Versuch, die Grenzen dessen zu verstarken, was als
real angesehen wird, verlangt das Abwiirgen von allem, was kontingent ist, fragil ist,
offen ist fiir eine grundlegende Veranderung in der geschlechtlich festgeschriebenen
Ordnung der Dinge. (Butler 2009: 62)

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

Durch einen Riickgriff auf Normen werde die Sphire des Intelligiblen eingegrenzt (vgl.
Butler 2009: 649). Butler plidiert deshalb fiir Offenheit gegeniiber den Wandlungen des
Menschen im Namen der Gewaltlosigkeit (vgl. Butler 2009: 63). Die Offenheit sei fir den
internationalen Menschenrechtsdiskurs und die Menschenrechtspolitik von besonderer
Bedeutung (vgl. Butler 2009: 65). Es sollte die Frage gestellt werden, wie Politik ausse-
hen soll, damit Menschen das erhalten, was sie fiir ein lebenswertes Leben brauchen
(vgl. Butler 2009: 68 und 358), damit ihre Geschlechtsidentitit und ihre Form des Begeh-
rens als normenkonform verstanden wird und sie ohne Gewaltandrohung leben kénnen
(vgl. Butler 2009: 346f.). Zum Zweck einer demokratischen Verinderung sollen nach But-
ler die Kategorien erweitert werden, damit sie »integrativer« und »flexibler« werden fiir
»das gesamte Spektrum kultureller Bevolkerungsgruppen« (Butler 2009: 354; 351f.).

Nach Butler konnen Normen explizit oder implizit sein. Implizit sind sie in der Regel,
wenn sie als »normalisierendes Prinzip in der sozialen Praxis fungieren« (Butler 2009:
73t.). Auf diese Weise sind sie schwer zu entziffern. Normen erméglichen, dass bestimm-
te Praktiken und Handlungen als solche erkannt werden kénnen. In Bezug auf das, was
ausserhalb der Norm ist, stellt Butler ein Paradoxon fest:

Denn wenn die Norm das Feld des Sozialen fiir uns intelligibel macht und diesen Be-
reich fiir uns normalisiert, dann muss ein Auferhalb der Norm immer noch in Rela-
tion zu ihr definiert werden. Das heifst: Nicht ganz mannlich und nicht ganz weib-
lich zu sein, heif’t immer noch, ausschliefilich im Verhaltnis zur eigenen Beziehung
zum »ziemlich Mannlichen« und »ziemlich Weiblichen« verstanden zu werden. (But-
ler 2009: 73f.)

Das trifft auf non-binire Menschen zu. Butler unterscheidet zwischen »Gender als eine
Norm« und normativen Vorstellungen von Weiblichkeit und Minnlichkeit. Nach But-
ler ist Gender eine soziale Macht (vgl. Butler 2009: 84) und der Apparat bzw. ein Me-
chanismus, »durch den die Produktion und Normalisierung des Mannlichen und Weib-
lichen vonstatten geht — zusammen mit den ineinander verschrinkten hormonellen,
chromosomalen, psychischen und performativen Formen, die Gender voraussetzt und
annimmt« (Butler 2009: 74). Uber Gender werden die biniren Geschlechter also einge-
richtet und naturalisiert; bestimmte reproduktive Formen geschlechtlicher Bindungen
werden dabei gewihrleistet und andere verboten (vgl. Butler 2009: 74f.). Gleichzeitig
kann derselbe Apparat dazu dienen, solche Vorstellungen zu dekonstruieren und zu de-
naturalisieren (vgl. Butler 2009: 74f.). Normen werden niamlich dann in Frage gestellt,
wenn die Zitierpraxis der Performativitit beginnt. Werden Normen performativ zitiert,
konnen sie dadurch an Selbstverstindlichkeit verlieren und als »unnatiirlich« und »nicht
notwendig« entlarvt werden (vgl. Butler 2009: 246).

Durch Gender werden Personen »reguliert«. Die Regulierung ist dabei die Bedingung
fiir kulturelle Intelligibilitit jeder Person: Wer von der Gender-Norm abweicht, bringt
ein Beispiel fiir eine Abweichung hervor und diese wird medizinisch, rechtlich, psychia-
trisch etc. reguliert (Butler 2009: 91ff.). Sprachgebrauch ist eine solche Form der Regu-
lierung und - in Anlehnung an Foucault — ein Modus der Disziplin und Uberwachung (vgl.
Butler 2009: 95f.). Butler bringt dazu ein Beispiel:

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

Wer den homosexuellen Sprachgebrauch im Militar reguliert, ist aktiv daran beteiligt,
die Norm hervorzubringen und aufrechtzuerhalten, die bestimmt, was ein Mann und
was eine Frau sein wird, was der Sprachgebrauch sein wird, wo Sexualitit stattfinden
und wo sie nicht stattfinden wird. [...] Folglich geht mit Regulierungen, die einzel-
ne spezifische Aktivititen [..] einzuschrinken suchen, eine dariiber hinausgehende
Handlung einher, die zumeist unbemerkt bleibt: die Produktion von Parametern der
Personalitit, das heift die Herstellung von Personen in Ubereinstimmung mit abs-
trakten Normen, welche die einzelnen Menschenleben zugleich bedingen und (iber-
steigen — und auch zerbrechen. (Butler 2009: 95f.)

Ein weiteres Paradoxon stellt die Tatsache dar, dass Menschen einerseits Normen brau-
chen, um (gut) leben zu kénnen und um zu wissen, in welche Richtung sie die Welt verin-
dernwollen, andererseits aber auch von Normen »in Weisen gezwungen werden« (Butler
2009:327), die gewaltvoll sind und die aus Griinden der sozialen Gerechtigkeit bekimpft
werden miissen (vgl. Butler 2009: 327).

Wird ein Mensch als »unecht« bezeichnet, weil er sich ausserhalb der Norm bewegt,
und fihrt dies zu (institutionalisierter) Ungleichbehandlung, wird er zum »Anderenc
und »Unmenschlichen« bzw. »Aussermenschlichen« gemacht (vgl. Butler 2009: 345). Als
sunecht« bezeichnet zu werden ist eine Form der Unterdriickung, wobei Butler spezifi-
ziert:

Man muss aber bedenken, dass die Sache noch grundsatzlicher ist. Unterdriickt zu
werden bedeutet immerhin, dass man bereits als ein irgendwie geartetes Subjekt
existiert: man ist da als der sichtbare und unterdriickte Andere, als ein méglicher und
potentieller Untertan fiir das Meistersubjekt. Unecht zu sein ist allerdings noch ein-
mal etwas anderes. Damit man unterdrickt werden kann, muss man als Erstes intel-
ligibel werden. Die Beobachtung zu machen, dass man vollkommen unintelligibel ist
(dass einen die Regeln der Kultur und der Sprache als eine Unmoglichkeit ausweisen),
ist gleichbedeutend mit der Feststellung, dass man noch keinen Zutritt zum Mensch-
lichen gefunden hat. (Butler 2009: 345)

Wenn die sogenannte Intelligibilitit als das verstanden wird, »was infolge der Anerken-
nung der entsprechend der vorherrschenden sozialen Normen produziert wird« (Butler
2009:11), dann ist es vorteilhaft, sich innerhalb dieser Normen zu bewegen und »einge-
schrankt intelligibel zu bleiben« (Butler 2009: 11). Wenn Menschen aber ein Gender, ein
Begehren haben, das nicht »im Bereich bestimmter Normen anerkennbar ist« (Butler
2009: 11), und dazu gehéren auch non-binire Menschen, hingt ihr Sinn fiir Uberleben
und soziale Zugehorigkeit davon ab, »dem Zugriff dieser Normen zu entkommen, durch
die Anerkennung verliehen wird« (Butler 2009: 11). Fiir Butler ist es wichtig, die Praxis,
»fiir alle Menschenleben zum Gesetz zu machen, was nur fiir einige lebbar ist« (Butler
2009: 20), und »allen Menschenleben etwas vorzuschreiben, was fiir einige nicht lebbar
ist« (Butler 2009: 20), zu beenden. Die Kritik an den Geschlechternormen - so Butler
weiter — »muss im Kontext der Menschenleben situiert werden, so wie diese Leben gelebt
werden, und sie muss von der Frage geleitet sein, was die Moglichkeiten, ein lebenswer-
tes Leben zu fithren, maximiert und was die Moglichkeit eines unertriglichen Lebens
oder sogar eines sozialen oder buchstiblichen Todes minimiert« (Butler 2009: 20).

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory

Sprechen »Feminist'innen« davon, dass die (sprachliche) Sichtbarmachung non-bi-
ndrer Menschen Frauen (oder Lesben) unsichtbar mache, so sprechen sie aus der Posi-
tion der Intelligiblen, d.h. aus der Position jener, die im Bereich der Norm leben und
als Subjekte anerkannt werden. Das zeigt sich u.a. darin, dass fiir sie Rechtsgrundlagen
bestehen, die respektiert oder verletzt werden kénnen. Diese Rechtsgrundlage fehlt fiir
non-binire Menschen (vgl. Kapitel 6). Sie haben zum heutigen Zeitpunkt einzig die Mog-
lichkeit, ohne eine solche Rechtsgrundlage einen Anspruch auf ein lebenswertes Leben
zu erheben. Solange es keine offizielle »dritte Option« gibt, solange der Rechtschreibrat
oder die schweizerische Bundeskanzlei sich gegen den Genderstern aussprechen, solan-
ge es keine empowernden Konventionen fiir non-binire Menschen gibt, ist eine Mog-
lichkeit, sich aufihre Rechte zu berufen, der performative Akt des Sprachgebrauchs, d.h.
die Verwendung bestimmter sprachlicher Formen und Ausdriicke als aktiver Beitrag zur
Schaffung sozialer Realitit und Identitit.

Michael Warner: Heteronormativitat

Heteronormativitit entwickelte sich zu einem Grundbegriff der Queer Theory und ist »aus
gegenwirtigen gender- und queerpolitischen Diskursen und Praxen nicht mehr weg-
zudenken« (Klapeer 2015: 25; vgl. auch Hark 2010: 110ff.). Er wurde zuerst von Michael
Warner (1991; 1993) in seiner Einleitung zum Heft Fear of a Queer Planet der Zeitschrift
Social Text verwendet (Warner 1991). Darin fordert er lesbische und schwule Intellektu-
elle auf, sich mit verschiedenen Traditionen der Sozialtheorie auseinanderzusetzen, um
die eigenen Ziele zu formulieren. Die allgegenwirtige, oft unsichtbare Heteronormativitit
als unmarkierte, unhinterfragte Normalitit moderner Gesellschaften soll dabei in Fra-
ge gestellt und Sexualitit zu einer Kategorie zur Gesellschaftsanalyse gemacht werden.
Dabei reicht es nicht, lediglich Lesben und Schwule in eine Theorie zu integrieren, ohne
diese selbst neu zu denken, sondern das Ziel sei es, Widerstand zu leisten (vgl. Warner
1991;1993) gegen ein »regime of the normal« (dt. Regime des Normalen; vgl. Warner 1993:
xxviiff.), eine »het culture« (dt. Hetero-Kultur), die sich als elementare Form des Zusam-
menlebens, als Beziehungsmodell, als Grundlage jeder Gemeinschaft und als Reproduk-
tionsmittel sieht, ohne das die Gesellschaft nicht existieren wiirde (vgl. Warner 1993: xxi).

Heute wird unter Heteronormativitit iiblicherweise die Annahme verstanden, dass es
nur zwei Geschlechter — Minner und Frauen - gibt, die sich gegenseitig begehren. Die-
se Norm wird als unverinderbar und naturgegeben angesehen (vgl. Degele 2005, 2008).
Institution, Denkstrukturen und Wahrnehmungsmuster privilegieren Heterosexualitit
und stilisieren sie zur Norm (vgl. Czollek et al. 2009:109). Heteronormativitit wird weiter-
hin uneinheitlich gebraucht (vgl. Wagenknecht 2007:18). Auf die Heteronormativititskritik
wird in Kapitel 8.4 niher eingegangen.

Pierre Bourdieu

Pierre Bourdieu hat zwar nicht direkt zur Queer Theory beigetragen, aber seine Arbeit
hat indirekte Verbindungen zu einigen der zentralen Themen der Queer Theory (vgl. z.B.
Bourdieu 2005 [1998]). Bourdieu war ein franzésischer Soziologe und seine Arbeit kon-
zentrierte sich auf die Untersuchung der sozialen Strukturen und Machtverhiltnisse in

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

der Gesellschaft. Seine Theorie der sozialen Praxis betont, wie Macht durch kulturelle
Praktiken und Symbole institutionalisiert (vgl. Bourdieu 2005 [1998]: 65) wird und wie
dies bestimmte Gruppen in der Gesellschaft bevorzugt oder benachteiligt. In dhnlicher
Weise betont die Queer Theory die sozialen Konstruktionen von Geschlecht und Sexuali-
tit und wie diese Konstruktionen Machtverhiltnisse schaffen, die bestimmte Gruppen
bevorzugen oder benachteiligen. Wihrend Bourdieu sich jedoch hauptsichlich auf die
Rolle von Klassenunterschieden in der Gesellschaft konzentrierte, konzentriert sich die
Queer Theory auf die Rolle von Geschlecht und Sexualitit. Trotz dieser Unterschiede hat
Bourdieus Arbeit einige wichtige Konzepte hervorgebracht, die fiir die Queer Theory re-
levant sind. Zum Beispiel hob er die Rolle von Symbolen und kulturellen Praktiken bei
der Herstellung sozialer Ungleichheit hervor, was auch in der Queer Theory eine wichtige
Rolle spielt. Dariiber hinaus betonte er die Bedeutung von Habitus, einem Konzept, das
sich auf die internalisierten Muster von Verhalten und Denken (vgl. z.B. Bourdieu 2005
[1998]: 43ff.; vgl. dazu auch Engler 2010) bezieht, die aus der Interaktion mit der sozia-
len Umgebung entstehen. Dieses Konzept ist relevant fiir die Queer Theory, da es darauf
hinweist, dass unsere Vorstellungen von Geschlecht und Sexualitit tief in unseren indi-
viduellen und kollektiven Gewohnheiten und Praktiken verwurzelt sind. Die Hauptthese
von Pierre Bourdieus Die mannliche Herrschaft (2005 [1998]) ist, dass die Vorherrschaft von
Minnern in der Gesellschaft nicht nur auf individuellen Uberzeugungen oder Handlun-
gen von Minnern beruht, sondern auf einem gesellschaftlichen System von Symbolen
und Praktiken, das médnnliche Dominanz férdert und unterstiitzt. Bourdieu argumen-
tiert, dass Minner in der Gesellschaft eine dominantere Position als Frauen einnehmen,
weil sie von Geburt an in einer Gesellschaft aufwachsen, die mannliche Werte und Nor-
men bevorzugt. Dieses System von Symbolen und Praktiken, das Bourdieu als symbo-
lische Gewalt (vgl. Bourdieu 2005 [1998]: 63fF.) bezeichnet, vermittelt die Uberlegenheit
von Minnern und die Unterlegenheit von Frauen auf subtile Weise und wird oft von bei-
den Geschlechtern akzeptiert und internalisiert. Mit dem Begrift symbolische Gewalt be-
schreibt Bourdieu die Art und Weise, wie die Gesellschaft bestimmte Vorstellungen und
Normen als natiirlich und selbstverstindlich akzeptiert, obwohl sie in Wirklichkeit von so-
zialen und historischen Faktoren geprigt sind. Solche Vorstellungen und Normen wer-
den von den Mitgliedern der Gesellschaft internalisiert und reproduziert, ohne dass sie
sich dessen bewusst sind. Diese Form der Gewalt sei subtiler und gleichzeitig tiefgrei-
fender als physische Gewalt (vgl. Bourdieu 2005 [1998]: 71), da sie die Verhaltensweisen
und Uberzeugungen der Menschen auf eine Weise beeinflusst, die von vielen als natiirlich
wahrgenommen wird und deshalb schwerer zu hinterfragen und zu indern ist. In Be-
zug auf die minnliche Herrschaft argumentiert Bourdieu, dass die symbolische Gewalt
dazu beitrigt, das Patriarchat aufrechtzuerhalten, indem sie bestimmte Vorstellungen
und Normen in der Gesellschaft verankert, die miannliche Dominanz und weibliche Un-
terordnung als normal darstellen. Diese Vorstellungen und Normen sind oft unsichtbar
(Bourdieu 2005 [1998]: 66) und werden von vielen als selbstverstindlich akzeptiert, auch
von Frauen selbst (Bourdieu 2005 [1998]: 74).

- am 13.02.2026, 16:23:0:


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Queer Theory
1.3 Zusammenfassung: Eckpunkte der Queer Theory

Zusammenfassend werden drei Eckpunkte der Queer Theory dargestellt: die Problemati-
sierung von Geschlecht, die Heteronormativititskritik und die Pluralisierung von subversi-
ven Lebensentwiirfen. In der Queer Theory wird die Vorstellung von Geschlecht als etwas
Biologisches, Ahistorisches und Unumstdssliches problematisiert (vgl. Klapeer 2007: 63).
Ein Aspekt ist die Entnaturalisierung des »biologischen« Geschlechts und die Infrage-
stellung der bindren Zweigeschlechtlichkeit, zu welcher Judith Butler mit Das Unbehagen
der Geschlechter (dt. 1991) und Korper von Gewicht (dt. 1995) wesentlich beitrug (vgl. Kla-
peer 20007: 64). Korper materialisiert sich im wiederholten Zitieren bestehender Nor-
men (vgl. Butler 1995: 22). Diese Performativitit des Geschlechts ist deshalb so macht-
voll, weil sie den Anschein von Natiirlichkeit, Eindeutigkeit und Unverinderlichkeit er-
weckt (vgl. Klapeer 2007: 65). Auf Butlers Thesen aufbauend fragt die Queer Theory nach
den Mechanismen und Bedingungen und zeigt, wie Zweigeschlechtlichkeit kulturell und
gesellschaftlich hergestellt und durch Diskurse (z.B. der Medien, der Wissenschalft etc.)
aufrechterhalten wird (vgl. Klapeer 2007: 65£.).

Queer Theory untersucht unter dem Konzept der Heteronormativitdtskritik die Zusam-
menhinge von Geschlecht, Sexualitit und Begehren (vgl. Klapeer 2007: 68). Fiir die Ana-
lyse eignet sich das Schema der heterosexuellen Matrix nach Butler (1991; vgl. dazu auch
Hark 2010: 111). Butler bezeichnet damit »das Schema, welches die normativen Regeln,
nach denen Geschlechter entstehen und sich dann als materialisierte >Frauen<und >Min-
ner< aufeinander beziehen, vorgibt« (Klapeer 2007: 67). Die heterosexuelle Matrix ist »ei-
ne kulturspezifische Ordnungsstruktur, welche diskursive Regeln beinhaltet, die in der
Zweigeschlechtlichkeit und Heterosexualitit die Diskursmacht sichern« (Klapeer 2007:
67). Erfiillen Existenzweisen die Kriterien der heterosexuellen Matrix, sind sie intelligibel,
ansonsten erscheinen sie nicht denk- oder lebbar (vgl. Butler 1991: 39 und 220; Klapeer
2007: 67f.). Dazu gehoren auch (trans) non-biniare Menschen.

Tabelle 1: Intelligible Existenzweisen nach der heterosexuellen Matrix Butlers (1991; vgl. Klapeer
2007: 67)

Intelligible Existenzweisen nach der heterosexuellen Matrix

mittels Verfahren und Regeln der diskursiven Wiederholungspraxis (Performativitit) hergestellt
Intelligible Frau Intelligibler Mann

hat weiblichen Korper (sex) hat médnnlichen Korper (sex)

verhalt sich gemass weiblichen Geschlechternor- verhalt sich gemass mdnnlichen Geschlechternor-
men und fiihlt sich als Frau men und fiihlt sich als Mann

hat heterosexuelles Begehren hat heterosexuelles Begehren

Dadurch, dass die Queer Theory Geschlecht deontologisiert, macht sie queere Exis-
tenzweisen und Identititsentwiirfe denk- und lebbar. Sie kritisiert die Ausgrenzungs-
mechanismen und fragt gleichzeitig nach (subversiven) Alternativen zur symbolischen

- am 13.02.2026, 16:23:0:

153


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

Reprisentation ebendieser Existenzweisen (vgl. Klapeer 2007: 71). Nach Butler folgt dar-
aus, dass »das Konstrukt sManner< [weder] ausschlie8lich dem mannlichen Kérper zu-
kommt, noch dass die Kategorie sFrauen< nur weibliche Kérper meint« (Butler 1991: 23).
Damit er6ffnen sich neue, destabilisierende Moglichkeiten fiir Identititen ausserhalb
der bindren Geschlechter oder fiir alternative Formen von Weiblichkeit und Mannlich-
keit (vgl. Butler 1991: 215; Klapeer 2007: 71). Etwas zu queeren (engl. to queer/queering) kann
demzufolge bedeuten, etwas aus einer queeren Perspektive zu betrachten oder aber et-
was so zu gestalten oder zu verindern, dass es die eigene Ablehnung von Geschlechts-
und Sexualititsnormen widerspiegelt.> Die Queer Theory versteht queer grundsitzlich als
Verb, also weniger als Teil einer Identitit und mehr als eine Handlung. Die deutsche
Sprache queeren — so der Titel der vorliegenden Arbeit — bedeutet, sie herauszufordern,
zu hinterfragen und zu 6ffnen fiir die (Geschlechter-)Vielfalt.

1.4 Kritischer Blick auf die Queer Theory und Perspektiven

Nachdem die Queer Theory und ihre wichtigsten Ansitze in den vorherigen Kapiteln vor-
gestellt wurden, wird sie nun unter einem kritischen Blickwinkel betrachtet.

Die Zusammenhinge zwischen Queer Theory und den LGBT+-Bewegungen ist kom-
plex und teilweise problematisch. So scheinen politische Forderungen wie die Ehe fiir al-
le und eine zunehmende Kommerzialisierung der LGBT+-Kulturen den Prinzipien der
Queer Theory zu widersprechen (vgl. Klapeer 2007: 34). Uberholte Strukturen und Lebens-
modelle wiirden nicht abgeschafft, sondern stattdessen fiir mehr Menschen geéfinet,
ohne aber alle Lebensformen als gleichberechtigt anzuerkennen (vgl. Kay 2021: 44). Gossl
spricht auch von queerem Anerkennungsneid:

Die Sehnsucht, doch ganz normal zu sein, bleibt in der queeren Existenz stets uner-
fullbar und ist doch ein Konzept, dem manche ewig folgen wollen oder (meinen zu)
missen. Doch zugleich gibt es diese Sehnsucht nach dem anderen — nach der queeren
Freiheit —, dem Leben ohne biirgerliche Pflicht. Neidisch wird auf jene herabgeblickt,
die sich von diesem normativen Terrain fernhalten und damit eine geschlechtliche so-
wie sexuelle Fluiditat auskosten. Nur allzu oft sind Zwinge, Erwartungen und Struktu-
ren eines heteronormativen Alltages splrbar, und schnell spiegeln dann unbekannte
Tiefen sowohl Angst als auch Verlockung wider. (Goss| 2022: 138f., Hervorhebung im
Original)

Das Phinomen wird bereits in den 70er und 8oer Jahren in der HAB-Info der Homose-
xuellen Arbeitsgruppen Bern beschrieben, wie folgende zwei Beispiele aus der HAB-Info
4/75 und HAB-Info 12/83 zeigen:

Schwule versuchen stindig, aus Angst vor Diskriminierung zu beweisen, dass sie »nor-
mal« sind. Umso heftiger distanzieren sie sich von jenen »unméannlichen« Schwulen
oder verfolgen sie mit Hass. [...] Es handelt sich im Endeffekt um nichts anderes als
eine monstrose Projektion der eigenen Homosexualitit — und Weiblichkeitsingste

3 Vgl. queer in The Merriam-Webster Dictionary: https://www.merriam-webster.com/

- am 13.02.2026, 16:23:0:



https://www.merriam-webster.com/
https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.merriam-webster.com/

7 Queer Theory

auf die nachsten Schwulen, die man als »schwuler« empfindet, als man selbst ist.
(hab queer bern 2022: 29)

Es sollte Solidaritat unter allen Schwulen herrschen: Keine »Unterschwulen« mehr,
wie bspw. Tunten, deren Diskriminierung unter den Schwulen eine Folge von Anbie-
derung vieler Schwuler an die Normen und Zwénge der gerade auch sie unterdri-
ckenden Cesellschaft ist. Wer die Tritte, die er einstecken muss, nicht zuriick- sondern
weitergibt, wird sich nie befreien konnen. (hab queer bern 2022: 37)

Eine Anerkennung queerer Lebensweisen wiirde in der Logik des queeren Anerken-
nungsneids die eigene Anpassungsleistung an die Norm und die Unterwerfung an das
heteronormative System herabwiirdigen. Das wird als Demiitigung empfunden, was zu
Abgrenzung, Verachtung und Anfeindungen innerhalb der queeren Community fithre
(vgl. Gossl 2022: 139). Es stellt sich an dieser Stelle die grundsitzliche Frage, ob die
Erfilllung der Forderungen der Queer Theory nach Anerkennung des »Anderen« und Aus-
geschlossenen die Auflésung von Queer bedeuten witrde, oder ob die Nicht-Akzeptanz
und Nicht-Intelligibilitit grundlegende Bestandteile queerer Existenzweisen sind. In
Anlehnung an Gossl (2022) miissten auch soziodkonomische Aspekte und kapitalistische
Prozesse stirker untersucht werden, die zur Konstruktion von Geschlechtskategorien
beitragen (vgl. auch Klapeer 2007: 82f.). Dies ist jedoch nicht der einzige von der Que-
er Theory vernachlassigte Aspekt. Auch diskursive Felder wie Rasse, Klasse etc. und
ihre Interdependenzen miissten stirker untersucht werden (vgl. Klapeer 2007: 68).
Abschliessend lisst sich festhalten, dass die Queer Theory erst dann ihr gesellschafts-
politisches Potenzial richtig entfalten kann, wenn sie angewandt wird mit dem Zweck
gesellschaftlicher und politischer Transformation. Der Staat und seine Institutionen
miissen stirker in den Blick genommen und unter einem queeren Aspekt untersucht
werden (vgl. Klapeer 2007: 81ff.), damit sie in Anlehnung an Butler (2009) Verantwor-
tung tibernehmen und fiir queere Menschen die Grundbedingungen schaffen, um
ein intelligibles, lebenswertes Leben zu leben. Aus linguistischer Perspektive gehoren
auch sprachliche Losungen dazu, damit non-binire Menschen einen (vollwertigen)
Subjektstatus erhalten. Bisher sind Non-Bindre jedoch Zeichensystemen unterworfen,
»die einen langwierigen Prozess der diskursiven Materialisierung durchlaufen haben«
(Motschenbacher 2012: 95) und grosse Benennungsliicken aufweisen.

- am 13.02.2026, 16:23:0:

155


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 13.02.2026, 18:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839476611-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

