
 213

Philosophie und Rausch:  

die philosophische Bedeutung des 

Alkohols bei Platon 

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

Wein und Wahrheit  

Rausch und Ekstase, Verzückung und Raserei gehören seit alters 
im Namen des Dionysos zusammen.1 Den „trunkenen Reigenfüh-
rer des Erdkreises“ nennt Walter F. Otto den griechischen Gott des 
Weines. In dem ihm geheiligten Getränk wird die Wahrheit des 
Lebens genossen. Die Spruchweisheit „en oino aletheia“ ist uns 
zwar in ihrer lateinischen Form – „in vino veritas“ – vertrauter, 
doch geht sie bis auf den Lyriker des 7. vorchristlichen Jahrhun-
derts, Alkaios, zurück. Im Wein ist Wahrheit, nur, welche „Wahr-
heit“ ist damit gemeint? Ist im Wein nicht zunächst und vor allem: 
der Rausch? Stehen Wahrheit und die Menge des Weins oder der 
Grad der Berauschtheit in Beziehung zueinander?  
 Die Philosophie sucht die Wahrheit mit Hilfe des Logos, mit 
Hilfe von Wort, Begriff und Sprache. Was würde der Wein hier 
helfen? In keinem Text der Antike ist diese Verbindung deutlicher 
und zugleich schöner dargestellt als im „Symposion“ des Platon. 
Den Titel trägt dieser Dialog wegen des Gastmahls, zu dem der 
junge Tragödiendichter Agathon eingeladen hatte, um den Sieg 

                                               
1  Dieser Beitrag ist eine überarbeitete und gekürzte Version des 2. 

Kapitels aus dem Buch „Zu Tisch mit großen Denkern. Philosophi-
sche Gaumenfreuden samt Kochrezepten“ von Marianne Riermeier 
und Peter M. Steiner, München 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  214

nach der öffentlichen Aufführung seines ersten Stücks zu feiern. 
Einige der bedeutendsten Athener Intellektuellen dieser Zeit wa-
ren geladen, die schließlich auch selbst mit Reden auftreten. Ne-
ben Agathon selbst der Komödiendichter Aristophanes, der Arzt 
Eryximachos, der adlige und reiche Pausanias, der jugendliche 
Phaidros, dem Platon einen Dialog dieses Namens widmet, 
schließlich Sokrates und der politisch einflussreiche Adlige Alki-
biades. 
 Schon zu Beginn wird der Gott des Weines und des Theaters, 
Dionysos, als Schiedsrichter angerufen, als Sokrates dem Gastge-
ber widerspricht, dass der nahe Umgang mit dem Klügeren den 
Dümmeren „weiser“ machen würde. Das wäre ja, meint Sokrates, 
wie wenn durch einen Wollfaden die Flüssigkeit aus einem vollen 
Becher in einen leeren fließen würde. (Die Antike kannte aus der 
Beobachtung den Kapillareffekt.) Womit ganz beiläufig vorweg-
genommen ist, was Sokrates, Alkibiades und den Wein in einem 
Drama ganz eigener Art miteinander verbindet.  
 Nachdem alle gespeist hatten, ein Trankopfer gebracht wurde 
und auch sonst dem Brauchtum gemäß ein Gesang auf den Dio-
nysos dargebracht war, wurde von den Teilnehmern des Sympo-
sion bestimmt, dass sie, weil der Rausch aus „medizinischen 
Gründen“ nachteilig sei, dieses Mal nur „aus Lust“ trinken und 
sich mit Reden über den Eros unterhalten wollten. 

Wein und Pol it ik  

Im Zustand der Trunkenheit schwärmte eine Gruppe junger Män-
ner durch die Stadt und schlug im Übermut einigen Hermen das 
vorragende Geschlechtsteil ab. Das Ergebnis dieser nächtlichen 
Szene löste in Athen während der Zeit des Peloponnesischen 
Krieges einen Skandal aus. Die Schändung der dem Gott Hermes 
geheiligten Stelen, eines hoch verehrten Fruchtbarkeitssymbols, 
hatte weit reichende Folgen. Denn es war derselbe Alkibiades, der 
415 v. Chr. die athenische Strafexpedition gegen die Kolonien auf 
Sizilien anführen sollte, und der unter Verdacht geriet, bei dem so 
genannten Hermenfrevel beteiligt gewesen zu sein und zudem 
noch im privaten Kreis die geheiligten Mysterien entweiht zu ha-
ben: ein doppelter Fall von Gottlosigkeit und Hybris. Plutarch be-
stätigt in seiner Alkibiades-Biographie, dass die Randalierer die 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

215

Tat im betrunkenen Zustand begingen. Diese Ereignisse stehen 
nicht nur am Anfang des Untergangs des begabtesten Atheners, 
Alkibiades, sondern auch am Anfang des politischen Niedergangs 
des stolzen Stadtstaates Athen, in seinem Bestreben, die Vorherr-
schaft über die griechische Welt zu erringen. 

Platons Symposion 

Alkohol, Politik, Religion und die Frage nach der Wahrheit bilden 
einen Zusammenhang für das untergründig waltende Drama des 
Dialogs „Symposion“, der als Platons philosophische Schrift über 
das Wesen der Liebe und des Schönen gilt. 
 Innerer Gehalt und äußere Gestalt sind in den platonischen 
Dialogen eng miteinander verwoben, so auch im „Symposion“. 
Agathon hatte auch Sokrates zu seinem Fest geladen und dieser 
machte sich „schön“ für das Ereignis. Er hatte sich eigens dafür 
gebadet und Sandalen angezogen, was sonst nicht seine Gewohn-
heit war. Dennoch kommt er nicht deswegen zu spät zur Einla-
dung, sondern weil ihn ein Gedanke auf dem Weg buchstäblich 
überfällt und zum Verharren und Nachdenken zwingt, was, wie 
sein Freund Aristodemos berichtet, häufig vorkam. Als Sokrates 
endlich eintrifft, ist der größte Teil des Mahles schon verzehrt. 
Zwar erfahren wir von Platon nicht, was der Gastgeber beim 
Symposion an Speisen auftischt, aber die Haltung des Sokrates 
dazu können wir aus den Worten erkennen. Er ist zwar kein 
Kostverächter, aber das Essen kann ihm auch kalt serviert werden. 
Die Einladung des Gastgebers Agathon jedoch, sich zu ihm auf 
die Liege zu gesellen, nimmt er gerne an.  
 Den bei solchen Gelegenheiten obligatorischen musischen Teil 
des Gelages nehmen im „Symposion“ die sechs Reden über den 
Eros, also über das Liebesverlangen, ein. Die Teilnehmer betrach-
ten das Phänomen von verschiedenen Standpunkten aus, wobei 
sie seine Bedeutung weit über den Rahmen zwischenmenschli-
cher, vorwiegend homoerotischer, Beziehungen hinaustragen. 
Nur Alkibiades, der verspätet und schon betrunken beim Gast-
mahl eintrifft, weigert sich, über den (Gott) Eros zu sprechen und 
hält stattdessen eine Lobrede auf seinen angeblichen Liebhaber 
Sokrates. Philosophisches Herzstück des Dialogs ist die von Sok-
rates vorgetragene Lehre, die ihm einst von der Priesterin und 
Philosophin Diotima vorgetragen wurde, die den Eros als Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  216

stieg vom Verlangen nach einzelnen schönen Menschen zum Ver-
langen nach der Idee des Schönen selbst skizziert. 
 Platon schrieb das „Symposion“ um 380 v. Chr. Die dramati-
sche Zeit aber, in der der Dialog spielte, war das Jahr 416 v. Chr., 
unmittelbar nach dem ersten Sieg des Tragödiendichters Agathon 
bei den Dionysien, den jährlich abgehaltenen kultischen Theater-
festspielen in Athen. Es war eine Zeit enormer Umbrüche in Grie-
chenland. Die Griechen haben nicht lange davor große Siege ge-
gen das übermächtig scheinende Perserreich errungen und liegen 
sich nun im Peloponnesischen Krieg in den Haaren: Athen gegen 
Sparta. Ein Kampf des Neuen gegen das Alte; der damaligen neu-
en Herrschaftsform der Demokratie gegen eine Militärdiktatur. 
Alles, was Europa heute ausmacht, hat seinen Ursprung im Athen 
der damaligen Zeit: Politik und Rhetorik, Geschichtsschreibung 
und Philosophie, Theater, die Künste und Schulen entstehen ge-
rade. Die althergebrachte Religion wird kritisiert, ja in Frage ge-
stellt. Unter modernen Althistorikern, wie bei Paul Veyne (1987) 
nachzulesen, kam auch schon die Meinung auf, ob die Griechen 
dieser Zeit überhaupt noch an ihre Mythen geglaubt hätten. 
Gleichzeitig entstehen jedoch in dieser Zeit einige der bedeutends-
ten religiösen Bildwerke, die wir mit dem klassischen Altertum 
verbinden: Der Parthenon auf der Akropolis und die Zeusstatue 
des Phidias im Zeustempel von Olympia. 
 In diese Zeit hinein, schon am Ausgang der Epoche, wird Pla-
ton 427 v. Chr. geboren. Er stammt aus einer aristokratischen Fa-
milie in Athen und hätte durchaus in die Politik gehen können, in-
teressierte sich aber zunächst mehr für das Theater. Nachdem er 
Sokrates begegnet war, verschrieb er sich der Philosophie. Nach 
dem Tod des Sokrates im Jahr 399 v. Chr., dem er später in seinen 
Dialogen ein zeitloses Denkmal gesetzt hatte, verließ er Athen und 
suchte Mathematiker und andere Philosophen in Großgriechen-
land auf. Dieses Gebiet umfasste nicht nur die Inseln und Klein-
asien, sondern Süditalien und Sizilien, ja manche Kolonie befand 
sich sogar im heutigen Frankreich und Spanien. 
 Das Reisen damals war allerdings gefährlich: Platon selbst 
wurde auf einer Reise gefangen genommen und als Sklave ver-
kauft. Freilich konnte er von Freunden auch wieder freigekauft 
werden. Sein Überleben während der Zeit als Sklave war durch 
getrocknete Feigen und Oliven gesichert, die er auch sonst sehr 
geschätzt haben soll. Diese Vorliebe und die Philosophie Platons 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

217

wurden von dem antiken Philosophiegeschichtsschreiber Dioge-
nes Laertios auf folgende Weise karikiert: Der Kyniker Diogenes, 
am Straßenrand sitzend und Feigen in der Hand, soll zu dem vor-
beikommenden Platon gesagt haben: „Willst Du teilhaben?“ Als 
Platon nach den Feigen greifen will, soll er ihm auf die Finger ge-
schlagen und gesagt haben: „Teilhaben, nicht Mitessen!“ Das war 
natürlich eine bissige Anspielung auf Platons Lehre von den un-
sinnlichen Ideen, an denen die physischen oder sinnlich wahr-
nehmbaren Dinge nach Platon „teilhaben“. 
 Schon diese kleine Anekdote zeigt hinlänglich, dass Platon mit 
seiner Philosophie nicht alle überzeugen konnte. Schon früh konn-
ten sich schier unausrottbare Vorurteile bilden: die Unsinnlichkeit 
der platonischen Liebe, die Ungreifbarkeit der platonischen Idee, 
die „Utopie“ des platonischen Staatsentwurfs. Kaum einer formu-
liert es so drastisch wie Nietzsche in der „Götzendämmerung“: 
Plato ist ein Feigling vor der Realität – folglich flüchtet er ins Ideal.  
 Der Kulturkritiker Nietzsche gilt zugleich als „Wiederentde-
cker“ des Dionysischen, eines rauschhaften Lebensgefühls. Und 
Platon gilt Nietzsche als Apolliniker und damit als verstandesge-
leiteter Gegenspieler des Dionysischen, der aus Furcht und im fei-
gen Rückzug vor den sinnlichen Genüssen des Lebens befindlich 
sei. Wobei hier nicht übersehen werden soll, dass der „Dionysi-
ker“ Nietzsche den Wein nicht vertrug: „ein Glas Wein oder Bier 
des Tags reicht vollkommen aus, mir aus dem Leben ein ‚Jammer-
tal’ zu machen“.  
 Die alten, als bäuerlich angesehenen Fruchtbarkeits- und Erd-
Gottheiten Demeter und Dionysos stiegen im Athen des 6. Jahr-
hunderts v. Chr. zu bedeutenden Ehren auf. Die Eleusinien für 
Demeter und die Dionysien wurden zu den bedeutendsten religi-
ösen Festen. Mit beiden Gottheiten sind Leben und Tod, Trinken 
und Essen, Sterben und Wiederaufleben aufs engste verknüpft.  
 Im Namen des Dionysos erfindet Griechenland aber auch das 
Theater. Tragödie und Komödie werden nebeneinander zum Spiel 
der Maske, die dem Bürger den Spiegel seines Lebens und die 
Identität stiftende Geschichte seiner Polis vorhält. Im Fest des 
Weingottes vermischen sich so Wahrheit und Spiel, religiöser 
Ernst und spielerischer Umgang mit dem Schrecklichen und Fas-
zinierenden. Schon Heraklit erkannte Dionysos als widersprüchli-
chen Gott, der Gegensätze in sich vereint: sie feiern ihn in (lebendi-
gen) Festen, aber in ihm steckt der Tod. Damit wird ein bedeutendes 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  218

kulturelles Momentum der antiken Gesellschaft angesprochen, 
das mit Dionysos verbunden ist. Wiederum war es Friedrich 
Nietzsche, der diese Bedeutung mit seinem frühen Werk „Die Ge-
burt der Tragödie aus dem Geist der Musik“ für die neuere Zeit ans 
Licht gebracht hat und den Gegensatz der dionysischen, orgiasti-
schen, auch dunklen Seite im antiken griechischen Leben gegen-
über der apollinischen, lichtvollen und vernunftgeleiteten Seite 
betont. 
 Dieser Gegensatz ist gerade auch im platonischen „Symposion“ 
anwesend. Verkörpert ist er einerseits im „nüchternen“ Sokrates, 
der niemals betrunken zu werden scheint und gleichwohl im Phi-
losophieren, im Gespräch des Menschen mit sich selbst und mit 
anderen eine Haltung verkörpert, die den Menschen über sich 
hinaus führen soll, wie es sonst nur die Mysterien verheißen ha-
ben. Andererseits in dem vom Alkohol berauschten Alkibiades, 
der in seinem Rausch statt dem Gott Eros den Sokrates preist und 
in der nicht-literarischen, historischen Wirklichkeit im Rausch sich 
selbst und seine Heimatstadt Athen in den Abgrund reißt. 
 Das „Symposion“ führt uns das philosophische Drama der 
griechischen Erziehung und die Weitergabe des Wissens aus Liebe 
vor Augen. In der Diotima-Rede des Sokrates wird dieser Vor-
gang „die Zeugung im Schönen“ genannt. Im Subtext aber wird 
die Rolle des Alkohols in der Erziehung ausgespielt und dabei ein 
Grund geliefert für das gescheiterte Leben des begabten Alkibia-
des und das Scheitern des Sokrates als Alkibiades’ Lehrer.  

Ursprung des Weins 

Der Ursprung und die Kultivierung des europäischen Weinbaus 
liegt vor allem in Griechenland. In den Epen der „Ilias“ und der 
„Odyssee“ des Homer ist Wein das Hausgetränk der hellenischen 
Helden. Wein hatte zwar auch gesundheitliche Bedeutung, es 
werden medizinische Anwendungen zur Antisepsis, zur Schmerz-
linderung und zur Verdauungsförderung erwähnt. Doch der ge-
meinsame Weingenuss unter Männern hatte vor allem Kultcha-
rakter. Die antiken Weine sind meist sehr kräftig. Sie waren mit 
Zutaten versetzt, die wir heute befremdlich finden: Zypressenna-
deln, zerriebene Myrtenbeeren, Galläpfel und andere starke Aro-
mate. Man harzte sie sehr stark, stärker als den Retsina im heuti-
gen Griechenland, und mischte sie meist im Verhältnis ein Teil 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

219

Wein zu zwei Teilen Wasser. Eine übliche Frage zur Qualität des 
Weines beim Händler auf dem Markt konnte lauten: Verträgt er 
drei Teile Wasser? Der Symposiarch, der Anführer des Gelages, 
bestimmte das Mischverhältnis von Wein und Wasser und damit 
meistens das Faktum, wie schnell die Teilnehmer betrunken wa-
ren.  

Platons „Weingesetz“ 

Sokrates ist der philosophische Symposiarch der meisten platoni-
schen Dialoge. Er bestimmt den Gang der Reden durch die Fra-
gen, die er seinen Gesprächspartnern stellt. Und er macht seine 
Gesprächspartner in ihren Meinungen irre, dass sie sich manch-
mal schwindlig fühlen oder gelähmt, eine Nebenwirkung, die 
auch Drogen wie der Alkohol verursachen können. Auch im 
„Symposion“ stellt Sokrates den Inbegriff des Philosophen dar. Er 
ist zwar arm an Mitteln, normalerweise läuft er barfuss, aber für 
die Einladung des Agathon, des „Guten“, macht er sich schön. 
Sein eigentlicher Reichtum ist seine beharrliche Suche nach Wis-
sen und Wahrheit, und er behauptet von sich: Ich weiß, dass ich 
nichts weiß. Er repräsentiert das Wesen des wahren Eros, den er im 
Mythos der Diotima-Rede als Kind von sterblicher Armut und 
göttlichem Reichtum erklärt, der das Schöne kennt, dabei selbst al-
les andere als schön von Gestalt ist, doch in immer währendem 
Begehren dem Schönen als Jäger nachstellt.  
 Sokrates wurde aber auch wegen der Verehrung falscher Göt-
ter angeklagt und als Verderber der Jugend. Eine Anklage, auf die 
die Todesstrafe stand, die aber selten verhängt wurde. Sokrates 
stellt im Kontrast dazu seine Tätigkeit als „Sorge um die Seele“ 
dar und als wertvollen Dienst an seiner Heimatstadt Athen. Daher 
fordert er in seiner Verteidigungsrede vor Gericht keine Strafe, 
sondern als Belohnung die Speisung im Prytaneion.  
 Das Prytaneion ist in Athen Ort des „öffentlichen Herdes“ und 
heiliger Sitz der Göttin Hestia. Die Forderung des Sokrates wurde 
als Herabwürdigung aristokratischer Werte und als ein Skandal 
empfunden. Wenn schon nicht seine Vorverurteilung durch die 
öffentliche Meinung ausschlaggebend gewesen war, so trug die 
bewusste Provokation seiner Richter sicher dazu bei. Denn allen-
falls die Olympiasieger, die das Ansehen ihrer Stadt in den Augen 
ganz Griechenlands hochhielten, wurden mit dieser Form staatli-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  220

cher Speisung belohnt, aber nicht ein Philosoph, der sich selbst als 
eine ärgerliche Stechfliege auf der Haut des edlen Pferdes Athen 
ansah.  
 Als Konsequenz daraus räumt Platon in seinem Hauptwerk, 
der „Politeia“, dem Philosophen nicht nur den höchsten politi-
schen Rang im idealen Staat ein, sondern es wird sogar das Ge-
meinschaftseigentum des Staates unter den Mitgliedern der Regie-
rung und den so genannten Wächtern des Staates geteilt. Die Phi-
losophenherrscher selbst sollen allerdings besitzlos sein. Im Spät-
werk der „Nomoi“, den „Gesetzen“ schließlich setzt Platon auf die 
gemeinsame Speisung und das gemeinsame Trinken der sozial 
grundlegenden „Besonnenheit“ wegen:  
 Steigert der Genuß des Weines die Gefühle der Lust, des Schmerzes, 
des Zorns und der Liebe zu größerer Heftigkeit? – fragt der athenische 
Gesprächsführer in den „Nomoi“ seine Gesprächspartner, die die 
Frage entschieden bejahen. Die Wirkungen des Weines als 
Rauschmittel werden zunächst negativ beschrieben, sie würden 
die Menschen zumindest „kindisch“ machen. Dennoch würde 
sich gerade deswegen der Weingenuss für den Staat positiv aus-
wirken können. Darin liegt auch die alte Weisheit der griechischen 
Medizin, dass erstrebte Wirkungen nur durch das erreicht wer-
den, was zunächst scheinbar ihr Gegenteil erzeugt: Wer sich kör-
perlich fit machen will, muss seine Leistungsgrenzen auch erwei-
tern, indem er sich verausgabt. Wer sich aber verausgabt hat, fühlt 
sich freilich erst einmal schwächer und nicht stärker. Die positive 
Wirkung stellt sich also nicht unmittelbar ein, sondern nur durch 
permanentes Training. Ähnlich soll es sich mit dem Weingenuss 
verhalten. Im Effekt soll die berauschende Wirkung des Weins die 
Furchtempfindung des Menschen erproben.  

Zunächst macht er den Menschen, der davon getrunken hat, sogleich hei-
terer als zuvor, und je mehr er davon kostet, mit um so mehr frohen 
Hoffnungen wird er erfüllt und mit vermeintlicher Kraft? Und zuletzt 
wird daher ein solcher, weil er sich weise dünkt, ganz voll von Zügello-
sigkeit in Reden und Gebaren, voll von jeder Art von Furchtlosigkeit, so 
dass er unbedenklich alles heraussagt und ebenso auch tut? - heißt es in 
den „Nomoi“ (649 b).  

Der im vorgeschriebenen Symposion hergestellte Weinrausch 
wird also zur Probe sozialer Tugenden eingesetzt. Essen und 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

221

Trinken erhalten bei Platon so gesehen eine fundamentale Bedeu-
tung für die Bildung des Menschen und sein gelingendes Zusam-
menleben! 

Die Tragödie des Alkibiades ... 

Und schon im Dialog „Symposion“ bietet uns der „zügellose“, be-
reits bei seiner verspäteten Ankunft beim Gelage betrunkene Al-
kibiades die später philosophisch ausgeführte Probe aufs Exem-
pel. Alkibiades, der begabte, vermögende junge Mann, aus poli-
tisch einflussreicher Familie, erzählt im Weinrausch ohne Um-
schweife die Wahrheit über Sokrates. Einerseits wirft er ihm vor, 
er würde ihm immer nachstellen, im Verlauf des Berichts wird je-
doch zunehmend deutlich, dass er selbst der Nachstellende ge-
worden ist. Alkibiades, der sich zunächst zänkisch gibt, zeigt sich 
schließlich als glühender Bewunderer und Liebhaber des Sokrates, 
dieses älteren und, nach oberflächlichen ästhetischen Maßstäben, 
faunisch-unattraktiven Mannes. Die Alkibiadesrede stellt aber 
nicht nur Sokrates ins rechte Licht, sie entlarvt auch Alkibiades 
selbst. Er spricht im Wein die Wahrheit aus, die ihn selbst als 
Menschen charakterisiert, der seinen maßlosen Ehrgeiz politisch 
auslebt.  
 Das platonische „Symposion“ spielt zu eben der Zeit, als der 
um 450 geborene, hochbegabte Alkibiades sich in die athenische 
Außenpolitik einzumischen beginnt. Es deutet sich die spätere Ka-
tastrophe an, die Alkibiades eng mit dem Schicksal und Nieder-
gang Athens und seinem eigenen verknüpft. Bald nach dem 
Gastmahl bei Agathon gerät Alkibiades, der um 415 v. Chr. die 
athenische Strafexpedition gegen die Kolonien auf Sizilien mitan-
führen soll, unter Verdacht, den „Hermenfrevel“ begangen zu ha-
ben. In den Wochen vor dem Auslaufen der attischen Schiffe zur 
Expedition nach Sizilien unter Führung des Alkibiades, des Lama-
chos und des Nikias wurden im ganzen Stadtgebiet Athens von 
unbekannten Personen die Hermes-Stelen beschädigt, eine Aktion 
offensichtlich mutwilligen Religionsfrevels, der in den Augen aller 
Gläubigen den göttlichen Unwillen auf die Stadt und das bevor-
stehende Unternehmen lenken musste, so schreibt Thukydides in 
seiner „Geschichte des Peloponnesischen Krieges“. Die für die Expedi-
tion eintretenden politischen Kräfte aus dem „demokratischen 
Lager“ waren bei ihrer Leitung zwar durch die Strategen Lama-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  222

chos und Alkibiades repräsentiert und die Partei, die eher einen 
Ausgleich mit Sparta anstrebte und bei der Entscheidung über das 
von ihr nicht begrüßte Unternehmen unterlegen war, durch ihren 
Wortführer Nikias. Auf beiden Seiten des Lagers gab es offenbar 
weiterhin Animositäten gegen die gefundene Kompromisslösung 
bei der Einsetzung der „strategoi autokratores“ genannten militäri-
schen Befehlshaber, speziell des Alkibiades, der eine Anzahl poli-
tischer Gegner auch im demokratischen Lager hatte. 
 Der Frevel an den Hermen wurde von seinen Gegnern offen-
bar dazu genutzt, ihn durch Verdächtigungen politisch auszuma-
növrieren. Man sagte ihm nach, er habe früher in einem Privat-
haus in pietätloser Weise eine Nachahmung der eleusinischen 
Mysterien veranstaltet, erhob aber zunächst mit Bedacht keine 
weitergehenden Beschuldigungen gegen ihn. Außer auf Alkibia-
des richteten sich Verdächtigungen aber zugleich auch gegen die 
Anhänger der sogenannten „Oligarchen“, bei denen seitens der 
„Demokraten“ stets die Bereitschaft vermutet wurde, den Interes-
sen des Volkes entgegenzuhandeln. Erst nachdem die Flotte be-
reits abgefahren war, kam es in Athen zu mehreren Verhaftungen. 
In Abwesenheit des Alkibiades wurde schließlich gegen ihn ein 
Verfahren wegen Religionsfrevels eröffnet, und er wurde deswe-
gen aus Italien nach Athen zitiert, was er aber mit einem Wechsel 
der Fronten auf die Seite Spartas beantwortete. Das führte zu ei-
nem Todesurteil gegen ihn, welches wiederum später, nach sei-
nem erneuten Frontwechsel im Jahre 408, aufgehoben wurde. Als 
Alkibiades schließlich zu den Erzfeinden der Griechen, den Per-
sern überläuft und auch dort in der üblichen Weise triumphierend 
auftritt, wird sein Leben durch angeordneten Mord beendet.  

... und ihre Ursachen 

Wie auch immer man das historische Geschehen deutet und wel-
che Gründe auch hinter den Verurteilungen durch die Athener 
gestanden haben mögen: Der persönliche Charakter des Alkibia-
des wird von Platon im Dialog mit Namen „Alkibiades I“ treffend 
dargestellt, nämlich hochmütig und sich allen anderen überlegen 
dünkend. Der Wein nun scheint nach Ansicht Platons die Anlagen 
des Alkibiades nur verstärkt zum Vorschein gebracht zu haben:  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

223

„Zunächst macht er den Menschen, der davon getrunken hat, sogleich 
heiterer als zuvor, und je mehr er davon kostet, mit um so mehr frohen 
Hoffnungen wird er erfüllt und mit vermeintlicher Kraft? Und zuletzt 
wird daher ein solcher, weil er sich weise dünkt, ganz voll von Zügello-
sigkeit in Reden und Gebaren, voll von jeder Art von Furchtlosigkeit, so 
dass er unbedenklich alles heraussagt und ebenso auch tut?“  

Dieses Ergebnis des Weingenusses sei aber nicht nur eine Frage 
der seelischen Beschaffenheit des Individuums oder seines Cha-
rakters, sondern auch der dahinter bestimmenden Notwendigkeit 
in der Natur. Platon führt im naturphilosophischen Dialog „Ti-
maios“ aus, dass die grundlegenden Elemente, Feuer, Wasser, Luft 
und Erde in entsprechender Mischung nicht nur verschiedene na-
türliche Dinge zusammensetzen, sondern auch verschiedene Wir-
kungen erzeugen. Und so wird der Wein als eine Mischung aus 
Wasser und Feuer angesehen. Aus dieser Sicht kann begründet 
werden, warum eine an sich schon „feurige“ Persönlichkeit wie 
Alkibiades durch das „Feuer“ im Wein nur umso feuriger, ja halt-
los und ungezügelt werden konnte. Alkibiades entzieht sich in 
seinem politischen Ehrgeiz der Philosophie – Thyrsusträger sind 
viele, Bakchanten nur wenige, sagt Sokrates im „Phaidon“. Nur 
wenigen Anhängern der Mysterien und des Dionysos wird, auch 
wenn noch so viel Weingenuss im Spiel ist, die Lehre wirklich 
aufgehen.  
 An Sokrates aber, der den Athenern als Philosoph und durch 
die Befragung des delphischen Orakels als „Weisester“ seiner 
Zeitgenossen bekannt ist, bleibt doch etwas hängen durch die Ta-
ten des Alkibiades. Wäre Alkibiades ein Schüler des Sokrates 
geblieben oder hätte er sich vielmehr der Philosophie verschrie-
ben, wäre er dem Alkohol vielleicht nicht nur nicht verfallen, son-
dern hätte auch seine ehrgeizigen Pläne in der athenischen Politik 
nicht in der bekannten Weise verfolgt.  
 Indirekt zeigt Platon im „Symposion“ und im „Alkibiades I“ al-
lerdings auch das Scheitern des Sokrates als Lehrer. Es ist eben, 
wie Sokrates mit seinem physikalischen Beispiel vom leeren und 
vollen Becher, die durch Kapillarkräfte Flüssigkeiten austauschen, 
zurecht sagt, nicht so, dass die Anwesenheit des „Weisen“ einen 
Dummen klüger machen würde. Ein Scheitern, das Platon selbst 
mit dem Tyrannen von Syrakus, Dionysios, und dessen Verwand-
ten Dion, erfährt. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  224

 Sokrates nimmt, am Ende des „Symposion“, nachdem er alle 
unter den Tisch getrunken hat und schon die neue Sonne am 
Himmel steht, sein Tagesgeschäft wieder auf und „ärgert“, philo-
sophierend, Athen. Und Platon hinterlässt eine philosophische 
Lehre über die Beherrschung der Furcht durch den Wein. Im Wein 
ist zwar „Wahrheit“, doch im Leben bringt der Wein allein, auch 
wenn er dem Gott Dionysos heilig ist, keine Erlösung, dies wäre 
allein möglich, meint der platonische Sokrates, wenn der Wein 
zwar genossen, die Philosophie dabei aber nicht vernachlässigt 
wird. 

Das Symposion im „wirkl ichen Leben“  

Das Symposion, dem (nicht nur) die intellektuelle Schicht Athens 
eine so bedeutsame Rolle zuwies, war, betrachtet man Darstellun-
gen auf Vasen und Trinkgeschirr, wohl oft nichts anderes als ein 
„Herrenabend“, bei dem es mehr oder weniger ausgelassen zu-
ging.  
 Wohlriechende Öllampen tauchten den Speisesaal in ange-
nehmes Licht. Bequem ausgestreckt auf seinem Liegesofa, inmit-
ten seiner Gäste, die zum Empfang mit duftenden Kränzen aus 
Lorbeer, Efeu und Myrte geschmückt wurden, mag der Hausherr 
seinen Dienern befohlen haben, Körbe mit schneeweißen Gersten-
broten, Sesamkringeln und Weizenlaibchen mit Mohn anzubieten. 
Appetitanregende Vorspeisen – Salat und Gemüseplatten, geba-
ckener Käse, frisches Obst, Pasteten, Meeresfrüchte – sind auf 
kleinen Tischchen, zwischen den Liegen, arrangiert. Begleitet vom 
Klang der Flötenspielerinnen wurden große Kessel mit aromatisch 
duftender Fisch- oder Kichererbsensuppe hereingebracht. Ge-
schmortes oder am Spieß gebratenes Lamm oder Zicklein und an-
dere Fleischdelikatessen in stark gewürzten Saucen folgen als 
Hauptgang. 
 „Haben die Männer ihr Essen schon beendet?“ – fragte der 
Gastgeber in die Runde, denn erst dann wurde der Wein gereicht 
und das Trinkgelage konnte beginnen. Einige der Sklaven räum-
ten die Tische fort, fegten den Boden sauber von Knochen und Es-
sensresten und brachten neu aufgedeckte mit den Nachspeisen, 
süßen Kuchen, Käsen, getrockneten Früchten und Nüssen herein. 
Andere boten den Gästen Handbecken mit parfümiertem Wasser 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

225

und weiche Tücher zum Säubern der Finger dar, verteilten Efeu-
Kränze zu Ehren des Dionysos, verbrannten Weihrauch und an-
deres Räucherwerk. 
 Den hübschesten Knaben wurde die Ehre zuteil, die großen, 
tönernen, bauchigen Mischgefäße, Krater genannt, mit dem be-
reits mit Wasser vermischten Wein ins Andron, in den eigens für 
das abendliche Symposion vorgesehenen Raum zu bringen. Nach 
dem Trankopfer wurden die ersten Becher geleert und schon bald 
erklang das erste Skólion, ein Trinklied. Einige der Freunde des 
Gastgebers teilten ihre Liege mit den Musikerinnen, mit Knaben 
oder seinen Söhnen und wetteifern mit ihnen beim Kóttabos, dem 
wohl beliebtesten Gesellschaftsspiel der damaligen Zeit. Aus den 
noch nicht ganz geleerten Trinkgefäßen wird der Rest herausge-
schleudert und so versucht, ein Objekt umzuwerfen oder zumin-
dest zu treffen. Flöten- und Lyramusik, Gesang, Tanzeinlagen und 
der Vortrag von Erzählungen, Dichtung oder Spielszenen gehören 
zum Unterhaltungsprogramm, an dem sich die geladenen Gäste 
rege beteiligen. Dass es bei derlei Vergnügungen und mit fort-
schreitendem Alkoholgenuss zur Befreiung von Hemmungen 
kam, sowohl in der Sexualität als auch bei anderen menschlichen 
Regungen, ist bezeugt.  
 Ob es wie beim platonischen Symposion „beim Trinken aus 
Lust“ und bei den „Reden über den Eros“ blieb oder ob ein Sym-
posion – wie auf so vielen dargestellten Szenen auf Trinkgefäßen 
und Vasen – zur Orgie wurde, das lag und das wäre heute nicht 
anders, an der Moral der Teilnehmer. 
 Die Frauen des Hauses nahmen an diesen abendlichen Ver-
gnügungen der Männer nicht teil, denn im Gesellschafts- und All-
tagsleben gab es die strikte Geschlechtertrennung, die natürlich 
Musikerinnen, Tänzerinnen und Hetären nicht umfasste. Doch si-
cher wusste sich auch das schöne Geschlecht der damaligen Zeit 
zu amüsieren. Entsprangen die Darstellungen unbekleideter Frau-
en bei Symposien, bei denen nur weibliche Gäste zugegen waren, 
wohl eher der Phantasie der Männer, wurde doch auch in der Li-
teratur einiges über Weibsbilder geschrieben, die ganze Nächte 
durchfeierten.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  226

Der Wein beim Symposion 

Wein ist fester Bestandteil der kulturellen Tradition Griechen-
lands, der Geschichte und des Ausdrucks der griechischen Kunst. 
Seit alters her bestimmt er die Lebensweise der Griechen und ist 
auch heute noch Teil einer bestimmten Lebensart. Die Wiege des 
griechischen Weinbaus stand wohl in Kreta, wie Funde von Stein-
keltern und Tongefäßen aus der minoischen Zeit, also vor mehr 
als 3000 Jahren v. Chr., beweisen. 
 Das Beispiel von Thasos, der nördlichsten Ägäis-Insel, zeigt, 
welche Bedeutung Wein und Weinanbau schon seit Jahrtausenden 
in Griechenland hat. Dort kannte man bereits vor 2400 Jahren ein 
strenges Weingesetz, dass den Handel mit Trauben, Most und 
Wein, die Kennzeichnung der Amphoren mit Stempel und die Be-
steuerung regelte. Bei Zuwiderhandlung gegen die gesetzlichen 
Regeln zur Weinherstellung sah es drakonische Strafen vor. 
 Das größte Problem im heißen Klima des antiken Weinanbaus 
stellte die Aufbewahrung und Konservierung des Weines dar. 
Schon bei Homer wurde der Wein geschwefelt und mit Gewürzen 
und parfümierenden Stoffen versetzt, die Becher mit Schwefel 
und Wasser gereinigt. Die Amphoren wurden mit Pech oder Pi-
nienharz abgedichtet und auf die Wein-Oberfläche wurde eine 
Harz-Öl-Schicht gegeben. Daraus entwickelte sich, was wir heute 
noch als „Retsina“ kennen.  
 Durch Stempel auf den Henkeln der Amphoren – in Rhodos 
zeigten sie eine Rose und die Abbildung des Sonnengottes, die 
gleichen Symbole, die auch auf die Münzen der Insel geprägt wa-
ren – konnte die Herkunft des Weines geschützt werden. Auf das 
Alter des abgefüllten Weines konnte man durch die Einprägung 
von zwei Namen schließen, die auf Listen geführt wurden, den 
des Keramikherstellers und eines Priesters.  
 Die besten antiken griechischen Weine kamen von den Ägäi-
schen Inseln: Samos, Rhodos, Kos, Chios und Lesbos. Für viele der 
damaligen griechischen Stadtstaaten besaß der Weinbau große 
wirtschaftliche Bedeutung, und Wein wurde in den gesamten Mit-
telmeerraum exportiert. Bei der Kolonialisierung der Mittelmeer-
länder zwischen 1000 und 600 v. Chr. brachten die Griechen ihre 
Weinbau- und Vinifikations-Techniken sowie auch ihre Rebsorten 
mit. Als sie über Sizilien nach Italien in die heutigen Regionen Ka-
labrien und Kampanien kamen, gaben sie dem Land den Namen 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

227

Oinotria, Weinland. Vom antiken Krimisa im heutigen Kalabrien 
kam der Wein, der Olympia-Siegern vorgesetzt worden sein soll.  
 Einen Wein, den es zur Zeit Platons auch schon gegeben haben 
mag, ist der „Moscato di Siracusa“. Der süße Dessert-Weißwein 
stammt, wie der Name sagt, von Syrakus auf Sizilien. Weine der 
Provinz Siracusa sollen die Nachkommen des „Pollio“ sein, der 
nach einem sagenhaften Herrscher von Syrakus benannt wurde. 
Beim Historiker Plinius dem Älteren (23-79 n. Chr.) heißt er „Ha-
luntium“. Dieser Wein, der aus rosinierten Trauben einer auto-
chthonen Varietät des Moscato Bianco oder „Giallo Moscato“ ge-
keltert wird, hat einen Alkohol-Gehalt von 14 Volumenprozenten 
und zählt zu den ältesten Weinen Siziliens und möglicherweise 
auch der Welt. Auf Sizilien sind heute noch Flaschen zu bekom-
men, die über 150 Jahre alt und in ausgezeichnetem und genießba-
rem Zustand sein sollen.  
 Zur Beschreibung des Rebsaftes wurden auch damals schon 
blumige Worte gefunden: 

Wein von Mende ist es, welchen die Götter auf ihren weichen Lagern pinkeln. 
Süßer großzügiger Wein von Magnesia und Thasos, über den dieser Apfelge-
ruch weht, ist nach meinem Urteil der Beste von allen anderen Weinen, nach 
einem guten und zahmen Wein von Chios. Es gibt einen bestimmten Wein, den 
man saprias nennt, bei dem aus den Ausgüssen der Krüge, wenn sie geöffnet 
werden ein Veilchenduft, ein Duft von Rosen, ein Duft von Rittersporn, ja ein 
heiliger Geruch durch die ganze hoch bedachte Halle weht, Ambrosia und Nek-
tar zugleich. Dies ist der Nektar, von diesem will ich meinen Freunden bei ei-
nem fröhlichen Fest zu trinken geben; meinen Feinden aber Wein von Pepa-
rethos – so ein Fragment des Hermippos. 

Welchen Wein mögen die Gäste des Agathon beim „Symposion“ 
getrunken haben? Das lässt sich heute nicht mehr genau rekon-
struieren. Sicher ist, und das belegen die unterschiedlichsten lite-
rarischen Quellen, dass es weißen und roten Wein in den unter-
schiedlichsten Geschmacksrichtungen und Farbschattierungen 
gab. Meist war er ausgesprochen stark und süß, oft ganz oder 
teilweise aus getrockneten Trauben gekeltert. Aufgrund seiner 
Stärke wurde er auch anders gemischt als heute, denn zuerst kam 
das Wasser in das Gefäß und dann erst der Wein.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  228

Die Speisen beim Symposion 

Man muss sich das Essen, besonders im 5. Jahrhundert vor Chris-
tus in Griechenland, bei aller Anmut der Bilder, die wir von den 
bemalten Vasen und Trinkgefäßen kennen, als noch vergleichs-
weise archaische Veranstaltung vorstellen. Die Griechen kannten 
außer bronzenen Messern zum Zerteilen insbesondere des Flei-
sches und metallenen oder hölzernen Löffeln eigentlich kein 
Besteck. Man aß also das meiste mit den Fingern und wusch sich 
diese nach dem Mahl in kleinen Handbecken mit vielleicht par-
fümiertem Wasser. 
 Die Speisen tagsüber waren überwiegend sehr frugal und ein-
fach. Ein paar Oliven, ein Stückchen Käse, getrocknete Feigen 
oder Hülsenfrüchte aus der Hand und unterwegs oder auf der 
Agora einige von Straßenhändlern angebotene Kleinigkeiten im 
Vorübergehen, wie etwa eine gebratene Wurst. Richtig gespeist 
hat man erst am Abend, wobei das Abendessen bereits am späten 
Nachmittag beginnen konnte und sich dann bis in die Nacht hin-
ziehen mochte. Es gab einerseits das so genannte „Deipnon“, ähn-
lich wie ein Dinner, also ein Abendessen, vorzustellen, oder eben 
das Symposion – das sinngemäß für „gemeinsames geselliges 
Trinken“ steht. Und bei dem eine Trennung der Ess- und Trinkri-
tuale üblich war. Die attische Festspeise war zum Beispiel Span-
ferkel mit Erbsenbrei und in der attischen Komödie hieß es „in 
Hasenbraten leben“, wenn eine Metapher für höchstes Schlem-
merdasein benutzt wurde.  
 Beim platonischen „Symposion“ ging es kulinarisch wahr-
scheinlich etwas frugaler zu, denn Platon empfahl die vegetari-
sche Kost. Eine Begründung für vegetarische Ernährungsweise 
findet sich auch in Platons schon erwähntem Dialog „Timaios“: 
Pflanzen seien zwar lebendig und beseelt, aber nicht mit „Selbst-
bewegung“ ausgestattet, daher seien sie für den Menschen am 
besten zum Verzehr geeignet.

Gebratener Fenchel mit Bulgur, Nüssen und Trauben 
150 g Bulgur  
800 g Fenchelknollen, mit Fenchelgrün 
1 Bund Lauchzwiebeln 
300 g blaue Weintrauben 
100 g geschälte Walnüsse 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

229

1 El Honig 
Olivenöl 
2 Tl grob zerstoßene Fenchelsamen 
2 Tropfen Asa foetida 
1 Tl Fischsauce 
Salz 
grob zerstoßener Pfeffer 

Bulgur in kochendes Salzwasser geben, 5 Minuten kochen und noch etwa 
10 Minuten quellen lassen. Fenchelknollen je nach Größe halbieren oder vier-
teln, etwa 5 Minuten in kochendem Salzwasser blanchieren, abgießen und et-
was von dem Fenchelwasser aufheben. Dann den Fenchel in heißem Olivenöl 
anbraten. Bulgur mit den halbierten und entkernten Weintrauben, den in Rin-
gen geschnittenen Lauchzwiebeln und der Hälfte von den grob gehackten und 
in etwas Ölivenöl angerösteten Walnüssen vermischen. Etwas von dem Fen-
chelwasser mit Honig, Asa foetida, Fischsauce, Pfeffer, Fenchelsamen, einer 
Prise Salz und 1 El Olivenöl verrühren, unter die Bulgurmasse mischen und 
diese 30 Minuten durchziehen lassen. Fenchel auf eine Platte geben, etwas sal-
zen und mit ein wenig Olivenöl beträufeln. Den Bulgur auf die andere Seite 
der Platte geben und alles mit dem Rest der gerösteten Walnusskerne und ge-
hacktem Fenchelgrün bestreuen. Statt der Weintrauben schmeckt es auch mit 
Granatäpfelkernen gut. 

Literatur  

Veyne, Paul 1987: Glaubten die Griechen an ihre Mythen?, Suhr-
kamp, Frankfurt/M.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014 - am 14.02.2026, 09:56:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

