Philosophie und Rausch:
die philosophische Bedeutung des
Alkohols bei Platon

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

Wein und Wahrheit

Rausch und Ekstase, Verziickung und Raserei gehoren seit alters
im Namen des Dionysos zusammen.! Den ,trunkenen Reigenfiih-
rer des Erdkreises” nennt Walter F. Otto den griechischen Gott des
Weines. In dem ihm geheiligten Getrank wird die Wahrheit des
Lebens genossen. Die Spruchweisheit ,en oino aletheia” ist uns
zwar in ihrer lateinischen Form — ,in vino veritas” — vertrauter,
doch geht sie bis auf den Lyriker des 7. vorchristlichen Jahrhun-
derts, Alkaios, zuriick. Im Wein ist Wahrheit, nur, welche , Wahr-
heit” ist damit gemeint? Ist im Wein nicht zundchst und vor allem:
der Rausch? Stehen Wahrheit und die Menge des Weins oder der
Grad der Berauschtheit in Beziehung zueinander?

Die Philosophie sucht die Wahrheit mit Hilfe des Logos, mit
Hilfe von Wort, Begriff und Sprache. Was wiirde der Wein hier
helfen? In keinem Text der Antike ist diese Verbindung deutlicher
und zugleich schéner dargestellt als im ,,Symposion” des Platon.
Den Titel tragt dieser Dialog wegen des Gastmahls, zu dem der
junge Tragodiendichter Agathon eingeladen hatte, um den Sieg

1 Dieser Beitrag ist eine iiberarbeitete und gekiirzte Version des 2.
Kapitels aus dem Buch ,Zu Tisch mit grofien Denkern. Philosophi-
sche Gaumenfreuden samt Kochrezepten” von Marianne Riermeier
und Peter M. Steiner, Miinchen 2008.

213

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

nach der offentlichen Auffithrung seines ersten Stiicks zu feiern.
Einige der bedeutendsten Athener Intellektuellen dieser Zeit wa-
ren geladen, die schliefSlich auch selbst mit Reden auftreten. Ne-
ben Agathon selbst der Komdédiendichter Aristophanes, der Arzt
Eryximachos, der adlige und reiche Pausanias, der jugendliche
Phaidros, dem Platon einen Dialog dieses Namens widmet,
schliefSlich Sokrates und der politisch einflussreiche Adlige Alki-
biades.

Schon zu Beginn wird der Gott des Weines und des Theaters,
Dionysos, als Schiedsrichter angerufen, als Sokrates dem Gastge-
ber widerspricht, dass der nahe Umgang mit dem Kliigeren den
Diimmeren ,weiser” machen wiirde. Das ware ja, meint Sokrates,
wie wenn durch einen Wollfaden die Fliissigkeit aus einem vollen
Becher in einen leeren flielen wiirde. (Die Antike kannte aus der
Beobachtung den Kapillareffekt.) Womit ganz beildufig vorweg-
genommen ist, was Sokrates, Alkibiades und den Wein in einem
Drama ganz eigener Art miteinander verbindet.

Nachdem alle gespeist hatten, ein Trankopfer gebracht wurde
und auch sonst dem Brauchtum geméfs ein Gesang auf den Dio-
nysos dargebracht war, wurde von den Teilnehmern des Sympo-
sion bestimmt, dass sie, weil der Rausch aus ,medizinischen
Griinden” nachteilig sei, dieses Mal nur ,.aus Lust” trinken und
sich mit Reden tiber den Eros unterhalten wollten.

Wein und Politik

Im Zustand der Trunkenheit schwarmte eine Gruppe junger Mén-
ner durch die Stadt und schlug im Ubermut einigen Hermen das
vorragende Geschlechtsteil ab. Das Ergebnis dieser nichtlichen
Szene loste in Athen wéhrend der Zeit des Peloponnesischen
Krieges einen Skandal aus. Die Schiandung der dem Gott Hermes
geheiligten Stelen, eines hoch verehrten Fruchtbarkeitssymbols,
hatte weit reichende Folgen. Denn es war derselbe Alkibiades, der
415 v. Chr. die athenische Strafexpedition gegen die Kolonien auf
Sizilien anfiihren sollte, und der unter Verdacht geriet, bei dem so
genannten Hermenfrevel beteiligt gewesen zu sein und zudem
noch im privaten Kreis die geheiligten Mysterien entweiht zu ha-
ben: ein doppelter Fall von Gottlosigkeit und Hybris. Plutarch be-
stitigt in seiner Alkibiades-Biographie, dass die Randalierer die

214

- am 14.02.2026, 08:56:42.



https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

Tat im betrunkenen Zustand begingen. Diese Ereignisse stehen
nicht nur am Anfang des Untergangs des begabtesten Atheners,
Alkibiades, sondern auch am Anfang des politischen Niedergangs
des stolzen Stadtstaates Athen, in seinem Bestreben, die Vorherr-
schaft {iber die griechische Welt zu erringen.

Platons Symposion

Alkohol, Politik, Religion und die Frage nach der Wahrheit bilden
einen Zusammenhang fiir das untergriindig waltende Drama des
Dialogs , Symposion”, der als Platons philosophische Schrift tiber
das Wesen der Liebe und des Schonen gilt.

Innerer Gehalt und duflere Gestalt sind in den platonischen
Dialogen eng miteinander verwoben, so auch im ,Symposion”.
Agathon hatte auch Sokrates zu seinem Fest geladen und dieser
machte sich ,,schén” fiir das Ereignis. Er hatte sich eigens dafiir
gebadet und Sandalen angezogen, was sonst nicht seine Gewohn-
heit war. Dennoch kommt er nicht deswegen zu spit zur Einla-
dung, sondern weil ihn ein Gedanke auf dem Weg buchstablich
tiberféllt und zum Verharren und Nachdenken zwingt, was, wie
sein Freund Aristodemos berichtet, hdufig vorkam. Als Sokrates
endlich eintrifft, ist der grofite Teil des Mahles schon verzehrt.
Zwar erfahren wir von Platon nicht, was der Gastgeber beim
Symposion an Speisen auftischt, aber die Haltung des Sokrates
dazu konnen wir aus den Worten erkennen. Er ist zwar kein
Kostveridchter, aber das Essen kann ihm auch kalt serviert werden.
Die Einladung des Gastgebers Agathon jedoch, sich zu ihm auf
die Liege zu gesellen, nimmt er gerne an.

Den bei solchen Gelegenheiten obligatorischen musischen Teil
des Gelages nehmen im ,Symposion” die sechs Reden iiber den
Eros, also tiber das Liebesverlangen, ein. Die Teilnehmer betrach-
ten das Phdanomen von verschiedenen Standpunkten aus, wobei
sie seine Bedeutung weit tiber den Rahmen zwischenmenschli-
cher, vorwiegend homoerotischer, Beziehungen hinaustragen.
Nur Alkibiades, der verspitet und schon betrunken beim Gast-
mahl eintrifft, weigert sich, tiber den (Gott) Eros zu sprechen und
hilt stattdessen eine Lobrede auf seinen angeblichen Liebhaber
Sokrates. Philosophisches Herzstiick des Dialogs ist die von Sok-
rates vorgetragene Lehre, die ihm einst von der Priesterin und
Philosophin Diotima vorgetragen wurde, die den Eros als Auf-

215

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

stieg vom Verlangen nach einzelnen schénen Menschen zum Ver-
langen nach der Idee des Schonen selbst skizziert.

Platon schrieb das , Symposion” um 380 v. Chr. Die dramati-
sche Zeit aber, in der der Dialog spielte, war das Jahr 416 v. Chr.,
unmittelbar nach dem ersten Sieg des Tragodiendichters Agathon
bei den Dionysien, den jéhrlich abgehaltenen kultischen Theater-
festspielen in Athen. Es war eine Zeit enormer Umbriiche in Grie-
chenland. Die Griechen haben nicht lange davor grofse Siege ge-
gen das {iberméchtig scheinende Perserreich errungen und liegen
sich nun im Peloponnesischen Krieg in den Haaren: Athen gegen
Sparta. Ein Kampf des Neuen gegen das Alte; der damaligen neu-
en Herrschaftsform der Demokratie gegen eine Militdrdiktatur.
Alles, was Europa heute ausmacht, hat seinen Ursprung im Athen
der damaligen Zeit: Politik und Rhetorik, Geschichtsschreibung
und Philosophie, Theater, die Kiinste und Schulen entstehen ge-
rade. Die althergebrachte Religion wird kritisiert, ja in Frage ge-
stellt. Unter modernen Althistorikern, wie bei Paul Veyne (1987)
nachzulesen, kam auch schon die Meinung auf, ob die Griechen
dieser Zeit iiberhaupt noch an ihre Mythen geglaubt hitten.
Gleichzeitig entstehen jedoch in dieser Zeit einige der bedeutends-
ten religiosen Bildwerke, die wir mit dem klassischen Altertum
verbinden: Der Parthenon auf der Akropolis und die Zeusstatue
des Phidias im Zeustempel von Olympia.

In diese Zeit hinein, schon am Ausgang der Epoche, wird Pla-
ton 427 v. Chr. geboren. Er stammt aus einer aristokratischen Fa-
milie in Athen und hatte durchaus in die Politik gehen konnen, in-
teressierte sich aber zundchst mehr fiir das Theater. Nachdem er
Sokrates begegnet war, verschrieb er sich der Philosophie. Nach
dem Tod des Sokrates im Jahr 399 v. Chr., dem er spéter in seinen
Dialogen ein zeitloses Denkmal gesetzt hatte, verliefs er Athen und
suchte Mathematiker und andere Philosophen in Grofigriechen-
land auf. Dieses Gebiet umfasste nicht nur die Inseln und Klein-
asien, sondern Stiditalien und Sizilien, ja manche Kolonie befand
sich sogar im heutigen Frankreich und Spanien.

Das Reisen damals war allerdings gefdhrlich: Platon selbst
wurde auf einer Reise gefangen genommen und als Sklave ver-
kauft. Freilich konnte er von Freunden auch wieder freigekauft
werden. Sein Uberleben wihrend der Zeit als Sklave war durch
getrocknete Feigen und Oliven gesichert, die er auch sonst sehr
geschétzt haben soll. Diese Vorliebe und die Philosophie Platons

216

- am 14.02.2026, 08:56:42.



https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

wurden von dem antiken Philosophiegeschichtsschreiber Dioge-
nes Laertios auf folgende Weise karikiert: Der Kyniker Diogenes,
am Straflenrand sitzend und Feigen in der Hand, soll zu dem vor-
beikommenden Platon gesagt haben: ,Willst Du teilhaben?” Als
Platon nach den Feigen greifen will, soll er ihm auf die Finger ge-
schlagen und gesagt haben: , Teilhaben, nicht Mitessen!” Das war
nattirlich eine bissige Anspielung auf Platons Lehre von den un-
sinnlichen Ideen, an denen die physischen oder sinnlich wahr-
nehmbaren Dinge nach Platon , teilhaben”.

Schon diese kleine Anekdote zeigt hinldnglich, dass Platon mit
seiner Philosophie nicht alle tiberzeugen konnte. Schon friih konn-
ten sich schier unausrottbare Vorurteile bilden: die Unsinnlichkeit
der platonischen Liebe, die Ungreifbarkeit der platonischen Idee,
die , Utopie” des platonischen Staatsentwurfs. Kaum einer formu-
liert es so drastisch wie Nietzsche in der ,Gotzenddmmerung”:
Plato ist ein Feigling vor der Realitit — folglich fliichtet er ins Ideal.

Der Kulturkritiker Nietzsche gilt zugleich als ,,Wiederentde-
cker” des Dionysischen, eines rauschhaften Lebensgefiihls. Und
Platon gilt Nietzsche als Apolliniker und damit als verstandesge-
leiteter Gegenspieler des Dionysischen, der aus Furcht und im fei-
gen Riickzug vor den sinnlichen Geniissen des Lebens befindlich
sei. Wobei hier nicht {ibersehen werden soll, dass der ,Dionysi-
ker” Nietzsche den Wein nicht vertrug: ,ein Glas Wein oder Bier
des Tags reicht vollkommen aus, mir aus dem Leben ein ,Jammer-
tal’ zu machen”.

Die alten, als bauerlich angesehenen Fruchtbarkeits- und Erd-
Gottheiten Demeter und Dionysos stiegen im Athen des 6. Jahr-
hunderts v. Chr. zu bedeutenden Ehren auf. Die Eleusinien fiir
Demeter und die Dionysien wurden zu den bedeutendsten religi-
osen Festen. Mit beiden Gottheiten sind Leben und Tod, Trinken
und Essen, Sterben und Wiederaufleben aufs engste verkniipft.

Im Namen des Dionysos erfindet Griechenland aber auch das
Theater. Tragodie und Komodie werden nebeneinander zum Spiel
der Maske, die dem Biirger den Spiegel seines Lebens und die
Identitét stiftende Geschichte seiner Polis vorhilt. Im Fest des
Weingottes vermischen sich so Wahrheit und Spiel, religioser
Ernst und spielerischer Umgang mit dem Schrecklichen und Fas-
zinierenden. Schon Heraklit erkannte Dionysos als widerspriichli-
chen Gott, der Gegensitze in sich vereint: sie feiern ihn in (lebendi-
gen) Festen, aber in ihm steckt der Tod. Damit wird ein bedeutendes

217

- am 14.02.2026, 08:56:42.



https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

kulturelles Momentum der antiken Gesellschaft angesprochen,
das mit Dionysos verbunden ist. Wiederum war es Friedrich
Nietzsche, der diese Bedeutung mit seinem frithen Werk ,Die Ge-
burt der Tragodie aus dem Geist der Musik” fiir die neuere Zeit ans
Licht gebracht hat und den Gegensatz der dionysischen, orgiasti-
schen, auch dunklen Seite im antiken griechischen Leben gegen-
iber der apollinischen, lichtvollen und vernunftgeleiteten Seite
betont.

Dieser Gegensatz ist gerade auch im platonischen ,,Symposion”
anwesend. Verkorpert ist er einerseits im ,niichternen” Sokrates,
der niemals betrunken zu werden scheint und gleichwohl im Phi-
losophieren, im Gesprach des Menschen mit sich selbst und mit
anderen eine Haltung verkorpert, die den Menschen iiber sich
hinaus fiihren soll, wie es sonst nur die Mysterien verheiflen ha-
ben. Andererseits in dem vom Alkohol berauschten Alkibiades,
der in seinem Rausch statt dem Gott Eros den Sokrates preist und
in der nicht-literarischen, historischen Wirklichkeit im Rausch sich
selbst und seine Heimatstadt Athen in den Abgrund reifit.

Das ,Symposion” fithrt uns das philosophische Drama der
griechischen Erziehung und die Weitergabe des Wissens aus Liebe
vor Augen. In der Diotima-Rede des Sokrates wird dieser Vor-
gang ,die Zeugung im Schonen” genannt. Im Subtext aber wird
die Rolle des Alkohols in der Erziehung ausgespielt und dabei ein
Grund geliefert fiir das gescheiterte Leben des begabten Alkibia-
des und das Scheitern des Sokrates als Alkibiades” Lehrer.

Ursprung des Weins

Der Ursprung und die Kultivierung des europdischen Weinbaus
liegt vor allem in Griechenland. In den Epen der ,Ilias” und der
,, Odyssee” des Homer ist Wein das Hausgetrdank der hellenischen
Helden. Wein hatte zwar auch gesundheitliche Bedeutung, es
werden medizinische Anwendungen zur Antisepsis, zur Schmerz-
linderung und zur Verdauungsférderung erwahnt. Doch der ge-
meinsame Weingenuss unter Mannern hatte vor allem Kultcha-
rakter. Die antiken Weine sind meist sehr kraftig. Sie waren mit
Zutaten versetzt, die wir heute befremdlich finden: Zypressenna-
deln, zerriebene Myrtenbeeren, Galldpfel und andere starke Aro-
mate. Man harzte sie sehr stark, stirker als den Retsina im heuti-
gen Griechenland, und mischte sie meist im Verhiltnis ein Teil

218

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

Wein zu zwei Teilen Wasser. Eine tibliche Frage zur Qualitit des
Weines beim Héndler auf dem Markt konnte lauten: Vertragt er
drei Teile Wasser? Der Symposiarch, der Anfiihrer des Gelages,
bestimmte das Mischverhiltnis von Wein und Wasser und damit
meistens das Faktum, wie schnell die Teilnehmer betrunken wa-
ren.

Platons ,,Weingesetz*

Sokrates ist der philosophische Symposiarch der meisten platoni-
schen Dialoge. Er bestimmt den Gang der Reden durch die Fra-
gen, die er seinen Gesprachspartnern stellt. Und er macht seine
Gespréachspartner in ihren Meinungen irre, dass sie sich manch-
mal schwindlig fiithlen oder geldhmt, eine Nebenwirkung, die
auch Drogen wie der Alkohol verursachen konnen. Auch im
,Symposion” stellt Sokrates den Inbegriff des Philosophen dar. Er
ist zwar arm an Mitteln, normalerweise lauft er barfuss, aber fiir
die Einladung des Agathon, des ,Guten”, macht er sich schon.
Sein eigentlicher Reichtum ist seine beharrliche Suche nach Wis-
sen und Wahrheit, und er behauptet von sich: Ich weifs, dass ich
nichts weifs. Er repréasentiert das Wesen des wahren Eros, den er im
Mythos der Diotima-Rede als Kind von sterblicher Armut und
gottlichem Reichtum erklért, der das Schone kennt, dabei selbst al-
les andere als schon von Gestalt ist, doch in immer wihrendem
Begehren dem Schonen als Jager nachstellt.

Sokrates wurde aber auch wegen der Verehrung falscher Got-
ter angeklagt und als Verderber der Jugend. Eine Anklage, auf die
die Todesstrafe stand, die aber selten verhdngt wurde. Sokrates
stellt im Kontrast dazu seine Tatigkeit als ,Sorge um die Seele”
dar und als wertvollen Dienst an seiner Heimatstadt Athen. Daher
fordert er in seiner Verteidigungsrede vor Gericht keine Strafe,
sondern als Belohnung die Speisung im Prytaneion.

Das Prytaneion ist in Athen Ort des , 6ffentlichen Herdes” und
heiliger Sitz der Gottin Hestia. Die Forderung des Sokrates wurde
als Herabwiirdigung aristokratischer Werte und als ein Skandal
empfunden. Wenn schon nicht seine Vorverurteilung durch die
Offentliche Meinung ausschlaggebend gewesen war, so trug die
bewusste Provokation seiner Richter sicher dazu bei. Denn allen-
falls die Olympiasieger, die das Ansehen ihrer Stadt in den Augen
ganz Griechenlands hochhielten, wurden mit dieser Form staatli-

219

- am 14.02.2026, 08:56:42.



https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

cher Speisung belohnt, aber nicht ein Philosoph, der sich selbst als
eine drgerliche Stechfliege auf der Haut des edlen Pferdes Athen
ansah.

Als Konsequenz daraus rdumt Platon in seinem Hauptwerk,
der , Politeia”, dem Philosophen nicht nur den hochsten politi-
schen Rang im idealen Staat ein, sondern es wird sogar das Ge-
meinschaftseigentum des Staates unter den Mitgliedern der Regie-
rung und den so genannten Wéchtern des Staates geteilt. Die Phi-
losophenherrscher selbst sollen allerdings besitzlos sein. Im Spat-
werk der , Nomoi”, den , Gesetzen” schlie8lich setzt Platon auf die
gemeinsame Speisung und das gemeinsame Trinken der sozial
grundlegenden , Besonnenheit” wegen:

Steigert der Genuf§ des Weines die Gefiihle der Lust, des Schmerzes,
des Zorns und der Liebe zu grofSerer Heftigkeit? — fragt der athenische
Gespréchsfiihrer in den ,Nomoi” seine Gesprachspartner, die die
Frage entschieden bejahen. Die Wirkungen des Weines als
Rauschmittel werden zundchst negativ beschrieben, sie wiirden
die Menschen zumindest ,kindisch” machen. Dennoch wiirde
sich gerade deswegen der Weingenuss fiir den Staat positiv aus-
wirken konnen. Darin liegt auch die alte Weisheit der griechischen
Medizin, dass erstrebte Wirkungen nur durch das erreicht wer-
den, was zundchst scheinbar ihr Gegenteil erzeugt: Wer sich kor-
perlich fit machen will, muss seine Leistungsgrenzen auch erwei-
tern, indem er sich verausgabt. Wer sich aber verausgabt hat, fiihlt
sich freilich erst einmal schwécher und nicht stiarker. Die positive
Wirkung stellt sich also nicht unmittelbar ein, sondern nur durch
permanentes Training. Ahnlich soll es sich mit dem Weingenuss
verhalten. Im Effekt soll die berauschende Wirkung des Weins die
Furchtempfindung des Menschen erproben.

Zuniichst macht er den Menschen, der davon getrunken hat, sogleich hei-
terer als zuvor, und je mehr er davon kostet, mit um so mehr frohen
Hoffnungen wird er erfiillt und mit vermeintlicher Kraft? Und zuletzt
wird daher ein solcher, weil er sich weise diinkt, ganz voll von Ziigello-
sigkeit in Reden und Gebaren, voll von jeder Art von Furchtlosigkeit, so
dass er unbedenklich alles heraussagt und ebenso auch tut? - heifst es in
den ,, Nomoi” (649 b).

Der im vorgeschriebenen Symposion hergestellte Weinrausch
wird also zur Probe sozialer Tugenden eingesetzt. Essen und

220

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

Trinken erhalten bei Platon so gesehen eine fundamentale Bedeu-
tung fiir die Bildung des Menschen und sein gelingendes Zusam-
menleben!

Die Tragodie des Alkibiades ...

Und schon im Dialog ,,Symposion” bietet uns der ,ziigellose”, be-
reits bei seiner verspiteten Ankunft beim Gelage betrunkene Al-
kibiades die spater philosophisch ausgefiihrte Probe aufs Exem-
pel. Alkibiades, der begabte, vermogende junge Mann, aus poli-
tisch einflussreicher Familie, erzdhlt im Weinrausch ohne Um-
schweife die Wahrheit tiber Sokrates. Einerseits wirft er ihm vor,
er wiirde ihm immer nachstellen, im Verlauf des Berichts wird je-
doch zunehmend deutlich, dass er selbst der Nachstellende ge-
worden ist. Alkibiades, der sich zunéchst zankisch gibt, zeigt sich
schlieflich als glithender Bewunderer und Liebhaber des Sokrates,
dieses dlteren und, nach oberflichlichen dsthetischen Maf$stiaben,
faunisch-unattraktiven Mannes. Die Alkibiadesrede stellt aber
nicht nur Sokrates ins rechte Licht, sie entlarvt auch Alkibiades
selbst. Er spricht im Wein die Wahrheit aus, die ihn selbst als
Menschen charakterisiert, der seinen mafllosen Ehrgeiz politisch
auslebt.

Das platonische ,Symposion” spielt zu eben der Zeit, als der
um 450 geborene, hochbegabte Alkibiades sich in die athenische
Auflenpolitik einzumischen beginnt. Es deutet sich die spatere Ka-
tastrophe an, die Alkibiades eng mit dem Schicksal und Nieder-
gang Athens und seinem eigenen verkniipft. Bald nach dem
Gastmahl bei Agathon gerdt Alkibiades, der um 415 v. Chr. die
athenische Strafexpedition gegen die Kolonien auf Sizilien mitan-
fithren soll, unter Verdacht, den ,Hermenfrevel” begangen zu ha-
ben. In den Wochen vor dem Auslaufen der attischen Schiffe zur
Expedition nach Sizilien unter Fithrung des Alkibiades, des Lama-
chos und des Nikias wurden im ganzen Stadtgebiet Athens von
unbekannten Personen die Hermes-Stelen beschédigt, eine Aktion
offensichtlich mutwilligen Religionsfrevels, der in den Augen aller
Gldubigen den gottlichen Unwillen auf die Stadt und das bevor-
stehende Unternehmen lenken musste, so schreibt Thukydides in
seiner ,,Geschichte des Peloponnesischen Krieges”. Die fiir die Expedi-
tion eintretenden politischen Krifte aus dem ,demokratischen
Lager” waren bei ihrer Leitung zwar durch die Strategen Lama-

221

- am 14.02.2026, 08:56:42.



https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

chos und Alkibiades représentiert und die Partei, die eher einen
Ausgleich mit Sparta anstrebte und bei der Entscheidung {iber das
von ihr nicht begriifste Unternehmen unterlegen war, durch ihren
Wortfiihrer Nikias. Auf beiden Seiten des Lagers gab es offenbar
weiterhin Animositdten gegen die gefundene Kompromisslosung
bei der Einsetzung der ,strategoi autokratores” genannten militari-
schen Befehlshaber, speziell des Alkibiades, der eine Anzahl poli-
tischer Gegner auch im demokratischen Lager hatte.

Der Frevel an den Hermen wurde von seinen Gegnern offen-
bar dazu genutzt, ihn durch Verdachtigungen politisch auszuma-
novrieren. Man sagte ihm nach, er habe frither in einem Privat-
haus in pietitloser Weise eine Nachahmung der eleusinischen
Mysterien veranstaltet, erhob aber zunidchst mit Bedacht keine
weitergehenden Beschuldigungen gegen ihn. Aufier auf Alkibia-
des richteten sich Verdachtigungen aber zugleich auch gegen die
Anhidnger der sogenannten ,Oligarchen”, bei denen seitens der
,Demokraten” stets die Bereitschaft vermutet wurde, den Interes-
sen des Volkes entgegenzuhandeln. Erst nachdem die Flotte be-
reits abgefahren war, kam es in Athen zu mehreren Verhaftungen.
In Abwesenheit des Alkibiades wurde schlielich gegen ihn ein
Verfahren wegen Religionsfrevels erdffnet, und er wurde deswe-
gen aus Italien nach Athen zitiert, was er aber mit einem Wechsel
der Fronten auf die Seite Spartas beantwortete. Das fiihrte zu ei-
nem Todesurteil gegen ihn, welches wiederum spéter, nach sei-
nem erneuten Frontwechsel im Jahre 408, aufgehoben wurde. Als
Alkibiades schliefSlich zu den Erzfeinden der Griechen, den Per-
sern tiberlduft und auch dort in der tiblichen Weise triumphierend
auftritt, wird sein Leben durch angeordneten Mord beendet.

... und ihre Ursachen

Wie auch immer man das historische Geschehen deutet und wel-
che Griinde auch hinter den Verurteilungen durch die Athener
gestanden haben mogen: Der personliche Charakter des Alkibia-
des wird von Platon im Dialog mit Namen , Alkibiades I“ treffend
dargestellt, namlich hochmiitig und sich allen anderen {iberlegen
diinkend. Der Wein nun scheint nach Ansicht Platons die Anlagen
des Alkibiades nur verstdrkt zum Vorschein gebracht zu haben:

222

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

,Zundchst macht er den Menschen, der davon getrunken hat, sogleich
heiterer als zuvor, und je mehr er davon kostet, mit um so mehr frohen
Hoffnungen wird er erfiillt und mit vermeintlicher Kraft? Und zuletzt
wird daher ein solcher, weil er sich weise diinkt, ganz voll von Ziigello-
sigkeit in Reden und Gebaren, voll von jeder Art von Furchtlosigkeit, so
dass er unbedenklich alles heraussagt und ebenso auch tut?”

Dieses Ergebnis des Weingenusses sei aber nicht nur eine Frage
der seelischen Beschaffenheit des Individuums oder seines Cha-
rakters, sondern auch der dahinter bestimmenden Notwendigkeit
in der Natur. Platon fithrt im naturphilosophischen Dialog ,Ti-
maios” aus, dass die grundlegenden Elemente, Feuer, Wasser, Luft
und Erde in entsprechender Mischung nicht nur verschiedene na-
tiirliche Dinge zusammensetzen, sondern auch verschiedene Wir-
kungen erzeugen. Und so wird der Wein als eine Mischung aus
Wasser und Feuer angesehen. Aus dieser Sicht kann begriindet
werden, warum eine an sich schon ,feurige” Personlichkeit wie
Alkibiades durch das , Feuer” im Wein nur umso feuriger, ja halt-
los und ungeziigelt werden konnte. Alkibiades entzieht sich in
seinem politischen Ehrgeiz der Philosophie — Thyrsustrdger sind
viele, Bakchanten nur wenige, sagt Sokrates im ,Phaidon”. Nur
wenigen Anhédngern der Mysterien und des Dionysos wird, auch
wenn noch so viel Weingenuss im Spiel ist, die Lehre wirklich
aufgehen.

An Sokrates aber, der den Athenern als Philosoph und durch
die Befragung des delphischen Orakels als ,Weisester” seiner
Zeitgenossen bekannt ist, bleibt doch etwas hangen durch die Ta-
ten des Alkibiades. Ware Alkibiades ein Schiiler des Sokrates
geblieben oder hitte er sich vielmehr der Philosophie verschrie-
ben, wire er dem Alkohol vielleicht nicht nur nicht verfallen, son-
dern hitte auch seine ehrgeizigen Pldne in der athenischen Politik
nicht in der bekannten Weise verfolgt.

Indirekt zeigt Platon im ,,Symposion” und im ,, Alkibiades I” al-
lerdings auch das Scheitern des Sokrates als Lehrer. Es ist eben,
wie Sokrates mit seinem physikalischen Beispiel vom leeren und
vollen Becher, die durch Kapillarkréfte Fliissigkeiten austauschen,
zurecht sagt, nicht so, dass die Anwesenheit des ,Weisen” einen
Dummen kliiger machen wiirde. Ein Scheitern, das Platon selbst
mit dem Tyrannen von Syrakus, Dionysios, und dessen Verwand-
ten Dion, erfahrt.

223

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

Sokrates nimmt, am Ende des ,Symposion”, nachdem er alle
unter den Tisch getrunken hat und schon die neue Sonne am
Himmel steht, sein Tagesgeschéft wieder auf und ,drgert”, philo-
sophierend, Athen. Und Platon hinterldsst eine philosophische
Lehre tiber die Beherrschung der Furcht durch den Wein. Im Wein
ist zwar ,,Wahrheit”, doch im Leben bringt der Wein allein, auch
wenn er dem Gott Dionysos heilig ist, keine Erlosung, dies wire
allein moglich, meint der platonische Sokrates, wenn der Wein
zwar genossen, die Philosophie dabei aber nicht vernachldssigt
wird.

Das Symposion im ,wirklichen Leben®

Das Symposion, dem (nicht nur) die intellektuelle Schicht Athens
eine so bedeutsame Rolle zuwies, war, betrachtet man Darstellun-
gen auf Vasen und Trinkgeschirr, wohl oft nichts anderes als ein
,Herrenabend”, bei dem es mehr oder weniger ausgelassen zu-
ging.

Wohlriechende Ollampen tauchten den Speisesaal in ange-
nehmes Licht. Bequem ausgestreckt auf seinem Liegesofa, inmit-
ten seiner Giste, die zum Empfang mit duftenden Kranzen aus
Lorbeer, Efeu und Myrte geschmiickt wurden, mag der Hausherr
seinen Dienern befohlen haben, Kérbe mit schneeweifsen Gersten-
broten, Sesamkringeln und Weizenlaibchen mit Mohn anzubieten.
Appetitanregende Vorspeisen — Salat und Gemdiiseplatten, geba-
ckener Kise, frisches Obst, Pasteten, Meeresfriichte — sind auf
kleinen Tischchen, zwischen den Liegen, arrangiert. Begleitet vom
Klang der Flotenspielerinnen wurden grofse Kessel mit aromatisch
duftender Fisch- oder Kichererbsensuppe hereingebracht. Ge-
schmortes oder am Spiefs gebratenes Lamm oder Zicklein und an-
dere Fleischdelikatessen in stark gewiirzten Saucen folgen als
Hauptgang.

,Haben die Manner ihr Essen schon beendet?” — fragte der
Gastgeber in die Runde, denn erst dann wurde der Wein gereicht
und das Trinkgelage konnte beginnen. Einige der Sklaven rdum-
ten die Tische fort, fegten den Boden sauber von Knochen und Es-
sensresten und brachten neu aufgedeckte mit den Nachspeisen,
stiffen Kuchen, Kdsen, getrockneten Friichten und Niissen herein.
Andere boten den Gésten Handbecken mit parfiimiertem Wasser

224

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

und weiche Tiicher zum Sdubern der Finger dar, verteilten Efeu-
Krénze zu Ehren des Dionysos, verbrannten Weihrauch und an-
deres Raucherwerk.

Den hiibschesten Knaben wurde die Ehre zuteil, die grofien,
tonernen, bauchigen Mischgefdfle, Krater genannt, mit dem be-
reits mit Wasser vermischten Wein ins Andron, in den eigens fiir
das abendliche Symposion vorgesehenen Raum zu bringen. Nach
dem Trankopfer wurden die ersten Becher geleert und schon bald
erklang das erste Skélion, ein Trinklied. Einige der Freunde des
Gastgebers teilten ihre Liege mit den Musikerinnen, mit Knaben
oder seinen Sohnen und wetteifern mit ihnen beim Koéttabos, dem
wohl beliebtesten Gesellschaftsspiel der damaligen Zeit. Aus den
noch nicht ganz geleerten Trinkgefdfien wird der Rest herausge-
schleudert und so versucht, ein Objekt umzuwerfen oder zumin-
dest zu treffen. Floten- und Lyramusik, Gesang, Tanzeinlagen und
der Vortrag von Erzahlungen, Dichtung oder Spielszenen gehoren
zum Unterhaltungsprogramm, an dem sich die geladenen Gaste
rege beteiligen. Dass es bei derlei Vergniigungen und mit fort-
schreitendem Alkoholgenuss zur Befreiung von Hemmungen
kam, sowohl in der Sexualitit als auch bei anderen menschlichen
Regungen, ist bezeugt.

Ob es wie beim platonischen Symposion ,beim Trinken aus
Lust” und bei den ,Reden tiber den Eros” blieb oder ob ein Sym-
posion — wie auf so vielen dargestellten Szenen auf Trinkgefdfsen
und Vasen — zur Orgie wurde, das lag und das ware heute nicht
anders, an der Moral der Teilnehmer.

Die Frauen des Hauses nahmen an diesen abendlichen Ver-
gniigungen der Manner nicht teil, denn im Gesellschafts- und All-
tagsleben gab es die strikte Geschlechtertrennung, die nattirlich
Musikerinnen, Tanzerinnen und Hetédren nicht umfasste. Doch si-
cher wusste sich auch das schone Geschlecht der damaligen Zeit
zu amiisieren. Entsprangen die Darstellungen unbekleideter Frau-
en bei Symposien, bei denen nur weibliche Géste zugegen waren,
wohl eher der Phantasie der Manner, wurde doch auch in der Li-
teratur einiges {iber Weibsbilder geschrieben, die ganze Néachte
durchfeierten.

225

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

Der Wein beim Symposion

Wein ist fester Bestandteil der kulturellen Tradition Griechen-
lands, der Geschichte und des Ausdrucks der griechischen Kunst.
Seit alters her bestimmt er die Lebensweise der Griechen und ist
auch heute noch Teil einer bestimmten Lebensart. Die Wiege des
griechischen Weinbaus stand wohl in Kreta, wie Funde von Stein-
keltern und Tongefdflen aus der minoischen Zeit, also vor mehr
als 3000 Jahren v. Chr., beweisen.

Das Beispiel von Thasos, der nordlichsten Agiis-Insel, zeigt,
welche Bedeutung Wein und Weinanbau schon seit Jahrtausenden
in Griechenland hat. Dort kannte man bereits vor 2400 Jahren ein
strenges Weingesetz, dass den Handel mit Trauben, Most und
Wein, die Kennzeichnung der Amphoren mit Stempel und die Be-
steuerung regelte. Bei Zuwiderhandlung gegen die gesetzlichen
Regeln zur Weinherstellung sah es drakonische Strafen vor.

Das grofste Problem im heifsen Klima des antiken Weinanbaus
stellte die Aufbewahrung und Konservierung des Weines dar.
Schon bei Homer wurde der Wein geschwefelt und mit Gewtirzen
und parfiimierenden Stoffen versetzt, die Becher mit Schwefel
und Wasser gereinigt. Die Amphoren wurden mit Pech oder Pi-
nienharz abgedichtet und auf die Wein-Oberfliche wurde eine
Harz-Ol-Schicht gegeben. Daraus entwickelte sich, was wir heute
noch als ,Retsina” kennen.

Durch Stempel auf den Henkeln der Amphoren — in Rhodos
zeigten sie eine Rose und die Abbildung des Sonnengottes, die
gleichen Symbole, die auch auf die Miinzen der Insel gepréagt wa-
ren — konnte die Herkunft des Weines geschiitzt werden. Auf das
Alter des abgefiillten Weines konnte man durch die Einpragung
von zwei Namen schlielen, die auf Listen gefithrt wurden, den
des Keramikherstellers und eines Priesters.

Die besten antiken griechischen Weine kamen von den Agéi—
schen Inseln: Samos, Rhodos, Kos, Chios und Lesbos. Fiir viele der
damaligen griechischen Stadtstaaten besafl der Weinbau grofie
wirtschaftliche Bedeutung, und Wein wurde in den gesamten Mit-
telmeerraum exportiert. Bei der Kolonialisierung der Mittelmeer-
lander zwischen 1000 und 600 v. Chr. brachten die Griechen ihre
Weinbau- und Vinifikations-Techniken sowie auch ihre Rebsorten
mit. Als sie {iber Sizilien nach Italien in die heutigen Regionen Ka-
labrien und Kampanien kamen, gaben sie dem Land den Namen

226

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

Oinotria, Weinland. Vom antiken Krimisa im heutigen Kalabrien
kam der Wein, der Olympia-Siegern vorgesetzt worden sein soll.

Einen Wein, den es zur Zeit Platons auch schon gegeben haben
mag, ist der ,Moscato di Siracusa”. Der stifie Dessert-Weifswein
stammt, wie der Name sagt, von Syrakus auf Sizilien. Weine der
Provinz Siracusa sollen die Nachkommen des ,Pollio” sein, der
nach einem sagenhaften Herrscher von Syrakus benannt wurde.
Beim Historiker Plinius dem Alteren (23-79 n. Chr.) heifst er , Ha-
luntium”. Dieser Wein, der aus rosinierten Trauben einer auto-
chthonen Varietidt des Moscato Bianco oder , Giallo Moscato” ge-
keltert wird, hat einen Alkohol-Gehalt von 14 Volumenprozenten
und zdhlt zu den dltesten Weinen Siziliens und moglicherweise
auch der Welt. Auf Sizilien sind heute noch Flaschen zu bekom-
men, die {iber 150 Jahre alt und in ausgezeichnetem und geniefSba-
rem Zustand sein sollen.

Zur Beschreibung des Rebsaftes wurden auch damals schon
blumige Worte gefunden:

Wein von Mende ist es, welchen die Gotter auf ihren weichen Lagern pinkeln.
SiifSer grofiziigiger Wein von Magnesia und Thasos, iiber den dieser Apfelge-
ruch weht, ist nach meinem Urteil der Beste von allen anderen Weinen, nach
einem guten und zahmen Wein von Chios. Es gibt einen bestimmten Wein, den
man saprias nennt, bei dem aus den Ausgiissen der Kriige, wenn sie gedffnet
werden ein Veilchenduft, ein Duft von Rosen, ein Duft von Rittersporn, ja ein
heiliger Geruch durch die ganze hoch bedachte Halle weht, Ambrosia und Nek-
tar zugleich. Dies ist der Nektar, von diesem will ich meinen Freunden bei ei-
nem frohlichen Fest zu trinken geben; meinen Feinden aber Wein von Pepa-
rethos — so ein Fragment des Hermippos.

Welchen Wein mogen die Géste des Agathon beim ,Symposion”
getrunken haben? Das ldsst sich heute nicht mehr genau rekon-
struieren. Sicher ist, und das belegen die unterschiedlichsten lite-
rarischen Quellen, dass es weifien und roten Wein in den unter-
schiedlichsten Geschmacksrichtungen und Farbschattierungen
gab. Meist war er ausgesprochen stark und siifs, oft ganz oder
teilweise aus getrockneten Trauben gekeltert. Aufgrund seiner
Starke wurde er auch anders gemischt als heute, denn zuerst kam
das Wasser in das Gefafl und dann erst der Wein.

227

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

Die Speisen beim Symposion

Man muss sich das Essen, besonders im 5. Jahrhundert vor Chris-
tus in Griechenland, bei aller Anmut der Bilder, die wir von den
bemalten Vasen und Trinkgefdfien kennen, als noch vergleichs-
weise archaische Veranstaltung vorstellen. Die Griechen kannten
aufier bronzenen Messern zum Zerteilen insbesondere des Flei-
sches und metallenen oder hélzernen Loffeln eigentlich kein
Besteck. Man af8 also das meiste mit den Fingern und wusch sich
diese nach dem Mahl in kleinen Handbecken mit vielleicht par-
flimiertem Wasser.

Die Speisen tagsiiber waren iiberwiegend sehr frugal und ein-
fach. Ein paar Oliven, ein Stiickchen Kise, getrocknete Feigen
oder Hiilsenfriichte aus der Hand und unterwegs oder auf der
Agora einige von Strafienhédndlern angebotene Kleinigkeiten im
Voriibergehen, wie etwa eine gebratene Wurst. Richtig gespeist
hat man erst am Abend, wobei das Abendessen bereits am spaten
Nachmittag beginnen konnte und sich dann bis in die Nacht hin-
ziehen mochte. Es gab einerseits das so genannte , Deipnon”, 4hn-
lich wie ein Dinner, also ein Abendessen, vorzustellen, oder eben
das Symposion — das sinngemif fiir ,gemeinsames geselliges
Trinken” steht. Und bei dem eine Trennung der Ess- und Trinkri-
tuale tiblich war. Die attische Festspeise war zum Beispiel Span-
ferkel mit Erbsenbrei und in der attischen Komodie hiefS es ,in
Hasenbraten leben”, wenn eine Metapher fiir hochstes Schlem-
merdasein benutzt wurde.

Beim platonischen ,Symposion” ging es kulinarisch wahr-
scheinlich etwas frugaler zu, denn Platon empfahl die vegetari-
sche Kost. Eine Begriindung fiir vegetarische Erndhrungsweise
findet sich auch in Platons schon erwdhntem Dialog ,Timaios”:
Pflanzen seien zwar lebendig und beseelt, aber nicht mit ,Selbst-
bewegung” ausgestattet, daher seien sie fiir den Menschen am
besten zum Verzehr geeignet.

Gebratener Fenchel mit Bulgur, Niissen und Trauben
150 g Bulgur

800 g Fenchelknollen, mit Fenchelgriin

1 Bund Lauchzwiebeln

300 g blaue Weintrauben

100 g geschélte Walniisse

228

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND RAUSCH

1 El Honig

Olivencl

2 Tl grob zerstofiene Fenchelsamen
2 Tropfen Asa foetida

1 Tl Fischsauce

Salz

grob zerstoflener Pfeffer

Bulgur in kochendes Salzwasser geben, 5 Minuten kochen und noch etwa
10 Minuten quellen lassen. Fenchelknollen je nach Grofie halbieren oder vier-
teln, etwa 5 Minuten in kochendem Salzwasser blanchieren, abgiefien und et-
was von dem Fenchelwasser aufheben. Dann den Fenchel in heiflem Olivendl
anbraten. Bulgur mit den halbierten und entkernten Weintrauben, den in Rin-
gen geschnittenen Lauchzwiebeln und der Hilfte von den grob gehackten und
in etwas Olivendl angerdsteten Walniissen vermischen. Etwas von dem Fen-
chelwasser mit Honig, Asa foetida, Fischsauce, Pfeffer, Fenchelsamen, einer
Prise Salz und 1 EI Olivendl verriihren, unter die Bulgurmasse mischen und
diese 30 Minuten durchziehen lassen. Fenchel auf eine Platte geben, etwas sal-
zen und mit ein wenig Olivendl betriufeln. Den Bulgur auf die andere Seite
der Platte geben und alles mit dem Rest der gerosteten Walnusskerne und ge-
hacktem Fenchelgriin bestreuen. Statt der Weintrauben schmeckt es auch mit
Granatipfelkernen gut.

Literatur

Veyne, Paul 1987: Glaubten die Griechen an ihre Mythen?, Suhr-
kamp, Frankfurt/M.

229

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 08:56:42.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

