5. Diskussion

»Notwendigkeit iiber den eigenen Tod selbst nachzudenken« selbst spiiren und
sich dessen bewusst sind, dass sie sich dieser Forderung nicht entziehen konnen,
sich aber auch nicht von der Bestattungsindustrie in dieser Not ausnutzen lassen
mochten. Dies kann als eine Verweigerung gelesen werden, sich selbst nur als Kon-
sument*in von Lebensenddienstleistungen konzipieren zu lassen, jedoch nicht als
Weigerung, den eigenen Tod zu organisieren (und sei es nur, indem sie aufriumen
und damit der Nachwelt vermitteln, sie seien immerhin nicht untitig geblieben).
Das heif3t, dass die Nutzer*innen sich gegen eine Kommerzialisierung verwehren,
aber die Vorbereitung des eigenen Ablebens nicht ablehnen.

5.2 Shikatsu als Enttabuisierung des Todes?

»In 1955 Geoffrey Gorer proclaimed that death had become the taboo of the
twentieth century [...]. By 1979, however, Simpson wryly introduced his English
language bibliography with >Death is a very badly kept secret; such an unmen-
tionable topic that there are over 650 books now in print asserting that we are
ignoring the subject« (Simpson 1979: vii).« (Walter 1994: 1)

Die Thanatologie als die Wissenschaft vom Sterben und Tod wurde lange Zeit
fast ausschliefilich im Rahmen der Medizin, der Theologie und der Psychologie
erforscht. Sozialwissenschaftliche Ansitze, insbesondere kritischer Art, waren bis
in die 1960er Jahre kaum vorhanden und waren auch bis zum Beginn des 20. Jahr-
hunderts noch rar (Feldmann 2010: 12-13). Uber lange Zeit hielt sich die These von
der Verdringung und der zunehmenden Tabuisierung des Todes in der Moderne
(Knoblauch/Kahl 2016: 365). Verdringt werde der Tod einerseits, weil er »mit den
lebensweltlich fundierten Kontinuititserwartungen menschlichen Erfahrens und
Handelns bricht« (ebd. 366). Als anthropologische These deutet die Verdringungs-
these auf die prinzipielle Unerfahrbarkeit des Todes hin, aber auch auf kulturell je
verschiedene Konzeptionen vom »Tot- Sein«. Ebenso deutet sich darin andererseits
»die Todesverleugnung als Teil einer Conditio Humana« (Knoblauch/Zingerle 2005:
13) an, was so viel bedeutet, dass das tigliche Leben nicht moglich wire ohne das
Wissen um die eigene Sterblichkeit permanent zu verdringen. Die soziologische
These der Verdringung des Todes meint jedoch etwas anderes. »Man konnte Ver-
dringung des Todes als einen der konstitutiven Topoi in der Selbstbeschreibung der
Moderne ansehen, der spitestens mit Freud zum Durchbruch kam und bald auch
populire Formulierungen fand« (ebd. 12). Dies komme in Geoffrey Gorers Begrift
der »Pornographie des Todes« zur Geltung: der Tod sei in der modernen Gesell-
schaft ebenso ein Tabu wie der Sex, er sei ebenso mit Scham besetzt und sei mithin
nur noch in privaten, intimen, quasi- geheimen Bereichen des Lebens vorzufinden
(ebd.). Der franzésische Historiker Philippe Ariés brachte dies mit der Figur des

hittps://dolorg/10.14361/9783830467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= EEm—

27


https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

»unsichtbaren Todes« auf den Punkt: der Tod sei medikalisiert, kehre jedoch in sei-
ner wilden, ungezihmten Form etwa tiber Horrorvorstellungen iiber das langsame
Krepieren auf der Intensivstation in unser Bewusstsein zuriick (Feldmann 2010:
47). Mit dem britischen Soziologen Tony Walter kann auch von einer »begrenzten
Verdringung« gesprochen werden: der Tod werde aus dem offentlichen Raum
verdrangt und damit der Wahrnehmung der Einzelnen zunehmend entzogen; er
werde in die Medizin als »spezialisiertem gesellschaftlichen Teilbereich« ausgela-
gert, die ihn in erster Linie technologisch rahmt und deren primires Ziel es ist,
ihn nur moéglichst lange hinauszuzégern (Knoblauch/Kahl 2016: 366-367). Auf diese
Weise sei die individuelle Todesbewiltigung privatisiert und die Todesdeutungen
sakularisiert worden (ebd.). Hinzu komme eine Biirokratisierung, Segregation
und Exklusion der Sterbenden und Toten, die ebenfalls Merkmale und Folgen der
Todesverdringung seien (Feldmann 2010: 61).

Kritische thanatosoziologische Publikationen fordern die Verdringungsthese
heraus, da sie eine zunehmende 6ffentliche Diskussion des Todes feststellen, und
das iibrigens nicht erst seit Kurzem, sondern bereits seit den 1960er/70er Jahren
(Knoblauch/Zingerle 2005; Schneider 2005; Nassehi/Saake 2005; Knoblauch 2011;
Knoblauch/Kahl 2016; Walter 1994, 2017). Zu dieser Zeit entstanden soziale Bewe-
gungen wie die Death Awareness-, die AIDS- und die Hospizbewegung, die sich
allesamt fiir ein »gutes Sterben« einsetzten (Knoblauch 2011: 32). In Japan wire
hier etwa die »Japan Society for Dying with Dignity« (Spoden 2015) zu nennen.
Die 1960er/70er markieren damit sowohl im euroamerikanischen als auch im
japanischen Raum eine Grenze, mit der eine »neue Moderne« oder auch eine »Post-
moderne« beginnt, was etwa Tony Walter (1996: 195) dazu bewogen hat, von einem
»postmodernen Tod« zu sprechen. Das Ziel der Death- Emanzipationsbewegungen
war es, den Sterbenden in einem als anonym und unmenschlich wahrgenommenen
medizinischen System (oder aulerhalb dessen) die Chance auf ein Sterben in Witr-
de zuriickzugeben. Die Betroffenen sollten bei ihrem eigenen Sterben mitreden
konnen und die Deutungen dariiber nicht mehr nur den professionellen Berufen
tiberlassen werden. Damit leiteten sie die Formation einer neuen Art zu sterben
ein und etablierten gewollt oder ungewollt ein neues Ideal des »guten Todes«. Die
Postmoderne zeichne sich insofern in Bezug auf den Tod, wie Knoblauch meint,
durch eine Enttabuisierung des Todes aus — der Tod sei sichtbarer, er finde sich et-
wa in der populiren Ratgeberliteratur (Knoblauch 2011: 32). Uber den Tod wird also,
nicht zuletzt dank der sozialen Bewegungen, mehr, von anderen gesellschaftlichen
Gruppen und in anderer Weise gesprochen. Sie brachen damit das Monopol der
Medizin, der Pflege und des Bestattungswesens.

Auch die shitkatsu-Praxis kann als ein solcher Versuch der Enttabuisierung
des Sterbens und Todes gedeutet werden. Immerhin stellt die shakatsu-Indus-
trie Begrifflichkeiten, Medien und Riume zur Verfiigung, in denen offen iiber
praktische Fragen gesprochen werden kann, die sonst schwierig anzusprechen

hittps://dolorg/10.14361/9783830467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Diskussion

wiren. Sie trigt damit in gewisser Weise dazu bei, das Sprechen iiber Tod und
Sterben gesellschaftsfihig zu machen. Diese Enttabuisierung des Todes geschieht
allerdings um den Preis der Vereinnahmung auch des Todes und des Lebensen-
des durch eine Verwertungslogik. Die Todesbewiltigung im Rahmen von shiikatsu
stofdt daher spitestens an dem Punkt an ihre Grenzen, wo sie nicht in die Wert-
schépfungskette eingespeist werden kann. Dies zeigt sich auch in meinem Befund,
dass einige Nutzer*innen es vehement ablehnen in Bezug auf das Lebensende
als Konsument®*innen angesprochen zu werden. Shikatsu-Beratungsstellen sind
damit Orte, an denen zwar Wissen tiber Tod und Sterben an einem Ort gesammelt
und weitergegeben wird. Es handelt sich bei diesem Wissen aber eben nur um ein
bestimmtes, an konkrete Produkte und Dienstleistungen gekniipftes und damit
nicht vollstindig entscheidungsoffenes Handlungswissen. Was ich aber zugleich
beobachten konnte, war, dass diese Orte immerhin einen Ausgangspunkt fiir die
weitere Beschiftigung mit der eigenen Sterblichkeit darstellen kénnen. Auch kon-
nen sie dafiir genutzt werden, Netzwerke zu kniipfen — etwa wenn man an einer
Veranstaltung in der unmittelbaren Nachbarschaft teilnimmt und dadurch eine
Anlaufstelle bekommt. Auch mein Interviewaufruf war Teil dieses neuen Sprechens
iiber das eigene Sterben. Nicht nur habe ich die Menschen dazu aufgefordert, mir
von ihrer persénlichen Situation und ihren Wiinschen und Aktivititen beziiglich
ihres Ablebens zu berichten, sondern ich bekam auch regelmifig von ihnen die
Rickmeldung, dass sie die Interviews als eine gute Reflexionsmoglichkeit emp-
fanden, bei der sie sich einmal mit jemandem tiber Fragen austauschen konnten,
fiir die sonst wenig Diskursriume zur Verfiigung stiinden.’ Dabei hat es sicher
eine Rolle gespielt, dass sich die Interviewten sicher sein konnten, mich danach
nie wieder zu sehen. Dies zeigt, dass es einen Bedarf nach Riumen gibt, in denen
in ungezwungener Atmosphire iiber schwierige Themen wie den Tod gesprochen
werden und Todesbewaltigung stattfinden kann.

Die Enttabuisierung des Todes im Rahmen von shitkatsu birgt noch ein weiteres
Problem. Zwar trigt das shukatsu- Programm dazu bei, Riume zu schaffen, in de-
nen das Sprechen iiber den Tod nicht nur geduldet, sondern sogar dazu ermuntert
wird. Zudem erhalten Individuen die Méglichkeit, ihre personlichen Idealvorstel-
lungen von Sterben, Tod und Grab zu formulieren und damit mehr Mitspracherecht
beziiglich ihres eigenen Ablebens zu erhalten. Zugleich schafft shukatsu aber eben
auch die Erwartung, dass sich Individuen zu ihrem eigenen Ableben positionieren
miissen — auch wenn sie dies gar nicht unbedingt wiinschen. Aus der Moglichkeit,
zu sprechen, wird eine Pflicht. Sie sollen sich eine Meinung zu den méglichen Op-
tionen bilden und selbstindig Entscheidungen treffen sowie Vertrige abschlieflen,

1 Ein Interviewpartner verarbeitete in unserem Interview, den Tranen nahe, den Tod seines Va-
ters, woriiber er zuvor laut eigener Aussage mit niemandem gesprochen hatte.

hittps://dolorg/10.14361/9783830467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= EEm—

273


https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

um andere zu entlasten. Der Tod wird damit in ambivalenter Weise subjektiviert,
wie im ndchsten Abschnitt diskutiert wird.

5.3 Die ambivalente Subjektivierung des Todes

Stand bei den Death- Emanzipationsbewegungen der 1970er Jahre vor allem noch
der Widerstand gegen medizinische und staatliche Bevormundung im Fokus, dem
die Forderung nach einer héheren Selbstbestimmung folgte, so ist der Anlass, sich
im Japan des 21. Jahrhunderts mit dem eigenen Ableben zu beschiftigen und sich
um ein »dem selbst treues Ableben« (jibunrashii shi) sowie eine »dem selbst treue Be-
stattung« (jibunrashii sogi) zu bemiihen, der Riickgang familidrer und gesellschaftli-
cher Ressourcen, sich um einen zu kiimmern und die daraus abgeleitete Inpflicht-
nahme der Einzelnen, dies selbst zu organisieren. Daraus ergibt sich die ambiva-
lente Subjektivierung, dass also einerseits mehr Selbstbestimmung in Bezug auf
das Sterben moglich geworden ist, aber zugleich das Individuum fiir sein eigenes
Ableben verantwortlich gemacht wird. Ebenso wie das von Brockling beschriebene
»unternehmerische Selbst«ist auch das shiikatsu-Selbst in einer permanenten Oszil-
lation zwischen Selbstbestimmung und Selbstverantwortung, zwischen Autonomie
und Beherrschtwerden gefangen.

Damit zeigt sich, dass die Entwicklungen in Japan mit denen in Deutschland
vergleichbar sind. Hubert Knoblauch und Arnold Zingerle sprechen in der Einlei-
tung zu ihrem 2005 erschienenen Buch »Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die
Institutionalisierung des Sterbens« von der ersten Art von Subjektivierung.* Sub-
jektiviert werde laut Knoblauch und Zingerle der Tod in dem Sinne, dass die De-
finitionen dariiber, wie das Sterben abliuft und was der Tod ist, nicht mehr nur
den Experten (medizinischer und religioser Professionen) iiberlassen wird, sondern
immer mehr Stimmen aus der persénlichen, laienhaften Erfahrung (des Todes An-
gehoriger) am Diskurs partizipieren, aber auch im Rahmen populirreligioser und
psychologischer Ratgeber zu einer Ars Moriendi der Tod wieder vom Subjekt »ange-
eignet« wird: »Dem Tod wird das Schreckliche, Fiirchterliche und Angsteinflossende
[sic!] genommen, das er nach wie vor (auch und gerade in Folge der Moglichkeiten
der >Geritemedizin< hat« (Knoblauch/Zingerle 2005: 19). Dabei bestreiten Knob-
lauch/Zingerle nicht, dass »die vielfiltigen Aspekte des professionellen Diskurses

2 Im Gegensatz zum Subjektivierungsbegriff der Gouvernementalititsforschung verstehen
Knoblauch und Zingerle Subjektivierung als eine Art Individualisierung, die im Gegensatz
zu Expertentum steht (vgl. Individualisierungsthese von Anthony Giddens, Knoblauch 2011:
38ff). Weiterhin steht Subjektivierung bei ihnen auch fiir das Gegenteil von Objektivierung —
also im Sinne der Befreiung von Fremdregulierung. Dies meint aber geradezu das Gegenteil
der Konzeption einer Einnahme von Subjektpositionen wie bei Brockling.

hittps://dolorg/10.14361/9783830467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

