
5. Diskussion 271

»Notwendigkeit über den eigenen Tod selbst nachzudenken« selbst spüren und

sich dessen bewusst sind, dass sie sich dieser Forderung nicht entziehen können,

sich aber auch nicht von der Bestattungsindustrie in dieser Not ausnutzen lassen

möchten. Dies kann als eine Verweigerung gelesen werden, sich selbst nur als Kon-

sument*in von Lebensenddienstleistungen konzipieren zu lassen, jedoch nicht als

Weigerung, den eigenen Tod zu organisieren (und sei es nur, indem sie aufräumen

und damit der Nachwelt vermitteln, sie seien immerhin nicht untätig geblieben).

Das heißt, dass die Nutzer*innen sich gegen eine Kommerzialisierung verwehren,

aber die Vorbereitung des eigenen Ablebens nicht ablehnen.

5.2 Shūkatsu als Enttabuisierung des Todes?

»In 1955 Geoffrey Gorer proclaimed that death had become the taboo of the

twentieth century […]. By 1979, however, Simpson wryly introduced his English

language bibliography with ›Death is a very badly kept secret; such an unmen-

tionable topic that there are over 650 books now in print asserting that we are

ignoring the subject‹ (Simpson 1979: vii).« (Walter 1994: 1)

Die Thanatologie als die Wissenschaft vom Sterben und Tod wurde lange Zeit

fast ausschließlich im Rahmen der Medizin, der Theologie und der Psychologie

erforscht. Sozialwissenschaftliche Ansätze, insbesondere kritischer Art, waren bis

in die 1960er Jahre kaum vorhanden und waren auch bis zum Beginn des 20. Jahr-

hunderts noch rar (Feldmann 2010: 12–13). Über lange Zeit hielt sich die These von

der Verdrängung und der zunehmenden Tabuisierung des Todes in der Moderne

(Knoblauch/Kahl 2016: 365). Verdrängt werde der Tod einerseits, weil er »mit den

lebensweltlich fundierten Kontinuitätserwartungen menschlichen Erfahrens und

Handelns bricht« (ebd. 366). Als anthropologische These deutet die Verdrängungs-

these auf die prinzipielle Unerfahrbarkeit des Todes hin, aber auch auf kulturell je

verschiedene Konzeptionen vom »Tot-Sein«. Ebenso deutet sich darin andererseits

»die Todesverleugnung als Teil einer Conditio Humana« (Knoblauch/Zingerle 2005:

13) an, was so viel bedeutet, dass das tägliche Leben nicht möglich wäre ohne das

Wissen um die eigene Sterblichkeit permanent zu verdrängen. Die soziologische

These der Verdrängung des Todes meint jedoch etwas anderes. »Man könnte Ver-

drängung des Todes als einen der konstitutiven Topoi in der Selbstbeschreibung der

Moderne ansehen, der spätestens mit Freud zum Durchbruch kam und bald auch

populäre Formulierungen fand« (ebd. 12). Dies komme in Geoffrey Gorers Begriff

der »Pornographie des Todes« zur Geltung: der Tod sei in der modernen Gesell-

schaft ebenso ein Tabu wie der Sex, er sei ebenso mit Scham besetzt und sei mithin

nur noch in privaten, intimen, quasi-geheimen Bereichen des Lebens vorzufinden

(ebd.). Der französische Historiker Philippe Ariès brachte dies mit der Figur des

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

»unsichtbaren Todes« auf den Punkt: der Tod sei medikalisiert, kehre jedoch in sei-

ner wilden, ungezähmten Form etwa über Horrorvorstellungen über das langsame

Krepieren auf der Intensivstation in unser Bewusstsein zurück (Feldmann 2010:

47). Mit dem britischen Soziologen Tony Walter kann auch von einer »begrenzten

Verdrängung« gesprochen werden: der Tod werde aus dem öffentlichen Raum

verdrängt und damit der Wahrnehmung der Einzelnen zunehmend entzogen; er

werde in die Medizin als »spezialisiertem gesellschaftlichen Teilbereich« ausgela-

gert, die ihn in erster Linie technologisch rahmt und deren primäres Ziel es ist,

ihn nurmöglichst lange hinauszuzögern (Knoblauch/Kahl 2016: 366–367). Auf diese

Weise sei die individuelle Todesbewältigung privatisiert und die Todesdeutungen

säkularisiert worden (ebd.). Hinzu komme eine Bürokratisierung, Segregation

und Exklusion der Sterbenden und Toten, die ebenfalls Merkmale und Folgen der

Todesverdrängung seien (Feldmann 2010: 61).

Kritische thanatosoziologische Publikationen fordern die Verdrängungsthese

heraus, da sie eine zunehmende öffentliche Diskussion des Todes feststellen, und

das übrigens nicht erst seit Kurzem, sondern bereits seit den 1960er/70er Jahren

(Knoblauch/Zingerle 2005; Schneider 2005; Nassehi/Saake 2005; Knoblauch 2011;

Knoblauch/Kahl 2016; Walter 1994, 2017). Zu dieser Zeit entstanden soziale Bewe-

gungen wie die Death Awareness-, die AIDS- und die Hospizbewegung, die sich

allesamt für ein »gutes Sterben« einsetzten (Knoblauch 2011: 32). In Japan wäre

hier etwa die »Japan Society for Dying with Dignity« (Spoden 2015) zu nennen.

Die 1960er/70er markieren damit sowohl im euroamerikanischen als auch im

japanischen Raum eine Grenze,mit der eine »neueModerne« oder auch eine »Post-

moderne« beginnt, was etwa Tony Walter (1996: 195) dazu bewogen hat, von einem

»postmodernen Tod« zu sprechen. Das Ziel der Death-Emanzipationsbewegungen

war es, den Sterbenden in einem als anonymund unmenschlich wahrgenommenen

medizinischen System (oder außerhalb dessen) die Chance auf ein Sterben inWür-

de zurückzugeben. Die Betroffenen sollten bei ihrem eigenen Sterben mitreden

können und die Deutungen darüber nicht mehr nur den professionellen Berufen

überlassen werden. Damit leiteten sie die Formation einer neuen Art zu sterben

ein und etablierten gewollt oder ungewollt ein neues Ideal des »guten Todes«. Die

Postmoderne zeichne sich insofern in Bezug auf den Tod, wie Knoblauch meint,

durch eine Enttabuisierung des Todes aus – der Tod sei sichtbarer, er finde sich et-

wa in der populären Ratgeberliteratur (Knoblauch 2011: 32). Über den Todwird also,

nicht zuletzt dank der sozialen Bewegungen, mehr, von anderen gesellschaftlichen

Gruppen und in anderer Weise gesprochen. Sie brachen damit das Monopol der

Medizin, der Pflege und des Bestattungswesens.

Auch die shūkatsu-Praxis kann als ein solcher Versuch der Enttabuisierung

des Sterbens und Todes gedeutet werden. Immerhin stellt die shūkatsu-Indus-

trie Begrifflichkeiten, Medien und Räume zur Verfügung, in denen offen über

praktische Fragen gesprochen werden kann, die sonst schwierig anzusprechen

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Diskussion 273

wären. Sie trägt damit in gewisser Weise dazu bei, das Sprechen über Tod und

Sterben gesellschaftsfähig zu machen. Diese Enttabuisierung des Todes geschieht

allerdings um den Preis der Vereinnahmung auch des Todes und des Lebensen-

des durch eine Verwertungslogik. Die Todesbewältigung im Rahmen von shūkatsu

stößt daher spätestens an dem Punkt an ihre Grenzen, wo sie nicht in die Wert-

schöpfungskette eingespeist werden kann.Dies zeigt sich auch inmeinem Befund,

dass einige Nutzer*innen es vehement ablehnen in Bezug auf das Lebensende

als Konsument*innen angesprochen zu werden. Shūkatsu-Beratungsstellen sind

damit Orte, an denen zwar Wissen über Tod und Sterben an einem Ort gesammelt

und weitergegeben wird. Es handelt sich bei diesemWissen aber eben nur um ein

bestimmtes, an konkrete Produkte und Dienstleistungen geknüpftes und damit

nicht vollständig entscheidungsoffenes Handlungswissen. Was ich aber zugleich

beobachten konnte, war, dass diese Orte immerhin einen Ausgangspunkt für die

weitere Beschäftigung mit der eigenen Sterblichkeit darstellen können. Auch kön-

nen sie dafür genutzt werden, Netzwerke zu knüpfen – etwa wenn man an einer

Veranstaltung in der unmittelbaren Nachbarschaft teilnimmt und dadurch eine

Anlaufstelle bekommt. Auchmein Interviewaufruf war Teil dieses neuen Sprechens

über das eigene Sterben. Nicht nur habe ich die Menschen dazu aufgefordert, mir

von ihrer persönlichen Situation und ihren Wünschen und Aktivitäten bezüglich

ihres Ablebens zu berichten, sondern ich bekam auch regelmäßig von ihnen die

Rückmeldung, dass sie die Interviews als eine gute Reflexionsmöglichkeit emp-

fanden, bei der sie sich einmal mit jemandem über Fragen austauschen konnten,

für die sonst wenig Diskursräume zur Verfügung stünden.1 Dabei hat es sicher

eine Rolle gespielt, dass sich die Interviewten sicher sein konnten, mich danach

nie wieder zu sehen. Dies zeigt, dass es einen Bedarf nach Räumen gibt, in denen

in ungezwungener Atmosphäre über schwierige Themen wie den Tod gesprochen

werden und Todesbewältigung stattfinden kann.

Die Enttabuisierung des Todes im Rahmen von shūkatsu birgt noch ein weiteres

Problem. Zwar trägt das shūkatsu-Programm dazu bei, Räume zu schaffen, in de-

nen das Sprechen über den Tod nicht nur geduldet, sondern sogar dazu ermuntert

wird. Zudem erhalten Individuen die Möglichkeit, ihre persönlichen Idealvorstel-

lungen von Sterben,Tod undGrab zu formulieren unddamitmehrMitspracherecht

bezüglich ihres eigenen Ablebens zu erhalten. Zugleich schafft shūkatsu aber eben

auch die Erwartung, dass sich Individuen zu ihrem eigenen Ableben positionieren

müssen – auch wenn sie dies gar nicht unbedingt wünschen. Aus der Möglichkeit,

zu sprechen, wird eine Pflicht. Sie sollen sich eine Meinung zu den möglichen Op-

tionen bilden und selbständig Entscheidungen treffen sowie Verträge abschließen,

1 Ein Interviewpartner verarbeitete in unserem Interview, den Tränen nahe, den Tod seines Va-

ters, worüber er zuvor laut eigener Aussage mit niemandem gesprochen hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

um andere zu entlasten. Der Tod wird damit in ambivalenter Weise subjektiviert,

wie im nächsten Abschnitt diskutiert wird.

5.3 Die ambivalente Subjektivierung des Todes

Stand bei den Death-Emanzipationsbewegungen der 1970er Jahre vor allem noch

der Widerstand gegen medizinische und staatliche Bevormundung im Fokus, dem

die Forderung nach einer höheren Selbstbestimmung folgte, so ist der Anlass, sich

im Japan des 21. Jahrhunderts mit dem eigenen Ableben zu beschäftigen und sich

um ein »dem selbst treues Ableben« (jibunrashii shi) sowie eine »dem selbst treue Be-

stattung« (jibunrashii sōgi) zu bemühen, der Rückgang familiärer und gesellschaftli-

cher Ressourcen, sich um einen zu kümmern und die daraus abgeleitete Inpflicht-

nahme der Einzelnen, dies selbst zu organisieren. Daraus ergibt sich die ambiva-

lente Subjektivierung, dass also einerseits mehr Selbstbestimmung in Bezug auf

das Sterben möglich geworden ist, aber zugleich das Individuum für sein eigenes

Ableben verantwortlich gemacht wird. Ebenso wie das von Bröckling beschriebene

»unternehmerischeSelbst« ist auchdas shūkatsu-Selbst in einer permanentenOszil-

lation zwischen Selbstbestimmungund Selbstverantwortung, zwischenAutonomie

und Beherrschtwerden gefangen.

Damit zeigt sich, dass die Entwicklungen in Japan mit denen in Deutschland

vergleichbar sind. Hubert Knoblauch und Arnold Zingerle sprechen in der Einlei-

tung zu ihrem 2005 erschienenen Buch »Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die

Institutionalisierung des Sterbens« von der ersten Art von Subjektivierung.2 Sub-

jektiviert werde laut Knoblauch und Zingerle der Tod in dem Sinne, dass die De-

finitionen darüber, wie das Sterben abläuft und was der Tod ist, nicht mehr nur

denExperten (medizinischer und religiöser Professionen) überlassenwird, sondern

immer mehr Stimmen aus der persönlichen, laienhaften Erfahrung (des Todes An-

gehöriger) am Diskurs partizipieren, aber auch im Rahmen populärreligiöser und

psychologischer Ratgeber zu einer ArsMoriendi der Todwieder vomSubjekt »ange-

eignet«wird: »DemTodwirddasSchreckliche,FürchterlicheundAngsteinflössende

[sic!] genommen, das er nach wie vor (auch und gerade in Folge der Möglichkeiten

der ›Gerätemedizin‹) hat« (Knoblauch/Zingerle 2005: 19). Dabei bestreiten Knob-

lauch/Zingerle nicht, dass »die vielfältigen Aspekte des professionellen Diskurses

2 Im Gegensatz zum Subjektivierungsbegriff der Gouvernementalitätsforschung verstehen

Knoblauch und Zingerle Subjektivierung als eine Art Individualisierung, die im Gegensatz

zu Expertentum steht (vgl. Individualisierungsthese von Anthony Giddens, Knoblauch 2011:

38ff). Weiterhin steht Subjektivierung bei ihnen auch für das Gegenteil von Objektivierung –

also im Sinne der Befreiung von Fremdregulierung. Dies meint aber geradezu das Gegenteil

der Konzeption einer Einnahme von Subjektpositionen wie bei Bröckling.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023 - am 13.02.2026, 15:00:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

