Markus Pfeifer

Smail Rapic (Hg.)
Das Selbst und
sein Anderes

Festschrift fur
Klaus Erich Kaehler

VERLAG KARL ALBER A


https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer / Smail Rapic (Hg.)

Das Selbst und sein Anderes

VERLAG KARL ALBER &

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /do/e Access - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kraus Ericu KAEHLER

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2014

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer / Smail Rapic (Hg.)

Das Selbst und
sein Anderes

Festschrift fiir
Klaus Erich Kaehler

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2009
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Fohren
Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48392-3 (Print)

ISBN 978-3-495-86039-7 (E-Book)

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Einleitung der Herausgeber . . . . . . . .. . ... ... ... 7
1. Klaus Erich Kaehler — biografischer Abriss . . . . . . .. 7
2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts . . . . . . 8
3. Ubersicht iiber die Beitrdge . . . ... .......... 16

.  Formen der Selbstheit und Andersheit

in der Metaphysik . . . . . ... ... L 29
Dirk Fonfara
Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft
beiPlaton . . . . . . ... 30

Andreas Speer
Im Verborgenen des Geistes: »abditum mentis« bei Augustinus und

Meister Eckhart . . . . . . . . ... oL 56
Heribert Boeder
Die Stiftung des philosophischen Selbst-BewufBtseins . . . . . . . 81

Emiliano Acosta
Vier Bestimmungen des Nicht-Ich in der Jenenser Periode der

Fichteschen Wissenschaftslehre . . . . . . . . ... ... ... 98
Klaus Sellge

Kann die »wahre Philosophie« iiberhaupt Philosophie sein?
Uberlegungen zu Schellings Fernere Darstellungen von 1802 . . . . 109
Gerhart Schmidt

Der Wahnsinn des Eigendiinkels . . . . . . .. ... ... ... 121

Claudia Bickmann
Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher
imeigenenlager . . . . . . ... .. 136

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[l. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst
undsein Anderes . . . ... ... L. 161
Dieter Lohmar

Eine Geschichte des Ich bei Husserl. Mit Bemerkungen zum Ur-Ich
in Husserls spaten Zeitmanuskripten . . . . . . . ... .. .. 162

Thomas Nenon
Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft . . . . . . 181

Claus-Artur Scheier
Sartres Abwesenheit . . . . . . ... ... L 195

Hans Reiner Sepp
Das Selbst und der Andere. Levinas im Kontext der frithen

Phanomenologie . . . . . . .. .. .o 210
Markus Pfeifer
Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitait . . . 232

LdszIé Tengelyi
Betrachtungen lber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit
desHandelnden . . . . . . . ... ..o L0000 245

Klaus Diising
Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle 259

Smail Rapic

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik . . 275
Anhang . . .. ... 307
Klaus Erich Kaehler

Veréffentlichungen . . . . . . . ..o oo 308
Liste der Vorlesungen . . . . . . .. ... ... 315

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

1. Klaus Erich Kaehler — Biografischer Abriss

Klaus Erich Kaehler wurde am 12. Juni 1942 in Bremen geboren. Sein
Vater besaf3 einen florierenden Gartenbau-Betrieb; seine Mutter hatte
eine Leidenschaft fiir die Musik. Dem viterlichen Ansinnen, den Be-
trieb zusammen mit seinem Bruder weiterzufiihren, hat er sich stand-
haft widersetzt — nicht zuletzt deshalb, weil er von frith an zu héren
bekam, der Vater habe »keine Zeit«.

Nach dem Abitur immatrikulierte er sich 1962 an der Staatlichen
Hochschule fiir Musik in Freiburg/Br. 1968 erwarb er das Diplom fiir
Klavier. Seine Abschlussarbeit schrieb er iiber Beethovens spite Baga-
tellen.

Nach dem Examen konnte er sich nicht dazu entschliefSen, sich
ganz der Klaviermusik zu widmen. Wihrend seines Musik-Studiums
hatte er Adorno fiir sich entdeckt. Dessen Hegel-Interpretationen
machten ihn neugierig auf Hegel selbst. So begann er 1968 ein zweites
Studium: der Philosophie, Soziologie und Politikwissenschaft an den
Universititen Hamburg und Freiburg/Br.; er beendete es 1975 mit der
Promotion. Unter seinen akademischen Lehrern sind Werner Marx,
Heribert Boeder und Gerhart Schmidt besonders zu nennen. Seine Dis-
sertation Leibniz — der methodische Zwiespalt der Metaphysik der
Substanz erschien 1979 im Felix Meiner Verlag.

Von 1975-78 war Klaus Erich Kaehler Wissenschaftlicher Mit-
arbeiter am Husserl-Archiv in Freiburg, anschlieflend — bis 1985 — an
den Philosophischen Seminaren in Heidelberg und wiederum in Frei-
burg. Dort habilitierte er sich 1985 mit der Arbeit Leibniz” Position der
Rationalitdt. Die Logik im metaphysischen Wissen der »natiirlichen
Vernunft« (Freiburg/Miinchen: Alber 1989).

Zusammen mit Werner Marx verfasste er zwischen 1985 und
1989 — mit Hilfe von Forschungsstipendien der DFG - die beiden Bii-

7

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

cher Das Selbstbewusstsein in Hegels »Phanomenologie des Geistes«
und Die Vernunft in Hegels »Phianomenologie des Geistes« (Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann 1986 und 1992). In den Jahren 1990 und
1993 lehrte er als Visiting Professor an der State University in Mem-
phis (Tennessee, seit 1992 »University of Memphis«). 1991 und 1992/
93 iibernahm er Vertretungs-Professuren an den Universitdten Frei-
burg und Hamburg.

1993 wurde Klaus Erich Kaehler auf den Lehrstuhl von Ludwig
Landgrebe nach Kéln berufen. Sein Renommée als Leibniz- und Hegel-
Forscher zog zahlreiche Doktoranden an das dortige Philosophische
Seminar. Als Ko-Direktor des Koélner Husserl-Archivs begleitete er
aufmerksam die mitunter trockene Aufgabe der kritischen Edition der
Werke Husserls. Zugleich wirkte er daran mit, dass sich das Archiv
iiber die Jahre als international anerkanntes Forschungszentrum fiir
phinomenologische Philosophie etablieren konnte. Die Verantwortung
fiir die Arbeit des Archivs brachte es mit sich, dass er in den wissen-
schaftlichen Beirat der Phaenomenologica aufgenommen wurde. Seit
1997 gehort er dariiber hinaus dem Vorstand der Leibniz-Gesellschaft
an.

Nach seiner Emeritierung 2008 fand er endlich die Mufle, sein
philosophisches Hauptwerk abzuschlieen: Das Prinzip Subjekt und
seine Krisen. Selbstvollendung und Dezentrierung (Freiburg/Miin-
chen: Alber 2009). Die sokratische Leidenschaft des Gesprichs hielt
ihn jedoch davon ab, sich ganz in die Studierstube zuriickzuziehen. So
bleibt er auch nach der Emeritierung — wie konnte es anders sein? — in
regem Austausch mit den Studierenden, seinen Schiilern, Kollegen
und Freunden.

2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist auf die
Theorie des dezentrierten Subjekts, wie sie Klaus Erich Kaehler seit
vielen Jahren in einer stetigen Auseinandersetzung mit der Philosophie
der Neuzeit, insbesondere derjenigen Hegels und seiner nachmetaphy-
sischen Nachfolger, entwickelt hat. In groben Ziigen lasst sich das, was
die Theorie zu fassen versucht, folgendermafSen skizzieren:! Nach der

! Eine ausfiihrlichere Darstellung der Theorie des dezentrierten Subjekts findet sich in:

8

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Vollendung der Metaphysik im Hegelschen System? setzt mit Feuer-
bach, Marx und Kierkegaard eine Entwicklung ein, die ihre grundsitz-
liche Orientierung nicht mehr in der reinen Vernunft oder dem Abso-
luten findet. Daraus resultiert ein Denken, dem sich die Wahrheit des
Endlichen nicht allein durch den Begriff bestimmt. Die Folge ist die
Verabschiedung einer metaphysischen Versicherung in einem {tiber-
individuellen, alles Wirkliche umfassenden Gesamtzusammenhang.
Das nachmetaphysische Denken reklamiert gegeniiber der Metaphysik
den endlichen Standpunkt, der in der Darstellung des Absoluten immer
nur ein mangelhafter sein konnte, als den ersten und wahrheitsfihigen.
Es ist die endliche Existenz, die gegeniiber dem Allgemeinen ihr zuvor
nicht zugestandenes Eigenrecht verlangt und sich als Subjekt in seiner
Wirklichkeit in den gleichurspriinglichen Dimensionen der Individua-
litdt, Sozialitdit und Naturalitidt als nunmehr dezentriertes fasst. In
kontrastiver Gegeniiberstellung lassen sich die Gehalte der Metaphy-
sik und des nachmetaphysischen Denkens mit Feuerbach auf die For-
mel bringen: »Die absolute Metaphysik sagt: Der Mensch muss seine
>Bestimmung« ergreifen, sich auftheben, eben nicht blofs Mensch sein
wollen. [...] Die Neue Philosophie [Feuerbach] hingegen sagt, genau
umgekehrt: der Mensch darf und braucht nur Mensch sein [zu] wollen
— und das heifst zunichst und unhintergehbar, bei allem, was der
Mensch noch sonst sein kann und soll, sagen zu kénnen: >Ich bin ein
sinnliches Wesen; [...] der Leib in seiner Totalitét ist mein Ich, mein
Wesen selber««.?

Das derart ausgewiesene dezentrierte Subjekt des nachmetaphysi-
schen Denkens trigt als Prinzip in seiner jeweiligen Ausgestaltung die
nachmetaphysischen Positionen und erhilt darin seine inhaltliche Be-

M. Pfeifer: Die Frage nach dem Subjekt. Levinas’ Philosophie als Ausdrucksform nach-
metaphysischen Denkens. Wiirzburg 2009.

2 Hegels Philosophie bildet die Vorgabe fiir den philosophischen Abstof3 von der bis
dahin vollbrachten Metaphysik der Neuzeit. Dass damit die Metaphysik im Ganzen
vollendet sei, ist darin nachzuweisen, dass das neuzeitliche Prinzip des Subjekts die
vormaligen epochalen Entwicklungen der Metaphysik zu integrieren vermag. Vgl. Ka-
ehler: Das Prinzip Subjekt und seine Krisen: Selbstvollendung und Dezentrierung. Frei-
burg/Miinchen 2009.

3 L. Feuerbach: Grundsiitze der Philosophie der Zukunft, §37. In: ders.: Entwiirfe zu
einer Neuen Philosophie. Hrsg. von W. Jaeschke und W. Schuffenhauer, Hamburg 1996,
78. Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen. Feuerbachs anthropologische Verkeh-
rung des spekulativen Wahrheitsanspruchs«. In: Religion und Philosophie im Wider-
streit? Hrsg. von C. Bickmann, M. Wirtz und H.-J. Scheidgen, Nordhausen 2008, 146.

9

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

wiahrung. Der Theorie dezentrierter Subjektivitdt geht es nicht nur um
die Beschreibung des Prinzips nachmetaphysisch verfasster Subjektivi-
tit, sondern auch — und vor allem — um die Rechtfertigung dieses Prin-
zips aus Hegels Philosophie heraus, indem vermittels einer Reflexion
auf das Hegelsche Resultat im Ganzen das Recht des endlichen Stand-
punkts geltend gemacht wird. Diese Reflexion soll eine endogene Krisis
offen legen, die in den nachmetaphysischen Positionen ausgetragen
wird.* So entspringen im Ergebnis aus der Genese des auf seine eigene
Endlichkeit zuriickgezogenen dezentrierten Subjekts die Dimensionen
in Sozialitit, Individualitit und Naturalitit als Pendant der vormali-
gen Stufen der Endlichkeit des Absoluten im Hegelschen System: ob-
jektiver Geist, subjektiver Geist und Natur. Und dies insofern, als sich
die vormaligen endlichen Stufen des Abstiegs des absoluten Geistes in
seine Unterschichten aus ihrer »blof3« aufzuhebenden Stellung in ei-
genstindige Formen der Endlichkeit transformieren, die als je irredu-
zible Qualititen die Wirklichkeit des dezentrierten Subjekts bestim-
men.

Die Rechtfertigung des Prinzips gestaltet sich — in Abgrenzung
von einer dem System blof3 duflerlichen Abkehr — wie folgt: Die reine
Ausrichtung auf das Absolute, fiir die alles Endliche ein zu iiber-
windendes Moment darstellt, bestreitet das anschlieBende, sich von
Hegel abkehrende Denken mit dem Hinweis auf die irreduzible, nicht
hintergehbare endliche Existenz, indem es sich kritisch gegen das Sys-
temganze stellt. Kaehler weist die Legitimitit dieses Standpunkts im
Ausgang vom Hegelschen System auf: Die Nichtreduzierbarkeit der-
jenigen endlichen Realitit, die durch den Begriff nicht vollstindig be-
stimmt, sondern gegen ihn indifferent ist, eroffnet das begriindete Ei-
genrecht des Endlichen. Der die Theorie des dezentrierten Subjekts
inspirierende Nachweis einer Krisis im Hegelschen System fokussiert
dessen strenge Ausrichtung auf die Herrschaft des rein Logischen. Es
handelt sich nicht so sehr um eine Kritik am Hegelschen System in
dem Sinne, dass ein »Fehler« aufgedeckt wiirde, als vielmehr um eine
Infragestellung dieser Ausrichtung. Diese Infragestellung entspringt
gleichsam einer Selbstreflexion des spekulativen Systems nach seiner
Vollendung, womit es tiber sich hinausweist. Die sich kritisch von ihm
absetzenden Positionen finden ihren rechtfertigenden Ausgang dann
bei Hegel selbst, indem der Standpunkt der endlichen Existenz aus

¢+ Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen, 150.

10

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

seinem bloflen Momentcharakter in ein ontologisch gleichrangiges
Verhiltnis zum Logischen iiberfiihrt und freigesetzt wird. Das ontolo-
gische Verhiltnis des endlichen Subjekts, das auf Grund seiner Indif-
ferenz zum Begriff immer auch mit einem nicht verfiigbaren Anderen
verbunden ist, ist innerhalb des Systems selbst als notwendig und da-
mit als nicht nur logisch auflosbar zu erweisen. Denn die Gesamtwirk-
lichkeit des Subjekts erfiillt sich im Hegelschen System in den be-
stimmten Begriffen der Logik und der Realphilosophie, so dass auch
das blof3 Zufillige, das sich nicht in die Begriffe der spekulativen Tota-
litdt fassen ldsst und in Hegels Verstindnis als das dem Begriff blof3
Ungemifse vergeht, allererst die Selbstkonstitution des Subjekts voll-
endet. Auch das absolute Subjekt ist nur dann wirklich, wenn es (s)ein
Anderssein aufler sich hat.> Mit der Aufdeckung der ontologischen
Ambivalenz zwischen der Faktizitit des Subjekts und seiner spekulativ
begreifbaren Realitit ergibt sich — durch den Hinweis auf ein durch die
Spekulation zwar gesetztes, aber dennoch qualitativ Anderes — die en-
dogene Krisis der Metaphysik Hegels. »Der Schritt in die Krisis des
absoluten Wahrheitsanspruchs [...] ist die Anerkennung der eigensin-
nigen und eigenwertigen Wirklichkeit solcher vor- und auflerbegriff-
licher Bestimmtheiten, und damit die Zuriickweisung ihrer spekulati-
ven Nichtigung, kurz gesagt, die Positivierung dieses Nichtigen.«¢
Aus der verinderten Perspektive auf die Gesamtwirklichkeit des Sub-
jekts verselbstindigt und positiviert sich das Endliche entgegen seinem
Stand als blof Aufgehobenes und stellt das dezentrierte Subjekt vor
die unabschlieflbare Aufgabe, in der Auseinandersetzung mit seinem
unaufhebbaren Anderssein es selbst zu bleiben. Uber sein Anderssein
kann das dezentrierte Subjekt nicht verfiigen, das heif3t, dass sich die-
ses Anderssein spekulativ nicht aufheben ldsst, weil es kein von der
Entiduflerung des Subjekts abhiingiges Anderes darstellt. Im Gegenteil:
Das Andere besteht fiir das Subjekt unabhingig in seiner irreduziblen
Realitdt und unvordenklichen Faktizitit. Daraus folgt nun aber keine
indifferente, unabhingige oder gar eigenmichtige Haltung des Sub-
jekts, sondern vielmehr das Abarbeiten an dem Anderen in endlicher

5 »Das Zufillige, gegen die Bestimmtheit des Begriffs indifferent Seiende, durchzieht
alle Realsphiren der Endlichkeit von Natur und Geist (daseiender Subjektivitit).« (Ka-
ehler: »Das Unendliche im Endlichenc, 143).

¢ Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 145.

11

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Selbstverwirklichung des Subjekts als individuelles, soziales und natu-
rales.

Kaehler betont neben der affirmativen Lesart Hegels, die dessen
Orientierung auf das Absolute folgt, eine andere mogliche Lesart, die
in ihrer Konsequenz zu einer Umwertung und Umkehrung des Ganzen
als Begriindungszusammenhang fiithrt, indem die Darstellung nicht
nur hin zum Absoluten geht, sondern indem das Absolute sich sodann
auch wieder in seiner Au8erlichkeit behaupten muss, in der es mit
einer anderen, von der Idee als aufSer ihr gesetzten Seite konfrontiert
ist, die so gegen die Idee indifferent bleibt. Dieses » AufSer-sich« ist aber
die Idee selbst als Subjekt des realen Geschehens in Raum und Zeit —
als Natur und Geist —, als Subjekt, das sich auf seine Endlichkeit be-
schrinkt in seiner dezentrierten Stellung freisetzt. Diese Lesart entfal-
tet Kaehler, indem er das Hegelsche System in einer zweifachen Rich-
tung nachvollzieht: einerseits in der Genese und Begriindung des
Systems, andererseits in der Uberfiihrung des vollendeten Systems in
eine Selbstreflexion.

Die Theorie des dezentrierten Subjekts gewinnt ihr konkretes
Profil in der Auseinandersetzung mit Hegel in folgender Weise: Mit
der Wahrheit des absoluten Wissens am Ende der Phdnomenologie
des Geistes gibt es fiir den Geist nach Hegel nichts Fremdes mehr, weil
er in allem Anderen bei sich selbst ist. Als Prinzip allen Wissens hat
sich das Subjekt im absoluten Wissen vollbracht — jeglicher Gegen-
stand ist ihm seine eigene Entduflerung.” An diesem Punkt setzt die
Wissenschaft der Logik als absolute Wissenschaft aus sich selbst heraus
an. Die Logik bildet in ihrer vollstindigen Entfaltung den Maf3stab
dafiir, was als Wahrheit gilt.8 Als die eigentliche und volle Wahrheit
ist die Logik vollstindig aus sich heraus bestimmt. Das Absolute aber,
das sich in der Logik als die Idee bestimmt, muss sich durch die Natur
hindurch erneut realisieren, um im Geist wieder zu sich zu kommen:
Die Idee entiufert sich frei in ihr AuSersichsein.® Kaehler trigt aus der
Perspektive des Gesamtsystems dem Sachverhalt Rechnung, dass die

7 Vgl. G. W. E. Hegel: Phinomenologie des Geistes. In: Werke in 20 Binden. Auf der
Grundlage der Werke von 1832-1845 neu editierte Ausgabe. Redaktion E. Moldenhauer
und K. M. Michel. Bd. 3. Frankfurt a. M. 1969, 575.

8 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch iiber das Resultat
der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Festschrift
fiir Hans Poser. Hrsg. von G. Abel/H.-]. Engfer/C. Hubig. Berlin/New York 2002, 326.

9 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik II. In: Werke in 20 Binden (s. Anm. 7). Bd. 6, 573.

12

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Logik erst im absoluten Geist, nach der Entiduflerung und Erinnerung
also, ihre volle Giiltigkeit erweist.! Zur Krisis erwichst aus der derart
gefiihrten Selbstreflexion des Systemganzen die im System angelegte
»Differenz zwischen der begrifflich integrierbaren Realitit und der du-
Berlich bleibenden, einer schlecht-unendlichen Mannigfaltigkeit des-
sen, was dem Begriff nicht gemifs ist«.!" Indem das Subjekt!? nach der
Entiduflerung zu sich zuriickkommt, ldsst es Inhalte frei, die nicht mehr
unter die Herrschaft des Begriffs fallen. In der zu vollziehenden Selbst-
reflexion des Ganzen hat diese Einsicht weitreichende Konsequenzen
fiir das System in Hinblick auf den Status des Endlichen. Diese Deu-
tung Kaehlers bezweifelt die systemimmanente Abhingigkeit der Na-
tur von der logischen Idee insofern, als sie aus der Perspektive des Ge-
samtsystems herausstellt, dass die logische Idee auf ihrem Weg zum
absoluten Geist Begriffloses frei lasst, das sich fiir den Weg als notwen-
dig erwiesen hat. Auch wenn das Endliche spekulativ betrachtet im
Gesamtkonzept nur das an sich Nichtige ist, welches es auf dem Weg
zum Absoluten aufzuheben gilt, erhilt es von der Gesamtwirklichkeit
des Subjekts her betrachtet — die eben darin besteht, dass sich das Ab-
solute in seiner Auferlichkeit erscheinen muss — ein groferes Gewicht.
Hieraus entspringt die Frage, inwiefern die Logik dem Endlichen dann
noch in der Weise iibergeordnet werden kann, wie es im Hegelschen
System der Fall ist. So sehr namlich das Subjekt durch die AufSerlich-
keit der Natur hindurch wieder zu sich kommt, indem das AufSen durch
den Begriff aufgehoben wird, so sehr ist die volle Wahrheit des Sub-
jekts nur zusammen mit seiner Auferlichkeit. Es ist »insgesamt nie,
ohne dass es einer Nicht-Identitdt, Auflerlichkeit seiner selbst aus-
gesetzt ist.« 1

10 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 327.

11 Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In: Tra-
dition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philosophi-
sche Perspektiven. Hrsg. von C.Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. VoShenrich und
M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 182.

12 Dass Hegels Philosophie, die den Maf3stab fiir ihre Wahrheit mit der Wissenschaft
der Logik liefert (vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 326), zu-
gleich auch Darstellung des absoluten Subjekts ist, unterstreicht Hegel explizit mit der
Darstellung des Absoluten in Form der reinen Idee: Fiir die absolute und eine Idee gilt,
»dafl sie als Subjekt und so als Geist ist«; das ist »ihre entwickelte, wahrhafte Wirklich-
keit«. (Hegel: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften I (1830). In: Werke in
20 Biinden (s. Anm. 7), Bd. 8, 368 (§213).)

13 Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

13

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Da sich aber das Absolute vereinzeln muss und sich dadurch in
eine nicht vorhersehbare Grundstellung bringt, da es seine Wahrheit
und Notwendigkeit im frei gelassenen Zufilligen behaupten muss, fin-
det sich das natiirliche und endliche Subjekt als ein dezentriertes vor.
Lasst sich diese Dezentrierung in der Darstellung Hegels durch die
Orientierung auf das spekulative Ganze hin im Absoluten wieder voll-
stindig und endgiiltig re-zentrieren, so findet sich das Subjekt in seiner
Grundstruktur als dezentriert verfasstes vor, wenn der alleinige speku-
lative Wahrheitsanspruch bestritten wird. Indem die Theorie des de-
zentrierten Subjekts einerseits die Notwendigkeit der Behauptung des
Absoluten im Endlichen nachweist und andererseits im Bereich des
Natiirlichen und Endlichen das nicht blof8 logische Kontingente auf-
deckt, welches sich nicht in den wahrheitsfihigen Begriff integrieren
lésst, deckt sie auf, wie der Protest des endlichen Subjekts gegen die
alleinige Ausrichtung auf das Absolute sein Potential und vor allem
seine Berechtigung aus dem Hegelschen System selbst schopfen kann.
Wenn némlich die Behauptung des Absoluten in der Endlichkeit fiir
dessen Absolutheitsanspruch notwendig ist und es zugleich das end-
liche Subjekt ist, das sich im Endlichen behaupten muss, diese Endlich-
keit aber auch insofern kontingent verfasst ist, als sich das Subjekt
nicht nur begrifflich behaupten kann, sondern stets auch eine begriff-
lich nicht verfiigbare Seite vor sich hat, dann erhilt die Perspektive des
endlich-existentiellen Subjekts ein anderes Gewicht. Es kann auf seine
notwendige Stellung im Gesamtkonzept verweisen und zugleich mit
dem Verweis auf die unverfiigbare und uneinholbare Kontingenz die
Verfiigungsmacht des Absoluten in Frage stellen. Die »Positivierung
des Nichtigen«,'* das heifst dessen, was dem Begriff nicht gemifs ist,
ist dann gerechtfertigt, weil dieses im System Hegels selbst Bedingung
tiir die Verfassung des Subjekts ist, das sich verendlichen muss.

Zu betonen ist, dass die Freilassung des Subjekts aus dem Begriin-
dungszusammenhang des Absoluten keine notwendige Konsequenz
des Hegelschen Systems bildet. Der Nachweis versteht sich eher als
Aufriss einer Moglichkeit, als eine legitime Gewichtsverlagerung im

4 Vgl. Kaehler: »Die Positivierung des Nichtigen. Hegel, Feuerbach und das dezentrier-
te Subjekt der Moderne«. In: Metaphysik und Moderne. Ortsbestimmungen philoso-
phischer Gegenwart. Festschrift fiir Claus-Artur Scheier. Hrsg. von D. Westerkamp und
A. von der Liithe. Wiirzburg 2007, 189.

14

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Hegelschen System selbst, mithilfe derer die nachhegelschen Positio-
nen Rechtfertigung finden konnen.

Neben einer solchen direkten Rechtfertigung aus der endogenen
Krisis im Hegelschen System beansprucht die Theorie des dezentrier-
ten Subjekts aber auch noch eine Rechtfertigung durch den Nachweis
der Bewdhrung des Prinzips, indem sich die nachmetaphysischen Posi-
tionen darunter fassen lassen. Das Prinzip bleibt dem neuzeitlichen Pa-
radigma der Subjektivitit, dem es entspringt, verhaftet, muss jedoch
auf neue Weise gefasst werden. Befreit sich das endliche Subjekt von
dem Herrschaftsanspruch des Absoluten, so verneint es auch das Sub-
jekt als absolutes und schriankt dadurch seine vormalige Freiheit ein, die
eine absolute Freiheit war. In ebendem Mafle, wie es die Absolutheit
zuriicknimmt, verschiebt sich seine Grundstruktur. Der Verweis auf
die dem Begriff nicht gemifle Seite befreit das endliche Subjekt daher
nicht nur von der Verfiigungsmacht des Absoluten, sondern beschnei-
det durch den affirmativen Verweis auf das Unverfiigbare ebenso die
Macht des Subjekts. Was sich als Anderssein im spekulativen Gesamt-
zusammenhang stets nur als aus der Idee entlassene EntdufSerung ver-
stehen ldsst, das nur in und durch die Idee ist, erreicht mit der Ablosung
vom Absoluten die Dimension einer radikal fremden Andersheit. Das
Subjekt zieht sich nicht mehr aus der Endlichkeit ins reine Denken oder
in das Absolute zuriick, von dem aus das Andere als anderes seiner
selbst begriffen werden kann — die spekulative Absolutheit ist ihm ent-
zogen. Thm wird das Andere zur unverfiigbaren Gegenseite, die nicht
mehr zuriickzudringen oder abzustreifen ist. Zwar bleibt das Subjekt
der Grund allen Wissens und Weltbezuges, dies aber »nur noch« als Be-
ziehungsgrund, nicht mehr als Erklarungsgrund. Das Andere zum Sub-
jekt ist immer bezogen auf ein Subjekt, aber durch das Subjekt nicht zu
erkliren oder zu deduzieren und deswegen auflerhalb dessen Ver-
fiigungsmacht. Das Andere gewinnt die Qualitit einer Fremdheit. Das
Denken findet ein unvordenkliches und denkend nicht ganz aufzuls-
sendes Sein als ein anderes vor, das zugleich zur Bedingung des Den-
kens selbst wird. Kurz: Das Denken lisst sich nicht mehr rein halten, das
Subjekt ist in seinem Grunde schon immer mit seinem Anderen kon-
taminiert und hat sich nicht mehr allein zur Vorgabe, sein Anderes istin
es als Vorgabe mit eingeschrieben. So »kann die Reflexion-in-sich nur
gegen dieses Andere zustande kommen.«'5 Daraus erwichst dem Sub-

15 Kaehler: »Die Identitdt des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

15

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

jekt die Aufgabe, sich bestindig seinem Anderen gegeniiber, dem auch
entfremdendes Potential zukommt, behaupten zu miissen.!¢

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist in zwei-
facher Hinsicht auf die Schwerpunkte des philosophischen Schaffens
Klaus Erich Kaehlers. Im ersten Teil steht die systematische Entfaltung
des metaphysischen Subjektprinzips bis Hegel im Mittelpunkt. Die
Beitrige des zweiten Teils gehen der Frage nach, ob das Selbst in der
nachmetaphysischen Verfassung des Subjekts noch sein Anderes hat
oder ob es ihm einn Anderes wird, das sich in seiner Fremdheit der Ver-
fiigbarkeit entzieht.

3. Ubersicht iiber die Beitrige
L. Formen der Selbstheit und Andersheit in der Metaphysik

Dirk Fonfara geht der Frage nach, inwiefern man bei Platons Uberle-
gungen zur Seele von einem Selbst des Menschen sprechen kann. Die
Sorge des Philosophen um die Seele steht bei Platon mit der Begriin-
dung der Philosophie als Wissenschaft in engem Zusammenhang. Fon-
fara zeigt anhand der Einordnung der sokratisch-platonischen Dialek-
tik in den Bildungskanon der Philosophenherrscher (Politeia,
Buch VII), dass die traditionell mit Aristoteles” Metaphysik verbunde-
ne Einteilung der philosophischen Disziplinen bei Platon vorgeprigt
ist: im Rahmen der propiadeutischen Frage nach der Hinfiihrung zur
Idee des Guten. Im Ausgang von der gymnastischen und musischen
Bildung als dem Anfang des Curriculums unterscheidet Platon bereits
Kiinste (technai), die sich auf Bediirfnisse und Hervorbringungen be-
ziehen, ferner die mathematischen Einzeldisziplinen, die er Kenntnisse
(mathémata) nennt, und schliefSlich die Dialektik als einzig wahre phi-
losophische Wissenschaft (epistémé). Platons Dialektik-Konzeption
bleibt dabei eng auf das Selbst des Menschen bezogen: Er setzt es mit
der verniinftigen Seele gleich, die den unverginglichen Ideen dhnele.
Fonfaras Beitrag schliefdt mit einem Ausblick auf Husserls Platon-Re-
zeption in seinen Freiburger Vorlesungen. Husserl sieht in Platon den
eigentlichen Begriinder der wissenschaftlichen Philosophie, betont je-

16 Vgl. Kaehler: ebd. 184f.

16

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

doch, dass ein durch die cartesische Zweifelsbetrachtung hindurch-
gegangenes Philosophieren keine dogmatischen Voraussetzungen gel-
ten lassen kann, wie sie Platon in seiner Ideenlehre paradigmatisch in
Ansatz bringt.

Andreas Speer beleuchtet die Begriffsgeschichte des augusti-
nischen Worts vom »abditum mentis«, welches noch in der Diskussion
Holderlins mit Schelling und Hegel tiber einen prareflexiven Grund im
Bewusstsein nachklingt. Speer zeigt, dass Augustinus den Ausdruck
selber nicht klar spezifiziert. J. Kreuzer gibt in seiner (Auswahl-) Aus-
gabe von De trinitate die Wendung »in abdito mentis« substantivisch
mit »in dem Verborgenen des Geistes« wieder und ordnet sie Augusti-
nus’ Lehre zu, dass der Geist sein urspriingliches Wissen um sich selbst
durch die Abwendung von den Bildern sinnlicher Dinge freilegen kon-
ne. Speer betont demgegeniiber, dass Augustinus den fraglichen Ter-
minus gelegentlich in einem rein deskriptiven Sinne auf Kenntnisse
(z.B. musikalischer Art) bezieht, die jemand besitzt, ohne sie sich ak-
tuell zu vergegenwirtigen, so dass man »in abdito mentis« auch
schlicht mit »unbemerkt« {ibersetzen konne. Zu einem tragenden Be-
griffswort wird »abditum mentis« erst bei Meister Eckhart, der es in
drei aufeinander bezogenen Bedeutungsmomenten gebraucht. (1) Im
Sapientia-Kommentar meint es den Verstand als ein aufgrund der
Gottesebenbildlichkeit des Menschen wahrheitsfihiges und erkennt-
niskonstituierendes Vermégen. (2) Uber diese Bedeutungsschicht des
»abditum mentis« geht Eckhart in einigen Predigten des sog. Gottes-
geburts-Zyklus durch den Gedanken hinaus, dass der gottliche Grund
der Seele nur durch den Verlust aller erkenntnisvermittelnden Bilder
zuginglich ist. (3) In seiner Armutspredigt radikalisiert Eckhart diesen
Gedanken dahingehend, dass der Abstieg in den unverfiigbaren See-
lengrund die Preisgabe aller Gottesbilder einschlieflen muss.

Heribert Boeder unterscheidet eine doppelte »Stiftung des phi-
losophischen Selbstbewusstseins«. Die cartesische betrachtet er als de-
fizitdr, da sie das Selbstbewusstseins vorrangig von der Bezugnahme
auf Dinge her bestimmt. Einen iiberlegenen Standpunkt bezieht nach
Boeder Rousseau, indem er das Verhiltnis des Individuums zur Gesell-
schaft ins Zentrum riickt und das Selbstbewusstsein als Resultat einer
Selbstunterscheidung des Ich von vorgegebenen Mustern des Selbst-
verstandnisses begreift. Die Bildung eines solchen Selbstbewusstseins
verfolgt Boeder im Werk Rousseaus in drei Schritten. (1) Im Brief-
roman Julie ou la Nouvelle Heloise (1761) gelangt die adlige Titel-

17

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

heldin dadurch zu einem reflektierten Selbstverhiltnis, dass durch
ihren Entschluss, ihrer Liebe zu ihrem biirgerlichen Hauslehrer zu ent-
sagen und den vom Vater ausgewihlten Mann zu heiraten, die Unver-
einbarkeit ihrer authentischen Neigung mit der sozialen Konvention
zu einem Widerspruch in der eigenen Person verdichtet wird. Julie
wird sich dessen inne, dass sie ihren Gehorsam gegentiber dem gesell-
schaftlichen Normenkodex selber zu verantworten hat — und damit
zugleich die Preisgabe existentieller Authentizitit. Da sie einen Bruch
ihres Eheversprechens als verwerflich ansieht, kann sie sich erst ange-
sichts des Todes zu ihrer Liebe zu bekennen, ohne hiermit ihre ethische
Integritit preiszugeben. (2) Im Erziehungsroman Emile (1762) konsti-
tuiert sich das Selbst der Titelfigur wie auch seiner spiteren Frau So-
phie durch die Distanzierung von dufSeren Konventionen auf der einen
Seite und von narzisstischen Antrieben des eigenen Verhaltens auf der
anderen. (3) Der Bildungsgang des Selbstbewusstseins gelangt in
einem Gemeinwesen im Sinne des Contrat social (1762), worin das
Spannungsverhiltnis zwischen individueller Freiheit und sozialen
Ordnungsstrukturen durch die »volonté générale« zum Ausgleich ge-
bracht wird, ans Ziel.

Den Schwierigkeiten im Verstindnis Fichtes, die sich aus dessen
wiederholter Neuformulierung der Wissenschaftslehre ergeben, ver-
sucht Emilano Acosta dadurch zu begegnen, dass er vier Bedeutungs-
momente des Terminus »Nicht-Ich« — als desjenigen, das im Ich gesetzt
ist als jenseits des Ich liegend — voneinander unterscheidet. Das Nicht-
Ich ist (1) der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens des
Ich, (2) absolute, weil relationslose Substanz, (3) in theoretischer Hin-
sicht dem Subjekt entgegengesetztes Objekt, (4) in praktischer das, was
ist, jedoch nicht sein soll. Im Durchgang durch diese vier Bedeutungs-
momente kristallisiert sich eine Dialektik zwischen dem Endlichen und
dem Unendlichen im Ich selbst heraus, die zu einem bestidndigen Pro-
zess von Vernichtung und Schépfung im Ich fiihrt. Eine Auflésung
dieses Widerspruchs im Ich ist vermdge des Fichtesche Denkens, so
Acostas Diagnose, jedoch nicht zu realisieren. Die absolute Freiheit
miisse daher ein unerreichbares Ideal der Wissenschaftslehre bleiben,
so dass Acosta mit seiner begrifflichen Kldrung des Terminus Nicht-Ich
letztlich den praktischen Primat der Fichteschen Wissenschaftslehre
unterstreicht, die diesem Ideal der Freiheit folgt.

Klaus Sellge unterzieht Schellings Begriff der »wahren Philoso-
phie«, wie er in dessen Ferneren Darstellungen aus dem System der

18

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Philosophie (1802) verwendet wird, einer grundsitzlichen Kritik. Die
»wahre Philosophie« im Sinne Schellings soll im Modus diskursiver
Rede eine Theorie des als »Indifferenz« verstandenen »Absoluten«
entwickeln. Sellge wendet gegen diese Konzeption — im Anschluss an
Hegel — ein, dass der Terminus »Indifferenz« nur als Gegenbegriff zum
Bereich des mannigfaltigen Endlichen einen nachvollziehbaren Sinn
gewinnt, so dass eine Theorie der »Indifferenz« genau dem Dualismus
von Unendlichem und Endlichem verhaftet bleibt, den sie iiberwinden
will. Damit misslingt auch zwangslidufig Schellings Versuch, das End-
liche als Ausdifferenzierung eines von jeder Negativitit freien » Abso-
luten« zu begreifen. Das notwendige Scheitern der Schellingschen
»wahren Philosophie« kann allerdings — so Sellge — zu einem frucht-
baren Ergebnis fiihren: wenn es den Leser fiir die Frage sensibilisiert,
ob die »Indifferenz, die Schelling im Medium philosophischer Refle-
xion vergeblich beschwdrt, nicht in existentieller Intuition unmittelbar
zuginglich ist. Das religids inspirierte Philosophie-Verstindnis des Ad-
vaita-Vedanta oder des Buddhismus ist nach Sellge dem Schellingschen
insofern tiberlegen, als es sich der diskursiven Rede als blofSer Hinfiih-
rung zu unvertretbaren existentiellen Erfahrungen bedient.

Gerhart Schmidt stellt das Textstiick »Das Gesetz des Herzens und
der Wahnsinn des Eigendiinkels« in Hegels Phanomenologie des Geis-
tes (1807) in den Kontext der — fiir jede Subjektivitatstheorie zentralen
— Frage nach dem >Anderen der Vernunft«. Er bezieht Hegels Vorwurf
des >wahnsinnigen« Eigendiinkels nicht — wie Werner Marx und Lud-
wig Siep — auf die Figur des Karl Moor in Schillers Die Réiuber oder die
des Woldemar in Jacobis gleichnamigem Roman, sondern auf Fichte.
Schmidt stiitzt diese Interpretationsthese mit zwei terminologischen
Beobachtungen. Er weist zunéchst darauf hin, dass Hegel in Glauben
und Wissen (1802) das in Fichtes Bestimmung des Menschen (1800/01)
geschilderte »Entsetzen« vor einer Naturbestimmung des eigenen
Handelns als »ungeheure[n] Hochmut« und in diesem Sinne als
»Wahnsinn des Diinkels dieses Ich« wertet. Schmidt fiigt hinzu, dass
sich das Wort vom »Wahn des Eigendiinkels« bereits in Kants Religion
innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft (1793) findet. Es ist dort
auf diejenigen gemiinzt, die fiir sich selbst in Anspruch nehmen, ethi-
sche Pflichten ohne jedes eigenniitzige Motiv zu erfiillen. Kant halt
ihnen in der Religions-Schrift vor, sich iiber den Einfluss des »radikal
Bosen« und damit die Macht des >Anderen der Vernunft< hinwegzutiu-
schen. Hegel verwirft zwar nicht — wie Goethe — Kants Lehre vom

19

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

radikal Bosen; er kritisiert aber an der kantischen wie auch der Fichte-
schen Ethik den Dualismus von Vernunft- und Naturbestimmung.
Dass er das kantische Wort vom »Wahn des Eigendiinkels« in Glauben
und Wissen gegen Fichte wendet, ldsst sich dahingehend interpretie-
ren, dass er diesem eine kurzsichtige Herabsetzung der Natur als des
>Anderen der Vernunft;, das vom Ich gefiigig gemacht werden solle,
vorwirft. Schmidt interpretiert den Unterabschnitt »Das Gesetz des
Herzens und der Wahnsinn des Eigendiinkels« der Phdnomenologie
des Geistes somit als Nachtrag zur Fichte-Kritik zu Beginn des Ver-
nunft-Kapitels, wobei er allerdings Klaus Erich Kaehler darin zu-
stimmt, dass Fichte in der Phinomenologie des Geistes in einer verkiir-
zenden Perspektive rezipiert wird.

Die Frage nach dem >Anderen der Vernunft« steht auch in Claudia
Bickmanns Beitrag »Zwischen An- und Fiir-sich-Sein. Schelling und
Hegel auf dem Weg zur >Idee in individuo« im Zentrum. Bickmann
relativiert Schellings Vorwurf, Hegel eliminiere die irreduzible Beson-
derheit des Individuellen zugunsten einer hermetisch in sich kreisen-
den Begriffsentwicklung. In Hegels Logik bilden die Stufen des Seins
und Wesens die genetische Exposition des Begriffs; sie bleiben — so
Bickmann — auf den Bereich der Anschauung zuriickbezogen. Zugleich
darf das »unvordenkliche Dass-Sein«, das der spite Schelling als das
unverfiigbar Jenseitige des Begriffs in Ansatz bringt, nicht als ein
schlechthin Begriffsloses aufgefasst werden: Es bildet nach Schelling
vielmehr die »wahre Stelle« der »Einheit des Seins und des Denkens«.
Bickmann sieht daher Vermittlungsmoglichkeiten zwischen den prima
facie unvereinbaren Positionen von Hegels ausgebildetem System und
Schellings Spitphilosophie. Der Versuch, beide Standpunkte miteinan-
der ins Gesprich zu bringen, findet nach Bickmann in Kants Begriff des
transzendentalen Ideals als einer >Idee in individuo« einen fruchtbaren
philosophiegeschichtlichen Ankniipfungspunkt.

II.  Das nachmetaphysisch verfasste Selbst und sein Anderes

Dieter Lohmar verfolgt die »Geschichte des Ich bei Husserl« von den
Logischen Untersuchungen bis zur Krisis-Schrift und den spiten
C-Manuskripten zur Zeitkonstitution. Lohmar setzt bei der Frage nach
dem adidquaten Verstindnis der Revision an, die Husserl in der 2. Auf-
lage der Logischen Untersuchungen (1913) an der Kritik vornimmt,

20

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

welche er in der 1. Auflage des Buches (1900/01) an Natorps Begriff
des reinen Ich geiibt hat. Diese Revision ist fast durchgingig so auf-
gefasst worden, dass Husserl den an Hume orientierten Begriff des Ich
als eines Biindels von Perzeptionen in der 1. Auflage nach der >trans-
zendentalen Wende« seiner Phdnomenologie aufgegeben und Kants
Begriff der reinen Apperzeption tibernommen habe. Nach Lohmar darf
jedoch aus der Tatsache, dass sich Husserl in den Ideen zu einer reinen
Phinomenologie (1. Bd. 1913, 1I. Bd. 1952) den Natorpschen Terminus
»reines Ich« zu Eigen macht, nicht gefolgert werden, er sei auch in der
Sache auf eine kantische Position eingeschwenkt. Lohmar macht gel-
tend, dass Husserl den Terminus »reines Ich« im Ersten und (post-
humen) Zweiten Band der Ideen auf den Bereich der reflexiven Selbst-
erfahrung einschrinkt und damit von der letztfundierenden Schicht
des Bewusstseins — dem prireflexiven Zeitbewusstsein — fernhilt. Das
Husserlsche »reine Ich« fungiert somit nicht als Einheitsprinzip der
Erfahrung im kantischen Sinne. Ebenso wenig kann der Begriff des
»Ur-Ich«, wie er in Husserls Bernauer und C-Manuskripten zum Zeit-
bewusstsein sowie der Krisis-Schrift verwendet wird, als das phanome-
nologische Pendant zur reinen Apperzeption Kants gewertet werden.
Husserl fand demnach nie zu Kants Ich-Prinzip.

Der Titel von Thomas Nenons Aufsatz »Husserls anti-rationalis-
tischer Begriff der Vernunft« enthilt eine dezidierte These: In der
Kritik, die Husserl in der Krisis der europdischen Wissenschaften (Teil-
druck 1936) und den Kaizo-Aufsitzen (1922-24) an einem objektivis-
tischen, einseitig an der mathematischen Naturwissenschaft orientier-
ten Rationalititskonzept iibt, manifestiert sich ein Grundanliegen
seines Vernunftbegriffs seit den Logischen Untersuchungen. Das ver-
breitete — von Husserl selbst durchaus beforderte — Bild seiner Phéno-
menologie als eines Cartesianismus des 20. Jahrhunderts muss daher —
so Nenon - korrigiert werden. Nenon weist darauf hin, dass Husserl
mit der Zuordnung von Vernunft und Wirklichkeit im I. Band der Ide-
en zu einer reinen Phianomenologie an das Konzept von Gegenstind-
lichkeit in den Logischen Untersuchungen ankniipft, fiir das das Be-
griffspaar »Intention/Erfiillung« konstitutiv ist. Da Husserl in den
Logischen Untersuchungen die These aufstellt, die Erfiillung von Be-
deutungsintentionen machen den argumentativ einlésbaren Kern des
tradierten Begriffs der Wahrheit als Ubereinstimmung der Erkenntnis
mit ihrem Gegenstand aus, kann er jede verbindliche Einlésung von
Geltungsanspriichen — auch von normativen — als eine Form der Wahr-

21

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

heit werten. Dieses Wahrheitsverstandnis ermoglicht es Husserl in den
Ideen I, »Wirklichkeit« als das Korrelat der verniinftigen Ausweisung
von Geltungsanspriichen — theoretischen, praktischen wie auch dsthe-
tischen — zu bestimmen. Dieser umfassende Vernunftbegriff wird in
den Kaizo-Aufsitzen praktisch akzentuiert, indem die Bildung fundier-
ter Uberzeugungen als Ausdruck eines Vernunftstrebens begriffen
wird. Mit seiner entschiedenen Kritik am wissenschaftlichen Objekti-
vismus in den 30er Jahren grenzt sich Husserl bewusst vom cartesi-
schen Methodenideal ab und antizipiert Kernanliegen der philosophi-
schen Hermeneutik und der Kritischen Theorie.

Claus-Artur Scheier erortert das ambivalente Verhiltnis des Be-
wusstseinsbegriffs des frithen Sartre zur Phidnomenologie Husserls
und setzt ihn auf diesem Hintergrund zu Kaehlers Konzept des dezen-
trierten Subjekts in Beziehung. Sartre wendet sich gegen die These
Husserls in den Ideen I, die Ichhaftigkeit des Bewusstseins sei dadurch
verbiirgt, dass wir jederzeit auf unsere cogitationes reflektieren kon-
nen; Husserl deutet den Reflexionsprozess dementsprechend als
Selbstkonstitution des Ich-Pols der cogitationes. Sartre vertritt dem-
gegeniiber den Standpunkt, das Ich sei im Bewusstseinsfluss fundiert
und damit nicht dessen organisierendes Zentrum. Sartre sieht zugleich
ein entscheidendes Verdienst von Husserls Begriff der Intentionalitat
in einer Neuinterpretation der von der Einbildungskraft entworfenen
bildlichen Vorstellungen, die ein konstitutives Moment jeder Gegen-
standserfahrung ausmachen: Sie sind nach Husserl keine blofse Repra-
sentanten von Gegenstinden, sondern eine Weise ihrer Prasenz. Sartre
radikalisiert — so Scheier — Husserls Intentionalitdtsbegriff, indem er
das Bewusstsein — einschliefSlich des Bildbewusstseins (conscience
imagéante) — als eine Weise des Existierens im Sinne des Seins zur
Welt bestimmt. Scheier hebt das kritische Potential dieses Gedankens
hervor: Dem im Sinne Sartres dezentrierten, d.h. sich existierend auf
die Welt einlassenden Subjekt drohen die Aktcharaktere seiner Bild-
konstitution unbemerkt als gegenstindliche Charaktere der Erfah-
rungswelt gegeniiberzutreten. Scheier setzt eine solche Selbstverges-
senheit des Subjekts zu Marx’ Analyse des Warenfetischismus in
Beziehung, derzufolge sich im Kapitalismus die gesellschaftlichen Ver-
héltnisse der Produzenten in quasi-naturhaft vorgegebene Gegen-
standsbestimmungen transformieren.

Hans Rainer Sepp hebt den praktischen Gehalt der Phinomenolo-
gie Husserls, Schelers und Heideggers hervor und beleuchtet in dieser

22

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Perspektive das Verhiltnis Levinas’ zu den genannten Autoren. Deren
vorrangiges Ziel sei es von Anfang an gewesen, die menschliche Exis-
tenz aus der neuzeitlichen Verabsolutierung des wissenschaftlichen
Weltzugangs herauszulgsen und den Lebensvollzug in eine authenti-
sche Gestalt zu tiberfiihren. Das bedeute zugleich, das Selbst aus seiner
urspriinglichen Normalitit zu befreien, in der es insofern »pervertiert«
sei, als es weder ganz bei sich noch ganz beim Anderen ist und in einer
anonymen Durchschnittlichkeit verharrt. Durch diese »Nivellierung«
werde das wahrhafte Selbst ebenso verstellt wie ein authentisches Ver-
hiltnis zu den Anderen. Sepp geht dieser Diagnose Husserls, Schelers
und Heideggers in Hinblick darauf nach, wie das Selbst in der Sicht
dieser Autoren anfanglich an anderes gebunden ist, um in einem zwei-
ten Schritt zu zeigen, wie sich das Selbst aus dieser entfremdenden
Verlustsituation jeweils entbindet und im Zuriickkommen zu sich be-
freit. Konkret vollzieht sich die Selbstwerdung bei Husserl in der Lo-
sung von der Weltverfangenheit durch die Epoché, bei Scheler durch
die Ausschaltung der Triebstruktur, mit der eine Losung von der Um-
weltgebundenheit einhergeht, und bei Heidegger im Durchbrechen der
Verfallenheit an das Man in der Grundstimmung der Angst. Sepp setzt
Levinas’ Position hierzu ins Verhiltnis; er beleuchtet, wie Levinas von
einem Selben, welches urspriinglich nicht in ein weltliches Bezugsver-
hiltnis eingelassenen ist, d. h. von einer urspriinglichen Trennung an-
statt von einer nivellierenden Verschmelzung des Selbst mit den An-
deren ausgeht. Levinas entwickle im Ausgang von der urspriinglichen
Trennung jedoch ebenso die Weisen des Verfalls und dessen Uberwin-
dung. Im Begehren des Genusses verfalle das zunichst bei sich seiende
Selbst der Welt, indem es sich in einer ersten Form der Transzendenz
iiberschreitet. Mit einer anderen Form der Transzendenz, dem meta-
physischen Begehren, realisiere sich bei Levinas die Uberwindung die-
ses Verfalls. Ziel des metaphysischen Begehrens ist der Andere, der
unerreichbar ist und somit die absolute Trennung wieder in das Selbst
einschreibt. Anders als in den Ausdeutungen Husserls, Schelers und
Heideggers ergebe sich daher nicht der wahrhaft Andere aus einer ra-
dikalen Ergreifung des Selbst, sondern umgekehrt, befreie sich das
Selbst von sich und zu sich in der Begegnung mit dem transzendenten
Anderen, der sich nicht reprisentieren ldsst.

Eine Bewihrung des Prinzips dezentrierter Subjektivitit wird in
Markus Pfeifers Beitrag »Levinas’ Philosophie als Position dezentrier-
ter Subjektivitit« unternommen. Levinas’ Philosophie wird darin als

23

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Ausdrucksform des nachmetaphysischen Denkens gefasst, in der die
dezentrierte Stellung des Subjekts den Status einer ethischen Forde-
rung gewinnt. Das Subjekt soll in der Beziehung zum Anderen seinen
Selbststand einbiiffen, um der Andersheit des Anderen gerecht werden
zu konnen. Levinas’ Philosophie des Anderen — des Anderen, der sich
in seiner Andersheit dem Subjekt entzieht und unvordenklich voraus-
liegt — wird auf die Moglichkeitsbedingungen hin befragt, die erfiillt
sein miissen, damit die ethische Verantwortung des ebenso radikal in-
dividuellen wie endlichen Subjekts vor dem Anspruch des Anderen
bestehen kann. »Dezentrierung des Subjekts« bedeutet bei Levinas da-
her, dass sich in das Subjekt der Bezug zu einer unverfiigbaren Fremd-
heit in Form der Beziehung zum Anderen einschreibt, wodurch das
Subjekt in der Levinasschen Ethik bis hin zum drohenden Selbstverlust
entfremdet wird. Das fiihrt zu einer Konstitution des ethischen Sub-
jekts, die keinen reflexiven Zusammenschluss des Ich mit sich selbst
mehr zulésst. Da Levinas aber am Subjektbegriff festhilt, muss er zei-
gen, wie trotz der entfremdenden Beziehung zum Anderen die Subjek-
tivitdt des Subjekts gewahrt bleiben kann. Pfeifers Uberlegungen fol-
gen Levinas’ Ausfithrungen iiber das Subjekt unter dessen Leitbegriff
der bis zur Selbstaufopferung dringenden »Stellvertretung« fiir den
Anderen. Darin wird eine neu zu denkende Identitit des Subjekts auf-
gedeckt, die das individuelle, in Verantwortung stehende Subjekt be-
stimmt und dessen Subjektivitit bewahrt. Diese der aktiv vollzogenen
reflexiven Identitit vorausliegende ethische Identitdt des Subjekts ent-
springt passiv der uniibertragbaren sowie unabweisbaren Verantwor-
tung des Subjekts fiir den Anderen, indem es als Einzelnes unaus-
tauschbar in die Verantwortung gerufen und dadurch ineins in seiner
Identitit fixiert ist.

LdszIl6 Tengelyi thematisiert in seinen »Betrachtungen tiber die
Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden« das komplexe
Verhiltnis zwischen der Verantwortung des Handlungssubjekts und
der Einbindung jeder Tat in die Wirkungsmechanismen der Welt. Ten-
gelyis Argumentation setzt dabei an, dass der Handelnde nicht blof3 fiir
dasjenige verantwortlich ist, was er ausdriicklich intendiert hat; ihm
kann auch die Vernachldssigung unbeabsichtigter, jedoch vorherseh-
barer Handlungsfolgen zur Last gelegt werden. Selbst wenn die un-
beabsichtigten Handlungsfolgen unvorhersehbar waren, kann der
Handelnde sich iiber sie kaum ohne weiteres hinwegsetzen. Fiir die
Beurteilung seiner Verantwortungsbewusstseins ist es somit von zen-

24

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

traler Bedeutung, ob bzw. inwieweit er nicht-intendierten Konsequen-
zen vergangener Taten fortan Rechnung trigt. Die Qualitit unserer
Handlungen als vom Subjekt zu verantwortender Taten ldsst sich somit
nicht im Blick auf isolierte Einzelakte, sondern nur im Rahmen von
Handlungszusammenhingen ermitteln. Dies schlieft ein, dass unser
kiinftiges Handeln eine Neuinterpretation vergangener Taten initiie-
ren kann. Damit wire es auch kurzschliissig, die Freiheit, die handelnde
Personen einander zuschreiben miissen, in punktuellen Willensent-
schliissen zu lokalisieren; ein adédquater Freiheitsbegriff muss vielmehr
unserer Verstrickung in die Wirkungsmechanismen der Welt Rech-
nung tragen. Diese manifestieren sich nicht bloB8 in unbeabsichtigten
Handlungsfolgen, sie beeinflussen auch — haufig zunéchst unbemerkt —
die Motivationsgriinde unserer Taten. Zwischen unserem Handeln und
unserer Selbstheit besteht ein doppelsinniges Verhiltnis. Auf der einen
Seite werden wir in der Abfolge unserer Handlungen immer wieder
mit bislang verborgenen Aspekten des — von den Wirkungsmechanis-
men der Welt affizierten — Motivationsgeflechts unserer Taten kon-
frontiert, wobei dieses Inne-Werden unseres Selbst als ein unab-
schlieflbarer Interpretationsprozess begriffen werden muss; in diesem
Sinne ist das Selbst ein »dezentriertes«. Auf der anderen Seite darf das
Selbst des Einzelnen nicht — im Sinne Hegels — mit der Abfolge seiner
Taten identifiziert werden: Hierbei droht die Dimension der Innerlich-
keit aus dem Blick zu geraten, die sich zwischen den Polen sprachloser
Verschlossenheit und eines Neubeginns der eigenen Lebensgeschichte
auf der Suche nach Authentizitit bewegt.

Klaus Diising umreift im Rekurs auf die Idee einer Geschichte des
Selbstbewusstseins im Deutschen Idealismus ein eigenes systemati-
sches Konzept der Struktur und Genese konkreten Selbstbewusstseins.
Er vertritt die These, dass das Phinomen des Selbstbewusstseins nur
mittels einer Stufenfolge von Modellen — im Sinne idealtypischer Ge-
stalten — des bewussten Selbstverhiltnisses fassbar ist. Diising halt am
idealistischen Leitgedanken eines Fortgangs zu immer adidquaterer
Selbsttransparenz fest, legt diesem jedoch kein determinierendes Prin-
zip zugrunde. Diising unterscheidet zwei Modelle des prireflexiven
und drei des reflektierten Selbstverhiltnisses. Die ersten beiden be-
schreiben die Voraussetzungen fiir die Ausbildung der spezifisch
menschlichen Sprache, mit der der Uberschritt zum reflektierten
Selbstverhiltnis erfolgt. Das basalste Selbstbewusstseinsmodell findet
Diising in Husserls Konzeption der Horizontstrukturen unserer Welt-

25

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

erfahrung; in ihnen wird das Selbst seiner Handlungsméglichkeiten
inne. Die Vergegenwirtigung dieser Moglichkeitshorizonte im Medi-
um affektiver Handlungstendenzen leitet zur nichsten Stufe iiber, auf
der sich das Selbst erstmals gegeniiber tritt — wenn auch in prareflexi-
ver Weise. Die elementare Gestalt des (sprachlich vermittelten) reflek-
tierten Selbstverhaltnisses bildet die Selbstzuschreibung von Eigen-
schaften, die direkter Beobachtung zuginglich sind (z.B. »Ich bin
Bergsteiger«). Solche Aussagen, die sich auf Teilaspekte der eigenen
Existenz beziehen, bereiten den Uberschritt zur nichsthoheren Stufe
vor, auf der sich das Selbst Merkmale seiner Personlichkeit im Ganzen
zuschreibt. Hierbei handelt es sich bereits um einen Akt der Selbst-
interpretation, da bei der Zuschreibung von Charaktereigenschaften
stets Deutungsspielraume auftreten. Auf der hochsten Stufe des reflek-
tierten Selbstverhaltnisses setzt sich der Einzelne mit den — eigenen
oder fremden — Interpretationen seiner Lebensgeschichte in der Weise
auseinander, dass er sich die Frage nach seiner kiinftigen Lebens-
fihrung explizit vorlegt. Er gelangt hierbei zu addquater Selbst-
transparenz, indem er sich dessen inne wird, dass er seine spezifischen
Moglichkeiten und Grenzen nur durch den Versuch aktiver Selbst-
bestimmung ausloten kann. Der Uberschritt zu dieser Bewusstseins-
gestalt ergibt sich nicht aus immanenter Notwendigkeit, sondern liegt
in der Verantwortung jedes Einzelnen.

Smail Rapic will durch eine immanente Kritik der Bedeutungs-
theorie, die Tugendhat in seinen Vorlesungen zur Einfiihrung in die
sprachanalytische Philosophie (1976) entwickelt, dessen These ent-
kriften, der subjektivititstheoretische Begriff der »Vorstellungg, d.h.
»mentalen Entitit«, sei durch die Ausbildung des sprachanalytischen
Paradigmas obsolet geworden. Tugendhats Bedeutungstheorie beruht
auf einer Synthese des gebrauchstheoretischen Ansatzes in Wittgen-
steins Philosophischen Untersuchungen (1958) mit der verifikationis-
tischen These seines Tractatus logico-philosophicus (1919): einen Satz
verstehen, besage zu wissen, was der Fall ist, wenn er wahr ist. Tugend-
hat identifiziert die Bedeutung eines assertorischen Satzes im An-
schluss an Frege und den frithen Wittgenstein mit seiner Verifikations-
regel. Den naheliegenden Einwand, diese sei nur in Form eines Satzes
intersubjektiv zugénglich, was auf einen unendlichen Regress fiihre,
will Tugendhat mittels der These abwehren, dass alle Strukturmomen-
te assertorischer Sitze — einschliellich des Begriffs der Wahrheit —
beim Spracherwerb anhand von Beispielfillen »vorgefiihrt« werden

26

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

konnen, wobei er diesen Terminus im Sinne von Wittgensteins Phi-
losophischen Untersuchungen versteht. Rapic zeigt zunichst, dass die-
ser Ansatz Tugendhat dazu zwingt, bei seiner Erklarung der Bedeutung
des Begriffs »wahr« die bereits von Locke und spiter von Quine als
fragwiirdig erwiesene These einer strikten Dichotomie von analyti-
schen und synthetischen Aussagen zu vertreten. Der hierdurch hervor-
gerufene Verdacht, dass Tugendhats Rekurs auf die Praxis des » Vorfiih-
rens« bei der Bedeutungsexplikation assertorischer Sitze unzulinglich
bleibt, wird nach Rapic durch dessen Analyse der Identifizierungsfunk-
tion singularer Terme erhirtet. Rapic unterzieht Tugendhats Kritik an
der Argumentation Kants in der zweiten » Analogie der Erfahrung« der
Kritik der reinen Vernunft, an die Husserl in seinen Wahrnehmungs-
analysen ankniipft, einer Metakritik. Tugendhat verwirft die These
Kants, die Verwurzelung der Differenz zwischen der subjektiven Ab-
folge unserer Wahrnehmungen und objektiven Zeitverhiltnissen in
der Kategorie der Kausalitit bilde ein konstitutives Moment des Ge-
genstandsbezugs unserer Erfahrung. Rapic versucht zu zeigen, dass in
Tugendhats Rekonstruktion der Bedeutung singuldrer Terme eine Lii-
cke auftritt, die nur geschlossen werden kann, wenn seine Kant-Kritik
revidiert und zugleich der subjektivititstheoretische Begriff der »men-
talen Entitdt« rehabilitiert wird.

27

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Formen der Selbstheit und Andersheit
in der Metaphysik

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /do/e Access



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie
als Wissenschaft bei Platon

Dirk Fonfara (Koln)

Schon an den Namen Platons kniipft sich die Konzeption
dieses [...] Ideals oder Prinzips, das gesamte Mensch-
heitsleben auf rationale Einsicht, also letztlich auf stren-
ge Wissenschaft zu griinden.!

Obwohl man bei Platon noch nicht von Ich, Person oder gar Subjekt
oder Subjektivitit sprechen kann, finden sich in einigen Schriften, etwa
in den Frithdialogen Charmides und dem Grofien Alkibiades, im Phai-
don und in der Politeia bis hin zum Timaios und zu den Nomoi, Uber-
legungen zum Selbst des Menschen bzw. zur Thematik der Selbst-
erkenntnis oder Selbstbeherrschung, was im ersten Teil (I) ndher
betrachtet sei.2 In engem Zusammenhang damit soll anschlieflend (II)
untersucht werden, auf welche Weise Platon die Philosophie als Wis-
senschaft begriindet: Im Phaidon fithrt Sokrates nach seiner Anaxago-
ras-Kritik bei der Suche nach den wahren Ursachen des Entstehens und
Vergehens eine Reihe von Voraussetzungen (hypotheseis) auf »etwas
Hinreichendes« (ti hikanon, 101e), d. h. nicht weiter auf seine Voraus-
setzungen Hinterfragbares zuriick, worin die Rechenschaftsablegung
(logon didonai), die allein wahre Erkenntnis ermdglicht, ihr Ziel (telos)
findet und somit zum Abschluss kommt. Nur angedeutet wird hier,
dass es sich bei diesem Hinreichenden um ein Prinzip (arché) handelt.
Deutlicher ist es bei einer zweiten Riickfiihrung im Liniengleichnis der

! Edmund Husserl: Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919. Hrsg. von
M. Weiler (Husserliana Materialien IV). Dordrecht/Boston/London 2002, 4.

2 Folgende Textausgaben werden zugrunde gelegt: Platon: Werke in 8 Binden. Griech.-
dt. Ubers. von Fr. Schleiermacher u.a. Hrsg. von G. Eigler. Darmstadt 31990; Platon:
Phaidon. Griech.-dt. Ubers. und hrsg. von B. Zehnpfennig. Hamburg 1991; Platon: Po-
liteia. In: Sémtliche Werke in zehn Béiinden. Griech.-dt. Nach der Ubers. Fr. Schleierma-
chers hrsg. von K. Hiilser. Bd. 5. Frankfurt/Leipzig 1991; Platon: Timaios. Griech.-dt.
Ubers., Anmerkungen und Nachwort von Th. Paulsen und R. Rehn. Stuttgart 2003.

30

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Politeia. Hier werden im obersten Seins- bzw. Erkenntnisbereich der
Vernunfteinsicht (n0ésis) im Unterschied zu dem darunter liegenden
Bereich der Verstandesgewissheit (dianoia) unter Verwendung der dia-
lektischen Methode die Voraussetzungen ebenfalls hinterfragt, bis man
bzw. so dass man zu einem voraussetzungslosen Ursprung (arché an-
hypothetos) gelangt, dem Anfang von allem (arché pantos), der Idee
des Guten, die gemif3 der Bestimmung am Ende des Sonnengleichnis-
ses »jenseits der Ousia« (epekeina tés ousias, 509b) liegt.3

Darauthin (I1I) soll die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in
den Bildungskanon der »Philosophenherrscher« (Politeia VII) einge-
ordnet werden, um daran aufzuzeigen, dass die seit Aristoteles vorherr-
schende Einteilung der philosophischen Wissenschaften (Met. E 1) be-
reits bei Platon angelegt ist: Im Unterschied zu den eigentlich als
»Kiinste« (technai) zu bezeichnenden und nur bisweilen so genannten
Wissenschaften, namlich den mathematischen Disziplinen, denen wie-
derum Gymnastik und musische Bildung vorausgehen, darf allein die
Dialektik mit Recht als Wissenschaft (epistémé) gelten. Zudem wird
sich herausstellen, dass die Lebensweise des Philosophen — ndmlich
seine Sorge um die Seele (epimeleia tés psychés), wie sie programma-
tisch in der Apologie zum Ausdruck kommt — und die Begriindung der
Philosophie als Wissenschaft nicht Themen zweier vollig disparater
Disziplinen darstellen, sondern jene Dialektik sich gerade als dasjenige
erweist, womit sich der um die Seele des Menschen, genauer: um den
verniinftigen, unsterblichen Seelenteil als dessen wahres Selbst sich
kiimmernde Philosoph befasst.

3 K. E. Kaehler ordnet jene arché, d.h. das Prinzip, wonach das Erste zu Allem jenseits
alles Seienden und seiner Erkenntnis sei, der zweiten, mittleren Epoche der Metaphysik
zu, im Unterschied zu dem absoluten Subjekt als vollendetem Prinzip der neuzeitlichen
Metaphysik, das sich nicht nur als »das Erste zu Allem, sondern schliefSlich — eben in der
Vollendungsphase der geschichtlichen Neuzeit — auch das Erste in Allem« erweist, und
erortert dariiber hinaus dessen Transformation in das dezentrierte Subjekt als Prinzip
der Philosophie »nach« der Metaphysik, als Prinzip des nachmetaphysischen Denkens.
Vgl. K. E. Kaehler: »Hegel und das Prinzip der neuzeitlichen Metaphysik«. In: Meta-
physik als Wissenschaft. Hrsg. von D. Fonfara. Freiburg/Miinchen 2006, 346366, hier:
348, 350, 360; ders.: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch iiber das Re-
sultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Ch. Hubig. Berlin/New York 2002, 323-336.

31

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

I.  Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons
Seelenlehre

Auch wenn in der Forschung bisweilen der Anschein erweckt wird, es
gebe bei Platon eine Lehre vom Ich* oder im Rahmen einer »pythago-
reisierenden Theorie« der Seele im Phaidon zumindest ein »okkultes
Ich«® oder in Frithdialogen gar eine Grundlegung der Subjektivitit®
bzw. einen Vorldufer moderner Selbstbewusstseinstheorien,” soll im
Folgenden dafiir argumentiert werden, dass Platon allenfalls Uberle-
gungen zum Selbst des Menschen im Kontext seiner Tugend- und See-
lenlehre anstellt, indem er in den Frithdialogen Charmides und Alki-
biades I, in Politeia IV und IX, im Timaios und in den Nomoi die Seele
oder einen besonderen Teil der Seele als das Selbst oder wahre Selbst
des Menschen bestimmt.®

Im Frithdialog Charmides wird bereits die Frage nach der Selbst-
erkenntnis oder nach dem Selbst aufgeworfen.’ Mit Riickgriff auf die

+ Vgl. W. Senz: Platons Lehre vom Ich im Rahmen der Vergegenwirtigung der dialek-
tischen Differenz. Frankfurt a. M./New York 2002, bes. 7, 215-218. Untersucht werden
in dieser Arbeit die Dialoge Sophistes, Politikos und Timaios. Die erstgenannten Dialoge
seien Konstruktionen als Konsequenzen einer partiell defizitir konzipierten noetischen
Dialektik. In einer Riickprojektion der Kantischen Transzendentalphilosophie auf Platon
werden Inkonsequenzen in dessen Aussagen iiber das Ich ausgemacht.

5 Vgl. A. Bichli/A. Graeser: Art. »Seele«. In: Grundbegriffe der antiken Philosophie.
Hrsg. von A. Béchli und A. Graeser. Stuttgart 2000, 177-185, hier: 183.

¢ F.von Kutschera (Platons Philosophie. Bd. III. Paderborn 2002, 253-263) sieht diese
Grundlegung der Subjektivitit in dem in seiner Echtheit umstrittenen Dialog Alkibia-
des I.

7 Vgl. K. Gloy: »Platons Theorie der epistémé heautés im Charmides als Vorldufer der
modernen Selbstbewusstseinstheorien«. In: Kant-Studien 77 (1986), 137-164.

8 Zu Recht urteilt E-P. Hager erheblich zuriickhaltender: »Das seiner selbst bewusste
denkende Ich und Subjekt des Menschen [...] ist bei Platon noch nicht eigens zum
Thema gemacht, sondern nur am Rande angedeutet.« (Hager: »Vom Sokratischen Zwei-
fel zur platonischen Gewissheit«. In: Museum Helveticum 34 (1977), 99-121, hier:
111).

9 Vgl. hierzu E. Martens: Das selbstbeziigliche Wissen in Platons Charmides. Miinchen
1973, bes. 39-68; G. Santas: »Socrates at Work on Virtue and Knowledge in Plato’s
Charmides«. In: Exegesis and Argument. Studies in Greek Philosophy, presented to
G. Vlastos. Hrsg. von E. N. Lee u.a. Assen 1973, 105-132; T. G. Tuckey: Plato’s Char-
mides. Cambridge 1951. ND Amsterdam 1968, bes. 23-26, 107 {.; Th. Ebert: Meinung
und Wissen in der Philosophie Platons. Untersuchungen zum Charmides, Menon und
Staat. Berlin/New York 1974, 55-69; G. Schmidt: »Platons Vernunftkritik oder die
Doppelrolle des Sokrates im Dialog Charmides«. In: ders.: Der platonische Sokrates.

32

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Maxime hippokratischer Therapie, dass mit dem Ganzen auch der Teil
zu behandeln sei, konne man die Augen nicht heilen ohne den Kopf,
diesen nicht ohne den Leib und den Leib nicht ohne die Seele (156e).
Vielmehr miisse man auf das Ganze seine Sorge (epimeleia) richten.
Da alles aus der Seele entspringe, mdge man sie durch schone »logoic,
durch die in der Seele die Tugend der Besonnenheit (séphrosyné) ent-
stehe, zuerst und am meisten behandeln (malista therapeuein), um
dem Kopf und dem iibrigen Korper Gesundheit zu verschaffen
(157a-b). Ein Mensch, der sich selbst nicht kennt (agnoounta auton
heauton), kann nicht besonnen sein (164d), denn das Sich-Selbst-Er-
kennen (to gigndskein heauton), d.h. die Erkenntnis seiner selbst,
macht gerade die Besonnenheit aus. Sie ist unter allen Erkenntnissen
sowohl Erkenntnis ihrer selbst als auch Erkenntnis der iibrigen Er-
kenntnisse, ja sogar die Erkenntnis der Unkenntnis (166e—~167a). Der
Besonnene wird daher sich selbst erkennen und auch begriinden kén-
nen, was er wirklich weifs und was nicht, und ebenso bei anderen beur-
teilen konnen, was sie wissen oder zu wissen glauben. Besonnenheit
erweist somit sich zwar als ein Wissen seiner selbst und der iibrigen
Arten von Wissen, aber {iber dessen Inhalt kann man nichts aussagen
(170d). Denn dass wir als dem Wissen gemifs Handelnde auch gut und
gliicklich wiren, kénnen wir dadurch nicht einsehen (173d). Es wird
weder die Gesundheit noch einen Nutzen bewirken (175a). Das Vor-
trefflichste von allen darf allerdings nicht vollig nutzlos sein. Die Un-
tersuchung tiber das Wesen der Besonnenheit endet somit aporetisch,
ohne die Wahrheit gefunden zu haben (alétheian heurein, 175d),
schlieBSlich haben sich ja die Besonnenheit und damit ebenso die Uber-
legungen zum Sich-Selbst-Erkennen als etwas véllig Unniitzes heraus-
gestellt. 10

Alkibiades 1, ein weiterer Frithdialog, umschreibt im ersten Teil

Gesammelte Abhandlungen 1976-2002. Wiirzburg 2006, 59-114, bes. 69-83; D. A.
Hyland: The Virtue of Philosophy. An Interpretation of Plato’s Charmides. Oxford 1981
sowie neuerdings M. Erler: Platon. Miinchen 2006, 108-112; ders.: »Platon«. In: Grund-
riss der Geschichte der Philosophie. Begriindet von Fr. Uberweg. Véllig neu bearbeitet
und hrsg. von H. Holzhey. Bd. 2, Teil 2: Die Philosophie der Antike. Hrsg. von H. Flas-
har. Basel 2007, 104—109.

10 Vgl. hierzu W. Schulz: »Das Problem der Aporie in den Tugenddialogen Platos«. In:
Die Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Hrsg. von D. Henrich, W. Schulz und
K.-H. Volkmann-Schluck. Tiibingen 1960, 261-275; B. Waldenfels: Das sokratische
Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis. Meisenheim a. Gl. 1961; M. Erler: Der Sinn der
Aporien in den Dialogen Platons. Berlin 1987.

33

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

das Nicht-Wissen als angebliches oder vermeintliches, nach Vollkom-
menheit strebendes Wissen. Hierzu bedarf es einer Sorge um sich
selbst (epimelésténai sautou, 127e). Wir miissen aber erst wissen, was
wir selbst sind (ti esmen autoi, 128e), d. h. was der Mensch ist, um auch
wissen zu kénnen, worin die Sorge um uns selbst (epimeleia hemén
autén) besteht.!! Also nur wenn wir das Selbst an sich (auto tauto)
finden, konnen wir auch finden, was wir selbst sind. Wie nun der
Schuster als der Gebrauchende von dem Werkmesser, das er gebraucht,
verschieden ist, so auch der Mensch von seinem Leib, den er gebraucht
(129a—e). Gebraucht wird dieser niamlich von der Seele. Demnach ist
der Mensch entweder die Seele oder der Leib oder beides zusammen als
ein Ganzes. Da er das den Leib Regierende sein muss, dieser aber nicht
selbst regiert, sondern regiert wird, bleibt nur {ibrig, dass der Mensch
entweder nichts oder aber seine Seele ist. Folglich erweist sich die Sorge
um sich selbst als eine Sorge um die Seele (epimeleia tés psychés).
Denn sie ist der »Kern« des Menschen, > macht ihn in seinem Wesen
aus und regiert ihn (archein), und damit zugleich auch den Leib. Es gibt
an uns selbst demnach nichts Eigentlicheres (kyridteron) als die Seele
(130a—d). Deshalb haben wir uns vor allem um sie zu sorgen (132c).
Wie aber konnen wir das Selbst (auto) am genauesten kennenlernen,
d.h. uns selbst erkennen?

Wie wir unser eigenes Auge in einem anderen Auge am genaues-
ten in dessen Zentrum, der Pupille, gleichsam in einem Spiegel, als
Abbild des Hineinschauenden erblicken, und zwar an der Stelle (topos)
des Auges, der dessen Tugend eigentlich innewohnt, und wie dabei das
Sehende mit dem Gesehenen zusammenfillt und somit gleichartig ist,
so erkennt auch die Seele sich selbst am besten, wenn sie in eine andere
Seele »schaut«, und am ehesten (malista) an der Stelle, der die Tugend
der Seele einwohnt, wenn man sich also auf das konzentriert, was die
spezifische und héchste Fihigkeit der Seele ist, nimlich das Denken

1 Th. A. Szlezak bemerkt, dass »das Selbst des Menschen [...] seit dem Groflen Alki-
biades »to hemeis« heif}t. Dieses Wir liegt im bewussten diskursiven Denken, im logis-
tikon also.« (Szlezak: »Psyche: ihr Ort im Menschen, im Kosmos und im Geist nach
Platon und Plotin«. In: Geist und Psyche. Klassische Modelle von Platon bis Freud und
Damasio. Hrsg. v. E. Diising. Wiirzburg 2008, 13-35, hier: 34).

12 Vgl. F von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. III (s. Anm. 6), 257. Vgl. auch die
Erlduterungen von J.-F. Pradeau (Platon: Alcibiade. Traduction inédite, introduction,
notes par J.-P. Pradeau. Paris 22000, 210-216) und N. Denyer (Plato: Alcibiades. Hrsg.
von N. Denyer. Cambridge 2001, 213-237).

34

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

(eidenai) und Einsehen (phronein), worin sie dem Gottlichen gleicht.
Denn es macht ihren gottlichsten Teil aus. Erkenntnis ist letztlich ein
gemeinsamer, dialogischer Prozess in einer Beziehung auf ein Anderes,
und die Selbsterkenntnis besteht offenbar darin, dass jener »Kern« des
Menschen, sein Selbst, in der Seele liegt. Infolgedessen wissen wir, was
fiir uns gut ist, und ebenso, was fiir andere gut ist (133a—e). Das Sich-
Selbst-Erkennen (to heauton gignéskein) gehort hier, wie auch im
Charmides (164dff.), zur Tugend der Besonnenheit (séphrosyné,
131b).

Ist die Echtheit des Groflen Alkibiades umstritten,’ so zeigt sich
in der Apologie (29e—30b), im Gorgias (501bff., 526d ff.) und vor allem
im Phaidon (64e ff., 82d ff., 107c), aber auch in der Politeia (618b—620d)
jener Sokratische Grundgedanke, dass die Sorge um sich selbst nicht als
Sorge um den Leib oder dufSeren Besitz, sondern als Sorge um die Seele
(epimeleia tés psychés) zu verstehen ist.'* Im Phaidon wird in diesem
Zusammenhang auch die Lebensweise des Philosophen deutlich:'5 Die
Seele steht in einem lange wihrenden Verhiltnis zu einem ihr Frem-
den, dem Leib (séma). Nach dem Tod ist sie von ihm abgesondert (ché-
ris) und fiir sich. Der wahre Philosoph kiimmert sich nicht um den
Leib, sondern ist vielmehr — soweit wie moglich — von ihm abgewandt
und der Seele zugewandt. Er bemiiht sich also, die Seele moglichst von
der Gemeinschaft mit dem Leib (koindnia tou sématos) zu lésen. Denn
bei der Erlangung von Einsicht (phronésis) steht er ihr im Weg. Des-
halb denkt die Seele, wobei ihr etwas von dem Seienden (ti tén ontdn)
offenbar wird (64e—65c), dann am besten, wenn nichts Leibliches sie
triibt oder verwirrt (66a), sondern sie am meisten ganz bei sich selbst
(malista auté kath’hautén) ist (65¢). Die Seele des Philosophen verach-
tet und flieht den Leib, sie kann ja nur dann ein jegliches Seiendes —
gemeint sind die Ideen — rein fiir sich fassen, wenn sie soweit wie mdg-
lich vom Leib geschieden ist. Infolgedessen liegt das Geschift des Phi-

13 M. Erler zihlt diesen Dialog zu den Dubia (Erler: »Platon«. In: Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie (s. Anm. 9), 290-294).

14 Vgl. M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 71f.

5 Vgl. zum Phaidon K. Bormann: Platon. Freiburg/Miinchen #2003, 96-140, die Ein-
leitung von B.Zehnpfennig (Platon: Phaidon. Hamburg 1991, VII-XXXIX) sowie
D. Frede: Platons Phaidon: der Traum von der Unsterblichkeit der Seele (Werkinterpre-
tationen). Darmstadt 1999, bes. 18-26, 6377, Th. Ebert: Platon: Phaidon. Ubersetzung
und Kommentar. Gottingen 2004, und F. von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. II.
Paderborn 2002, 7—44.

35

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

losophen darin, sein Leben lang zu betreiben, dass seine Seele rein ist,
d.h. sie vom Leib abzusondern und daran zu gewéhnen, moglichst fiir
sich allein zu bestehen, befreit vom Leib wie von Banden (desmoi, 67d).
Thre wahre Natur (aléthés physis) — dasjenige, was sie wirklich an sich
selbst ist, z. B. ob sie vielférmig (polyeides) oder einformig (monoeides)
ist — zeigt sich allerdings erst nach der Loslosung vom Kérper im See-
lengericht (vgl. Politeia X, 611aff.).

Im Phaidon ist aber bereits angedeutet, dass aufgrund der bisheri-
gen Lebensweise eine Seele korperartige Zusitze haben kann. Denn
wenn sie das Korperliche fiir das Wahre hilt, obwohl es nicht so ist,
und die Ideen als das geistig Erfassbare hasst, liegt der grofite Irrtum
vor (83¢-d). Dann wird sie mit dem Korper gleichsam zusammenwach-
sen wegen ihres stindigen Zusammenseins (synousia) mit ihm (81c),
wird an ihn >genagelt< und somit selbst korperartig (sdmatoeides, 83d).
Diese Seelen werden spiter, im Seelengericht, dazu gezwungen um-
herzuirren und Strafe zu erleiden fiir ihre schlechte Lebensweise, bis
sie durch die Begierde des sie noch begleitenden Korperlichen wieder in
einen Leib gebunden werden, und zwar bei einem Leben in Vollerei,
Ubermut und Trunkenheit in Esel, bei einem Leben in Riuberei, Un-
gerechtigkeit und Herrschsucht hingegen in Wolfe, Habichte oder Gei-
er (81d-82a). Diejenigen Seelen, die Tugenden wie Besonnenheit und
Gerechtigkeit nur aus Gewohnheit und Ubung, aber ohne jegliche Ein-
sicht ausiibten, gehen in eine gesellige und zahme Gattung ein, etwa in
Bienen, Wespen oder Ameisen oder wieder in Menschen (82b). Wenn
eine Seele hingegen ganz bei sich selbst ist, wird sie des Reinen (katha-
ron), immer Seienden (aei on), Einférmigen (monoeides), Unsterb-
lichen (athanaton) und Géttlichen teilhaftig (synousia tou theiou,
83e). Wann immer ihr dies moglich ist, ndmlich bei der Einsicht
(phronésis), hat ihr Umbherirren ein Ende und verhilt sie sich immer
gleich, weil sie jenes sich immer gleich Verhaltende bertihrt.

Da es dem Korper von Natur aus zukommt zu dienen (douleuein)
und beherrscht zu werden (archesthai), der Seele jedoch zu herrschen
(archein), ist sie dem Gottlichen, Unsterblichen, geistig Erfassbaren
(noéton), Einformigen, Unauflosbaren (adialyton) und immer gleich
und selbig sich Verhaltenden (aei hdsautds echei kata tauta) sehr ahn-
lich (homoiotaton, 80b) und eng verwandt, der Korper aber dem
Menschlichen (anthrépinon), Sterblichen (thnéton), geistig Unerfass-
baren (anoéton), Vielformigen (polyeides), Auflsbaren (dialyton) und
nie gleich und selbig sich Verhaltenden. Die Seele eines philosophi-

36

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

schen Menschen kann sich Ruhe verschaffen, indem sie der Uberle-
gung (logismos) folgt und das Wahre (aléthes), Géttliche (theion) und
der Meinung Unzugingliche (adoxaston) erkennt (84a). Eine solche
Seele geht nach dem Tod fort zu dem ihr Ahnlichen (homoion, 81a),
d.h. zu dem Unsichtbaren, Unsterblichen und Einsichtigen (phroni-
mon), wo sie Gliickseligkeit erlangt und ganz bei sich selbst ist, ge-
trennt von Irrtum, Unverstand (anoia) und anderen menschlichen
Ubeln. Nur der wissensliebenden (philomathés) und vollkommen rei-
nen (pantelds katharon) Seele des Philosophen ist es vergonnt, in das
Geschlecht der Gotter (genos theén) zu gelangen (82b—c). Denn er er-
kennt, dass die Seele im Korper gefesselt (82¢) und gezwungen ist,
durch ihn wie durch ein Gefingnis hindurch das Seiende, die Ideen, zu
betrachten, stellt fest, dass die Untersuchung mittels der Sinne voller
Tduschung ist, und versucht deshalb, jene Fessel zu lgsen — also die
Sinne nicht zu gebrauchen, es sei denn, dies ist notwendig, wie zu Be-
ginn des Wiedererinnerungsprozesses (73¢, 76a) — und nicht das Wahr-
nehmbare und Sichtbare anstelle des geistig Erfassbaren (noéton) und
Unsichtbaren (aides) fiir das Wahre zu halten. Entscheidend ist also
eine Loslgsung (lysis) der Seele vom Korperlichen als einem ihr Frem-
den und damit eine Enthaltung von Lustempfindungen und Begierden,
soweit sie es vermag, und zwar sowohl jetzt als auch spiter.

Grundsitzlich wird die Seele im Phaidon als ein dem Unzusam-
mengesetzten sehr Ahnliches und ihm eng Verwandtes charakterisiert
und nicht von einzelnen Teilen der Seele gesprochen. In anderen Dia-
logen nimmt Platon jedoch eine Differenzierung verschiedener Ver-
mogen oder Arten der Seele vor. Wihrend im Gorgias die Tugend der
Besonnenheit als eine Geordnetheit der Seele bestimmt wird
(506¢-507a) und somit implizit mehrere Komponenten vorausgesetzt
werden, die untereinander in >Unordnung« geraten konnen, werden in
DPoliteia TV im Kontext der seit Ambrosius von Mailand so genannten
Kardinaltugenden unterschiedliche Seelenvermégen explizit von-
einander abgegrenzt, ebenso bei ihrer Veranschaulichung im Bild vom
Seelentier (Politeia IX) oder im Gleichnis vom Seelenwagen des Phai-
dros. Was aber ist nun angesichts einer solchen Pluralitit von Seelen-
vermogen als das Selbst des Menschen aufzufassen?

In Politeia IV gleicht die Tugend der Besonnenheit einem Ein-
klang (symphdnia) und Zusammenstimmen (harmonia), da sie als eine
Geordnetheit (kosmos) und Mifligung (enkrateia) bestimmter Liiste
und Begierden anzusehen ist (430e). Diese Konstellation bezeichnet

37

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

Platon als »Herr-seiner-selbst-Sein« oder »Sich-selbst-Uberlegensein«
(kreitton hautou, 431b).16 Im Hinblick auf die Seele gibt es offenbar
etwas von Natur Besseres und etwas von Natur Schlechteres. Wenn
das erstere iiber letzteres herrscht, bedeutet dies, Herr seiner selbst zu
sein, namlich seine Liiste und Begierden, und damit sich selbst zu be-
herrschen. Aber wenn das kleine von Natur aus Bessere von der Menge
des von Natur aus Schlechteren iiberwiltigt wird, liegt der entgegen-
gesetzte Zustand vor, ein Sich-selbst-Unterlegensein. Besonnenheit ist
somit die Einmiitigkeit (homonoia) des besseren und schlechteren See-
lenvermégens dariiber, welches von beiden regieren (archein) soll
(431d-432a). Die Herrschaft gebiihrt dem Verniinftigen (logistikon),
das fiir die gesamte Seele zu sorgen hat (441e) und dabei von dem
Mutartigen (thymoeides), seinem Verbiindeten (symmachos) gegen
das Begehrungsvermégen (epithymétikon), unterstiitzt wird. Daraus
ergibt sich als Bestimmung der Gerechtigkeit, dass ein jedes Seelenver-
mogen nicht Fremdes verrichtet (allotria prattein), d.h. die verschiede-
nen Krifte in der Seele nicht vielgeschiftig sind (polypragmonein),
sich nicht gegenseitig in Tatigkeiten der anderen einmischen, sondern
jedes das Seinige und ihm wirklich Angehorige (6 onti ta oikeia) tut,
sich selbst beherrscht (arxanta auton hautou) und ordnet (kosmésan-
ta), somit Freund seiner selbst (philon heautd) ist und zu einer Zusam-
menstimmung beitrigt (443d). Eine auf diese Weise geordnete und ge-
rechte Seele zeichnet sich durch ein naturgemifles Verhiltnis von
Herrschen und Beherrschtwerden (kratein kai krateisthai) aus (444d).
Eine solche harmonische Konstellation kann man mit den drei Haupt-
gliedern Grundton, Terz und Quinte eines wohlgestimmten Akkords
vergleichen, weil hier auch aus vielen einer wird.

Aus der Annahme mehrerer Seelenverméogen resultiert sowohl
ein geforderter Bezug auf sich selbst bzw. auf das Seinige als auch das
Verdikt, sich auf etwas Unnatiirliches und daher Fremdes zu richten,
deshalb wird die Beherrschung seiner selbst fiir eine gesunde Seele ver-
langt. Je nachdem, welches Vermégen in einer Seele die Leitung inne
hat, spricht Platon von drei Arten (tritta gené) von Menschen (Politeia
IX, 580d-581e): Regiert das Vernunftvermogen (logistikon), ist der

16 Vgl. zur Besonnenheit in Politeia IV K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 158£,; J. An-
nas: An Introduction to Plato’s Republic. Oxford 1981, 115-118; W. Kersting: Platons
Staat. Darmstadt 22006, 151-155, 167f., und jiingst F. Finck: Platons Begriindung der
Seele im absoluten Denken. Berlin/New York 2007, 216—218.

38

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Mensch weisheitsliebend (philosophos), im Fall des Mutartigen (thy-
moeides) ist er streitliebend (philonikos), und wenn das Begehrungs-
vermogen (epithymétikon) herrscht, handelt es sich um einen eigen-
niitzigen (philokerdés) Menschen (581c). Im Bild vom Seelentier
(588c-592b), das aus einem vielgestaltigen Wesen, einem Lowen und
vor allem aus dem »inneren Menschen des Menschen« (tou anthrépou
entos anthrépos, 589a) besteht, der das Vernunftvermogen représen-
tiert, zeigt sich, dass es fiir einen Menschen das Beste ist, wenn das
Gottliche (theion) und Einsichtige (phronimon) ihn lenkt (590d).7

Im Spitdialog Timaios wird deutlich, warum Platon in jenem Bild
vom Seelentier das verniinftige Seelenvermogen (logistikon) als gott-
lich bezeichnet. Denn gemifs dem Mythos von der Weltentstehung
ahmten die Geschopfe den Schépfer (démiourgos) nach und brachten
das unsterbliche Prinzip (arché athanatos) der Seele in einen Kérper, in
dem sie eine andere Art (to allo eidos) der Seele hinzuftigten, namlich
das Sterbliche (to thnéton), das heftige und notwendige Empfindungen
(pathémata) in sich hat. Weil die Geschopfe sich aber scheuten, den
gottlichen, verniinftigen Teil der Seele zu beflecken, der sich am Kopf
befindet, siedelten sie den sterblichen Teil értlich getrennt (chéris) von
jenem an der Brust an, setzten den Hals dazwischen und das Mutartige
(thymoeides) zwischen Zwerchfell und Hals, allerdings niher an den
Kopf, um als Verbiindeter der Vernunft mit ihr zusammen die Begier-
den leichter in Schranken halten zu konnen, und schliefSlich das Begeh-
rungsvermogen (epithymétikon), das noch weiter unten zwischen
Zwerchfall und Nabel liegt (69d-70d). Auf diese Weise wurden die
beiden sterblichen Seelenteile deutlich von dem gottlichen Kern abge-
hoben, dem allein unsterblichen Vernunftvermégen, aufgrund dessen
der Mensch ja »kein irdisches, sondern ein himmlisches Gewichs« ist,
dessen Wurzeln im Himmel befestigt sind (vgl. Tim. 90a). Die Sorge
um die Seele muss sich deshalb auf den rationalen Seelenteil als das
wahre, unsterbliche Selbst des Menschen konzentrieren.!8

Ahnlich dufert sich Platon auch am Ende seines letzten Werkes,
der Nomoi: Die Seele ist dem Korper vollkommen iiberlegen und schon
in diesem Leben (en t6 bié) dasjenige, was das Selbst eines jeden von

17 Zum Seelentier in Politeia IX vgl. K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 147 f.; W. Kers-
ting: Platons Staat (s. Anm. 16), 301-304, und jiingst Th. A. Szlezak: »Psyche: ihr Ort
im Menschen, im Kosmos und im Geist nach Platon und Plotin« (s. Anm. 11), 20-22.
18 Vgl. hierzu M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 134-139, 196{.

39

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

uns ausmacht. Dieses wahre Selbst, die unsterbliche gottliche Seele,
enteilt dann spiter zu »anderen Gottern« (alloi theoi), um ihnen Re-
chenschaft abzulegen (logon didonai), was fiir die Guten ermutigend
ist, fiir die Schlechten hingegen tiberaus schrecklich (XII, 959a—b).1? Im
Zusammenhang mit dem Primat der Seele gegentiber dem Korper kri-
tisiert Platon vorsokratische Auffassungen: Fiir ihn ist die Seele das
Alteste (presbytaton) und Géttlichste (theiotaton) von allem bewegten
Hervorgebrachten (966e) und somit auch alter als der Kérper, wihrend
die fritheren Philosophen jene fiir jiinger hielten und folglich die Kér-
per fiir die Ursachen (aitiai) des gesamten Kosmos (967b—c). Womit
sich nun die unsterbliche und verniinftige Seele, unser wahres Selbst,
genau befasst, soll im folgenden Abschnitt {iber Platons Begriindung
der Philosophie als Wissenschaft erliutert werden.

[l. Die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft in Platons
mittleren Dialogen

Die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft kann nur gelingen,
wenn eine Riickfiihrung auf ein erstes Prinzip (arché) méglich ist, wo-
von alles Ubrige abhingt. Als Grundlegung der Philosophie bzw. der
»abendlandischen Metaphysik«2 gilt Platons Phaidon, der zunichst
erortert werden soll. AnschliefSend soll die sich dort findende Riickfiih-
rung auf etwas Hinreichendes (hikanon, 101e), von dem es keine wei-
teren Voraussetzungen mehr gibt, mit dem Liniengleichnis (Politeia
VI) verbunden werden, da sich dort dasjenige, womit der Riickgang

19 Vgl. hierzu auch die ausfiihrliche Schilderung des Seelengerichts in Politeia X, 614a
ff.

20 H. Wagner (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissenschaft (Phae-
do 99D-107B)« [1966]. ND in: ders.: Kritische Philosophie. Systematische und histori-
sche Abhandlungen. Hrsg. von K. Birthlein und W. Flach. Wiirzburg 1980, 175-189,
hier: 185) bemerkt zutreffend: »Die Ideenlehre ist als Lehre vom Transzendenten Meta-
physik, diese Metaphysik wurde geschaffen, mufite geschaffen werden, damit eine
Grundlage fiir alles Erkennen und Begreifen da sei.« — G. Reale (»Die Begriindung der
abendlindischen Metaphysik: Phaidon und Menon«. In: Platon. Seine Dialoge in der
Sicht neuer Forschungen. Hrsg. von Th. Kobusch und B. Mojsisch. Darmstadt 1996,
6480, hier: 72-75) verbindet mit dem Phaidon ebenfalls die Begriindung der abend-
lindischen Metaphysik, allerdings vor dem Hintergrund der >Ungeschriebenen Lehrex.
Auch M. Erler (Platon (s. Anm. 9), 143) bezeichnet Platon jiingst als » Vater der Abend-
lindischen Metaphysik«.

40

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

endet, als Erstes oder Anfang von allem erweist, namlich als der nicht
weiter hinterfragbare und daher voraussetzungslose Ursprung (arché
anhypothetos).

Im Phaidon wird gemeinhin ein Abschnitt als sog. Autobiographie
des Sokrates bezeichnet (96a—102a), die als Erwiderung auf zwei Ein-
winde der pythagoreisch inspirierten Gesprichspartner Simmias und
Kebes eingeflochten wird, weil der Dialog sich im Anschluss an das
3. Argument fiir die Unsterblichkeit der Seele verlagert hat auf die
generelle Frage nach den Ursachen (aitiai) alles Entstehens und Ver-
gehens. Zu deren Beantwortung werden zunichst die Ansichten der
ionischen Naturphilosophen betrachtet (96a—97b), darauf die Nous-
Lehre des Anaxagoras (97b—99¢) und schliefSlich Sokrates’ eigene
Suche nach den wahren Ursachen mit Hilfe seiner Methode gemif3
bestimmter Voraussetzungen (hypotheseis), der hypothetischen Me-
thode (99d-102a).

Sokrates hatte sich von Anaxagoras, nach dessen Lehre der Nous
alles ordne (diakosmein) und die Ursache von allem (aitios pantdn) sei,
erhofft, einen Lehrer fiir die Ursachen des Seienden (aitiai peri ton
ontdén) gefunden zu haben. Dieser werde ihm sicher sagen kénnen, ob
die Erde rund oder flach sei, ihm ihre Ursache und Notwendigkeit er-
hellen (97c—e) und ebenso iiber Sonne, Mond, Sterne und andere kos-
mologische Fragen Auskunft geben konnen, und zwar jeweils unter
dem Aspekt, inwiefern es fiir ein jedes so, wie es ist, besser ist. Hier
wird der Ubergang von der mechanischen Welterklirung und ihren
materiellen Bedingungen zu einer teleologischen Ursichlichkeit deut-
lich, wenn alles sinnvoll und eines Guten wegen geschieht. Doch nach
der Lektiire der Schrift des Anaxagoras wurde diese Erwartung des
Sokrates enttduscht. Anaxagoras gebe, so die Kritik, gar keine Ursa-
chen fiir die Ordnung der Dinge (pragmata) an, sondern schiebe Luft,
Ather und vieles andere Sonderbare (atopa) vor (98c). Und obwohl er
den Nous als allein ohne jede Mischung, unbeschriankt (apeiron) und
selbstherrschend (autokrates) charakterisiert, falle er ins Stoffliche zu-
riick, wenn dieser Nous zugleich als das »Feinste und Reinste von allen
Sachen (leptotaton pantén chrématon kai katharétaton)« gilt.?! Sokra-

21 Anaxagoras: DK 59, B 12. In: Die Vorsokratiker 11. Griech.-dt. Ubers. und Erliute-
rungen von J. Mansfeld. Stuttgart 22003, 198-201. Vgl. zu Anaxagoras’ Nous-Lehre
und Platons Anaxagoras-Kritik K. von Fritz: »Der Nous des Anaxagoras«. In: Archiv
fiir Begriffsgeschichte 9 (1964), 87-102; Th. Buchheim: Die Vorsokratiker. Miinchen

41

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

tes wirft Anaxagoras vor, statt Ursachen auf wahrhafte Weise (aitiai
alethds, 98e), d.h. eigentliche, verniinftige Ursachen mit Riicksicht
auf das Beste, nur Faktoren anzufiihren, ohne welche das Verursachen-
de nicht Verursachendes ist, die somit lediglich als Mittel fungieren.
Thre Bezeichnung als Ursachen halt Platon hier fiir unpassend (99a-b),
spiter im Timaios nennt er sie Mit-Ursachen (synaitiai, Tim. 46e).
Sokrates beteuert, gerne jemandes Schiiler geworden zu sein; aber
dass das Gute als Ziel-Ursache alles verbindet und zusammenhilt, wo-
rin seine eigene Lehre durchschimmert, hat er in keiner friiheren An-
sicht entdecken konnen. Allerdings ist er weder imstande, eine derarti-
ge Ursache selbst zu finden (autos heurein, 99¢) noch von einem
Anderen zu lernen (par’ allou mathein). So muss er sich auf der Suche
nach Ursachen mit der »zweiten Fahrt« (deuteros plous, 99d) zufrieden
geben. Jener Begriff aus der Seefahrt besagt, dass man, wenn es nicht
hinreichend Wind zum Segeln gibt (erste Fahrt), selbst aktiv rudern
muss (als zweite Fahrt). Die »erste« Fahrt wiire dann analog die unmit-
telbare, intuitive Erfassung der Ursache ohne jede eigene Anstrengung.
Da diese Ursache aber nicht stofflich ist bzw. zu ihrer Auffindung die
sinnliche Wahrnehmung nicht hinreicht, bleibt dem Menschen nur die
zweite Fahrt, und zwar durch Denken.?? Sokrates nimmt seine Zu-
flucht zu den Argumenten oder Erklarungen (logoi), um die Wahr-
heit iiber das Seiende (alétheia ton ontdén, 99e) zu betrachten. Dabei

1994, 213-220; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 112-120; Th. Ebert: Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 343-349; R. M. Dancy: Plato’s Introduction of Forms. Cambridge
2004, 291-304, und F. Karfik: Die Beseelung des Kosmos. Untersuchungen zur Kosmo-
logie, Seelenlehre und Theologie in Platons Phaidon und Timaios. Miinchen/Leipzig
2004, 22-28.

2 Vgl. zur »zweiten Fahrt« bzw. zur Hypothesis-Methode Th. Ebert: Platon: Phaidon
(s. Anm. 15), 350-359; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 120-129; C.J. Rowe:
Plato: Phaedo. Cambridge 1993, bes. 238f. — R. Turnher fasst die »zweite Fahrt« dahin-
gehend auf, dass man anfinglich nicht in der Lage ist, die Ideen direkt zu schauen,
allerdings vor dem Hintergrund eines defizitiren Dialektikbegriffs bei Platon (Turnher:
»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung eines neuen Para-
digmas«. In: Platon iiber das Gute und die Gerechtigkeit. Hrsg. von D. Barbaric. Wiirz-
burg 2005, 109-120, hier: 118). Vgl. zu anderen Deutungen der »zweitbesten Fahrt« mit
Beriicksichtigung der aktuellen Forschungsergebnisse F. Finck: Platons Begriindung der
Seele im absoluten Denken (s. Anm. 16), 11-29.

3 M. Erler (Platon (s. Anm.9), 148-150) gibt »logoi« zutreffend mit » Argumente«
wieder, durch die allein Rechenschaft iiber etwas abgelegt werden kann, H. Wagner hin-
gegen mit »Gedanken« (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissen-
schaft« (s. Anm. 20), 177f., 187).

42

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

wird die Erklirung, welche man fiir die stirkste und stichhaltigste hilt,
zugrunde gelegt (hypothemenos, 100a) und dann dasjenige als wahr
gesetzt, was mit ihr iibereinstimmt (symphdnein), und was nicht als
unwahr; anschlieSend schreitet man zur nichst hoheren Annahme fort
(101d-e). Mit dieser »Hypothesis-Methode«?* ist nun nichts Neuarti-
ges (ouden kainon, 100b) gemeint, sondern das Aufzeigen der Ursache
in einem Riickgriff auf Altbekanntes: auf die Annahme von Ideen.?

Bereits im Friithdialog Euthyphron wird die Idee als sich selbst
gleich (auto hautd, 5d), Muster (paradeigma, 6e) und das eigentliche
Wesen (ousia, 11a) bestimmt, und anhand der Idee des Schonen im
Symposion dahingehend, dass sie nicht entsteht oder vergeht, nie
wichst oder schwindet, sondern unkérperlich und unverginglich,
immer seiend (aei on), an und fiir sich selbst (auto kath’ hauto), ein-
formig (monoeides), rein (katharon, 211d—e), unvermischt (ameikton),
gottlich (theion) und ihrer Natur nach wunderbar (thaumaston tén
physin) ist (210e). Im Phaidon gilt die Idee — wie im ersten Abschnitt
bereits skizziert — als sich immer gleich verhaltend, d.h. als unver-
anderlich, sowie als unsichtbar (aides) und nicht durch die Sinne, son-
dern nur durch die Uberlegung des Denkens (logismos tés dianoias)
erfassbar.

So greift Platon auch in jenem Argumentationsgang des Phaidon
bei der Suche nach den Ursachen auf die Annahme von Ideen zuriick,
namlich als eine Art der Ursdchlichkeit (eidos tés aitias): Es gebe ein

2 Vgl. hierzu P. Stemmer: Platons Dialektik. Berlin/New York 1992, 262-267; S. Scol-
nicov: Plato’s Method of Hypothesis in the Middle Dialogues. Cambridge 1973; V. Ka-
rasmanis: The Hypothetical Method in Plato’s Middle Dialogues. Oxford 1987; L. C. H.
Chen: Acquiring Knowledge of the Ideas. A Study of Plato’s methods on the Phaedo, the
Symposium and the central books of the Republic. Stuttgart 1992.

2 Zu vier wesentlichen Kennzeichen einer Idee als (1) Eines und Allgemeines, (2) das
Seiende selbst, (3) das stiindig Bleibende und (4) das rein Gedachte vgl. D. Fonfara: Die
Ousia-Lehren des Aristoteles. Untersuchungen zur Kategorienschrift und zur Meta-
physik. Berlin/New York 2003, 25-29; zur Bedeutung der Ideen vgl. M. van Ackeren:
Das Wissen vom Guten. Bedeutung und Kontinuitit des Tugendwissens in den Dialogen
Platons. Amsterdam/Philadelphia 2003, 159-165. — Anstelle einer methodisch gegen
Einwinde abgesicherten Ideenlehre oder gar Ideentheorie, wovon Th. A. Szlezak (Die
Idee des Guten in Platons Politeia. Beobachtungen zu den mittleren Biichern. St. Au-
gustin 2003, 43, 54, 76) ausgeht, spricht W. Wieland (Platon und die Formen des Wis-
sens. Gottingen 21999, 150, 156, 198f.) nur von einer Ideen-Annahme, D. Frede (Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 120-129) und J. Opsomer (»Drittes Bett, Artefakt-Ideen und die
Problematik, die Ideenlehre zu veranschaulichen«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s.
Anm. 3), 73-88, hier: 76, 86-88) von einer Ideen-Hypothese.

43

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

Gutes an sich, ein Schones an sich usw. Offenbar sieht er in der jewei-
ligen Idee die Erklirung mit der besten Begriindung und gréf3ten Plau-
sibilitét fiir das Sosein der Sinnendinge als die einzige, in der Priifung
iibrig gebliebene Voraussetzung. Es sind z. B. die vielen schonen Dinge
trotz ihrer jeweiligen Verschiedenheit auf das Schone selbst als ihre
Ursache zurtickzufithren wegen der Teilhabe-Relation: »Wenn etwas
anderes schon ist aufler dem Schonen selbst, dann wegen nichts ande-
rem, als weil es teilhat an jenem Schénen« (metechei ekeinou tou ka-
lou). Angesichts dieser schliissigen Argumentation (logos) konne er die
anderen »weisen Ursachen« (allai aitiai sophai) — hier wird die Ironie
des Sokrates deutlich — nicht verstehen, die er fiir unzureichend halt.
Denn nichts anderes macht die schénen Dinge schon als jenes Schone
selbst, und zwar durch dessen Anwesenheit (parousia) oder durch die
Gemeinschaft (koinénia) mit ihm (100c-d). Dass durch das Schone
selbst alle schonen Dinge erst schon werden, erweist sich also fiir mich
selbst (emautd) und jeden Anderen (allé) als das Sicherste (asphales-
taton, 100d). Analoges wird fiir die Idee der Grofe, der Kleinheit und
der Zweiheit dargelegt. Auf welche Weise soll denn sonst jedes Ding
werden, wenn nicht dadurch, dass es am eigentiimlichen Wesen (idia
ousia, 101c) teilhat?26 Es gibt keine andere Ursache dafiir, dass etwas
zweli ist, als seine Teilhabe an der Idee der Zweiheit. An diese sichere
Voraussetzung (hypothesis asphalés) mége man sich halten und deren
Folgen betrachten. Was von der Voraussetzung hergeleitet wird, wird
auf Ubereinstimmung mit ihr gepriift. Im positiven Fall wird von der
Voraussetzung ihrerseits Rechenschaft abgelegt (logon didonai, 101d),
und zwar auf dieselbe Weise: Es wird eine weitere, namlich die unter
den hoheren als am besten (beltiston) geeignete Voraussetzung voraus-
gesetzt (allé hypothesis hypothemenos). Bewidhrt sich diese erneut, ge-
langt man schliefSlich zu etwas Zureichendem oder Hinreichendem (hi-
kanon, 101e). Denn die Ursachenforschung darf kein infiniter Regress
sein, sondern muss notwendigerweise zu einem Ende kommen. Die fiir

%6 Vgl. zu Teilhabe und Ousia bei Platon F. G. Herrmann: »Metéchein, metalambanein
and the Problem of Participation in Plato’s Ontology«. In: Philosophical Inquiry 25
(2003), 19-56; ders.: »Ousia in Plato’s Phaedo«. In: New Essays on Plato. Language
and Thought in Fourth-Century Greek Philosophy. Hrsg. von F. G. Herrmann. Wales
2006, 43—73, bes. 46—54; M. Dixsaut: »Ousia, eidos et idea dans le Phédon«. In: Revue
philosophique de la France et de I'Etranger 116 (1991), 479-500, ND in: dies.: Platon et
la question de la pensée. Etudes platoniciennes I. Paris 2000, 71-91.

44

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Aristoteles” Philosophie bedeutsame These von der Unmadglichkeit
eines unendlichen Regresses findet sich also bereits bei Platon.

Was aber ist nun jenes Hinreichende? Im Phaidon wird dies nur
indirekt gesagt, indem davor gewarnt wird, nicht wie die Streitredner
Ursprung (arché, 101e) und Hergeleitetes zusammenzuriihren. Offen-
bar ist jenes Zureichende ein nicht weiter hinterfragbares und somit
voraussetzungsloses Prinzip (arché anhypothetos), als welches in der
DPoliteia die Idee des Guten fungiert.?

Zusammenfassend kann man festhalten, dass eine Wissenschaft,
die sich mit den ersten Ursachen des Entstehens und Vergehens befasst,
nicht erst in Aristoteles” Metaphysik (A 3-10), sondern schon in Pla-
tons Phaidon begriindet wird, ndmlich im Rahmen jener >Autobiogra-
phiec des Sokrates (96a—102a). In Verbindung mit einer Kritik an vor-
sokratischen Prinzipienlehren wird Platons » Annahme von Ideen« als
»zweitbeste Fahrt« (deuteros plous, 99d) gerechtfertigt, d.h. Rechen-
schaft iiber sie abgelegt (logon didonai) und als Ursachen (aitiai) fiir
das je verschiedene vielschichtige Sosein der an ihnen teilhabenden
Sinnendinge erwiesen. Die zweitbeste Fahrt fithrt logoi auf Vorausset-
zungen (hypotheseis) zuriick, bis man zu einem Hinreichenden (hika-
non) gelangt, das als Prinzip (arché) zu betrachten ist.

Ein Blick auf das Liniengleichnis (Politeia VI, 509d-511e) bekraf-
tigt dies: Im Zuge der Erorterung des hochsten Lehrgegenstandes (me-
giston mathéma), der Idee des Guten (idea tou agathou),® »durch wel-

7 Diese Verbindung zwischen dem »Hinreichenden« im Phaidon und dem vorausset-
zungslosen Ursprung im Liniengleichnis betont zu Recht W. Wieland (Platon und die
Formen des Wissens (s. Anm. 25), 217), wihrend P. Stemmer (Platons Dialektik (s.
Anm. 24), 262-267) beides deutlich voneinander trennt.

%8 Angesichts der uniibersehbaren Forschungsliteratur zu diesem zentralen Punkt von
Platons Philosophie sei hier nur exemplarisch hingewiesen auf W. Kersting: Platons
Staat (s. Anm. 16), 212-246, und R. Ferber (Platos Idee des Guten. St. Augustin 21989,
57-148). Ferber betont die absolute Transzendenz der Idee des Guten, dasselbe gilt fiir
H.J. Krédmer, Th. Szlezak (in: Platon: Politeia. Hrsg. von O. Hoffe. Berlin 1997, 179-
228) und J. Halfwassen (Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen zu Platon und Plotin.
Stuttgart 1992, 220-264; ders.: »Platons Metaphysik des Guten«. In: Ethikbegriindun-
gen zwischen Universalismus und Relativismus. Hrsg. von K. Engelhard und D. H. Hei-
demann. Berlin/New York 2005, 13—34) als Vertreter der >Ungeschriebenen Lehre<. Vgl.
auch die Sammelbinde von M. Vegetti (Platone. La Repubblica. Vol. V. Libri VI-VIL
Neapel 2003, darin besonders: F. Ferrari: »L'idea del bene: collocazione ontologica e fun-
zione causale«, 287-324) und M. van Ackeren (Platon verstehen. Themen und Perspek-
tiven. Darmstadt 2004).

45

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

che erst das Gerechte und alles, was sonst Gebrauch von ihr macht,
niitzlich und heilsam wird« (505a),% unterscheidet Sokrates im Linien-
gleichnis zwei Bereiche im Gebiet des Denkbaren (topos noétos, 509d),
denen die mathematischen Disziplinen (wie die Geometrie) bzw. die
Dialektik zugeordnet werden. Die ersteren gehen von Voraussetzun-
gen aus (ex hypothesedén), fithren sie aber nicht auf einen Anfang
(arché) zuriick, sondern zielen auf ein Letztes (teleuté) ab. Die Mathe-
matiker legen also keine Rechenschaft iiber ihre Voraussetzungen ab,
hinterfragen diese nicht weiter, sondern fiihren von ihnen aus ihre Be-
weise und gelangen schliellich an ihr Ziel, wobei sie sich sichtbarer
Gestalten (eidé horémena), d.h. sinnlicher Veranschaulichungen be-
dienen und sich auf logoi beziehen, aber nicht von diesen handeln.

Die Dialektik, der zweite Bereich im Gebiet des Denkbaren, geht
zwar auch von bestimmten Voraussetzungen aus, die angesetzt wer-
den, bedarf jedoch keiner sinnlich-wahrnehmbaren Veranschaulichun-
gen, sondern operiert ausschlief$lich mit Ideen (eidé). Diese ergreift die
Vernunft selbst unmittelbar, indem sie mittels des dialektischen Ver-
mogens (dynamis tou dialegesthai) Voraussetzungen nicht als blofSe
Ausgangspunkte (archai), sondern als wirkliche Voraussetzungen (t6
onti hypotheseis) auffasst, um fortzuschreiten und schliefSlich zu dem
voraussetzungslosen Anfang (arché anhypothetos, 510b), dem Anfang
von allem (arché pantos, 511b) zu gelangen, diesen zu erfassen und
wiederum bis zum Ende (teleuté) hinabzusteigen. Dieser Abstieg ist
eine erste keimhafte Andeutung des im Phaidros und vor allem im
Sophistes und im Politikos ausgearbeiteten Dihairesisverfahrens, einer
Einteilung der Begriffe nach Ideen. Was die dialektische Wissenschaft
(epistémé tou dialegesthai) in ihrer Aufstiegs- und Abstiegsbewegung
vom Seienden (on) und Denkbaren (noéton) einsieht, ist sicherer (sa-
phesteron) als das, was die so genannten Kiinste (technai) der Mathe-
matik betrachten, da die Mathematiker von ihren Ausgangspunkten
oder Voraussetzungen keine Vernunfterkenntnis (nous) haben — so
wie die Dialektiker —, sondern nur die Erkenntnisweise einer Verstan-
desgewissheit (dianoia, 511c-d). Infolgedessen erweist sich der Bereich
der Mathematik als etwas »dazwischen« (metaxy), da er nicht mehr

2 Die Funktion der Idee des Guten, Nutzen zu stiften, d.h. alle anderen Ideen iiber-
haupt brauchbar zu machen, hat vor allem W. Wieland (Platon und die Formen des
Wissens (s. Anm. 25), 159-185) hervorgehoben.

46

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

zum Bereich der bloflen Meinung (doxa), sondern bereits zum Denk-
baren gehort, aber auch noch nicht zur Dialektik.?

Ahnlich wie im Phaidon die Voraussetzungen auf ein Zureichen-
des, so werden sie im Liniengleichnis innerhalb des obersten Bereiches,
der Dialektik, auf einen keiner Voraussetzung mehr bediirfenden An-
fang zuriickgefiihrt. Dieser voraussetzungslose Ursprung (arché) ist in
der Politeia bekanntlich die Idee des Guten, das Gute selbst. Diese
héchste Idee als »Alma Mater der Ideen«3! begriindet im Bereich des
Denkbaren das wahrhaft und an sich Seiende. Sie ragt somit — als Ur-
sache im Sinne eines konstituierenden Grundes fiir die anderen Ideen
als eigentlich Seiende (ousiai), deren Sein und Bestdndigsein von der
Idee des Guten erst ermdglicht wird — iiber das wesentliche Sein der
iibrigen Ideen hinaus.?? Insofern liegt die Idee des Guten noch jenseits
der Ousia (epekeina tés ousias, 509b), als sie die bereits ontologisch

30 Der dritte Bereich des Liniengleichnisses ist in der Platonforschung umstritten: Wih-
rend K. Bormann (Platon (s. Anm. 15), 69-73) das Verhiltnis zwischen dem Bereich der
Mathematika und den reinen Ideen analog zu Ideen- und Sinnenwelt als Urbild-Abbild-
Relation deutet, d.h. die Mathematika als Abbilder reiner Ideen vor dem Hintergrund
der >Ungeschriebenen Lehre« mit Met. A 6 als ein »Zwischenreich« zwischen Sinnen-
dingen und Ideen, siecht W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25),
212) »in der Gedankenwelt des Liniengleichnisses fiir die Annahme spezifisch mathe-
matischer Gegenstinde keinen Platz« und vertreten J. Mittelstral (»Die Dialektik und
ihre wissenschaftlichen Voriibungen (Buch VI, 510b-511e und Buch VII, 521¢-539d)«.
In: Platon. Politeia (s. Anm. 28), 229-249, hier: 237-243) und W. Kersting (Platons
Staat (s. Anm. 16), 219-223) mit guten Griinden die These, der Bereich handle von
einzelnen mathematischen Ideen, da sich der Mathematiker bereits im Bereich der
epistémé befinde, der wiederum nur Ideen zu seinem Gegenstand haben kann, jedoch
nicht bis zum voraussetzungslosen Anfang als Ursprung von allem gelange. Hingegen
fasst R. Turnher (»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung
eines neuen Paradigmas« (s. Anm. 22), 118) den Bereich der Hypotheseis als »begriff-
lich-sprachliche und gleichnishaft-anschauliche Reprisentation des Ideal-Allgemeinen
auf der Ebene der Dianoia« auf, aber nicht als »eine neben den Ideen bestehende eigene
Klasse von Gegenstindenc, d.h. von Objekten der mathematischen Disziplinen.

31 'W. Kersting: Platons Staat (s. Anm. 16), 218.

32 1. Deretic (»Doppelte Paradoxa. Platon iiber die Idee des Guten«. In: Platon iiber das
Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22), 137148, hier: 145) bezeichnet die »zweite
Seefahrt« im Phaidon als »erste Transzendenz«, nimlich von der Erscheinungswelt zur
Ideenwelt, die Erfassung der Idee des Guten als zweite Transzendenz, da sie »Einsicht
jenseits der Grenzen der ousia gewihrt«, ndmlich als Schau, Betrachtung oder »Erleuch-
tung«. Auch R. Ferber spricht bei der Idee des Guten von einer Transzendenz zweiter
Stufe (»Ist die Idee des Guten nicht transzendent oder ist sie es doch? Nochmals EPE-
KEINA TES OUSIAS«. In: Platon iiber das Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22),
149-174, hier: 153). Zu Einwinden gegen diese Seinstranszendenz vgl. M. Baltes: »Is

47

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

ausgezeichneten Ideen wiederum {iibersteigt als voraussetzungsloser
Ursprung, weshalb sie nicht auf dieselbe Weise Idee sein. Dadurch wird
es noch schwieriger, ein solches Prinzip anzugeben.?* Denn neben jener
berithmten, die Transzendenz betonenden Kennzeichnung des an sich
Guten am Ende des Sonnengleichnisses wird von ihm ebenso gesagt, es
sei — zwar nur mit Mithe (mogis), aber dennoch — zu schauen (hora-
sthai), Ursache (aitia) alles Richtigen und Schonen und die Herrscherin
(kyria) im Bereich des Denkbaren (517b—c) als das Glianzendste (pha-
notaton, 518c) und Gliickseligste unter dem Seienden (eudaimonesta-
ton tou ontos, 526¢), als das Beste oder Trefflichste (ariston) und des-
halb Ziel des Erkennbaren (telos tou noétou, 532b—c). Wie aber kann
dieses im Gesamtkontext des Bildungskanons von den angehenden
Philosophen konkret erreicht werden?

[ll. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse
(mathémata)

In Politeia VIl wird die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in einer
Zusammenschau von Kenntnissen, die im Anschluss an das Hohlen-
gleichnis in ihrer jeweiligen Bedeutung fiir den kiinftigen Philosophen
erldutert werden, niher in den Blick genommen. Dabei entwirft Platon
eine erste Einteilung der philosophischen Wissenschaften: Fiir die von
ihm geforderte »Umlenkung der Seele« (psychés periagdgé, 521c) als
» Auffahrt zur wahren Philosophie« (aléthés philosophia) oder als »Zug
(holkon) der Seele vom Werdenden zum Seienden« sind bestimmte
Kenntnisse (mathémata) als propadeutische Disziplinen hilfreich: Die
musische Ausbildung gehort wie die Gymnastik zu jenem Bildungs-

the Idea of the Good in Plato’s Republic Beyond Being?« [1997]. In: ders.: Dianoémata.
Kleine Schriften zu Platon und zum Platonismus. Stuttgart/Leipzig 1999, 351-371.

33 Offenbar ist sich Platon des Problems einer adéquaten begrifflichen Fassung des Gu-
ten bewusst gewesen, wie eine Stelle im Spitdialog Philebos deutlich macht: Uns sei
»wieder die Kraft des Guten in die Natur des Schénen entflohen. [...] Wenn wir also
nicht in einer Idee (mia idea) das Gute einfangen konnen, wollen wir es in diesen dreien
zusammenfassen — Schonheit (kallos), VerhiltnismaBigkeit (symmetria) und Wahrheit
(alétheia) — und sagen, dass diese als Eines (hen) zu Recht angesehen werden konnen?«
(Phil. 64e—65a). Hier wird das Gute also nicht mehr als Idee bestimmt, es erweist sich
vielmehr als eine Einheit von Schonheit, MaSbestimmtheit und Wahrheit, die sich ge-
wissermafen >dariiberschieben«. Das Gute liegt somit dahinter, ist fiir uns nicht fassbar
und entzieht sich auf diese Weise der Untersuchung.

48

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

kanon. Trotz der in Politeia II-I1I (376e—403c) skizzierten engen Ver-
bindung von Philosophie und Musik, die im Ubrigen auch im Phaidon
zu finden ist,?* erzieht die Musik die Philosophen zwar durch Gewch-
nung mittels des Wohlklangs (harmonia) zur Wohlgestimmtheit und
mittels des Zeitmafles (rhythmos) zu einer Wohlgemessenheit (eu-
rhythmia), flof3t ihnen jedoch keine Wissenschaft (epistémé) ein.
Auch die unedlen Kiinste (banausoi technai, 522b) entfallen. Aber es
gibt etwas Gemeinsames (koinon), das alle Kiinste, Verstandnisse und
Wissenschaften bendtigen und deshalb jeder als erstes erlernen muss:
Zahlenlehre (Arithmetik), Messkunst (Geometrie), Sternenkunde (As-
tronomie) und Harmonielehre als mathematische Kenntnisse (mathé-
mata), die den Philosophen die Schau des Guten erleichtern (526¢). Die
Arithmetik beschiftigt sich mit der Einheit, die Geometrie mit der Er-

3 Im Phaidon berichtet Sokrates von seinen Traumen, in denen er mehrfach den gott-
lichen Auftrag erhilt, sich »musisch zu betitigen« (mousikén poiei, 60e). Diesen zu
erfiillen, ist ihm als Diener Apollons (85b) eine heilige Pflicht. Auf diese Weise wird er
zu dem ermutigt, was er ohnehin die ganze Zeit betreibt, da die Philosophie gerade als
»hochste Form des Musischen« (philosophia megisté mousiké, 61a) gilt.

3% Ein Teil der musischen Bildung betrifft den Gesang (melos), genauer: die zuldssigen
Tonarten, Instrumente und Zeitmafle (rhythmoi, 111, 398c—403c). Tonart und Zeitmaf3
miissen dabei dem Wort (logos) folgen. Die klagenden Tonarten, die vermischt lydische
und hochlydische, sind auszuschliefen, ebenso die bei Symposien iiblichen >weichli-
chen« Tonarten: die ionische und die lydische (399a), es bleiben somit die dorische und
die phrygische Tonart {ibrig. Als angemessene Instrumente kommen Lyra und Kithara
in der Stadt, eine Art Pfeife fiir den Hirten auf dem Land, in Frage. Geeignete Zeitmafle
(Rhythmen oder Taktarten) eines geordneten (kosmios) und tapferen Lebens (andreios
bios) sind Daktylos, Jambus und Trochaios. Das Wohlgemessene folgt dem schénen Vor-
trag, die Art des Vortrags wiederum der Gesinnung der Seele (400a—d). Daraus ergibt
sich im Hinblick auf den hohen Status der Musik fiir die Ausbildung des Philosophen:
»Das Wichtigste in der Erziehung beruht auf der Musik, weil Zeitmaf8 (rhythmos) und
Wohlklang (harmonia) vorziiglich in das Innere der Seele eindringen und sich ihr auf
das Kriftigste einprigen, indem sie Wohlanstindigkeit (euschémosyné) mit sich fiihren
und also auch wohlanstindig machen.« Der so Erzogene wird spiter, wenn ihm die ver-
niinftige Rede (logos) nahegetreten ist, »diese am meisten lieben, da er sie an der Ver-
wandtschaft erkennt. [...] Werden wir nun auch nicht eher Musiker (mousikoi) sein, wir
selbst und die Wichter, die von uns erzogen werden sollen, bis wir die Ideen (ta eidé) der
Besonnenheit (s6phrosyné) und Tapferkeit (andreia) und das, was dem verschwistert ist,
erkennen [...] und denken, dass dies derselben Kunst (techné) und Beschiftigung (me-
leté) angehore? — Ganz notwendig.« (401d—402c). — Dieses Zusammenfallen der see-
lischen Gesinnung mit der Musik, die in der Gestalt (eidos) mit ihr iibereinstimmt
(symphénounta), erweist sich als das Schonste (kalliston) und Liebenswiirdigste (eras-
midtaton, 402d). — Vgl. hierzu G. Schmidt: »Die Rolle der Musik in Platons Staat«. In:
ders.: Der platonische Sokrates (s. Anm. 9), 19-31, bes. 22-27.

49

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

kenntnis des Immerseienden (aei on), so dass auch sie die Seele zur
Wahrheit hinleitet (527b). Analog sind Astronomie und Harmonik,
die die Pythagoreer zu Recht als »verschwisterte Wissenschaften«
(adelphai epistémai, 530d) auffassen, ebenfalls »sehr niitzlich fiir die
Auffindung des Guten und Schénen« (531c¢).

Infolgedessen gelten die mathematischen Disziplinen als Mitdie-
nerinnen und Mitleiterinnen (symperiagdégoi, 533d), als Vorspiele oder
Priludien (prooimia, 531d) fiir die eigentlich zu erlernende Melodie
(nomos), die Dialektik. Sie befassen sich zwar mit dem Seienden, aber
nur traumend, da sie ja unbewegte (akinétoi) Voraussetzungen gebrau-
chen und keine Rechenschaft ablegen. Denn wenn man den Ursprung
von etwas nicht kennt, kann man auch keine Wissenschaft davon be-
treiben. Allein die dialektische Methode hinterfragt auch ihre Voraus-
setzungen und geht bis zum Anfang selbst (arché auté, 533c) zuriick.
Jene Kiinste (technai) — so raumt Platon selbstkritisch ein — habe er aus
Gewohnheit bisweilen Wissenschaften genannt, aber eigentlich be-
notige man fiir sie einen anderen Namen, der etwas >Helleres< besagt
als Meinung (doxa), jedoch etwas >Dunkleres< als Wissenschaft (episté-
mé). Zuvor — namlich im Liniengleichnis — hat Platon ihre Erkenntnis-
weise als Verstandesgewissheit (dianoia) bezeichnet. Da dort dem
obersten Linienabschnitt die hochste Erkenntnisstufe, die Vernunftein-
sicht (noésis), zugeordnet wird, welche hier das gesamte Gebiet des
Denkbaren umfasst und demgegentiber der oberste Bereich als Wissen-
schaft oder Wissen (epistémé, 533e) gekennzeichnet wird, zeigt sich,
dass die philosophische Fachterminologie noch nicht endgiiltig fixiert
ist, was ja zuvor bei den Erdrterungen zum Phaidon deutlich wurde
anhand der Verwechslung von wahrer Ursache und Mit-Ursache.3

Was macht nun den Platonischen Philosophen als Dialektiker aus?
Er operiert rein gedanklich (logd), ohne jede sinnliche Wahrnehmung

36 Dadurch werden Gemeinsamkeiten der Platonischen Schriften mit den sog. »esoteri-
schen« Texten des Aristoteles offenkundig, die nicht zur Veréffentlichung bestimmt
waren, sondern eher Vorlesungsmanuskripte fiir den internen Gebrauch darstellen, so
dass sich mégliche Inkonsistenzen auf die eigentiimliche Textbeschaffenheit des Corpus
Aristotelicum zuriickfiihren lassen. Da die Vorlesungen hiufig dieselben Grundthemen
von unterschiedlichen Ausgangspunkten aus behandeln, kam es zu Uberarbeitungen
und Wiederholungen, aber auch zu Widerspriichen oder Unklarheiten. Denn eine letzt-
giiltige Abrundung fand nicht statt. Vgl. hierzu H. Flashar: »Aristoteles«. In: Grundriss
der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike. Bd. 3. Basel 22004, 167-492,
hier: 179-182, 238{.

50

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

und zielt darauf ab zu erkennen, was ein jedes selbst (auton) ist, bis er
auch in Vernunfteinsicht (nous) erfasst hat, was das Gute selbst ist.
Dann ist er am Ziel (telos) alles Erkennbaren, kann fiir ein jedes die
Erklarung des Wesens (logos tés ousias hekastd) angeben — also auch
das Gute bestimmen (dihorisasthai), und zwar sogar dem Wesen nach
(kat” ousian, 534c)¥” — und auf diese Weise sich selbst (hauté) und
jedem Anderen (alls) dariiber Rechenschaft ablegen. Alle anderen
Kiinste und Verfahren beziehen sich entweder auf Vorstellungen oder
Begierden der Menschen oder haben mit Hervorbringungen (geneseis),
Zusammensetzungen (syntheseis) oder mit deren jeweiliger Pflege
(therapeia) zu tun. Die Dialektik liegt wie ein Sims oder Gipfel (thrin-
kos, 534e) tiber den Kenntnissen (mathémata). Denn keine andere
Kenntnis kann auf sie noch gesetzt werden, sondern mit ihr kommen
die Kenntnisse zu einem Ende (telos, 534e).3® Nicht ohne Grund be-
zeichnet Sokrates die Dialektik im Philebos als »Gottergeschenk«
(16¢=17a).

Es kann festgehalten werden, dass sich im Zusammenhang mit der
Bestimmung der Dialektik in Politeia VII erste Ansitze einer Eintei-
lung der philosophischen Disziplinen, Kiinste und Kenntnisse finden,
die Aristoteles in seiner Metaphysik weiterentwickelt hat. Denn be-
reits Platon unterscheidet Kiinste (technai), die sich auf Bediirfnisse
und Hervorbringungen beziehen, Kenntnisse (mathémata), d.h. ma-
thematische Disziplinen, und die Dialektik als die einzige wahre phi-

37 Demgegeniiber vertritt C. J. de Vogel (Rethinking Plato and Platonism. Leiden 1986,
45-50) die These, das Wesen des Guten konne nicht erkannt werden, da es jenseits des
Seins ist. — W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25), 48, 196 f.) ist
der Ansicht, dass die Idee des Guten zwar erkennbar sei, aber nur mit Hilfe von Ver-
gleichen und Bildern, d. h. nur indirekt, nicht aber durch systematische Begriffsbildung;
R. Robinson (Plato’s Earlier Dialectic. Oxford 1953) geht davon aus, dass sie allein auf
diskursivem Wege erkannt werde. Nur so lasse sich die Moglichkeit des Philosophenkd-
nigtums aufrecht erhalten, das »zwar schwierig, aber nicht unméglich« (502¢) ist. Nach
K. Oehler (Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristo-
teles. Miinchen 1962) wird die Idee des Guten unmittelbar durch intellektuelle An-
schauung erfasst, die nicht von propositionaler Natur sei und fiir die Platon die Meta-
pher des Schauens (theasthai) geprigt habe.

38 W. Kersting (Platons Staat (s. Anm. 16), 223, 256) versteht die Dialektik als ein
»Leuchtfeuer«, ein »unabschliefbares Unternehmenc, so dass »letztbegriindete We-
senserkenntnis nie erreicht« werden kann. Auch fiir R. Ferber (Die Unwissenheit des
Philosophen oder Warum hat Plato die >ungeschriebene Lehre< nicht geschrieben?
St. Augustin 1991, 21) ist das letzte Erkenntnisziel fiir den Menschen unerreichbar,
was sich allerdings nur schwer mit jener Textstelle aus Politeia VII vereinbaren ldsst.

51

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

losophische Wissenschaft. Allerdings werden wegen einer nicht immer
addquaten und bisweilen dquivok verwendeten, noch nicht begrifflich
streng fixierten Terminologie die Kenntnisse gelegentlich entweder
unter die Kiinste subsumiert oder sogar als Wissenschaften bezeichnet.
Die Aufgliederung der Disziplinen erfolgt bei Platon im Rahmen der
propadeutischen Fragestellung, ob jene dem Philosophen die Schau der
Idee des Guten erleichtern und somit diese hochste Form des Erken-
nens vorbereiten und vorbilden (propaideuein, 536d) oder nicht. Eben-
so ist deutlich geworden, dass Platons Uberlegungen zur Dialektik als
wahrer Wissenschaft und zum Selbst des Menschen nicht unverbun-
den nebeneinander stehen, sondern eng aufeinander bezogen sind,
wenn man die Funktion der Ideen beriicksichtigt. Der Mensch findet
ja gerade dann seine Gliickseligkeit und ist ganz bei sich selbst, wenn
seine Seele oder sein wahres Selbst, das der Idee bzw. dem Unzusam-
mengesetzten, Unverginglichen und Unsichtbaren sehr verwandt ist,
sich vom Korperlichen, Sinnlichen und Verginglichen abwendet und
jenem Unveranderlichen und Géttlichen zuwendet, den Ideen, auf die
sich der sich um seine Seele sorgende Philosoph richtet, soweit und
sooft es ihm maglich ist. In dieser Hinwendung zeigt sich das Streben
des Menschen nach Gottihnlichkeit (homoiosis thed, Theait. 176b).

IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

Edmund Husserl hat Platon nicht nur wegen seiner Begriindung der
Philosophie als strenger Wissenschaft gerithmt, sondern auch wegen
jener Verbindung von Ideenlehre bzw. Dialektik mit der Sorge des Phi-
losophen um die Seele. Husserl bemerkt, dass sich »Platons Enthiillung
der Ideen [...] am Selbstgesprich (Logos) der Seele mit sich selbst«
orientiere.? Die umfangreichste zusammenhingende Auseinanderset-
zung mit Positionen aus der Geschichte der Philosophie enthilt die
Kritische Ideengeschichte, der Erste Teil der Vorlesungen iiber Erste
Philosophie, die Husserl in Freiburg im WS 1923/24 gehalten hat.#

3 Edmund Husserl: »Einleitung zur dritten Fassung des Encyclopaedia Britannica Ar-
tikels«. In: Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Hus-
serliana IX. Hrsg. von W. Biemel. Den Haag 1962, Beilage XXIX, 517-519, hier: 517.

# Diese Einschitzung stammt von R. Boehm (Einleitung des Herausgebers. In: E. Hus-
serl: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische [deengeschichte. Husserliana VII.
Den Haag 1956, XI-XXXIV, hier: XXVI). Vgl. dazu auch D. Henrich: »Uber die Grund-

52

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Dort handelt er vor dem Hintergrund seiner eigenen transzendentalen
Phidnomenologie als einzig »echter« Wissenschaft von den bisherigen
>Ersten Philosophien<*! und schitzt an Platon in explizitem Rekurs auf
Politeia VII, dass er »die ihm historisch vorgegebenen Wissenschaften
als blofle Vorstufen solcher echt rationalen Wissenschaften wertet«
(Hua VII, 327) und »erst mit Platon die reinen Ideen: echte Erkennt-
nis, echte Theorie und Wissenschaft und — sie alle umspannend — echte
Philosophie in das Bewusstsein der Menschheit traten«. Er sei deshalb
der »Vater aller echten Wissenschaft« und »der Schépfer des philoso-
phischen Problems und der Wissenschaft von der Methode«. Seine
Dialektik bezeichnet Husserl als » Anfang einer neuen Epoche« (Hua
VII, 12£.). Beide haben sich intensiv mit dem Eidos beschiftigt, 2 wo-
bei Husserl Platons Terminologie (idea, eidos, methexis) in seine Lehre
vom Wesen aufgenommen hat, »aber rein gefasst und frei von allen
metaphysischen Interpretationen«.® Dennoch wurde bald nach der
Veroffentlichung der Logischen Untersuchungen (1900/1901) gegen
Husserls Methode der Wesensschau, mit der er beansprucht, zu aprio-
rischen Erkenntnissen zu gelangen, der »Platonismus«-Vorwurf er-
hoben*, den er in der 2. Auflage (1913) jener Schrift entkriften

lagen von Husserls Kritik der philosophischen Tradition«. In: Philosophische Rundschau
6 (1958), 1-26. — Husserls ausfiihrlichste Behandlung der griechischen Philosophie fin-
det sich in der Freiburger Vorlesung vom WS 1919/20 »Einleitung in die Philosophie«
(Archiv-Signatur: F I 40), die in Kiirze erscheint (Husserliana Materialien IX. Hrsg. von
H. Jacobs. Dordrecht 2010). Husserl rithmt Platon hier als »Entdecker der Idee«
(Bl. 43a), weshalb dieser zugleich als »Entdecker des Apriori« gelte (Bl. 49b) und Hus-
serl bei ihm »Keime der Logik« als »Vorahnung einer formalen Ontologie« (Bl. 6a)
sieht: »In den Platonischen Untersuchungen liegt der Ursprung der allgemeinen Logik
oder vielmehr der allgemeinen Wissenschaftstheorie« (Bl. 7a). »Uberhaupt muss man
sagen, dass Platon, in seiner Dialektik in alle Korrelationen des Wesens der Erkenntnis
hineinforschend, schon ein deutliches Absehen zeigt auf eine universelle Wissenschafts-
theorie. Darin lagen grofle Anstofe fiir die Zukunft.« (Bl. 90a).

4 Vgl. dazu die von L. Landgrebe angeregte Arbeit von A. Ponsetto: Die Tradition in
der Phinomenologie Husserls. Meisenheim 1978, bes. 11-42, sowie D. Fonfara: »Zwi-
schen Tradition und Innovation: Aristoteles’ >doxographische« Methode — mit einem
Ausblick auf Husserl«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s. Anm. 3), 102-132, hier:
127-132.

4 Vgl. B. Hopkins: »Husserlian Transcendental and Eidetic Reductions and the Inter-
pretation of Plato’s Dialogues«. In: Bochumer Philosophisches Jahrbuch fiir Antike und
Mittelalter 7 (2002), 81-114, bes. 84, 90f., 96f., 111-113.

# E. Husserl: Erfahrung und Urteil [1939]. Untersuchungen zur Genealogie der Logik.
Redigiert und hrsg. von L. Landgrebe. Hamburg 71999, 411.

# Vgl. A. Lowit: »Pourquoi Husserl n’est pas platonicien«. In: Les études philosophi-

53

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

konnte.* So versteht Husserl in dem 1924 in Japan erschienenen
2. Kaizo-Artikel unter Wesensforschung »die reine und konsequente
Ubung der schon von Sokrates-Platon in die Wissenschaft eingefiihrte
Methode der Ideenschau«, grenzt sich aber insofern deutlich von Platon
ab, als er nicht beabsichtige, »irgendwelche der philosophischen Inter-
pretationen zu tibernehmenc, d.h. sich »mit irgendwelchen (ob Plato-
nischen oder nachplatonischen) metaphysischen Erbteilen zu belasten,
welche mit dem Begriff der Idee [...] historisch verhaftet sind«.*
Trotz aller Hochschitzung Platons angesichts seiner Begriindung
der Philosophie als strenger Wissenschaft fillt Husserl das folgende
abschlielende Urteil: »So kam es, dass die antike Wissenschaft [...]
bei all thren bewunderungswerten Leistungen doch nur das zustande
brachte, was wir dogmatische Wissenschaft nennen und nur als eine
Vorstufe echter philosophischer Wissenschaft statt ihrer selbst gelten
lassen« (Hua VII, 56). Dogmatisch sind jene Leistungen der antiken
Philosophie deswegen, weil »ihre Methoden und Theorien [...] nicht
aus den letzten Urspriingen in der transzendentalen Subjektivitit ge-
schopft« waren (Hua VII, 183). Fiir Husserl ist die wahre und echte
Erste Philosophie die »universale Wesenswissenschaft von der reinen

ques 9 (1954), 324-336; D. Souche-Dagues: »Le platonisme de Husserl«. In: Analecta
Husserliana 3 (1974), 335-360; F. I. Kersten: »The Occasion and Novelty of Husserl’s
Phenomenology of Essence«. In: Phenomenological Perspectives. Hrsg. von P. J. Bossert.
Den Haag 1975, 61-92, hier: 61-67, 90-92.

4 E. Husserl: »Entwurf einer Vorrede zur zweiten Auflage der Logischen Untersuchun-
gen«. In: Tijdschrift voor Filosofie 1 (1939), 106—133, 319-339, bes. 118-120, 131, ND
in: ders.: Logische Untersuchungen. Erginzungsband. Erster Teil: Entwiirfe zur Umar-
beitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede fiir die Neuauflage der Logischen Unter-
suchungen (Sommer 1913). Hrsg. von U. Melle. Hua XX/1. Dordrecht 2002, 272329,
bes. 282-284.

6 E. Husserl: »Die Methode der Wesensforschung« (1924). In: Aufsitze und Vortrige
(1922-1937). Mit erginzenden Texten hrsg. von Th. Nenon und H.R. Sepp. Hua
XXVII. Dordrecht/Boston/London 1989, 13-20, hier: 13. — Ebenso wirft Husserl vor
dem Hintergrund seiner eigenen, zwischen einem untersten, typischen Wesen und
einem exakten Wesen unterscheidenden Lehre Platon vor, er reduziere »die Idee auf
das allgemeine Wesen«, dies miisse »aber geschieden werden: [...] einerseits als typisch
Allgemeines, andererseits als exakt Allgemeines« (Ms. A III 11, Bl. 26b-27a). — Analog
kritisiert er Platon im Hinblick auf die Logik und den Erfahrungsbegriff: »Wie sehr
Platon sich bemiihte, in diesem radikalen Geiste eine Logik zu begriinden, zu den not-
wendigen Anfingen und Methoden drang er nicht durch. [...] Platon sieht, dass Erfah-
rung immerfort blof3 doxa ist, das ist sie in der Tat — als immerfort unerfiillte Intention.«
(Hua VII, 56, 323).

54

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Subjektivitit, [...] eine eidetische Wissenschaft vom ego cogito« (Hua
VII, 140), die Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivitat, die
er im Zweiten Teil der Vorlesungen iiber Erste Philosophie im Rahmen
seiner eigenen »Theorie der phdanomenologischen Reduktion« entfaltet
(Hua VIII, 44-131). Husserls Erste Philosophie, die auf universale Er-
kenntnis geht und sich daher von den positiven Wissenschaften, den
Tatsachenwissenschaften, abgrenzt, bleibt aber auf die zuvor kritisier-
ten Ansichten der Tradition bezogen, die trotz einiger vielversprechen-
der Ansatze nicht zu dieser »echten« Ersten Philosophie gelangt seien
(vgl. Hua VIII, 248-250).

Wenn man die von Husserl herausgestellte Begriindung der Phi-
losophie als strenger Wissenschaft durch Platon im Sinne einer Meta-
physik versteht, so ist diese Wissenschaft fiir Husserl nicht unmog-
lich.# Allerdings hat sie ihre Vorrangstellung als erste aller
Wissenschaften an die transzendentale Phianomenologie abgetreten
als die »Wissenschaft von der Methode iiberhaupt, von der Erkenntnis
iiberhaupt, [...] in der sich alle apriorischen Wissenschaften [...] als
entfaltete Verzweigungen ergeben« (Hua VIII, 249). Deshalb kann »ei-
ne solche (wie immer zu verstehende) Metaphysik, wenn sie wirklich
Wissenschaft vom Letzten und wirklich absolut gegriindete Wissen-
schaft sein soll«, nach Husserl keine Grundlegungsfunktion mehr be-
anspruchen, da sie noch »der Wissenschaft von der transzendentalen
Subjektivitit bedarf« (Hua VII, 70).4

4 Vgl. hierzu K. Mertens: Zwischen Letztbegriindung und Skepsis. Kritische Unter-
suchungen zum Selbstverstindnis der transzendentalen Phinomenologie Edmund Hus-
serls. Freiburg/Miinchen 1996, 26, Anm. 10.

4 Vgl. K. Funke: »Transzendentale Phinomenologie als Erste Philosophie«. In: Studi-
um generale 11 (1958), 564-582, 632—646; L. Lugarini: »L'idea della >filosofia primac e
la sua genesi storico ideale in Husserl«. In: aut aut 54 (1959), 377-392; J. Allen: »What
is Husserl's First Philosophy« In: Philosophy and Phenomenological Research 42 (1981/
82), 610-620; L. Landgrebe: »Phenomenology and Metaphysics«. In: Philosophy and
Phenomenological Research 10 (1949/50), 197-205; K. Hartmann: »Metaphysics in
Husserlian Phenomenology«. In: Journal of the British Society for Phenomenology 16
(1985), 279-293.

55

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Verborgenen des Geistes: »abditum mentis«
bei Augustinus und Meister Eckhart

Andreas Speer (Koln)

Der Philosoph ist der Freund des Begriffs, er erliegt der
Macht des Begriffs. Das bedeutet, dass die Philosophie
nicht eine blofSe Kunst der Bildung, Erfindung oder Her-
stellung der Begriffe ist, denn die Begriffe sind nicht
notwendig Formen, Fundstiicke, Produkte. Im strengen
Sinn ist die Philosophie die Disziplin, die in der Erschaf-
fung der Begriffe besteht.!

In diesem Beitrag verfolgen wir die Erschaffung eines Begriffs, der eine
beachtliche begriffsgeschichtliche Spur hinterlassen hat — bis hin zu
Holderlins Rede vom »Gott in uns« im Hyperion und dem jeder Refle-
xion vorgingigen »Seyn«.2 Diese Erschaffung ist nicht ein einmaliges
Ereignis, vielmehr ein Prozess, den wir an zwei entscheidenden Statio-
nen aufsuchen: bei Augustinus und bei Meister Eckhart. Mit dieser
Entscheidung verbindet sich eine These beziiglich der Genese des Be-
griffs »abditum mentis«, der nicht sogleich seine wirkungsgeschicht-
lich so machtige terminologische Prisenz besitzt.? Diese wird vielmehr
in einem zweiten Schritt »erschaffen«. Doch auch das ist nicht das En-
de. Denn die Erschaffung ist niemals abgeschlossen, sofern sie die Sa-
che der Philosophie ist.

I G. Deleuze/E. Guattari: Was ist Philosophie? Frankfurt a. M. 2000, 9 (frz.: Qu’est-ce
que la philosophie? Paris 1991).

2 Cf. Hyperion 1, 10. Hierzu D. Henrich: »Holderlin iiber Urteil und Sein«. In: Holder-
lin-Jahrbuch 1965/66, 73-96. Zur Wirkungsgeschichte siehe auch die Einleitung von
J. Kreuzer (cf. infra Anm. 6), LI-LXVII, bes. LXIII-LXVII.

3 Die wirkungsgeschichtliche Genese zwischen Augustinus und Meister Eckhart habe
ich in einer ausfiihrlichen Fassung dieses Beitrages dargestellt: »Abditum mentis«. in:
Per scrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung.
Loris Sturlese zum 60. Geburtstag gewidmet. Hrsg. von A. Beccarisi/R. Imbach/P. Porro
(CPTMA, Beihefte, 4). Hamburg 2008, 447-474, bes. 454—460.

56

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

I.  Augustinus

Hinc admonemur esse nobis in abdito mentis quarundam rerum quasdam
notitias, et tunc quodam modo procedere in medium atque in conspectu men-
tis uelut apertius constitui quando cogitantur.*

So werden wir darauf hingewiesen, dass wir im Verborgenen des Geistes
bestimmte Kenntnisse von bestimmen Dingen haben und dass diese dann
auf bestimmte Weise in die Mitte treten und im Blickfeld des Geistes sich
gleichsam offenkundiger formieren, wann immer sie gedacht werden.

Dieses Zitat aus dem vierzehnten Buch von De Trinitate ist die einzige
Belegstelle fiir den Begriff »abditum mentis«, der als Inbegriff der au-
gustinischen Noetik gilt und als Schliisselbegriff einer — um mit Alois
Haas zu sprechen — intellektualen Introversionsmystik, die sich in
Form einer als Selbsterkenntnis gekennzeichneten hochsten Form der
Erkenntnistitigkeit realisiert.5 Johann Kreuzer spricht gar von einer
»Entdeckung von Augustinus mit enormer Ausstrahlungskraft, die
(insbesondere iiber Meister Eckhart und Tauler) zum >Grund im Be-
wufStsein< mutiert — eine der nach Begriff und Sache prigenden For-
meln in der Diskussion des Deutschen Idealismus im Gesprich zwi-
schen Schelling, Hegel und Holderlin«.® Konsequent iibersetzt
Kreuzer im Lichte dieser Wirkungsgeschichte »in abdito mentis« auch
substantivisch mit »in dem Verborgenen des Geistes«.”

Doch vor einem Blick in die Wirkungsgeschichte soll die niichterne
Analyse des iiberraschenden Befundes stehen, den unsere erste Beob-
achtung ergeben hat. Es iiberrascht nicht nur die Tatsache eines singula-
ren Zeugnisses, sondern genaugenommen auch das Zitat selbst, denn

+ Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. W. J. Mountain/F. Glorie. Turnhout 1968 (CCSL
50A), 433,19-22.

5 A.M. Haas: Nim din selbes war. Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei
Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Fribourg 1971 (Dokimion, 3), 15
sqq-; R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Géttlichen. Eine Studie iiber den Gottes-
geburtszyklus und die Armutspredigt Meister Eckharts. Leiden/Boston 2006 (Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 88), 11 sqq.

¢ SoJ. Kreuzer in seinem Kommentar zu dieser Stelle in der von ihm besorgten dt.-lat.
Studienausgabe: Aurelius Augustinus: De trinitate. Hamburg 2001 (PhB 523), 405,
Anm. 76); sieche auch die Einleitung, LIX sqq. Dieser Ubersetzung folge ich in aller
Regel, behalte mir aber, wie etwa in der Ubersetzung des einleitenden Satzes, Abwei-
chungen vor.

7 Augustinus: De trinitate, hrsg. von J. Kreuzer, 201.

57

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

dieses kommt reichlich unspezifisch daher. Die Phrase »in abdito men-
tis« erscheint noch recht blass und weit davon entfernt, terminologisch
stabil und einschligig zu sein. Das zeigt auch der Vergleich mit den bei-
den anderen Belegstellen im augustinischen Oeuvre, in denen »abdi-
tumc in einem syntaktischen Zusammenhang mit »mens« auftritt.

Sicut autem aliquid invenire potuimus, quo manifestum esset nobis [...]: sic
in universa creatura occultis atque abditis sinibus, quos nec oculorum nec
mentis acie penetramus, novit quemadmodum malis Deus bene utatur, ut in
omnibus quae nascuntur et administrantur in mundo, voluntas omnipotentis
impleatur.®

Quamquam et illi qui catholici ex hac uita emigrarunt et aliquid litterarum
christianarum posteris reliquerunt, in quibusdam locis opusculorum suorum,
uel non intellecti, uel sicuti est humana infirmitas, minus ualentes acie men-
tis abditiora penetrare, et ueri similitudine aberrantes a ueritate, praesumto-
ribus et audacibus fuerunt occasioni ad aliquam haeresim moliendam atque
gignendam.’

Der vorliegende Befund weist nicht nur eine gegeniiber der Passage aus
De Trinitate XIV 7 9 unterschiedliche Semantik auf, sondern verweist
auch auf einen, wie wir im folgenden sehen werden, ginzlich anderen
Zusammenhang, der mit einem anderen augustinischen Schliissel-
begriff verbunden ist. Denn genaugenommen geht es in den beiden
Belegstellen aus Sermo 214 und aus De catechizandis rudibus um den
Begriff der »acies mentis«, der anders als »abditum mentis« bereits
terminologisch gefestigt ist. Dies wird sowohl durch die Anzahl wie
auch durch die systematische Konsistenz der zahlreichen Belegstellen
bei Augustinus bestitigt. !0

Demgegeniiber bleibt auch auf den zweiten Blick der eingangs
genannte und zudem alleinige Fundplatz von »abditum mentis« selt-
sam unbestimmt. Man hat den Eindruck einer eher beildufigen Bemer-
kung, erst recht wenn man sich die rhetorisch geschliffene Sprache

8 Augustinus: Sermo 214, n. 3, PL 38, 1067.

9 Augustinus: De catechizandis rudibus VIII 12 6; ed. 1. B. Bauer. Turnhout 1969 (CCSL
46), 134,36-42.

10 Die Stichwortsuche im CLCLT weist allein iiber sechzig einschligige Stellen zu »acies
mentis« im Werk Augustins auf, belegt jedoch auch, dass dieser Begriff bereits eine
Vorgeschichte im rémischen Stoizismus besitzt — insbesondere Cicero ist hier termino-
logisch einschligig — und von dort ausgehend in der frithen lateinischen Patristik bei
Tertullian, Laktanz, Ambrosius, dem Ambrosiaster und der Origenesiibersetzung Ru-
fins bezeugt ist.

58

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

Augustins vor Augen hilt. Bei Lichte besehen bezeichnet »in abdito
mentis« — anders als »acies mentis« — keine Instanz der »mens« (auch
nicht im Sinne einer »memoria principalis«!!), sondern eine besondere
Weise der Prisenz bestimmter Kenntnisse »in mente«. Genau betrach-
tet ist in der eingangs zitierten Passage die Rede von bestimmten
Kenntnissen (quasdam notitias), die wir im Verborgenen, d.h. unbe-
merkt besitzen. Man kénnte also auch iibersetzen: »So werden wir da-
rauf hingewiesen, dass wir unbemerkt in unserem Geist (in abdito
mentis) bestimmte Kenntnisse von bestimmten Dingen haben ...«.

Dieser erste Eindruck wird auch durch den unmittelbaren Kontext
von De Trinitate XIV 7 9 bestitigt. Das einleitende »hinc admonemur«
bezieht sich auf ein vorausgehendes Beispiel, das Augustinus einfiihrt,
um das Verhiltnis von cogitatio und notitia in ihrem Verhiltnis zu
intellectus und memoria zu verdeutlichen. Damit greift er das grofle
Thema des zehnten Buches von De Trinitate wieder auf, in dem Augus-
tinus das Sich-nicht-Kennen (non se nosse) vom Sich-nicht-Denken
(non se cogitare) unterschieden hatte.'2 Zugleich stellt er die Frage,
wie der Geist sich selbst suchen und finden konne, wenn er doch, wih-
rend er versucht, sich allein zu denken, immer wieder Gefahr lduft, sich
fiir das zu halten, ohne das er sich nicht denken kann: die Bilder der
wahrgenommenen Dinge, die — so Augustinus — »durch den Klebstoff
der Liebe (glutino amoris) auf erstaunliche Weise mit ihm zusammen-
hingen«.3

Im vierzehnten Buch nun geht es Augustinus nicht mehr um das
Problem der mangelnden Epoché des Geistes in bezug auf die Erkennt-
nisinhalte, sondern um die Frage, »wieso die Einsicht (cogitatio) zum
Denken (intellectus) gehort, die Kenntnis (notitia) einer Sache hin-
gegen, die der Geist besitzt, auch wenn er nicht an die Sache denkt, sich
blof auf die Erinnerung (memoria) erstreckt«.'* Die Beantwortung der

1 S J. Kreuzer in seiner Einleitung (cf. Anm. 6), XLIL

12 Augustinus: De Trinitate X 5 7; ed. Mountain/Glorie (cf. Anm. 4), 321,20-26.

13 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,4-9: »Sed quia in his est
quae cum amore cogitat, sensibilibus autem, id est corporalibus, cum amore assuefacta
est, non ualet sine imaginibus eorum esse in semetipsa. Hinc ei oboritur erroris dedecus
dum rerum sensarum imagines secernere a se non potest ut se solam uideat; cohaeserunt
enim mirabiliter glutino amoris.« — Cf. De Trinitate X 6 8; ed. Mountain/Glorie, 321,1-
2: »Errat autem mens cum se istis imaginibus tanto amore coniungit ut etiam se esse
aliquid huiusmodi existimet.«

4 Augustinus: De Trinitate XIV 6 9; ed. Mountain/Glorie, 432,55-61: »Sed quoniam
mentem semper sui meminisse semperque se ipsam intellegere et amare, quamuis non

59

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

Frage geht von der Unterscheidung aus, »dass es etwas anderes sei, eine
Sache nicht zu kennen (non nosse), etwas anderes an sie nicht zu den-
ken (non cogitare)«. Denn es konne sehr wohl geschehen, »dass der
Mensch etwas wisse, woran er nicht denkt, wenn er niamlich an etwas
anderes und nicht an dieses denkt«.'> Augustinus fithrt das Beispiel
eines in zwei oder mehreren Wissensgebieten Bewanderten an, der,
wenn er nur an eines von diesen denkt, dennoch auch das andere oder
die anderen kennt, selbst wenn er nicht aktuell an sie denkt, so wie der
Musiker, der sich gerade der Geometrie zuwendet, nicht aufhort, Mu-
siker zu sein. Mit vollem Recht, so Augustinus, sagen wir daher:

Der, den du jetzt iiber die Geometrie sich unterhalten siehst, ist auch ein
vollendeter Musiker; denn er erinnert sich (meminit) auch dieser Disziplin,
er sieht sie ein (intelligit) und liebt sie (diligat); aber wenngleich er sie kennt
und liebt, so denkt er doch jetzt nicht daran, weil er an die Geometrie denkt,
iiber die er sich unterhalt.16

An dieser Stelle nun folgt die eingangs zitierte Passage iiber die »im
Verborgenen des Geistes« (in abdito mentis) vorhandenen Kenntnisse
(notitias), die dann »auf bestimmte Art in die Mitte treten und im
Blickfeld des Geistes sich gleichsam offenkundiger formieren, wenn
man an sie denkt«.”” Dann niamlich, so fahrt Augustinus fort, »findet
der Geist, dass er sich erinnerte, einsah und liebte, woran er nicht dach-
te, als er an etwas anderes dachte«.’ Und Augustinus spitzt das Gedan-
kenexperiment noch weiter zu: Was ist, wenn wir an etwas lange nicht

semper se cogitare discretam ab eis quae non sunt quod ipsa est, circa eiusdem libri
decimi finem diximus, quaerendum est quonam modo ad cogitationem pertineat intel-
lectus, notitia uero cuiusque rei quae inest menti etiam quando non de ipsa cogitatur ad
solam dicatur memoriam pertinere.«

15 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,1-6: »Quapropter dili-
gentius illud consideremus exemplum quod adhibuimus ubi ostenderetur aliud esse rem
quamgque non nosse, aliud non cogitare, fierique posse ut nouerit homo aliquid quod non
cogitat quando aliunde, non inde cogitat. Duarum ergo uel plurium disciplinarum peri-
tus quando unam cogitat, aliam uel alias etiam si non cogitat nouit tamen.«

16 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,14—18: »Rectissime uero
dicimus: »Iste quem perspicis de geometrica disputantem etiam perfectus est musicus.
Nam et meminit eius disciplinae et intellegit et diligit eam, sed quamuis eam nouerit et
amet, nunc illam non cogitat quoniam geometricam de qua disputat cogitat.«

7 Cf. supra Anm. 2.

18 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,22-434,24: »tunc enim
se ipsa mens et meminisse et intellegere et amare inuenit etiam unde non cogitabat
quando aliunde cogitabat«.

60

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

denken und nur auf besondere Ermahnung hin iiberhaupt daran zu
denken vermogen? Wie konnen wir dann sagen, nicht zu wissen, dass
wir wissen? So sagt denn auch derjenige, der einen anderen erinnert,
demjenigen, den er erinnert:

Du weif3t dies, aber du weif3t nicht, dass du es weif3t; ich will dich erinnern,
und du wirst finden, dass du weifst, wovon du glaubtest, es nicht zu wissen.!”

Als Beispiel hierfiir nennt Augustinus wissenschaftliche Werke (litte-
rae), »die iiber solche Dinge geschrieben sind, deren Wahrheit der Le-
ser unter Fihrung der Vernunft (duce ratione) findet«, deren Evidenz
also nicht auf einer Geschichte (historia) und somit allein auf der
Glaubwiirdigkeit des Autors beruht, sondern bei sich selbst (apud se)
oder im Geist unter Fiihrung der Wahrheit (in ipsa mentis duce verita-
te) gefunden wird.2® Augustins Beispiel bestitigt also unsere bisherige
nicht-essentialistische Auslegung von »in abdito mentis« als eines be-
stimmten mentalen Zustandes, der zur mentalen Struktur des mensch-
lichen Geistes gehort, der nicht alles, was er weifs, zugleich in gleicher
Weise aktuell wissen kann. Hierzu bedarf es eines Zusammenspiels
von Erinnerung und Wissen, die intentional durch einen willentlichen
Akt, den Augustinus als Liebe bezeichnet, verbunden werden. Wer je-
doch auch auf eine Ermahnung oder Erinnerung hin die Wahrheit nicht
zu sehen vermag, der, so Augustinus, »ist in grofler Blindheit des Her-
zens zu tief in die Finsternisse der Unwissenheit hinabgetaucht und
bedarf einer wunderbaren gottlichen Hilfe, um zur wahren Weisheit
zu gelangen.«2!

Doch dann gibt Augustinus seiner Auslegung eine interessante
Wendung. Denn es geht ihm nicht um ein Wissen von etwas und ein
sich Erinnern an etwas — man konnte sagen an etwas Auferes —, son-
dern es geht Augustinus um das innere Erinnern (interior memoria)
des Geistes selbst, durch das er sich seiner erinnert, und um die innere

19 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,26-29: »Denique recte
ab eo qui commemorat ei quem commemorat dicitur: >Scis hoc sed scire te nescis; com-
memorabo et inuenies te scientem quod te nescire putaueras<.«

2 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,29-33: »Id agunt et
litterae quae de his rebus conscriptae sunt, quas res duce ratione ueras esse inuenit
lector, non quas ueras esse credit ei qui scripsit sicut legitur historia, sed quas ueras esse
etiam ipse inuenit siue apud se siue in ipsa mentis duce ueritate.«

21 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,33-36: »Qui uero nec
admonitus ualet ista contueri magna caecitate cordis tenebris ignorantiae demersus est
altius, et mirabiliore diuina ope indiget ut possit ad ueram sapientiam peruenire.«

61

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

Einsicht (intelligentia interior), durch die er sich einsieht, und um den
inneren Willen (voluntas interior), durch den er sich liebt. In diesem
Sinne wollte er das Beispiel verstanden wissen und durch dieses zeigen,
»wieso von dem, was in der Erinnerung erhalten ist, die Sehkraft des
sich Erinnernden geformt wird und wieso, wenn der Mensch denkt,
etwas Derartiges erzeugt wird, wie es in ihm war, als er es vor dem
Denken erinnerte«.2

Die drei Momente memoria — intelligentia — voluntas driicken
also nicht nur auf AufSeres bezogene, sondern auch, ja vorrangig innere
Prozesse der Seele aus, welche ihr Gewissheit ihrer selbst verleihen. Sie
sind — als Abbild des gottlichen Geistes, ja der Trinitat selbst — voll-
stindig aufeinander bezogene Prozesse ein und derselben mens. Da-
durch kann sich diese selbst zum Gegenstand einer Erkenntnis machen
und sich bewusst auf den Weg der Selbstreflexion begeben. Unabhin-
gig davon, ob sie zur Selbstreflexion kommt oder nicht, weif3 sie jeder-
zeit von sich selbst, da zu ihrem Wesen eine Erinnerung ihrer selbst
und eine Einsicht ihrer selbst (memoria sui et intelligentia sui) ge-
hort.

Von dieser Selbsterkenntnis spricht Augustinus im zehnten Buch
von De Trinitate. Eine wundersame Frage (mirabilis quaestio) sei dies,
wie der Geist sich selbst sucht und findet, wohin er sich bei seiner
Suche wendet und wohin er schliefSlich gelangt. »Denn was ist so sehr
im Geist wie der Geist selbst?«2* Vom Klebstoff der Liebe, der den Geist
auf erstaunliche Weise an die Bilder bindet, war bereits die Rede.?* Und
so formuliert Augustinus eine — auch wirkungsgeschichtlich - folgen-
reiche hermeneutische Regel:

2 Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 434,37-45: »Propter hoc
itaque uolui de cogitatione adhibere qualecumque documentum quo posset ostendi quo-
modo ex his quae memoria continentur recordantis acies informetur et tale aliquid gi-
gnatur ubi homo cogitat quale in illo erat ubi ante cogitationem meminerat, quia facilius
dinoscitur quod tempore accedit et ubi parens prolem spatio temporis antecedit. Nam si
nos referamus ad interiorem mentis memoriam qua sui meminit et interiorem intelle-
gentiam qua se intellegit et interiorem uoluntatem qua se diligit«.

3 Augustinus: De Trinitate X 12 19; ed. Mountain/Glorie, 332,1-17; cf. auch De Trini-
tate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 434,37—435,52.

2 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,1-3: »Ergo se ipsam que-
madmodum quaerat et inueniat, mirabilis quaestio est quo tendat ut quaerat aut quo
ueniat ut inueniat. Quid enim tam in mente quam mens est?«

% Cf. supra Anm. 13.

62

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

Wenn er [der menschliche Geist] also angehalten wird, sich selbst zu erkennen,
so soll er sich nicht suchen, als ob er sich selbst weggenommen worden wire,
sondern er soll das wegnehmen, was er sich hinzufiigte. Er ist namlich innerli-
cher nicht nur als das Sinnliche, das offenkundig drauflen ist, sondern auch als
dessen Bilder, die in einem bestimmten Teil der Seele sind, den auch die Tiere
haben, wenngleich sie keine Einsicht haben, die eine Eigentiimlichkeit des
Geistes ist. [...] Der Geist erkenne sich also selbst und suche sich nicht wie
einen Abwesenden, sondern richte die Aufmerksamkeit seines Willens, die
iiber andere Dinge dahinschweifte, auf sich selbst und denke sich selbst. So
wird er sehen, dass er niemals sich nicht liebte, niemals sich nicht kannte.26

Auch hier ist nicht von einer Instanz die Rede — weder im Sinne eines
verborgenen gottlichen Grundes oder eines »inneren Wortes« (verbum
intimum) noch im Sinne eines »apex mentis«, eines »Hochsten der
Seele, das auf ein urspriingliches, leitendes Prinzip des gesamten See-
lenlebens, auf den »Hauptteil der menschlichen Seele« (principale
mentis humanae)? verweist, in dem die Seele Gottes aufnahmefihig
ist und erst aus diesem Grund in sich selbst ein Bild Gottes finden kann.
Augustinus scheint vielmehr offenzulassen, wie jenes Vermégen des
inneren Menschen (hominis interioris potentia)® naher zu bestimmen
ist — eine ideale Situation fiir eine facettenreiche Rezeptionsgeschichte,
wie wir von anderen Beispielen wissen. Dass es zu einer solchen bedeu-
tungsgeladenen Folgelektiire iiberhaupt kommen kann, dafiir finden
sich bei Augustinus selbst — so haben wir zu zeigen versucht — bereits
eine Reihe von Anhaltspunkten, die es spiteren Lesern ermoglichen,
das Motiv des »abditum mentis« mit zentralen augustinischen Lehr-
stiicken zu verkniipfen. Hierzu zihlen etwa die Lehre vom inneren

% Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,11-325,25: »Cum igitur
ei praecipitur ut se ipsam cognoscat, non se tamquam sibi detracta sit quaerat, sed id
quod sibi addidit detrahat. Interior est enim ipsa non solum quam ista sensibilia quae
manifeste foris sunt, sed etiam quam imagines eorum quae in parte quadam sunt animae
quam habent et bestiae, quamuis intellegentia careant, quae mentis est propria. [...]
Cognoscat ergo semetipsam, nec quasi absentem se quaerat, sed intentionem uoluntatis
qua per alia uagabatur statuat in se ipsa et se cogitet. Ita uidebit quod numquam se non
amauerit, numquam nescierit«.

77 Augustinus: De Trinitate XIV 8 11; ed. Mountain/Glorie, 435,2. Die Rede vom »prin-
cipale mentis humanae« steht in der begriffsgeschichtlichen Tradition des »Hegemoni-
kon«. Siehe hierzu T. Kobusch, Art. »Hegemonikon«. In: Historisches Worterbuch der
Philosophie. Bd. III. Basel 1974, 1030-1031; siehe auch E. von Ivanka: Plato Christia-
nus. Ubernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Viter. Einsiedeln 1964,
196-199.

% Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 435,61.

63

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

Menschen und der im inneren Menschen wohnenden Wahrheit, zu der
man nur durch eine Einkehr in sich selbst zu gelangen vermag. Diese
Lehre hat in dem Adagium: »noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore
homine habitat veritas« aus dem 39. Kapitel von De vera religione
wohl seine wirkmichtigste Formulierung gefunden.? In diesen Zu-
sammenhang gehort auch das Motiv des »deus interior intimo meo«
aus dem dritten Buch der Confessiones™®.

Il. Meister Eckhart

Erst bei Meister Eckhart kann der Sprachgebrauch von »abditum men-
tis« als nicht mehr episodisch oder beilédufig bezeichnet werden. Voraus-
gegangen war eine Diskussion im Milieu Pariser Magister und im Kreis
deutscher Dominikaner, vor allem bei Heinrich von Gent und Dietrich
von Freiberg.?! Nicht nur die Anzahl der Belegstellen sticht hervor,

2 Augustinus: De vera religione XXXIX 72; ed. K.-D. Daur. Turnhout 1962 (CCSL 32),
234,12; cf. Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. W. J. Mountain/F. Glorie, 434,43—48.
% Augustinus: Confessiones III 6 11; ed. L. Verheijen. Turnhout 1981 (CCSL 27),
33,57-58.

31 Cf. Heinrich von Gent, Quodlibet IX, qu. 15: »Utrum in nobis sit aliquod intelligere
abditum?«, ed. R. Macken (Henrici de Gandavo opera omnia XIII), Leuven 1983, 258—
269; Dietrich von Freiberg, Tractatus de visione beatifica, ed. B. Mojsisch (Corpus Phi-
losophorum Teutonicorum Medii Aevi II,1), Hamburg 1977, 13-124, bes. 13-22.

2 Cf. Magister Eckhardus: Liber parabolarum Genesis n. 217; LW I, 694,9-11: »Propter
quod etiam Plato ponebat scientias animae concreatas, per studium vero et exercitium
sensuum ex mentis abdito ad aciem intelligentiae revocari ...«. — Super Eccl. n. 27; LW
11, 255,5-6: » Augustinus docet quod in abdito mentis potentiae animae semper sunt in
actibus suis.« — In Sap. n. 95; LW II, 429,2—4: »item quod ipse Augustinus docet quod in
abdito mentis semper lucet, quamvis lateat, lumen divinum.« — In Ioh. n. 267; LW III,
223,6-7: »Et Augustinus dicit quod praesentiam dei et trinitatis in abdito mentis non
percipit, qui foris est ...«. — In Ioh. n. 320; LW III, 268,6-9: »indicat animae, ubi lucet,
fulget lux divina, sapit, dulcescit suavitas divina, scaturit fons divinae largitatis: in inti-
mo et abdito animae, ut docet Augustinus super illud infra quarto: »fiet in eo fons aquae
salientis in vitam aeternam«.« — In Ioh. n. 581; LW III, 508,11-12: »Septimo ait: >in me«
ad denotandum quod deus ipse illabitur essentiae animae. Iterum etiam ipse manet in
abditis, intimis et supremis ipsius animae.« — In Ioh. n. 679; LW III, 593,3—4: »Dicitur
autem >vita aeternas, quia secundum Augustinum De trinitate in abdito mentis anima
semper meminit, semper intelligit, semper amat ...«. — Sermo IX n. 98; LW 1V, 93,5-6:
»Secundo nota quomodo gratia est supra omnem naturam, supra opus, supra potentias
intellectivas, in abdito animae, ubi solus deus illabitur.« — Sermo XLVII,1 n. 488; LW IV,
403,13—14: »ab intus, id est intus in abdito mentis vel cordis.« — Sermo LII n. 523; LW
1V, 438,2-5: »Ergo >induimini¢, quia ad intima dei pertingit verbum in principio, in

64

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

sondern auch deren Prominenz sowie die Bewusstheit, mit der Eckhart
auf dieses Motiv zuriickgreift und in seinen deutschen Predigten, in-
dem er sich immer wieder um eine angemessene Ubertragung in die
mittelhochdeutsche Volkssprache bemiiht, dessen evokative Kraft ent-
deckt.? In dieser begrifflichen Anstrengung Eckharts kommen die
mafsgeblichen begriffsgeschichtlich belegbaren Traditionen zusammen,
jedoch nicht nach Art einer bloflen Kompilation. Vielmehr riickt das
»abditum mentis« in den Mittelpunkt der psychologischen und intel-
lekttheoretischen Konzeptionen insbesondere im Kontext der Inner-
lichkeitsthematik, die in der Frage der Gotteserkenntnis ihren Ernstfall
besitzt. Hierbei werden der tiberlieferte Sprachgebrauch von »abditum
mentis« und die damit verbundenen Lehrstiicke spekulativ durchdrun-
gen, transformiert und somit auf neue Weise auf den Begriff ge-
bracht.? Dies mochte ich an drei Stationen deutlich machen, die ihren
Ausgangspunkt im Sapientia-Kommentar, dem Gottesgeburtszyklus
und der sogenannten Armutspredigt besitzen.

Beginnen mochte ich mit einem Blick in das siebte Kapitel des Sapien-
tia-Kommentars. Hier wird zugleich erkennbar, wie Eckhart die ver-
schiedenen augustinischen Lemmata miteinander ins Spiel bringt, um
dann zu einer ersten systematischen Deutung des »abditum mentis« zu
gelangen.

Die Auslegung des Bibelspruchs aus dem siebten Kapitel des Bu-
ches der Weisheit (Sap. 7, 7): »Optavi, et datus est mihi sensus, et in-

patre, >in sinu patris, in ipso fonte suo, in abdito et intimo sui, scilicet intellectu, in
simplicitate ubi se toto redit super se totum.«

33 A. M. Haas: Nim din selbes war (cf. Anm. 5), 32 nennt unter Verweis auf Predigt 9
Quasi stella matutina (DW 1, 142-158) huote, lieht, viinkelin oder biirgelin in der séle;
zu nennen ist insbesondere die vor allem im Gottesgeburtszyklus gebrauchliche Formel
vom grunde der séle.

3 Ich méchte mich im folgenden streng auf das augustinische Lemma, so wie es Eckhart
terminologisch verwendet, beschrinken, und gehe daher auf die Uberlegungen Loris
Sturleses zum »intellektuellen Seelengrund« nicht ein. Eine solche vergleichende Un-
tersuchung wire sicherlich lohnend. Siehe hierzu L. Sturlese: »Seele und intellektueller
Seelengrund auf Deutsch und Latein. Eine Lektiire von Predigt 17 Quint«. In: id.: Homo
divinus. Philosophische Projekte in Deutschland zwischen Meister Eckhart und Heinrich
Seuse, Stuttgart 2007, 61-77.

65

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

vocavi, et venit in me spiritus sapientiae« ist um die beiden exklamato-
rischen Verben »optavi« und »invocavi« fokussiert, die nach Art des
litteram punctare zu Schliisselbegriffen der Auslegung werden. Diese
Auslegungsarchitektur umfasst auch die beiden folgenden Verse Sap.
7, 8: »Divitias nihil dixi in comparatione illius«, und Sap. 7, 10: »Inex-
tinguibile est lumen illius«.> Fiir unseren Zusammenhang von Inte-
resse ist die zweite Auslegung, die mit dem berithmten Augustinus-
Zitat aus dem 39. Kapitel von De vera religione beginnt: »noli foras
ire, in te ipsum redi, in interiori homine habitat veritas«. Im Mittel-
punkt der Auslegung steht das »venit in me«, das Eckhart unter Ver-
weis auf [oh. 1, 11: »secundum unam expositionem: >in propria venit«
als »in propria« deutet. Dieser Hinweis ist zugleich als ein expliziter
Verweis auf die Auslegung dieses Bibelwortes zu verstehen und als
eine Einladung an den eifrigen Leser, diesem Verweis im Johannes-
Kommentar nachzugehen.?® Eine zweite Auslegung des »in propria«
verbindet Eckhart mit dem Wort vom »inneren Menschen« aus dem
Augustin-Zitat und bezieht dieses auf die »vires intellectuales interio-
res«, auf die inneren Verstandeskrifte.3” Die inneren Verstandeskrifte
des Menschen, so kénnen wir weiter lesen, haben nichts mit dem Teil
unserer Natur gemein, den wir mit den Tieren teilen, denn man finde
die Weisheit bekanntlich nicht im Viehstall und im Mist. Fiir diesen
Glanz nimlich, so fiihrt Eckhart in seinem Sermo XLVII,1 Confidimus
in domino Jesu aus, sind »Schweine, Hunde und Wolfe, das heifst Men-
schen, die wie die Tiere in ihrem Leben nur von ihren niederen Kriften
Gebrauch machen, nicht empfianglich«.

3% Zur Architektur der Auslegung und zur Struktur der Argumente sieche A. Speer:
»Zwischen Erfurt und Paris: Eckharts Projekt im Kontext. Mit einer Bibelauslegung
von Sap. 7,7-10 und Joh. 1,11-13«. In: Meister Eckhart in Erfurt, hrsg. von A. Speer/
L. Wegener. Berlin/New York 2005 (Miscellanea Mediaevalia, 32), 3-33, zur Aus-
legungsarchitektur bes. 30-33.

36 Hierzu A. Speer: »Zwischen Erfurt und Paris«, 15-16, ferner W. Goris: » Prout iudi-
caverit expedire. Zur Interpretation des zweiten Prologs zum >Opus expositionumc
Meister Eckharts«. in: Medioevo 20 (1994), 233278, hier 266-270.

7 Magister Eckhardus: In Sap. n. 89; LW II, 421,1-5. Cf. Augustinus: De vera religione
XXXIX 72; ed. K.-D. Daur, 234,12-13.

3% Magister Eckhardus: In Sap. n. 89; LW II, 421,4-7: »in proprias, id est hominum
vires intellectuales interiores, non in communia nobis cum pecoribus, vires scilicet exte-
riores. Non enim dignatur venire sapientia in stabulum iumentorum, quia computrue-
runt iumenta in stercore suo.«

3 Magister Eckhardus: Sermo XLVII, 1 n. 484; LW IV, 399,17-400,2: »Non enim splen-

66

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

Mit dieser Unterscheidung in die héheren und niederen Ver-
mogen ist ein fiir Eckharts Anthropologie grundlegender Dualismus
zwischen dem inneren, d.h. dem neuen und himmlischen Menschen
und der geistigen Welt einerseits und dem dufleren, d.h. dem alten
und irdischen Menschen und der sinnlichen Welt andererseits verbun-
den® — eine Gegentiberstellung, die sich bereits in Augustins Auffor-
derung findet, die Wahrheit nicht drauflen, sondern inwendig zu su-
chen. Der Mensch niamlich ist seiner Natur nach »ain vernunftiges
wesen«*! — das ist der Kern der eckhartschen Anthropologie. Ein sol-
cher »vernunftiger mentsch« aber — so heifit es in Predigt 15 Homo
quidam nobilis — ist derjenige, der sich selbst mit der Vernunft begreift
und »im selber abgeschaiden ist« von allem Stofflichen und allen For-
men. Je mehr er »abgeschaiden ist von allen dingen und in sich selber
gekeret« und je klarer er alle Dinge in der Vernunft in sich selbst, ohne
Hinwendung nach aufen erkennt, desto mehr ist er ein Mensch.#

Ich tibergehe die dritte trinitdtstheologische Auslegung von »in-
vocavi« und folge sogleich dem Bibelvers Sap. 7, 10 »Inexstinguibile est
lumen illius«, den Eckhart als Fortsetzung seiner zweiten Auslegung
der »invocavi«-Exegese konzipiert; deren vorziiglicher Gegenstand ist
der innere Mensch. Von einem unausléschlichen Licht kénne zum
einen mit Bezug auf die ungeschaffene Weisheit (sapientia increata),
sodann aber auch hinsichtlich der geschaffenen, mitgeteilten Weisheit
(sapientia participata) gesprochen werden.* Jedoch kann nicht nur von
der ungeschaffenen gottlichen Weisheit gesagt werden, sie sei unaus-
loschlich. Es gibt auch ein mitgeteiltes unvergingliches Licht (lumen
participatum indeficiens), das gemifs dem Schriftwort unausléschlich

doris illius capaces sunt porci, canes aut lupi, id est homines brutaliter viventes in exer-
citio solum virium inferiorum.«

4 Magister Eckhardus: Sermo VII Homo quidam erat dives n.78; LW 1V, 75,10-13:
»Ista ergo quattuor sibi respondent: homo interior, homo novus, homo caelestis, mundus
intelligibilis. Rursus quattuor opposita sibi correspondent: homo exterior, (homo vetus,
homo terrenus,) mundus sensibilis.«

41 Magister Eckhardus: Predigt 15 Homo quidam nobilis; DW I, 250,5-6.

4 Magister Eckhardus: Pr. 15; DW I, 250,6—10: »Ein verntnftiger mentsch ist, der sich
selber verninfteklichen verstét vnd in im selber abgeschaiden ist von allen materien vnd
formen. ie me er abgeschaiden ist von allen dingen vnd in sich selber gekeret, ie me er
aellt ding clarlich vnd verndnfteklich bekennet in im selber sunder uskeren: ie me es ain
mentsch ist.«

# Magister Eckhardus: In Sap. n. 92; LW II, 425,4-5: »Dupliciter potest hoc accipi:
primo de sapientia increata, secundo de sapientia participata.«

67

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

(inextinguibile) sei.* Dies ist fiir Eckhart der intellectus agens. Im Hin-
tergrund dieser Auslegung steht offensichtlich die bereits bei Dietrich
von Freiberg nachklingende Tradition des »augustinisme avicenni-
sant«, wenn dieser den intellectus agens mit dem abditum mentis
gleichsetzt. Dieser Traditionslinie folgt Eckhart auch in der weiteren
Auslegung des intellectus agens, wenn er feststellt, dass die Kommen-
tatoren des Aristoteles den intellectus agens als einen Teil der Seele
(aliquid animae) angesehen hitten, so wie Aristoteles ihn auch im drit-
ten Buch von De anima als lumen und nicht als [ux bezeichnet habe.*
Auch in der Parallelstelle im ersten Kapitel des Johannes-Kommentars
bezieht Eckhart das Bibelwort vom wahren Licht, das jeden Menschen
erleuchtet, der in diese Welt kommt (Ioh. 1,9), auf den intellectus
agens, und wendet sich ausdriicklich gegen diejenigen, die glauben,
»dass die Gnade allein Licht sei, wihrend doch jede Vollkommenheit,
vor allem das Sein ein Licht ist und die Wurzel jeder leuchtenden Voll-
kommenheit, so wie der Philosoph im dritten Buch von der Seele auch
den wirkenden Verstand ein Licht nennt«.#

Eckharts Rekurs auf den intellectus agens betont also die Bedeu-
tung des naturhaften Erkennens. Doch dieses ist gefangen von der Far-
benvielfalt der Trugvorstellungen. GleichermafSen gebannt durch Par-
tikuldres wie Universales, durch die Mannigfaltigkeit des hic et hoc,
verhilt der Verstand sich gleich dem Auge der Nachteule (bzw. der
Fledermaus) zu jenem unausldschlichen Licht,# das, so Eckhart im An-
schluss an Augustinus, »im Grund der Seele (in abdito mentis) immer

4 Magister Eckhardus: In Sap. n. 93; LW 11, 426,10-427,2: »Eccli. 24 [6]: sego feci in
caelis, ut oriretur lumen indeficiensc. Ecce habes duo: primo quidem quod lumen sig-
nificat aliquid participatum, utpote factum; ... secundo quod >ipsum est indeficiens«. Et
hoc est quod hic dicitur: >inexstinguibile est lumen illius<.«

%5 Magister Eckhardus: In Sap. n. 93; LW 1II, 427,2—4: »Ad hoc facit quod expositores
philosophi dicunt intellectum agentem esse aliquid animae, eo quod ipsum vocat lumen,
non lucem.« — Cf. De anima I11 5 (430 a 15).

% Magister Eckhardus: In Ioh. n. 94; LW 1III, 81,10-13: »Secunda causa et falsa imagi-
natio, quia putant solam gratiam esse lumen, cum omnis perfectio, praecipue ipsum esse,
lumen sit et radix omnis perfectionis lucentis. Et philosophus III De anima intellectum
agentem lumen vocat.« — Cf. wiederum De anima 111 5 (430 a 15).

¥ Cf. Magister Eckhardus: Expos. lib. Gen. n. 41; LW I, 216,8-10; zu diesem Bild der
vespertilio, das auf Aristoteles: Metaphysica 111, 993 b 9-11 zuriickgeht, cf. auch Bona-
ventura: Itinerarium mentis in Deum V 4; Quaracchi 1882 (Opera omnia, 5), 309 a; zur
Auslegungsgeschichte dieses Motivs cf. C. Steel: Der Adler und die Nachteule. Thomas
und Albert iiber die Moglichkeit der Metaphysik. Miinster 2001 (Lectio Albertina, 4).

68

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

leuchtet, auch wenn es verborgen ist«.* Denn dieses Licht der Weisheit
(lumen sapientiae) ist in sich und seiner Natur nach unausléschlich; es
kann von sich aus nicht ausgeléscht werden, mag es auch in uns erls-
schen.®

Dieser Nachsatz deutet auf die in der Identifikation von »abditum
mentis« und »intellectus agens« liegende Spannung zwischen dem
»supra« und dem »infra« dieses Prinzips aller Geistigkeit. Zwar bezieht
sich Eckhart darin auf Plato, dass die Seele, sofern sie unsterblich ist,
fiir die Weisheit empfanglich und ihr Triger ist (»capax est et sub-
iectum sapientiae«),’ doch wird das Licht der Weisheit nicht von der
verniinftigen Seele (anima rationalis) aufgenommen, sofern sie Natur
oder ein naturhaftes Seiendes ist, »sondern allein vom Verstand (intel-
lectus), sofern er Verstand ist, und das heiflt etwas Hoheres und Gott-
liches«. Damit ist, in deutlicher Absetzung von der diskursiven Ver-
nunft (ratio), der gesamte Intellekt angesprochen und nicht nur der
intellectus agens als spezifisches Vermdgen.5! Eckhart bedient sich der
aristotelischen Terminologie vom »intellectus agens« vielmehr, um
eine bestimmte Lesart des augustinischen Lehrstiicks vom »abditum
mentis« zu etablieren: als Seelengrund im Sinne eines naturhaften,
unverlierbaren Besitzes, und nicht blof3 als ein besonderes Gnaden-
geschenk. In dhnlicher Weise verbindet Eckhart in der Auslegung von
Ioh. 17, 3 »Haec est vita aeterna« die aristotelische Vorstellung, dass
die Gliickseligkeit vorziiglich in der intellektuellen Vollkommenheit
bestehe und diese — so der Kommentator, d.h. Averroes — als etwas
Unbegrenztes zu denken ist, ndmlich als die Aufnahme von etwas Un-
begrenztem in einer unbegrenzten Kraft, und dass diese Seligkeit Gott

48 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW I, 429,2—4: »item quod ipse Augustinus docet
quod in abdito mentis semper lucet, quamvis lateat, lumen divinum«. — Cf. Augustinus:
De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,19 sqq., ferner De Trinitate X 12 19; ibid.
332 und XIV 14 19; ibid. 445-447.

49 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW 11, 429,4-6: »Hoc est igitur quod hic dicitur:
>inexstinguibile est lumen illius«. Posset etiam dici quod lumen sapientiae, quamvis in
nobis exstinguatur, in se tamen et ex sui natura est inexstinguibile, et habet ex se non
exstingui.«

50 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW II, 429,1-2: »Ad hoc facit quod Plato probat
animam eo esse immortalem, quo capax est et subiectum sapientiae.«

51 Magister Eckhardus: In Sap. n. 94; LW 11, 428,4-6: »Lumen quidem sapientiae, sub
ratione sapientiae, non recipitur in corporibus, sed nec in anima rationali, ut natura sive
ens est in natura, sed in ipso solo (intellectu), in quantum intellectus est, superius >ali-
quidc est et >divinius«.«

69

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

selbst ist, sofern er das Erste und Unbegrenzte ist,* mit der augusti-
nischen Vorstellung, dass Gott zu erkennen fiir den Intellekt das ei-
gentliche Leben sei. Und deshalb sage Augustinus im vierzehnten Buch
iiber die Dreifaltigkeit, »dass die Seele in der verborgenen Tiefe des
Geistes (in abdito mentis) immer gedenkt, immer erkennt, immer
liebt«, da die menschliche Seele — so fiigt Augustinus im Buch iiber
die Unsterblichkeit der Seele hinzu — aus der Verbindung der hoheren
Vernunft, nimlich des Hochsten und Innersten der Seele (supremi et
intimi animae) mit den ewigen Wahrheiten auch ihre Unsterblichkeit
empfange.5

Eine solche Auslegung, die an die Lehre von der zweifachen Er-
kenntnis der Engel, der Morgen- und der Abenderkenntnis ankniipft,
steht somit durchaus nicht im Widerspruch zu Eckharts Intellektlehre
und dem Vorrang der aufnehmenden, passiven vor der erkenntniskon-
stituierenden, aktiven Verstandestitigkeit. Doch ist eine gewisse Span-
nung uniibersehbar, die im weiteren zu einer Transformation der ab-
ditum mentis-Lehre fithren wird. Eckharts Deutungsversuch in
unserem Auslegungszusammenhang zielt darauf, den Grund dafiir,
dass das Licht der Weisheit unausldschlich ist, gerade darin zu suchen,
wodurch es vom Verstand aufgenommen wird (»quo in intellectu reci-

52 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 678; LW III, 592,5-13: » Adhuc autem ex hoc ipso patet
septimo, quam convenienter et salubriter beatitudo, vita aeterna, ponitur in intellectu,
virtute scilicet apprehensiva; magis enim per omnem modum potest quis accipere quam
dare, quin immo quo plus accipit, plus potest accipere. Et hoc de intellectu dicit philoso-
phus quod ipse quo plus intelligit et quo maiora intelligit, aptior est ad intelligendum.
Unde et commentator in De substantia orbis in fine dicit quod licet in corpore finito non
possit esse virtus infinita, potest tamen esse acceptio ab alio in infinitum et infinita.
Unde ibidem dicitur ex Aristotele quod quies quae est in terra est fortior virtute caeli.
Beatitudo autem, deus ipse, primum est et infinitum. Notavi de hoc diffusive in nostris
Quaestionibus.«

53 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 679; LW 111, 593, 1-7: »Duo tamen ad praesens sunt
advertenda. Primum est quod deum cognoscere dicitur hic esse vita. Ratio est, quia sicut
>vivere viventibus est esse, sic intelligere intellectui ut sic est vivere. Dicitur autem vita
aeterna, quia secundum Augustinum De trinitate in abdito mentis anima semper me-
minit, semper intelligit, semper amat, et in libro De immortalitate animae dicit quod ex
adhaesione rationis superioris, supremi scilicet et intimi animae, {(cum regulis aeternis)
sortitur et accipit anima humana suam immortalitatem.

54 A. de Libera: La mystique rhénane. D’Albert le Grand a Maitre Eckhart. Paris 1994,
275-276, verweist vor allem auf Predigt 37 Vir meus servus tuus mortuus est (DW II,
221,4-222,2). Cf. Augustinus: De genesi ad litteram IV 24-25; ed. ]. Zycha. Prag/Wien/
Leipzig 1894 (CSEL 28.1), 123-125, und Augustinus: De civitate Dei X1 29; ed. B. Bom-
bart/A. Kalb. Turnhout 1955 (CCSL 48), 349.

70

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

pitur«); das aber ist die Gottebenbildlichkeit des Intellekts.> Anders als
die — in Eckharts Worten — naturhafte Vernunft (ratio) namlich ist
allein der Verstand (intellectus) fahig, das unausloschliche Weisheits-
licht aufzunehmen, ohne es allerdings von sich aus zu besitzen oder
erkennen zu konnen. In seinem Grund erkennt der Intellekt also, dass
er auf etwas Hoheres und Gottliches verwiesen ist. Dieses Gewahrwer-
den und »Schmecken« Gottes ldsst, wie Eckhart in Predigt 69 Modicum
et iam non videbitis me ausfiihrt, die prinzipalen Eigenschaften des
Intellekts hervortreten: (i) dass er abgeldst ist vom Hier und Nun, (ii)
dass er nichts gleicht, (iii) dass er lauter und unvermengt ist, (iv) dass er
in sich selber wirkend oder suchend ist, und (v) dass er ein »Bild« ist.5

Doch eigentlich kann ein solcher Grund nicht mehr addquat mit
einem der Seelenvermogen identifiziert werden, auch nicht mit den
Kriften der Seele, sofern sie »in abdito mentis« immer wirksam sind.>”
Vielmehr weist die Vorstellung der »in abdito mentis« anwesenden
Kraft des geistigen Lichtes iiber die augustinische Vermdgenspsycho-
logie hinaus: »supra opus, supra potentias intellectivas in abdito men-
tis, ubi solus deus illabitur«. Dass Eckhart hier den ersten Schliissel-
begriff seiner Predigt zum dritten Sonntag nach Trinitatis Deus omnis
gratiae nicht im engeren Sinne einer besonderen Gnadengabe versteht,
verdeutlicht er durch den expliziten Verweis auf Avicenna, dem zufolge
»das einmal durch eine korperliche Seinsweise Beriihrte niemals im
Intellekt oder im Sinnesvermdgen Aufnahme findet, sondern durch
die Kraft des geistigen Lichtes von allem entbl6f3t werden muss, bevor
es Aufnahme findet«. Um wieviel grofier miisse dann jedoch die Vor-
ziiglichkeit sein, »welche die Gnade in der Seele schafft, als die, welche
das Licht des Intellekts im Stein schafft«.5

5 Magister Eckhardus: In Sap. n. 94; LW 11, 428,4-9, Zitat 8-9: »Patet igitur ratio,
quare lumen sapientiae hoc ipso est inexstinguibile, quo in intellectu recipitur.«

56 Magister Eckhardus: Pr. 69; DW III, 169,1-5: »Ein kraft ist in der séle, daz ist ver-
niinfticheit. Von érste, s6 diu gotes gewar wirt und gesmecket, s6 hat si viinf eigens-
chefte an ir. Daz érste ist, daz si abescheidet von hie und von nfi. Daz ander, daz si nihte
glich enist. Daz dritte, daz si liter und unvermenget ist. Daz vierde, daz si in ir selber
wiirkende oder suochende ist. Daz viinfte, daz si ein bilde ist.«

57 Magister Eckhardus: Super Eccl. n. 27; LW 1, 255,5-6): » Augustinus docet quod in
abdito mentis potentiae animae semper sunt in actibus suis.«

58 Sermo IX Deus omnis gratiae n. 98; LW IV, 93,5-94,1: »Secundo nota quomodo gra-
tia est supra omnem naturam, supra opus, supra potentias intellectivas, in abdito ani-
mae, ubi solus deus illabitur. Circa quod nota quomodo secundum Avicennam semel
tactum condicione corporali nunquam recipitur nec in intellectu aut sensu, (sed) virtute

71

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer
2.

Es diirfte deutlich geworden sein, auf welche Weise Eckhart die ver-
schiedenen Motive der augustinischen Geistlehre zusammenfiihrt und
hierbei zugleich in Beziehung zur aristotelischen Intellektlehre setzt. In
diesem Zusammenhang gewinnt der bei Augustinus noch vage Begriff
des »abditum mentis« ein scharfes systematisches Profil. Er wird — in
Verbindung mit der augustinischen imago-Lehre — zum Schliissel fiir
die im Vergleich mit der iibrigen Kreatur besondere Gottesnihe des
Menschen, die ihren Grund in der urspriinglich gegebenen Gottes-
gegenwart hat, die iber die Seelenvermdgen hinaus auf einen verbor-
genen Ursprung der Seelenvermogen verweist, »neizwaz gar heimli-
ches dar enboben dem érsten {izbruche, di {izbrechent verniinfticheit
und wille«, wie Eckhart in Predigt 7 Populi eius qui in te est, misereberis
unter Verweis auf Augustinus sagt.” Und wie Augustinus identifiziert
Eckhart diesen verborgenen Ursprung mit Gott, »der selbst in das We-
sen der Seele eingeht« und »im Verborgenen, im Innersten und Hochs-
ten der Seele« bleibt — getreu dem bereits mehrfach zitierten Adagium
aus De vera religione, das hier in seiner »klassischen« kompilatorischen
Ausformung als auctoritas vorliegt: »Gehe nicht nach draufSen, kehr in
dich selbst zuriick, im inneren Menschen wohnt die Wahrheit¢, zu der
auf keine Weise die gelangen, die sie drauflen suchen«.5

Und doch — so Eckhart — »ist der Seele kein Ding so unbekannt wie
sie sich selbst«.6! Wir befinden uns in der ersten Predigt Dum medium
silentium tenerent omnia des beriihmten Gottesgeburtszyklus. In der
soeben gelesenen Aussage tut sich eine uniiberwindbar scheinende

luminis intellectualis exuitur his omnibus, antequam recipiatur. Tuxta quod nota excel-
lentiam et efficaciam illius luminis, ut etiam lapis sit illic invisibilis, infigurabilis et nullo
sensu exteriori aut interiori perceptibilis.«

5 Magister Eckhardus: Pr. 7, DW [, 123,9-11.

€ Magister Eckhardus: In Ioh. n. 581; LW III, 508,11-509,2: »Septimo ait: in me ad
denotandum quod deus ipse illabitur essentiae animae. Iterum etiam ipse manet in ab-
ditis, intimis et supremis ipsius animae. Augustinus De vera religione: »noli foras ire, in
te ipsum redi, in interiori homine habitat veritas«, »ad quam nullo modo perveniunt qui
eam foris quaerunt«. — Das Adagium ist in dieser Form eine Kompilation aus De vera
religione XXXIX 72; ed K.-D. Daur, 57,7 und XLIX 94; ed. G. M. Green, Wien 1961
(CSEL 77), 68,14. Siehe hierzu auch R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Géttlichen
(cf. Anm. 5), 14-16.

61 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 348,65: »Und dar umbe s enist der séle kein
dinc als unbekant als si ir selber.«

72

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

Spannung auf zwischen der Seele und ihrem Grund, der sie im eigent-
lichen Sinne selbst und doch nicht selbst ist. Fiir Eckhart wird die hier
aufscheinende Frage nach der Vereinigung der Seele mit ihrem gott-
lichen Grund oder genauer: nach der Vergegenwirtigung dieses Grun-
des, zur Leitfrage, die nicht nur theoretische, sondern auch praktische
Bedeutung besitzt, sofern die Riickkehr in diesen Grund zugleich als
Vollendung gedacht werden muss.

Warum der Seele ihr eigentlicher Grund das Verborgenste ist, be-
griindet Eckhart — ganz in der Linie Augustins — damit, dass ihr ganzes
Wirken nach auflen immer an ein Vermittelndes gebunden ist.

allez ir tizwiirken wiirket si durch etwaz mittels. Mér: in dem wesene enist
kein werk. Dar umbe enhat diu séle in dem wesene kein werk. Mér: die krefte,
da si mite wiirket, die vliezent iz dem grunde des wesens. [...] Wan daz enist
von natfire nihtes enpfenclich dan aleine des gotlichen wesens ane allez mit-
tel. Got gat hie in die séle mit sinem allem, niht mit sinem teile. Got gt hie in
den grunt der séle. Nieman enkumet in den grunt der séle dan aleine got.*

Daraus erwichst eine zweifache Differenz. Zum einen mit Bezug auf die
Erkenntnis der dufSerlich begegnenden Kreaturen: diese miissen »hie
{ize bliben in den kreften«. In den Kriften schaut die Seele die Abbilder,
mit denen die Kreaturen in die Seele hereingezogen worden sind. Zum
anderen fiir die Selbsterkenntnis der Seele, die von sich selbst ein Bild
weder erzeugen noch wirken kann. Daher konne sie sich selbst durch
nichts erkennen, denn Bilder kommen nur durch die Sinne herein.¢

Allein Gott, so fihrt Eckhart fort, »wiirket in der séle ane alle
mittel, bilde oder glichnisse, j, in dem grunde, da nie bilde inkam dan
er selber mit sinem eigenen wesene«.®* Dieses Wirken im Grund der
Seele denkt Eckhart im Modell der Gottesgeburt.

Wie gebirt got der vater sinen sun in dem grunde der séle? Als die créat(iren
tuont in bilden und in glichnissen? Nein, entriuwen! Mér: in aller der wise als
er in in der éwicheit gebirt, noch minner noch mé. Eya, wie gebirt er in da?
Daz merket! Sehet, got der vater hat ein volkomen insehen in sich selber und
ein abgriindic durchkennen sin selbes mit im selber, niht mit keinem bilde.
Und also gebirt der vater sinen sun in wérer einunge gotlicher natire. Sehet,
in der selben wise und in keiner andern gebirt got der vater sinen sun in der
séle grunde und in irm wesene und einiget sich alsé mit ir.®®

& Magister Eckhardus: Pr. 101 Dum medium silentium; DW 1V,1, 344,48-346,54.
6 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 346,54-58 und 348,66-68.

¢ Magister Eckhardus: Pr. 101; DW 1V,1, 350,82-84.
6 Magister Eckhardus, Pr. 101; DW 1V,1, 350,85-352,91.

73

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

Im Modell der Gottesgeburt, das der Sache nach den ewigen Hervor-
gang des Sohnes aus dem Vater bezeichnet, werden die in den zeit-
genossischen Debatten vorgegebenen Grenzlinien in zweifacher Hin-
sicht {iberschritten: (i) zum einen mit Blick auf den vornehmlich von
Dominikanern und Franziskanern gefiihrten Streit iiber den Primat
von Vernunft und Willen im Vollzug der visio beatifica durch die Ver-
lagerung des Ortes der Gliickseligkeit in die essentia animae, die den
Seelenvermdgen vorausgeht; auch die irdische Vollkommenheit des
Menschen liegt in einer Instanz, die sich Vernunft und Willen ent-
zieht; (i) zum anderen durch die Interpretation des aus der Verbin-
dung der anaxagoreisch-aristotelischen Vorstellung von der Unbe-
stimmtheit der Vernunft mit dem vom Konzept des intellectus
possibilis her gewonnenen Begriffs der Moglichkeit aus der Sicht der
negativen Theologie dionysisch-proklischer Prigung, dergemifd das
Uberschreiten der reflexiven und selbstbestimmten Vernunft nicht im
Modell der coniunctio des intellectus adeptus mit den separaten Sub-
stanzen, sondern als Uberschreitung aller naturhaften Determiniert-
heit und aller intentionalen Konstitution und Vermittlung gedacht
wird, indem der Intellekt seine Selbsttitigkeit und Dynamik der
Selbstbegriindung preisgibt, um in dieser Negativitit der reinen Mog-
lichkeit mit der Gottheit zu konvergieren.®

Gemeinsamer Referenzpunkt ist die augustinische Grundintui-
tion von einem inneren Wissen »in abdito mentis«, das wir nicht durch
unsere natiirlichen Vermogen erwerben konnen, sondern das eine
seinsmiflige Uberformung erforderlich macht.®8 Den Weg zu dieser
Erkenntnis, die mit der Wendung nach innen beginnt und in dessen
Verlauf der Mensch sich schlieSlich selbst iibersteigt, indem er in die
Selbsterkenntnis Gottes eingeht, der allein sich selbst in sich selbst

% Hierzu R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Géttlichen, 62—65, 94-97 und 178—
181.

7 Cf. hierzu N. Largier: »Theologie, Philosophie und Mystik bei Meister Eckhart«. In:
Was ist Philosophie im Mittelalter? Hrsg. von J. A. Aertsen/A. Speer. Berlin/New York
1998 (Miscellanea Mediaevalia 26), 704711, hier bes. 706-707.; ferner N. Largier: Art.
»Vernunft; Verstand«. II1. Mittelalter, E. Deutsche Dominikanerschule und Mystik. In:
Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. XI. Basel 2001, 786790, hier 787.

& Cf. W. Goris: »Die Vergegenwirtigung des Heils. Thomas von Aquin und die Folge-
zeit«. In: Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven im Mittelalter. Hrsg. von
J. A. Aertsen/M. Pickavé. Berlin/New York 2002 (Miscellanea Mediaevalia 29), 417—
433, bes. 429.

74

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

vollkommen erkennt,® denkt Eckhart folglich nicht als einen auf die
Vervollkommnung der eigenen Erkenntnisvermdgen und Erkenntnis-
krifte basierenden Aufstieg, vielmehr als einen Abstieg in die Demut,
als ein Lassen vom Eigenwillen, als ein Lassen von sich selbst, ja letzt-
lich auch von jeglichem Lassen.” Wahre Selbsterkenntnis fithrt mithin
iiber den Selbstverlust, iiber den Verlust aller erkenntnisvermittelnden
Bilder und Vorstellungen. Denn wahre Selbsterkenntnis ist unmittel-
bar. Befreit von den Erkenntnisbildern erkennt der Mensch sich so, wie
er von Gott erkannt wird, erkennt er schliefllich Gott selbst und sich,
insofern er Bild Gottes ist. Denn — so Eckhart — wir miissen wissen, dass
die Seele »innen ledic und vri ist von allem mittel und von allen bilden.
Und daz ist ouch diu sache, daz sich got ledicliche mit ir vereinen mac
sunder bilde oder glichnisse«.”!

Diese Gotteserkenntnis ist somit weder diskursiv noch reflexiv;
sie iiberschreitet die natiirlichen Bedingungen menschlichen Erken-
nens und geschieht durch einen Akt gnadenhafter Uberformung, fiir
den der Mensch sich bereiten soll: nicht durch die Flucht vor den Din-
gen in eine dufSerliche Einsamkeit. Vielmehr muss der Mensch — in
Eckharts Worten — »eine innere Einsamkeit lernen, wo und bei wem
er auch sei. Er muss lernen, die Dinge zu durchbrechen und seinen Gott
darin zu ergreifen und den [= ihn] kraftvoll in seiner wesenhaften Wei-
se in sich hineinbilden zu kénnen« — so lesen wir bereits in den Rede
der unterscheidunge.” Hier kiindigt sich schon ein Motiv an, das den
Abschluss der Rezeption und Transformation der abditum mentis-Leh-
re bilden wird.

Obgleich der Seelengrund im Gottesgeburtszyklus dadurch cha-
rakterisiert ist, dass er Gott in via unvermittelt empfangen konne,
bleibt die Verfassung dieses fiir Gott empfanglichen Wesens der Seele
— der essentia animae jenseits ihrer Krifte und Vermogen — grundsitz-
lich von dem in Abwesenheit aller Bilder wirkenden Gott unterschie-
den. Zwar kann der Seelengrund Gottes Wesen unvermittelt empfan-

¢ Cf. Magister Eckhardus: Pr. 15; DW I, 252,2-7.

70 Cf. Magister Eckhardus: RdU 3; DW V, 192-194.

I Magister Eckhardus: Pr. 101; DW 1V, 348,70-349,72.

72 Magister Eckhardus: RdU 6; DW V, 207,5-9: »Diz enmac der mensche niht gelernen
mit vliehenne, daz er diu dinc vliuhet und sich an die eincede kéret von izwendicheit;
sunder er muoz ein innerlich eincede lernen, swa oder bi swem er ist. Er muoz lernen diu
dinc durchbrechen und sinen got dar inne nemen und den krefticliche in sich kiinnen
erbilden in einer wesenlichen wise.«

75

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

gen und sich vollkommen mit ihm vereinen, der Ursprung dieser Ver-
einigung und die Macht, durch die sie besteht, wurzeln jedoch nicht in
der Seele, sondern allein in Gott und seinem Wirken. Somit bleibt im
Grunde ein uniiberbriickbarer Unterschied zwischen Gott und dem
Seelengrund, da dieses Vermdgen niemals durch sich selbst seine Ver-
vollkommnung erreichen kann. Dieses Vermdgen kann nur durch Gott
mit Gott vereinigt werden, in sich selbst, ohne Gott, vermag es nicht in
den Zustand der Vollkommenheit zu gelangen.” In diesem Sinne be-
tont Eckhart in Predigt 10 In diebus suis placuit deo et inventus est
iustus — abermals unter Berufung auf ein bekanntes Adagium Augus-
tins, dass namlich Gott der Seele naher sei als sie sich selbst — zwar
einerseits die Nihe zwischen Gott und der Seele, die keinen Unter-
schied kenne, so dass »dasselbe Erkennen (bekantnisse), in dem sich
Gott selbst erkennt, das Erkennen eines jeden losgeldsten (abegeschei-
denen) Geistes (ist) und kein anderes«.” Und doch liegt eine Prioritat
bei Gott, denn »diu séle nimet ir wesen ane mitel von gote; dar umbe ist
got der séle neeher, dan si ir selber si; dar umbe ist got in dem grunde
der séle mit aller siner gotheit«.”

3.

Den Abschluss soll ein — sicherlich nicht erschopfender — Blick in die
sogenannte Armutspredigt Beati pauperes spiritu (Predigt 52) bilden,
die von der Forschung einhellig als eines der letzten Zeugnisse eckhart-
schen Denkens angesehen wird.”® Hierbei méchte ich mich auf einige

73 Eine umfassende Analyse des Gottesgeburtszyklus hat R. Guerizoli: Die Verinnerli-
chung des Gottlichen vorgenommen. Dort finden sich die Evidenzen, die ich hier nur
andeuten konnte.

7+ Magister Eckhardus: Pr. 10; DW I, 161,8-162,4: »Als sant Augustinus sprichet: got ist
der séle naeher dan si ir selber si. Diu naheit gotes und der séle diu enhat keinen under-
scheit in der warheit. Daz selbe bekantnisse, da sich got selben inne bekennet, daz ist
eines ieglichen abegescheidenen geistes bekantnisse und kein anderz.« — Zur Herkunft
des Augustinus-Zitats siche DW I, 162, Anm. 1.

75 Magister Eckhardus: Pr. 10; DW 1, 162,4-6.

76 Siehe hierzu die Einleitung und den Begleitkommentar von Niklaus Largier in der
von ihm besorgten Werkausgabe in der Bibliothek des Mittelalters; siehe hier den Stel-
lenkommentar zu Predigt 52, in: Meister Eckhart: Werke I. Frankfurt a. M. 1993, 1050—
1060. Wie Largier folge ich auch dem Quintschen Text der Werkausgabe, DW 11, 486—
506.

76

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

Hinweise beschrinken, die auf eine weitere spekulative Zuspitzung im
Verstindnis der von Augustinus {ibernommenen Rede vom »abditum
mentis« hindeuten. Diese Zuspitzung betrifft sowohl das Verstindnis
der beiden Seelenvermogen oder Seelenkrifte wie auch das Verstindnis
des Seelengrundes. Dass Eckhart selbst eine derartige Radikalisierung
im Sinne hat, macht er eingangs seiner Auslegung der dritten Form der
Armut deutlich, die einem »arm mensche, der niht enhatc, gilt.””

N@ merket hie mit vlize und mit ernste! Ich hin ez ofte gesprochen, und
sprechent ez ouch groze meister, daz der mensche alsd ledic sol sin aller dinge
und aller werke, beidiu innerliche und fGizerliche, als6 daz er mohte sin ein
eigen stat gotes, da got inne mohte wiirken. N sagen wir anders. Ist daz
sache, daz der mensche aller créatiren und gotes und sin selbes ledic stat,
und ist noch daz in im als6, daz got stat vinde in im ze wiirkenne, s6 sprechen
wir: als lange daz ist in dem menschen, s6 enist der mensche niht arm in der
naehsten armuot. Wan got enist daz niht meinende in sinen werken, daz der
mensche habe eine stat in im, d got inne miige gewiirken; wan daz ist diu
armuot des geistes, daz er als6 ledic std gotes und aller siner werke, welle got
wiirken in der séle, daz er selbe si diu stat, dar inne er wiirken wil, — und diz
tuot er gerne. Wan, vindet er den menschen alsd arm, s6 ist got sin selbes
werk wiirkende, und der mensche ist got alsus in im lidende, und got ist ein
eigen stat siner werke mit dem, daz got ist ein wiirker in im selben. Alhie, in
dirre armuot s6 ervolget der mensche daz éwic wesen, daz er ist gewesen und
daz er n{ ist und daz er iemer bliben sol.”

In Form einer Retractatio wendet sich Eckhart nunmehr in aller Ent-
schiedenheit gegen jede Form der Instantiierung beziiglich des Wir-
kens Gottes: Anders als grofSe Meister und er selbst friiher gelehrt
hitten, konne der Mensch Gott keine Stitte sein. Denn Gott selbst
strebe in seinem Wirken nicht danach, »dass der Mensch eine Stitte
in sich habe, darin Gott wirken kénne«, da Gott »in sich selbst«, das
heif3t in seinem absoluten Selbstbezug, jede Form der Andersheit abge-

77 Es sei aus gegebenem Anlass nur kurz angemerkt, dass gerade diese dritte Auslegung
deutlich macht, dass die Armutspredigt — anders als Kurt Flasch behauptet — ihren Sitz
im Leben sicherlich nicht im Armutsstreit und den damit verbundenen innerkirchlichen
Auseinandersetzungen im letzten Drittel des 13. und ersten Drittel des 14. Jahrhunderts
hat. Siehe hierzu K. Flasch, Predigt Nr. 52 Beati pauperes spiritu, in: LE I, 163-199, bes.
183-185. Zu Recht stellt Rodrigo Guerizoli fest, dass Eckhart den Hinweis auf die »du-
Bere Armutc, die »gut und hoch zu loben ist«, in seiner Predigt unthematisiert laf3t;
siehe R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Gottlichen, 184.

78 Magister Eckhardus, Pr. 52; DW II, 499,9-501,5.

77

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

sprochen werden miisse.”” Wenn also das Wirken Gottes aufgrund sei-
nes reinen Selbstbezuges stets ein In-sich-selbst-Wirken besagt, dann
liegt die einzige Moglichkeit eines Verhaltnisses zwischen Gott und
Mensch darin, dass das Wirken Gottes im Menschen keine Abwei-
chung vom Wirken Gottes in sich selbst beinhaltet. Gott kann also
dann im Menschen ohne Verlust seines reinen Bezuges auf sich selbst
wirken, wenn es im Menschen »Etwas« gibt, das eins mit Gott ist (und
damit keine Stitte sein kann), so dass das gottliche Wirken darin (in
diesem »Etwas«) nicht vom absoluten Wirken Gottes in Gott abweicht.
Um jedoch dahin zu gelangen, muss der Mensch sich von jeglicher
Vorstellung eines auf ein Anderes wirkenden Gottes entledigen; dies
gilt letztlich selbst fiir jegliche Form eines Gottesbegriffs.

Alsd sagen wir, daz der mensche als6 arm siil sin, daz er niht ensi noch enhabe
deheine stat, dd got inne miige wiirken. D4 der mensche stat beheltet, da
beheltet er underscheit. Her umbe s6 bite ich got, daz er mich ledic mache
gotes, wan min wesenlich wesen ist obe gote, als6 als wir got nemen begin der
créatliren; wan in dem selben wesene gotes, dd got ist obe wesene und ob
underscheide, da was ich selbe, da wolte ich mich selben und bekante mich
selben ze machenne disen menschen.

Im Hintergrund dieser provokant anmutenden Aussagen steht — darauf
hat Wouter Goris aufmerksam gemacht — die Unterscheidung zwischen
(ewigem) Sein und (kreatiirlichem) Werden, die sich nicht nur auf das
Gottesverhiltnis des Menschen bezieht, sondern auch Gott selbst be-
trifft. Im Akt der Schopfung zerbricht die urspriingliche Identitit somit
nicht nur dergestalt, dass Gott zum Gegeniiber der Geschopfe wird,
denen somit eine Unvollkommenheit anhaftet, sondern auch Gott, so-
fern er schopferisch ist, steht in einer Spannung zu jenem Sein Gottes,
»wo Gott iiber allem Sein und iiber aller Unterschiedenheit ist, dort wo
ich selber war, da ich mich selber wollte und mich selber erkannte,
diesen Menschen zu schaffen«.8! Daher kann Eckhart auch sagen:

79 Siehe hierzu R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Gottlichen, 200-203.

8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,4-9.

81 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,8-9; cf. Anm. 77. Cf. W. Goris: »Der Mensch
im Kreislauf des Seins. Vom >Neuplatonismus« zur >Subjektivitit« bei Meister Eckhart«.
In: Selbst — Singularitit — Subjektivitit. Vom Neuplatonismus zum Deutschen Idealis-
mus. Hrsg. von T. Kobusch/B. Mojsisch/O. E. Summerell. Amsterdam 2002, 185-201,
hier 192-194.

78

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

D6 ich Gz gote vldz, db sprachen alliu dinc: got der ist; und diz enmac mich
niht seelic machen, wan alhie bekenne ich mich créatfire.s?

Nicht Gott als Gegeniiber der Geschpfe kann somit einem verniinfti-
gen Wesen Erfiillung bringen, denn alles Vernunftbegabte sucht »auf
dem Wege der Vernunft den ewigen Abgrund gottlichen Seins, aus
dem es gekommen ist«, und auch nicht Gott, soweit er schopferisch
tatig ist. Darum also die Bitte an Gott, »dass er mich >Gottes« ledig
mache; denn mein wesentliches Sein ist oberhalb von Gott, sofern wir
Gott als Ursprung der Kreaturen fassen«.%

Die erste Folgerung Eckharts: dass ich nach der Weise meiner Un-
geborenheit ewig bin und niemals sterben kann, meiner Geborenheit
nach jedoch sterben und zunichte werde,® ist weniger aufriittelnd als
die zweite, die sich aus der Aufhebung jeglicher Stitte des gottlichen
Wirkens ergibt: »Gott« und »ich« scheinen einander nun wechselseitig
zu bedingen.

In miner geburt, di wurden alliu dinc geborn, und ich was sache min selbes
und aller dinge; und heete ich gewolt, ich enweere niht, noch alliu dinc enwee-
ren niht; und enweere ich niht, s6 enweere ouch got niht. Daz got got ist, des
bin ich ein sache; enweere ich niht, s6 enweere got niht got.5

Die Aufhebung jeder Instanz in Gott selbst und im Gegeniiber von
Gott und Mensch ist einem radikalen Einheitsdenken geschuldet, das
jede Form des Gegentiber, der Vermittlung, der Instantiierung als Ver-
lust der urspriinglichen Identitdt deutet. Diese Identitidt wird nicht er-
reicht kraft der Autonomie der Vernunft, sondern in der vélligen Preis-
gabe einer jeden Stitte, fiir die das »abditum mentis« ein legitimer
Platzhalter war, in der Uberbietung aller Pridikationen (»was mir Gott
als Gott ist«), in der vollkommenen Einheit Gottes mit dem Geiste.

8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 504,5-6.

8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,6-7; cf. Anm.77. Hierzu W. Goris, Der
Mensch im Kreislauf des Seins, 193-194.

8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,9-503,5: »Her umbe s6 bin ich min selbes
sache nich minem wesene, daz éwic ist, und niht nich minem gewerdenne, daz zitlich
ist. Und her umbe s6 bin ich ungeborn, und nach miner ungebornen wise s6 enmac ich
niemer ersterben. Nach miner ungebornen wise s6 bin ich éwicliche gewesen und bin nt
und sol éwicliche bliben. Daz ich bin nach gebornheit, daz sol sterben und ze nihte
werden, wan ez ist toetlich; her umbe s6 muoz ez mit der zit verderben.«

8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 503,6-504,3.

79

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Speer

Alhie envindet got keine stat in dem menschen, wan der mensche erkrieget
mit dirre armuot, daz er éwicliche ist gewesen und iemermé bliben sol. Alhie
ist got einz mit dem geiste, und daz ist diu neehste armuot, die man vinden
mac.%

Die Armut im Geiste erlangt hier ihre letztgiiltige Auslegung. In der
ginzlichen Loslésung von jeglichem Bezug auf das Empirische ereignet
sich die unbeschrinkte Vereinigung zwischen »Gott in sich selbst« und
dem menschlichen Geist. Eckhart beschreibt diesen Vorgang als »durch-
brechen«, wodurch »der Mensch ledig steht seines eigenen Willens und
des Willens Gottes und aller seiner Werke und Gottes selber«.%

Da enpfahe ich einen indruk, der mich bringen sol iiber alle engel. In disem
indrucke enpfahe ich sdgetane richeit, daz mir niht genuoc enmac gesin got
néch allem dem, daz er got ist, und nach allen sinen gétlichen werken; wan ich
enpfahe in disem durchbrechen, daz ich und got einz sin.®

Hier erreicht die Dynamik der » Verinnerlichung des Gottlichen« ihren
Hohepunkt und ihren Abschluss. Der Mensch hat keine »Stétte« mehr,
in der Gott wirken kann. Diese wird im Durchbrechen aufgehoben.
Gott und das »Etwas« im Menschen, das Augustinus in aller Vagheit
als das Verborgene des Geistes, das »abditum mentis«, zu bestimmen
versucht hatte, sind zu konvertiblen Begriffen geworden!

Im Hintergrund dieser Dynamik, auf die wir bei dem Versuch,
einer begriffsgeschichtlichen Spur in Eckharts Denken zu folgen, ge-
stoflen sind, scheint mir in einem nicht unerheblichen Mafle die pro-
klische unum animae-Konzeption zu stehen, die via Pseudo-Dionysius
die Eckhartsche Rezeption und Transformation des abditum mentis-
Motivs begleitet.8? Damit ist der Weg zu der wohl wirkmachtigsten
Rezeption der Eckhartschen — und nicht augustinischen — Lehre von
»der séle grunde« bei Tauler eréffnet, und somit zum Fortleben eines
Motivs, das in der Armutspredigt an sein Ende gekommen zu sein
schien.?

8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 505,6-9.

8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 504,6-8: »Mér: in dem durchbrechen, da ich ledic
stdn min selbes willen und des willen gotes und aller siner werke und gotes selben ...«.
8 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 505,1-5.

8 Siehe hierzu die Hinweise bei R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Géttlichen, 18—
25 und 112-116.

% Siehe hierzu P. Wyser: »Der Seelengrund in Taulers Predigten«. In: Lebendiges Mit-
telalter. Festgabe fiir Wolfgang Stammler. Fribourg 1958, 204-311; L. Sturlese: » Tauler
im Kontext. Die philosophischen Voraussetzungen des »Seelengrundes« in der Lehre

80

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen
Selbst-Bewusstseins

Heribert Boeder (Osnabriick)

Selbst-Bewusstsein — wer kennt es nicht aus seiner Selbsteinschitzung?
Aus der Meinung, die er von sich hat. Nicht ohne zuvor fiir die Schat-
zung Anderer empfindlich zu sein. Derart dass die Lebenserfahrung rit,
lieber nicht daran zu riithren. Und doch ist sogar das ungewollte Antas-
ten solcher Schitzungen geradezu unvermeidlich. Statt dem nachzuge-
hen, sei wenigstens die Beobachtung des Menschenkenners La Roche-
foucault erwidhnt: »Quoi q’on dise de bien de nous, on nous dit rien de
nouveau: Was immer man Gutes von uns sagen mag, man sagt uns
nichts Neues.« Diesem Vorwissen entgegnet ein Ich, das krisen- und
also bildungsfihig sein méchte. Deshalb hat die Letzte Epoche der Phi-
losophie gelehrt, das Ich zu unterscheiden und zwar von einem Wir her,
das erst einmal als Subjekt eines Gemeinwesens geschaffen sein wollte
und zwar seiner Freiheit zuliebe. Um kurz zu erinnern:

Macchiavelli war tiberzeugt: da fehlt es nicht an dessen Substanz,
sondern an dem politischen Subjekt: dem Principe. Den gilt es, ganz aus
eigener Macht zu setzen. Dieses Subjekt hat sodann eine Unterschei-
dung in sich geweckt — produktiv als der Wille des kiinstlerischen oder
aber des religiosen Individuums. Anfinglich gestaltet zum einen von
Alberti, zum anderen von Pico. Letztlich tritt in dieser Geschichts-Pha-
se das allgemeine Subjekt hervor: die produktive Natur, wie sie Bruno
erlitten und entworfen hat. Das Selbst-Bewusstsein erreicht er aller-
dings noch nicht — nicht einmal das Gegenstands-Bewusstsein.

Dieses tritt mit Descartes auf — die Wissenschaften nicht nur for-
dernd, sondern aus einer vorgreifenden Methode produzierend. Erst da
geht das Bewusstsein zu seiner eigentiimlichen Fruchtbarkeit auf. Es
stiftet das Verhaltnis von reinem Ich und ihm dufleren Gegenstinden.

des deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburg«. In: id.: Homo divinus (cf.
Anm. 33), 169-197. Zur Rezeptionsgeschichte siehe auch die Hinweise bei J. Kreuzer:
Aurelius Augustinus, De trinitate (cf. Anm. 6), LI-LXVIL

81

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Zwar schwindet deren Auferlichkeit im Zuge der Entwicklung der na-
tiirlichen Vernunft, nicht jedoch der Unterschied in jenem Verhiltnis —
mit Leibniz gesehen: zwischen wachendem und schlafendem, also un-
bewusstem Subjekt.

Nun ist aber das besagte Verhiltnis keineswegs das einzige in Er-
offnung der philosophischen Epoche; denn auch die mundane Vernunft
bildet eine eigene rationale Figur aus — nicht mehr aus dem Verhiltnis
von Ich und Gegenstand, sondern von Gegenstand und Ich, deutlicher
von erdachten Kérpern und gesellschaftlicher Person. Hobbes hat es
erfunden und gestaltet. Auch dieses Verhiltnis hat seine durchaus ei-
gentiimliche Entwicklung — diejenige zur ebenso selbstbeherrschten
wie geselligen Personlichkeit. Nach Locke letztlich von Shaftesbury
entworfen. Wenn sie sich ihrer bewusst ist, so nur erst im naiven, nicht
schon reflektierten Sinne. Soweit die Eréffnungsphase der Letzten
Epoche der Philosophie als selber »produktive« Wissenschaft.

Deren zentrale Phase wird jedoch nicht von ihr, sondern von der
oodio angewegt. Diese gewinnt sich jene, wie Kant trefflich bemerkt,
zur Begleiterin. Wie bestimmt? Aus dem moralischen Freiheits-Prin-
zip — ohne sich an den tiblicherweise vagen Gebrauch des Namens
»Weisheit« zu hingen. Welches ist seine genaue und also geschicht-
liche Bestimmtheit? Wihrend die philosophische Vernunft da auf die
Unterscheidung von ihr selbst dringt, ist ihr zuvor an die Unterschei-
dung des Menschen von sich zu denken; in diesem Falle ausgehend von
der Einbildung Rousseaus.

Sie prigt das Selbst-Bewusstsein nach Mafdgabe der Freiheit —
durchaus nicht in jener abstrakten Allgemeinheit, die einen aus sophis-
tischer Ubung sagen liefSe: Selbst- Bewusstsein ist, was wir alle immer
schon kennen; vielmehr erst jenes, das an der Unterscheidung von Phi-
losophie und einer ihr vorgingigen co¢ia herausspringt. Ihretwegen
konnte Kant Rousseau sogar als den Denker wiirdigen, der ihn »zu-
rechtgebracht« hatte — namlich vor der Anmaflung eines Wissens, wie
es ihm zum einen eher harmlos im Dogmatismus der »rationalenc
Metaphysik begegnet war; zum anderen aber im moralischen Skepti-
zismus der so genannten Aufklirung. Wiahrend er jenen der Schule
uberlassen konnte, forderte die Moral eine Unterscheidung der auf-
geklirten »Weltweisheit«.

Welcher Aufklirung begegnete Rousseau genauer? Einer Usurpa-
tion nicht so sehr von Philosophie, sondern von co¢ia; also nicht in
Erneuerung der natiirlichen Vernunft und ihrer Wissenschaft wie bei

82

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

d’Alembert, oder der mundanen durch Hume. Vielmehr hatte sich jene
Weisheit zur Eigenstindigkeit ausgebildet, indem sie sich zunichst ge-
gen die noch vorherrschende christliche Religion von kirchlicher Be-
stimmtheit stellte. Deren Zersetzung wurde einmal von Bayle betrie-
ben — unter dem anti-trinitarischen Deckmantel Muhammats —, zum
anderen und offener mit dem Angriff Mandevilles, insbesondere in der
»Fable of the bees«, schliefllich aber mit dem dtzenden Witz Voltaires.

Welchen epochalen Unterschied macht eben daraufhin die cogia
Rousseaus? Er verabschiedet die christliche Prigung des Denkens im
Princip. Dies mit der Maf3gabe, ein verwandeltes Menschentum aus
dem Geist (!) der Biirgerlichen Freiheit zu stiften. Das kann aber nur
in einer Unterscheidung des Selbst-Bewusstseins gelingen. Die blieb
der eigentiimlichen Negativitit der besagten Aufklarung fremd.

Rousseau nimmt seinen Gedanken aus der Entzweiung von Ver-
stand und Herz auf ein Gefiihl zuriick, nimlich das der Liebe. Nach
ihrer vormaligen Maf3geblichkeit war sie bestimmt durch das begnade-
te und beseligende In-sein in dem Herrn, der Christus ist. So wollte es
die Unterscheidung der Weisheit in diejenige »dieser Welt« von derje-
nigen Gottes. Wird nun solche Liebe dem Selbst-Bewusstsein {ibereig-
net, ist ihm unausweichlich, dieses in der Wirklichkeit des Selbst-
gefiihls aufzunehmen — sogleich mit Unterscheidung von Eigenliebe
und Selbstliebe. Wihrend jene einem jeden natiirlich ist, will diese als
Liebe zum Selbst eigens produziert werden.

Wie bestimmt es sich? Schon seit seiner Erfindung als »Seele, ist
ihm die Unterscheidung von sich, von seiner Erscheinung wesentlich.
Deren Grund ist aber die »Wahrheit«, wie sie eine selbstische sein
muss. Letztlich zum Vollkommen-seienden der theologischen Wissen-
schaft bestimmt.

Die Wahrheit des Selbst — ob nun im Sinne der codia oder der
Philosophie. Fiir deren Letzte Epoche urteilt die Phanomenologie des
Geistes: »Mit dem Selbst-Bewuf3tsein sind [...] wir in das einheimische
Reich der Wahrheit eingetreten«! — allerdings noch innerhalb der Bil-
dungsgeschichte des Bewusstseins, als solches zum Untergang in den
reinen Begriff bestimmt. Einheimisch sind wir in jenem Reich inso-
fern, als da unsere Vernunft, mehr noch: ihr Geist nur mit sich selbst,
seinen eigenen Produktionen beschiftigt ist.

1 G. W. E Hegel: Phinomenologie des Geistes. Nach dem Texte der Original-Ausgabe
hrsg. von J. Hoffmeister. Hamburg 61952, 134.

83

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Erst da offenbart sich das Selbst des Selbst-Bewusstseins. Von
Kant in die Reinheit der Vernunft iibersetzt, will sagen: mit Unter-
scheidung des Vorstellungs-Verméogens als transzendentalem. Erst wo
es gilt, die Freiheit bis in ihren Grund zu sichern, sie vor den Anma-
ungen der wissenschaftlichen Naturerkenntnis zu retten, wird es no-
tig, eine Erkenntnis aufzutun, »die sich nicht sowohl mit Gegenstan-
den, sondern mit unsern Begriffen a priori von Gegenstinden
iiberhaupt beschiftigt«2. Wenn Kant sie »transzendental« nennt, so
keineswegs aus der iiblichen Vorstellung eines Uberstiegs oder gar
eines Jenseits der sinnlichen Erfahrung, sondern als die Moglichkeit
des Bei-sich-seins der Vernunft — abgeschieden von der Mannigfalt
duflerer Gegenstinde. Das ist erstlich der befreiende Stofy gegen die
Allherrschaft der natiirlichen Zwinge, zugleich die Stiftung philoso-
phischer Wissenschaft aus Begriffen a priori gewesen. Wenn immer
noch von Gegenstinden, dann jedoch, wie sie in uns sind, als von uns
vorgestellte — womoglich: gesetzte.

Genau die Reinheit dieser philosophischen Wissenschaft verlangt
als Vorgabe jene co¢ia, durch die sich Kant von Rousseau »zurecht-
gebracht« sehen konnte. Sie beansprucht nicht so sehr die Reinheit der
Vernuntft, als vielmehr die des denkenden Menschen, der sich von sich
unterschieden hat — hier nicht mehr als Heros oder als Heiliger, son-
dern als Biirger, der er keineswegs schon als Mensch ist. Eben darauf-
hin war eine von der Philosophie wohlunterschiedene codia geltend
zu machen, namlich die der Menschheit des Menschen. Threr Aufgabe
nach von seiner Verniinftigkeit durchaus verschieden. Entsprechend
auch deren Erfiillung von je eigener »Rationalitdt«. Daraufhin sei be-
hauptet: die Figur einer ratio der codia setzt ein mit der Term-Se-
quenz: Maflgabe, Sache, Denken. Dagegen gilt fiir die Philosophie in
jeder ihrer geschichtlichen Epochen zuerst die gegenldufige Sequenz —
allerdings mit einer Term- Verschiebung von der natiirlichen zur mun-
danen und schliellich zur conceptualen Vernunft. Diese ist hier hervor-
zuheben, weil sich mit ihr auch die kantische Position geltend macht.
Die unmittelbare Unverstindlichkeit dieser Behauptungen mag, ob-
gleich wiederholt verdffentlicht und erldutert, von der nachfolgenden
Konkretion aufgewogen werden.

Wie unterscheidet sich da Rousseaus codia von der selbstbewuss-

2 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe
neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1981. A 11.

84

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

ten Negativitit im Denken seiner aufklirerischen Nachbarn? Durch die
Sammlung auf die produktive Gewalt der ihrerseits reinen Einbil-
dungskraft. Dies aus einem Nichts an Bestimmtheit, das schon deshalb
nur eingebildet sein kann. Umso entschiedener will sie getrennt sein
von den Ausgeburten der allbekannten Phantasien. Dem steht ent-
gegen die Einbildung dessen, was nicht ist: die Einbildung eines Selbst,
das eigens geschaffen sein will. Dazu regt nur jenes Nichts an, das in
der Produktion des Menschenwesens seine Frucht hat. Also fruchtbar
kann aber nicht das Wissen, wie es ist, nicht einmal, wie es zu sein hat,
sondern wie es nicht zu sein hat, also erst das Gewissen sein und zwar
als das zur Reinheit bestimmte. Seiner Urteilskraft dient Rousseaus
Devise: vitam impendere vero: das Leben dem Wahren widmen. Das
fehlende Selbst bestimmt dazu. Sein Fehl hebt den Schein der Unmit-
telbarkeit im cartesischen penser, dem Erwigen des Wahren auf. Dem
zuvor will es selber unterschieden sein; denn wie es ist, ist es von Heu-
chelei korrumpiert — solange es den Eingebungen der Eigenliebe statt
der Selbst-Liebe folgt.

Welche Tektonik bekundet nun die von threm Selbst-Bewusstsein
getragene co¢ia? Um sie zunichst an der Nouvelle Héloise offenzule-
gen. Sie beginnt nicht mit den ichlichen Modi des Denkens, sondern
mit einer Maf3gabe, die sich in der Sprache, genauer: zum Gesprich
verdichtet. Es griindet in einer gemeinsamen Gesinnung riickhaltloser
Redlichkeit oder rationalitas gegeneinander; deshalb in einem ge-
schlossenen Freundeskreis. Er kann nicht jedermann offenstehen; ist
er doch durch ein Vertrauen begrenzt, weil sich die Einzelnen in die
Wechselbestimmung freigegeben haben. Wie kommt sie zum Tragen?
Anders als durch direkte Ansprache, in der gebrochenen Gegenwart
eines Briefwechsels. Das schriftliche Geben und Nehmen des Wortes
ldsst die Sprecher bei sich bleiben.

Der Kreis des Gesprichs wird sodann von dem anderen Moment
der Maf3gabe aufgebrochen. Es erschlief3t die gesellschaftliche Welt der
Sprecher. Die macht sich sogleich in einem Widerstreit geltend. Dies
wegen der aufkeimenden Liebesbeziehung zwischen einem biirgerli-
chen Hauslehrer und seiner adligen Schiilerin. Deren natiirliche Kau-
salitdt im so genannten Rechts-Institut der Ehe kann die iiberkommene
Gesellschafts- Ordnung nicht dulden, weil ihr die Unterschiede von
Herkunft und Stand maf3geblich bleiben.

Julie ist zunichst zerrissen zwischen ihrer Leidenschaft und ihrer
vertu. Die zieht sich in den anfinglichen Widerspruch zusammen: » Tu-

85

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

gend, ich verabscheue dich, wihrend ich alles fiir dich tue.« Lisst sich
doch die Liebe nicht auf die wechselseitige Empfindung von Individuen
einschrinken, beansprucht vielmehr eine familidre Verbindlichkeit,
welche sich in dem Vater der Geliebten verdichtet. Rousseau ist keines-
wegs so naiv, sich tiber die geltende Sitte mit aufklarerischer Pritention
hinwegzusetzen. Die Riicksicht auf die patria potestas kann ihre Kraft
selbst noch im Gefiihl der Tochter behaupten — mit der Folge, dass sie,
als eigenwilliges Individuum vernichtet, als Person der Heirat mit dem
vom Vater ausgewihlten Gatten zustimmt.

Erst ihre ausdriickliche Einwilligung in diesen Riss durch ihre See-
le wird ihre Personlichkeit freisetzen — ndmlich im Sinne der sittlichen
Selbstbestimmung. Mit dem Verzicht auf Befriedigung ihrer natiirli-
cherweise berechtigten Begierde beginnt, statt der iiblichen Durchset-
zung des ichlichen Eigensinns, die eigentliche Unterscheidung und Bil-
dung des Selbst. Erst der Schritt vom Gegensatz der gesellschaftlichen
Vormeinungen zum Widerspruch in der Person selbst erdffnet die Ge-
schichte, welche die Wiirde des eigenen Geschicks austrigt; will sie
doch als solche eigens bewahrheitet und bewiesen sein. Wie das? Der
Gatte nimmt den vormaligen Geliebten seiner Frau als Hauslehrer auf;
diese Situation verschirft er noch durch seine lingere Abwesenheit.

Nur das in Freiheit bewihrte Eheversprechen der Gattin taugt zur
Bildung ihres Selbst-Bewusstseins und will, wo es den geschichtlichen
Unterschied macht, in Schmerzen geboren sein. Zuletzt ist die Frau
gefordert, das eigene Leben zur Rettung ihres Kindes einzusetzen —
die Substanzialitit auch dieses Verhiltnisses bezeugend.

Da ist es mit aller blofSen Vorstellung der eigenen Identitit vorbei.
Im Angesicht des Todes gewinnt Julie die Freiheit, sich zu ihrer ur-
spriinglichen Liebe zu bekennen — mehr noch: zum Ehebruch in der
Einbildung. Dies mit dem Eingestindnis, gewollt zu haben, wie es nicht
zu sein hat. Da unterscheidet sich das moralische Selbst-Bewusstsein
von sich. Es hat auch noch die dufSere Sitte als negierte integriert. Das
unumwundene Bekenntnis der eigenen Schwiiche, dies in Tilgung aller
Heuchelei, fordert vom selbstbewussten Einzelnen die grofite Kraft: die
der Selbstiiberwindung zu unbedingter Redlichkeit; sie ist das Herz-
stiick von Rousseaus rationalitas. Mit ihr produziert er inmitten einer
Gesellschaft von Heuchlern, die gerade als scheinbar selbstbewusste
von ihrer Giite iiberzeugt sind, die Wahrheit iiber sich selbst. Mit der
»Phanomenologie des Geistes« das Eingestandnis: Ich bin bose — nicht
das, was mir zu sein bestimmt war. Dies geht allerdings den heutigen

86

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Beschreibern eines vorgeblichen »Phinomens« von Selbst-Bewusst-
sein nicht einmal in den Hinterkopf.

Die Personlichkeit ist religios geworden, jedoch nicht im Sinne
einer Confession und ihres iiberkommenen Gottes, sondern der erfiill-
ten Beziehung des Menschen zu sich selbst, will sagen: zu seiner maf3-
gebenden Menschheit. Die kann ihm nur durch Unterscheidung von
sich als Individuum aufgehen — also aus dem Vorgriff der reinen Ein-
bildung von sich. Von solcher Erfahrung der Einzigkeit ist sogar der
calvinische Pfarrer am Totenbett Julies ergriffen.

Soweit die Momente einer Bildung, die heutzutage unter ihren
Aquivokationen verschiittet ist. Sie sind jedoch nicht so sehr diejenigen
des Bewusstseins, als vielmehr eines Menschen von epochaler Dignitit
gewesen. Seine Maf3geblichkeit hat einst dem sich aus dem Prinzip der
Freiheit erschaffenden, deshalb notwendigerweise vorgreifend gedich-
teten Menschen seine Bestimmung erldutert.

Solche Maf3gabe verlangt sodann, die ihr entsprechende Sache
einbildend zu produzieren — im Ganzen die methodische Erziehung
des gedachten Menschen. Um sie nicht durch Einfille storen zu lassen,
unterstellt Rousseau einen Waisenknaben. Da niemand sich selber auf-
zuziehen vermag — nicht einmal als Seele —, muss dafiir der Unter-
schied von Zogling und Erzieher eintreten. Der ist aber wohlgemerkt
nur ein im strengen Sinne »Hinzugetretenes, Accidens, des Erzie-
hungsvorgangs — also von verschwindender Bedeutung; er bleibt ge-
schichts-, genauer geschicklos.

Der Zogling ist gehalten, sich ganz aus ihm selber zu entwickeln —
will sagen: sich aus seinem Naturzustand herausarbeiten. So ist die
Geschichte des Zoglings gerade nicht diejenige seiner Abrichtung, son-
dern einer hiitenden Begleitung bis zu seiner durchgiingigen Selbst-
bestimmung — im Erlernen des Verzichts. Zunichst liuft sie auf seine
Selbstindigkeit hinaus, nimlich die Fahigkeit, fiir sich selber zu sorgen.
Deshalb soll er schliefllich ein Handwerk erlernen und so die duferen
Widerstinde der Dinge als Gegenstinde begreifen — ihre Substanziali-
tat als Vorgabe der Produktion zu wiirdigen.

In der zweiten Phase muss die einseitige Beziehung auf die dufSe-
ren Dinge in die Wechselbeziehung eines Selben mit sich tibergehen: in
die Phase seiner Leidenschaften. Sie haben die Erregungen von Mensch
zu Mensch zu ihrem Element und zwar als versprachlichte — zunichst
in einer von der Sitte iiberfangenen Geschlechtlichkeit. Die wird hu-
manisiert zum sprachlich gestalteten Gefiihl von Dankbarkeit und

87

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Freundschaft, fiir Gerechtigkeit und Giite. Von daher entfaltet jene
Kategorie, ausgehend von der Gleichheit der Menschen, das ganze
Spektrum ihrer Unterschiede. In deren Erziahlung 16st sich die eine
Geschichte in eine Vielzahl von Begebenheiten auf — vornehmlich Bei-
spiele sittlicher Perversitit. Daraufhin macht sich die moralische Mei-
nung geltend.

Als deren mafsgebliche Gestalt hat sich aber die Religion, die Spra-
che der Glaubenslehre eingerichtet. Deren Beurteilung iibernimmt ein
aufgekldrter Vikar — nicht zuletzt deshalb, weil er am eigenen Leibe die
bedriickenden Folgen einer ungeklirten Religion erfahren hat. Er tragt
den Zweifel an ihren Uberzeugungen aus, verwirft aber den Gegenhalt
an einer wissenschaftsglaubigen Aufkldrung. Statt ihrer besteht er auf
dem natiirlichen Glauben an eine Welteinrichtung aus gerechter Vor-
sehung. Dessen letzter Grund ist aber die Anerkennung der Moral, wie
sie jedem bewusst und in Verdichtung zum Gewissen von absoluter
Geltung fiir ihn ist. Doch erfiillt das noch nicht die Bedeutung des
Selbst-Bewusstseins; hingt es doch in seinem Urteil noch der Offen-
barungs-Religion statt der natiirlichen nach; die beschrinkt ihren Kult
auf den der allgemeinen Welt-Ordnung — eingebunden in den Cultus
des Herzens, wie er seine Freiheit vorbildlich in Sokrates und Jesus
bezeugt. Dem steht zumal die Uberheblichkeit der so genannten phi-
losophes entgegen — deren die Moral zerstorendes Schein-wissen.

Threm Intellektualismus gilt die abschliefSende Klage des Erziehers,
dass heutzutage die Sprache der handlungstrachtigen Symbole entkraf-
tet ist — verkitmmert zu derjenigen des Rdsonnements. Doch »immer zu
rasonnieren ist der Wahn der kleinen Geister«. Wo die Religion zerfillt,
verfillt die Wechselbezichung der Menschen der Ubergewalt des Pri-
vat-Interesses. Vor ihr schwindet sogar seine selbstbewusste Wiirde.
Sie verkommt zum Geschwiitz — auch noch der Akademien. Die Litera-
tur hat mit ihrer gesellschaftlich tonangebenden Sprache die Verwur-
zelung in der Sitte eines bestimmten Volkes verloren. Doch welchen?
Nicht des vielfiltig beschreibbaren, sondern eines eingebildeten, er-
dichteten — bestimmt vom Rhythmus des Landlebens, seinen Miihen
und Festen. So scheint sich Rousseau in das ersehnte Leben fern von
der Grof3stadt, von der Pariser Gesellschaft zu verabschieden.

Hier bricht das dritte Moment des Terminus der Sache auf. Denn
gegen solche Flucht erhebt sich das Erfordernis einer Welt, die erst
einmal gestaltet sein will. In ihr muss sich der Zégling als causa be-
wihren. Dies vermdchte er durch die Stiftung einer eigenen Familie.

88

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Dazu gehort aber eine Frau. Diesem vollendenden Moment der zwei-
ten Bildungsphase gibt Rousseau den sprechenden Namen »Sophie« —
ein Wesen, das auf durchaus eigene Weise produziert sein will, zur
Gattin gebildet.

Threm anfinglichen Zustand in Unkenntnis ihres Selbst ist nicht
mit einer eruditio beizukommen; was sie zu sein hat, ist sie schon.
Keine Erziehung ist da angebracht, wohl aber eine Bildung im Sinne
ihres Namens. Sie bewahrheitet ihn zunachst durch ihr einnehmendes
Wesen. Eben darin hat sie ihre anfingliche Kausalitdt. Was sie aber vor
allem lernt, ist die Tugend. Die ihre erginzt die minnlich erworbene,
auf dass der ganzheitliche Mensch erscheine. Dies in Wiirdigung der
eigentiimlich weiblichen Gaben als gleichwichtiger. Sie nehmen Riick-
sicht ebenso auf die 6ffentliche Meinung wie auf das eigene Gefiihl.
Religiose Uberzeugungen bleiben da bloff rudimentir, weil ganz auf
die Praxis abgestimmt. Da bestitigt sich: sie und nicht die Theorie ist
das eigentiimliche Feld der codia.

Deren Verkorperung will aber gesucht sein — unter einem wenn
auch nur erst vorgestellten Leitbild. Entsprechend der kiinftige Gatte —
literarisch als Telemaque ausgemalt. Wo ist er zu finden? Nicht in der
Pariser Vergniigungs-Gesellschaft, in der seltsamerweise »das eitle und
sterile Gliick von Leuten herrscht, die nichts fithlen« — noch einmal:
nichts fiihlen und so im Sinne der Menschheit des Menschen nur un-
menschlich sein konnen. Sophie hatte »einen Mann gesucht und nur
Affen gefunden, sie suchte eine Seele und fand nichts davon«. In dieser
Zuspitzung ihrer Erfahrungen zum Gegensatz deutet sich die Gefahr
an, dass Sophie in die Unwahrheit des Eigendiinkels féllt. Darin bekun-
det sich der Schein des Selbst-Bewusstseins in seiner Genese von
Nichts her — ohne dass es schon zu seiner Wahrheit finden konnte;
denn dies verhindert die von der blofien Illusion noch ungeschiedene
Einbildung. Die Erschaffung eines Gatten nach ichlicher Vorstellung
bleibt noch gegenstindlich bestimmt. Diese tiefste Missachtung seines
eigenen Selbst treibt Sophie in die entscheidende Krise. An die Eltern
gewendet mit dem absurden Verlangen: »gebt mir einen Mann, ge-
trankt von meinen Maximen«. Noch einmal: von meinen. Sie bekennt
zwar ihr Ungliick, kann es aber nicht durchschauen. Verdichtet ihr
Elend in den Seufzer: »Es wire besser nicht zu sein, als nur zu sein,
um zu leiden.«

Entpuppt sich das Tugendbild ihrer Liebe als anmafSlicher Selbst-
Betrug? Sie miifte lernen, ihre Phantasien aus ichlicher Selbst-Affek-

89

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

tion von der schopferischen Einbildung zu unterscheiden. Doch erst
einmal verschlief3t sie sich. Gegeniiber den besorgten Eltern bricht sie
sogar in den Vorwurf falscher Erziehung aus. Die Liebe zur Tugend
schldgt um in Widerwillen. Sie wiinscht die anerzogene Moral zum
Teufel, durchschaut ihr Ungliick nicht als selbsterzeugtes Produkt aus
literarischer Vor-Spiegelung.

Erst im Einsturz des narzisstisch gewordenen, weil in der Liebe
zur Tugend selbst-verliebten Ichs, bricht mit der Wahrheit iiber ihre
Mlusion das echte Selbst-Bewusstsein auf. Griindlicher als das aufkla-
rerische, zumal voltairische. Dessen Kritik setzt es zum blof3en Vorspiel
seines Setzens herab. Doch gegen den aufkldrerischen Selbstgenuss
muss es den Menschen, von dem es Besitz ergreift, bis in das einfache
Bewusstsein seiner Identitit erschiittern; denn es hat mit seiner carte-
sischen Stiftung zutiefst gebrochen. Erst mit der Tilgung des Scheins
seiner tberlieferten substantia kann ihm die Wahrheit des Selbst-Be-
wusstseins aufgehen — nachdem das unmittelbare Ich sich im strengen
Sinne als entmutigt, sogar als gemiit-los oder seel-los erwiesen hat.
Doch kann es zum Selbstgefiihl des Menschen (!) erwachen, der nun
in Wahrheit »rein Mensch« ist. Weil ausgestiegen aus der Sphire des
Gegenstands-Bewusstseins. Nur deshalb gilt: die raison hat er nicht
schon immer; sie will eigens erworben sein; ist sie doch »die eine der
Erwerbungen des Menschen, und sogar eine der langsamsten«®. Nam-
lich als realisierte.

Hitten die heutigen Nachziigler einer Hermeneutik des Selbst-
Bewusstseins noch eine Erfahrung von jenem Aufbruch? Die Leichtig-
keit, mit der jedermann jederzeit versichern kann: ich bin mir meiner
bewusst, ist vor jenem Selbst verschwunden, das sich als die Wahrheit
des Ich unterstellt — aufgebrochen aus seinem bloflen Schein. Das ist
nur moglich, sofern die codia behaupten kann: das Wahre ist zuerst
Subjekt.

Merkwiirdigerweise bricht Rousseau seine Darstellung der Krise
Sophiens ausdriicklich ab, indem er sich vorhilt: »Sollte ich schlieflich
die Ungliickliche malen, wie sie sich noch mehr an ihre Chimire hingt,
[...] langsamen Schrittes auf den Tod zugeht und in dem Moment ab-
steigt in das Grab, da man sie zum Traualtar zu schleppen glaubt? Nein
—ich verwerfe diese triibseligen Gegenstinde«. Wenn Sophie sich an

3 Brief an Christophe de Beaumont. J.-J. Rousseau: CEvres complétes. Hrsg. von Ber-
nard Gagnebin und Marcel Raymond. 4 Bde. Paris 1959-69. Bd. IV, 951.

90

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

eine Chimére héngt, ist nur Eines unabdingbar: dass sie aus dem Er-
dichten der Menschheit des Menschen entspringt, also des mit Unter-
schied gedachten — nicht aus der Phantasie von Dichtern im iiblichen
Verstande; den »scheinheiligen«, wie Holderlin sagen wird.

Schon in der Nouvelle Héloise hatte Rousseau versichert: »Das
Land der Chimaren ist in dieser Welt das einzig wiirdige bewohnt zu
werden, und solcherart ist das Nichts der menschlichen Dinge, dass
aufler dem Wesen, das durch sich selbst existiert, es nichts Schoneres
gibt als das, was nicht ist«* — jedoch zum Setzen, zum Erbauen in der
Einbildungskraft begeistert.

»Sophie hat Geschmack ohne Studien, Talente ohne Kunst, Urteil
ohne Kenntnisse« — hat dieses alles von Natur. »Ihr Geist weif3 nicht,
aber er ist cultiviert, um zu lernen; ein wohlvorbereiteter Boden, der
nur das Korn erwartet, um zu fruchten«. Die Begegnung mit der also
Substanziierten trifft Emile wie ein Blitz. Mit Verhaltenheit findet er
sich in die gewihrte Gegenwart ein. Die eigentliche Bewihrung ihrer
Verbundenheit kommt aber erst mit der Trennung beider — nétig nur,
um die Erziehung Emiles zu vollenden. Er soll sich der Fremde ausset-
zen. Dies in einem Ausland, das sich im Wesentlichen durch die politi-
sche Dienlichkeit der Erfahrung definiert — also der Mannigfalt euro-
péischer Lebensart und Staatsverfassung.

Erst die Riickkehr aus solchem Lernen gibt das Recht auf eine
Heimat frei — gegriindet in der Ehe mit Sophie. Eben darin vollendet
sich das dritte Moment dieser ratio. Es wendet sich zur Vorgabe fiir den
abschlieenden Terminus — niamlich das Denken — in dem ausgezeich-
neten Sinne einer Einbildung dessen, was sogar im Allgemeinen nicht
ist, aber gleichwohl zu sein hat. Das ist die fehlende, jedoch aus dem
produktiven Menschenwesen kiinftige civitas. Sie beansprucht das
Denken allem zuvor als Urteilskraft und zwar fiir die ihm eigene Stif-
tung. Da unterscheidet sich der Biirger vom bloflen Menschen. Der
Biirger, wie er seine epochale Wirklichkeit keineswegs schon mit dem
so genannten »Spiesbiirger« erreicht hatte — nicht einmal im zivilen
Umgang einer biirgerlichen Gesellschaft. Vielmehr erst in einem Ge-
meinwesen, wie es eigens aus Freiheit als Princip gesetzt ist. Thm wird
bis in seinen Grund durchsichtig, wie es nur ein selbst-produziertes
sein kann. Denn erst aus ihm erhellt, wie und warum das corpus poli-
ticum letztlich ein selbst-bewusstes sein muss und kann.

+ Rousseau: (Evres complétes, Bd. 11, 693.

91

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Aber welches Selbst beansprucht diese codia letztlich? Mit einem
Wort: das der Liebe zum Vaterland; also nicht nur dessen, zu dem sich
die wesentlich einzigartige Personlichkeit bildet (Julie), nicht nur die in
methodischer Erziehung betreute Person (Emile), sondern jene »of-
fentliche Persona«, die das Vaterland mit seinen Anspriichen an den
Biirger ist. Wie konstituiert sie sich? In der Freiheit des Gesellschafts-
Vertrags; er beweist absolute Causalitit in seiner Gesetzgebung — nicht
mehr im Bund mit dem Willen eines géttlichen Hirten, sondern allein
aufgrund eines imaginierten Vertrags-Schlusses im gemeinsamen In-
teresse aller Beteiligten. Nur deren gemeinschaftlicher Wille stiftet
Verbindlichkeit. Er unterstellt zwar die Menschen, wie sie sind, unter
dem Gesetz aber, wie sie sein konnen. Thre gemeinsame Welt wird be-
stimmt von dem, »was das Recht gestattet, und dem, was das Interesse
vorschreibt«5. Der Vertrag iiberwindet die Trennung von Gerechtigkeit
und Niitzlichkeit im Tun und Lassen der Menschen oder dessen, was
fiir alle an sich gut ist und was den Einzelnen gut diinkt. Verbunden
durch die Urteilskraft eines biirgerlichen Selbst-Bewusstseins, pro-
duziert in einer gemeinsamen Setzung.

Deren erstes Moment nimmt die letzte Bestimmtheit des vorigen
Terminus auf — aus der »Sache« zum »Denkenc, niher: in seine Kau-
salitit ibersetzt. Es vollendet die so genannte Reformation: »Man wird
zu einem neuen Wesen, frisch aus den Hianden der Natur — nicht des
Schépfers — hervorgegangenc; aus ihr, »wie sie einem die Freiheit ge-
geben hat, um Gutes zu tun, das Gewissen, um es zu wollen, die Ver-
nunft, um es zu wihlen«. Eben diese Dreiheit verlangt eine Renaissan-
ce des Denkens aus der Gewissheit: jene Freiheit ist von der
Gesellschaft verwirkt; denn ihr Mensch ist denaturiert. Die Freiheit
fehlt. Wem denn? Etwa dir und mir? Nur beildufig; sicher jedoch der
persona des Gemeinwesens.

Der wahre Ursprung des Menschen ist nur der Einbildung, ihrer
»Dichtung« zu entnehmen. Da steht er unmittelbar in der Not, sich zu
erhalten. »Seine ersten Sorgen gelten dem, was er sich selber schul-
det«.® Darin wird er sein eigener Meister. Mit solcher Selbststandigkeit
von Natur erwirkt er aber noch nicht seine Freiheit. Braucht er sie
tberhaupt? Erst, wenn ihm seine Knechtschaft als Vergesellschaftetem
aufgeht. Sie zu brechen, kann nur die Tat der Unterscheidung des

5 Rousseau: Du contrat social. Amsterdam 1762, 3.

¢ Ebd.

92

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Selbst-Bewusstseins vom Bewusstsein erbringen. Doch welchen? Nicht
schon des emanzipatorischen der so genannten Aufklirung, sondern
jenes, das die Menschheit des Menschen eigens bewahrt hat. Erst da
wird denn auch die Menschenwiirde nicht als gottgegeben, sondern
als gesetzte begriffen. Sogar im Anhalt an einem Selbst, das sich das
Ich des Einzelnen untergeordnet hat. Deren allzu gewohnliche Revolte
aus dem Eigensinn befeuert nur den Schein einer Erneuerung des
Menschen.

Rousseaus Anliegen ist nicht, die Gesellschaft aufzuheben, was
sinnlos wire, sondern ihr eine Form zu geben, »die mit aller gemein-
schaftlichen Kraft die Person und die Giiter jedes Vergemeinschafteten
verteidigt und durch die jeder, indem er sich mit allen vereinigt, gleich-
wohl nur sich selbst gehorcht und ebenso frei bleibt, wie zuvor« —
niamlich im Naturzustand. Er will iiber die Mitte der Vergesellschaf-
tung mit sich selbst zusammengeschlossen sein. Deren Wider-Natur
wird so zur verschwindenden Mitte eines Schlusses bestimmt. Sie kann
aber nur unter der Bedingung der »volligen Entduflerung jedes Mit-
glieds mit all seinen Rechten an die Gemeinschaft«” verschwinden. Erst
die reinigende Kraft dieses Verzichts stellt die Gleichheit Aller — wohl-
gemerkt nicht als Menschen, sondern als vertragsbewusster Biirger
her. Da ist niemand privilegiert. Jedoch kann das »alle« nicht den Pobel
einschliefsen, der sich solchem Verzicht verweigert — mit Marx gespro-
chen: »das Lumpen-Proletariat«.

Rousseaus Entwurf der politischen Verfassung bewihrt ihre Ver-
nunft sogleich mit der Paradoxie, dass ein jeder, »indem er sich allen
gibt, sich niemandem gibt«.? Er kann als selbstbewusster zu niemandes
Knecht werden. »Jeder von uns stellt gemeinschaftlich seine Person
und alle seine Macht unter die hochste Weisung des Allgemeinen Wil-
lens; und wir empfangen in corpore jedes Glied als untrennbaren Teil
des Ganzen«.? Dem Willen der 6ffentlichen persona unterworfen, wel-
che sich einst civitas nannte, jetzt Republik. In passiver Bedeutung ist
sie der Staat, in aktiver die Obrigkeit. Doch wohlgemerkt ist die Repu-
blik nicht von gleicher Dignitidt wie die anfingliche Personlichkeit.
Wihrend diese auf dem Boden der Natur in die Unsterblichkeit des

7 Ebd. 18.
§ Ebd.
9 Ebd. 19.

93

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

dichterischen Wortes eingeht, bleibt jene — anders als seine codio —
dem Zerfall ausgesetzt.

Das corpus politicum ist sterblich, neigt zur Desintegration. Zum
einen vom moi commun gebildet, zum anderen von der wvolonté
générale. Dessen Ordnung ist heilig, will sagen: unantastbar und so
auch der Vertrag, der sie setzt — verbiirgt vom Souverin. Dieser ver-
dankt sich allein der Anerkennung als hochster Ursache.

Wenn Rousseau hier schlieSlich die Idealitit des Biirgerlichen Ge-
meinwesens von seiner Realitdt unterscheidet, so hinsichtlich des Be-
sitzes seiner Teilhaber. In ihm wird jeder fiir die Mitbiirger gegen-
standlich. Weil er strittig ist, muss er die Bedeutung eines Rechtsgutes
annehmen. »Man achtet in diesem Recht weniger das, was einem an-
deren gehort, als das, was einem selber nicht gehort«1°. Der Besitz will
niamlich als Eigentum einer Person geachtet sein — bezogen auf ein Ich,
dessen Eigentum den Verzicht auf alles Sonstige bedingt.

Als letztlich strittiges hat das weltliche Moment der ratio des
Denkens seine Erganzung am geschichtlichen. Das Subjekt des Ge-
meinwesens bleibt ndmlich gerade als souverines gefihrdet, weil auf-
hebbar. Der Allgemeine Wille erhilt sich nur in einer bestindigen
Selbst-Setzung. Seine Ubertragung auf ein anderes Subjekt wiirde be-
deuten: er ist substanzlos geworden, entseelt. Im Tod des Souverins
verlore sich das dritte und letzte Selbst des Selbstbewusstseins.

Das corpus politicum ist ein kiinstliches, will deshalb zuletzt mit
dem gesetzgeberischen Wort als seinem sprachlichen Moment begabt
sein. Seine Mafigabe erfordert die Wechselbeziehung von Regierung
und Regierten, deshalb »Vereinbarungen und Gesetze, um die Rechte
mit den Pflichten zu vereinen und so die Gerechtigkeit an ihren Gegen-
stand zu bringen«.!!

Aber wie? Gegen ihren scheinbaren Grund in der Natur ist hier
nur vom Allgemeinen Willen auszugehen. Thm gegeniiber steht der
Wille aller, der sich in die Einzelwillen besondert. Die Mitte zu ihm
hilt der Wille der Mehrheit. Das ist der Ort der Gesetze. Nicht mehr
stiftend wie der Allgemeine Wille, sondern fortwihrend dndernd. Erst
auf ihn hin definiert sich die Republik: »Jeder Staat, der durch Gesetze
regiert wird [...] Da regiert allein das 6ffentliche Interesse und die res

10 Ebd. 26.
11 Ebd. 48

94

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

publica ist wahrhaft eine res«.1? Zu ihrer Einrichtung bedarf es der
Fithrung eines Gesetzgebers, nicht Machthabers. Er muss sich auf die
Vorziige einer Verfassung in einem bestimmten Volk verstehen. Es
bedarf hochster Vernunft und Menschenkenntnis, um das Wort des
Grund-Gesetzes, also was heilig sein soll, zu erfinden.'> Uber-mensch-
liche Urteilskraft. Thre »Diktate« sind die eigentliche Dichtung der
Epoche.

Der Gesetzgeber fiihrt das Wort eines selbst-bewussten Subjekts.
Er muss die Tragfihigkeit seines Volkes fiir die Freiheit einschitzen
konnen. Da ist die demokratistische Unterstellung absurd, dass alle
Menschen, gleich welcher Kultur, die biirgerliche Gesetzlichkeit iiber-
nehmen konnten. Nicht einmal im europiischen Horizont sind fla-
chendeckende Imitate des Subjekts angebracht. »Peter der Grof3e hatte
eine imitative Begabung; er hatte nicht die wahre Begabung (génie) —
jene die erschafft und alles macht von nichts her. Er hat seine Unter-
tanen gehindert, jemals das zu werden, was sie hitten sein konnen,
indem er sie iiberredete, sie seien, was sie nicht sind«* — also ihre
Urteilskraft durch eine Selbsttduschung beeintrichtigt hat.

Der Gesetzgeber stiitzt sich nicht auf Gewalt, sondern auf eine
Weisheit, die seinen Setzungen vorgreifen muss. Nur so kann sein
Werk den Widerstand ertragen, der seine Geltung gefihrdet. Unantast-
bar bleibt nur die Menschheit des Menschen. Alles sonstige bleibt ver-
dnderbar. Allein der selbstbewusste Staat kann den Streit der Meinun-
gen und also die Selbstbehauptung der Individuen méfSigen. In einem
die »vollkommene Unabhingigkeit des Biirgers von allen anderen, und
seine duferste Abhingigkeit vom Gemeinwesen; denn es gilt nur die
Kraft des Staates, welche die Freiheit seiner Glieder verbiirgt«.1s

Abhingigkeit und Unabhingigkeit tragen in ihrer Wechselbezie-
hung die »konkrete« Biirgerliche Freiheit aus. Sie stiitzt sich umso we-
niger auf deren Verschriftlichung als ihr Herzstiick das unablassig ur-
teilende Denken ist; es »macht die wahrhafte Konstitution des Staates
aus; nimmt taglich neue Krifte an; welches, wenn die anderen Gesetze
altern mogen oder verlgschen, sie wiederbelebt oder ersetzt, ein Volk
im Geiste seiner Stiftung bewahrt und unmerklich die Kraft der Ge-

12 Ebd. 51.
13 Ebd. 55.
14 Ebd. 61.
15 Ebd. 75.

95

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

wohnheit derjenigen der Autoritit unterstellt«. Nur so wird das
Rechtsempfinden gleichsam »logisch«. Der grofle Gesetzgeber muss
sich mit dem Verhiltnis oder der ratio von allgemeiner Sittlichkeit
und vereinzelter Meinungen »insgeheim stindig beschiftigen« — will
sagen: auf die Eingéingigkeit der Gesetze fiir den einzelnen Biirger ach-
ten. Deshalb muss sein Denken ein Bauen sein, das zuerst die tragen-
den Teile der Tektonik entwirft und so dem Wachsen einer Sitte dient.

Die entsprechende Regierung weif3: »Jede freie Handlung hat zwei
Ursachen, die zusammenwirken, um sie zu produzieren, eine moral-
bestimmte, will sagen: der Wille bestimmt die Handlung, und eine
naturbestimmte, will sagen: sie auszufiihren«. Dem entspricht die Un-
terscheidung des corpus politicum nach Legislative und Exekutive —
beide vom Geist der Verfassung getragen. Geist deshalb, weil gerade
dieser Korper ein Selbst-Bewusstsein entwickelt. Er hat den substan-
ziellen Unterschied von mens und corpus iiberwunden. Die Biirger-
schaft ist als solche »geistig«, schliefSst die Entwicklung des Denk-Ter-
minus aber noch nicht ab. Er bedarf noch der Riicksicht auf den
Widersacher, wie er in der iiberkommenen Religion, zumal in ihrer
Gehorsams-Forderung nachglimmt. Deren alttestamentliche Pragung
droht immer wieder, den Gesellschafts-Vertrag zu entstellen. Eben dies
erfordert die fortwihrende Bildung der Urteilskraft des Biirgers im
Princip der Freiheit. Dem ist die reprdsentative Demokratie nicht ge-
wachsen. Der Verzicht auf das eigene Urteil in politischen Entschei-
dungen hebt nicht so sehr das Ich und seine Meinung, sondern das
wahre Selbst auf.

Erst Rousseaus abschlielende Fassung der religion civile bringt
die Architektonik des Staatswesens ins Reine. Die Ahnlichkeit in den
Namen darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass sie mit der bisherigen
Religiositit als christlicher im Prinzip gebrochen hat — zum einen mit
ihrem herrschaftsdienlichen Risonnement, zum anderen mit dem Ge-
fiithl des so genannten Enthusiasmus. Nach beiden Seiten war der Be-
ginn der Epoche kompromittiert.

Wenn sich dagegen die conceptuale Philosophische Wissenschaft
geltend macht, so dem zuvor die eigentiimliche codio der Epoche,
ndmlich jene, die Rousseau, Schiller und Hélderlin erdichtet haben.
Da sich tiber sie der Schatten Kants, Fichtes und Hegels gelegt hatte,
wurde sogar sie von den Besinnungsgestalten der Moderne verhiillt.
Das Gedichtnis der Gegenwart jedoch gibt den Blick auf das Vollbrach-
te ebenso von co¢ia wie Philosophie frei.

96

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Zu deren Beginn hat Rousseau das produktive Wesen des Men-
schen gewiirdigt und zwar aus seiner Einbildungskraft. Dem antwor-
tete das neue Staatswesen 1794 in Gestalt eines Festzugs der National-
Versammlung mit dessen Apotheose. Bei der Versinnbildlichung seines
Gesamtwerks zeigte man unter seinen Schriften genau die von uns
bedachten und zwar in der hier erinnerten Abfolge. Ein schoner Beweis
von Vernunft-Instinkt, wie Hegel das genannt hat.

Wozu aber hier und heute unser Beispiel einer logotektonischen
Erschlieung? Sie verweist auf die Gesamt-Architektonik der rationes
unserer Tradition. Da erfrischt sich das Denken an der Gewissheit, dass
die Freude des denkenden Bauens, eines neu erwachenden »Logo-
zentrismus« nicht unmdglich ist.

Besiedelt er erneut ein »Land der Chimiren« oder »das Reich der
Schatten«? Daraufhin die unter Submodernen beliebte Gegenfrage:
Why not? Inmitten der Angst vor dem Denken, in die Beckett mit
einer offenkundigen Paradoxie hineingestofSen hat: Imagination dead
imagine. Hier wird erneut einer Unterscheidung des Einbildens und so
auch der Freiheit des Denkens das Wort geredet — trotz seiner heut-
zutage vorherrschenden Installationen. Bricht da eine neue Verrtickt-
heit auf? Bestiarkt durch die alte auch des Doms zu Koéln. Jedoch wie er
gehalten von seinem logotektonischen Gedichtnis und also eine Ver-
riicktheit mit dem schonsten Grund.

97

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich
in der Jenenser Periode der Fichteschen
Wissenschaftslehre'

Emiliano Acosta (Gent)

Wir wissen es: Viele der Schwierigkeiten im Verstindnis des Fichte-
schen Denkens liegen in der Darstellung desselben. Fichte selbst wusste
es.2 Daher rithrt, wenn man Fichte glaubt, die stindige Wiederver-
arbeitung der Darstellung seines Systems: (vgl. FW VIII, 369) die Wis-
senschaftslehre. Diesem Problem liegt aber ein noch urspriinglicheres
zugrunde: Die Sache selbst lasst sich per definitionem nicht zur Spra-
che bringen. Das System des menschlichen Wissens an sich ist von
seiner Darstellung fiir uns absolut verschieden. (Vgl. FW I, 70) Wah-
rend das Erste als unbegreifliche, weil relationslose Einheit auftritt, ist
seine Darstellung Nachkonstruktion dieser Einheit im Reiche der
Wechselwirkung zwischen Mittelbarkeit und Unmittelbarkeit bzw.
Endlichkeit und Unendlichkeit. Das Problem ist demnach nicht zufal-
lig, es entspricht der Sache selbst. Die Wissenschaftslehre als Darstel-
lung scheitert, so paradox es klingen mag, wenn sie mit dem Dar-
gestellten identifiziert werden kann. Denn in diesem Fall wire das
Letzte nicht das, was die Wissenschaftslehre als ihre Sache postuliert.
Dazu ist auch folgendes hinzuzufiigen: Fichte hat selbst absicht-
lich in einem bestimmten Maf$ zur Unverstindlichkeit seiner Lehre
beigetragen. Er hat die harte, freie und deshalb lobenswerte Arbeit
iibernommen, seinen literarischen Stil nicht nur von der Sprache des
Alltags, sondern auch von der philosophischen Sprache seiner Zeit (FW
IT1, 4 n.) so scharf wie méglich zu unterscheiden. Fichte hat in der Tat
niemals gewiinscht, von Menschen verstanden zu werden, die zum
freien Philosophieren nicht fihig sind, (vgl. FW I, 506) von Menschen,

1 Abgesehen von der Wissenschaftslehre nova methodo (im Folgenden: Winm), die
nach der Ausgabe von E. Fuchs (Hamburg 1994) zitiert wird, werden die Fichteschen
Schriften nach der Ausgabe von L. H. Fichte zitiert (Fichtes Werke. Berlin 1971; im
Folgenden: FW).

2 Vgl. M. Buhr (Hrsg.): Johann Gottlieb Fichte: Briefe. Leipzig 1986, Brief an Reinhold
vom 21. Marz 1797, 196.

98

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

denen die Wissenschaftslehre anders als ihrem Verfasser kein Bediirf-
nis sei. (Vgl. FW I, 89) »Fiir die, die nicht selbst mitdenken, mochte er
[sc. Fichte] seinen Vortrag ARABISCH machen«. (Wlnm 11) Um an
einem freien Wissen teilzunehmen, miissen wir in der Tat zunichst
einmal selbst frei sein. Wie bei der Lektiire anderer grofler Philoso-
phen, lernen wir bei der Lektiire Fichtes Schriften, dass der Zugang
zum Denken immer ein mittelbarer gewesen ist. Und zwar darum —
um es im Sinne Boeders auszudriicken — weil diese Art Philosophie,
zu der die Wissenschaftslehre gehort, namlich die Metaphysik in klas-
sischem Sinne, eine Unterscheidung des Denkens von sich selbst ver-
langt.?

Eine Unterscheidung im Denken setzt aber eine Krise desselben
voraus. Zu ihr fithrt uns Fichte durch die bewusste Vermeidung einer
festen Terminologie. Dieselbe, die man vermisst, wenn man etwas
nicht unmittelbar versteht, dieselbe, die »das bequemste Mittel fiir
Buchstébler, jedes System seines Geistes zu berauben, und es in ein
trockenes Geripp zu verwandeln« ist. (FW I, 87) Dass Fichte dieser
Maxime treu geblieben ist, ldsst sich an der Flexibilitit seiner Termi-
nologie erkennen. »Ich«, »Nicht-Ich«, »Realitit«, »Negation, »Seing,
»Setzen, »fiir sich« und andere Termini erhalten in Fichtes Schriften
verschiedene Bedeutungen, die manchmal nicht expliziert werden.
Diese Art terminologischer Flexibilitit wird hier am Fall des Terminus
»Nicht-Ich« analysiert, so dass ein Zugang zur Natur der Wissen-
schaftslehre gewonnen werden kann. Da Fichte den Terminus »Nicht-
Ich« ausschliefSlich in der Jenenser Periode seiner Philosophie verwen-
det, wird sich die vorliegende Arbeit auf diese Periode einschrinken. In
der Analyse wird die Struktur der Grundlage der gesammten Wissen-
schaftslehre (von nun an GWL) verfolgt, weil sie die verschiedenen
Bedeutungen von »Nicht-Ich« systematisch darstellt. Andere Jenenser
Hauptschriften von Fichte werden zwar auch zitiert, aber nur um die
Kohirenz und Kontinuitit in dieser Periode nachzuweisen.

»Nicht-Ich« meint im Allgemeinen »alles, was als ausser dem Ich
befindlich gedacht, was von dem Ich unterschieden und ihm entgegen-
gesetzt wird«. (FW VI, 295) Diese Formulierung entspricht zwar keiner

3 Vgl. H. Boeder: »Die conceptuale Vernunft in der Letzten Epoche der Metaphysik«.
In: Abhandlungen der Braunschweigischen Wissenschaftlichen Gesellschaft 43 (1992),
345-360.

99

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

besonderen Bedeutung, an ihr zeigt sich aber der Hauptcharakter des
Nicht-Ich iiberhaupt: Es ist ein im Ich gesetztes, auch wenn es als jen-
seits des Ich liegend gesetzt wird. Daraus folgen vier Bedeutungen fiir
dieses Wort:

Als »jenseits des Ich liegend gesetzt« wird das Nicht-Ich be-
stimmt: a) als der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens
des Ich, b) als absolute, weil relationslose Substanz, niamlich das, was
Fichte das Ding an sich der dogmatischen Positionen nennt.

Wenn anderseits dasselbe als im Ich gesetzt gesetzt wird, dann:
¢) in theoretischer Riicksicht als dem Subjekt entgegengesetztes Ob-
jekt, d) in praktischer als das, was ist, und deshalb nicht sein soll.

a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen
Entgegensetzens*

Das »Nicht-Ich des zweiten Grundsatzes« ist »als solches, gesetzt
schlechthin, weil es gesetzt ist«. (FW 1, 102) »Als solches« d.h. als
Negation iiberhaupt, denn als identisch mit sich selbst (Nicht-Ich =
Nicht-Ich), lasst sich dasselbe aus dem Ich deduzieren. Mit »Nicht-Ich«
wird daher hier kein aus dem Ich deduzierter oder »durch Abstraction
von allem Vorgestellten entstandener Begriff« (FW I, 104) gefasst. Das
so verstandene Nicht-Ich wird »tiberhaupt nicht wahrgenommen, son-
dern urspriinglich gesetzt«. (FW I, 9) Dasselbe wird freilich im Ich
nicht als Wirkung von etwas gesetzt, das dem Ich fremd sei, sondern
als Folge der Spontaneitit des Ich, die im Begriff des Entgegensetzens
vorausgesetzt werden muss, wenn das Ich absolut frei sein soll. (Vgl.
FW [, 103) So wie das schlechthin Entgegensetzen das schlechthin Set-
zen negiert, so negiert auch das Produkt des Entgegensetzens das Ich
als Produkt des Setzens. Diese im urspriinglichen, weil selbstschépferi-
schen Handeln des Ich zu findende Negation konstituiert die Bedin-
gung der Moglichkeit aller Negation fiir das Ich. (Vgl. FW I, 104)

Das Nicht-Ich ist der Form nach unbedingt, d.h., das »Nicht« ist
das Unbedingte in ihm. Das Negierte in der Negation zeigt hingegen
die Dependenz des Entgegensetzens vom urspriinglichen Setzen. Das
Nicht-Ich lésst sich aber auch im Ich finden. Denn das Sich-Setzen des

¢ Erste Erwihnung des Nicht-Ich als »das absolute Objekt« (FW I, 10).

100

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

Ich impliziert seinerseits das Setzen des Nicht-Ich.> (Vgl. FW I, 446 u.
457)

Diese Bestimmung des Nicht-Ich erschopft sich nicht mit der Er-
klarung des zweiten Paragraphen der GWL. Diese wird wieder in der
Synthese E des theoretischen Teiles derselben Schrift wie auch in der
Deduktion der Vorstellung und im praktischen Teil der Grundlage der
Wissenschaft thematisiert. Erst nachdem im Teil des theoretischen
Wissens der GWL (§4) das Nicht-Ich als Objekt bestimmt wurde, ist
der philosophischen Reflexion eine Riickkehr zur Weiteranalyse des
ersten Sinnes moglich. Und zwar deshalb, weil die theoretische Erkla-
rung des Wechsels Subjekt-Objekt dazu fiihrt, dass auSerhalb dessel-
ben das Ich, als unabhingige Tatigkeit und das Nicht-Ich als Anstof3
vorausgesetzt werden miissen. Im Vollzug dieser Aufgabe situiert sich
die philosophische Reflexion wieder im Moment vor der grundlegen-
den Synthese. Das ergibt sich im Ubergang vom Theoretischen zum
Praktischen, namentlich zum Gefilde, in dem das Ich in der Idee seiner
selbst den ewigen Widerstreit mit sich selbst in seiner Unerklarbarkeit
zeigt. (Vgl. FW I, 156) Eines ist also klar: Die Gliederung in der Dar-
stellung ist nicht die Gliederung der Sache selbst. (Vgl. FW I, 126, 156
. 218)

Die Bestimmung des Nicht-Ich als Objekt impliziert das Setzen
einer Grenze, jenseits derer »das von diesem Wechsel unabhingige
Nicht-Ich« (FW I, 189) sich befinden sollte. Dieses Nicht-Ich ist also
Ausdruck »nur desjenigen im Nicht-Ich was iibrig bleibt, wenn man
von allen erweisbaren Formen der Vorstellung abstrahirt; desjenigen,
welchem der Anstoss auf die ins unendliche hinausgehende Thatigkeit
des Ich zugeschrieben wird«. (FW I, 251) Es sei angemerkt: Das Pro-
dukt des urspriinglichen Entgegensetzens, als »Anstofi« konzipiert,
(vgl. FW I, 210 u. 212) gibt allerdings die teilbare Unabhingigkeit des
Nicht-Ich wieder, wenngleich mit den durch die Synthesen gewonne-
nen neuen Begriffen: »Der (durch das setzende Ich nicht gesetzte) An-
stoss geschieht auf das Ich, insofern es thitig ist, und er ist demnach
nur insofern ein Anstoss, als es thatig ist; seine Moglichkeit wird durch
die Thitigkeit des Ich bedingt: keine Thatigkeit des Ich, kein Anstoss«.
(FW I, 212) Ohne Anstof3 gibt es aber auch keine Selbstbestimmung
des Ich. Diese Entgegensetzung ist anders als die zwischen Ich als Sub-

5 »Die Ausdriicke: ein Nicht-Ich setzen, und: das Ich einschrinken, sind véllig gleich-
geltend« (FW I, 252).

101

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

jekt und Nicht-Ich als Objekt zu denken. Sie ist noch grundlegender,
denn »auf der Nothw[endigkeit]. des [hier gemeinten] Entgegenset-
zens beruht der ganze Mechanismus des menschlichen Geistes«.
(WLnm 42) In ihr sind Ich und Nicht-Ich »vollig entgegengesetzt; sie
haben gar nichts Gemeinschaftliches; wenn das eine gesetzt ist, kann
das andere nicht gesetzt seyn«. (FW I, 213) Diese Entgegensetzung ist
also der unbegreifliche Punkt zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit,
Freiheit und Notwendigkeit.

Als Anstof3 ist das Nicht-Ich Grenze. Als solche hemmt dasselbe
die ins Unendliche hinausgehende Titigkeit, wodurch das Ich endlich
bzw. Intelligenz wird. In diesem Sinne meint »AnstofS« Endlichkeit
iiberhaupt, (vgl. FW I, 278) die nie absolut aufgehoben werden kann.
Denn mit ihrer Aufhebung wiirde das Ich als absolutes Ich und als Ich
der Intelligenz sowie die Darstellung des Systems annulliert, was dem
Faktum der Einheit des Bewusstseins widerspriache. Das absolute Ich
wiirde sich autheben, insofern die Authebung des Nicht-Ich bedeutete,
dass das Ich sich ein Nicht-Ich nicht schlechthin entgegengesetzt hat
und das Ich kein absolutes Vermogen, etwas schlechthin zu setzen, sei.
(Vgl. FW I, 254) Das Ich als Intelligenz wiirde aber auch annulliert,
insofern der Anstof} Bedingung der Méglichkeit der Vorstellung wire.
(Vgl. FW I, 250)¢ In dieser letzten Funktion ist allerdings das Nicht-Ich
Briicke in der Wechselwirkung des Ich mit sich selbst im Sinne seiner
Selbstbestimmung, Mittel zwischen dem Unendlichen und dem End-
lichen im Ich. (Vgl. FW 1, 249) Der Beweis der Denkbarkeit dieser
Wechselwirkung erkldrt, obwohl apagogisch, (vgl. FW 1, 271)7 die
wichtigsten Fragen der WL in der Jenenser Periode, namlich wie die
reine Titigkeit zu einer objektiven wird, wie der Ubergang zwischen
Bestimmbarkeit und Bestimmung moglich ist, (vgl. WLnm 42f.) wa-
rum das Ich im Modus der Vorstellung denkt, (vgl. FW I, 281) wieso

¢ Als solche ist auch das Nicht-Ich »Natur« genannt (vgl. FW VI, 313 und FW [, 64).

7 In der apagogischen Natur der Methode unterscheidet sich die Wissenschaftslehre von
der Methode der Kantischen Philosophie. Es handelt sich aber nicht um einen Unter-
schied unter anderen, denn erst durch die Anwendung dieser Methode gelingt es der
Wissenschaftslehre, die transzendentale Philosophie eben zu der systematischen Form
bringen, die bei Kant nicht zu finden ist. Dariiber hinaus darf man nicht vergessen, dass
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft gegen den Gebrauch dieser Beweisart in der
transzendental Philosophie sich erklirt (vgl. B 817-B822). Dieser Unterschied in der
Methode zwischen Kant und Fichte, der auch auf einen Unterschied in der Sache selbst
des jeweiligen Denkens hinweist, ist leider in den Forschungen, die die philosophischen
Systeme von Kant und Fichte vergleichen, noch nicht thematisiert.

102

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

das absolute Ich die Form des Ideals des Ich erhilt (vgl. FW I, 254 ff. u.
515f.) und die auf das Nicht-Ich bezogene Titigkeit des absoluten Ich
zum Streben wird. (Vgl. FW I, 261) Die Freiheit des Ich wird dabei
gerettet, denn das Nicht-Ich ist Erklirungsgrund nur der wirklichen
Endlichkeit, (vgl. FW I, 248) der Moglichkeit derselben ist aber das Ich.
(Vgl. FW I, 254)

Anstof3 ist, wie es Kaehler betont, die vom Ich zu begrenzende
Grenze des Ich.® In diesem Sollen offenbart sich das Unendliche im Ich.
Dieser »Machtspruch der Vernunft« (FW 1, 106) realisiert sich im un-
aufthorlichen Wiederherausgehen nach der Riickkehr des Ich in sich
selbst mittels des AnstofSes, (vgl. FW I, 261 Anm. u. 277) so dass das
Ich das Fremde als seine Bestimmung setzt. (Vgl. FW I, 96 Anm.)
Selbstbestimmung und Bestimmung des anderen sind in diesem Sinne
eins und dasselbe. Endlichkeit und Unendlichkeit miissen daher als
Momente desselben Ich verstanden werden. Das hier gemeinte Nicht-
Ich ist also »nichts anderes, als blof3 eine andere Ansicht des Ich. Das
Ich als Thatigkeit betrachtet gibt das Ich, das Ich in Ruhe betracht[et].
das Nichtlch. Die Ansicht des Ich als thitiges kann nicht stattfinden,
ohne die Ansicht des Ich als ruhenden d. h. NichtIch«. (WLnm 42f.)

b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich

Das Nicht-Ich als Ding an sich meint hier nicht die notwendige Voraus-
setzung einer duflerlichen Welt fiir das praktische Ich, sondern ein
Prinzip des Ich auflerhalb des Ich. (Vgl. FW 1, 172)? Das Ding an sich
dessen, was Fichte Dogmatismus nennt. (FW I, 483 ZE)1

Das Ding an sich kann fiir Fichte nur Prinzip einer Philosophie
sein, die die absolute Freiheit des Ich verleugnet und dadurch der Be-
stimmung des Menschen widerspricht. In diesem Sinne zeigt es dassel-
be Resultat wie eine unnatiirliche Abstraktion. Es existiert nur fiir den
»Philosophen von Profession, (vgl. FW II, 399) die durch diese Art
Abstraktion iiber das Bewusstsein hinausspringt, im Leeren den Be-

8§ Vgl. K.-E. Kaehler: »Fichtes >Ich< und seine Krisis in Hegels >Erfahrung des Bewusst-
seins«. In: Osnabriicker philosophischer Schriften. Osnabriick 1996, 191.

9 »Ding an sich« meint manchmal auch die den Anstof8 erklirende Voraussetzung (vgl.
FW, 238, 281).

10 Vgl. auch FW I, 283 u. 491.

103

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

griff eines Dings an sich erdichtet und denselben ins Bewusstsein hi-
neinlegt. Hingegen bemerkt Fichte: » Von einem Ding an sich weiss das
gemeine Bewusstsein nichts«.!! (FW I, 514) Dasselbe kann blof3 sagen,
dass ihm fiir sich Dinge vorhanden sind, »dass dieser bestimmte ein-
zelne Mensch, dieses bestimmte Thier, dieser bestimmte Baum ist, die
vor meinem Auge schweben«. (FW 1II, 448) Weder kann noch will die
Wissenschaftslehre dieses Faktum verleugnen, denn es ist der Boden,
worauf sie sich als System bildet. (Vgl. FW I, 425, 514 u. II, 324) Thre
Aufgabe ist in der Tat die bewusste Nachkonstruktion der urspriing-
lichen Handlungen des Ich, deren Produkt das gemeine Bewusstsein
ist, (vgl. FW I, 423) so dass alles, was ist, fiir das individuelle Ich sei.
Die Abstraktion ist allerdings in der Wissenschaftslehre kein Hinaus-
springen, sondern kiinstliche Riickkehr in das Bewusstsein, Annahme
des notwendigen Zirkels, in welchem jede endliche und das heif3t jede
uns denkbare Vernunft eingeschlossen ist.22 (Vgl. FW I, 11, 92 u. 101)
Es kommt also nicht darauf an, von der Endlichkeit iiberhaupt zu abs-
trahieren, sondern von ihrer Erscheinung, um zuriick in ihre Bedin-
gung der Moglichkeit zu kehren. Und zwar derart, dass Abstraktion
und Reflexion »nur eine und ebendieselbe Handlung, angesehen von
zwei Seiten [sind]«. (Vgl. FW I, 68) Durch diese Abstraktion unter-
scheidet die Wissenschaftslehre nicht die Vorstellungen von einem
Ding an sich, sondern dieselben vom Gefiihl der Notwendigkeit bzw.
vom Bewusstsein der willkiirlichen Freiheit der Phantasie. (Vgl. FW I,
425) Sowohl fiir den gesunden Menschenverstand als auch fiir die Wis-
senschaftslehre spielt dieses Ding an sich keine Rolle. Dasselbe kann
demzufolge nur Sache einer falschen, weil das Faktum des Bewusst-
seins verleugnenden Philosophie sein.

Das Nicht-Ich als Ding an sich hat daher nur einen Sinn fiir die
Wissenschaftslehre als Ausgangspunkt einer reductio ad absurdum,
durch die bewiesen wird, dass jede Philosophie vom Ich ausgehen muss,
wenn sie nicht in den Widerspruch »Ich bin nicht Ich« (FW I, 61 BWL)
geraten will. Diese Bestimmung des Nicht-Ich befindet sich in §3 der
GWL und entspricht dem methodologischen Moment der Abstraktion

11 Zum Fichtes Gebrauch des Terminus »gemeines Bewusstsein« sieche M. Bruggen: Der
Gang des Denkens in der Philosophie J. G. Fichtes. Diss. Miinchen 1964, 3—4.

12 Tn Bezug auf Abstraktion und Reflexion siehe W. Janke: Fichte. Sein und Reflexion.
Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin 1970, 1-14.

104

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

des reinen Ich als Grund und der Reflexion iiber das Nicht-Ich als Ding
an sich.

Abzuheben ist es hier vom Grundsatze allen Dogmatismus:'*> Das
Nicht-Ich wird schlechthin unbedingt gesetzt. Wenn es so wire, dann
wiirde das Ich schlechthin nicht gesetzt. Dasselbe wire folglich als ab-
solutes Setzen vollig aufgehoben. Trotzdem bleibt es das Ich, in dem
das Nicht-Ich durch eine absolute Setzung gesetzt wird. Daraus ergibt
sich eine Entgegensetzung zwischen dem Absoluten (Ding an sich) und
dem Ich als Bewusstsein. Jede Entgegensetzung ist aber Produkt eines
Entgegensetzens, das seinerseits die Identitit des Ich im Setzen impli-
ziert. Diese Identitit kann aber als solche nicht aus dem Ding an sich
deduziert werden. Sie wird durch das so verstandene Nicht-Ich viel-
mehr negiert und zugleich, um die Negation im Ich zu setzen, voraus-
gesetzt. Es wird demzufolge dadurch bewiesen, dass das Nicht-Ich eben
das aufhebt, was es voraussetzen muss, wenn die Einheit des Bewusst-
seins akzeptiert werden muss. Durch diesen Widerspruch sieht sich die
Reflexion genotigt, das Nicht-Ich aufzuheben. Um es aufzuheben,
muss es aber zuerst die Negation einfithren, was durch den Auftritt
des Nicht-Ich erst moglich ist. Um die Giiltigkeit des Nicht-Ich tilgen
zu konnen, muss die Giiltigkeit des Nicht-Ich angenommen werden.
Mit Fichtes Worten: »Der zweite Grundsatz hebt sich auf; und er hebt
sich auch nicht auf«. (FW I, 106) Dieser Gebrauch des Wortes »Nicht-
Ich« ist daher »die volligste Verdrehung der Vernunft«, »ein rein un-
verniinftiger Begriff«. (FW I, 472) Seine blofle Méglichkeit impliziert
einen Widerspruch, der als wirklich nicht gedacht werden kann, (vgl.
FW IX, 322) weil es dem urspriinglichen Faktum der Einheit des Be-
wusstseins widerspricht. (Vgl. FW I, 219)

c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt

Im Unterschied zu den vorigen Bedeutungen hat das hier gemeinte
»Nicht-Ich« Realitdt. (Vgl. FW I, 109) Die Analyse dieser Bedeutung
des Nicht-Ich dient daher zur Erklirung des Verbs »sein« als »real
sein« in der Jenenser Periode. Objekt ist prinzipiell das, was das Subjekt
nicht ist. (Vgl. FW I, 189) Seine Realitit ist mithin nicht an sich. Das

13 Hierzu siehe auch L. Schiissler: Die Auseinandersetzung von Idealismus und Realis-
mus in Fichtes Wissenschaftslehre. Frankfurt a. M. 1972.

105

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

Objekt »hat Realitit, insofern das Ich leidet«. (FW 1, 135) Aufler der
Bedingung einer Affektion des Ich hat dasselbe keine Realitat. Dass das
Ich Realitit von etwas pridiziert, das es selbst als im Ich gesetztes Sub-
jekt nicht ist, bedeutet, dass das Ich durch Negation der Realitit in sich
selbst, Realitdt ins Nicht-Ich als Objekt setzt. Sein bedeutet im Ich,
gesetzt zu sein, und zwar als Produkt der Synthesen der Relation. Das
Objekt kann in der Tat erst dann bestimmt werden, wenn dasselbe in
Wechselwirkung mit dem Ich gesetzt wird. Diese ist das Ganze der
Realitdt im Ich. Von derselben entspricht dem Nicht-Ich ein Teil, ein
bestimmtes Quantum, eben dasjenige, das durch Substantialitit das Ich
in sich selbst negiert und durch Kausalitit ins Nicht-Ich tibertragen
hat. Sein ist also »etwas bestimmtes und nicht etwas anderes zu sein«:
Limitation der Realitit durch Negation und umgekehrt. Sein schlecht-
hin kann hingegen nur das Ich als reine Titigkeit sein. Das letztere
lasst sich durch das unendliche Urteil »Ich bin« ausdriicken. Diese
Seinsweise kann allerdings nicht vorgestellt werden, wenn sie kein
Korrelat in der Erfahrung hat. Daher die Erklarung Fichtes: »Die intel-
lectuelle Anschauung, von welcher die Wissenschaftslehre redet, geht
gar nicht auf ein Seyn, sondern auf ein Handeln«. (FW I, 472 ZE) Das
»Sein« von Ich und Nicht-Ich als Subjekt und Objekt ist hingegen
»seyn mit einem Priadikate«, (FW I, 93) das mittelbar ist.’* (FW I, 342)
Hier wird aber die Existenz des Objekts nicht impliziert. Die Modali-
tatskategorien wie Zeit und Raum werden aus dem Wechsel von Sub-
jekt und Objekt deduziert. (Vgl. FW 1, 227 {f., 186 Anm. u. 3911f.)

Subjekt und Objekt sind nicht kontradiktorisch, sondern kontrir.
Identisch miteinander sind sie, insofern beide im Ich als Bewusstsein
gesetzt sind und daher etwas und nicht nichts sind. Demzufolge ist das
Objekt auch Ich, und zwar als Bewusstsein einer Bestimmung im Ich.
(FW 1, 96 Anm.) Die andere Seite dieser Identifizierung ist die Identitét
von Subjekt und Objekt als Nicht-Ich. Denn beide sind, und »seyn ist
Charakter des Nicht-Ich«. (WLnm 42) Die Identifizierung erfolgt je-
doch durch eine Entgegensetzung praktischen Charakters, die Thema
des folgenden Schrittes ist.

4 Hierzu siehe Grundriss iiber das Eigenthiimliche der Wissenschaftslehre in Riick-
sicht auf das theoretische Vermagen (1795) §3 (FW I, 340-391).

106

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich
d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

Die Identifizierung von Subjekt und Objekt im Sein als Nicht-Ich er-
folgt durch die Entgegensetzung zwischen Sein schlechthin, das Fichte
Freiheit nennt, und Sein mit Bestimmtheit. Daraus ist eine neue Be-
deutung des Nicht-Ich in praktischer Hinsicht zu gewinnen. Das Sein
schlechthin ist im Ich als Ideal gesetzt, als das, was sein soll. Vom unbe-
stimmten Ideal aus produziert das Ich fiir jedes Objekt ein jeweiliges
Ideal, so dass das Ich der realen Welt eine iibersinnliche bzw. ideale
entgegensetzt. Von der idealen Welt erhilt die reale Welt ihre Bestim-
mung, die allerdings durch unendliche Urteile zur Sprache kommt. In
der Tat: Die praktische Bestimmung einer Realitét ist weder falsch noch
richtig, sie ist blof3 die Forderung zur Realisierung der absoluten Frei-
heit, zu der das Ich berufen ist. Das Ich soll also in der Entgegensetzung
beider Welten handeln. Sein Leben besteht in der sittlichen Veredelung
der sinnlichen Welt, in ihrer Annidhrung an ihr Ideal.

Diese Bestimmung ist griindlicher als die theoretische, denn die
Wirklichkeit der Realitit entsteht durch die praktische Entgegenset-
zung. Durch das Nicht-Ich wird hier der freie Charakter des Ich gradu-
ell negiert. Aus den verschiedenen Graden jeder besonderen Negation
erfolgt die Mannigfaltigkeit der Realitit. Diese ist Negation der Frei-
heit im Sinne eines Abbildes derselben. Als Praktisches aber leistet es
als Ruhe der freien Titigkeit Widerstand. (Vgl. FW 1V, 3ff.) Durch
diesen Widerstand wird dem Ich die Welt wirklich. Die nicht freie Welt
ist das, was ist, und deshalb nicht sein soll, das, was in seine eigene
Vernichtung eingehen muss, und zwar im Dienst der Bestimmung des
Ich im Sinne einer » Vervollkommnung ins unendliche«. (FW VI, 300)
Eine stindige Vernichtung des Toten, ein lebendiges Schépfen sittliche-
rer Realitit, ohne Ruhe in der Selbstverleugnung, in der Hingabe ans
Ideal des Ich, das soll das Leben des Ich sein. Ein Leben, das, wie es
Hegel betont, nur indem es etwas zerstort, das Gefiihl seines Daseins
hat.1s

Die sittliche Bestimmung des Seienden kann aber nicht real sein,
da das Nicht-Ich nicht aufgehoben werden kann. Sie ist also ideal in
dem Sinne, dass das, was das Ich schopft bzw. vernichtet, die Welt des
Ich und nicht die blofle Welt ist. Der menschliche Korper wird vernich-

15 Vgl. G. W. E Hegels Werke in 20 Binden. Hrsg. von. E. Moldenhauer und K. M.
Michel. Frankfurt am Main 1970. Bd. 7, 49.

107

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

tet, insofern jener nicht das Bestimmende im Willensentschluss zum
Handeln ist. (Vgl. FW VI, 296) Die Zeit ihrerseits ist dreifach: die Ver-
gangenheit als verniinftige, weil teleologische Konstruktion einer Ge-
schichte des Ich fiir das Ich, (vgl. FW VI, 67 n.) deren Notwendigkeit
durch die Unméglichkeit einer Vergangenheit an sich entsteht (vgl. FW
I, 409); die Zukunft als Bestimmung des Menschen, als Idee eines un-
endlichen Strebens, in der das Ich sich als absolut selbstidentisch fiir
alle Ewigkeit denkt; (vgl. FW VI, 300) die Gegenwart, in der Zeit und
Raum als Welt zusammenfallen und das wirkliche sittliche Leben bil-
den, in dem die Agilitiit sich ertappen lasst, gebildet in der Annerken-
nung anderer Vernunftwesen seines Gleichen, durch die das Ich sich
selbst als frei anschauen kann: (GNR §§1-4) die Familie, (vgl. FW III,
363) die Kirche (vgl. FW IV 244f.) und der Staat (FW VI, 306) in der
Gemeinschaft der Geister unter der Regierung des Sittengesetzes.!¢

(Vgl. ibid)

Mit der Darstellung des »Nicht-Ich« in praktischer Hinsicht endet un-
sere Analyse. Das Leben des Ich ist also ein Prozess der standigen Ver-
nichtung und Schépfung des Verinderlichen in ihm. In dieser Dialektik
zwischen Unendlichem und Endlichem muss allerdings die Realisie-
rung der absoluten Freiheit ein unerreichbares Ideal bleiben. Unsere
Analyse wollte zum Verstindnis der Rolle dieser Unméglichkeit fiir
die Wissenschaftslehre beitragen. Die Endlichkeit ist fiir Fichte konsti-
tutives Moment der Vernunft. Denn erst aus dem Widerstreit des Ich
mit sich selbst als unendlich und endlich zugleich kann sich eine Ver-
nunft erzeugen, die wesentlich nur praktisch ist. (Vgl. FW I, 22) Threr
Sache entsprechend weif3 sich die Wissenschaftslehre als ein Idealis-
mus, der »nicht dogmatisch, sondern praktisch ist; nicht bestimmt,
was ist, sondern was seyn solle«. (FW I, 156) Ideal muss die letzte
Bestimmung des Nicht-Ich sein: Eine absolute Auflssung des Wider-
spruches der Vernunft mit sich selbst kann nur unter der Form des
Sollens gedacht werden.?” (Vgl. FW I, 156, 260 Anm., 270) In der Tat:
nur im Idealen, d.h., in dem, was die Vernunft schlechthin bestimmt,
kann sie bei sich selbst sein.

16 Hierzu siehe auch B. Willms: Die totale Freiheit. Fichtes politische Philosophie. Kéln/
Opladen 1967.

17 »Der Imperativ ist die Realitdt an sich« (GAIL, 3, 82). »Handeln/Kraft/Gesez — Wirk-
lich/Méglich/Nothwendig — Praktisch/Freiheit/Imperativ« (GA, II, 3, 147).

108

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt
Philosophie sein?

Uberlegungen zu Schellings Fernere Darstellungen von 1802

Klaus Sellge (Koln)

Eine der beliebtesten und immer wieder gern zitierten Polemiken He-
gels findet sich in der Vorrede zur Phinomenologie des Geistes und
richtet sich gegen Schellings Identititsphilosophie:

Dies Eine Wissen, daf$ im Absoluten Alles gleich ist, der unterscheidenden und
erfiillten oder Erfiillung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzuset-
zen oder sein Absolutes fiir die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen
pflegt, alle Kiihe schwarz sind, ist die Naivitit der Leere an Erkenntnis.!

Schelling hat diesen Einwand offenbar vorausgesehen. Bereits vier Jah-
re vorher, in den Fernere[n] Darstellungen aus dem System der Phi-
losophie (1802) lasst er keinen Zweifel daran, dass er mit solchen Re-
zeptionsschwierigkeiten rechnet — und gebraucht dasselbe Bild:

Denn die meisten sehen in dem Absoluten nichts als eitel Nacht, und vermégen
nichts darin zu erkennen; es schwindet vor ihnen in eine blofle Verneinung der
Verschiedenheit zusammen, und ist fiir sie ein rein privatives Wesen |[...].2

Das wire, gemessen am spekulativen Aufwand, ein so magerer Er-
kenntnisgewinn, dass man ihn an dieser Stelle vielleicht gar nicht su-
chen sollte. Ich sehe ihn woanders und machte im Folgenden der Frage
nachgehen, ob Schellings philosophische Theorie, deren Prinzip und
Gegenstand das Absolute ist, sich zwar aus diesen Griinden (Prinzip
und Gegenstand) selbst vernichten muss — aber gerade dadurch, in

1 G. W. E Hegel: Phinomenologie des Geistes. Neu hrsg. von H.-E. Wessels u. H. Clair-
mont. Hamburg 1988, 13.

2 Fr. W.J. Schelling: Sammtliche Werke. Hrsg. von K. E. A. Schelling. I. Abtheilung.
Bde. 1-10, Stuttgart 1856-61 (im Folgenden: SW). 1/4, 403. Zur Genese der Identitits-
philosophie vgl. K. Diising: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus. Schellings
und Hegels Wandlungen zwischen 1800 und 1801«. In: W. Jaeschke (Hrsg.): Der Streit
um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799-1807). Hamburg 1999, 144-163.

109

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

ihrem notwendigen Scheitern, nicht doch ihre Wahrheit, ihre Ange-
messenheit, demonstriert.?

Das Problem wird nur sein, dass ich das nicht kann.

Ich kann es aus demselben Grund nicht, aus dem Schelling es
schon nicht konnte. Denn das tragende Prinzip seiner Identititsphi-
losophie beruht auf einer Evidenz, die mit den bewihrten Methoden
philosophisch-diskursiven Ausweisens — also im philosophischen Text
selbst — sich nicht vermitteln ldsst, auch wenn dieser Text in jeder sei-
ner Zeilen in und von ihr zu leben scheint (oder es zumindest vorgibt).
Dies ist der einfache Grund fiir sein relatives Misslingen, der gleich-
wohl in der behandelten Sache selbst liegt und daher philosophisch
konsequent zum Versagen der Darstellung fithren muss — wenn sich
die Sache tatsichlich der Darstellung gemif3 verhilt. Dann aber wire
der Text, moglicherweise gegen die Intentionen seines Autors, perfor-
mativ gelungen.

Dies ist freilich noch kein Nachweis. Was hinzutreten miisste, wa-
re die Moglichkeit einer Uberpriifung, ob sich die Sache wirklich »ge-
maf der Darstellung« verhalte, die Darstellung also zumindest be-
schreibungsadiquat sei. Diese Frage betrifft die Philosophie in ihrem
Selbstverstindnis und ihrem erkenntnistheoretischen Mut.*

Ich mochte den Versuch in drei Schritten unternehmen, dabei in
etwa dem Ablauf von Schellings Fernere[n] Darstellungen folgend. Als
Erstes werde ich in groben Ziigen die Charakteristika von Schellings
Identitdtsprinzip zusammentragen, die sich im Grunde analytisch aus
dem Begriff eines neuplatonisch-spinozistischen Absoluten gewinnen
lassen.5 Hier zeigt sich schnell die grundsatzliche Aporie, die sich aus
der Ansetzung dieses Prinzips selbst ergibt.

3 Mein Versuch geht in seinem Ausgangspunkt wesentlich konform mit den Ergebnis-
sen von Chr. Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip. Grundziige der philosophi-
schen Entwicklung Schellings mit einem Ausblick auf die nachidealistischen Philoso-
phiekonzeptionen Heideggers und Adornos. Berlin/New York 1994. Iber zeigt auf, wie
das Grundproblem von Schellings Philosophie des Absoluten — »wie die beiden von ihm
konzipierten Modelle des Absoluten als reiner Identitit und als dialektischer Differenz-
einheit miteinander zu vermitteln sind« (29) — sich durch alle Stadien seines Philoso-
phierens ungeldst fortschreibt.

4+ Ubrigens auch in ihrer diskurspolitischen Toleranz und der Frage, ob es ein philoso-
phisch ehrenvolles Scheitern iiberhaupt geben diirfe.

5 Zu »Schellings identititsphilosophische[r] Auslegung der traditionellen Alleinheits-
lehre« siehe Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip (vgl. Anm. 3), 151 ff. Speziell
zu den platonischen Spuren in Schellings Identititsphilosophie vgl. auch C. Bickmann:

110

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

Ein zweiter Schritt soll darzustellen versuchen, wie Schelling die-
sem Prinzip zum Trotz doch noch eine Art Darstellung des Endlichen
zustande bringt,® die einen diskursiv interessierten Philosophen zwar
nur enttiuschen kann und eher in den Darstellungen 6stlicher Philoso-
phien Parallelen und Bestitigungen findet. Und doch liegen hierin ers-
te Hinweise auf einen moglichen Priifstein zu Schellings un(ver)mit-
telbarer Einsicht.

Der dritte Teil versucht, gerade in dieser Theorie der Endlichkeit
Indizien fiir den Vollzug einer Erkenntnisbewegung oder kognitiven
Strategie aufzuweisen, die als Korrektiv zu jeder Verabsolutierung dis-
kursiver Strategien durchaus ihre Berechtigung und ihren Eigenwert
beanspruchen kann.

1. Die absolute Erkenntnisart

Die Innovation in Schellings Philosophie dieser Phase ist die Etablie-
rung einer neuen Erkenntnisart, welche, wie er schnell klarmacht, die
»wahre Philosophie«” von nun an auszeichnen wird. Der erste Para-
graph handelt von dieser »hichsten oder absoluten Erkenntniflart im
Allgemeinen«®, die »eine Erkenntnif$ gewihrt, welche nicht in irgend
einer Beziehung oder einem Verhiltnifi, sondern der Art nach von al-
len verschieden, durch ihre Natur absolut sey«°.

Das heif3t, sie — und sie allein — ist dem Absoluten deswegen voll-
kommen adiquat (und darum auch vollkommen wahr), weil sie als
Erkenntnis des Absoluten mit diesem selbst identisch ist. Denn da es
im Absoluten, wie es Schelling versteht, keinerlei Differenzen geben
kann, demnach auch keine Differenz zwischen Erkennendem und Er-
kanntem, ist sie, als Form des Absoluten, das Absolute selbst. In der
Formel »Erkenntnis des Absoluten« ist darum der Genitiv ein subjecti-
vus und objectivus zugleich.

Es oder sie vollzieht sich als intellektuelle Anschauung. Das Pro-

»Schellings Identitdtsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi/J. Jantzen
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Stuttgart-Bad Cannstatt 2004,
147-196.

¢ Hierzu ausfiihrlich Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip, 154-180.

7 SW1/4, 352.

8 SW1/4, 339.

9 Ebd.

111

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

blem dieser intellektuellen Anschauung ist nun, dass sie zwar erkennen
soll, aber nicht in dem Sinne erkennen kann, dass sie irgend etwas
erkenne, denn dazu bediirfte es jener grundlegenden Bewusstseins-
struktur, die sich stets als Bewusstsein-von-Etwas, also relational voll-
zieht. Mit anderen Worten: Die intellektuelle Anschauung muss ein
kognitiver Modus sein, der mit einem Schlag, objektlos, aber in voll-
kommener Selbstgewissheit das Ganze als Ganzes in jedem Einzelnen
und durch jedes Einzelne hindurch erkennt, aber zugleich, da nicht dual
verfasst, kein Bewusstseinsmodus sein kann und das heif3t wiederum:
einem alltiglichen Bewusstsein womdglich nie bewusst wird? Tatsich-
lich schreibt Schelling in seinen frithen Briefen iiber Dogmatismus und
Kritizismus:

Wir erwachen aus der intellectualen Anschauung, wie aus dem Zustande des
Todes.1°

Die Eigenschaften dieser absoluten Erkenntnis fallen mit denen des
Absoluten zusammen. Sie leistet sozusagen stets und mit einem Schlag
das duflerste Maf$ an Reduktion von Komplexitit, indem sie die ansich-
seiende Indifferenz des scheinbar Differenten nun aber nicht einfach
erkennt, sondern vielmehr — ist, etwa als »Indifferenz des Denkens
und Anschauens [...], welche der eigentliche Charakter des Philoso-
phen«'! sei. An diesem Punkt treffen sich Schellings und meine
Schwierigkeiten: im Versuch, mit den Mitteln der Sprache, also der
diskursiven Folge aufeinander bezogener, gleichwohl differenter Ein-
heiten ausgerechnet dasjenige abzuhandeln, das in allen seinen Eigen-
schaften genau jener Abhandlungsweise widerspricht und demzufolge
im diskursiven Modus einer Philosophie stets und notwendig verfehlt
werden muss, dazu noch um den Preis bestindiger Selbstwiderspriiche:

Wir fiihlen auch hier die von jeder Darstellung dieser Art unzertrennliche
Schwierigkeit, nacheinander und einzeln darlegen zu miissen, was in dem Ge-
genstand absolut eins ist und auch nur mit einer absoluten Apperception gefaf3t
werden kann; denn nothwendig ist, dafs fiir den, welcher alles einzeln aufnimmt
und nicht [...] nun jede besondere Bestimmung zum Ganzen zusammenfafit,
eben in dieser Region nichts als eitel Widerspriiche angetroffen werden.!?

0 SW /1,325

1 SW 1/4, 344.

2. SW 1/4, 374. Zum Problem der notwendigen Widerspriichlichkeit im Endlichen siehe
Diising: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus« (vgl. Anm. 2), 157.

112

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

Wie aber wird die wahre Philosophie verfahren miissen, die, anders als
die nach Schelling defizienten, wenn auch durchaus verdienstvollen
Vorweg- und Konkurrenzunternehmungen des Dogmatismus, Kriti-
zismus und der fichteschen Transzendentalphilosophie, »ganz und gar
im Absoluten selbst [ist], weder blof8 von ihm ausgehend, noch aus ihm
heraustretend, noch etwa in ihm endend«?'* Sie wird ja, wenn sie noch
Philosophie sein will, auf intersubjektive Vermittelbarkeit nicht ganz
verzichten wollen. Und sie tut es auch nicht. Sie geht zweistufig vor
und ist damit durchaus beispielhaft fiir philosophisches Vorgehen
schlechthin: »Der Philosophie [...] bleibt [...] die Nothwendigkeit und
die Aufgabe, [die Einheit] unmittelbar im Wesen des Ewigen selbst
anzuschauen und in der Vernunft darzustellen.«

Das sind (auch wenn im Absoluten alles eins ist) zwei grundver-
schiedene Arten philosophischen Tuns, die auch zwei grundverschiede-
ne kognitive Modi erfordern: zunichst, die fundamentale Einsicht im
postulierten kognitiven Modus der intellektuellen Anschauung als un-
mittelbare Evidenz sich geben zu lassen, welche dann, im diskursiven
Modus, zu einer Darstellung zu bringen wiére (Schelling nennt sie
»Construktion«), die jedenfalls nicht mehr als unmittelbar bezeichnet
werden kann.1s

Das Problem der philosophischen Bearbeitung jener absoluten Er-
kenntnis besteht also in ihrer Doppelperspektivierung: Zwar soll sie in
ihrer indifferenten Reinheit von absoluter und damit bewusstsein-
stranszendierender Evidenz sein, in ihrer diskursiven Vermittlung aber
wird sie gegenstindlich, be-wusst, be-griffen — und darum in ihrem
Wesen notwendig verfehlt.16

Ob also Schellings Einsicht in die Natur des Absoluten und die
damit prasumierte Erkenntnis des Ganzen inklusive aller Besonderheit
zutreffend ist, scheint darum weniger an ihrer diskursiven Vermittlung

13 SW 1/4, 348.

14 SW 1/4, 346f.

5 Vielleicht ist in diesem Zusammenhang erwihnenswert, dass Husserl in den Carte-
sianischen Meditationen (§13) eine ganz dhnliche Zweistufigkeit des philosophischen
Vorgehens fordert, wobei die erste Stufe »in blofler Hingabe an die [...] Evidenz«, die
zweite dann erst in der »Kritik der transzendentalen Erfahrung« bestehe. (E. Husserl:
Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Hrsg. von St. Strasse. (Husserlia-
na I). Den Haag 21963, 31.)

16 Zum Thema Gegenstindigkeit als Modus sowohl des Erscheinens als auch Entzugs
des Seins vgl. M. Heidegger: Der Satz vom Grund. Pfullingen 1957, 991£.

113

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

zu hingen, ' sondern vielmehr daran, ob die Evidenz der intellektuel-
len Anschauung mehr ist als nur elitir-dogmatische Beschworung wie
etwa die folgende:

Auf gleiche Weise [wie dem Geometer] ist dem Philosophen in der strengwis-
senschaftlichen Construktion die intellektuelle oder Vernunftanschauung etwas
Entschiedenes, und woriiber kein Zweifel statuirt oder Erklarung néthig gefun-
den wird. Sie ist das, was schlechthin und ohne alle Forderung vorausgesetzt
wird, und kann in dieser Riicksicht nicht einmal Postulat der Philosophie hei-
Ben.!s

Nach der Bemerkung, dass sie dariiber hinaus »nichts sey, das gelehrt
werden konne«'?, wird Schelling fast ausfllig:

Zu begreifen ist auch nicht, warum die Philosophie eben zu besonderer Riick-
sicht auf das Unvermogen verpflichtet sey, es ziemt sich vielmehr, den Zu-
gang zu ihr scharf abzuschneiden und nach allen Seiten hin von dem gemei-
nen Wissen so zu isoliren, daf8 kein Weg oder Fuisteig von ihm aus zu ihr
fithren konne. Hier fingt die Philosophie an, und wer nicht schon da ist oder
vor diesem Punkt sich scheut, der bleibe auch entfernt oder fliehe zuriick.20

Ich vermute, dass in der Heftigkeit solcher Passagen eher die Verzweif-
lung dartiber laut wird, dass Schelling um die letztliche Nicht-Mitteil-
barkeit gerade desjenigen weif3, worin seine ganze Theorie ihren ein-
zigen wahren Priifstein hatte: die diskursiv nicht zu vermittelnde,
intersubjektiv uneinholbare Innenperspektive des Absoluten, ihre tat-
sichliche Erfahrbarkeit in individuo, und das heifst zugleich: tiber den
unvertretbaren und einsamen Zugang des je philosophierenden Sub-
jekts.2! Denn es kann natiirlich nicht geniigen, das Absolute durch be-

17 Hier scheint fiir ihn selbst zu gelten, was er einige Seiten zuvor {iber Fichtes Wissen-
schaftslehre anmerkt: dass die dufere Darstellung, zumal als System, »welche dem
Prinzip selbst fremd« sei, »vollig hinweggenommen werden kann, ohne dass in jenem,
dem Wesentlichen, das Geringste verindert wiirde.« (SW 1/4, 353).

8 SW /4, 361.

19 Ebd.

20 Ebd. 362.

21 Schelling deutet das Problem zumindest an: »Die Behauptung einer absoluten Er-
kenntnif$art fiihrt unmittelbar die einer alleinigen Philosophie mit sich, welches dann,
weil sich diese Ueberzeugung doch durch ein Individuum aussprechen muf3, von der
Unphilosophie als ein Vorgeben des Individuums gedeutet wird, daf seine Philosophie
als seine die alleinige sey, als ob nicht mit der Idee der alleinigen Philosophie schon alle
Vorstellung einer besonderen Philosophie vernichtet, und in diesem Sinn von der Phi-
losophie eines Menschen zu sprechen ebenso licherlich wire, als wenn der Geometer die
Geometrie seine Geometrie nennen wollte.« (ebd. 352).

114

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

griffsanalytisches Zusammenraffen seiner tradierten Eigenschaften
gleichsam hochzuziehen und dieser absoluten Semantik allein durch
den Machtspruch des Philosophen ontologische Validitit einzuhau-
chen, um sie dann apodiktisch, elitir und mitunter arrogant zu behaup-
ten mitsamt ihren doch nur tautologischen Folgerungen.?

Wenn nun aber schon keinerlei Vermittlung zu jener absoluten
Erkenntnisart zu fithren scheint, wie soll nun andersherum aus dem
relationslosen, in sich absolut indifferenten Absoluten die nicht zu
leugnende, in sich iiberaus different erscheinende Endlichkeit hervor-
gehen konnen?

2. Theorie der Endlichkeit

§4 der Fernere[n] Darstellungen handelt »Von der philosophischen
Construktion oder von der Art, alle Dinge im Absoluten darzustel-
len«?. Wir erinnern uns: Dies wire die zweite Stufe der philosophi-
schen Arbeit, nachdem die Einheit im »Wesen des Ewigen unmittelbar
angeschaut« wurde und sich in absoluter Evidenz selbst bewahrheitet
hat. Die gewohnten philosophischen Strategien der Ermittlung will
Schelling allerdings auch hier von vornherein abgeschnitten wissen,
denn alle gingigen Denkgesetze gehoren »selbst nicht minder als die
Dinge, die durch sie bestimmt sind, zur Erscheinung«?.

Nicht Ableitung oder Deduktion also, sondern »Darstellung«.
Und da wir uns hier in der Sphire des Unbedingten befinden, fallen
auch analytische oder synthetische Methoden von vornherein dem
Verbot anheim, da sie dem »bedingte[n] Philosophiren«? angehoren.
Die Philosophie nimlich, »da sie ihre Construktionen weder in dem
einen noch in dem andern, sondern in der an und fiir sich betrachteten
Einheit oder unmittelbar im Ewigen ausdriickt, kann auch nur Eine
Methode haben«.2

Fiir die Darstellung ist das die Methode der Construction.

22 Bezeichnend fiir diese Art von diskursiver Konsequenz ist ein Satz wie dieser: »Wir
l6sen auch diesen scheinbaren Widerspruch auf dieselbe Art, wie wir auch den friiheren
gelost haben.« (ebd. 409).

2 Ebd. 391.

24 Ebd. 397.

25 Ebd. 399.

26 Ebd.

115

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

Um sie zu verstehen, miissen wir uns noch einmal vergegenwiir-
tigen, dass wir das Absolute als »Indifferenz des Wesens und der Form«
denken sollen, welche als hochste Indifferenz auch alle anderen Diffe-
renzen wie die zwischen Subjekt und Objekt, Endlichem und Unend-
lichem etc. weniger enthilt oder umfasst, sondern sie eher, und zwar
alle in in gleicher Weise, zum Verschwinden bringt. Indifferenzierung
also des nur scheinhaft, weil im Absoluten eben nicht Differenten wire
demnach der Arbeitsmodus der Construktion, deren Bezeichnung
offensichtlich in die Irre fiihrt.

Solche Indifferenzierung als Strategie (bzw. diskursive Umset-
zung der grundlegenden Evidenz), im Differenten dessen stets selbiges
An-sich, nimlich die absolute Identitit, anschauen zu konnen, braucht
jedoch etwas, das indifferenziert werden kann. Und das muss letztlich,
auch wenn es nur der Schein oder nichtige Reflex des Absoluten sein
mag, in diesem selbst auf irgendeine Weise angelegt sein, weil es nicht,
etwa als »auflerer Anstof3«, von woanders herkommen kann.?” In einer
spiteren Fassung des ausgearbeiteten Systems von 1804 fasst Schelling
dieses Wesen des Absoluten als »das Affirmierende und das Affirmier-
te von sich selbst«.28

Diese Formel will offenbar jegliches Negative ausschliefen. Fiir
Schelling ist das Absolute Affirmation, durch und durch positiv, die
aber doch in ihren beiden Momenten des Affirmierenden und Affir-
mierten, bei volliger qualitativer Indifferenz dieser Momente (denn
jedes ist dasselbe), zumindest die Moglichkeit in sich tragen soll, sich
selbst in verschiedener, rein quantitativer Verteilung dieser beiden
Momente zu verschiedenstem Ausdruck zu bringen. Dem einen Mo-
ment des Affirmierenden wiirde dann, im nichtigen Schein des End-
lichen, etwa die Seite des Subjektiven, des Ideellen, des Unendlichen,
des Allgemeinen, des Denkens und so fort entsprechen, der Seite des
Affirmierten dann die des Objektiven, des Stoffs, des Endlichen, des
Seins etc. So dass, je nachdem, welche dieser beiden Seiten in diesen
verschiedenen Kombinationen in welchem Maf3e (also welcher Potenz)
rein quantitativ iberwiegt, dann die jeweilige scheinhafte Bestimmt-
heit im Endlichen zum Ausdruck kidme.

27 Sonst miisste man ein dem Absoluten Transzendentes annehmen, was das Absolute
sofort zu einem Relativen machte.

% System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere (1804),
SW 1/6, 148.

116

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

Alle Differenzen und Besonderungen also, auch wenn sie in der
Sphire des Endlichen (also »hier bei uns«) qualitativ bestimmt zu sein
scheinen, sind, absolut betrachtet, lediglich quantitativer Natur, und
jedes Einzelne ist in seinem An-sich jedem anderen Einzelnen véllig
gleich. »Jede Einheit, insofern sie absolut ist, [empfingt] nothwendig
das ungetheilte Ganze [...], jede also [ist] der andern vollkommener
Spiegel und Gegenbild«.2

Da also jede Construction auf das An-sich geht, verschwinden in
der Tat alle Endlichkeiten im Absoluten, sind in ihm weniger aufgeho-
ben als aufgeldst. Das konnte nun, als intuitive Anschauung, als »eine
Erkenntnifs, welche von der reinsten Evidenz, ja die Evidenz selbst
ist«39, tatsichlich eine Einsicht bereithalten, die, wenn es sie tatsichlich
gibt, die Weltsicht eines individuellen Subjekts von Grund auf so wan-
deln konnte, dass jener die Identitit in allem identifizierende Blick von
nun an zumindest mitliefe, der allem, was sich zeigt, dieselbe Dignitit
und Seinswertigkeit zusprechen muss — ohne dabei zugleich die Unter-
schiede im Endlichen zu iibersehen.?' Er sihe nicht iiber sie hinweg,
sondern eher durch sie hindurch und in ihnen stets dasselbe Absolute.
Freilich zementiert Schelling mit der vélligen und gleichsam chancen-
losen Nichtigkeit alles Endlichen die Trennung, den ywoiopog, zwi-
schen Endlichem und Absolutem und damit, bei aller gegenteiligen
Beteuerung, dann letztlich doch wieder einen Dualismus, der nur zu
tiberwinden ist um den Preis der Vernichtung alles Endlichen oder,
sanfter ausgedriickt, im evidenten Einsehen der Nichtigkeit aller Un-
terschiede des Endlichen. Das Absolute bei Schelling ist eben ein abso-
lut Positives, dem das Negative ein letztlich AufSeres bleiben muss (was
nach dem hier mitsprechendem parmenideischen Denkansatz der abso-
luten Nichtigkeit des Nichts durchaus konsequent wire). Hegels Pointe
ist es nun, gerade die Affirmation als Resultat und dialektischen Voll-
zug ausgerechnet der absoluten Negativitit zu begreifen:* Bei Hegel

2 SW 1/4, 419. Die Ahnlichkeit dieser »Feldhaftigkeit« des Absoluten zu sowohl zen-
buddhistischen als auch (neo)taoistischen Theorien wird Gegenstand einer eigenen, aus-
fithrlichen Untersuchung sein.

30 Ebd. 402.

31 »[...] jedes in seiner Potenz seyn zu lassen, was das andere in der seinigen ist« (SW I/
4,344).

32 Vgl. etwa den Abschnitt Die Unendlichkeit in Hegels Seinslogik (Hegel: Wissen-
schaft der Logik, Erster Teil, Erster Abschnitt, zweites Kapitel, Abschnitt C). Zur abso-
luten Negativitit und ihren Konsequenzen im nachmetaphysischen Denken siehe K. E.

117

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

ist die Negativitit dem Absoluten eingeschrieben, ja: der Motor seiner
Selbstentfaltung.

Indifferenz, und wenn sie noch so sehr behauptet wird, ist natiir-
lich ein Verstandesprodukt, dem seine Herkunft, die Differenz, als
Wortstamm noch deutlich anzusehen ist. Das heif$t: Die Indifferenz
zu sehen setzt voraus, dass man sie zunichst in Differenz erblicke.
Um sie zugleich in ihrer Wahrheit, ndmlich als indifferent, anschauen
zu kénnen. Anders gesagt: In der absoluten Erkenntnisart werden die
Unterschiedenen transparent auf ihre ansichseiende Identitit hin, die,
als absolute Identitit, alle Unterschiede in sich zusammenfallen lasst.
Wie ist das zu bewerten?

3. Diaphanisierung

Was Schelling in seiner Theorie des Endlichen und Besonderen leistet,
ist gewiss keine Herleitung oder entwicklungsgeschichtliche Darstel-
lung der Bestimmungen des Besonderen, sondern eher deren Trans-
parentmachen auf das ihnen allen in identischer Weise Wesentliche,
auf das Absolute hin.

Diese Strategie hat nun mit »Konstruktion« wenig gemein. Man
konnte hier eher von De-Konstruktion reden oder auch von »Diapha-
nisierung«, vom Durchsichtigmachen und -werden des Endlichen.

Wer sich selbst nun in dieser nicht-diskursiven Evidenz des Abso-
luten erleben konnte, wiirde vermutlich dem Endlichen und seiner dis-
kursiven Handhabung mit einer Haltung begegnen, die jedes Besonde-
re diaphan werden liefe auf das Absolute hin und in jeder Besonderung
immer auch die unverbriichliche Einheit und Korrelativitit, die Ab-
hingigkeit und das abhingige Entstehen jedes Einzelnen von jedem
anderen Einzelnen sehen konnte.> Dies wire eine Erkenntnismodi-

Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Chr. Hubig. Berlin/New York 2002, 323-336; Ferner
ders.: »Die Negativitit des Ich. Hegels reflexionslogische Kritik des fichteschen Prin-
zips«. In: Hegel-Jahrbuch: Glauben und Wissen. Hrsg. von A. Arndt, K. Bal und H. Ott-
mann, Berlin 2005. Bd. I1I, 241-246.

3 »Fin Nichtwesen sucht in dem andern seine Realitit, das selbst wieder keine in sich
hat und sie in einem anderen sucht. Das unendliche Anhingen der Dinge aneinander
durch Ursache und Wirkung ist selbst der Ausdruck und gleichsam das Bewusstsein der
Eitelkeit, der sie unterworfen sind, und ein Zuriicktreten in die Einheit, worin allein

118

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

fikation, welche unter Beibehaltung der Phinomene, wie sie sich in der
natiirlichen Einstellung zeigen, diese zugleich, um einmal an die posi-
tiven Konnotationen von Indifferenz zu erinnern, als gleich giiltig in
ihrer absoluten Dignitit betrachten wiirde. Vor diesem Gesetz wiren
tatsichlich alle gleich.3

Diaphanisierung also. Das klingt schon, aber kann es noch zur
Philosophie zéhlen?

Das hingt von ihrem Selbstverstindnis ab. Ich schlage vor, Phi-
losophie zu bestimmen als Disziplin der kognitiven Strategien zur Ge-
winnung von Einsichten, die mit den Strategien anderer Wissenschaf-
ten, namentlich der Naturwissenschaften, nicht zu gewinnen sind.
Nun gehért zu den Einsichten auch die Intuition im Sinne einer sich
selbst ausweisenden Evidenz. Akzeptiert man meinen Vorschlag,
miisste die Philosophie daher auch Strategien zur Gewinnung intuiti-
ver Einsichten bereithalten. Tut sie das nicht, so hitte sie sich zumin-
dest der Moglichkeit zu 6ffnen, solche Strategien und Verfahren in ihr
Repertoire aufzunehmen, indem sie diese entweder selbst entwickelt
oder sich in tradierte Methoden einarbeitet, sie auf ihre Tauglichkeit
hin iiberpriift und sich gegebenenfalls zu eigen macht.

Nicht-abendliandische Philosophien, namentlich der Advaita-Ve-
danta (als Lehre der Nicht-Dualitdt) und der Buddhismus, haben sich
der Pflege und Lehre kognitiver Strategien zur Gewinnung intuitiv-
evidenter Einsichten stets mehr gewidmet als der diskursiven Ausfiih-
rung und Darstellung dieser Einsichten, die, wenn sie einmal sich er-
eignet haben, in ihrer absoluten Eigenart (also gerade Nicht-Eigenart)
als unwiderleglich gelten und daher der diskursiven Stiitzung auch
nicht bediirfen.

Ob die »wahre Philosophie« Schellings tiberhaupt Philosophie
sein konne, steht und fallt nun mit der Frage, ob es die (offenbar ganz

alles wahrhaft ist.« (SW 1/4, 397) Wie Schellings Sicht der Kausalitit seine Parallele in
Nagarjunas Deutung der buddhistischen Lehre vom »abhingigen Entstehen«
(Pratityasamutpada) findet, soll an anderer Stelle dargelegt werden.

3 An dieser Stelle sei vor einem naheliegenden Missverstindnis gewarnt. Wer jene
»absolute Dignitit« gleichsam als alle Differenzen in einem absoluten Rundumschlag
aufwertend-auslgschendes Metapradikat im diskursiven Modus verwenden wollte, be-
ginge eine >metabasis eis allo genos< und miisste sich dann zu Recht Indifferentialismus
(mit fatalen ethischen Konsequenzen) vorwerfen lassen.

3 Was nicht bedeutet, dass die Einsichten und Ergebnisse anderer Wissenschaften mit-
hilfe philosophischer Strategien nicht bearbeitet werden konnten (und sollten).

119

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

dhnlich unwiderlegbare) Evidenz der intellektuellen Anschauung tat-
sdchlich gibt und sie nicht nur ein aus den begrifflichen Eigenschaften
des Absoluten klug abgeleitetes Postulat ist.

Was zu iiberpriifen wire, eventuell nach Einarbeitung in die ent-
sprechenden kognitiven Strategien, die Schelling in seiner Theorie
nicht bereitstellt. Wobei das Gliicken der (notwendig individuell begin-
nenden) Uberpriifung zwar weder schriftlich garantiert noch schriftlich
herbeigefiihrt, aber durchaus zum Gegenstand intersubjektiver Ver-
stindigung werden kann.

120

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

Gerhart Schmidt (Bonn)

Die Subjektivitit ist im 21. Jahrhundert weniger gefragt als friiher.
Einst wurde sie iiberschitzt, nun wird sie unterschitzt. Worauf es un-
serer Gesellschaft ankommt, sind Marktanalysen, Umfrageergebnisse,
Einschaltquoten, also das Sich-Verhalten, und zwar nicht das individu-
elle, eigene, sondern das sozial angepasste, anonyme. Unsere Fragestel-
lung ist unzeitgemafs.

»Subjektivitit« ist kein Begriff, sondern ein Inbegriff. Er umfasst
die Phdanomene Bewusstsein und Selbstbewusstsein, zustandliche und
intentionale Innerlichkeit, Vermdgen und Manifestationen derselben.
Die den Phinomenen zugeordneten Begriffe sind mit Paradoxien auf-
geladen und mit philosophiegeschichtlichem Ballast beschwert. Es
grenzt an ein Wunder, wenn das philosophische Denken sich in diesem
Irrgarten noch einigermafSen zurechtfindet.

Zunichst miissen wir uns eingestehen, dass die Subjektivitit kein
apriorischer Bestand ist, auf den wir bauen konnen, als ob er Anspruch
auf iiberzeitliche Geltung hitte. Die Subjektivitit ist zutiefst in den
geschichtlichen Prozess verwoben und geschichtlich bedingt. Sie ist
ein stets sich erneuerndes Ereignis, zu dem nicht ausschlieSlich, aber
wesentlich die Philosophiegeschichte beigetragen hat. Was sich der
»transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe« und den
»Paralogismen« der transzendentalen Psychologie Kants (beide in zwei
Fassungen vorliegend) erschloss, hatte sich auf geheimnisvolle Weise
im menschlichen Selbstverstindnis etabliert und verschaffte sich welt-
weit Gehor durch die Literatur. In »Wald und Hohle« dankt der ver-
jiingte und verliebte Faust euphorisch: Du »zeigst mich dann mir
selbst,/ Und meiner eignen Brust geheime, tiefe Wunder 6ffnen sich«
(V. 3232-34).! Fausts filschlich dem Erdgeist entrichteter Dank wird

U J.W. Goethe: Faust. Eine Tragodie. In: Werke. Hamburger Ausgabe. Hrsg. von
E. Trunz. Bd. IIL.

121

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

von Mephistopheles, dem eigentlichen Urheber der Ekstase, sogleich
herzlos verspottet; die Subjektivitit ist seine Spezialitit.

Im Zweiten Teil des Faust setzt der Teufel seine Ubung fort mit der
Subjektivitit in Reinkultur, dargeboten durch den von ihm program-
mierten Schiiler aus dem Ersten Teil, der inzwischen zum Baccalaureus
der Philosophie promoviert wurde. Dieser junge Herr tritt iberheblich
auf; er rastet aber hauptsichlich deswegen aus, weil der Anblick des
spukhaft in Fausts alter Drapierung und in Fausts museale Studierstube
zuriickgekehrten Teufels ihn gereizt hat. Er weifs, dass er Ich ist — nicht
ein Ich, sondern das Ich, welches die Welt vor sich erstehen lasst. Die
Welt ist ndmlich blof3 das Nicht-Ich, das er sein ldsst, und das nur durch
ihn ist. Er ist wie Gott vor der Erschaffung der Welt. Dass der ehemalige
Schiiler, statt Medizin zu studieren, sich in die idealistische Philosophie
verguckt hat, anerkennen auch die Kollegen aus der Germanistik. Unter
Weglassung von Kant und Hegel nennen sie als Kandidaten der abso-
luten Subjektivitdt Fichte, Schelling, mit Vorbehalt auch Schopenhau-
er.? Sie stiitzen sich dabei auf Eckermanns Bericht iiber den 6. Dezem-
ber 1829, an dem Goethe erstmals die betreffende Szene aus Faust II
vorgetragen hat: Goethe habe damals dem Baccalaureus die Vorstellung
»eine gewisse Klasse ideeller Philosophen« assoziiert. Weder dem auf-
merksamen Eckermann noch seinen spiteren Kommentatoren tat Goe-
the den Gefallen, hier einfach auf Fichte zu verweisen. Dabei ist die von
dem Baccalaureus gepflegte Sprache deutlich genug: »Die Welt, sie war
nicht, eh’ ich sie erschuf ...« (V. 6794). Das Setzen ist die Lust, das Ent-
gegensetzen die Last des Ich-Subjekts.? Das absolute Ich setzt sich
selbst so, wie in Anselms Proslogion das allerrealste Wesen ist, weil es
nicht nicht sein darf. Nicht zu sein, ist Gott verwehrt; sich nicht gesetzt
zu haben, dem Ich.

Das Entgegensetzen ist keine creatio ex nihilo, sondern ein Sein-
lassen durch die Einbildungskraft.* Der Baccalaureus kommt dank Me-
phistopheles in Fahrt:

2 E. Traumann: Goethes Faust. Miinchen 1924, Bd. II; E. Beutler: Erlduterungen in:
Goethe: Faust. Hrsg. von E. Beutler. Leipzig 1939; E. Trunz: Kommentar zu Faust in
Bd. Il der Hamburger Ausgabe von Goethes Werken (s. Anm. 1); H. Arens: Kommen-
tar zu Goethes Faust II. Heidelberg 1982 (er schliefSt auf S. 351 Fichte nachgerade aus);
U. Gaier: Faust-Dichtungen. Stuttgart 1999, Bd. 3.

3 Die Natur ist das Einengende. Vgl. Fichte: Uber das Wesen des Gelehrten (1806). In:
Ausgewihlte Werke in 6 Bden. Hrsg. von F. Medicus. Darmstadt 1962. Bd. V, 24.

4 »Dieser Wechsel des Ich in und mit sich selbst, da es sich endlich und unendlich

122

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

Wer, auf3er mir, entband euch aller Schranken
Philisterhaft einklemmender Gedanken?
Ich aber frei, wie mir’s im Geiste spricht,
Verfolge froh mein innerliches Licht,
Und wandle rasch, im eigensten Entziicken,
Das Helle vor mir, Finsternis im Riicken.

(V. 6801-06)

Dies ist die Sprache der radikalen Aufklarung, welche das Andere in
Natur und Geschichte mit Verachtung straft; auf dem Osterspazier-
gang in der Tragodie Erstem Teil schien sogar Faust ihr zuzuneigen,
der Sonne entgegen:

Ich eile fort, ihr ew’ges Licht zu trinken,
Vor mir den Tag, und hinter mir die Nacht ...
(V. 1086-87)

Goethes Altersweisheit dagegen entspricht dem in »anmutiger Ge-
gend« erwachten Faust von Teil II: »So bleibe denn die Sonne mir im
Riicken! [...] Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.« (V. 4715,
4727). Das harte Sonnenlicht der radikalen Aufklirung, das Andere
verleugnend, bewirkt Sterilitat; der alte Goethe liebte die Zwischento-
ne.

Mephistopheles wendet sich nach des Baccalaureus Abgang halb
betreten, halb amiisiert, wie schon einmal (V. 6772) ex tempore den
jungen Theaterbesuchern zu, die nicht applaudiert haben:

Thr bleibt bei meinem Worte kalt,
Euch guten Kindern lass” ich’s gehen;
Bedenkt, der Goethe, der ist alt,
So werdet alt, ihn zu verstehen!

(vel. V. 6815-18)

Im Text heidt es »Teufel« statt »Goethe, aber nur stellvertretend; die
Prosodie verlangt nach »Goethe« — sapienti sat. Als Mephistopheles,
noch als Pudel verkleidet, Fausten bei der Ubersetzung des Johannes-
Evangeliums ein wenig nachgeholfen hatte, fand Faust bereits zur Tat,
zu Fichtes » Thathandlung«.

Fichte hat das Andere der Subjektivitit, die Natur, ignoriert, ver-
leugnet, verkannt. Der junge Schelling, von Fichte zunichst begeis-

zugleich setzt [...] ist das Vermogen der Einbildungskraft.« (Grundlage der gesamten
Wissenschaftslehre (1794). In: Fichte: Ausgewdhlte Werke, Bd. I, 409.

123

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

tert,® dann von ihm abgefallen, stellte der Transzendentalphilosophie
die Naturphilosophie gleichberechtigt zur Seite. Fichte und seinen An-
hingern warf er vor, sie hitten fumum ex fulgore machen wollen.¢ Fiir
Fichte gehorten Natur und Philosophie keinesfalls zusammen; er wet-
terte gegen »jene todgldubige Seinsphilosophie, die wohl gar Naturphi-
losophie wird, die erstorbenste von allen Philosophien.«”

Das Andere des Selbst und des Selbstbewusstseins ldsst sich nicht aus
der eignen Subjektivitit konstruieren. Es ldsst sich ebenso wenig erfas-
sen, wie die dunkle Materie ausgeleuchtet, die dunkle Energie gemes-
sen werden kann. Das Andere lisst sich allenfalls indirekt nachweisen,
etwa wenn in der reinen Intellektualitidt Defizite auftreten. Dazu soll
Hegels Phinomenologie des Geistes befragt werden, welche das fort-
schreitende, sich entwickelnde Bewusstsein durch ein beobachtendes
»fiir uns« begleitet und sich damit einen wesentlichen hermeneuti-
schen Vorteil sichert. Die Art und Weise, wie das Bewusstsein um sich
weif3, wird kommentiert und relativiert durch die Erkenntnis, was das
Bewusstsein antreibt und es vor der Selbstpreisgabe bewahrt.

Das verheiflungsvolle Selbstbewusstsein, welches das Bewusstsein
beerbt hat, versandet alsbald im »ungliicklichen Bewusstsein«; vergeb-
lich war aber diese Vorgeschichte des Selbstbewusstseins nicht, fiihrt
sie doch auf den Begriff des Selbstbewusstseins. Dieser ist allerdings
noch unentfaltet, monolithisch, roh und herzlos. Im Kapitel tiber »Ge-
wissheit und Wahrheit der Vernunft« erreicht die Phinomenologie des
Geistes damit erstmals die Position Fichtes. Es stellt die Urteilung des
Begriffs und damit die Realisierung des Selbstbewusstseins dar als lan-
gen, einschneidenden Prozess, welcher Erkenntnisgewinn verspricht.
Das sich vollbringende Selbstbewusstsein verheiit sogar hinsichtlich
des Anderen Aufschluss, und zwar in dem hochdramatisch betitelten
Stiick: »Das Gesetz des Herzens und der Wahnsinn des Eigendiin-

5 Vom Ich als Prinzip der Philosophie, 1795 erschienen, amalgamierte Fichtes Position
mit dem Spinozismus.

¢ Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit. In:
E W.J. Schelling: Sammtliche Werke. Hrsg. von K. E. A. Schelling. I. Abtheilung. Bde.
1-10, Stuttgart 1856—61. Bd. VII, 360, vgl. 455. Die fulgurations (Ausblitzungen) Got-
tes, der Urmonade, waren Leibniz’ Metapher fiir das Schaffen der endlichen Monaden;
vgl. Monadologie, §47.

7 Reden an die deutsche Nation. In: Fichte: Ausgewihlte Werke (s. Anm. 3), Bd. V, 487.

124

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

kels«.® Es wird sich zeigen, dass dieser Wahnsinn erneut auf Fichte
gemiinzt ist; dass sein Gegenstiick, das Gesetz des Herzens, auf Rous-
seau zielt, ist leichter erkennbar. Rousseau und Fichte erscheinen jetzt
als zwei feindliche Briider.

Zunichst scheint das Selbstbewusstsein sich im Determinismus
selbst zu begraben; es tiberlebt jedoch, indem es sich als »Gesetz« zu
erkennen gibt, und zwar zunichst in der unmittelbaren, unreflektier-
ten Weise der »Empfindung«. Weil die Empfindung ganz subjektiv und
von dufleren Einfliissen frei ist, soll sie als wahrhaft gelten, aber die
gesuchte Echtheit wird teuer bezahlt. Was Hegel von der Empfindung
hielt, zeigt §400 der Enzyklopidie: »Die Empfindung ist die Form des
dumpfen Webens des Geistes in seiner bewusst- und verstandlosen In-
dividualitidt«. Wenn Rousseau die Empfindung als Quelle der Wahrheit
riihmte, musste er das an der Sprache festgemachte und von der Ver-
nunft ausgehende Denken gering schitzen. Er behauptete, das rationa-
le Denken transportiere fremdes, gelichenes Gedankengut, das es auch
noch als eigene Einsicht ausgibt. Daher vertraut sich Rousseaus Emile,
der homme de la nature, ganz dem »Gesetz des Herzens« an. Die Zivi-
lisation bedeutet ihm nichts, und er beugt sich keiner fremden Auto-
ritit. Fiir ihn zdhlt allein die Authentizitit, welche sich fremden Ein-
fliissen versagt.

Worauf das Gesetz des Herzens anspielt, ist also kein Geheimnis.
Nicht selbstverstandlich ist dagegen, den »Wahnsinn des Eigendiin-
kels« auf Fichte zu beziehen. Fichte wurde ja im einleitenden, grund-
sitzlichen Abschnitt zu »Gewissheit und Wahrheit der Vernunft« be-
reits eingehend gepriift. Klaus Erich Kaehler hat nachgewiesen, dass
Hegel Fichte nicht gerecht geworden ist, indem er die Gewissheit, alle
Realitit zu sein, voreilig dem sich selbst setzenden Ich zuschrieb; die
Hohe der Absolutheit werde aber in der Grundlage erst erreicht durch
das Zusammenspiel der drei ersten Grundsitze, welches Hegel ver-
nachléssigt hat.® Die ausfiihrliche Behandlung Fichtes, welche dessen
Bedeutung unterstreicht, macht eine 90 Druckseiten spiter einsetzende
Nachbehandlung fraglich, zumal hier kein Fichte-Text erkennbar wird.

§ Die lange, verwickelte Entfaltung des Selbstbewusstseins mufSte hier vernachlassigt,
kontrahiert und vereinfacht dargestellt werden, um den zu behandelnden Abschnitt in
seinem Kontext darzustellen.

9 K. E. Kaehler/W. Marx: Die Vernunft in Hegels Phinomenologie des Geistes. Frank-
furt 1992, 36-40.

125

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

Werner Marx hat in dem zitierten Kommentar den »Wahnsinn des
Eigendiinkels« behandelt: Er benannte als Zielscheibe fiir Hegels Spott
nicht etwa einen Philosophen, sondern hilfsweise den Rauberhaupt-
mann Karl Moor, also den halben Schiller.’® Auch der literarische Be-
zug auf Jacobis Woldemar, welchem auflerdem die Pridikate der »scho-
nen Seele«, des Eigensinns und des Hochmuts zugesprochen werden,
ist zu weit hergeholt. Wenn tiberhaupt ein Autor fiir Hegels Wortwahl
in der Uberschrift benannt werden miisste, dann wire dies Kant. Z.B.
ist das Kapitel iiber die »Triebfedern der reinen praktischen Ver-
nunft«!! scharf gegen den Eigendiinkel gerichtet. In Kants Werk ist
der Ausdruck gingig.

Hegel zitiert mit seiner Uberschrift jedoch nicht Kant, sondern
sich selbst, und zwar seine Fichte-Kritik aus dem zweiten Kritischen
Journal von 1802. Der dritte Teil von Glauben und Wissen galt der
»Fichteschen Philosophie«. Dabei ging es, anders als in der Differenz-
Schrift und in dem einleitenden Kapitel von »Gewissheit und Wahrheit
der Vernunft, statt um die Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre von 1794, um den 1800 erschienenen Traktat iiber Die Bestim-
mung des Menschen. Hegel verwarf hier auch Fichtes neue Negation
der ganzen empirischen Realitit, durch welche die Auflenwelt zur blo-
en Vorstellung herabgesetzt wird; im Originalton Fichtes: »Das Be-
wusstsein des Gegenstandes ist nur ein nicht dafiir erkanntes Bewusst-
sein der [von mir erzeugten] Vorstellung vom Gegenstande.«!2

Zu diesem Standpunkt fiihrte ein weiter Weg. Fichte machte es
sich nicht so leicht wie Schopenhauer, der schlicht mit Anlehnung an
Berkeley erklirte: »Die Welt ist meine Vorstellung«.?3 Fichte fand sich
eingesperrt in die Natur, aus der es kein Entkommen gibt; er nahm den
Determinismus ernst: »ich handle ja tiberhaupt nicht, sondern in mir
handelt die Natur; [...] Ich stehe unter der unerbittlichen Gewalt der
strengen Notwendigkeit.«!* Hegel vermochte Fichtes »Entsetzen«

10 Ebd. 172, 179. Auch Ludwig Siep: Der Weg der »Phinomenologie des Geistes«.
Frankfurt a. M. 2000 verweist auf Karl Moor (ebd. 154).

U Kritik der praktischen Vernunft. I. Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg. von der Preu-
Bischen (Deutschen) Akademie der Wissenschaften. Berlin 1910ff. (im Folgenden: AA).
Bd. Vv, 71ff.

12 Fichte: Ausgewiihlte Werke (s. Anm. 3), Bd. III, 317. Mein in eckige Klammern ge-
setzter Text lautet bei Fichte: »meiner Erzeugung einerx.

3 Die Welt als Wille und Vorstellung, §1.

14 Fichte: Ausgewdhlte Werke, Bd. V, 285.

126

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

nicht zu teilen, als Gefangener einer fremden, undurchschaubaren
Macht, nimlich der Natur, existieren zu miissen. Er war zwar kein
Naturfreund, bejahte aber, dass die Natur in uns handelt. Fichte warf
er »ungeheure[n] Hochmuth« vor — und damit den »Wahnsinn des
Diinkels dieses Ich«.’® Das war ungerecht, da Fichte sich gerade an-
schickte, diese Position zu revidieren. Fichte vertraute namlich sich,
sein Ich, einem wohltitigen Geist an — der allerdings kein anderer als
der neue Fichte ist.

In Glauben und Wissen wurde Fichte ironisch »der Ich« genannt;
Fichte ist also Ich von Beruf! Fiir die Wandlungen des Herrn Ich, die
schwierige Selbstwerdung desselben interessierte sich Hegel nicht.
Dass Fichte das Einssein mit der grofSen Natur verwarf, war fiir ihn
ein Teil von Fichtes Wahnsinn. Angeprangert wird nun, fiinf Jahre
spiter, »der Ich«, die Fichte-Karikatur in Glauben und Wissen. In der
Hauptsache riigt Hegel jetzt aber Fichtes Verstandnislosigkeit fiir die in
der Weltgeschichte wirksame geistige Macht; Fichte wird deswegen
Rousseau gegeniibergestellt, weil dieser zwar nicht die Natur, aber die
Geschichte als Verfall des Menschen ansah. Hegel erkannte seine Auf-
gabe darin, Kants allgemein gehaltene Philosophie der Geschichte zu
radikalisieren, den historischen Empirismus in seine Schranken zu
weisen und die Verniinftigkeit der Geschichte konkreter als Kant nach-
zuweisen. Der Geist entfaltet seine ganze Macht erstmals in der Ge-
schichte. Weil Fichte sich dieser Aufgabe verweigert hat, wird seine
Philosophie in das den Geist vorbereitende Kapitel »Gewissheit und
Wahrheit der Vernunft« verwiesen. Die Erkenntnis, dass das Absolute
der Geist ist, blieb ihm verschlossen.

War sich Hegel dessen bewusst, dass »Wahnsinn des Eigendiinkels«
letztendlich ein Fremd-Zitat ist? Jedenfalls findet sich der »Wahn des
Eigendiinkels« bereits in Kants Religion innerhalb der Grenzen der
bloflen Vernunft (1793; siehe unten). »Wahn-Sinn« und »Wahn« diir-
fen hier als bedeutungsgleich behandelt werden, da Hegel den Wahn-
sinn nicht etwa auf Halluzinationen einschrinkt. Semantisch gesehen
ist der Wahn oder Wahnsinn des Eigendiinkels ein Pleonasmus: Das

15 Glauben und Wissen, in: G. W. E Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der
Deutschen Forschungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akademie
der Wissenschaften. Bd. IV: Jenauer Kritische Schriften. Hrsg. von H. Buchner und
O. Poggeler. Hamburg 1968, 404.

127

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

Diinken ist ein Wihnen, aber nicht jeder Wahn ein Diinkel. Die obsolet
gewordenen Worter »diinken«, »mich diinkt,« »mich deucht« bezeich-
nen ein extrem subjektives, unsicheres Meinen ohne den eindeutigen
Wahrheitswert der Liige.

Mit »Wahn« bezeichnete man eine Klasse von psychischen Zu-
stinden. Kant gebrauchte den Ausdruck gern fiir den religiosen Ube-
reifer, und zwar weniger den Inhalt des Glaubens, als dessen Form, die
religiose Praxis betreffend. Der religiose Wahn ist eine bekannte Ver-
irrung; aber diinkelhaft ist er nicht. Religiose Menschen fiihlen sich vor
dem Numinosen klein, siindig, unwiirdig; und vor allem die Pietisten,
von denen Kant erzogen worden ist. Vom Gréflen-Wahn befallen wer-
den konnte aber der Aufklirer, der den Aberglauben verachtete, und
eben auf ihn ist Kants Mahnung gemiinzt: »Wer sich, aufgeklirt, den
nichtigen Handlungen der statutarischen Religion entwohnt hat und
allein die Tugendgesinnung fiir gottgefillig ansieht, kann immer noch
dem Wahn des Eigendiinkels verfallen, nun ganz tugendhaft und dem
Gebot der Pflicht vollstindig addquat zu sein.« (AA VI, 173) Die Ver-
achtung volkstiimlichen Aberglaubens darf nicht zur Uberheblichkeit
ausarten, welche moralisch noch verwerflicher ist als die aberglaubi-
sche Verbohrtheit, auch wenn diese grofleren Schaden stiftet. Mit dem
aufgekldrten Mann konnte sogar Kant sich selbst gemeint haben; der
Satz wire dann als eine Ermahnung zu lesen, die er auch an sich selbst
richtet.

Anders als Hegel oder Feuerbach befasste sich Kant nicht mit den
mystischen Tiefen der Religion, er wiirdigte nur ihre moralische Be-
deutung. Seine Religionsschrift ist keine Religionsphilosophie, son-
dern eine in bezug auf das menschliche Selbstverstindnis erweiterte
Ethik. Dem Menschen attestiert Kant »einen natiirlichen Hang zum
Bosen, den er dreistufig angelegt vorfindet als die »Gebrechlichkeit
der menschlichen Natur«, die »Unlauterkeit des menschlichen Her-
zens« und die »Bosartigkeit« desselben. Der »Wahn des Eigendiin-
kels«, vor dem auch er auf der Hut sein muss, gehort der zweiten Stufe,
der »Unlauterkeit« an. Dieser Hang bringt den Menschen dazu, unmo-
ralische Triebfedern mit den moralischen zu vermischen.'® Der noble
Spender fordert gern ein ihm personlich zusagendes Gut, vor allem,

16 »Unlauterkeit« ist »der Hang zur Vermischung unmoralischer Triebfedern mit den
moralischen (selbst wenn es in guter Absicht und unter Maximen des Guten geschihe)«
(AA VI, 29).

128

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

wenn er dabei an Ansehen gewinnt und auch noch seine Steuerlast
mindert. Die Maxime der Handlung, mahnt Kant, sei dann »zwar gut
und vielleicht auch zur Ausiibung kriftig genug, aber nicht rein mora-
lisch« (AA VI, 30). Es handelt sich dabei um »pflichtmaflige« Hand-
lungen, die »nicht rein aus Pflicht« geschehen. Schimen miisste er
sich! Die Selbstzufriedenheit, die er statt dessen damit verbindet, ist
das miese Stiick, das den ganzen Kuchen verdirbt. Sich fiir gut zu hal-
ten, weil man auch ohne Angst vor der Polizei oder der Hélle Kunden
wie Lieferanten redlich bedient und der eignen Frau treu bleibt, ist ein
gefihrlicher Wahn.

Das »radikale Bose« in Kants praktischer Philosophie ist das Ge-
genteil und damit das Andere der freien Subjektivitat. Mit ihm ist ein
Anderes unterschwellig verbunden, das der theoretischen oder speku-
lativen Philosophie angehért: das befremdliche »Ding an sich«. Die
Transzendentalphilosophie ernennt den Verstand zum Gesetzgeber
der Natur."” Die Natur entspricht sowohl in ihrer Erscheinung, als auch
in ihrer physikalischen Gesetzlichkeit der Organisation des mensch-
lichen Erkenntnisvermégens. Der normative Verstand ist ein Leit-
gedanke, eine regulative Idee der Vernunft. Die raumzeitlichen Sinnes-
empfindungen sind nicht »an sich«, sondern fiir uns, entsprechend der
korperlichen Verfasstheit und erlernter Gewohnheiten. Die Analyse
der Sinnenreize fithrt nicht zum Ding an sich als Ausldser der Wahr-
nehmung, sondern verstrickt sich allenfalls in den Feinheiten der Neu-
rologie.

Der Ausdruck »Ding an sich« ist Metapher. »Ding« steht fiir die
sinnfilligen, unbelebten Korper, deren Dasein nicht von ihrem Wahr-
genommenwerden abhingt. Der Regenbogen, die Jupitersinfonie sind
keine Dinge. Aber alle massiven Dinge sind, so gesehen, an sich, weil
sie fortbestehen, wenn wir ihnen den Riicken zuwenden. Kants »Ding
an sich« dagegen ist nie und nimmer fiir uns. Es ist nicht nur unsicht-
bar, sondern auch nicht indirekt nachweisbar wie der elektrische Strom
durch Messungen. Ebensowenig ist es berechenbar. Erkenntnisse lassen
sich nur gewinnen von Objekten, welche durch die Formen der An-
schauung und des Verstandes vorstrukturiert sind.

Das Ding an sich ist gar kein Ding, es ist weder zuhanden noch
vorhanden. Weder erscheint es in Raum und Zeit, noch bietet es fiir die
Kategorien des Verstandes Anhaltspunkte. Der Singular »Ding an

7-AATV, 93; 111, 184; 1V, 319.

129

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

sich« tduscht ein kategoriales Erkennen vor, ist aber so unpassend wie
der Plural. Es ist weder Vieles noch Eines; weder bewirkt es etwas, noch
ist es bewirkt. Es ist, mit Kant zu reden, ein blofles Gedankending, ens
rationis (AA XXII, 26f.), ein leerer Begriff ohne Gegenstand. In dem
»System aller Grundsitze des reinen Verstandes« hat es nichts zu su-
chen, wie das darauf folgende Kapitel iiber »Phaenomena und Noume-
na« beweist. Fiir den Verstand hat dieser schillernde Begriff keine Be-
deutung, wohl aber fiir die Vernunft, welche damit statuiert, dass die
Welt der Erscheinung nicht vollkommen und endgiiltig begreiflich ist.
Was Kant nicht sagt, miissen wir erginzen: Das Ding an sich ist als
Noumenon eine regulative Idee der Vernunft, eine Idee, durch welche
der Wahrheitsanspruch der Erfahrung und der Erfahrungswissenschaf-
ten relativiert wird. Auf das Ding an sich bauen kann die Vernunft aber
nicht, denn es ist das Non-plus-infra der Vernunftkritik.

Das Ding an sich ist nicht nur unanschaulich, sondern auch un-
denkbar. Als das den Erscheinungen Zugrundeliegende ist es nicht zu
gebrauchen, weil es weder Substanz noch Ursache ist. Damit scheitert
der Versuch, das Ding an sich als das Affizierende subjektiver Erfah-
rung in Stellung zu bringen. »Dinge an sich« sind kein Feuer, das ver-
brennt oder erwidrmt, und das Affiziertwerden des Ich ist letztlich
Selbstaffektion. Die schematisierten und zum System der Grundsitze
erweiterten Kategorien des Verstandes bendtigen keine Hinterwelt, um
das Reich der Erfahrung zu griinden; und die Dinge an sich taugen
nicht zur intelligiblen Welt hinter den Erscheinungen. In der 1. Auf-
lage der Kritik der reinen Vernunft wird der »transzendentale Gegen-
stand« noch als »Ursache« oder »Grund« der Vorstellungen bezeich-
net;'® die 2. Auflage formuliert hier vorsichtiger.

Das Ding an sich ist weder materia prima noch atomar noch Ele-
mentarteilchen. Dass es rational nicht fassbar ist, leuchtet ein; aber es
ist nicht einmal irrational, es ist weder seiend noch nichtseiend und
damit das schlechthin Andere der Rationalitdt. Dass Jacobil® ohne die-

18 Kritik der reinen Vernunft, A 390, 379f. — In der Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten ging Kant immerhin so weit, »dass man hinter den Erscheinungen [...] die Dinge
an sich [...] annehmen miisse,« und zwar so, »wie sie uns afficiren« (AA IV, 451).
Gewdhnlich setzt das Wie ein Dass voraus, hier verhilt es sich aber umgekehrt: Die
Passivitit der eigenen Bewusstseinsinhalte veranlasst uns dazu anzunehmen, dass sich
etwas in deren Sosein manifestiere.

19 David Hume iiber den Glauben oder Idealismus und Realismus. In: Fr. H. Jacobi:
Werke. Hrsg. von F. Roth und F. Képpen. Darmstadt 1976. Bd. I1,162.

130

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

ses Stiick in Kants Kritik nicht eindringen und mit ihm nicht darin
bleiben konnte, ist keine Widerlegung der Vernunftkritik, sondern die
exakte Beschreibung fiir das Denken dieses eigentlich unméglichen
Begriffs. Kants Kritik ist kein Polster, auf dem man sich nach dem He-
rumirren zwischen Rationalismus und Empirismus zur Ruhe legen
kann, sondern eine Festung, welche es zu verteidigen gilt. Der Regres-
sus in die Feinstruktur der Materie erweist sich als nicht praktikabel. Er
reicht vom schlicht zu Beobachtenden iiber das instrumentell Beob-
achtbare zum noch Messbaren, schlieSlich zum gerade noch Berechen-
baren; zu einem uns primir Affizierenden fiihrt dieser Weg nicht. In
den Prolegomena wird methodologisch festgestellt, es sei ungereimt,
von einem Gegenstande mehr zu erkennen, als die Erfahrung hergibt;
aber gar keine Dinge an sich einzurdumen und die Erkenntnis allein auf
die verstindige Erfahrung zu beschrinken, wire ebenfalls ungereimt
(AA 1V, 350). Das Andere wird damit zum stummen Begleiter und
Unruhestifter der Physik wie der Metaphysik erhoben.

Dinge an sich sind die kosmische Ausprigung des Anderen; in der
praktischen Philosophie kommen sie nicht vor, es sei denn als Platz-
anweiser fiir die Dimension der Freiheit.? Die praktische Vernunft
wird aber mit dem Anderen in der Form des »radikalen Bosen« heraus-
gefordert. Das Attribut »radikal« zeigt keine Verstirkung, sondern die
Verheimlichung des Bésen an; radix ist die im Verborgenen wirkende
Waurzel. Das radikale Bose beeinflusst alle Handlungen. Wer nicht nur
Gutes tut, sondern hin und wieder sogar die »Unlauterkeit« tiberwin-
det, spiirt die unheimliche Kraft des radikalen Bésen am stirksten. Ein
Analogon zum radikalen Bosen konnte die Lehre von der Erbsiinde
bieten; aber Kant erwihnt sie blof in einer schnurrigen Anmerkung
tiber die Oberen Fakultiten (AA VI, 40).

Aus dem unterschwelligen, existenziellen Wissen um das radikale
Bose entspringt der Vernunftglaube. Fiir diesen ist Gott ausschliefSlich
der »Herzenskiindiger« (kardiogndstés, Act. Ap. 1, 24; 15, 8); Gott ist,
der das Herz anschaut, qui novit corda Deus — und nichts aufSerdem.
Als personifizierte »intellektuale Anschauung« (AA VI, 67) erkennt er
den »intelligiblen Charakter« des Menschen (oder dessen Fehlen) und
damit den »ersten Grund der Annehmung der Maximen«. Kant hat die
sporadische, kaum beachtete christliche Idee des Herzenskiindigers ak-

2 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA TV 451, 459.

131

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

tiviert. Sie soll uns vor dem Eigendiinkel bewahren, welcher die »Re-
volution in der Gesinnung« oder die »Revolution fiir die Denkungsart«
(AA VI, 47) verhindert. Es muf3 diesen Gott geben, damit er, den intel-
ligiblen Charakter erkennend, diesen vor der Unwirklichkeit des blo-
8en Gedankendings bewahrt. Unserer Einsicht bleibt er versagt, aber
uns ist die moralische Aufgabe gestellt, den intelligiblen Charakter als
unser Wesen zu griinden und aufzubauen. Der intelligible Charakter
wie seine Defizienz ist die Person selbst, sofern sie nicht unter der
Zeitbedingung steht.

Der Hund hat keinen Gott, er braucht ihn nicht. Der Mensch aber
hat ein Bewusstsein, das ihm mittels der Sprache eine ungewisse
Zukunft eroffnet und auflerdem die Sorge um seine Seele herauf-
beschwort. Das theoretische Bewusstsein ermdglicht ihm die Erkennt-
nis der Naturgesetze und damit des Kosmos. Das (moralische) Selbst-
bewusstsein konfrontiert ihn mit seinem eignen moralischen Dasein,
dessen Qualitit er zu nachsichtig bewertet, wenn er sich ausnahmswei-
se Rechenschaft dariiber ablegt. Kant besteht auf der Defizienz des
Selbstbewusstseins: Ich weif$ nicht, was und wie ich bin, sondern nur,
wie ich mir erscheine. Ich bin nicht Herr in meinem eignen Haus. Um
mit Locke und Hume zu argumentieren: Ich weif3 nicht einmal, wie ich
es fertigbringe, meinen Arm zu heben.?!

Der tiefere Grund fiir dies Unvermogen ist die Freiheit, die den
Menschen auszeichnet, ihn aber auch belastet; die Kausalitit aus Frei-
heit bleibt ritselhaft, weil die Freiheit sich nicht in der Zeit darstellt
und damit kein Gegenstand der Erfahrung ist. Diese Liicke im mensch-
lichen Selbstbewusstsein hat der »Herzenskiindiger« zu schlieflen. Das
Postulat des Daseins Gottes besagt eigentlich: Weil ich frei bin, darf,
kann, muss ich an den Gott glauben, der die ethische Wahrheit tiber
mich besitzt und verwaltet. Der sogenannte moralische Gottesbeweis
ist nichts anderes als ein Beweis fiir die Notwendigkeit des Glaubens an
den Herzenskiindiger. »Gebiet des Verstandes« ist die Erfahrung; ihr
bleibt die intelligible Welt verschlossen. Bedeutung gewinnt das Intel-
ligible erst fiir die transzendentale Uberlegung der reflektierenden,
theoretischen Vernunft, der sich die Méglichkeit der moralischen Frei-
heit eroffnet.

Die Freiheit ist selbst ein transzendentaler Gegenstand und fallt in

21 Locke: An Essay concerning Human Understanding, Book IV, Ch. III, No. 28; Hume:
An Enquiry concerning Human Understanding, Sect. VII, I, No. 52.

132

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

den ansonsten gespenstischen Bereich der Dinge an sich. Wir aber sind
keine Gespenster, wir sind in der Tat und fiir die Tat frei. Dass Freiheit
nicht nur eine Idee, sondern eine Tatsache ist, statuierte Kant erstmals
in der Kritik der praktischen Vernunft.2 Die Freiheit ist kein empi-
risch-anthropologischer Befund, sondern ein Faktum der praktischen
Vernunft. Die Natur, das Gebiet der Erscheinungen, unterliegt der Ge-
setzgebung des Verstandes, welche der spekulativen oder theoretischen
Vernunft eine nur regulative Funktion zuerkennt. Das freie, mora-
lische Subjekt aber gehort demjenigen »Gebiet« an, in dem die prakti-
sche Vernunft gesetzgebend ist.?

Die Physikotheologie hat nunmehr ausgedient; sie ist naturwis-
senschaftlich kontraproduktiv, und moralisch ist sie unverantwortlich,
weil sie ethische Grundsitze aus der Erfahrung gewinnen will.2* Der
Herzenskiindiger hat mit der Erscheinung nichts zu schaffen. Von der
Weltschopfung ist er entbunden, und sein Eingreifen in den Weltlauf
aufgrund torichter Gebete zu erhoffen, ist ein Aberglaube. Der Ver-
nunftglaube legitimiert ausschlieflich das Sittengesetz und das um
die moralische Qualitdt seiner Maximen ringende Subjekt; von Hol-
lenstrafen weif3 er nichts. »Furcht und Angst vor dem iibernatiirlichen
Wesen« sind aberglidubische Vorstellungen.? Die Seelsorge hat sich
davor zu hiiten, Schicksalsschlige als gottliche Strafe fiir frithere Ver-
fehlungen darzustellen. Den biblischen Theologen, welche sich auf
Leibnizens Theodicée stiitzen, empfiehlt Kant das Buch Hiob. Hiob ha-
be gezeigt, »dass er nicht seine Moralitit auf den Glauben, sondern den
Glauben auf die Moralitit griindete.« (AA VIII, 265 ff.)

Verbrechen werden miihelos als bose erkannt; dazu bedarf es kei-
ner moralischen Belehrung. Das radikale Bose wirkt sich aber dort ver-
hiangnisvoll aus, wo es hinter dem schonen Schein verborgen ist; etwa

2 Vgl. AAV, 4 (mit der Anmerkung), 612; Kritik der Urteilskraft, AA'V, 468, 474.

3 Zu der grundsitzlichen Aufteilung der »Gebiete« von Gesetzgebungen gelangt erst
die zweite, definitive Einleitung der Kritik der Urteilskraft und deren Vorwort; beide
sind rémisch paginiert, also zuletzt abgefasst. Erst hier wird der gemeinsame »Boden der
Erfahrung« vorgestellt, auf dem die Gesetzgebungen des Verstandes und der Vernunft
gelten (und auf den das Ding an sich und das radikale Bose direkt bezogen sind). Boden-
los ist dagegen »das Feld des Ubersinnlichen« fiir die theoretische Erkenntnis (AA V,
168, 1711F.).

% Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 3181., B 375.

3 AAYV, 264. Die beildufig erwihnten Héllenstrafen (AA VI, 69 Anm., VIII, 25) werden
gewissermafen in Anfithrungszeichen gesetzt. Die Strafe fiir den schlechten Lebens-
wandel besteht in der » VerstofSung aus dem Reiche Gottes« (AA VI, 72).

133

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

bei der selbstlosen Bereitschaft, jemandem »aus der Patsche zu helfen«.
Gliickt diese Hilfe, so richtet sie bei dem Pechvogel wie bei seinem
Helfer einen bleibenden moralischen Schaden an. Besonders scharf ver-
folgte Kant die Verharmlosung der Liige und die Nachsicht, mit der sie
gewohnlich behandelt wird. Denn auf ihr ist die verderbliche Selbst-
zufriedenheit errichtet,? und die Physikotheologie gibt den Segen da-
zu. Die Liige war fiir Kant »der eigentliche faule Fleck in der mensch-
lichen Natur« (AA VIII, 422; vgl. VI, 38). Thre Duldung erlaubt dem
radikalen Bosen, sich im menschlichen Selbstverstindnis einzunisten
und es zu korrumpieren.

Kants vorletzte Publikation Uber ein vermeintes Recht aus Men-
schenliebe zu liigen (1797) verwahrte sich gegen die Kritik des franzo-
sischen Publizisten Benjamin Constant an der ausnahmslosen Verwer-
fung der Liige. Constant emporte die aus Kants moralischer Hirte
folgende Lehre, dass man einem Morder auf dessen drohende Frage
auch noch den Weg zu seinem Opfer weisen miisse, statt ihn mit einer
klugen Liige irrezufiihren; schon die Erklarung, man wisse nicht, wo er
sei, wire ja wahrheitswidrig. Viel spiter hat ein franzgsischer Philo-
soph sich fiir Kants Verwerfung der Notliige stark gemacht, und zwar
nicht theoretisch, sondern poetisch. Es handelt sich um die 1939 er-
schienene Erzahlung aus dem spanischen Biirgerkrieg Le mur von
Jean-Paul Sartre.

Das Ding an sich und das radikale Bése sind das Andere des Selbst im
Werk Kants. Das Ding an sich ist unerkennbar, weil es als frei von aller
Subjektivitit gedacht werden mufs. Das radikale Bose ist immun gegen
die Subtilititen und Kompromisse der anthropologisch aufgeweichten,
den Umsténden angepassten Moral. Es unschddlich zu machen, wiirde
jedoch das beste moralische Subjekt iiberfordern. Allein das Streben
nach der »Revolution der Denkungsart« zeigt den aktiven Widerstand
gegen jenes Virus, auch wenn die vollbrachte Revolution selbst fiir das
edelmiitige und tapfere Individuum ein unerreichbares Ideal bleibt.
Kant hat in erstaunlichem Umfang der Andersheit Rechnung getragen
und gezeigt, wie sie ihre Herrschaft geheim und gut verborgen ausiibt.
Ist seine Transzendentalphilosophie und seine Ethik im 21. Jahrhun-
dert noch von Bedeutung?

Dem unergriindlichen Ding an sich liefSe sich der sogenannte Pa-

2% Spiter bezeichnete er die Unlauterkeit auch als »Liigenhaftigkeit« (AA VII, 270).

134

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

radigmenwechsel anlasten, den nichts mit der Willkiir der Kleidermode
verbindet. Auch wissenschaftliche Errungenschaften haben eine Halb-
wertszeit, verlieren ihre Kraft und wandern ab ins historischen Ge-
déchtnis. Glanzvolle Theorien verfallen oder werden falsifiziert. Die
aristotelische Physik hatte jahrhundertelang die menschliche Neugier
mit plausiblen Erklarungen zufrieden gestellt. Aber als die Verbindung
der Physik mit der Mathematik die natiirlichen Vorgéinge voraussagbar
machte, hatte sie ausgedient. Die Jupitermonde, durch Galileis Fern-
rohr sichtbar gemacht, zerschlugen férmlich die kristallnen Schalen
des ptolemaischen Weltbilds. Als die klassische Physik Newtons mit
Maxwells allgemeiner Feld-Theorie abgeschlossen wurde, konnte sie
ihren Triumph nicht auskosten. Durch die Relativitits- und die Quan-
tentheorie wurde sie zur Makrophysik, gewissermaflen zur Physik fiirs
Grobe degradiert und auf ein Nebengleis geschoben.— Was die zweite
Dimension des Anderen, das radikale Bose angeht, so hatte Kant dessen
Gewalt eher unterschitzt. Seine Hoffnung auf eine um Moralitét be-
miihte, republikanische Vélkergemeinschaft wurde nachgerade perver-
tiert; selbst in der besten, modernen Demokratie sichert nur die Liige
das politische Uberleben und die Macht.

Hegel besaf3 nicht die intellektuelle Hirte Kants. In der 2. Auflage
der Wissenschaft der Logik hat er die Andersheit meisterhaft beschrie-
ben; wir werden an Platons Parmenides und Philebos erinnert.?” Das
Apeiron hat er in die Rubrik des Endlichen versetzt, weil er das Unend-
liche im positiven Sinne verstand, als das Ganze. Hegels ausgeprigter
Sinn fiir das Tragische und die unentbehrliche Rolle des Negativen in
der Geschichte hiefs ihn das Bose wie auch die einseitige Subjektivitit
zu relativieren. Sein Harmoniebediirfnis wies dem Negativen die Rolle
der dialektisch notigen Antithesis zu. Die Subjektivitit gilt ihm als
endlich, antithetisch, nicht aber als das Andere. — In der Gegenwart gilt
die Subjektivitit nicht als das Andere, sondern blof3 als nebensichlich.

77 Hegel: Gesammelte Werke (s. Anm. 15). Bd. XXI: Wissenschaft der Logik (1832) I/1.
Hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke. Diisseldorf 1985, 124.

135

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und
Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Claudia Bickmann (Koln)

I.  Schelling auf dem Weg zum sirreduziblen Faktum der
individuellen Existenz¢

Eintonig, ja beinahe einschlifernd sei Hegels Begriffsphilosophie, so
Schelling in seinen Miinchener Vorlesungen von 1827: In der angeb-
lich notwendigen Entfaltung der Begriffe sei der Begriff als etwas sich
selbst Bewegendes vorgestellt und, was die Lage verschirfe, die Uber-
tragung der Bewegung auf den Begriff sei kaum in der Lage, den
Hauptmangel des Unternehmens: »den Mangel des wahren Lebens zu
verbergen«!. Vom Begriffe zu sagen, er bewege sich durch seine »Mo-
mente hindurchg, sei »nicht etwa eine kiihne, sondern nur eine frostige
Metapher.«2

Seine Identitdtsphilosophie sei demgegeniiber bereits »mit den
ersten Schritten in der Natur, also in der Sphire des Empirischen und
somit auch der Anschauung«.> Uber der Naturphilosophie aber eine
»abstrakte Logik« aufzubauen,* so Schelling, heifle, den zweiten vor
dem ersten Schritt zu tun. Die abstrakten Begriffe wie Werden, Dasein
usw. werden darin zum Ersten, zum Wirklichen, zum eigentlich Trei-
benden; Abstrakta aber, so die Kritik, konnten natiirlicherweise nicht
eher dasein, fiir Wirklichkeiten gehalten werden, als das ist, wovon sie
abstrahiert sind. Begriffe, »objektiv genommen«, seien »nach der

! Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie. Miin-
chener Vorlesungen. (1833/34). Erstdruck in: Schelling: Samtliche Werke. Hrsg. von
K. E A. Schelling. Stuttgart 1856 ff. (im Folgenden: SW). Bd. 1/10, 137. (Fotomechan.
Nachdruck in Schelling: Ausgewdhlte Schriften. 6 Bde. Frankfurt a. M. 1985. Bd. 4:
Schriften 1807-34, 417-616).

2 Ebd. 138.

3 Ebd.

4 Ebd.

136

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Natur, nicht aber vor derselben:> Die Kategorie »Werden kann nicht
eher sein als ein Werdendes, ein Dasein nicht eher als ein Daseiendes.«®
Die Methode der Naturphilosophie aber auf die Logik zu iibertragen,
mache leicht ersichtlich, »welche Erzwungenheit dadurch entstehen
musste, dass er [Hegel, C. B.] die Methode, welche durchaus Natur
zum Inhalt und Naturanschauung zur Begleiterin hatte, ins blo8 Logi-
sche erheben wollte«.” Als negative oder rein-rationale Philosophie sei
diese Philosophie trefflich beschrieben — man kénne, so Schelling, He-
gel fiir diesen bezeichnenden Ausdruck dankbar sein.®

Doch blicken wir auf Schellings Einwinde gegen Hegels reine Ver-
nunftwissenschaft, auf den Streit zwischen einer Philosophie, die das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein, mithin also die Realitdt gegebe-
ner GrofSen, fiir irreduzibel wie unerreichbar im Begriffe hilt, die das
Sein vor allem Was- und Wie-Sein in sein Recht einzusetzen sucht
einerseits und einer von Schelling als Begriffsphilosophie in Abweis
gebrachten Logik, die den Gedanken des Seins zur durchgingigen ka-
tegorialen Bestimmung treibt, andererseits. In seiner hochsten Kon-
kretion soll in der zweiten Variante das durchgingig bestimmte Ganze
als in allen Teilen durchgingig bestimmte Seinsordnung gelten kon-
nen. Die Rede vom reinen unmittelbaren Sein, frei von einer jeden
Bestimmung und Vermittlung, gilt ihr als ein Widerspruch in sich.

Wenn Schelling dann gegen Hegels reine Begriffsphilosophie das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein® (als das eigentliche >principium
individuationis<) als den wahren Ausgang der Philosophie einzuklagen
sucht, so wird mit dieser Neufundierung der Philosophie ein unver-
sohnlicher Streit erneut entfacht und mit ihm ein letzter Dolchstof3
gegen ein Philosophieren aus reinen Begriffen versucht: Nicht allein
die Wissenschaft, wie Kant dies wollte, sondern die Philosophie selbst
sollte sich fortan vor dem Richterstuhl des empirisch erfahrbaren

5 Ebd. 140 (Hervorh. im Text).

¢ Ebd. 141.

7 Ebd. 138.

§ Ebd. 141. Seither wird der Titel: negative und rein-rationale Philosophie zur gehei-
men Leitformel einer, wie der frithe Marx dies in Anleihe eines Jacobischen Diktums
wihnt, vom Kopf auf die Fiifle gestellten Philosophie.

9 Ebd. 150. Ferner: Schelling: Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mytho-
logie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (Zwischen 1847 und 1852). SW
11/1, 13. Vorlesung, 312 ff. (im Folgenden: Darstellung der reinrationalen Philosophie).
(Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewiihlte Schriften (s. Anm.1), Bd.5:
Schriften 1842-52, Erster Teilband, 263-582).

137

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Lebens verantworten miissen. Nicht der Geist, sondern das Leben sei
ihr wahrer Gehalt!

Mit der ganzen Emphase des aristotelischen Empiristen, so Schel-
lings Selbstbeschreibung 1842, soll die Dominanz der spekulativen,
blof3 negativen Philosophie zu brechen sein:'° Das unverrechenbar
Einzelne, Individuelle, das wahrhaft Erstgegebene und Fraglose sei
fortan wahrer Ausgang und wahres Ziel einer jeden positiven Philo-
sophie!l

Denn erst wenn wir die Dinge auf den Kopf stellten und unseren
Ausgang im reinen Begriffe, den Ideen oder der blofSen Rechtfertigung
von Argumenten wihlen, werde uns das Konkrete, Gegebene, das In-
dividuelle zu einem Problem. Dann werde in unendlicher Anniaherung
auf hoffnungslosen Fihrten nach dem >principium individuationis< ge-
sucht. Vom Wesen, vom Logos zum Einzelnen aber fiihre kein Weg;
alle generativen Schritte vom Begriff zur individuellen Entitit verfehl-
ten, was sie erstreben: »Vom Unendlichen zum Endlichen«, so Schel-
ling mit Blick auf Spinoza und Kant, »kein Ubergang!«!?

In einer anderen als in begrifflicher Gestalt miisse darum das on-
tologische Korrelat des Allgemeinen, das vor-begrifflich Individuelle,
zu finden sein; von diesem konnen wir, so Schelling — Kant zitierend —,
nur in einer sinnlichen, raum-zeitlichen Erfahrung Kunde haben.
Durch verstindige Operationen oder rein-rationale Rechtfertigungen
erreichen wir nicht das irreduzible Faktum der individuellen Existenz,
diese sei, so Schelling, aller begrifflichen Anniherung voraus.’

10 Vgl. Schelling: Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begriindung der
positiven Philosophie (Berliner Vorlesung, vermutlich Wintersemester 1842/43), SW
11/1, 102. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewdhlte Schriften, Bd. 5: Schrif-
ten 1842-52, Erster Teilband, 603-776).

11 Vgl. dazu Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 269, 413 ff.
12 Schelling: Allgemeine Ubersicht der neuesten philosophischen Literatur (Titel in
spiteren Ausgaben: Abhandlungen zur Erliuterung des Idealismus der Wissenschafts-
lehre) (1797/98). Schelling: Werke. Hist.-krit. Ausgabe. Im Auftrag der Schelling-Kom-
mission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hrsg. von H. M. Baumgartner,
W. G. Jacobs und H. Krings. Stuttgart 1976 ff. (im Folgenden: AA) 1/4, 86 (SW 1/1, 367);
ders.: Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kritizismus (1795), AA 1/3, 821.
(SW 1/1, 313). Ein solcher Ubergang sei nur dort, wo »Endliches und Unendliches ur-
spriinglich vereinigt sind«, und diese urspriingliche Vereinigung sei nirgends, »als im
Wesen einer individuellen Natur« (Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur
(1797), AA 1/5, 92 (SW 1/2, 37).

3 Auf Platons Timaios zuriickgehend koénne im iiberseienden Einheitsprinzip dann der
Umschlagsort von Identitit und Differenz, Tun und Leiden, auf ein prirationales Fun-

138

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Schellings Umwertung von Individuellem und Allgemeinem ist
von langer Hand vorbereitet — werfen wir einen kurzen Blick ins spite
Mittelalter: Auf aristotelischen Fihrten, bereits auf der Suche nach
einem begrifflichen Ausdruck fiir die — dem Allgemeinen unzuging-
liche — Individualitdt, erweitert Duns Scotus das Gattung-Art-Schema
des >Arbor Porphyriic um die species specialissima, um auf diese Weise
die Individualitat als Ausgang und Ziel der Anndherung im Begriffe
nicht nur erscheinen, sondern als den reichsten Gegenstand erscheinen
zu lassen.™* Aristoteles hatte diesen Gedanken antizipiert: Eine jede
ousia sollte als notwendige Einheit von stofflichem Gehalt und gestalt-
gebender Form Wesen und Existenz einer Sache als eine lebendige En-
telechie greifbar werden lassen.

Das erfahrbare Individuelle — als reichster Gegenstand aufgefasst
— wird der empirischen Wende von der reinen Begriffswissenschaft zur
Theorie erfahrbarer Gegenstinde den Weg bereiten: Nur im empiri-
schen Wissen, so der leitende Gedanke, begegne uns die wahre Fiille,
die irreduzible Mannigfaltigkeit und Singularitit individueller Exis-
tenz. Seit mit dem Nominalismus der Nexus zwischen Individuellem
und Allgemeinem jih durchtrennt und Individualitit zu einer lokali-
sierbaren Stelle in einem raum-zeitlichen Kontinuum geworden ist,
riicken die empirischen Gegenstinde endgiiltig in das Zentrum der For-
schung.

Kriterium der Anerkennung von Individualitdt wird in dieser Tra-
ditionslinie eine Antwort auf die Frage sein, ob unsere Begriffe ihre
>Wahrmacher« in situierbaren Reprisentanten raum-zeitlicher Erfah-
rung finden konnen.

Mit dieser Idee sinnlicher Reprisentanz fiir das begrifflich All-
gemeine hinwiederum scheint der Begriff von Individualitit als reichs-
ter Erscheinung verloren; an die Stelle des gattungsbestimmenden All-

dament gestellt, durch das Prinzip der Individualitit in einem vorlogischen Raum zu
retten sein (vgl. Platon: Timaios 34 b sqq.; vgl. ferner Schelling: Darstellung der reinra-
tionalen Philosophie, SW 11/1, 402).

4 Nach Hans Blumenberg wird durch Duns Scotus’ Erweiterung des Arbor Porphyrii
um die species specialissima allererst die intelligible Erfassbarkeit der Individualitit
durch eine endliche Definition erreicht. Demgemif3 werde das Individuelle dann zum
reichsten und wiirdigsten Gegenstand der Erkenntnis, und damit werde dann zugleich
auch die Empirie zur gemifSesten Erkenntnisweise (Blumenberg: Art. »Individuation
und Individualitit«. In: Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, 720£f.).

139

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

gemeinen wie der spezifizierenden Attribute treten situierbare Koor-
dinaten gegebener Groflen in Raum und Zeit.

Mit Leibniz und Kant wird die Idee einer notwendigen Verbin-
dung von Einzelnem und Allgemeinem jedoch erneut belebt und in
der Urmonade bzw. im Ideal der reinen Vernunft auf einen neuen
Grund gestellt: Kants >Idee in individuoc« ist die Idee eines in allen Tei-
len durchgingig bestimmten Einzelnen — sei es eines Dinges, eines le-
bendigen Individuums oder der Ordnung insgesamt.'s Der Begriff des
Individuellen ist damit an den Begriff aller méglichen Pridikate, die
Gegenstinden tiberhaupt zugesprochen werden kénnen und damit an
die Idee des Alls der Realitit gebunden und ohne diesen nicht zu be-
greifen.

Um namlich den Gegenstand als durchgiingig bestimmt begreifen
zu konnen, miissen wir ihm alle die Pridikate zusprechen, die fiir ihn
zutreffend sind; und um ihn zugleich als Singularitit von allen nur
denkbaren Gegenstinden zu unterscheiden, miissen wir, so Kant, einen
solchen universellen Pradikationsgrund antizipieren, in dem nicht nur
die gegebenen, sondern auch alle nur denkbaren Gegenstinde a priori
aufgehoben sind. Ohne eine solche Antizipation eines unendlichen
Priadikationsgrundes namlich wire der einzelne Gegenstand nicht hin-
reichend von allen anderen unterschieden. »[...] noch weiter, als die
Idee, scheint dasjenige von der objektiven Realitdt entfernt zu sein,
was ich das Ideal nenne, und worunter ich die Idee, nicht blof in con-
creto, sondern in individuo, d.i. als ein einzelnes, durch die Idee allein

15 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Aus-
gabe neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1971 (im Folgenden: KrV). A 572, B 600: »Ein
jedes Ding aber, seiner Moglichkeit nach, steht noch unter dem Grundsatze der durch-
gingigen Bestimmung, nach welchem ihm von allen méglichen Pridikaten der Dinge,
so fern sie mit ihren Gegenteilen verglichen werden, eines zukommen muss. Dieses
beruht nicht blo3 auf dem Satze des Widerspruchs; denn es betrachtet, auler dem Ver-
hiltnis zweier einander widerstreitenden Pridikate, jedes Ding noch im Verhiltnis auf
die gesamte Moglichkeit, als den Inbegriff aller Pridikate der Dinge iiberhaupt, und,
indem es solche als Bedingung a priori voraussetzt, so stellt es ein jedes Ding so vor,
wie es von dem Anteil, den es an jener gesamten Moglichkeit hat, seine eigene Moglich-
keit ableite. Das Principium der durchgingigen Bestimmung betrifft also den Inhalt und
nicht blof3 die logische Form. Es ist der Grundsatz der Synthesis aller Pridikate, die den
vollstindigen Begriff von einem Dinge machen sollen, und nicht blof8 der analytischen
Vorstellung, durch eines zweier entgegengesetzten Pridikate, und enthilt eine trans-
zendentale Voraussetzung, niamlich die der Materie zu aller Moglichkeit [Hervorh.
C. B.], welche a priori die Data zur besonderen Moglichkeit jedes Dinges enthalten soll.«

140

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

bestimmbares, oder gar bestimmtes Ding, verstehe.« (KrV A 568, B
596)

Wie aber sollte im Sinne Schellings nun das unverrechenbar Ein-
zelne, Lebendige, Individuelle gegen Hegels Begriffsphilosophie zu ret-
ten sein; und wie sollte das Sein, das nackte Dass — vor allem Was- und
Wie-Sein — Individualitit verbiirgen kénnen? Wie kann das reine un-
bestimmte Dass-sein als Garant von Individualitit — wie Schelling es
sucht — in Erscheinung treten, und wie soll Individualitidt im Begriffe
zu reichster Fiille finden kénnen, so dass diese allererst in begrifflicher
Gestalt ihren angemessenen Ausdruck gewinnen kann — wie Hegel dies
sieht? Dieser Streit beriithrt den Grundlegungsgedanken von Schellings
und Hegels Philosophie.

Ist dieser Widerstreit unverschnlich, oder zeigt es sich vielleicht
bei niherem Betrachten, dass Schelling und Hegel ihren Widerpart im
eigenen Lager je schon mit sich fiihren und darum beide in ihrer Argu-
mentation auf das >Ausgeschlossene« je wechselseitig bezogen und an-
gewiesen sind?

Mit der Genesis und Funktion des Begriffs fiir die Bewegung des
Seinsgedanken in Hegels Philosophie werden wir beginnen. Der Weg
vom Begriff des Begriffs fiihrt iiber den »Begriff als Idee« in einem
zweiten Schritt zu Kants >Idee in individuo« als Leithorizont von He-
gels Logik wie der Positiven Philosophie Schellings gleichermafSen. Im
dritten Schritt wird sodann mit Blick auf diesen gemeinsamen Bezugs-
punkt eine Klarung dariiber herbeizufiihren versucht, welche Gestalt
der Anniherung an den Individualititsgedanken besser gerechtfertigt
ist: die begriffsexplikative oder die seinsbezogene, der das Vor- und
Uberbegriffliche als eigentlicher Garant der Individualitt gilt?

Ich komme zum ersten Punkt:

1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs

Die Frage nach der Berechtigung von Schellings Kritik an Hegels reiner

Begriffsphilosophie, wonach das Individuelle dem Allgemeinen geop-

fert werde, setzt eine Analyse von Hegels Begriff des Begriffs voraus.
Hegels Begriff des Begriffs ist doppelgesichtig: Er ist logische

Form wie genetische Exposition seiner Gehalte gleichermaflen.!¢ Als

16 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich

141

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Formbedingung des Denkens wie als Form des Gedachten ist alles Den-
ken — sei es ein Denken des Etwas oder das Denken des Denkens — nicht
ohne ein je Gedachtes, ein Worumwillen oder ein Zu-Denkendes, auf
das es als Gegenstand oder Fluchtpunkt bezogen ist. Und so fragt es
sich, wie in Hegels Logik, in seiner sog. Begriffsphilosophie, mithin
also im Denken des Denkens die Formbedingungen des Denkens auf
das je zu Denkende bezogen sind? Wenn Hegel als Telos allen wahr-
heitsbezogenen Denkens die Idee der Ubereinstimmung des Denkens
mit dem je Zu-Denkenden begreift, so wird im Resultat der Annihe-
rung der Gedanke der durchgingig bestimmten Sache wie auch die
Sache selbst im Gedanken, im Begriffe, erscheinen.

Nun fragt es sich, wie das Individuum ein moglicher Gegenstand
des Begriffs sein kann. Fiir Schelling ist der Ort der Individualitit ein
Ort auflerhalb der Sphire des Begriffes. Mit Kant nimmt er ein Be-
griffsjenseitiges in Anschlag, um das im Begriffe zugleich Ausgegrenz-
te, Nicht-Artikulierbare, gegen die Hermetik der subsumierenden Be-
griffsform zu retten; Hegel habe demgegentiber — sei es im Horizonte
der Analyse der »sinnlichen Gewissheit« oder im Ausgang der Logik
von 1812 — im Medium des Allgemeinen stets quittiert, was sich als
irreduzible Besonderheit oder Individualitit begrifflicher Vereinnah-
mung notwendig entzieht.!”

Das Gegebene, nicht ein blof3 Gesetztes und Gezeugtes, sei als
Begriffsjenseitiges ein Schattenreich bloSer Vermittelung, das Wider-
lager, in dem alles begreifende Denken — soll es nicht blofs Denken des
Denkens sein — als in seinem Anderen, dem Vor- und AufSerbegriff-
lichen, zu verankern ist. Als reines Sein darum allem Denken, allem
Wesen und aller Bestimmung voraus, verleihe es als Ziel und Flucht-
punkt der Seinsentfaltung dem Denken allererst die Kraft und seinem
Gehalte Fiille und Realitit. Demgegeniiber werde im Horizont reiner
Begriffsphilosophie der Hegelschen Art das Sein nur in und aus dem
Begriffe und nicht unabhingig davon, als das aufgefasst, was ist und

die genetische Exposition des Begriffes aus.« (G. W. . Hegel: Wissenschaft der Logik II.
Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Redaktion
E. Moldenhauer und K. M. Michel. 20 Bde. Frankfurt a. M. 1986. Bd. 6, 245).

17 Vgl. zum Problem des Ortes der Individualitit in Schellings Philosophie: C. Bick-
mann: »Schellings Identitdtsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Schellingiana, Bd. 11. Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2004, 147-196.

142

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

wodurch allein das zertrennte Seiende vermdgend ist, zusammen-
gehalten zu werden. 8

Auf die Frage etwa: »Was ist Kallias?« kann ich, so Schelling, »mit
einem Gattungsbegriff antworten, z. B. er ist lebendes Wesen; aber was
ihm Ursache des Seins (hier also des Lebens) ist, das ist nicht ein All-
gemeines mehr, nicht ousia im zweiten, sondern im ersten und hochs-
ten Sinne, proté ousia, und diese ist jedem eigen und keines anderen,
withrend das Allgemeine mehreren gemein [ist]«; allein die proté ou-
sia, jenes nackte Dass sei »des Individuellen >ti én einai¢; und auch sie
ist eines jede eigne und nicht mehreren gemein.«?

Beide nun, Hegel und Schelling, sollten sich in der Auslegung des
principium individuationis auf Kant berufen konnen: Wie sollte dies
moglich sein?

Schellings Kritik priifend, werden wir zunichst fragen: Ist Hegels
Sein-Gedanke blof8 der Gedanke »Sein«? Wird die Logik alles Sein im
Wissenssinn absorbieren und damit das Sein seiner Unabhangigkeit
gegeniiber dem seinssetzenden, wesensbestimmenden Denken berau-
ben, oder nimmt auch Hegel den Gedanken der Realitit vor allem
Geist- und Bewusstseins-Sein, vor allem Was- und Wie-Sein ernst
und in Gebrauch?

Wir entsinnen uns der Kritik Schellings: Hegel habe nicht »die
Gegenstinde oder die Sachen, wie sie [...] im Begriff sich darstellen
betrachtet, sondern Begriffe zum Gegenstand gemacht, die wiederum
nur den Begriff zum Inhalt haben« sollen.? Ein Denken jedoch, das
sich derart in sich selbst zuriickziehe, konne man nicht wirklich »Den-
ken« nennen.?! Die ganze Welt liege »gleichsam in den Netzen des
Verstandes oder der Vernunft«, aber die Frage sei eben, »wie sie in
diese Netze gekommen sei, da in der Welt offenbar noch etwas anderes
und etwas mehr als blofle Vernunft ist, ja sogar etwas iiber diese
Schranken Hinausstrebendes.«22

Wie nun - so die beiden Positionen zugrundeliegende Frage —
muss Vernunft aufgefasst werden, wenn ein Anderes zu ihr moglich
sein soll, und wie soll jenes Andere dann in einem Vor- und AufSer-
begrifflichen tiberhaupt zu retten sein?

18 Vgl. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 407.
19 Ebd. 406f.

2 Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie, SW 1/10, 141.

21 Ebd.

2 Ebd. 143 1.

2

h\

143

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Zur Beantwortung dieser Frage blicken wir nun niher auf Hegels
Begriff des Begriffs. Es verwundert nicht, dass Hegel dem Begriff im
engeren Sinne in seiner Logik von 1812 zunichst eine genetische Ex-
position, eine Genesis aus einem Vor- und Auflerbegrifflichen, aus
einem Realititsgedanken vorangestellt hat. Denn auch fiir Hegel gilt:
Allein diese Genesis aus einem Vorbegrifflichen vermag dem Begriffe
Realitdt und Bedeutung zu verleihen.

In der Seins- und Wesenslogik, der Sphire des Objektiven, wird
darum — ganz in Schellings Sinne — ein dem Begriffe Entgegengestell-
tes, ein nicht-Identisches als das Andere zum Begriffe zur Sprache ge-
bracht.

In dieser Sphire des Objektiven geht das Werden des Realen in
noch unbegriffener Form allem Begriffe voraus — als Sein und Wesen
aller Realitatsgehalte; mithin also als die ontogenetische Entfaltung
derjenigen Sphire, durch welche der Begriff allererst Bedeutung und
Realitit erhalt.

Von diesem Orte der Seins- und Wesenslogik, vom Realitéts-
gedanken aus soll sich die Sphire des Alls der Realititen erst in einem
weiteren Schritt in einem Medium durchsichtig werden, das Licht auf
dasjenige Licht zu werfen vermag, das zuvor nur Mittel der Erkundung
eines Anderen war: dies erst ist die Sphire des Begriffs des Begriffes. So
wird der Begriff aus seinem blofSen an sich, wodurch er nur der Mog-
lichkeit nach Begriff ist, zum sich selbst setzenden und bestimmenden
Begriff. Im sich durchlichtenden Begriff wird dabei nicht mehr die Rea-
litit, wie sie Gegenstand der Wissenschaften wie des alltidglichen Be-
wusstseins ist, sondern ebenso auch die Selbst-Durchlichtung des Be-
griffs selbst in der Durchlichtung des Realen, d.h. im Begriffe des
Begriffs, zur Darstellung gebracht —, auf diese Funktion des Begriffes
kommt es Hegel in seiner Begriffslogik an.

Als die einzige Sphire aber, die im Anderen zugleich sich selbst
sieht, das Andere nur mehr als das Andere ihrer selbst begreift, kann —
so Hegel in der Tradition des aristotelischen und neuplatonischen
Nous-Gedankens — der Geist aufgefasst werden. Selbst- und Fremdbe-
zug sind in ihm zur Einheit gebracht, indem die Form selbst der Gehalt
und der Gehalt die Form ist.

Beide Sphiren, Realitdt und Begriff, — auch wenn im Begriff des
Begriffs im sich selbst durchlichtenden Geiste in eine hoherstufige Ein-
heit gebracht — bleiben jedoch in dieser Einheit zugleich auch unter-
schieden; denn Sein und Wesen als Sphiren der objektiven Logik, des

144

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Alls der Realititen, sind nicht selbst bereits begriffliche Verhiltnisse;
erst der Begriff des Begriffs tragt auch die Form eines Gehaltes, welcher
ist, unabhingig davon, ob er in der Form des Begriffs erscheint oder
nicht. Die genetische Exposition der wesentlichen Formen jener Seins-
gedanken ist aller Explikation durch Begriffe voraus.?

Doch welch ontisch-epistemischer Status sollen Sein und Wesen
in ihrer Unabhingigkeit vom Begriffe zuzusprechen sein, wenn beide
als das Ansich des Begriffs, jedoch nicht selbst bereits als Begriff auf-
zufassen sind? Was bedeutet dieses An- und Fiirsichsein des Begriffs?
Trifft hier nicht Schellings Kritik die Hegelsche Begriffsphilosophie zu
Recht, dass diese den Seinsgedanken im Wissenssinn absorbiere?

Hegel unterscheidet: Das Ansich-sein im Ausgang der Seinslogik
wie auch das Fiir-sich-Sein der Wesenslogik gelten ihm als vorbegriff-
liche Verhiltnisse, Verhiltnisse realer Wesenheiten, die das Dasein als
Etwas und Anderes, Endliches und Unendliches etc. konstituieren: In
ihnen sollen nicht blof3e Begriffe, sondern die Wirklichkeit selbst als in
sich reflektiert aufgefasst werden.

Dabei machen die Reflexionsbegriffe des Identischen und Ver-
schiedenen etc. die realen Verhiltnisse zwischen Erscheinung und
Wirklichkeit, wie sie sich in den drei Relationen von Substanz und
Akzidenz, Kausalitit und Wechselwirkung ausprigen, allererst lesbar,
und diese Lesbarkeit des Realen in der Gestalt der Reflexionsbegriffe
soll das Seinsganze in seiner inneren Notwendigkeit als ein Wechsel-
spiel aufeinander verweisender Verhiltnisse — und nicht blof als be-
griffliches Verhiltnis — durchsichtig werden lassen. Dass dabei die
Sphire des Objektiven die Form des Ansichs des Begriffes tragt, bringt
Hegel nicht in Verlegenheit; selbst Schelling — so wiire sein Einwand —
kann nicht unbedacht lassen, dass bereits eine jede Rede vom >nackten
Dass«< vor allem Was- und Wiesein nur in einer Form zu vergegenwar-
tigen ist, deren Zeichengestalt nicht leer sein kann.

Somit gelten auch Hegel »Sein« und »Wesen« nicht als blose Ge-
danken, sondern als Bewegungen des Realen: Auch wenn in der Logik
als reinem Kategoriendenken die kategorialen Verhiltnisse des Seins
und Wesens zur Darstellung gebracht werden, so sollen die Kategorien
— darin folgt Hegel der aristotelischen Tradition — nicht allein die Be-

2 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich
die genetische Exposition des Begriffes aus.« (Hegel: Wissenschaft der Logik 11 (s.
Anm. 16), 245.)

145

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

griffe »Realitiit« und »Wesen«, sondern in ihrer ontisch-epistemischen
Doppelgestalt sollen sie ebenso wohl die Konstitutionsprinzipien des
Realen selbst zum Ausdruck bringen. Mit den Seins- und Wesens-
bestimmungen wird somit dem Begriffe dasjenige vorangestellt, das
als genetische Exposition des Begriffes den Begriff aus der vor- und
aufSerbegrifflichen Sphire der Realitdt in seine eigene Sphére hiniiber-

fiihrt:

2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung
der Sphire des Begriffs*

Die Schritte sind dabei folgende. Die Realitit des Wesens — als einheits-
stiftende Substanz vorgestellt — ist unmittelbare Voraussetzung des
Begriffes, insofern die Substanz als das an sich bestimmte Wesen der
Manifestation in einer einheitsstiftenden Gestalt bedarf. Diese erhilt
sie in der Form des Begriffs. Das substantielle Sein im Sinne Hegels hat
eine a priori notwendige Beziehung zum Begriff. So ist der Begriff
gegeniiber Sein und Wesen das Dritte: ihre Grundlage und Wahrheit,
durch die Sein und Wesen allererst in ihrer Identitit greifbar werden.?

Der Weg zum Begriff ist dabei folgender: Seiendes, substantielles
Sein — zunichst in der Wechselwirkung seiner Attribute noch als in
einem Anderen griindend und durch Anderes bestimmt vorgestellt —
ist in dieser Abhdngigkeit von den jeweils vorausgesetzten Verhiltnis-
sen noch nicht sich selbst setzende, freie Substanz geworden, sondern
ist blof3 Substanz, die aus dufleren Quellen erméglicht und bewirkt
wird und einen fremden Grund zu ihrer Bestimmung hat. Hegel nennt
diese von dufleren Abhingigkeiten bestimmte Substanz am Ende der
Wesenslogik: »passive Substanz«.2 Diese Substanz in der Wechselwir-

2 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik 11, 246: »Der Begriff hat daher die Substanz zu
seiner unmittelbaren Voraussetzung, sie ist das an sich, was er als Manifestiertes ist. Die
dialektische Bewegung der Substanz durch die Kausalitit und Wechselwirkung hin-
durch ist daher die unmittelbare Genesis des Begriffes, durch welche sein Werden dar-
gestellt wird.«

35 Ebd. 245.

26 »Passiv ist das Unmittelbare oder Ansichseiende, das nicht auch fiir sich ist, — das
reine Sein oder das Wesen, das nur in dieser Bestimmtheit der abstrakten Identitit mit
sich ist. — Der passiven steht die als negativ sich auf sich beziehende, die wirkende Sub-
stanz gegeniiber. Sie ist die Ursache, insofern sie sich in der bestimmten Kausalitit
durch die Negation ihrer selbst aus der Wirkung wiederhergestellt hat, [ein Anderes,]

146

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

kung ihrer Attribute zerstort zundchst den Schein jener unbestimmten
Unmittelbarkeit. Das einfache Ansich-sein wird als durch ein Anderes
gegriindet und erméoglicht offenbar. Es ist dies der Ort, den Schelling
gegen Hegel einklagt: der Begriff der bewegenden und durch Anderes
bewegten lebendigen Substanz.

Auf diese Weise aber ist die bewegte lebendige Substanz noch
nicht sich selbst setzende freie Substanz. Erst im Ubergang zur Be-
griffslogik ist der Weg zur aktiven Substanz frei: zur Aktivitit, die sich
von der dufleren Abhingigkeit befreit und — sich selbst setzend - in
ihrem Selbstbezug auf ihr Anderes bezogen ist. Die aktive Substanz
bringt eine innere Reflexivitdt des Seins zum Ausdruck — ein Sein, das
zugleich ein sich selbst im Anderen sehendes Sein geworden ist, durch
das sich das vorausgesetzte Sein darum in ein freies sich-selbst-bestim-
mendes Sein iiberfiihren kann.

Doch wie ist nun die Rede vom Ubergang der passiven zur aktiven
Substanz zu verstehen? Wodurch kann eine Substanz — als aktive Sub-
stanz — von sich selbst zugleich Ursache und Wirkung sein? Nicht kann
sie es, so Hegel, eingelassen in die Dunkelheit der Kausalititsverhalt-
nisse. In ein freies Selbstverhaltnis iiberfiihren kann sich einzig eine
sich selbst setzende und sehende Substanz: Als solche aber ist sie Be-
griff. Denn erst im Begriff kann sich die Substanz der Abhingigkeit
gegebener Kausalititsverhiltnisse entwinden und sich als freie sich
selbst setzende Substanz zu »selbst durchsichtig werdender Klarheit«
fortentwickeln, d. h. »zum Begriffe befreite« Substanz werden.?”

Was nun bedeutet diese Rede von einer zum Begriffe befreiten
Substanz? Wie sollte die Substanz selbst der Begriff sein konnen? Wel-
ches ist die zur freien Existenz gelangte Substanz? Es ist dies — so Hegel
— nichts anderes als das Ich oder das reine Selbstbewusstsein:® in die-
sem erst ist die Substanz, so der Gedanke, wesentlich Subjekt gewor-
den.

Nicht soll dies so aufgefasst werden, als giibe es zum einen ein Ich
und dann noch eine davon unterschiedene Substanz; das Ich, so Hegel,
sei vielmehr selbst der reine Begriff der Substanz — der Begriff der
Substanz, die Ursache ihrer selbst genannt werden kann, freies sich

das in seinem Anderssein oder als Unmittelbares sich wesentlich als setzend verhilt und
durch seine Negation sich mit sich vermittelt.« (ebd. 2331.)

27 Ebd. 251.

28 Ebd. 252.

147

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

selbst setzendes Subjekt: die Substanz als Begriff.?? Dies nun — so He-
gel — sei der wahre Begriff des Begriffs.?

Das Dasein des Begriffs ist gewonnen: und es ist dies — hier folgt
Hegel den Spuren der kantischen >Deduktion der reinen Verstandes-
begriffe« — die Einheit der Apperzeption, die freie schrankenlose Sich-
selbst-Gleichheit, die von allem Inhalte abstrahiert, weil sie alle Be-
stimmtheit und allen Inhalt in sich aufgehoben hat, sich in den Inhalt
versenkt hat und nur seine blofle Gleichheit mit sich zuriickbehilt.3!
Darum ist das Dasein des Begriffs zugleich Allgemeinheit: das aller
Bestimmtheit, allem Seinssetzen zugrundeliegende Allgemeine; aber,
so Hegel, insofern es vom Vollzug jener Einzelheit des denkenden Ich
zugleich unabtrennbar bleibt, ist es zugleich Individuelles, Einzelnes,
das einem jeden anderen Einzelnen in seiner absoluten Vereinzelung
gegeniibertritt.??

So ist jene absolute Allgemeinheit, die hier im einzelnen Selbst-
bewusstsein zugleich als vereinzelte auftritt, die ist, insofern sie sich
setzt und im sich Setzen sich zugleich ihr Dasein gibt: so ist es die
Natur des Begriffs, durch das Ich und im Ich gesetzt zu sein. Auch darin
ist die Hegelsche Logik der kantischen >Deduktion der reinen Verstan-
desbegriffe« gefolgt: Indem das reine Ich als Grund der Verbindung und
Verkniipfung des gegebenen Mannigfaltigen im Begriffe fungiert, ist
jene Apperzeptionseinheit zugleich Begriff des Begriffs.

Kant, so Hegel, habe dies gesehen, indem er als Objekt jenes ge-
fasst habe, in dessen Begriff das Mannigfaltige der gegebenen An-
schauung als vereint gedacht werden kinne.?

Was eine Sache an und fiir sich ist, sei darum — wie Hegel zu Recht
schlieft — allein in und durch das Denken ausgemacht; das Denken
hebe die Unmittelbarkeit, mit der uns der Gegenstand zunichst ent-
gegentritt, auf und mache so ein Gesetztes aus ihm: dies aber, sein
Gesetztsein, sei sein Anundfiirsichsein, seine Objektivitit. Der Gegen-
stand hat seine Objektivitit darum allein im und durch den Begriff,
und diese wiederum konne nicht anderes sein, als die Einheit des
Selbstbewusstseins, in die er aufgenommen wird.

29 Ebd.

30 Ebd.

31 Ebd. 253 ff.
32 Ebd. 254 ff.
3 Ebd. 254.
3 Ebd. 255.

148

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Objektivitit oder der Begriff einer Sache sei darum nichts anderes
als die Natur des Selbstbewusstseins selbst, denn sie habe keine ande-
ren Momente oder Bestimmungen als das Ich. Darum miisse man, um
zu erkennen, was der Begriff ist, sich der Natur des Ich entsinnen.
Objektivitit, so kann geschlossen werden, ist darum ein Sichselbstset-
zen im Anderssein: nicht finden wir hier ein Ich und dort seine mogli-
chen Gedanken, sondern die Objektivitit ist der Gedanke — das Selbst-
bewusstsein darum in ein und demselben Akte auch seine eigene
Veranderung: Der Begriff der Objektivitit ist somit an den Begriff des
Setzens wie des Entgegensetzens gleichermaflen gebunden: Ich und
nicht-Ich konstituieren sich in ein und demselben Akt. Das Selbst-
bewusstsein erzeugt Objektivitit darum nicht als von ihm selbst unter-
schiedene, sondern es ist ein Selbst in der Veranderung: beide sind nur
mehr die komplementiren Pole des einen Gedankens!

Gleichwohl muss allem Begreifen zuvor ein Vorbegriffliches, ein
Sinnliches als der Stoff zur gedanklichen Form gegeben sein — auch
darin sind Kant und Hegel sich einig.

Was darum etwa in der Phinomenologie des Geistes in der Lehre
vom Bewusstsein die sinnliche Gewissheit und die Wahrnehmung ist,
sei in der Psychologie das Gefiihl und die Anschauung, schliefilich die
Vorstellung; nach Analogie dazu seien es in der Logik die Stufen Sein
und Wesen, die dem Begriffe vorangestellt seien.?> Von der Seins- zur
Wesenslogik werde in dialektischer Bewegung die Entfaltung des Seins
vom reinen bestimmungsfreien Sein zur Einheit der Substanz — durch
Kausalitit und Wechselwirkung — in ihre wesentliche Bestimmung ge-
bracht: Diese Bewegung gilt Hegel als die eigentliche Genesis des
Begriffs, als das Werden des Begriffs aus seinem Anderssein in seine
anundfiirsichseiende Gestalt. Denn erst im Anundfiirsichsein, im Be-
griffe, ist die Substanz Subjekt, d. h. sich frei setzendes Sein geworden;
erst im Begriffe ist die Substanz auch der Form nach Ausdruck des
Aktes freier Selbstbestimmung.? So ist der Begriff des Begriffs die
Form einer Substanz, die zu sich selbst gekommen ist, indem sie nicht
nur ist oder Aufderliches bewirkt, sondern etwas in sich selbst bewirkt

3 Ebd. 256.

3 Ebd. 251: »Im Begriffe hat sich daher das Reich der Freiheit eréffnet. Er ist das Freie,
weil die an und fiir sich seiende Identitit, welche die Notwendigkeit der Substanz aus-
macht, zugleich als aufgehoben oder als Gesetztsein ist und dies Gesetztsein, als sich auf
sich selbst beziehend, eben jene Identitit ist.«

149

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

und sich selbst und ihr Anderes auch der Form nach frei setzt. Und
darum ist sie auch erst im Begriffe — als sich frei selbst setzendes und
bestimmendes Sein, Substanz, die Subjekt geworden ist.?

Dies bedeutet fiir Hegels Systemanlage zugleich, dass erst hier, in
der subjektiven Logik oder der Logik des Begriffs derjenige Ort gefun-
den ist, an dem Hegel iiber Spinoza und Kant hinausgegangen ist. Uber
Spinoza, da fiir Hegel die durchgingig bestimmte Substanz sich aller-
erst im sich wissenden Begriff als sich frei setzende Substanz — als an
und fiir sich seiende Substanz — ergreifen kann. Somit ist sie nicht
Substanz, in deren Attributen die Freiheit des Einzelnen erlischt, son-
dern muss als Substanz aufgefasst werden, die den Akt des freien Sich-
selbst-setzens der Subjektivitdt in ihre Griindungsurkunde aufgenom-
men hat.

Uber Kant hinaus bleibt jenes Ansichsein nicht mehr blof3 uner-
reichbarer Fluchtpunkt und Grenzbegriff gedanklicher Anniherung,
blof3 regulative Idee, sondern die Sphire des Anundfiirsich wird zum
Orte der Selbsterkenntnis des Absoluten selbst: mithin also eines An-
sich, dem Freiheit und Selbstbestimmung eingeschrieben ist. Bereits
fiir Kant sollte das Ansich Platzhalter der Ideen des Unbedingten wie
der Freiheit und des Wesens aller Wesen sein. Hegel radikalisiert die-
sen Gedanken:*® Allein die anundfiirsichseiende Idee soll dem Akte
freier Selbstbestimmung gemif sein konnen: Ein Absolutes sei gewon-
nen, dem das Prinzip des Sich-Bestimmens als MafS und Quelle der
Entfaltung aller Seinseinheiten gilt. Threm Maf sollte zugleich auch
der Grad der Freiheit in Natur und Geist ablesbar sein.

Gegen Schelling kann darum eingewandt werden: Nicht aus und
in Begriffen wird in Hegels Logik das Einzelne, das Mannigfaltige ab-
zuleiten sein oder gar durch den Begriff in seiner Besonderheit quit-
tiert, sondern als unsynthetisierte Mannigfaltigkeit oder als das reine
Sein ist es auch fiir Hegel — in einer jeden empirischen oder nicht-em-

7 Ebd. Durch diese Argumentation ist leicht ersichtlich, dass Hegels spekulative Anni-
herung an die Seinsfrage nicht ins Bodenlose fallen muss, sobald wir empirische Ver-
hiltnisse ins Auge fassen: Erweisen sich seine kategorialen Analysen doch bei niherer
Betrachtung als Formen des Empirischen wie ihrer gedanklichen Durchdringung glei-
chermaflen: Natur und Geist gelten Hegel als Manifestation einer Formensprache,
durch die alles Empirische auf die Griinde seiner Méglichkeit befragt und zuriickgefiihrt
werden kann: Nicht mehr als die Formbedingungen des Endlichen und nicht Verhalt-
nisse innerhalb der Sphire des Endlichen sollen sie zur Darstellung bringen.

38 Hegel: Wissenschaft der Logik 11, 246.

150

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

pirischen Erfahrung — allem Begriffe voraus. Auf das unverrechenbar
Einzelne ist ein jeder empirische Begriff als auf seinen Realititsgehalt
bezogen. Im Unterschied zur Psychologie oder Phinomenologie jedoch
gehen die zugrundeliegenden konkreten Gestalten in Raum und Zeit
die Logik weiter nichts an.

Dies nun haben Schelling und die ihm folgende Philosophie von
Feuerbach iiber Marx und Nietzsche bis in den Wiener Kreis griindlich
aufler Acht gelassen, indem sie die transzendentale Analyse der Kate-
gorien in Hegels Logik in welthaltiges Wissen verwandelt und darum
den spekulativen Begriff des Begriffs mit dem empirischen Begriff des
erfahrbaren Lebens konfundiert haben.

Das Leben oder die organische Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer
Erscheinungen ist im Sinne Hegels allein auf derjenigen Stufe der Ent-
wicklung verbiirgt, auf welcher der Begriff zuallererst hervortreten
kann — wenn auch zunichst als blinder, sich selbst noch nicht fassender,
d.h. nicht als denkender Begriff.

Blinder, sich selbst nicht erfassender, nicht denkender Begriff —
jenes unbewusste, blof3 vorausgesetzte Sein, das in der Realphilosophie
durch die anorganische und organische Natur sowie im Leben des noch
nicht zu sich gekommenen Geistes zum Ausdruck gebracht wird, ist
auch fiir Hegel noch nicht sich selbst durchlichtender Begriff, sondern
vielmehr nur der Begriff in seinem Anderssein. Sich durchlichtender,
denkender Begriff wird er erst im und durch den Geist sein.”

In der Phanomenologie des Geistes — in idealtypischen Formatio-
nen antizipiert — sind Natur und Geist zunichst blof} Stufen in der
Entfaltung zu stets hoherer Klarheit; in der EntduSerung des Geistes
in die Sphiren der Realphilosophie sind beide dann zunéchst sich nicht
selbst wissende Zwecke der Natur, die sie als gefligtes Ganzes aus Zwe-
cken erscheinen lisst, und ferner — im Geiste — Zwecke, die als solche
frei gesetzt von einem Bewusstsein angeeignet und verstanden sind, in
der objektiven Sphire des Staates Gestalt gewinnen und im intelligi-
blen Medium freier Selbstentduflerung in Kunst, Religion und Phi-
losophie zur Erscheinung des freien Geistes werden.

3 Ebd. 257.

151

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann
3. Der Begriff in der Idee

Doch was ist das eigentliche Movens der Bewegung? Ist es, wie Schel-
ling vermutet, der Begriff?

Der Begriff, so Hegel, kann den Begriff nicht bewegen. Telos und
Movens jener Bewegung kann nicht selbst wiederum der Begriff sein.
Es muss vielmehr, so Hegel, »zugegeben werden, dass der Begriff als
solcher, noch nicht vollstindig ist«.* Er muss sich vielmehr erst »in die
Idee [...] erheben«.# Erst die Idee kann als das innere Band zwischen
Realitdt und Begriff erscheinen. Die Idee und nicht der Begriff ist das
eigentlich Treibende, das Movens der Gesamtbewegung. In dieser erst
finden wir, so Hegel, die seit Parmenides gesuchte Einheit von Denken
und Sein, die Hegel in der Idee der Einheit von Begriff und Realitit am
Werke sieht. Erst durch die Idee, so Hegel, wird die Natur oder das
wesentliche Sein zu sich selbst finden, indem sie iiber die blinden Kau-
salitidtsverhiltnisse hinaus freie selbstbestimmte Subjektivitdt moglich
macht. So ist es die Idee, die diesen Prozess vom blof3en Ansichsein der
realen Verhiltnisse zum Fiirsichsein begrifflicher Bestimmungen vo-
ranzutreiben vermag, indem sie das Reale zur Selbstdurchlichtung im
Begriffe und das Subjektive zu seiner Realisierung in einer freien Ge-
setzesordnung bewegt.

Wir konnen festhalten: Beiden — Hegel wie Schelling — gilt das
reine bestimmungsfreie Sein als allem Bewusstsein, allem Was- und
Wie-Sein voraus: Der blinde, sich nicht fassende Begriff gewinnt erst
in der Form des Begriffs seine Klarheit und Durchsichtigkeit.

Erst im Begriff des Begriffes ist darum auch die >Eine< Seinsord-
nung in ihre Selbstdurchlichtung gebracht, zerfillt nicht mehr in eine
Zufilligkeit gleichgiiltiger, einander duflerlicher Substanzen, sondern
wird als eine durchgingig bestimmte, in sich konkrete, organisierte
Seins-Totalitit greifbar. Dies ist der Begriff des Seinsganzen — in seine
Unverborgenheit gebracht, die sich —in der Sphire des Nous, des Geis-
tes — selbst durchsichtig geworden ist.

Ich komme zum zweiten Punkt:

4 Ebd. 258.
41 Ebd.

152

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager
Il. Kants jldee in individuoc als Leithorizont der Kontrahenten

Als dieses in sich selbst zuriickkehrende Sein — im sich durchlichtenden
Seinsganzen — ist das Ganze zugleich als ein Einzelnes gesetzt.*?

Als ein Ganzes aber, das zugleich als Einzelnes gesetzt ist, das in
all seinen Teilen durchgingig bestimmt und durch unsere moralische
Selbstgesetzgebung auf einen freien Grund gestellt ist, hatte bereits
Kant den héchsten Seinsgedanken, das »Ideal der reinen Vernunft«
ausgelegt: Als ein solches trug es die Bezeichnung einer >Idee in indi-
viduo«.®

Dabei sollte die Einzigartigkeit des Individuellen — so der Gedanke
— nur durch jene Idee des Alls der Realitit, d.h. von der Idee der un-
endlichen Fiille ihres moglichen Begriffsumfanges bestimmt sein:
Individualitdt im héchsten Sinne war dann eine solche, der alle nur
denkbaren Pridikate in héchster Vollendung zugesprochen werden
konnen.* Fiir Kant — wie fiir Leibniz und Hegel — sollte ein solcher
Zustand dabei nur gottlichen Wesen vorbehalten sein; alles Endliche
sollte demgegeniiber durch Negation unendlich weit vom Ideal eines
vollkommenen Einzelnen entfernt bleiben — gleichwohl aber durch die-
ses allererst in seiner eigenen Individualitit verbiirgt sein konnen.

So ist — diesem Ideal der >Idee in individuo« gemaf — die Totalitat
aller Seinssphiren die Konkretion aller in einer Ordnung aufeinander
bezogener Sphéren. Erst durch das freie Sich-selbst-Setzen im Begriffe
soll fiir Hegel wie fiir Kant — aber schliefSlich auch fiir Schelling — ein
zureichender Grund einer méglichen Ontologie gefunden sein: Nicht
das Seiende, insofern es ist, sondern das Seiende, insofern es durch Frei-
heit moglich ist, soll fiir die genannten Autoren als Prinzip und Maxime
des vollstindig entfalteten Begriffs der Realitit wirksam werden.

Auch diese Funktion eines zureichenden Grundes des Seinsganzen
tragt in Kants Philosophie der hochste Gedanke, das Ideal der reinen
Vernuntft, seine >Idee in individuo<: Von der bloflen Idee — die nur Ge-
danke ist —ist diese >Idee in individuo< auch im kantischen Sinne durch
ihren Seinsgehalt unterschieden, indem sie nicht nur als regulative
Idee der Ubereinstimmung unserer Verstandesfunktionen untereinan-
der, sondern — darin ist Kant ganz platonisch — als das Urbild einer zu

4 Ebd. 240
4 Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 567, B 596.
4 Ebd. A 569, B 597; A 573 ff., B 601 ff.

153

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

gestaltenden Ordnung dient, an dem alle empirischen Weltverhaltnisse
als Leitfaden und Fluchtpunkt ihrer Entfaltung ihr Maf§ zu nehmen
haben. Mit dem Ideal der reinen Vernunft sollte darum mehr als nur
eine regulative Idee fiir unsere Verstandeshandlungen, mit ihm sollte
auch ein der Materie nach zu gestaltender, durchgingig bestimmter
Seinsgedanke gewonnen sein. Ihr >materialer Gehalt« stammt dabei
aus den Quellen der reinen Intelligibilitit einer Gesetzesordnung, die
nur durch den freien Willen moralisch bestimmter Einzelner zu bewe-
gen und zu bewerkstelligen ist.*

Schelling wird Kants Ideal der reinen Vernunft den Kerngedanken
nennen, an dem »die spitere Entwicklung (des Idealismus, C. B.) sich
als eine notwendige Folge anschloss«.* In seiner Abhandlung iiber die
Quelle der ewigen Wahrheiten wird Schelling Kants Unterscheidung
zwischen blofler Idee und seinsbezogenem Ideal zum Ausgangspunkt
seines eigenen Fundierungsgedankens der Philosophie: Kant habe zu-
nichst gezeigt, dass »zur verstandesmifligen Bestimmung der Dinge
die Idee der gesamten Moglichkeit oder eines Inbegriffs aller Pradika-
te« gehore.#” Als Idee schlechthin, ohne alle weitere Bestimmung, sei
dieser Gedanke darum in der nachkantischen Philosophie auch auf-
gefasst worden; »diese Idee selbst nun aber«, so fihrt Schelling fort,
»existiert nicht, sie ist eben, wie man zu sagen pflegt, blofle Idee; es
existiert tiberhaupt nichts Allgemeines, sondern nur Einzelnes« — die-
ser Gedanke wird nun gleichermaflen auf die Idee des Alls der gesam-
ten Moglichkeiten bezogen: diese existiert nicht — nur Einzelnes exis-
tiert: es ist dies das »reine Dass — actus purus.«* Die erste Substanz.

»Das allgemeine Wesen existiert darum nur, so Schelling, »wenn
das absolute Einzelwesen es ist.«* So folgert Schelling fiir das Ideal der
reinen Vernunft: das Ideal ist Ursache des Seins der Idee. »Nicht die
Idee ist dem Ideal, sondern das Ideal ist der Idee Ursache des Seins,
wie man auch insgemein zu sagen pflegt, dass durch das Ideal die Idee
verwirklicht ist.«5 Das Ideal ist darum jene Wirklichkeit der Idee, ohne

4 Ebd.

¢ Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 283.

7 Schelling: Abhandlung iiber die Quelle der ewigen Wahrheiten (1850), SW 11/1, 586
Anm. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewdhlte Schriften (s. Anm. 1), Bd. 5:
Schriften 1842-52, Erster Teilband, 583-602).

“ Ebd.

9 Ebd.

50 Ebd.

T

154

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

das die Idee blofy der Moglichkeit nach ein Seiendes wire. Ob fiir das
Einzelwesen oder das Wesen aller Wesen: Beide haben ihr Sein nicht
im Was- und Wie-Sein, sondern in diesem vorgingigen Dass-Sein. Die
Idee in ihrer Wirklichkeit ist darum das Ideal — weshalb ihm Kant auch
den Titel >Idee in individuo« verlieh. Dasjenige individuierte Allgemei-
ne sollte es zum Ausdruck bringen, das nicht nur dem Einzelnen, son-
dern der gesamten Seinsordnung, dem Seinsganzen, Bedingung der
Existenz genannt werden kann. Und Existenz, so Schelling mit Blick
auf Kant, sei allein durch die Individualitit garantiert.

Mit Blick auf diese hiufig verkannte kantische Unterscheidung
von Ideal und Idee sucht Schelling nun, den Seinsgedanken — darin
Kant und Aristoteles verbunden — vor die Idee zu stellen: »In dem Satz:
das Ideal ist die Idee, hat also das ist nicht die Bedeutung der bloflen
logischen copula.«5! Denn »Gott ist die Idee heifdt nicht: er ist selbst
nur Idee, sondern: er ist der Idee (der Idee in jenem hohen Sinn, wo
sie der Moglichkeit nach alles ist), er ist der Idee Ursache des Seins,
Ursache, dass sie Ist, aitia tou einai, im aristotelischen Ausdruck.«52 In
ihm als der >Ersten Substanz« ist aber kein Was, er ist das reine Dass —
actus purus.

Dies ist es dann, was fiir Schelling im eigentlichen Sinne Indivi-
dualitdt heiflt: Diese sei allein durch die unverrechenbare Existenz ver-
biirgt.

Ich komme nun zum dritten Punkt — dem Versuch einer Versch-
nung:

lll.  Anniherung der Extreme: Die »wahre Stelle fiir die Einheit
von Denken und Sein«®3

An diese Individualitit, das nackte Dass, gerichtet, fragt Schelling nun
— nicht iiberraschend — dhnlich wie Hegel im Ubergang vom reinen
Sein zum Gedanken des durchgingig bestimmten Ganzen: »Aber [...],
wenn in ihm [dem nackten Dass, C. B.] selbst kein Was und nichts All-
gemeines ist, durch welche Notwendigkeit geschieht es, dass was selbst

51 Ebd.
52 Ebd.
5 Ebd. 587.

155

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

oder in sich ohne alles Was ist, dass dieses das allgemeine Wesen, das
alles begreifende Was ist?«*

Als jenes »choristong, d. h. als Individuellste[s]«, »aus dem nichts
Allgemeines folgen kann« kann es, so Schelling, »das Alles Begreifende
nur sein — infolge einer iiber ihn selbst hinausreichenden Notwendig-
keit. Aber welcher Notwendigkeit?«>> Wodurch kann aus dem bestim-
mungsfreien Dass ein Was- und Wie-Sein werden?

Schelling sucht nun die Notwendigkeit des Ubergangs — auch da-
rin nicht iiberraschend Hegel nah — durch eine apriorische Beziehung
des Seins zum Denken, zum Begriff, mithin also mit Bezug auf dasje-
nige zur Sprache bringen, unter dem das reine Sein je schon steht: wie
die Form zum Wesen, so das Denken zum Sein. Das Sein, so die These,
sei a priori notwendig auf das Denken bezogen. Um >in seiner Wahrheit
zu existiereng, so Schelling, hat das reine Sein darum ein unmittelbares
Verhiltnis zum Denken: Denn »was Nichts ist, d.h. was kein Verhilt-
nis zum Denken hat, auch nicht wahrhaft Ist.«5 Da Gott in seinem
reinen Innesein »nichts als das reine Dass des eigenen Seins« enthilt,
hitte sein Sein keine Wahrheit, »wenn er nicht Etwas wire«.5”

Sein und Wesen, Denken und Sein bilden somit eine untrennbare
Einheit; doch nicht als omnitudo realitatis< ist jenes Sein aufgefasst,
sondern als die absolute individuelle Existenz, deren Essenz das All der
Realitdten genannt werden kann.

Doch um ein Missverstindnis zu vermeiden: Gott, so Schelling,
sei selbstverstindlich nicht eine Entitit, ein Etwas »im Sinn eines Ein-
zel-Seiendeng, sondern allein das salles Seiendes, das All der Moglich-
keiten.’® Dieses aber sei, so Schelling, der Begriff des Begriffs, mithin
also die Idee: Denn Gott wire nicht, »wenn er nicht ein Verhaltnis zum
Denken hitte, ein Verhiltnis nicht zu einem Begriff, aber zum Begriff
aller Begriffe, zur Idee.«

Dieser Ort nun, der Begriff aller Begriffe, der durch die Idee re-
prisentiert auf ein unvordenkliches Dass-sein bezogen ist, um die ab-
solute Existenz mit der Essenz des Géttlichen a priori zu verbinden,
dieser Ort sei, so Schelling, »die wahre Stelle fiir jene Einheit des Seins

5+ Ebd. 586
55 Ebd. 587
56 Ebd.
57 Ebd.
58 Ebd. 586.
5 Ebd. 587.

156

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

und des Denkens, die einmal ausgesprochen auf sehr verschiedene Wei-
se angewendet worden. «

Auch wenn es Schelling nun in der Umkehr der Begriindungsver-
hiltnisse gegen Hegel darauf ankommt, in dieser Einheit »die Prioritit
nicht auf Seiten des Denkens« zu setzen, sondern das Sein als »das
Erste, das Denken erst das Zweite oder Folgende«, ! so ist beiden Posi-
tionen nicht allein jene a priori notwendige Beziehung des Seins zum
Denken gemeinsam, sondern fiir beide gilt ebenso, dass der Gedanke
der Individualitit, jene >Idee in individuog, als der héchste Seinsgedan-
ke zugleich als durchgingig bestimmte Individualitit aufzufassen ist,
die zugleich nicht nur aus Begriffsverhaltnissen abgeleitet oder diesen
unterworfen, sondern die Ausgang und bleibendes Ziel aller gedank-
lichen Anniherung ist.5

Platon und Aristoteles ruft Schelling als Ahnherren dieses Gedan-
kens in Erinnerung. Leicht sei man geneigt, beiden zu attestieren, dass
sie das Denken iiber das Sein gesetzt haben; »Platon? — nun ja, wenn
man jene einsame Stelle im sechsten Buch der Republik iibersieht, wo
er von dem agathon, d.h. von dem Hochsten in seinen Gedanken, sagt:
ouk ousias ontos tou agathou all’ eti epekeina tés ousias [...], also, dass
das Hochste nicht mehr ousia, Wesen, Was ist, sondern noch jenseits
des Wesens, das an Wiirde und Macht ihm Vorangehende.«®

So kann schliefllich auch fiir Schelling gelten, dass das Was, das
Wesen der Dinge, in ihrem Dass enthalten und begriffen ist.%* Dieses
Dass soll zudem im Sinne lebendiger Wesen als >Seele« bezeichnet wer-
den, die als ein Immaterielles gegeniiber der Materialitit des Seienden
als das eigentlich Seiende, das Selbst-Sein einer Sache oder Person ge-
nannt werden soll, mithin also als dasjenige, wodurch ein jedes tiber-
haupt nur es selbst genannt werden kénne.

So scheint auch fiir Schelling das >principium individuationis«<
nicht allein durch sein nacktes Dass-Sein, sondern ebenso durch sein
Wie- und Was-Sein verbiirgt: da das Wie- und Was-Sein das Einzelne
allererst als ein Einzelnes durch Bezug auf das gemeinschaftsbezogene
Allgemeine — sei es durch Sprache, Geschichte oder Kultur - d.h. in
seiner Generalisierung begreiflich werden lasst.

6 Ebd.

61 Ebd.

62 Ebd.

6 Ebd. 588.

¢ Ebd. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 407.

157

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Hegel hat diesen Gedanken spekulativ ausgearbeitet, indem er das
Seinsganze, als die >Idee in individuo¢, im Gedanken des in all seinen
Teilen vollstindig bestimmten hochsten Wesens entfaltet hat. Dabei
sollte der vollstindige Begriff des Seinsganzen allererst im Durchgang
durch alle seine Sphiren — im mit dem Allgemeinen zusammen-
geschlossene Einzelnen — als die Idee eines durchgingig bestimmten
Ganzen greifbar werden. Dies hatte Hegel bereits in seiner Logik im
Blick.

Mit einer derartigen Konvergenz der Extreme, die uns zum
Schluss deutlich wurde, werden nun diejenigen unzufrieden sein, die
in Schelling den Vorschein der Neufundierung der Philosophie in
einem unverrechenbaren >unvordenklichen Seinsgedanken< finden:
einen Schelling, der eher realistische als spekulativ-idealistische Ziige
trigt, der mit Naturalisierungen besser als mit Idealisierungen vertrig-
lich ist und der tiber Marx, Schopenhauer und Nietzsche ins 20. Jahr-
hundert weist — und es werden aber auch diejenigen unzufrieden sein,
die in Hegels Logik die Unhintergehbarkeit begrifflicher Vermittlung
gegen jede Annahme eines vor- und auflerbegrifflichen Seins verteidi-
gen wollen, bringen beide doch in ihren eigenen Reihen ihren Wider-
sacher je schon mit: Hegels reine Begriffsphilosophie ist nichts ohne
ihr vorbegriffliches Dawider, worauf der Begriff als sein Realititsgehalt
bezogen ist, und Schellings positive Philosophie ist nichts ohne eine
notwendige Beziehung des nackten Dass, des Seins, zum Begriff, durch
welchen —im Begriff des Begriffes, in der Idee, ganz dhnlich der Hegel-
schen Philosophie — allererst das wahre Band zwischen Realitdt und
Begriff gewonnen ist.

SchliefSlich werden auch diejenigen ein Ungeniigen an einem sol-
chen Ergebnis finden, die Platon und Kant ungern in ihrem vorgingi-
gen Seinsgedanken — in der Vorgingigkeit des Ideals vor der Idee — so
deutlich an die nachkantischen Systembildner heranriicken wollen.

Ohne noch niher auf diese Einwiinde eingehen zu kénnen, méchte
ich abschlieflend Folgendes bedenken:

Wenn gezeigt werden kann, dass Hegels Philosophie vom Orte der
Substanz aus zu denken sucht und diese in Seins- und Wesenslogik mal
als passive, in der Begriffslogik dann als sich selbst setzende, aktive
Substanz zu begreifen sucht, so wird auch in Hegels Philosophie das
Prinzip >Subjektivitit« nur mehr als eine besondere Modalitit des Seins
ausgelegt: als sich bestimmendes, selbstdurchsichtiges, sich selbst set-
zendes Sein.

158

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Und wenn ferner gezeigt werden kann, dass Schellings Idee des
>unvordenklichen Dass< a priori mit ihren Wesensfunktionen verbun-
den ist und dass dieses nackte Dass zudem als die sich bestimmende
Seele aufgefasst werden kann, die als das Prinzip der Selbstbewegung
ihren Attributen vorausgesetzt ist, so schwinden die Abstinde: Beide
bringen — wie Platon bezogen auf die Wechselintegration der Pole be-
reits im »Gigantenstreit« des Sophistes antizipiert hatte — ihren Wider-
sacher im eigenen Lager immer schon mit.

Dies war es, was Hegel und Schelling meinten, wenn sie sich beide
vehement gegen die Zusprache des bloflen Idealismus wehrten: Sei
ihnen doch gerade an der Art der Verbindung von Realitdt und Ideali-
tit, Natur und Geist, Denken und Sein, mithin also an der Uberwin-
dung dieser Gegensitze gelegen, so dass weder das Denken im Seins-
sinne noch der Seins- im Wissenssinne absorbiert werden konne, weil
beide — in der Idee, die Kant als >Idee in individuo« antizipiert hatte —
immer schon tiber diese Gegensitze hinausgegangen sind.

159

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ll. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst
und sein Anderes

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /do/e Access



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

Mit Bemerkungen zum Ur-Ich
in Husserls spaten Zeitmanuskripten

Dieter Lohmar (Koln)

Mein Thema ist die Entwicklung des Ich-Begriffs im Werk von Ed-
mund Husserl. Im ersten Teil werde ich die verschiedenen statischen
Entwiirfe Husserls zum Verstindnis des Ich darstellen. Dabei beginne
ich bei den Logischen Untersuchungen und gelange iiber die Ideen I
und Ideen II schliefSlich zu den Ich-Konzepten in den spitesten Schrif-
ten Husserls. Im zweiten Teil konzentriere ich mich dann auf den Be-
griff des Ur-Ich in der genetischen Phanomenologie ab ca. 1917/18. Das
Ur-Ich kommt in den Bernauer Manuskripten, den spaten C-Manu-
skripten und auch in den §§54ff. der Krisis-Schrift vor. Vor allem die
Interpretation dieses Ur-Ich stellt uns auch heute noch vor grofe Pro-
bleme, zumal seine Bestimmungen von Husserl oft nur kurz angedeu-
tet werden. Die ganze Darstellung ist eine Art von »Geschichte des Ich
— bei Husserl« aber es ist eine etwas komplizierte Geschichte.

Mit dieser sehr spéten, erneuten Konzentration auf das Ich und
seine zentralen Leistungen in der Konstitution greift Husserl wieder
auf ein altes Motiv seiner bewegten Interpretation des Ich zuriick:
Schon der Titel »Ur-Ich« klingt so, als sei dies endlich ein urspriing-
liches, einheitliches Ich — vor aller Teilung durch die Konzentration auf
immer wieder neue Intentionen. Hat Husserl die Zersplitterung des Ich
in ein »Biindel« von Intentionen (in der 5. Logischen Untersuchung)
iiberwunden und am Ende doch noch das einheitliche Ich gefunden?

Aus dem Blick eines Kantianers wire dies eine sehr erfreuliche
Wendung. Denn: Husserl ist derjenige, der nach Kants erfolgreicher
Uberwindung von Humes Skeptizismus hinsichtlich der Einheitlich-
keit des Ich so tat, als ob Kant hinsichtlich dieses Ritsels eigentlich
nichts bewiesen habe. In der 5. Logischen Untersuchung spricht Hus-
serl wieder vom Ich als einem Humeschen Biindel von Akten. Nach
diesem katastrophalen Riickfall in den Ich-Begriff David Humes wire
er mit dem Ur-Ich — wenn nicht schon zuvor mit dem »reinen Ich« der
Ideen I — wieder auf den »rechten Weg« gekommen.

162

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

Ich selber glaube, dass man weder das Husserlsche transzendenta-
le Bewusstsein noch das reine Ich und auch nicht das Ur-Ich im Sinne
eines einheitlichen Ich(-Prinzips) interpretieren kann. Es gibt bei Hus-
serl keinen einfachen Weg zur Einheit des Ich.

1. Von den Logischen Untersuchungen zu den Ideen |

Die Themenstellung »Eine Geschichte des Ich bei Husserl« verweist
auf den vielfiltigen Wandel der Konzeption des Ich in der Husserlschen
Phinomenologie.! Er beginnt seine Phinomenologie in der 5. Logi-
schen Untersuchung mit einem provozierenden Bekenntnis zu einem
Ich-Begriff, den man eigentlich nur noch in den Kellern der Philoso-
phiehistorie vermutet hatte: Humes Begriff des Ich als »Biindel von
Perzeptionen«. Blicken wir zuriick auf Humes These: Das Ich ist keine
Einheit, sondern nur ein von dufieren Faktoren zusammengehaltenes
Biindel, welches auch kein Einheitsprinzip hat. Humes These verstand
sich selbst als eine treue Beschreibung des Bewusstseinslebens: Eine
Vorstellung wird von der anderen abgeldst und niemand weif$ genau,
wie diese Folge von Ereignissen zusammenhingt.

Dennoch steht schon das Verstindnismodell des »Biindels« im
Kontext anderer Modellbildungen, die hinsichtlich verbindender Fak-
toren keineswegs in derselben Weise skeptisch sind. So erwihnt Hume
neben dem Modell des Biindels auch den Vergleich des Ich mit den
aufeinander folgenden Akten eines Biithnenstiickes.2 Hierin liegt offen-
sichtlich eine motivationale Verbindung, denn es gibt im Theater le-
bensvolle Motive wie Emotionen, Liebe, Rache, Hass, die die Phasen
verbinden. Es sind dann auch die Emotionen, wie Stolz und Nieder-
gedriicktheit, die Hume im zweiten Buch des Treatise wieder auf die
Spur eines bleibenden Eindrucks der identischen Person fiihren, denn
Emotionen haben keinen Sinn, wenn sie nicht auf ein bleibendes Ich

! Zum Thema des Ich vgl. E. Marbach: Das Problem des Ich in der Phinomenologie
Husserls. (Phaenomenologica 59). Den Haag 1974; M. Egger: Bewusstseinstheorie ohne
Ich-Prinzip? Die Auseinandersetzung zwischen Husserl und Natorp iiber Bewusstsein
und Ich. Hamburg 2006; U. Schmitz: Das problematische Ich. Machs Egologie im Ver-
gleich zu Husserls. Wiirzburg 2004; G. Hoffmann: Bewusstsein, Reflexion und Ich bei
Husserl. Freiburg 2001.

2 D. Hume: Ein Traktat iiber die menschliche Natur. Hrsg. von R. Brandt. 2 Bde. Ham-
burg 1973, 1. Buch: Uber den Verstand, 1V, 6. Bd. 1, 327.

163

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

bezogen werden. Hier schreibt Hume mehrfach, dass er sich eines blei-
benden Eindrucks seines Ich jederzeit deutlich bewusst sei.> Und: Von
den skeptischen Konsequenzen seiner Biindel-Konzeption des Ich fiir
die Moglichkeit von Verantwortlichkeit ist im dritten Buch iiber die
Moral nichts zu bemerken. Dies scheint im Widerspruch zu der These
des Schlussteils des ersten Buchs zu stehen, aber es lidsst sich wohl
treffender als eine Korrektur seiner Modellbildung interpretieren.

Humes Interpretation des Ich als Biindel war vor allem gegen die
theologische Seelenmetaphysik gerichtet, d.h. gegen die Vorstellung,
dass es eine substanzielle identische Einheit, eine Seele gibt, deren
Identitit und Einheit iiber das Leben der einzelnen Person hinaus
reicht. Die anschauliche Vorstellung einer solchen Substanz schien fiir
Hume im Bewusstseinsleben nicht nachweisbar zu sein. In diesem
Punkt verstirkt er John Lockes Kritik an der Vorstellung einer selbst
eigenschaftslosen, unerkennbaren Substanz als Triger der Eigenschaf-
ten von Gegenstinden und Personen.

Dennoch war Hume nur in erkenntnistheoretischer Hinsicht so
radikal, d.h. er war nur radikal skeptisch im Hinblick auf die Erkenn-
barkeit der Seele als Grund der Identitit der Person. Er war nicht skep-
tisch hinsichtlich der Tatsache und der Erkennbarkeit der Identitit des
empirischen Ich und der empirischen Person. Im zweiten Buch des
Treatise, das den Menschen als ein Wesen mit einer bewegten Ge-
schichte von Leidenschaften betrachtet, entdeckt Hume die identische
Person als Bezugszentrum dieser bleibenden, sich verdandernden und
bewegenden Emotionen. Folgerichtig kann er im dritten Buch des Trea-
tise dann auch die naheliegende Konsequenz einer zu weit gehenden
Skepsis vermeiden: Ein Ich, das immer nur eine Menge gerade jetzt
entstehender und dann wieder vergehender Eindriicke ist, wire in mo-
ralischer Hinsicht nicht zurechnungsfihig. In moralischer Hinsicht
sicht Hume jedoch die Identitét des Ich als gegeben an.

Hume kann also nicht als Skeptiker hinsichtlich der Identitit des
Ich gelten. Wenn man dies behauptet, so kénnte man mit gleichem
Recht Kant als einen Skeptiker hinsichtlich der Freiheit des Menschen
betrachten, denn die Freiheit scheint Kant in rein erkenntnistheoreti-
scher Hinsicht in der Kritik der reinen Vernunft unerkennbar zu sein.

3 D. Hume: Ein Traktat iiber die menschliche Natur, 2. Buch: Uber die Affekte, 1, 11,
Bd. 11, 49; 11, 4, Bd. 11, 86). Zur Verbindung der Emotion mit der Identitit der Person vgl.
ebd. 46.

164

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

Dennoch ist sie in moralischer Hinsicht doch unbezweifelbar vorhan-
den: Das Bewusstsein der moralischen Verpflichtung ist in Kants prak-
tischer Philosophie ihr Erkenntnisgrund.

Der theologische Rationalismus von Leibniz sieht in der Monade
eine identische Seelensubstanz. Kant versteht unter dem transzenden-
talen Ich ein letztes, notwendiges, einheitsstiftendes Prinzip, das alle
gegenstandliche Einheit allererst garantieren soll. Die notwendige
Existenz dieses transzendentalen Ich wird in der transzendentalen De-
duktion der Kritik der reinen Vernunft mit regressiven Argumenten
abgeleitet. Aus der Sicht des Kantianismus ist das bleibende und ste-
hende Ich daher unentbehrlich - in offenem Gegensatz zum Empiris-
mus. Der Deutsche Idealismus wihlte dann dieses ritselhafte, dunkle
Prinzip als Urquelle seiner spekulativen Deutungen des Bewusstseins-
lebens. Vor der Ich-Metaphysik des Deutschen Idealismus schreckte
Husserl jedoch bekannterweise zuriick.

Husserls Position in den Logischen Untersuchungen lasst sich
weitgehend als eine Reaktion gegen den vorherrschenden Neukantia-
nismus seiner Zeit verstehen. Er richtet sich gegen die Ansicht des
Kantianismus, dass es ein einheitliches Ich gibt und dies zudem das
begriindende Prinzip aller Erkenntnisméglichkeiten ist. Denn: Dieses
einheitschaffende Ich-Prinzip bleibt bei Kant ein mit regressiven Me-
thoden lediglich auf logischem Weg erschlossenes Ich. Kants Argument
lautet: Wir glauben, dass wir bleibende Gegenstinde haben. Da wir
aber keine Garantie dafiir haben, dass unsere Vorstellungen auch nur
einen Moment lang identisch bleiben, miissen wir etwas als bleibend
und einheitlich in ihnen voraussetzen. Dieses identische, primitive Et-
was, d.h. mein »Ich-denkec, stellt sie jeweils als »meine« Vorstellun-
gen heraus. Es muss daher jede meiner Vorstellungen begleiten kon-
nen. Die eigenartige Modalitit des »muss konnen« bedeutet lediglich,
dass das Ich-denke nicht jede Vorstellung explizit und bemerkbar be-
gleitet, dass dies aber dennoch méglich sein muss. Andernfalls gibe es
keine Einheit in unseren Gegenstinden. Das unwegdenkbare Ich aller
Vorstellungen in der Kantischen Philosophie bleibt aber eine blof8 er-
schlossene Instanz, deren Notwendigkeit aus einer bestimmt gewahl-
ten Ausgangskonstellation herausspringt. Es ist ein blo logisch er-
schlossenes, notwendiges Prinzip und es ist kein erlebtes Ich.

Hierauf richtet sich das grundlegende Unbehagen Husserls. Er
wendet auf der Grundlage seiner deskriptiven Analysen der Leistungen
des Bewusstseins in der 5. Logischen Untersuchung daher ein: »Nun

165

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

muss ich freilich gestehen, dass ich dieses primitive Ich als notwendiges
Beziehungszentrum schlechterdings nicht zu finden vermag« (Hua
XIX/1, 374).

Die Zuriickweisung einer bestimmten Begriindung fiir die Einheit
des Bewusstseins, z.B. die durch ein Ich-Prinzip (Kant), bedeutet aber
nicht, dass es diese Einheit nicht gibt. Erinnern wir uns an Hume, der
die Einheit in praktischer Hinsicht als gegeben ansah, obwohl er sie mit
seiner empiristischen Methode theoretisch zunichst nicht begriinden
konnte. Es gibt auch fiir Husserl viele Erfahrungsmotive, die eine Ein-
heitlichkeit des Bewusstseins begriinden konnen, und zwar, ohne dass
auf ein regressiv erschlossenes Ich-Prinzip zuriickgegriffen oder eine
substanzielle Seele angenommen werden miisste. Ich nenne einige da-
von:

Auf die Moglichkeit, dass das Bewusstsein nicht aus diskreten Er-
lebnissen aufgebaut ist, weist schon die von Husserl oft verwendete
Metapher vom »Bewusstseinsfluss« hin. Die Elemente eines Flusses
lassen sich nicht als diskrete, voneinander getrennte Punkte verstehen,
sie berithren einander und gehen stetig ineinander iiber. Schon Hus-
serls Analyse der Phidnomene der Verwebung, Verbindung und Ver-
schmelzung zwischen einzelnen Bewusstseinsphasen in der 5. Logi-
schen Untersuchung lassen viele Wege offen, um deskriptiv zu einer
Einheit des Bewusstseins zu gelangen.*

In der 2. Auflage der Logischen Untersuchungen von 1913 finden
wir in einigen neuen Fufdnoten eine anscheinend eindeutige Selbstkri-
tik Husserls an seiner These vom Bewusstsein als >Biindel«. Unter an-
derem sagt Husserl iiber das >reine Ich< — also unter Verwendung des
von Kant anscheinend treu ilbernommenen Terminus: »Inzwischen ha-
be ich es zu finden gelernt«.5 Es hat also nun den Anschein, zumindest
den Worten nach, als ob er das Kantische Ich-Prinzip, welches er 1900

+ Vgl. die Diskussion der Verschmelzung im §4 der 5. Logischen Untersuchung (Hus-
serl: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Hrsg. von U. Panzer. (Husserliana (im
Folgenden: Hua), Bd. XIX/1). Dordrecht/Boston/Lancaster 1984, 363f.). In einem Ab-
satz, der sich in der 1. Auflage am Ende dieses §4 findet, wird auch die Begriindung der
Einheitlichkeit des Bewusstseins durch ein kausales Band abgelehnt. Husserl schreibt,
dass »das phinomenologisch reduzierte Ich, also das Ich nach seinem von Moment zu
Moment sich fortentwickelnden Bestand an Erlebnissen, seine Einheit in sich selbst
trigt, mag es in der kausalen Betrachtung als ein Ding gelten oder nicht.« (Hua XIX/1,
364)

5 Hua XIX/1, 374, Anm. *

166

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

in der 1. Auflage »schlechterdings nicht zu finden vermag« (Hua XIX/
1, 374), jetzt doch noch gefunden hat. Viele Interpreten haben sich mit
diesen wenigen Worten der Selbstkritik begniigt und waren iiberzeugt,
dass Husserl von jetzt an ganz auf den Kurs von Kants Kritizismus
eingeschwenkt war. SchliefSlich harmonierte dies auch mit der weitver-
breiteten Ansicht einer >transzendentalen Wende« in den Ideen I.

Das Problem dieser Interpretation von Husserls Selbstkritik deu-
tet sich aber schon mit der deutlich vernehmbaren Ironie der anschei-
nend selbstkritischen Worte an: »Inzwischen habe ich es zu finden ge-
lernt [...]«. Diese klingen fast wie ein Wort von Lichtenberg: Was man,
von anderen gedringt, lange genug sucht, findet sich dann schlief3lich
doch. Die iiberdeutliche Ironie dieser Wendung ist also eigentlich
schwer iibersehbar. Dennoch gelang dies vielen Interpreten, die Hus-
serl ab hier wieder ganz im Gefolge Kants sehen. Wenn es aber wirklich
nur beiflende ITronie ist, die aus diesen Worten spricht, was ist dann hier
wirklich passiert? Was hat Husserl »gefunden« und 1913 zum ersten
Male publiziert, und dann auch auf eine Weise prisentiert, als ob es
genau das sei, was der vorherrschende Kantianismus seiner Zeit von
ihm erwartete? Hat er diese Fehlinterpretation seiner Selbstkritik nur
billigend in Kauf genommen oder vielleicht sogar bewusst provoziert?

Im Hinblick auf diese Fragen ist die Fortsetzung des selbstkriti-
schen Zitats aufschlussreich: »Inzwischen habe ich es zu finden gelernt,
beziehungsweise gelernt, mich durch Besorgnisse vor den Ausartun-
gen der Ich-Metaphysik in dem reinen Erfassen des Gegebenen nicht
beirren zu lassen.« (Hua XIX/1, 374, Anm. * = B 361, Anm. *), und an
anderer Stelle heifit es: »Die sich in diesem Paragraphen schon ausspre-
chende Opposition gegen die Lehre vom >Reinenc Ich billigt der Verf.,
wie aus den oben zitierten Ideen ersichtlich ist, nicht mehr« (Hua XIX/
1, 364, Anm. * = B 354, Anm. *). Husserl verweist an dieser Stelle auf
die §§57 und 80 der Ideen I. Um {iiber den Sinn der Selbstkritik Klar-
heit zu gewinnen, gehe ich kurz auf diese Verweise ein.

Eine der wesentlichen Neuerungen der Ideen I ist die transzen-
dentale Reduktion. Bei dieser neuen Methode geht es darum, das zen-
trale Ritsel der Transzendentalphilosophie zu lésen, namlich die Frage,
wie wir dazu kommen und was uns dazu berechtigt, die Objektivitit
unserer Erkenntnisse anzunehmen. Wir sagen zwar oft iiber die
»Wirklichkeit« aus, aber was berechtigt uns zu dieser Behauptung?
Husserl ist hier auf der Spur einer der absolut grundlegenden Selbst-
verstandlichkeiten, die er als eines der vielen bislang niemals behandel-

167

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

ten »Ritsel aller Ritsel«® herauszuarbeiten versucht. Entscheidend
scheint fiir ihn dabei die richtige Zugangsmethode: Um die Frage nach
dem Erfahrungsgrund der Wirklichkeitssetzung auf einem Erfah-
rungsboden zu behandeln, der die zu untersuchende Setzung nicht
mehr — ausdriicklich oder versteckt — in sich enthilt, muss man von
allen Geltungsanspriichen absehen, die ein »Wirkliches« setzen. Um
also ohne einen Zirkel der Argumentation die Frage nach dem Erfah-
rungsgrund und die Berechtigung der Wirklichkeits-Setzung behan-
deln zu kénnen, muss man die Setzung »wirklich« (und alle ihre Mo-
difikationen) zeitweise aussetzen.” Das aus der Anwendung der
Reduktion resultierende Erfahrungsfeld wird von Husserl das »trans-
zendental reine Bewusstsein« genannt.®

Dieses transzendentale Bewusstsein Husserls ldsst sich aber nicht
mit dem transzendentalen Ich Kants gleichsetzen. Husserls transzen-
dentales Bewusstsein ist ein Erfahrungsfeld, das von sich aus noch kei-
ne Einheit hat, und zwar ebensowenig wie unsere Sinnlichkeit, die sich
aus vielen getrennten Erlebnissen und Teilfeldern zusammensetzt, de-
ren Zusammenhang und stiickweise Einheitlichkeit erst in der regel-
haften Erfahrung deutlich werden kann.

Husserl hat in den Ideen I aber nicht nur das transzendental reine
Bewusstsein gefunden, sondern auch das sogenannte >reine Ich«. Den-
noch ist beides nicht dasselbe, obwohl er auch in Wendungen wie »das
transzendental reine Bewusstsein« beides gelegentlich sehr nahe zu-
sammen setzt. Auch das reine Ich klingt wie etwas, das die Hoffnungen
der Kantianer auf ein einheitliches Ich erfiillen kénnte. Der Status des
reinen Ich ist bei Husserl jedoch eng an den Vollzug der transzenden-
talen Reduktion und an die eidetische Methode der Wesenschau ge-
bunden. Es handelt sich bei dem reinen Ich um ein eidetisch aufweis-
bares Strukturelement, das jeder einzelne Bewusstseinsakt auch nach
der transzendentalen Reduktion besitzt. Jeder intentionale Akt hat den
Charakter des cogito (d.h. des »ich denke«), genauer: des ego — cogito —
cogitatum.® Stellen wir einen Gegenstand vor, so tun wir dies immer,

¢ Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phéno-
menologie. Hrsg. von W. Biemel (Hua VI). Den Haag 21962, 13.

7 Dabei miissen nicht nur die Setzungen von »wirklich« eingeklammert werden, son-
dern auch die von »méglich«, »fraglich« und so weiter, denn hierbei handelt es sich
immer nur um mundane Modalititen dieser einen Grundkategorie des »wirklich«.

8 Vgl. den §51 der Ideen I.

9 Vgl. den Anfang des §37: »Zum cogito selbst gehort ein ihm immanenter >Blick-auf«

168

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

indem wir einen Akt vollziehen, und es gilt eidetisch notwendig, dass
dieser Akt auf einen Gegenstand gerichtet ist. Er hat einen »Gegen-
standspol«, wie es Husserl schon kurze Zeit spiter nennt. Und - bild-
lich gesprochen — an dem entgegengesetzten Ende dieses Aktes befin-
det sich ein Ich-Pol, namlich ein ebenso eidetisch notwendiges
Strukturelement, das wir oft »ich«< nennen und von dem wir glauben,
das es diesen Akt vollzieht.!

Das intentionale »Gerichtet-Sein auf ...« enthilt bereits wesens-
maifig in sich, das es ein Gerichtet-Sein ist, das von einem subjektiven
Zentrum ausgeht, aber dieses subjektive Ende des Aktes bleibt in der
eidetischen Betrachtung natiirlich inhaltlich »leer«.! Man kann von
diesem Strukturelement dann sagen, dass es eidetisch notwendig ist,
und auch, dass es als ein solches Strukturmoment identisch ist. Aber,
und hier behilt die Kritik der 1. Auflage der Logischen Untersuchun-
gen weiterhin recht: Es ist ein Strukturelement des intentionalen Er-
lebnisses, d. h. es ist nur mit Hilfe der eidetischen Methode aufweisbar,
und deshalb ist es kein reell gegebenes, in schlichten Akten erlebbares
Element im Akt.12

Es muss aber deutlich gemacht werden, dass dieses >reine Ich« kei-
neswegs Kants Einheitsprinzip des Bewusstseins ist. Es handelt sich bei
Husserls Entdeckung des >reinen Ich< in dem Erfahrungsfeld des >trans-
zendental reinen Bewusstseins< um ein eidetisch aufweisbares Struk-
turelement, das von sich aus Einheit und wirkliche Identitit nicht be-
griinden kann. Um einen Vergleich zu gebrauchen: Ebenso, wie wir in
eidetischer Methode an vielen Oberflachen von Gegenstinden feststel-
len kénnen, dass dasselbe Strukturmoment, z.B. »rau« oder »glatt« an
ihnen vorkommt, besagt dies tiberhaupt nichts tiber die mégliche Iden-

das Objekt, der andererseits aus dem >Ich< hervorquillt, das also nie fehlen kann.« (Hus-
serl: Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen Philosophie. Ers-
tes Buch. (Hua I1I/1-2). Neu hrsg. von K. Schumann Den Haag 197, 111/1, 75.

10 Vgl. den §22 der Ideen I, »Das reine Ich als Ichpol«.

11 Vgl. den §80 der Ideen I, besonders Hua I11/1, 179.

12 Husserl schreibt: »Demgegeniiber scheint aber das reine Ich ein prinzipiell Notwen-
diges zu sein, und als ein bei allem wirklichen und méglichen Wechsel der Erlebnisse
absolut Identisches, kann es in keinem Sinn als reelles Stiick oder Moment der Erleb-
nisse selbst gelten« (§57, Hua I11/1, 123). Natiirlich sind auch Allgemeingegenstinde
und strukturelle Gemeinsamkeiten in kategorialen Anschauungen intuitiv gegeben, so-
gar absolut gegeben und als eidetisch notwendiges Element am Akt, aber eben nur in
dem willentlich herbeizufithrenden Rahmen der ideierenden Abstraktion. Husserl re-
klamiert hier aber die schlichte Gegebenheit.

169

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

titit der Gegenstiande selbst. Eidetische Gemeinsamkeiten leisten somit
nicht das, was das Kantische transzendentale Ich leisten soll. Sie kon-
nen nicht die Identitit des vollziehenden Ich und auch nicht die Ein-
heitlichkeit des Bewusstseinsstromes begriinden.!?

Hier kann man allerdings einen Einwand formulieren: Husserl
behauptet an einigen Stellen der Ideen I, dass die Akte meines Be-
wusstseinsstroms alle zu einem, und auch zu einem einheitlichen Er-
lebnisstrom gehoren. Doch es ist zu beachten, dass diese Einheitlichkeit
nicht auf die eidetische Einsicht des »reinen Ich« als notwendig vor-
kommendes Strukturelement aller Akte zuriickgeht. Sie stammt aus
einem ganz anderen Kontext, namlich den Analysen der Zeitkonstitu-
tion. Diese Richtung der Analyse entwickelte sich bekanntlich vor al-
lem in den Vorlesungen vom Winter 1904/05, 1906/07 und in den
Jahren 1908-1911. Einen ersten Abschluss erreichten diese Reflexio-
nen in der Redaktion der Vorlesungen zur Phinomenologie des inne-
ren Zeitbewusstseins im Jahre 1917.14

Bei seinen Analysen zur Konstitution der Zeit im inneren Zeitbe-
wusstsein nimmt Husserl die Frage nach der Einheit des Bewusstseins
wieder auf. Sein neuer Ansatzpunkt ist die Vorstellung einer »aus-
gedehnten Gegenwart« mit den Komponenten Urimpression, Retenti-
on und Protention. Die Retention ist eine Art kurzfristiges »Festhal-
ten« bzw. »Lebendig-Erhalten« der sinnlichen Gegebenheiten, die er
hier Hyle nennt (Empfindungen, Sinneseindriicke etc.). Anders formu-
liert: Im retentionalen Herabsinken von sinnlichen Gegebenheiten ver-
schwinden diese nicht einfach, sondern sie schwichen sich in charakte-
ristischer Weise langsam ab. Retention ist aber kein physikalischer
Nachklang, es ist auch kein physiologisches Nachklingen unserer Or-
gane, sondern es ist eine intentionale Funktion, die dieses Festhalten
bewirkt. Damit ist aber schon ein erster Schritt zur Aufklirung des
vielschichtigen Problems der Einheitlichkeit des Ich getan: Zumindest
in der retentional noch lebendigen Phase des inneren Zeitbewusstseins
ist eine Einheitlichkeit des Bewusstseins zu bemerken.

Es gibt also schon hier, d.h. in der >kleinen«< Erstreckung des aus-
gedehnten Zeitbewusstseins, eine Einheit, welche in den sinnlichen

3 Dies gilt, obwohl Husserl hier auch den bekannten Satz Kants zitiert: »Das »ich den-
ke< muss alle meine Vorstellungen begleiten konnen.« (Hua I11/1, 123).

4 Dieser redigierte Text wurde dann von Martin Heidegger 1928 im Jahrbuch fiir Phi-
losophie und phianomenologische Forschung Bd. IX, 1928 veréffentlicht.

170

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

Gegebenheiten und den retentionalen Modifikationen des mensch-
lichen Geistes begriindet ist. Die Aufmerksamkeitsrichtung, in der ich
diese Einheit bemerken kann, ist aber nicht die Richtung auf die sinn-
lichen Gegebenheiten und ihre Dauer, die hier Querintentionalitit
heisst, sondern sie hat eine andere Richtung: Die Langsintentionalitit
gibt uns im »Durchblicken« durch eine Reihe von retentionalen Modi-
fikationen desselben Datums zugleich die Einheitlichkeit des Bewusst-
seinsstroms. Dies mag zuerst schwer zu verstehen sein, aber wenn wir
das Modell des flieBenden Stroms buchstiblich nehmen, wird es sofort
klarer. Wenn wir ein Ding einen langsam flieenden Fluss hinabtreiben
sehen, dann konnen wir auf der Grundlage dieser Wahrnehmung -
aber in anderer Aufmerksamkeitsrichtung — bemerken, dass der Fluss
gleichmafig flief3t, dass er kontinuierlich fliefSt und dass er in diesem
Flieen eine kontinuierliche Einheit hat. Auf kleinster und unschein-
barster Ebene ist damit schon der Grund gelegt fiir die Aufkliarung der
Maéglichkeit einer sich fiir uns zeigenden Einheit des Bewusstseins. Die
Analysen der Langsintentionalitit finden sich in den §§11 und 39 der
Vorlesungen, sowie in der Beilage VIII."> Die zentralen Texte stammen
alle aus den Jahren 1908-1911, so dass die gesicherte These von der
erlebbaren Einheit des Bewusstseins bereits vor der Publikation der
Ideen I feststand. Die Einheitlichkeit des Bewusstseins ist also nicht
von der Entdeckung des reinen Ich abhingig.

Eine weitere Quelle fiir die Einsicht in die Einheit meines Be-
wusstseins ist eine kraftvolle Analyse der intentionalen Implikationen
des reinen Ich in den Ideen II, eine Analyse, die einen explizit gene-
tisch-phanomenologischen Charakter hat. In den Ideen I ist die Ana-
lyse statisch, transzendental und eidetisch. Hier ist das reine Ich eines
von zwei Extremen (Polen), die sich notwendig und a priori an jedem
intentionalen Akt finden lassen: Gegenstands-Pol und Ich-Pol. Die Re-
flexionen des §29 der Ideen II, die wohl aus dem Jahr 1915 stammen,
eventuell aber auch schon 1912 geschrieben wurden, haben einen voll-
kommen anderen Ausgangspunkt. Das Ich wird hier nicht statisch,
sondern genetisch analysiert. Die Beispiele dieser Untersuchung sind
Emotionen, wie z.B. Furcht oder Trauer. In Emotionen ist eine Vor-
geschichte von Ereignissen und personlichen Beziehungen intentional

15 Zu §11 vgl. den Text Nr. 45 in Hua X (Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins (1893-1917), Hrsg. von R. Boehm., Den Haag 1966), zu §39 den Text Nr. 54 in
Hua X.

171

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

enthalten, ebenso wie Tendenzen zum weiteren Handeln. In der Furcht
beziehen wir uns auf mégliche zukiinftige Ereignisse, und diese Furcht
ist auf vorangegangenen Erlebnissen begriindet. Das Ich emotionaler
Akte hat eine Vorgeschichte von guten und schlechten Erfahrungen
sowie von Entscheidungen, die sein kiinftiges Handeln betreffen. Da-
her erhilt dieses Ich — auch wenn es hier noch reines Ich genannt wird —
personale, individuelle Eigenschaften, eine personale Identitit und eine
Geschichte (Hierin liegt eine beachtliche Parallele zu Humes Wende
seiner Interpretation des Ich im zweiten Buch des Treatise). Das reine
Ich wird — von Husserl in dieser genetischen Weise interpretiert — zu
einem individualisierten Habitualititen-Ich, wie wir es erst wieder in
der voll etablierten genetischen Phdnomenologie finden.'¢ Das zuvor
mit Hilfe der eidetischen Aktanalyse entdeckte Strukturmerkmal >rei-
nes Ich« wird jedoch durch diese lebensvolle Interpretation zu einer
anderen Sache, obwohl es weiter mit dem gleichen Namen bezeichnet
wird.

Versuchen wir hier kurz die bisherigen Ergebnisse zusammen-
zufassen, so konnten wir dies tun, indem wir die hoffnungsvollen Fra-
gen des Kantianismus dreifach negativ beantworten:

1. Ist Husserls transzendentales Bewusstsein ein einheitliches,
oder sogar ein einheitsstiftendes Ich (wie bei Kant)? Nein, es ist ein
Erfahrungsfeld ohne garantierte Einheitlichkeit.

2. Ist das reine Ich der Ideen I ein Einheitsprinzip im Sinne Kants?
Nein, es ist lediglich ein eidetisches Strukturelement des intentionalen
Aktes.

3. Ist das reine Ich der Ideen I der Grund der erfahrbaren Einheit-
lichkeit des Bewusstseins? Nein, denn der Grund dieser Einheitlichkeit
wurde in den Analysen zur Lingsintentionalitit bereits Jahre zuvor
entdeckt.

2. Das Ur-Ich in der genetischen Phinomenologie
2.a. Das Ur-Ich der Bernauer Manuskripte Nr. 14 und 15

Nun komme ich zu den Positionen der genetischen Phdanomenologie, in
denen die Bestimmungen des Ich weiter diskutiert werden. Der Aus-

16 Z.B. in §32 der Cartesianischen Meditationen.

172

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

druck »Ur-Ich« findet sich meines Wissens zum ersten Mal in einigen
Manuskripten aus der Bernauer Zeit, d.h. um 1917/18. Aber die Be-
deutung des Ur-Ich ist von Anfang an mehrdeutig.

In dem Text Nr. 15 der Bernauer Manuskripte aus dem Jahr 1918
geht es um die Aufkldrung der Wesensstruktur des urspriinglich kon-
stituierenden Lebensstroms. Auf der hyletischen Seite gibt es hier
immer neue und zufillig auftretende Impressionen, aber nicht nur
dies: »In eins damit und korrelativ ist ein einziges Ur-Ich zum Strom
gehorig, nicht zufillig eintretend wie ein objektives Datum, sondern
notwendig dabei als numerisch einziger Subjektpol von Ichaffektionen
und Ichverhaltungsweisen [...]«"7. Hier miissen wir aber die Ebenen
der Konstitution in der Untersuchung sorgfiltig beachten. Denn dieses
Ur-Ich ist — anders als das reine Ich der Ideen I — kein Subjektpol, der
auf der Ebene des intentionalen Aktes korrelativ zum Gegenstandspol
wire, sondern hier geht es um ein Korrelat auf der tieferen Ebene der
Uraffektion im hyletischen Strom.

Leider benutzt Husserl in diesem Kontext nicht diese scharfen
begrifflichen Unterscheidungen. So teilt das Ur-Ich des Urlebensstroms
durchaus einige der Charakteristika des reinen Ich, vor allem deshalb,
weil es ebenfalls ein eidetisch zu bestimmendes Strukturelement von
Affektionen und Verhaltungen ist: Es ist eidetisch-apriori, d.h. not-
wendig, es ist auflerdem eidetisch-identisch (Hua XXXIII, 286). Es darf
sogar ein »ewiges< Ich« (ebd.) genannt werden, ein »allzeitliches Indi-
viduume (ebd.) und sogar »numerisch einziger Subjektpol« (ebd.).1s

17 Husserl: Die Bernauer Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein (1917/18). Hrsg. von
R. Bernet und D. Lohmar. (Hua XXXIII). Dordrecht/Boston/Lancaster 2001, 286.

18 Die Begrifflichkeit vom Ich als »Subjektpol« findet sich aber nicht nur auf der tiefen
Ebene des inneren Zeitbewusstseins, sondern auch auf der Ebene der intentionalen Akte
wieder. So wird die Polarisierung des intentionalen Erlebnisses, die sich schon bei der
eidetischen Analyse des »reinen Ich« in den Ideen I aufweisen lief}, von Husserl spiter
noch einmal klarer begrifflich bestimmt. In einem Text aus den Jahren 1920/21 bezeich-
net er das reine Ich der Ideen I ausdriicklich als einen »Ichpol«, dem ein »Gegenstands-
pol« gegeniibersteht: »Ein Bewusstsein und darunter ein Aktbewusstsein hat aber noch
einen Gegenpol. Das Gerichtetsein auf den Gegenstandspol ist Gerichtetsein des Ich >im<
Bewusstsein auf diesen Pol. Und auch dieses Ich ist nur ein Pol.« (Husserl: Zur Phino-
menologie der Intersubjektivitit. I1. Teil. Hrsg. von I. Kern (Hua XIV), Den Haag 1973,
Text. Nr. 2, 27). Das Ich ist ein »Subjektpol« im Gegensatz zum »Gegenstandspol« (Hua
X1V, 29, 51, 316). Der eidetisch gegebene identische Ichpol ist »das Zentrum der Affek-
tionen und Aktionen« (Hua XIV, 28). Damit wird auch der Charakter des Ich als blof3es
Funktionszentrum deutlicher: »Wir haben so ein identisches Ich, das aber nichts fiir sich
ist, an und fiir sich, abstraktiv betrachtet, vollig leer ist an Inhalt, an und fiir sich be-

173

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

Die Zeitbestimmung des Ur-Ich als »allzeitlich« ldsst sich verstandlich
machen, wenn man die Tatsache beriicksichtigt, dass es einerseits »nu-
merisch einzig« ist, dass es aber dennoch an jeder zufilligen Stelle der
Zeit als dieses selbe (mit seinem je verschiedenen, jetzt gerade konsti-
tuierten Gegenstand) auftreten kann. Jeder konkrete Ich-Akt hat sein
zeitliches Sein an einer bestimmten Stelle, dagegen gilt: »Das Ich aber,
das sich so verhilt, ist identisch«, obwohl in dem Inhalt des jeweiligen
Aktes nichts Identisches geblieben ist.!?

In anderen Manuskripten aus der Bernauer Zeit zeigt sich klar,
dass der Begriff des Ur-Ich in verschiedenen Weisen verwendet wird.

Sehr deutlich wird dies in einem kurzen Text aus der Bernauer
Zeit: Hier wird das Ur-Ich als Bezeichnung fiir den animalischen An-
fangszustand des empirischen Ich verwendet.?® Es ist eigentlich noch
kein richtiges Ich mit seinen Habitualititen, sondern es ist das, was wir
Ich nennen, bei der »Ich-Geburtg, d.h. ganz am Anfang der jeweiligen
Erfahrungsgeschichte des Menschen: »Jedes empirische Ich fiangt als
Ur-Ich an, also jedes (ist) vollig identisch bis auf die ihm vorgegebene
Hyle und die Art ihrer Verteilung in der immanenten Zeit. Danach
entwickelt sich jedes Ur-Ich anders als jedes andere.« (Hua XIII, 407).2!
Es ist die Bezeichnung fiir den Anfangspunkt bzw. Anfangszustand,
von dem aus der Mensch seine Welt kennenlernt. Diese Ur-Ich hat
noch keine bestimmten Erfahrungen, denn es muss sie alle erst erwer-
ben.? Es ist demnach eigentlich noch gar nicht Ich zu nennen, sondern
lediglich >Vor-Ichs, d. h. ein Ich, mit dem die Erfahrungs-Geschichte des
Ich allererst anfingt.

2.b. Das Ur-Ich in den C-Manuskripten

In der spiteren genetischen Phinomenologie, insbesondere in den Car-
tesianischen Meditationen, kommt dann das Ich meistens unter dem

trachtet nur das spezifisch Eigene und Allgemeine hat, Funktionszentrum iiberhaupt zu
sein.« (Hua XIV, 29).

19 Vgl. hierzu auch die Darstellungen des Textes Nr. 14 in Hua XXXIIL

20 Vgl. Text Nr. 15 (Bernau 1918) in Husserl: Zur Phianomenologie der Intersubjektivi-
tit. 1. Teil. Hrsg. von L. Kern (Hua XIII). Den Haag 1973.

21 Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Husserliana Bd. XIII, XIV, XV,
Hrsg. von Iso Kern. Den Haag 1973.

22 Vgl. Hua XIII, 408.

174

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

wiederum neuen Gesichtspunkt des Erfahrungserwerbs, der erhalten-
den Sedimentation und der Modifikation der gemachten Erfahrungen
in den Blick. Das Ich — und zwar sowohl das mundane als auch das
transzendentale Ego — wird jetzt begriffen als Habitualititen-Ich, in
dem die Erfahrungen und Entscheidungen seines bewussten Lebens
weiterwirken. Es wird mit Entscheidungen und mit Erfahrung angerei-
chert gedacht und damit individualisiert und personalisiert. In den Car-
tesianischen Meditationen gewinnt das Ich auch nach der transzenden-
talen Reduktion durch die Erfahrungsniederschlige eine personliche
Geschichte.

Umso mehr wundert es uns, wenn in Texten, die nicht viel spéter
entstanden sind, namlich im September 1931, wieder das Ur-Ich dis-
kutiert wird. Aber der Kontext ist jetzt wiederum ein anderer. Das Ich
wird in den sogenannten C-Manuskripten nimlich im Rahmen der
»Reduktion auf die lebendige Gegenwart« ausgelegt.> Dennoch ist
das Ich als Residuum dieser Reduktion keineswegs bereits frei von al-
len Naivititen. So ist es immer schon auf eine Welt, andere Personen
und die Gegenstiande in dieser Welt bezogen.

Was der Kenner der Husserlschen Zeitanalysen aber in den spiten
C-Manuskripten sofort vermisst, ist die tiefere Ebene der sogenannten
»formalen Zeituntersuchungenc, wie sie vor allem in den Vorlesungen
und in den Bernauer Manuskripten versucht wurde: Wie konstituiert
sich im komplexen Ineinander von anstromender Hyle und den Leis-
tungen des Subjekts, allen voran der Retention, der Ursprung von Dau-
er? Die C-Manuskripte tun offenbar so, als ob diese Probleme schon
alle erledigt seien, und fangen auf dem Boden der Reduktion auf die
lebendige Gegenwart an, auf das zu reflektieren, was ich »jetzt« — also
in Konzentration auf die lebendige Gegenwart — als Gegenstand in der
Welt zu haben vermeine.

Einerseits ist der Riickgang auf die lebendige Gegenwart also ein
radikaler Anfang bei einer scheinbar nicht weiter zu hintergehenden
Form der Erfahrung. Aber dennoch lauert hier iiberall die Gefahr unbe-
merkter Naivititen, denn das Ich der lebendigen Gegenwart, das schon
Welt hat, ist noch keineswegs verstanden. Husserl ermahnt sich selbst

3 Die Reduktion auf die lebendige Gegenwart wird von Husserl gelegentlich auch als
ein Aquivalent zur transzendentalen Reduktion interpretiert, hiermit ist aber ihr Sinn
sicher nicht voll erfasst (vgl. Husserl: Texte zur Phianomenologischen Reduktion. Hrsg.
von S. Luft (Hua XXXIV). Dordrecht/Boston/London 2002, Text Nr. 11, 185-188, = C 3,
Bl 3-4).

175

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

in Text Nr. 20 (Hua XXXIV, vom Sept. 1931), dass man »jeder Ver-
suchung widerstehen [muss], fiir mich in diesem unverstandenen welt-
konstituierenden Sein irgendetwas in Anspruch zu nehmen, was selbst
wieder in einer Verkettung und Grundbegriindung von Leistungen aus
mir und durch mich zur Geltung kommt.« (Hua XXXIV, 299)

Er folgert daher: Wir konnen offensichtlich »die phanomenologi-
sche Reduktion nicht abschliefSen damit, dass ich die Welt einklamme-
re«, sondern ich muss an diesem transzendentalen Leben »selbst trans-
zendentale Reduktion iiben, ndmlich alle mir naiv auferlegten
Apperzeptionen einklammern, die selbst schon fundierte Leistungen
sind.« (Hua XXXIV, 2991.) Das Ich der lebendigen Gegenwart ist also
noch in vielen Hinsichten naiv. Husserl schreibt: »Das naiv gewonnene
transzendentale Ich muss selbst wieder einer transzendentalen Reduk-
tion unterworfen werden« (Hua XXXIV, 300, Anm. 1). Aber diese
zweite Reduktion kann keine blofle Wiederholung oder Verdoppelung
der ersten Reduktion sein. Im Gegenteil, wir miissen die erneute Ver-
tiefung der Reduktion anhand der von uns entdeckten, noch naiv vo-
rausgesetzten bzw. »naiv auferlegten Apperzeptionen« vornehmen, die
noch »fundierte Leistungen« sind. Das setzt aber voraus, dass wir sol-
che Naivititen auch finden kénnen bzw. schon gefunden haben. In dem
hier zitierten Text Nr. 20 nennt Husserl vor allem die Zeitlichkeit der
Welt, auf die wir uns — als vermeinte — auch in der transzendentalen
Reduktion beziehen. Die Konstitution der Zeit dieser Welt, die ausgeht
von dem »Jetzt« der lebendigen Gegenwart, verlangt daher zu ihrem
vollen Verstindnis einen Riickgang auf eine »Urzeitigung« (Hua
XXXIV, 300). Diese Urzeitigung wird von Husserl mit dem Hinweis
auf die Urstufe des »reellen Lebens« charakterisiert, in der man un-
schwer die Analysen der Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins zur Konstitution von sinnlichen Daten mit ihrer
Dauer wiedererkennen kann. Das transzendentale Ich der lebendigen
Gegenwart ist demnach noch naiv im Hinblick auf tieferliegende Syn-
thesen, und daher muss ein Riickgang auf jene Erlebnisschichten erfol-
gen, die die Zeit der Welt noch nicht erreicht haben. Aber dies ist ledig-
lich eine der vielen Richtungen der noch notwendigen Arbeit an den
Naivititen des Ich der Reduktion auf die lebendige Gegenwart.

Das Ur-Ich ist also jeweils im Hinblick auf eine bereits entdeckte
Naivitit eines »Ich« hin als solches bestimmt, und es kann daher auch
immer wieder neue Arten des Ur-Ich geben, und zwar je nachdem,
welche Naivititen sich noch entdecken lassen.

176

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

2.c. Das Ur-Ich in der Krisis (§§52-54)

Die Darstellung des Ur-Ich in den §§52-54 der Krisis dreht sich einer-
seits um das ungekldrte Verhiltnis von mundanem und transzenden-
talem Ich, andererseits um die Frage, wie denn das »Ich-bin« fiir mich
evident wird, d.h. wie und was sich darin wirklich selbst zeigt. Das
erste Thema einer solchen Untersuchung ist die Paradoxie, in die man
zwangsldufig zu geraten scheint, wenn man einerseits das mundane Ich
als Teil der Welt begreift, andererseits das transzendentale Ich als das
letzte Subjekt der Konstitution der Welt versteht: Ein Teil der Welt
(d.h. das mundane Ich) konstituiert die ganze Welt — und das scheint
paradox zu sein.

Am Ende des §53 konstatiert Husserl, dass eine wirklich radikal
anfangende transzendentale Phianomenologie fast unvermeidlich
(»notwendig«) an ihrem Anfang mit naiven Evidenzen beginnen muss.
Unbemerkte Naivititen stellen sich jedoch nach und nach immer wie-
der heraus, d. h. sie konnen bemerkt und dann auch vermieden werden.

In §54 wendet Husserl diese Einsicht auf das Ich in der transzen-
dentalen Reduktion an und stellt fest, dass auch sein eigenes bisheriges
Vorgehen im Text der Krisis mit einer gewissen Naivitit behaftet war.
Die bemerkbare Naivitit besteht hier darin, dass er die Frage der Kon-
stitution der Intersubjektivitit in diesem Text bisher nicht thematisiert
hat. Fiir den kundigen Leser ist es sofort sichtbar, dass Husserl im Text
der Krisis bis zum §54 vermieden hat, die Fragestellung der 5. Carte-
sianischen Meditation nach der Konstitution des Anderen aufzuneh-
men. Er war also so vorgegangen, als ob mit der transzendentalen Re-
duktion schon eine Gemeinschaft von transzendentalen Ichen erreicht
sei. Auf diese Weise ist aber ein gewisser Bedeutungswandel im Sinn
des transzendentalen Ich vorgenommen worden: Wir verstehen dieses
Ich als »ein« Ich — d.h. als Ich in der Einzahl — und stellen es somit
diesem Sinn nach schon anderen, gleichberechtigten Ichen an die Seite,
d.h. in eine Gemeinschaft.

Gegen diese Naivitdt wendet Husserl nun eine Vertiefung bzw.
Radikalisierung der Epoché auf, die er »radikale Epoché« nennt.* Er
versucht also, genau diese verbliebene Naivitidt aufzuheben. Die radi-
kale Epoché bringt uns erst in die »einzigartige philosophische Einsam-
keit« (Hua VI, 188) des Ich, das nun kein numerisch einziges mehr ist

% Vgl. Hua VI, 182 und 184.

177

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

im Zusammenhang mit vielen anderen, sondern es ist jetzt ein anony-
mes Ich ohne numerische Bestimmung. Diese Vertiefung der Redukti-
on hebt den Sinn aller Personalpronomina auf und damit den Sinn aller
Mit-Personen. Das »Ur-Ich«, wie dieser letzte, absolut gegebene Erfah-
rungsboden jetzt genannt wird, ist nicht mehr deklinierbar, es ist nicht
mehr »mein Ich« gegeniiber »deinem Ich«. Dennoch hat es noch einen
guten Sinn, hier von Ich zu sprechen.

Dem Resultat nach hat uns der Riickgang auf das Ur-Ich also in die
Primordialsphire gefiihrt, genauso wie die primordiale Reduktion der
Cartesianischen Meditationen. Auf dem so erreichten Grund wird
dann die »erste Gegenstandssphire«, die primordiale Natur konstitu-
iert und dann der Sinn des Anderen, als eines anderen Ich (Hua VI,
189). An anderer Stelle nennt Husserl den Riickgang auf die Primordi-
alsphire auch eine »Epoché in der Epoché« (Hua VI, 262).

Husserl versteht diesen Riickgang auf die im Argumentations-
gang der Krisis bis zu diesem Punkt noch nicht thematisierte Primordi-
alsphire als eine Vertiefung der transzendentalen Reduktion. Sie ver-
tieft die Radikalitdt der bisherigen Reduktion und fiihrt uns auf eine
bislang unthematisierte und zunichst noch unverstandene, gemein-
schaftliche Dimension des Ich, die bislang noch unbemerkt und naiv
als Geltungsboden gedient hat.

Diese immer radikalere Methodenkritik ist fiir die Zeit nach 1930
sehr charakteristisch. Der Philosophierende der transzendentalen Be-
sinnung muss seine Radikalitdt immer wieder steigern, indem er solche
Naivititen iiberwindet. Das Ziel ist es, die urquellend fungierende Sub-
jektivitit aller Konstitution zu erreichen.?

Man darf aber bei aller Begeisterung auch nicht zu optimistisch
sein, dass das Ziel des von Naivititen vollig freien Ur-Ich wirklich zu
erreichen ist: Die Primordialreduktion deckt zweifellos eine Naivitdt
auf. Aber dennoch: Sie geht lediglich von einer Stufe der Naivitit zu
einer weniger naiven Stufe iiber, und diese konnte dennoch immer
noch unbemerkte Voraussetzungen enthalten, welche dann in weiteren

%5 Dieses Ziel wird in der Diskussion von Kant ausdriicklich formuliert. Husserl will:
»die Einsicht erwecken, dass eine Transzendentalphilosophie um so echter ist, um so
mehr ihren Beruf als Philosophie erfiillt, je radikaler sie ist; schliefSlich, dass sie iiber-
haupt zu ihrem wirklichen und wahren Dasein allererst kommt, zu ihrem wirklichen
und wahren Anfang, wenn der Philosoph zu einem klaren Verstindnis seiner selbst als
der urquellend fungierenden Subjektivitit sich durchgerungen hat« (Hua VI, 102).

178

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

Schritten aufzudecken wiren usw., die wieder zu neuen Varianten des
Ur-Ich fiihren.

Man fragt sich, wozu all dieses Hin und Her mit dem Begriff des
Ich und am Ende auch mit dem Begriff des Ur-Ich gefiihrt hat. Hat sich
wirklich ein Ergebnis abgezeichnet, das iiber die grundlegenden Ein-
sichten der Reflexionen zur Zeitkonstitution hinsichtlich der Einheit-
lichkeit des Bewusstseinsstroms hinausgefiihrt hitte? Ich personlich
glaube, dass die wesentlichen Einsichten bereits darin bestehen, dass
sich das Bewusstsein immer in einer erlebten Weise (d. h. nicht gegen-
standlich) selbst bewusst ist und dass in diesem Erleben zugleich auch
die Einheit dieses Bewusstseins erlebt wird. Dies sind aber bereits die
Einsichten von 1908/09 iiber die Lingsintentionalitdt und den beson-
deren Charakter der begleitenden inneren Wahrnehmung. Was iiber
diese grundlegenden Eigenschaften des Ich als Bewusstsein hinausgeht,
wird dann nur noch im Hinblick auf die Betrachtung des Ich als indivi-
duelle Person gewonnen. Diese Richtung der Reflexion fiihrt dann zu
der Konzeption des Habitualititen-Ich in der spiten genetischen Pha-
nomenologie.

Ich hoffe, dass es in meiner Darstellung deutlich geworden ist,
dass der Begriff des Ur-Ich nicht einheitlich und einfach ist. Mein Ein-
druck ist, dass es wenigstens drei verschiedene Kontexte der Verwen-
dung dieses Begriffs gibt.

1. Es gibt eine Variante des Ur-Ich aus den Jahren 1917/18, das in
den Texten Nr. 14 und 15 der Bernauer Manuskripte vorgestellt wird
und das sich noch im Bereich des »reinen Ich« der Ideen I bewegt, das
durch Wesensbetrachtung als Strukturbestandteil aller Akte aufgewie-
sen werden kann.

2. Es gibt eine weitere Variante des Ur-Ich in den C-Manuskripten
aus den Jahren 1929-1934, die in einem anderen Kontext steht, der
durch die Zugangsweise der lebendigen Gegenwart gekennzeichnet ist,
d.h. von einem Erlebnisbereich individueller, konkreter Dinge in der
Welt. Hier beginnen wir bereits mit der schon etablierten Beziehung
eines »Ich« auf die Welt und die Dinge in ihr sowie auf andere Per-
sonen. Daher scheint es in den C-Manuskripten zunichst so, als ob alle
die wichtigen und ergebnisreichen Untersuchungen der tieferen Ebe-
nen der Konstitution keine Bedeutung mehr hitten. Dies betrifft be-
sonders die Analysen zur passiven Synthesis, die Analysen der Vor-
lesungen iiber die Phianomenologie des inneren Zeitbewusstseins, die
der vorpridikativen Erfahrung und der Primordialsphire. Dennoch

179

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Lohmar

werden diese Analysen der tieferen Stufen der Konstitution nicht ein-
fach vergessen. Aber wenn sich der Blick von dem transzendentalen
Ich, das schon einen Weltbezug (in Klammern) hat, auf Vorstufen und
tiefere Leistungsschichten zuriickwendet, dann kénnen diese nur noch
einem »Ur-Ich« zugehoren.

3. In der Krisis steht das Ur-Ich in derselben methodischen Funk-
tion, aber wieder in einem anderen Kontext: Die transzendentale Re-
duktion ist vollzogen, aber das transzendentale Ego ist hier noch naiv
als ein numerisch »einzelnes« transzendentales Ego neben anderen
transzendentalen Egos vorgestellt. Daher muss der Blick auf die vo-
rausgesetzte Konstitution des Anderen geworfen werden. Erst nach
der primordialen Reduktion gelangen wir zu einem transzendentalen
(letztlich fungierenden) Ich, fiir das die Einzahl keine Bedeutung mehr
hat. Natiirlich kann es jetzt nicht im gleichen Sinne Ich heiflen, son-
dern es muss ein non-numerisches vor-gemeinschaftliches Ich ohne
Personalpronomen sein, das hier — also in dieser Richtung der Betrach-
tung — wieder ein Ur-Ich genannt wird. Dieses Mal definiert es sich
durch die Aufgabe der Konstitutionsanalyse der Anderen in meiner
Primordialsphire.

Das Ur-Ich ist demnach in der spiten genetischen Phinomenolo-
gie jeweils ein Ich, das im Hinblick auf die Aufklirung einer bestimm-
ten, bemerkbaren Naivitdt bestimmt ist. Daher gilt: Es ist kein Ich, das
hypostasiert wird oder das Erbe des Kantischen »ich denke« antreten
kann. Es hat seine bestimmte Bedeutung immer nur im Kontext be-
stimmter Konstitutions-Analysen.

In gewissem Sinn kénnte man das Ur-Ich daher einen »operativen
Begriff« nennen, der seine Bedeutung jeweils im verianderten Kontext
auch verdndert. Meiner Ansicht nach ist diese Eigenschaft aber eher
eine Tugend von deskriptiven Begriffen, die uns helfen sollen, gegebe-
ne Erfahrungen zu benennen und es Anderen zu erméglichen, diesel-
ben Einsichten zu gewinnen. Sie eignen sich aber genau deshalb auch
nicht fiir die Beantwortung der klassischen, metaphysischen Fragen.

180

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der
Vernunft

Thomas Nenon (Memphis)

Die beiden letzten Werke Husserls aus den 30er Jahren, nimlich der
Wiener Vortrag und die Krisis-Schrift,! berufen sich auf eine Krise:
eine europdische Krise, eine Krise innerhalb der Wissenschaften und
in Bezug auf sie; Husserl nennt sie auch eine Krise in Bezug auf die
Aufgabe und die Moglichkeiten der Philosophie. Fiir ihn stellen sie alle
Symptome der gleichen Krise dar, weshalb er am Anfang und am
Schluss dieser Werke sie auch als die Krise der » Vernunft« bezeichnet,
als eine Krise in Bezug auf die Beschaffenheit, Moglichkeiten und
Grenzen der Vernunft selbst (Hua VI 7, 10, 13, 273, 319 u. 347).
Grundsitzlich vertritt Husserl in diesen Werken die Ansicht, dass das
neuzeitliche westliche Denken (»européisch« heif$t es bei ihm) eine
fatale Wendung vollzogen hat, indem es sich an einem technisch pro-
duktiven, aber philosophisch viel zu engen Begriff der Vernunft orien-
tiert hat, der die Moglichkeit einer verniinftigen philosophischen Dis-
kussion der normativen, sozialen, ethischen und praktischen Fragen
ausgeschlossen hat, die von den modernen Natur- und empirischen
Sozialwissenschaften nicht gelost werden konnen. Husserls eigene
Darstellung dieser Krise wirkt manchmal etwas missverstindlich — ge-
rade wegen der Ambiguitit des Begriffs der Vernunft und folglich we-
gen Husserls Verwendung des Begriffs der Rationalitit, den er an man-
chen Stellen auf die unangemessene und schicksalhafte Einschrinkung

! »Die Krisis des europiischen Menschentums und die Philosophie« (vorgetragen 1935)
und Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phianomeno-
logie (teilweise verdffentlicht 1936), beide abgedruckt in Band VI der Husserliana (im
Folgenden: Hua), hrsg. von W. Biemel. Den Haag 21962 (der Vortrag ebd. 314-348, die
Schrift 1-276). Zitate von Husserl beziehen sich im Folgenden auf die Husserliana-Edi-
tionen — mit Ausnahme der Ideen I, sieche dazu Fn. 4.

181

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

dessen bezieht, was die Vernunft ist und sein kann, an anderen Stellen
dagegen auf das Projekt der Philosophie selbst und das Ziel der euro-
pdischen Menschheit, die viel weitergehen als das engere Projekt der
modernen Naturwissenschaft. In den Originaltexten ist es schwierig,
diese beiden Bedeutungen von Rationalitdt terminologisch auseinan-
derzuhalten, und in englischsprachigen Ubersetzungen kommt es voll-
ends durcheinander. Man kann dennoch feststellen, dass Husserl den
engeren, an der modernen Naturwissenschaft orientierten Begriff der
Vernunft meistens mit dem lateinischen terminus »ratio« oder mit den
verwandten termini »Rationalitit« oder »Rationalismus« bezeichnet
(z.B. Hua VI, 18{f. in seiner Darstellung des Ursprungs der neuzeitlich
mathematisch angelehnten Naturwissenschaft), den umfassenderen
und seiner Meinung nach angemesseneren Begriff hingegen mit dem
deutschen Wort »Vernunft« (z.B. in den §§2-6 bei der Beschreibung
der traditionellen Rolle der Philosophie, aber auch Hua VI, 275, 329
und 337). Es wire nicht ganz falsch zu behaupten, dass die grundsitz-
liche Absicht dieser beiden Werke in der Aufforderung besteht, die
Vorstellung von der Rationalitdt als dem blofsen »Rationalismus« zu
iberwinden zugunsten einer anderen Konzeption der Rationalitdt in
einem urspriinglicheren und weiterem Sinne der »Vernunft«.2 Des-
wegen auch der Titel, den ich gewihlt habe — denn Husserls positive
Bestimmung der Vernunft ist tatsichlich »antirationalistisch«, wenn
man unter »Rationalitit« vornehmlich den neuzeitlichen Rationalis-
mus versteht.

Im Folgenden mochte ich darlegen, wie Husserls Verwendung des
Terminus in diesen beiden Spitwerken sich demgegeniiber am positi-
ven Sinn des » Vernunft« orientiert, den er von Franz Brentano iiber-
nommen und insbesondere in den Ideen I und in den Kaizo-Aufsdtzen
aus den 20er Jahren weiterentwickelt hat. Ich werde auch zu zeigen
versuchen, dass man durch ein besseres Verstindnis dieser etwas un-
gewohnlichen Bestimmung des Vernunftbegriffs Husserls spite
Schriften besser versteht. Ein richtiges Verstdndnis seiner Bestimmung
der Vernunft kann zugleich helfen, Husserls Gesamtprojekt anders als
diejenigen Kommentatoren zu verstehen, die in Husserl nur einen

2 Man denke hier an die Parallele zu Heideggers Aufruf in seinen fritheren und mitt-
leren Werken, auf die urspriinglichere (griechische) Bedeutung von philosophischen
Begriffen zuriickzukommen, die durch die Ubersetzung ins Lateinische verunstaltet
und verschiittet wurde.

182

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

Descartes des 20. Jahrhunderts gesehen haben.?> Dabei wird sich he-
rausstellen, dass Husserl in einem entscheidenden Sinne grundlegende
Kritik an der Modernitit geiibt hat — nicht, um eine postmoderne Po-
sition jenseits der Unterscheidung von Vernunft und Unvernunft zu
suchen oder um den traditionellen Sinn der Vernunft zu untergraben,
sondern um eine verschiittete, seiner Meinung nach urspriinglichere
Bestimmung der Vernunft wieder in Erinnerung zu rufen, die es der
Philosophie mdglich machen soll, ihre traditionelle Rolle in einer Wei-
se wieder auszuiiben, die von der falschen, viel zu engen, modernen
Vorstellung der Rationalitdt als Rationalismus verhindert wird.

Teil IV von Husserls grofsem systematischem Werk, den Ideen I, tragt
die Uberschrift »Vernunft und Wirklichkeit«. Etwas befremdlich ist
aber, dass der Begriff der Vernunft hier wenig oder gar nichts mit der
traditionellen — und auf Deutsch heifst das meist: der Kantischen oder
Hegelschen — Bestimmung dieses Begriffs zu tun hat. Im folgenden
mochte ich zuerst beschreiben, wie Husserl diesen Begriff in den Ide-
en I entwickelt, und dann durch Hinweise auf andere Werke, insbeson-
dere die Kaizo-Aufsitze, zeigen, dass der Begriff der Vernunft bei Hus-
serl sich zwar von Brentanos Bestimmung des Begriffs in seinem Werk
Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889) ableitet, aber einen
eigenen Sinn bekommt, der tiber Brentano hinausgeht. Es wird sich
herausstellen, dass Husserl die typischen neuzeitlichen Auffassungen
vom Wesen der Vernunft deutlich ablehnt, da er die Vernunft gerade
nicht als ein intellektuelles Vermdgen auffasst und noch weniger damit
einverstanden ist, der modernen Tendenz zu folgen, die Vernunft (ra-
tio) auf eine Art ratiocinatio oder Kalkiil zu reduzieren. Im Gegenteil,
ein Hauptthema des Wiener Vortrags und der Krisis-Schrift liegt gera-
de in der Bekampfung dieser Tendenz.

3 Ich denke hier etwa an Richard Rorty, Hubert Dreyfus u.a., die eine Geschichte der
Philosophie des 20. Jahrhunderts konstruieren, die Husserl und Descartes auf der einen
Seite Heidegger und anderen angeblich weniger rationalistischen, praktisch orientierten
Figuren gegeniiberstellt.

183

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon
Il

Man konnte den Vierten Teil der Ideen I als Husserls Auseinanderset-
zung mit der Frage beschreiben, die traditionell als die Frage nach der
»Objektivitdt« der Erkenntnis gestellt wurde: der Frage nach dem Ver-
hiltnis zwischen einem Erkenntnisanspruch und dem Gegenstand, auf
den er sich bezieht, oder — um die Terminologie zu verwenden, die
Husserl statt dessen bevorzugt — nach dem Verhiltnis zwischen Bedeu-
tungsintentionen und deren méglichen Erfiillungen. Wir erinnern uns,
dass Husserl in den Logischen Untersuchungen die traditionelle Frage
nach der Ubereinstimmung zwischen der Erkenntnis und ihrem Ge-
genstand in eine ganz andere Fragestellung umgewandelt hat. In der
V. Untersuchung hat Husserl das Thema der Gegenstiandlichkeit im
Verlauf seiner Analyse der Bedeutungsintentionen eingefiihrt, durch
die wir uns auf Gegenstinde intentional beziehen, so dass aus phiano-
menologischer Perspektive die »Gegenstinde« immer als Gegenstinde
der moglichen oder aktuellen Intention betrachtet werden, durch die
sie vom Bewusstsein jeweils vorgestellt werden. Der Philosoph weif3,
dass das, was wir im Alltag geradehin und ohne darauf zu reflektieren
die Gegenstinde nennen, in Wahrheit immer »intentionale Objekte«
sind. Das heif3t weder, dass es keinen dieser Intention entsprechenden
wirklichen Gegenstand gibt, noch dass dieser Gegenstand — falls er
existiert — nicht genauso beschaffen sein kann, wie die Intention ihn
vermeint, sondern nur, dass jedes Mal, wenn wir von einem wirklichen
oder nicht wirklichen Gegenstand sprechen oder ihn auch nur denken,
irgendeine Intention besteht, wodurch unser Bewusstsein auf diesen
Gegenstand gerichtet ist. Die Frage nach seiner Wirklichkeit und die
Frage, ob er wirklich so ist, wie wir ihn intendieren, wird in der VL
Logischen Untersuchung als die Frage nach der moglichen Erfiillung
dieser Intention gestellt. Allgemein anerkannt ist nun auch, dass einer
der grofiten Beitridge Husserls zur Philosophie des 20. Jahrhunderts in
seiner Einsicht besteht, dass die Erfiilllung von Intentionen vermittels
der Anschauung in einem weiten Sinne erfolgen kann, die nicht nur die
Evidenz der sinnlichen Wahrnehmung einschlief3st, sondern auch viel-
faltige Erfahrungen umfasst, die als angemessenes »Sehen« oder »Ein-
sehen« des vermeinten Sachverhalts gelten konnen, so dass die Inten-
tion als erfiillt, d.h. bestdtigt gilt, z.B. die Durchfiihrung eines
mathematischen Beweises oder die Einsicht in das Bestehen nicht nur

184

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

von physischen Objekten — »Dinge« heiflen sie bei Husserl —, sondern
auch von Sachverhalten oder Werten.

Husserls Analyse des Wahrheitsphinomens in den Ideen I baut
auf seinem Ansatz in den Logischen Untersuchungen insofern auf, als
im Mittelpunkt weiterhin die Frage nach dem Verhiltnis von Intention
und Erfillung steht, aber in der neuen Terminologie von noesis und
noema. Auf die immer noch heftige wissenschaftliche Diskussion nach
dem Status vor allem des noema mdochte ich mich in diesem Zusam-
menhang nicht einlassen, aber zum Zwecke dieses Beitrags festhalten,
dass dieses Begriffspaar den Unterschied zwischen dem Akt des Inten-
dierens eines Gegenstandes (der noesis) einerseits und seinem korrela-
tiven intendierten Gegenstandsgehalt (noema) andererseits markiert —
ohne dass man notwendigerweise davon ausgehen muss, dass der Ge-
genstand selbst wirklich existieren muss und wirklich so beschaffen
sein muss, wie er intendiert wird. Festzuhalten ist auch, dass es gerade
das Noema ist, das sich als identisch mit dem wirklichen Gegenstand
im Fall einer erfiillten, d. h. bestitigten Intention erweist. Jede objekti-
vierende Intention zielt wesenhaft auf solche Erfiillung, aber nicht jede
Intention erreicht sie. So hat jede Intention ihren intentionalen Gegen-
stand, der aber nicht immer mit einem echten Gegenstand identisch
sein muss.

In den Ideen I fithrt Husserl die Diskussion dieser moglichen
Identitit oder — traditionell gesprochen — dieser moglichen Uberein-
stimmung unter dem Titel der » Vernunft«. Husserl fiihrt die Probleme
des »Vernunftbewusstseins« als korrelativ zur Bestimmung des Wirk-
lichkeitsbegriffs ein, denn gerade im Vernunftbewusstsein weist sich
die Wirklichkeit des Gegenstands oder des Sachverhalts aus (Hua 111/
1, 281).* Daher hingen fiir Husserl die Phanomene der Wirklichkeit,
der Wahrheit und der Vernunft aufs engste zusammen: »Im Bereich
der Logik, d.h. der Sitze, gehoren swahr-sein< oder swirklich-sein< und
>verniinftig ausweisbar-sein¢ prinzipiell zusammen« (Hua I11/1, 282).
Wenn wir dann die weitere Frage stellen, worin die verniinftige Aus-
weisung oder das Vernunftbewusstsein eines gesetzten Sinnes bzw.
Sachverhaltes besteht (um es »objektiv« auszudriicken) oder eines Sat-
zes (aus der korrelativen subjektiven Perspektive), dann besteht die

¢ Zitate aus den Ideen I beziehen sich im Folgenden auf Band I1I/1 der Husserliana,
aber die Seitenzahl bezieht sich auf die Originalausgabe von 1913, die in der Husserlia-
na-Ausgabe am Rand angegeben wird.

185

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

Antwort im Hinweis auf die Leistung der Einsicht, des »originir ge-
benden Bewusstseins« — Erfahrung aus erster Hand, kénnte man sa-
gen —, und diese besteht wiederum in nichts anderem als dem, was in
der VI. Logischen Untersuchung »Erfiillung« genannt wurde: »Der
Unterschied betrifft die Weise, wie der blofie Sinn, bzw. Satz [...] er-
tiillter oder nicht erfiillter Sinn und Satz ist.« (Hua III/1, 283)

Es sind natiirlich nicht alle Erfiilllungen gleich — gezielt wird auf
vollstandige, leibhaftige und originidre Gegebenheit, die » Anderssein
ausschlieft« (Hua I11/1, 285). Und nicht jede Erfiillung geniigt diesem
Anspruch — es konnen partielle, indirekte oder abgeleitete sein. Aber
das Vernunftbewusstsein ist die Bezeichnung fiir die grundsitzliche
Tendenz, addquate Erfiillung fiir das Gesetzte zu suchen, und als das
Ideal der vollkommenen und unwiderlegbaren Bestitigung oder Erfiil-
lung wird sie nicht nur in Verbindung mit dem Phéinomen der Wahr-
heit gebracht, sondern auch mit dem Streben nach Gewissheit bzw.
dem, was Husserl die »Urdoxa« nennt. »Es ist als eine phanomenologi-
sche Erkenntnis von grofiter Wichtigkeit zu betrachten, dass [...] Ver-
nunftbewusstsein tiberhaupt eine oberste Gattung von thetischen Mo-
dalititen bezeichnet, in der eben das auf originire Gegebenheit
bezogene >Sehen< (im extrem erweiterten Sinne) eine festbegrenzte
Artung ausmacht.« (Hua I11/1, 285 f.) Einige Sétze weiter fiigt er hinzu:
»Wahrheit ist offenbar das Korrelat des vollkommenen Vernunftcha-
rakters der Urdoxa, der Glaubensgewissheit.« (Hua II1/1, 290)

Die wesentliche Gerichtetheit des Bewusstseins auf endgiiltige
Bestiatigung bezeichnet Husserl auch mit dem Begriff der »Rechtheit«
(Hua I11/1, 289). Die Rechtheit besagt, dass das Setzen des Sachverhalts
zu Recht erfolgte, dass der Gegenstand oder der Sachverhalt so gesetzt
wurde, wie er gesetzt werden sollte — weshalb die Diskussion um das
Phinomen, das in der Neuzeit unter dem Namen der »Objektivitit«
der Erkenntnis gefiithrt wurde, sich hier in den Ideen I um den Begriff
der Evidenz dreht (genauso wie in den Logischen Untersuchungen),
und das Ideal der Vernunft in Zusammenhang mit der Suche nach Evi-
denz diskutiert wird, welche subjektiven Bewusstseinsgestalten wie
Meinungen begriinden kann. Der Begriff der Rechtheit driickt den te-
leologischen Charakter der Vernunft aus, sowohl die inhérente Ten-
denz der Meinungen auf Bestitigung (oder allgemeiner gesagt: aller
setzenden oder thetischen Intentionen, die ungefihr den »objektivie-
renden« Intentionen der Logischen Untersuchungen entsprechen, auf
Erfiillung) als auch den wesentlichen Anspruch solcher Intentionen,

186

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

den Gegenstand so vorzustellen, wie er ist — einen Anspruch, der die
Norm ihrer Bewertung als erfolgreich oder erfolglos in sich birgt.

Wichtig ist aber auch, dass Husserl in §138 der Ideen I die Unter-
scheidung zwischen sinnlicher und kategorialer Anschauung aus der
VL. Logischen Untersuchung weiterdenkt und behauptet: »Jeder Regi-
on und Kategorie pritendierter Gegenstinde entspricht phdanomenolo-
gisch nicht nur eine Grundart von Sinnen, bzw. Sitzen, sondern auch
eine Grundart von originir gebendem Bewusstsein solcher Sinne und
ihr zugehorig ein Grundtypus origindrer Evidenz, die wesensmaflig
durch so geartete originire Gegebenheit motiviert ist.« (Hua I11/1, 288)
Die Einfiihrung des Begriffs der Region — mit ihrer je eigenen, ihr ent-
sprechenden Einstellung, ihren eigenen Grundkategorien, ihrer eige-
nen Gegenstandsart und ihrer eigenen Art der Evidenz — eréffnet die
Moglichkeit, vielfiltigere und viel subtilere Unterscheidungen zu ma-
chen als nur die zwischen Gegenstinden der Sinne (Dingen) und kate-
gorialen Objekten (Sachverhalten). Zwar hatte Husserl schon in den
Logischen Untersuchungen differenziertere Unterscheidungen als nur
diejenige zwischen sinnlichen und kategorialen Gegenstinden ange-
deutet, aber in den Ideen I wird er sehr explizit in bezug auf die Viel-
zahl und Vielschichtigkeit der Gegenstandbereiche (man denke etwa an
den Unterschied zwischen der Region der Natur (d. h. der bloflen Din-
ge) und der Region des Geistes, und innerhalb dieser an den Unter-
schied zwischen Gebrauchs- bzw. Kulturobjekten und Personen — oder
an den Unterschied zwischen diesen Gegenstandsarten, die alle phy-
sisch instantiiert sind, und der Region der idealen Objekte wie der
Zahlen und der logischen Prinzipien).

In §139 erlautert Husserl die Erweiterung des Evidenzbegriffs
und damit auch des Begriffs der Vernunft als Rechtheit iiber den theo-
retischen Bereich hinaus in die »axiologische« oder »asthetische« und
auch in die praktische Sphire. In beiden soll die Vernunft mit dem
»Charakter der Rechtheit« zusammenfallen, wonach die jeweilige In-
tention auf die Erfiillung durch die jeweils spezifische Art der Evidenz
gerichtet ist, die den Gegenstand idealiter als schon, angenehm oder
lobenswert, eine Handlung als gut oder bose ausweist: »Evidenz ist
aber keineswegs ein blofer Titel fiir derartige Vernunftvorkommnisse
in der Glaubenssphire (und gar nur in der des pradikativen Urteils),
sondern fiir alle thetischen Sphiren und insbesondere auch fiir die be-
deutsamen zwischen ihnen verlaufenden Vernunftbeziehungen.« (Hua
I11/1, 290) Jede dieser Sphiren ist einzigartig und hat ihre eigenen

187

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

Rechtfertigungsarten, die vielleicht einige Gemeinsamkeiten, aber
auch signifikante Unterschiede aufweisen, die alle ein Thema der phi-
nomenologischen Untersuchung darstellen kénnen.

Sowohl sachlich wie terminologisch folgt Husserl hierin, wie er in
einer aufschlussreichen FuSnote (Hua I11/1, 290) feststellt, Franz Bren-
tanos »genialer Schrift« Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis,® wo-
rin Brentano der Frage nach dem Ursprung und der Geltung ethischer
Normen anhand einer Analyse der Wahrheit von Aussagen iiber sie
und der Evidenz nachgeht, die die Rechtfertigung dieser Normen ge-
wihrleistet. Diese Rechtfertigung der Normen und der Urteile iiber sie
nennt Brentano deren »Rechtheit«.6 Auch in der Unterscheidung der
Vermégen in das theoretische, das axiologische und das praktische folgt
Husserl der Einteilung Brentanos, die dieser selbst auf Descartes zu-
riickfithrt,” die aber — wie Brentano selbst wohl weif3 — natiirlich viel
weiter in die Geschichte der Philosophie zuriickgeht.

Zusammenfassend konnen wir feststellen, dass Husserl den Be-
griff der Vernunft in den Ideen I als die Rechtheit einer thetischen In-
tention bestimmt, die durch die Einsicht oder die anschauungsmifige
Evidenz der Wirklichkeit eines Gegenstandes oder des Bestehens eines
Sachverhalts gewihrleistet wird, weshalb der Begriff der Wirklichkeit
in enger Beziehung zum Begriff der Wahrheit steht. Darin stimmt die-
se Bestimmung mit der Position der V. und VI. Logischen Unter-
suchung tberein, aber sie ist auch insofern weiter, als nicht nur der
Umfang der intentionalen Gegenstandsarten, die Husserl thematisiert,
sich erweitert hat, sondern auch die Arten der Intentionen, die unter
der allgemeinen Norm der Rechtheit oder RechtmafSigkeit stehen, wie
z.B. auch intentionale Stellungnahmen wie Werten und Wollen.

V.

In den Kaizo-Aufsitzen setzt sich diese Konzeption der Vernunft fort,
aber die Betonung verlagert sich von der Sphire theoretischer Urteile
auf die Frage nach der praktischen Vernunft iiberhaupt. Husserl eigene
Erfahrungen und die allgemeine Lage in Europa zeigten eine generell

Franz Brentano: Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889). Hamburg #1955.
Ebd. 16-19.
Ebd. 17.

N o @

188

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

anerkannte Unfihigkeit der europidischen Gesellschaften — aber auch
der Fortschritte in den Wissenschaften — die Einbriiche zu verhindern,
die Husserl und seine Zeitgenossen in und nach dem Ersten Weltkrieg
erleiden mussten. Dieses Versagen fiihrte Husserl nicht dazu, die Su-
che nach der Vernunft aufzugeben, sondern sie vielmehr als Teil einer
umfassenderen Aufgabe der individuellen und sozialen Erneuerung
aufgrund verniinftiger Reflexion und verniinftigen Handelns zu inten-
sivieren.

Als Personen, behauptet Husserl, sind die Menschen frei, sie ent-
scheiden sich und handeln nicht nur nach vorgegebenen kausalen Ge-
setzen, sondern aufgrund von Motivationen, die Priorititen setzen,
Entscheidungen bestimmen und Handlungen leiten. Wenn Husserl da-
zu auffordert, dies verniinftig zu tun, so verwendet er die in den Ideen I
entwickelte Terminologie und stellt die Frage nach der Vernunft als
Frage nach der Rechtheit sowohl von Meinungen wie auch von Werten
und Handlungen: »Und noch ein Wichtiges: Zu den Akten und ihren
Motivationen gehoren Unterschiede der Vernunft und Unvernunft, des
srechten< und >unrechten< Denkens, Wertens und Wollens.« (Hua
XXVII, 8) Verniinftig Werten und Handeln heif3t rechtes Werten und
Handeln. Das Streben nach der Vernunft besteht im Streben nach rech-
ten Werten, nach den Gegenstinden und Sachverhalten, die wirklich
wertvoll sind, und im Streben nach dem rechten Ziel des Handelns,
nach einer Einsicht in das wahrhaft Gute, das zum Leitfaden fiir das
Handeln dienen kann.

Die Suche nach der Rechtheit im Meinen, Werten und Wollen
wird auch als die Suche nach der »Echtheit« terminologisch festgehal-
ten (Hua XXVII, 11 u. 30). Es geht darum, das echt Wahre vom angeb-
lich Wahren, das echt Wertvolle vom scheinbar Wertvollen und das
echt Gute vom nur vermeintlich Guten zu unterscheiden. Dieses Stre-
ben nach Authentizitit hat nichts mit dem existentialistischen Begriff
der Eigentlichkeit zu tun, nach dem eine jede Wahl gleich ist, sofern sie
nur konsequent und bewusst oder eigens ergriffen wird. Sie ist viel-
mehr Brentanos Auffassung verpflichtet, es gebe giiltige und ungiiltige
Normen, so dass das Streben nach Echtheit in der Suche nach Normen
besteht, die tatsdchlich die Giiltigkeit besitzen, die sie beanspruchen —
die fiir Brentano die rechten statt die unrechten sind. Sowohl fiir Bren-
tano wie auch Husserl ist das Wissen um die Giiltigkeit der echten
Normen nicht angeboren, sondern durch Erfahrungen der Evidenz er-
worben, in denen sich das eine als gut Vermeinte als ein echtes Gut

189

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

erweist und anderes, nur scheinbar Gutes eben auch als solches und
damit als unechtes oder unwahres Gut zeigt. Beide Male dreht es sich
nicht bloff um personliche Priferenzen oder gesellschaftliche Konven-
tionen, sondern um Sachlagen, woriiber wir uns als Einzelne oder als
Gesellschaft irren kénnen. Husserl Vertrauen in die Fahigkeit der Ver-
nunft, das Echte vom Unechten zu unterscheiden, besagt, dass mit der
Zeit und aufgrund von Erfahrung verniinftige Menschen entdecken
konnen, ob sie richtig liegen oder nicht.

Fiir Husserl gilt das fiir alle Arten der theoretischen, axiologischen
und praktischen Stellungnahmen: »Andererseits hebt sich aber die
schauende Klarheit, die >Evidenz«, die >Einsicht< als Bewusstsein der
direkten Selbsterfassung des Gemeinten (im realisierenden Handeln
das der Erreichung des Zielwertes selbst), vom blofSen antizipierenden
Vermeinen ab. Es wird zu einer nun besonders gewerteten und ange-
strebten Quelle bewihrender Normierungen. So versteht sich das Ei-
gentiimliche des Vernunftstrebens, als eines Strebens, dem personli-
chen Leben hinsichtlich seiner jeweiligen urteilenden, wertenden und
praktischen Stellungnahmen die Form der Einsichtigkeit bzw. in sich
anmessenden Beziehung auf sie, die der Rechtmifligkeit oder Verniinf-
tigkeit zu geben. Es ist, korrelativ ausgedriickt, das Streben, das in den
entsprechenden Hinsichten >Wahre« — wahres Sein, wahre Urteils-
inhalte, wahre oder >echtec Werte und Giiter — in der einsichtigen
Selbsterfassung herauszustellen, an dem die blofen Meinungen das
normierende Mafd der Richtigkeit und Unrichtigkeit haben.« (Hua
XXVII, 26) Aus dieser Perspektive erscheint sogar das Meinen als eine
bestimmte Titigkeit des Menschen, eine geistige Handlung, so dass der
angestrebte Ubergang von der bloSen Meinung zum theoretischen
Wissen eine Sonderform der umfassenderen Tendenz zur Realisierung
der praktischen Vernunft im allgemeinen darstellt. Die Vernunft stellt
die Norm fiir das Handeln iiberhaupt dar, wovon Meinen und Wissen
nur besondere Gestalten sind (Hua XXVII, 41).

Das Streben nach Echtheit in allen Stellungnahmen hat seinen
Ursprung in einem dem Bewusstseinsleben innewohnenden Drang,
seine Meinungen, Wertungen und Handlungen an etwas orientieren
zu konnen, das mit dem weiteren Verlauf der Erfahrung in Einklang
stehen wird — etwas, das Dauer und Bestand haben kann. Als die Suche
nach dem eigentlichen Ziel der praktischen Bestrebungen heifst dieses
Ziel auch schlicht »die Gliickseligkeit« (Hua XXVII, 25). Dieses Stre-
ben findet auf der untersten Stufe in Gefithlen und Assoziationen statt,

190

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

die sozusagen unbewusst auf Einheit, Kontinuitit und Bewihrung ge-
richtet sind und somit eigene Arten der Evidenz haben. Sie werden
aber erst dann verniinftig, wenn zwei Elemente hinzukommen — nam-
lich der Prozess der Reflexion und die Gerichtetheit auf Allgemeinheit.

Die Reflexion verlangt einen Schritt zuriick aus den bisherigen
Stellungnahmen, um zu priifen, ob man tatsachlich geniigend Evidenz
hat, um sie zu rechtfertigen, und die Bereitschaft, sie zu revidieren oder
ganz zuriickzunehmen, wenn sie sich in dieser Hinsicht als mangelhaft
erweisen. Dieser Prozess der Selbstkritik kann schliefllich zur Suche
nach zuverldssigen Prinzipien, insbesondere Wesenswahrheiten, fiih-
ren, die als feste Grundlage fiir Wissen und Handeln dienen kénnen. Er
fithrt damit auch auf die Wissenschaft im weitesten Sinne, die nach
Husserls Darstellung ihren historischen Ursprung im Aufkommen
der philosophischen Reflexion hat, die er die »Sokratisch-Platonische
Wendung« in der griechischen Antike nennt.

Das zweite zusitzliche Element, das Husserl in dieser urspriing-
lichen Wende erblickt, besteht in der Fahigkeit des Menschen, all-
gemein zu denken. Das Streben nach Einheit wird fiir Husserl erst
dann wirklich verniinftig, wenn die Suche nach dem Wahren, Wert-
vollen und Guten explizit allgemein wird. Dann ist die Gliickseligkeit
als das Gute nicht nur etwas individuelles, sondern ein anzustrebendes
interpersonales und allgemeines Gut (vgl. z. B. Hua XXVII, 30 und 40).
Nur wenn man allgemein denkt, werden die Bestrebungen des Einzel-
nen wirklich verniinftig und daher erst auch wirklich frei. Husserl
schreibt diese Einsicht den alten Griechen zu, aber auch Kant kénnte
Autor der folgenden Zeilen Husserls sein: »Nun gehéren zu den im
Wesen der humanen Geistigkeit a priori als moglich vorgezeichneten
Bewusstseins- bzw. Motivationsgestalten auch die Normgestalten der
sVernunft, und a priori besteht zudem die Moglichkeit, in Freiheit all-
gemein zu denken und gemif selbsterkannter apriorischer Normge-
setze praktisch und allgemein zu bestimmen« (Hua XXVII, 9). Eine
Norm ist echte praktische Norm, eine verniinftige Norm fiir Husserl
erst dann, wenn sie allgemein gilt. Oder, wie er es an anderer Stelle
formuliert, die Freiheit muss die Form eines »Uberhaupts« annehmen,
das den menschlichen Willen zur Vernunft erhebt (Hua XXVII, 24).

Husserl unterscheidet sich aber von Kant in diesem Aufsatz nicht
nur hinsichtlich des Umfangs des ethischen Bereichs, der fiir ihn die
praktische Vernunft insgesamt und nicht nur die »reine praktische Ver-
nunft« oder die Moral betrifft, sondern auch hinsichtlich der Aufgabe,

191

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

die dem Philosophen — und spezifischer dem Phéinomenologen — bei der
Bestimmung und Propagierung der dieser Ethik zugrundeliegenden
Prinzipien zugeschrieben wird.

V.

Fiir Husserl in den 30er Jahren zihlt diese Allgemeinheit — Husserl
nennt sie zu dieser Zeit den »Universalismus« — zu den wichtigsten
Merkmalen der Rationalitit im echten Sinne. Dieser Begriff — vor al-
lem in Verbindung mit Husserls Verwendung des Namens »Europa«
und seiner engen Beziehung zur Aufgabe der Vernunft — ist nicht sel-
ten missverstanden worden.? Das ist einerseits sehr verstandlich — weil
Husserl zwar ausfiihrlich darlegt, wie neuzeitliche philosophische Ent-
wicklungen den echten Sinn der Vernunft verstellt haben, aber wenig
iiber den positiven Sinn der Vernunft sagt, den er meint. Ich hoffe, dass
wir durch den Rekurs auf das bisher Gesagte jetzt in der Lage sind,
diesen positiven Sinn genauer zu beschreiben. Zuerst aber gilt es zu
kldren, was sie nichtist, d. h. die neuzeitlichen Positionen zu umreiflen,
die Husserl ablehnt.

Ganz klar ist, dass die Allgemeinheit der Vernunft im positiven
Sinn nicht den Objektivismus meint, der die Vernunft und ihre Aus-
richtung auf Allgemeingiiltigkeit auf einen bestimmten Begriff der
Objektivitat reduziert, der nur fiir eine Region, nimlich die der Natur
im Sinne des Korrelats der neuzeitlichen Naturwissenschaft, angemes-
sen ist — wodurch alle andere Regionen des Seienden als inexistent
erscheinen oder als irrationale, d.h. auflerhalb der Reichweite des ra-
tionalen Diskurses situierte. Ein weiter Sinn der Vernunft wirkt, wie
wir gesehen haben, diesem Sinn entgegen, denn Vernunft im weiten
Sinne stellt klar, dass die Evidenzen, die als verniinftige Ausweisung
gelten konnen, sehr vielfiltig und keinesfalls deshalb weniger verniinf-
tig sind, nur weil sie von der naturwissenschaftlichen Ausweisung ab-
weichen. Husserls geforderte Riickwendung zur Subjektivitit soll ge-
rade zeigen, wie diese engere Auffassung zustande kam und dass es ein

8 Die fragliche Allgemeinheit kann auch in anderen Kulturen vorkommen — wie Hus-
serl auf S. 335 (Hua XXVII) bemerkt: »Nur die Fihigkeit zu einer universalen kritischen
Haltung, die freilich auch ihre Voraussetzungen hat in einer gewissen Hohe der vor-
wissenschaftlich Kultur, muss vorhanden sein.«

192

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

unberechtigtes Vorurteil darstellt, sie als die ausschliefSliche Form der
Vernunft anzusehen. Damit soll der Weg zu einer Rehabilitierung
eines verniinftigen Diskurses auch in Bezug auf die Probleme des Wer-
tens und des Handelns (wie auch des Wissens in Bereichen, die anders
als der naturwissenschaftliche verfasst sind, etwa von Gebrauchsgiitern
oder Personen) freigemacht werden, die sich nicht nur durch Zahlen
und Fakten im Sinne der Natur- und naturwissenschaftlich orientierten
Sozialwissenschaften losen lassen. Dies stellt kein rationalistisches
Programm im Sinne des Cartesianismus dar, der alles deduktiv aus
ersten Prinzipien ableiten will, da gerade die wichtigsten Fragen die
Grundlagen betreffen, die nicht aus anderen Voraussetzungen dedu-
ziert werden konnen. (Hier hilft es, sich an Husserl sorgfiltige Ana-
lysen der Moglichkeiten und Grenzen der formalen Logik in der For-
malen und Transzendentalen Logik zu erinnern).

Der Universalismus, den Husserl fordert, soll vielmehr ein Ruf
zuriick zu den Sokratisch-Platonischen Wurzeln der Philosophie und
der Wissenschaft sein, namlich zur systematischen und wiederholten
Priifung der eigenen Annahmen und Voraussetzungen darauthin, ob
sie wirklich in Evidenzen gegriindet sind. Sie ist in diesem Sinne
Selbstbesinnung, bestindige Selbstkritik, die zu Selbstverantwortung
fithren soll. Insofern ist sie gerade das Gegenteil eines dogmatischen,
auf sich selbst insistierenden oder hegemonialen Rationalismus, viel-
mehr die stindige selbstkritische Priifung der eigenen Meinungen,
Werte und Motive.

VI.

So gesehen kommt Husserls Begriff der Vernunft den philosophischen
Ansitzen der Hermeneutik und der kritischen Theorie niher als dem
Rationalismus von Descartes oder Leibniz. Denn seine Bestimmung
der Vernunft lisst diese eher als einen Prozess erscheinen, als eine Auf-
gabe, an der viele Menschen partizipieren kénnen. Wir haben es hier
nicht ausgefiihrt, aber man konnte zeigen, wie in seinen spaten Wer-
ken die Aufgabe der Vernunft, und damit der Phanomenologie aus-
driicklich iiber das blof3 Individuelle hinausweist in einen, wie er es
nennt, »Einfiihlungshorizont«. An Hegel und die kritische Theorie er-
innert die Charakterisierung der Vernunft als Echtheit — als der Ube-

193

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

reinstimmung einer Sache, wie sie wirklich ist, mit dem Geltungs-
anspruch, den sie erhebt, von Sein und Schein.

Diese »antirationalistische« Bestimmung der Vernunft lasst diese
als ein viel reichhaltigeres Vermdgen als die »rationalistische«, »intel-
lektualistische« Vernunft erscheinen. Die Einsicht, dass es vielfaltige
Gegenstandsregionen gibt, bedeutet, dass die Vernunft eben auch viel-
faltige Gestalten annehmen kann und muss. Husserls Betonung der
Rolle der Anschauung verdeutlich auch, dass das Streben, das Leben
verniinftig zu gestalten, gerade keine endgiiltige Abkehr von den Ge-
genstinden des Alltags und unserer konkreten Erfahrung beinhaltet,
sondern dass wir uns in der richtigen Weise auf sie einlassen miissen
(und nicht nur durch den sie verstellenden und verengenden Blickwin-
kel der naturalistischen Vorurteile der Neuzeit), wenn man echte Ra-
tionalitdt im Meinen, Werten und Handeln erreichen will.

Rationalitit in diesem Sinne stellt gerade das Gegenteil des Re-
duktionismus und Selbstverlusts dar. Sie ermoglicht die Wiederent-
deckung der Reichhaltigkeit der menschlichen Erfahrung — und dies
gerade in einer Welt, deren wirklicher Sinn im falschen Gegensatz zwi-
schen Rationalismus und Objektivismus einerseits und Irrationalismus
andererseits verloren zu gehen droht. Husserl unterscheidet sich aber
von Hegel (oder zumindest von der landlaufigen Interpretation He-
gels) durch die Offenheit des Ausgangs dieses Prozesses und durch
den Verzicht auf eine bestimmte Methode, spezifische Ergebnisse ab-
zuleiten. Daher — trotz Husserls starker Rhetorik der Reform und der
absoluten Ideale — seine bescheidene Feststellung zu Beginn seines letz-
ten Werkes: »Ich versuche zu fithren, nicht zu belehren, nur aufweisen,
zu beschreiben, was ich sehe« (Hua VI, 17).

194

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

Claus-Artur Scheier (Braunschweig)

1987 publizierte Peter Handke ein Buch mit dem Titel Die Abwesen-
heit (genauer besehen erweist es sich als die narrative Vorlage fiir einen
Film). Der Untertitel verheif3t Ein Mdrchen. Wie kann der fleiflige Le-
ser von Martin Heidegger und Roland Barthes aus der Abwesenheit ein
Mirchen machen? Die altere Schriftstellergeneration war noch exis-
tenzialistisch, und der Name auch im Nachkriegsdeutschland und -6s-
terreich war Jean-Paul Sartre.

Der Vortrag bedenkt aber nur Sartres Abwesenheit zu Ehren
meines im Leben wie im Denken altbewihrten Freundes Klaus Erich
Kaehler, dessen prizise Analysen der Geschichtlichkeit des dezentrier-
ten Subjekts wegweisende Beitrdge zum Verstindnis unsrer philoso-
phisch so schwer zu verstehenden Moderne sind. In seinen Uberlegun-
gen zur »Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«
zeigt e, wie die »in das je subjektive Bewusstsein und Leben aufgenom-
men[en]« Realititen »nicht nur in Begriffe oder andere sinnhafte Gebil-
de gefaf3t« werden, »sondern auch gleichsam eingetaucht in den inneren
Zusammenhang des subjektiven Erlebnisstroms, dessen individuelle
Fiarbung sich der intersubjektiven Erfassung im wesentlichen, ndmlich
in seinem Wie des Erlebens und seiner Details entzieht. Dieses imagi-
nire Leben ist nicht mehr irrelevant fiir den vollen Realititsgehalt we-
der des Seins noch des Wissens. Es erhilt gerade erst durch das Prinzip
des dezentrierten Subjekts seine Wahrheitsrelevanz«,! und Kaehler
nennt als Beleg Sartres L'imaginaire von 1939 —ich mochte dem frucht-
barem Hinweis auf das imaginire Leben des dezentrierten Subjekts ein
paar Schritte in Sartres friihes Denken hinein folgen.

Sartres produktive Verwandlung der Phinomenologie? erscheint
als eine geschichtlich unumgehbare Verwandlung des phanomenologi-

1 K. E. Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In:
Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philoso-
phische Perspektiven. Hrsg. von C.Bickmann, H.-]. Scheidgen, T. Vofhenrich und
M. Wirtz. Amsterdam/New York 2006, 179-192.

2 Husserl war in Frankreich lingst kein Unbekannter mehr. 1929 hielt er an der Sor-
bonne eine Reihe von Vortrigen, aus denen die Cartesianischen Meditationen hervor-

195

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

schen Gedankens der Produktivitit, wobei mitverstanden sei, dass die-
ser Gedanke fiir das Produktivitits-Denken des 20. Jahrhunderts — und
so zugleich fiir dessen eigentiimliche Weise zu produzieren — exempla-
risch ist. Unmittelbar fillt freilich auf, dass Sartre seinen Gedanken an
einem besonderen Produkt und an dessen besonderer Produktionsform
entwickelt — am Bild (image) und an einem Bewusstsein, das intentio-
nal auf dies Bild bezogen ist (conscience imageante). Die Abhandlung,
mit der er die schliefflich zum Existenzialismus von L'étre et le néant
und Les mouches fithrende Untersuchung beginnt, heifdt L'imagina-
tion, was ganz richtig mit Uber die Einbildungskraft iibersetzt wurde.
Und doch lasst die Ubersetzung zogern. Das Wort imaginatio wird
wie die anderen Ableitungen von imago, imitor erst in der rémischen
Kaiserzeit gebraucht und iibersetzt namentlich das griechische phan-
tasia. Zur Sache der Philosophie ist die phantasia zuerst bei Platon
geworden, der sie als symmeixis aisthéseds kai doxés, also als Vereini-
gung von Wahrnehmung und Auffassung denkt,®> sowie bei Aristote-
les, aus dessen Untersuchungen* hier nur festgehalten sei, dass auch
die (menschliche) Vernunfttitigkeit nicht mdoglich ist ohne Mitwir-
kung der phantasia.’ Das wird wegweisend fiir die folgenden zweitau-
send Jahre.¢ Die deutsche Lehniibersetzung des mittel-latein. vis ima-
ginationis als Einbildungskraft scheint zuerst belegt zu sein bei
Comenius 1640. Eine neue Bedeutung wird der Einbildungskraft im
empfindsamen 18. Jahrhundert zugeschrieben. Alexander Gottlieb
Baumgarten entwirft eine dsthetische Wissenschaft der Einbildungs-
kraft: Scientia imaginando cogitandi et ita cogitata proponendi est aes-
thetica phantasiae — »die Wissenschaft des einbildenden Denkens wie
des Darstellens des so Gedachten ist die Asthetik der Phantasie«.” Aber
erst Kants Theorie der produktiven Einbildungskraft in der Kritik der
reinen Vernunft stellt die Einbildungskraft auf einen ganz neuen (spe-
kulativen) Grund, dessen Tiefen vor allem Fichte und Schelling aus-

gingen. Die von E. Levinas und G. Pfeiffer unter dem Titel Méditations Cartésiennes
besorgte Ubersetzung erschien 1931 in Paris.

3 Platon: Sophistes, 264b.

4 Aristoteles: De an. 111.3, De mem. 449b29-450b1, De insom. 459a8-23.

5 Ebd. 449b32: kai noein oyk esti aney phantasmatos.

¢ Eine kurze Ubersicht bis zur Renaissance gibt die Einleitung von Charles B. Schmitt
und Katherine Park zu Gianfrancesco Pico della Mirandola: Uber die Vorstellung, De
imaginatione. Hrsg. von E. Kessler. Miinchen 1984.

7 A. G. Baumgarten: Metaphysica. Halle 51763, §570.

196

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

loten werden.® Dass diese ganze, wie man wohl sagen darf: entschei-
dende Phase in der Geschichte der Theorie der Einbildungskraft von
Sartre mit keinem Wort auch nur beriihrt wird, ist kein Zufall und liegt
jedenfalls nicht nur an dem konstitutiv zu nennenden Unverstindnis,
mit dem das Denken der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts auf die
Epoche des Deutschen Idealismus zuriickblickte, wo es dies iiberhaupt
noch tat.

Kant allerdings blieb wenigstens in den Modifikationen des Neu-
kantianismus prisent, und hier mag es geniigen, seine prignante De-
finition der Einbildungskraft festzuhalten, die kraft ihrer Kargheit den
Bogen von Aristoteles bis zu Sartre spannt: »Einbildungskraft ist das
Vermdogen, einen Gegenstand auch ohne dessen Gegenwart in der An-
schauung vorzustellen«.?

Gleichwohl — die Ubersetzung der imaginatio, und so der Sartre-
schen imagination durch die vis imaginationis in die Einbildungskraft
ldsst zogern, und zwar der »Kraft« wegen, die nicht nur als Bestim-
mung eines »Seelenvermdgens« ein metaphysischer und in emphati-
scher Bedeutung neuzeitlicher Begriff ist. Gewiss nimmt etwa Nietz-
sche keinen Anstand, von Kriften zu reden, wie ja auch die moderne
Physik diesen Begriff nicht verabschiedet hat (ihn jedoch mit den neu-
en Begriffen Arbeit und Energie zusammendenkt), aber niher besehen
sind die so gedachten Krifte nicht linger diejenigen, die in der Neuzeit
gedacht wurden — deren Begriff geht unter in der Hegelschen Dialektik.
In diesem geschichtlichen Sinn ist die imagination nicht mehr die neu-
zeitliche Einbildungskraft, sondern nur mehr ein Einbilden, und noch
genauer genommen nicht einmal mehr ein Ein-Bilden. Sie ist darum
nicht weniger, kein »defizienter Modus« des méchtigen alten Begriffs,
sondern etwas anderes. Sehr genau ersetzt deshalb Sartre den im kriti-
schen Teil seiner Untersuchung noch gebrauchten Begriff der imagina-
tion durch den préazisen Terminus conscience imageante, ein schwer
iibersetzbarer Ausdruck, den der im iibrigen verlissliche Ubersetzer
von L'imaginaire, Hans Schioneberg, mit »vorstellendes Bewusstsein«
wiedergibt — eine leider irrefiihrende (vielleicht von Freuds Wort-
gebrauch inspirierte) Ubersetzung. Denn die Riickiibersetzung von
»Vorstellung« muss allemal représentation sein, und dieser Begriff ist

8 Hierzu umfassend R. Loock: Schwebende Einbildungskraft. Konzeptionen theoreti-
scher Freiheit in der Philosophie Kants, Fichtes und Schellings. Wiirzburg 2007.
o 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 151.

197

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

entschieden zu weit (wie ohnehin der der repraesentatio),® so dass
Husserl zum Beispiel ganz selbstverstindlich von den Problemen »des
psychologischen Ursprungs der Raumvorstellung, der Zeitvorstellung,
Dingvorstellung, Zahlvorstellung usw.« sprechen kann.!' Bei Sartre
geht es hingegen prazis um die bildliche Vorstellung.

Wie also ist conscience imageante angemessener zu libersetzen?
Da Sartres Theorie von Husserl ausgeht, der die Tatigkeit des Bewusst-
seins phinomenologisch als dessen »Konstitutionsleistungen« be-
schreibt, bietet sich der Ausdruck bildkonstituierendes Bewusstsein
an, was sich ohne weiteres zu Bildbewusstsein verkiirzen ldsst, wenn
nur ein fiir allemal festgehalten wird: »das Bewuftsein ist Akt und
alles, was im Bewufstsein existiert, existiert in der Weise des Akts (en
acte)«.12 Sartre ist in der Tat radikal: Das Bewusstsein und es allein —
und nicht etwa das sei es Cartesisch, Kantisch oder sogar Husserlsch
gedachte Ich — ist spontan:

Spontan nennt man eine Existenz, die sich durch sich selbst zum Existieren
bestimmt. Mit anderen Worten, spontan existieren heifSt existieren fiir sich
und durch sich. Eine einzige Realitit verdient daher den Namen der sponta-
nen, namlich das Bewusstsein. Fiir es sind in der Tat Existieren und Bewusst-
seinhaben des Existierens ein und dasselbe. Mit andern Worten, das grofSe
ontologische Gesetz des Bewusstseins ist das folgende: die einzige Existenz-
weise fiir ein Bewusstsein ist Bewusstsein haben, dass es existiert.’?

Natiirlich wire es hier verlockend, hiniiberzusehen zu den Existenz-
konzeptionen von Heideggers Sein und Zeit (1927) oder Jaspers’ Phi-
losophie (1932), aber es mag gentigen, festzuhalten, dass Sartre Exis-
tenz und Bewusstsein strikt identifiziert: Existieren ist Bewusstsein
und umgekehrt, und in allem Bewusstsein-von ... hat das Bewusstsein

10 Vgl. ebd. B 3761,

11 E. Husserl: Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phinomenologie.
Hrsg. von E. Stroker. Hamburg 1977, §§37, 78.

12 7. P. Sartre: L'imagination. Edition corrigée avec und index par Arlette Elkaim-Sartre.
Paris 2000 (Erstausgabe 1936), 35.

13 Ebd. 125f. Eine glattere Ubersetzung wire wohl: »Fiir es sind in der Tat Existieren
und sich des Existierens bewusst sein eins und dasselbe. [...]: die einzige Existenzweise
fiir ein Bewuf3tsein ist sich bewuf3t zu sein, daf3 es existiert.« Das hief3e aber: sexister et
étre conscient d’exister [...] cest d’étre conscient qu’elle existe.c Sartre will offenbar,
obwohl er von einem »ontologischen Gesetz« spricht, das >étrec umgehen, um den rei-
nen Akt der conscience namhaft zu machen — womit freilich anderseits auf das »avoir« zu
achten bleibt.

198

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

sein Existieren als das Bewusstsein seines Existierens. Indem es sich so
hat — und nur ist, indem es sich so hat —, unterscheidet es sich in ein
habendes und ein gehabtes Bewusstsein, ein Unterschied, den es so-
gleich auch léscht. Es ist entspringend-verschwindendes (Sich-)Haben,
weshalb das Sein-(der-Welt-)fiir-das-Bewusstsein unmittelbar Ha-
ben(-von-Welt) ist.™* Das ist eine im Blick auf Freges Logik der Funk-
tion, f(a), zweifellos giiltige Beschreibung des intentionalen Bewusst-
seins iiberhaupt — und also des dezentrierten Subjekts als des Dipols
Bewusstsein(Gegenstand). Husserl freilich denkt, wenigstens seit den
Ideen I, wesentlich vom »transzendentalen Ich« her, das zwar nur in
der Reflektion erfasst wird: f;[fo(a)] usw., die unmittelbare Intentiona-
litdt f(a) aber immer schon fundiert. Denn:

Im cogito lebend, haben wir die cogitatio selbst nicht bewuft als intentionales
Objekt; aber jederzeit kann sie dazu werden, zu ihrem Wesen gehort die
prinzipielle Moglichkeit einer >reflektiven< Blickwendung und natiirlich in
Form einer neuen cogitatio, die sich in der Weise einer schlicht-erfassenden
auf sie richtet.s

Weil es also zum Wesen der unmittelbaren cogitatio gehort, dass wir
jederzeit auf sie selbst und weiter auf die cogitatio der cogitatio usw.
reflektieren konnen, ist schon die unmittelbare cogitatio f(a) ichhaft:

Ist ein intentionales Erlebnis aktuell, also in der Weise des cogito vollzogen,
so >richtetc sich in ithm das Subjekt auf das intentionale Objekt. Zum cogito
selbst gehort ein ihm immanenter >Blick-aufc das Objekt, der andererseits aus
dem >Ich< hervorquillt, das also nie fehlen kann.1

Sartre dagegen kehrt das Fundierungsverhiltnis um, stellt das Be-
wusstsein, mit der bekannten Hegel-Marxschen Metapher, vom
(Ich-)Kopf auf die eignen Fiifle, indem er sein Wesen im bloflen Fiirsich
(pour soi) ausmacht: Das Bewusstsein hat das Bewusstsein der (seiner)
Existenz immer schon vor allem (Bewusstsein von) Ich. Zwar ist auch
fiir Husserl der Akt der Reflektion notwendig spdter als das unmittel-
bare Bewusstsein, aber ebenso notwendig fiihrt er zuletzt auf ein Ich
als solches, auf das transzendentale Ego. Worauf die Reflektion aber

4 Die Nihe zum Heideggerschen, nicht vom alten >Erdugnis< abgeleiteten »Ereignis«
und seinen Verwandten ist ersichtlich.

15 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phianomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phianomenologie. (Husser-
liana, Bd. I11/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag 1976, 77 (§38).

16 Ebd. 75 (§37).

199

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

niher betrachtet (und das »spiter« sorgfiltig festgehalten) eigentlich
nur fiithrt, ist das Bewusstsein eines Bewusstseins eines Bewusstseins
usw., d.h. jenes »Ego«, aus dem als Ursprung das unmittelbare Be-
wusstsein >hervorquellen« soll, erweist sich vielmehr als die idealisie-
rende (von der Zeit abstrahierende) Fixierung des abstrakten Fiirsich.”

Entsprechend machen in der logischen Transformation fiir Sartre
f(a) und f;[fo(a)] keinen wesentlichen Unterschied; f;[fo(a)] ist blof3 der
Ausdruck dafiir, dass das Bewusstsein immer schon fiir sich ist oder
dass es Bewusstsein davon hat, zu existieren. Erst f,(f;[fo(a)]) driickt
die eigens vorgenommene Reflektion auf dasjenige intentionale Objekt
aus, das der Bewusstseinsakt als solcher ist. Von der Selbstkonstitution
eines Bewusstsein entquellen lassenden Ich kann aber auch hier keine
Rede sein. Das liegt zuletzt offenbar daran, dass Sartre anders als Hus-
serl nicht von der Zeit abstrahiert, was durchaus wieder in der Kon-
sequenz des Husserlschen Konzepts des intentionalen Bewusstseins
liegt. Husserl selbst hatte ja (zu seinem nicht geringen Erstaunen) ent-
deckt, dass »die urspriinglichen zeitkonstituierenden Erlebnisse [...]
selber wiederum in der Zeit« sind,*® worin sich bekanntlich das phino-
menologische als das intentionale Ich epochal vom reflexiven Ich des
deutschen Idealismus unterscheidet. Wie immer das Bewusstsein re-
flektieren mag, es wird — Husserl selber hatte es gelehrt — die Retenti-
onsspur nicht los und damit auch nicht den Gegenstand des reflekti-
onslosen (unmittelbaren) Bewusstseins oder die »Welt«. Und insofern
diese — nicht als Horizont, sondern in der Gestalt von Gegenstinden —

17 Eine interessante Zwischenposition nimmt hier offenbar der Wittgenstein der Lo-
gisch-philosophischen Abhandlung ein, wenn er schreibt (5.64), »daf3 der Solipsismus,
streng durchgefiihrt, mit dem reinen Realismus zusammenfillt. Das Ich des Solipsismus
schrumpft zum ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte
Realitit. / 5.641 Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie nicht-
psychologisch vom Ich die Rede sein kann. / Das Ich tritt in die Philosophie dadurch ein,
daf die >Welt meine Welt ist. / Das philosophische Ich ist nicht der Mensch, nicht der
menschliche Kérper, oder die menschliche Seele, von der die Psychologie handelt, son-
dern das metaphysische Subjekt, die Grenze — nicht ein Teil der Welt.« (Wittgenstein:
Schriften 1. Frankfurt a. M. 1960, 66) Zuvor hatte er geschrieben: »5.631 Das denkende,
vorstellende, Subjekt gibt es nicht. [...] / 5.632 Das Subjekt gehort nicht zur Welt,
sondern es ist eine Grenze der Welt. / 5.633 Wo in der Welt ist ein metaphysisches
Subjekt zu merken? / Du sagst, es verhilt sich hier ganz, wie mit Auge und Gesichtsfeld.
Aber das Auge siehst du wirklich nicht. / Und nichts am Gesichtsfeld 13t darauf schlie-
Ben, dafs es von einem Auge gesehen wird.« (ebd. 65)

18 E. Husserl: Briefe an Roman Ingarden. Mit Erlduterungen und Erinnerungen an
Husserl. Hrsg. von R. Ingarden. Den Haag 1968, 122.

200

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

allemal den logischen Charakter des Arguments hat, ist sie, wie Witt-
genstein sagt, meine Welt, d. h. sie wird gehabt.

Wo immer also Bewusstseinsdifferenz stattfindet — und das Be-
wusstsein ist als spontanes Fiirsich differierend —, da findet Haben
statt, was Sartre prizis mit der Formel ausdriickt, das Bewusstsein exis-
tiere einzig so, dass es Bewusstsein hat, dass es existiert. Und da das
Bewusstsein wiederum nichts anderes ist als Existieren, ist das Existie-
ren Sein-zur-Welt als so oder so gehabter. Hier macht nun auch das
Bildbewusstsein keine Ausnahme, auch es ist Welt-Bewusstsein, das
Bild wesentlich nicht eine Weise des Ich, fiir sich zu sein, sondern eine
Weise von Welt(-fiir-das-Bewusstsein) bzw. eine Weise von Bewusst-
sein—(in Richtung auf)-Welt.

So wird verstindlich, dass Sartres ganze Anstrengung in den bei-
den dieser Thematik gewidmeten Schriften die ist, das Bild nicht als
eine Art von Sache, sondern als Weise des Existierens oder Seins-zur-
Welt zu denken. Husserl selbst, raumt Sartre ein, habe diesen Schritt
wohl schon getan, aber in seinen Konsequenzen nicht ausgefiihrt. Die
Geschichte der Imagination von Descartes iiber Leibniz, Berkeley, Hu-
me, Kant, Mill, Taine, Bergson zu den Psychologen des ersten Drittels
des 20. Jahrhunderts zieht sich der Sartreschen Kritik mithin zusam-
men auf das Proton pseudos, das Bild isoliert und zu einer Sache ge-
macht zu haben, deren Realitit sich von der Realitit »duflerer« Sachen
nur dadurch unterscheiden soll, dass sie eben »innerpsychisch« ist, wo-
bei die Psyche zugleich behauptet wird als ein Behilter von Bildern.
Husserls Phdanomenologie hingegen bringe hier die radikale Wende:

Indem das Bild zu einer intentionalen Struktur wird, geht es aus dem Status
eines trigen Bewusstseinsinhalts iiber in den des einen und selben syntheti-
schen Bewusstseins in Beziehung auf einen transzendenten Gegenstand. Das
Bild meines Freundes Pierre ist keine vage Phosphoreszenz, keine Bahnung,
die von der Wahrnehmung von Pierre in meinem Bewusstsein hinterlassen
wurde: es ist eine organisierte Bewusstseinsform, die, auf ihre Weise, Bezug
nimmt auf meinen Freund Pierre, es ist eine der moglichen Weisen, sich auf
das wirkliche Wesen Pierre einzustellen. So nimmt das Bewusstsein im Akt
der Imagination direkt Bezug auf Pierre und nicht durch die Vermittlung
eines Simulakrums, das in thm wire. Zusammen mit der immanentistischen
Metaphysik des Bildes verschwinden auf einen Schlag alle Schwierigkeiten
[...] betreffs des Bezugs dieses Simulakrums auf seinen wirklichen Gegen-
stand und des reinen Denkens auf dies Simulakrum. Dieser >Pierre im Klein-
format¢, dieser vom Bewusstsein mitgeschleppte Homunculus gehorte nie-
mals dem Bewufitsein an. Er war ein Gegenstand der materiellen Welt, der

201

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

sich unter die psychischen Wesen verirrt hatte. Indem er ihn aus dem Be-
wusstsein hinauswirft mit der Versicherung, dass es nur einen und denselben
Pierre gibt, Gegenstand der Wahrnehmungen wie der Bilder, hat Husserl die
psychische Welt von einer schweren Last befreit und nahezu alle Schwierig-
keiten niedergeschlagen, die das klassische Problem des Bezugs von Bild und
Denken verdunkelten.

Jenes Proton pseudos mithin, das von Descartes spétestens bis zu den
Psychologen des frithen 20. Jahrhunderts die psychologische wie die
philosophische Lehre von der Imagination bestimmt, stellt sich logisch
dar als ein Schluss, dessen Mitte (als Simulakrum) das Denken bzw.
Bewusstsein iiberhaupt und den Gegenstand verkniipft und auseinan-

derhalt:
Bewusstsein — Simulakrum — Gegenstand.

Genauer erscheint das Simulakrum als Gegenstand sui generis, der sich
zwischen das Bewusstsein und dessen urspriinglichen Gegenstand
schiebt, diesen gleichsam abblendet und dem Bewusstsein den Zugang
zur wirklichen Welt, zur Welt-des-Bewusstseins im emphatischen
Sinn, also zur wahren Welt versperrt. Diese Schranke, gemacht aus
dem Stoff der wirklichen Welt, wird aber aus einem Bild (image) zu
einem Trugbild (simulacre) dadurch, dass sie umgekehrt die Welt als
aus ihrem Stoff gemacht erscheinen ldsst, so dass das Bewusstsein al-
lein dadurch, dass es das Bild fiir eine Art von Gegenstand nimmt, zum
Korrelat einer simulierten Welt wird.

Damit kommt die kritische Modernitit des Sartreschen Gedan-
kens zum Vorschein, denn das Simulakrum ist im Horizont der Imagi-
nation offenbar eben dasselbe, was im 6konomischen Horizont der Mo-
derne die Ware ist, deren eigentiimlichen Fetischcharakter Marx als
erster in uniibertrefflicher Klarheit herausgestellt hatte.?0 »Das Ge-
heimnisvolle der Warenforme, erkannte er, bestehe

einfach darin, daf} sie den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer
eignen Arbeit als gegenstindliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als
gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zuriickspiegelt, daher auch
das gesellschaftliche Verhiltnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein

19 Sartre: L'imagination (s. Anm. 12), 147 f.
20 K. Marx: Das Kapital. I. Bd. In: K. Marx/F. Engels: Werke. Berlin 1956 ff. Bd. 23, ins-
bes. Kap. 1.1.4.: »Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheimnis«.

202

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

aufler ihnen existierendes gesellschaftliches Verhiltnis von Gegenstidnden.
Durch dies Quidproquo werden die Arbeitsprodukte Waren, sinnlich iiber-
sinnliche oder gesellschaftliche Dinge. [...] Es ist nur das bestimmte gesell-
schaftliche Verhiltnis der Menschen selbst, welches hier fiir sie die phantas-
magorische Form eines Verhéltnisses von Dingen annimmt.2!

Mit dem Attribut »phantasmagorisch«?? verweist Marx sogleich auf
die Analogie zwischen der Imagination und dem Bewusstsein unter
der Bestimmung der kapitalistischen Produktionsverhiltnisse, nach-
dem er das gesellschaftliche Verhiltnis vom natiirlichen Verhiltnis

Sehnerv — Licht — Ding

unterschieden hat. »Dagegenc, sagt er,

hat die Warenform und das Wertverhiltnis der Arbeitsprodukte, worin sie
sich darstellt, mit ihrer physischen Natur und den daraus entspringenden
dinglichen Beziehungen absolut nichts zu schaffen. [...] Um daher eine Ana-
logie zu finden, miissen wir in die Nebelregion der religiosen Welt fliichten.
Hier scheinen die Produkte des menschlichen Kopfes mit eignem Leben be-
gabte, unter einander und mit den Menschen in Verhiltnis stehende selb-
stindige Gestalten. So in der Warenwelt die Produkte der menschlichen
Hand. Dies nenne ich den Fetischismus, der den Arbeitsprodukten anklebt,
sobald sie als Waren produziert werden, und der daher von der Warenpro-
duktion unzertrennlich ist.?

In der »Nebelregion der religiosen Welt« scheinen »die Produkte des
menschlichen Kopfes [...] selbstindige Gestalten« zu sein — soweit die
Lehre Feuerbachs, und nun ihre Marxsche Ubersetzung: »So in der
Warenwelt die Produkte der menschlichen Hand.« Im geschichtlichen
Ort Nietzsches sind diese Produkte abermals iibersetzt, in eine Welt
des Schaffens, in der nun »mit der wahren Welt [...] auch die schein-

21 Ebd. 86.

2 Der Larousse étymologique erldutert: »fantasmagorie fin XVIlle s., »appliqué a la
lanterne magique, [...]. fantasmagorique 1798.« Der Laterna magica kommt eine
Schliisselrolle in der Proustschen Poetik zu, die Sartre konsequenterweise von Anfang
an ebenso befehdet wie die Freudsche Psychoanalyse.

% Marx: Das Kapital. 1. Bd. (s. Anm. 20), 86f.

203

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

bare abgeschafft« ist.?* Deren in der Wirklichkeit — nicht im Nietz-
scheschen Gedanken selbst — uferlos fortstromende Bilderflut wird
kanalisiert von der Husserlschen Substrukturierung des »Bewusst-
seinsstroms« durch die Konstitutionsleistungen des intentionalen Be-
wusstseins und seines transzendentalen Ich — und abermals bleibt eine
korrelative Theorie der Imagination als solcher ein Desiderat. Ersicht-
licherweise verhalt sich Sartre in diesem Punkt zu Husserl wie vormals
Marx zu Feuerbach. Hatte Marx namlich die Kritik des Bilds aus der
»Konversation des Menschen mit dem Menschen« in die konomi-
schen Verhiltnisse iibersetzt, tibersetzt Sartre die intentionale Konzep-
tion des Bilds, ihre kritische Potenz entdeckend, aus der transzenden-
talen Phdnomenologie in den Horizont der psychologisch-literarisch
deskribierbaren Lebenswelt.

Die Parallele springt in die Augen: Die Warenform spiegelt »den
Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als ge-
genstindliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst« zurtick — das Si-
mulakrum spiegelt dem Bewusstsein den Aktcharakter der Bildkonsti-
tution als gegenstandlichen Charakter des Bilds selbst zuriick. Wie nun
die Marxsche Grundoperation darin besteht, die scheinbaren Natur-
eigenschaften der Dinge zu denken als Charaktere der menschlichen
Arbeit, den Trug-Schluss

Arbeit — Natureigenschaft — Produkt
aufzulésen in die Funktion
Arbeitsform(Produkt),
besteht Sartres Grundoperation darin, den imaginiren Schluss
Bewusstsein — Simulakrum — Gegenstand

aufzulosen in die Funktion

2 F. Nietzsche: Gotzen-Diammerung. Wie die >wahre Welt< endlich zur Fabel wurde. In:
Nietzsche: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von G. Colli und M. Montinari,
Band VI-3, Berlin 1969, 75.

204

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit
Bildbewusstsein(Gegenstand)

und so das intentionale Subjekt-Objekt-Verhiltnis als die wahre Struk-
tur der Lebenswelt gegen den Schein ihrer Natiirlichkeit zu erweisen.
Beide denken an gegen den Schein geschichtlicher Kontinuitit von der
frithen Neuzeit zur Gegenwart, und beide denken damit zugleich ge-
gen sich selber. Denn wie Marx zundchst eine Kontinuitét der kapita-
listischen Produktionsweise seit der Auflosung der mittelalterlichen
Feudalstrukturen voraussetzt, so Sartre eine Kontinuitit der imagini-
ren Natiirlichkeit der Imagination. Aber Marx’ Analyse der maschinel-
len Produktion deckt eine epochale Differenz zwischen dem alten ma-
nufakturiellen und dem gegenwirtigen industriellen Kapitalismus auf,
und Sartre beobachtet jedenfalls genau, dass es — nach den »groflen
metaphysischen Systemen«? — die Romantik war, der das »Problem
des Bildes eine veritable Erneuerung hitte [...] verdanken kénnen«.2

Was dem als Phinomenologe ungeschichtlich denkenden Sartre
anders als Marx allerdings entgehen musste, war die geschichtliche
Differenz im Begriff des Bilds selbst. Verstandlich wird das dadurch,
dass die zeitgendssische Psychologie (die Psychoanalyse ausgenom-
men, die der Phdanomenologe aber a limine als blanken Naturalismus
verabschiedet) gerade wie zu Marx’ Zeiten die Nationalokonomie eine
entschieden »metaphysische«, also sekundar-metaphysische, d.h. den
Schein geschichtlicher Kontinuitdt befestigende Statur hat. So kénnen
beide Denker die epistemische Verfassung ihrer Gegenwart als befan-
gen in einer Schein-Natiirlichkeit — und damit logisch gesprochen im
Schein der alten (»aristotelischen«) Logik der Copula — voraussetzen,
wie sie sich eben in den beiden Schliissen

Arbeit — Natureigenschaft — Produkt
Bewusstsein — Simulakrum — Gegenstand

darstellt. Jedesmal hat die Mitte des Schlusses
S-M-P
dinglichen Charakter, der sich niher besehen als Verdinglichung he-

% . P. Sartre: L'imagination (s. Anm. 12), Kap. L.
% Ebd. 21.

205

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

rausstellt. Das betrifft dann aber, als geschichtliches Dispositiv, nicht
nur die Semantik, sondern auch die Syntax dieser Schliisse: Sie sind
in Wahrheit keine Schliisse mehr, sondern selber schon, allerdings lar-
vierte, d.h. »verkehrte« Funktionen. Wie in Freges Logik Copula und
Prddikat zur Funktion konkreszieren und das auf diese Weise von sei-
nem Sein (der Copula) isolierte Subjekt als Argument freisetzen, tiber-
nehmen Natureigenschaft-Produkt bzw. Simulakrum-Gegenstand die
funktionale Herrschaft und werden von der menschlichen Arbeit bzw.
vom Bewuf3tsein als ihren Argumenten »gesittigt«:

Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein).

Und die Kritik dieser Verdinglichung besteht jedesmal darin, die Copu-
la als Schein auf ihre Wahrheit als menschliche bzw. Bewusstseins-Ta-
tigkeit durchsichtig zu machen und so an das vormals isolierte Subjekt
zuriickzubinden. Dadurch kehrt sich die Funktion um und zeigt sich in
ihrer gesellschaftlichen bzw. psychologischen Wahrheit:

Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

— das Wesen des Menschen bzw. des (dezentrierten) Bewusstseins ist
die Wahrheit (der »Begriff«) der Welt (der Produkte und Gegenstinde)
und nicht umgekehrt.

So ist aber die innere Bewegung der Moderne beschaffen, die nicht
dies oder das ist, so dass man, wie ein naives Denken tut, siauberlich
(und weil siuberlich auch moralisch) Moderne und Anti-Moderne
scheiden konnte, sondern sie ist immer, wie Kaehlers Analysen sehr
konkret zeigen, dies und das, eine bestdndige metanoia und metabolé
oder permanente Revolution, was Feuerbach noch glaubte ein fiir alle-
mal erledigen zu konnen:

Wir diirfen nur immer das Prddikat zum Subjekt und so als Subjekt zum
Objekt und Prinzip machen — also die spekulative Philosophie nur umkehren,
so haben wir die unverhiillte, die pure, blanke Wahrheit.?”

Was ist nun mit der Umkehrung der Einbildungskraft aus einem Mo-
dus von Anwesenheit (des Bildes) in einen Modus von Abwesenheit

77 L. Feuerbach: Vorliufige Thesen zur Reformation der Philosophie. In: Gesammelte
Werke. Hrsg. von W. Schuffenhauer. Berlin 1967 ff., Bd. 9, 244.

206

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

(des »Eingebildeten«) — und so, wie die weiteren Entwicklungen zeigen,
in den primiren Modus von Bewusstsein (Sprache) iiberhaupt ge-
leistet?

Von Anfang an fragt die Philosophie nach der Gegenwart, nach
dem Verhiltnis des Menschen zur Zeit, das sich fiir ein erstes Verstind-
nis in die berithmten drei oder vier Kantschen Fragen auffalten lasst:
Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist
der Mensch? Der wesentliche Bezug auf Vergangenheit (Wissen = ei-
denai: Gesehenhaben) und Zukunft (Hoffen) zeigt bereits, dass Gegen-
wart (Tun) zu denken ist als Anwesenheit-Abwesenheit, im klassischen
Denken von den Vorsokratikern bis zum deutschen Idealismus, noch-
mals mit Kant gesprochen, als »Synthesis a priori« von Abwesenheit
und Anwesenheit unter dem Primat von Anwesenheit (»Anschau-
ung«). Der (industriellen) Moderne war diese Synthesis (unter dem
Namen der reinen oder spekulativen Vernunft) ebenso abhanden ge-
kommen wie der Primat der Anschauung. Hinfort steht das In-einan-
der von Anwesenheit und Abwesenheit vielmehr unter dem Primat der
Abwesenheit, aber das Denken des 19. Jahrhunderts bleibt insofern
noch ein Denken von Anwesenheit, als es die Welt aus deren Nah-
erwartung entwirft (die »Utopien« — und auch Schopenhauers Nirwa-
na, Feuerbachs Konversation des Menschen mit dem Menschen und
Kierkegaards religioses Stadium sind solche Utopien, nicht nur Marx’
kommunistische Gesellschaft, Wagners Weltherrschaft des deutschen
Geistes und Nietzsches tragisches Zeitalter). Aber noch Husserls radi-
kal verzeitlichtes intentionales Bewusstsein konstituiert sich aus dem
quasi-angeschauten, in Wahrheit postulierten »Ursprung« einer »le-
bendigen Gegenwart, die Husserl mit dem traditionellen Namen des
transzendentalen Ego belegt, und auch noch Heidegger hilt gegen die
Unanschaulichkeit des »rechnenden Denkens« an der nicht-unmogli-
chen Anschaulichkeit des Gevierts, Adorno gegen die »verwaltete
Welt« an der wie immer gebrochenen Anschaulichkeit des authenti-
schen Kunstwerks fest.

Der alte Vorwurf der modernen Denker gegen ihre nicht minder
modernen Vorginger, sie seien »noch« Metaphysiker gewesen, erklart
sich daraus, dass sie bei ihnen immer noch einen Rest Anwesenheit als
Constituens des Gedankens entdecken, und es ist Sartre, dem das Ver-
dienst zukommt, zum ersten Mal in der Geschichte des modernen Den-
kens radikal von der Abwesenheit her gedacht zu haben: Sartre ist der
Denker der Abwesenheit kat’exochén, der Abwesenheit der Dinge der

207

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

Welt bei einander (Kontingenz), der Wirklichkeit und der Moglichkeit
bei einander, der Welt und des Bewusstseins bei einander (Ansich und
Fiirsich), der Abwesenheit endlich des Bewusstsein bei sich selber (es
ist nicht, was es ist, und es ist, was es nicht ist). Das ist gemeint mit der
Freiheit, zu der wir »verurteilt« sind.

Diese Entdeckung des Nichts an der Stelle des alten Ich erscheint
bei Sartre ihrer Unmittelbarkeit wegen allerdings noch als Entzug, die
ontische Wirklichkeit der Abwesenheit ist der Mangel, und da in alter
Tradition das Subjekt, das den Mangel (iiber)kompensiert, der Heros
ist, ist das existenzialistische Bewusstsein das heroische Bewusstsein,
seiner Nichtigkeit wegen freilich ein heroisches Bewusstsein ohne He-
ros (das alltigliche Bewusstsein des Zweiten Weltkriegs und der Nach-
kriegszeit). Es ist darum auch, Sarte sagt es im Riickblick auf (den
immer mit Kojéves Analysen von Herrschaft und Knechtschaft gelese-
nen) Hegel selbst, ein »ungliickliches Bewusstseing, das im (Blick des)
andern, der es zu einem Anwesenden macht, notwendig den Feind se-
hen muss (»Die Hélle — das sind die andern«), und das es bestenfalls
zur Zweckgemeinschaft oder (Klein-)Gruppe bringt, wo die »Situati-
on« die ist, mit einem allgemeineren Mangel fertig zu werden.

Aber diese Radikalitit, das intentionale Verhiltnis von Bewusst-
sein und Welt als Abwesenheit tiberhaupt und so als die Abwesenheit
des Zentrums zu denken, war die geschichtliche Bedingung der Mog-
lichkeit der Transformation der industriellen Moderne in die mediale
Moderne — strukturell ist notwendig schon Sartres »prireflexives Co-
gito« ein Medium. Anwesenheit ist namlich die Abwesenheit von Zei-
chen, und so ist denn die Abwesenheit, insofern nicht Nichts ist, das
Feld der Zeichen, freilich der Zeichen von Zeichen von Zeichen und so
der Spuren von Spuren von Spuren, und in dieser Fiille — der Abwe-
senheit der Abwesenheit von Zeichen — hat sein Ungliick vom (damit
»strukturalistischen«) Bewusstsein abgelassen, dem sich in verwandel-
ter Gestalt Hegels Einsicht neu bewihrt, »daf es Nichts gibt, [...] was
nicht ebenso die Unmittelbarkeit enthilt, als die Vermittlung«.2

Kein Wunder, dass Strukturalismus wie Poststrukturalismus mit
dem Denker der Abwesenheit als Mangel nichts zu tun haben wollten,

% G. W. E Hegel: Wissenschaft der Logik, »Womit mufl der Anfang der Wissenschaft
gemacht werden?« (Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der Deutschen For-
schungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akademie der Wissen-
schaften. Bd. 21. Hrsg. von FE. Hogemann und W. Jaeschke. Diisseldorf 1985, 54).

208

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

aber wir taumeln auch nicht langer benommen durchs bunte Zeichen-
feld und kénnen dem Bruder Pfortner unsre Reverenz erweisen: Wir
wissen, was wir am dezentrierten Subjekt haben.

209

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere —

Levinas im Kontext der frithen Phinomenologie’

Hans Rainer Sepp (Prag)

Phinomenologie verstand sich nie als ein Vorgehen, das sein Ziel nur
in der Entfaltung einer Theorie des Theoretischen erblickte. Eine Theo-
rie des Praktischen zu entwickeln, war von Anbeginn fiir das Unter-
nehmen der Phinomenologie ebenso bestimmend, ja stellte vielleicht
das eigentlich leitende Vorhaben dar. Edmund Husserl widmete bereits
seine Antrittsvorlesung an der Universitit Halle dem Thema >Ethik
und Metaphysik« und benannte damit das, worauf er frith schon hi-
nauswollte. Fragen zur Freiheit des Willens, zu Axiologie und Praktik
begleiteten sein Philosophieren von diesem Zeitpunkt an. Nahezu
iiberfliissig ist es zu erwihnen, dass auch fiir Max Scheler Fragen zur
Ethik und Alteritit im Vordergrund standen, als er seine ersten grofSen
Werke vorlegte. Der Erste Weltkrieg und die unmittelbare Nachkriegs-
zeit verschirften diese Tendenz; immer deutlicher trat hervor, dass fiir
die Phdnomenologie die Theorie selbst in eine Revolution der Praxis zu
miinden habe. So war Husserl bekanntlich der Auffassung, dass die
Ausbildung einer Philosophie als einer strengen Wissenschaft unter
der Direktive der transzendentalen Phianomenologie nicht nur zu einer
Neuordnung des Gesamtgefiiges der Wissenschaft, sondern iiber diese
zu einer Neugestaltung des menschlichen Lebens in der Welt zu fithren
habe. Mit dieser Abzielung unterscheidet er sich in keiner Weise von
den Grundintentionen Schelers und Martin Heideggers, die, wenn-
gleich durchaus unterschiedlich in den Ansitzen, so doch beide eine
Intensivierung der Echtheit des Lebensvollzugs forderten. Allen dreien

! Die vorliegende Publikation ist im Rahmen des Forschungsvorhabens Antropologie
komunikace a lidské adaptace entstanden, das an der Humanwissenschaftlichen Fakul-
tit der Karls-Universitit Prag durchgefiihrt wird (FHS UK, MSM 0021620843).

210

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

geht es darum, menschliche Existenz aus der Umklammerung einer
Lebenshaltung zu befreien, die sich in einer Verabsolutierung des
Weltzugangs, den moderne Wissenschaft und Technik erméglichten,
etabliert hatte. Denn alle drei hatten erkannt, dass die faktische Ent-
wicklung der Wissenschaft sich nicht damit zufrieden gab, ein jeweils
bestimmtes Feld der Wirklichkeit mit theoretischen Mitteln zu er-
schlieflen, sondern mit ihrem begrenzten Blick auf das Wirkliche langst
die konkrete Praxis ergriffen und diese gleichsam unter der Hand, im
Wildwuchs, >revolutioniert« hatte. So iiberrascht es keinesfalls, dass
Emmanuel Levinas, Schiiler bei Husserl und Heidegger wihrend der
zwanziger Jahre, sein phdanomenologisches Philosophieren der Direkti-
ve unterstellte, dass die Erste Philosophie Ethik zu sein habe.

Worum geht es bei den frithen Versuchen von Husserl, Scheler
und Heidegger, den menschlichen Lebensvollzug authentischer werden
zu lassen? Lisst sich ein strukturelles Profil aufzeigen, in dem die Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede, die ihre Positionen in Bezug auf die-
se Absicht aufweisen, deutlich hervortreten, und zwar so, dass sich
ihnen auch der Ansatz von Levinas hinzufiigen liefe? Husserl, Scheler
und Heidegger setzen damit an, dass menschliche Existenz in ihrem
snormalens, d.h. zunichst ungebrochenen, in ihrer Umwelt veranker-
ten Sein, pervertiert ist. Aller Anfang, alle »Normalitits, ist also per se
Perversion, und die Aufgabe lautet, Existenz aus diesem Zustand he-
rauszuldsen. Der pervertierte Status betrifft die Relation des Selbst zu
seinen Anderen: Im Status der >Normalitét« ist das >Selbst< schon auf
den Anderen verwiesen, was zur Folge hat, dass es sowenig bei sich
selbst wie bei Anderen ist. Es verdeckt sich selbst und die Anderen in
ihrer Andersheit, es nivelliert. Eine grundlegende Weise solcher Nivel-
lierung ist fiir Husserl, Scheler und Heidegger die Objektivierung: Das
subjektive Korrelat einer Objektivierung ist weder das Selbst noch der
Andere, sondern im wahrsten Sinn des Wortes das >durchschnittliche«
Selbst: weder — noch. Als ein solches >Nichts« ist dieses Selbst un-mog-
lich: Sein Standpunkt ist ein Drittes, das es streng genommen nicht
gibt, sondern das Produkt einer imaginativen Setzung ist, die den
Durchschnitt von Selbst — Anderer faktisch sein ldsst.

Wihrend Husserl, Scheler und Heidegger Normalitit als ein sol-
ches Sein-beim-Anderen ansetzen, welches das Selbst schon iiber-
sprungen hat, also eine Verschmelzung an den Anfang stellen, vertritt
Levinas die These, dass das Erstliche die Trennung ist: der Egoismus des
Lebens. Zwar haben Husserl, Scheler und Heidegger ebenfalls den Ego-

211

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

ismus beschrieben, doch so, dass dieser gerade dadurch bestimmt ist,
sich von vornherein im Anderen einzunisten. Damit haben sie eine
wesentliche Dimension tibersprungen. Der entscheidende Punkt ist al-
so, dass Egoismus Trennung ist. Im Folgenden soll genauer betrachtet
werden, wie das Verhiltnis von Selbst und Anderem bei Husserl, Sche-
ler und Heidegger angelegt ist und was Levinas dagegen setzt.

Il. Husserl — Scheler — Heidegger

Zunichst wird darzulegen sein, wie Husserl, Scheler und Heidegger
den Egoismus bestimmen, also dasjenige Selbst, das sich an die Welt
verloren hat (1.). Im Anschluss daran werden die Strategien fixiert,
durch welche dieser Egoismus aufgelost werden soll, und es wird zu
zeigen sein, wie das von seinem Egoismus befreite Selbst jeweils ge-
fasst wird (2.). Bei alldem geht es darum, die Grundlinien der jeweili-
gen Ansitze, ihre Struktur, herauszupriparieren, um sie so einem Ver-
gleichsprofil zuordnen zu konnen.

1.  Egoismus als Bindung

1.1. Husserl. Das verweltlichte und darin verleiblichte transzendentale
Selbst ist fiir Husserl »Nullpunkt«, Nullpunkt fiir alle »Orientierun-
gen«.2 Damit ist ein Zweifaches ausgedriickt: Es ist ein absolutes Hier,
besitzt in und mit seiner Leiblichkeit eine nicht hintergehbare Ver-
ankerung. Zugleich verbleibt es nicht nur in diesem Stand, sondern ist
von da aus gerichtet: Fiir die sich an die Welt verlierende Einstellung
bei Husserl ist es charakteristisch, dass der Lebensvollzug der »natiirli-
chen Einstellung« ein spezifisches Transzendieren darstellt. Natiirlich
eingestellt ist das Selbst gerade nicht (nur) auf das bezogen, was ihm
wirklich, anschaulich, gegeben ist, sondern ist auf solches ausgerichtet,
das gegeniiber dem evidenten Selbst-Da ein Noch-Nicht darstellt. Im
Fall des dufleren Erlebens wire das anschaulich Gegebene die sinn-
erfiillte, evidente Prisentation; da aber immer nur je ein Aspekt des

2 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch (Husserliana, Bd. IV). Hrsg. von M. Biemel. Den Haag 1952, 158.

212

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

Wirklichen erfiillt ist, verweist jede Erfiillung auf noch Unerfiilltes.
Jede Erfiillung besitzt Horizonte, welche die offenen Bereiche des An-
schaulichen zwar sinnhaft, aber leerintentional, d.h. »leer« in Bezug
auf Erfiilltheit, vorzeichnen. Das Geflecht dieser Horizontverweisun-
gen webt das Netz, in dem sich das Selbst in der Welt halten kann — und
sich an Welt verliert. Das Netz ist diejenige Dimension, die das System
von Intention und Erfiillung trdgt. Es ist aufgespannt aufgrund des
Interesses, mit dem sich das Selbst eine zweite Verankerung gibt: in
der Tendenz auf die Objekte seines Begehrens, bei diesen zu sein und
mit ihnen bei der Welt.

Sich an die Welt verlieren bedeutet dann: Das Subjekt tiber-
springt, dass es immer nur je ein Stiick Welt wirklich gegeben hat, alles
Ubrige ist fiir es, ohne dass es dies ausdriicklich bemerkt, nur Pritenti-
on, ein ungedeckter Scheck. Das Selbst verfingt sich aber nicht nur im
Geflecht der Horizontbeziige. Diese Beziige selbst schieflen zu sinn-
haften Einheiten, genannt »Gegenstinde«, zusammen. Diese Einheiten
sind ebenfalls Sinniiberschiisse, deren Einheitsbildung, »Konstituti-
ong, von den in den erfiillten Ansichten griindenden Horizontverlau-
fen motiviert ist. Da es aber diese Einheiten qua Gegenstinde sind,
worauf das praktische (und auch theoretische) Leben in der Welt ge-
meinhin ausgerichtet, »verschossen« ist, wird nicht nur der gesamte,
als solcher hier lediglich fungierende Gegenstandsbezug, jene Bedin-
gung der Moglichkeit von Gegenstandssein tiberhaupt, iibersprungen;
sofern natiirliches Weltleben sich nur bei den Produkten der Gegen-
standskonstitution aufhilt, werden diese, fiir sich blofSe endkonstitu-
ierte Sinneinheiten, zum eigentlichen Anhalt und auf diese Weise sub-
stantialisiert. Dies widerfahrt jedoch nicht nur den Gegenstinden in
der Welt, sondern dieser selbst: Welt selbst avanciert zu einem tiber-
groflen Gegenstand, einem Behilter oder einem realiter tragenden
Grund, wohingegen sie, transzendentalphdnomenologisch gesehen,
nur der Inbegriff der Horizontverweisungen selbst ist: das verkniipfen-
de Band, das alle Horizontbeziige zu- und ineinander fiigt und als »To-
talhorizont« das Hinausmeinenkonnen selbst und als solches ist.

Damit Welt zu der in lebensweltlichen wie auch wissenschaftli-
chen Beziigen objektiven Welt, der Welt fiir jedermann, wird, bedarf
es eines bestimmten urspriinglichen Kontakts zum Anderen, und zwar
eines Kontakts, der sich in dieser Urspriinglichkeit als Verschmelzung
des Selbst mit dem Anderen erweist. Husserl analysiert dies ausgehend
von der »primordialen« Leiblichkeit, derjenigen, fiir die noch nicht der

213

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

Sinn >anderer Mensch« konstituiert ist.> Die Identifikation des Selbst
mit dem Anderen verlduft in drei Stufen: 1. Ich in meiner primordialen
Leiblichkeit nehme den Kérper eines >Anderenc als einen solchen wahr,
der im Prinzip die gleichen Vermogen besitzt wie mein Leib, so wie
dieser mir von meinen leiblichen Vermdgen her vertraut ist: Ich ver-
setze mich also in den >Anderens, als ob ich an seiner Stelle wire. 2. Da
ich aber zugleich im Hier meiner leiblichen Verortung, meines Null-
punkts, verbleibe, also nicht wirklich >aus meiner Haut fahren< und zu
einem Anderen werden kann, apperzipiere ich seinen Leib weiterhin
als einen Korper, aber als einen besonderen Korper, als »Leibkorper«.
3. Dieses Mischwesen, das der Andere nun fiir mich ist, weder Fisch
noch Fleisch, iibertrage ich auf mich selbst, da ich den Anderen als
meinesgleichen erfahren habe. Auf diese Weise bildet sich ein >Durch-
schnitt« zwischen Selbst und Anderem, ein Durchschnitt, der weder
mein Selbst noch der Andere ist. In wechselseitiger Konstitution kon-
figuriert sich so eine dritte Subjektivitit, die weder die meine noch die
deine, sondern gegeniiber leiblichen Verortungen eigentiimlich ortlos
ist: eine Inter-Subjektivitit, die sich selbst als objektive mit dem Kor-
relat einer objektiven Welt apperzipiert.

In lebensweltlicher Einstellung ist das volle Korrelat zur objekti-
ven Welt mein interessiertes (inter-)subjektives Ego-Selbst, denn ob-
gleich die objektive Intersubjektivitit mein Selbst iiberlagert, bleibt
dieses in sich, was es ist: gebunden an den absoluten Ort, den mein Leib
ihm zuweist. Daraus resultiert eine unheilvolle Mischung: verankert
zu sein im Selbst und zugleich aus ihm vertrieben und angewiesen zu
sein an einen Durchschnitt, der wie >die< Welt selbst das Produkt einer
Konstitutionsleistung der Subjektivitit ist. Die Grundintention der eu-
ropiischen Philosophie ist es, dieses Konglomerat zu durchhellen und
seine automatische Wirkung aufzul6sen; doch indem sie, so Husserls
Vorwurf, nicht radikal dort ansetzte, wo dieses Problem entstand: in
der leibverankerten transzendentalen Subjektivitit, verstrickte sie sich
selbst in diese Vermischung, und anstatt sie zu beseitigen, intensivierte
sie sie noch.

1.2. Scheler. Die Auffassung, dass Egoitdt und Transzendenz einander
nicht widersprechen, sondern in einem Wechselverhiltnis stehen, fin-

3 Vgl. hierzu die V. Meditation in E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser
Vortrige (Husserliana, Bd. I). Hrsg. von St. Strasser. Den Haag 1954.

214

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

det sich auch bei Scheler. Fiir ihn ist das Erleben im Status der natiirli-
chen Einstellung oder, wie es bei ihm heifSst, der »natiirlichen Welt-
anschauung« jedoch nicht nur egogebunden, sondern iiberdies egois-
tisch, sofern das Selbst als Ego die Art und Weise seines Ausgriffs auf
Welt dominiert. Da das Faktum dieses Dominierens der natiirlichen
Weltanschauung selbst verdeckt bleibt, liegt deren hervorstechendes
Merkmal darin, dass sie einer Illusion verhaftet ist. Diese existenzielle
Mlusion, die das grundlegende Verhiltnis des Egos zur Welt betrifft,
bezeichnet Scheler als »Egozentrismus« und » Anthropozentrismus«.
Ist das Subjekt der natiirlichen Weltanschauung stets umweltlich ori-
entiert, besagt Egozentrismus »die Illusion, die eigene sUmwelt« fiir die
>Weltc selber zu halten, d.h. die illusiondre Gegebenheit der eigenen
Umwelt als >diec Welt.«* Damit ist nicht gemeint, dass ich Sinngehalte
der eigenen Weltanschauung vorziehe, sondern mein Erleben, fiir das
diese Inhalte je Giiltigkeit haben, privilegiere: Die Orientierung des
solcherart welterfahrenden Lebens verlduft von diesem aus auf es
selbst zuriick. Die Rede vom Egozentrismus natiirlicher Weltanschau-
ung bezeichnet somit das Faktum, dass das Ego der natiirlichen Welt-
anschauung Welt auf sich bezieht. Zwar meint Scheler mit Betonung
der Welt nicht wie Husser] den Fluchtpunkt aller Horizontverweisun-
gen, der als eine einheitliche Entitdt konstituiert wird, sondern die
Tatsache, dass das, was sich nur einem je bestimmten Weltzugang ver-
dankt, vor dem Hintergrund einer egozentrischen Grundhaltung un-
ausdriicklich fiir das Ganze genommen wird; beiden Ansétzen gemein-
sam ist aber die Auffassung, dass die Art und Weise, wie ein Ego-Selbst
transzendiert, auf dieses relativ ist.

Fiir Scheler ist jedoch nicht nur die Weise, wie natiirliche Welt-
anschauung Welt >hat, relativ auf ihr (fiir das Ganze gesetztes) Um-
weltsein; dieses selbst ist seinerseits relativ auf die »biologische Son-
derorganisation des Menschen«,® auf den Menschen als >Lebeweseng,
und dies mache den Anthropozentrismus der natiirlichen Welt-
anschauung aus. Dieses Relativsein driickt sich darin aus, dass die Sub-
jekte natiirlicher Weltanschauung der Welt nur den Sinn entnehmen,
der fiir ihre besondere Organisation zweckmafig, fiir die »dringlichs-

+ M. Scheler: Wesen und Formen der Sympathie (Gesammelte Werke, Bd. 7). Hrsg. von
M. S. Frings. Bern/Miinchen 1973, 69.

5 M. Scheler: Vom Ewigen im Menschen (Gesammelte Werke, Bd. 5). Hrsg. von Maria
Scheler. Bern/Miinchen 1954, 88.

215

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

ten Lebensbediirfnisse« bedeutsam ist, wie Scheler in seiner Biologie-
Vorlesung von 1908/1909 hervorhebt.¢ Scheler deutet bereits in dieser
frithen Vorlesung an, wie der in natiirlicher Welthaltung bestehende
(und spéter von Heidegger benannte) Verweisungszusammenhang des
Um-zu erfasst werden konnte. Die Bedeutsamkeit der Weltinhalte
richtet sich nach ihrer Zweckmifigkeit: Das Interesse zielt auf sie nur
in der Absicht, um sie sich dienstbar zu machen; und da sich in diesem
Um-zu die Struktur des korrelativen subjektiven Ausgriffs bekundet,
ist die Um-zu-Verweisung letztlich zuriickbezogen auf das Sein des
Subjekts natiirlicher Weltanschauung, wie dieses sich umgekehrt in
der Art seiner Verweisungsstruktur bekundet. Anthropozentrik dieser
Art schlief3t Egozentrik mit ein: Denn besteht letztere darin, dass na-
tiirliche Weltanschauung ihr Umweltsein mit Welt selbst in eins setzt,
und ist dieses Umweltsein relativ auf die Sonderorganisation des Men-
schen, dann erhilt Welt iiberhaupt den Sinn von menschlicher Welt.
Da aber Umweltbezogenheit die triebmafSig gesteuerte Um-zu-Struk-
tur in ihren Dienst stellt, kime es umgekehrt ohne die natiirliche Zen-
tralstellung des Egos, welche Welt mit dessen Umwelt identifiziert,
nicht zu einer Anthropologisierung des Welthaften.

Der Mensch in natiirlicher Welthaltung versteht sich primir aus
Anderem, als er selbst ist, ohne dass dies ihm, der in seine egoistische
Grundstruktur verstrickt ist, auffallig wiirde. So lebe in ihm, wie Sche-
ler bemerkt, die Tendenz, die Formen von Raum und Zeit sowie Kau-
salstrukturen auf seelische Mannigfaltigkeiten zu tibertragen;” auch
die »Gewalt der sprachlichen Tradition« lasse in der eigenen Psyche
zunichst nicht »die Erlebnisphinomene selbst« erblicken, sondern
vielmehr »die Deutungen dieser durch die sprachliche Tradition der
Gemeinschaft«.® Die Tendenz, Strukturen und Daten der Auflensphére
auf die Innensphire zu iibertragen, steht keineswegs in Widerspruch
zu dem Befund, natiirliche Welthaltung sei durch den Grundzug des
Egozentrismus charakterisiert. Beide Aussagen sind miteinander zu
vereinbaren, ja sie stehen sogar in einem Abhingigkeitsverhaltnis zu-
einander. Die mit Anthropozentrik stets eng verbundene Egozentrik

6 M. Scheler: Schriften aus dem Nachlafs, Bd. V: Varia I (Gesammelte Werke, Bd. 14).
Hrsg. von M. S. Frings. Bonn 1993, 293 f.

7 Vgl. M. Scheler: Vom Umsturz der Werte (Gesammelte Werke, Bd. 3). Hrsg. von
Maria Scheler. Bern/Miinchen 1955, 267 ff.

8 Ebd. 283f.

216

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

natiirlicher Welthaltung erweist sich auch hier als Bedingung dafiir,
dass sich natiirliches Weltleben zunichst nicht aus sich selbst und nicht
in Bezug auf sich selbst versteht. Denn nur das Bestehen einer egozen-
trischen Grundtendenz vermag plausibel zu machen, wie Weltleben
tiberhaupt dazu gelangt, Auflendaten in sich zu integrieren. Es muss,
zum einen, vorweg eine Bezugsdimension bestehen, die die Richtung
des Bezogenwerdens vorgibt; und diese Dimension muss, zum zweiten,
eine identifizierende Kraft besitzen, Anderes nicht nur an sich zu zie-
hen, sondern auf das Eigene zu iibertragen, ja damit das Eigene tiber-
haupt erst mit Gehalten zu besetzen. Der Egozentrik natiirlicher Welt-
haltung kdme als fundamentale Struktur diese spezifische Dimension
zu, die Dimension nur ist vermoge einer Fremddaten vereinnahmen-
den (anziehenden und identifizierenden) Bewegungsrichtung. Erst der
egozentrische Grundzug macht deutlich, warum hier nicht der Versuch
unternommen wird, das Ubertragene als das aufzunehmen, was es in
sich selbst ist, und in dem zu erfassen, worin es seinen urspriinglichen
Ort besitzt; und die Annahme und Vereinnahmung von Fremddaten
bestirkt wiederum die egozentrische Tendenz: Die durch sie erst er-
moglichte Leistung der Annahme und Vereinnahmung bekriftigt ihre
Mlusion, den eigenen Umkreis fiir das Ganze zu halten bzw. die selbst
gesetzte Bestimmung des Anderen fiir dessen tatsichliche.

1.3. Heidegger. Wie Husserls Begriff des leiblichen Nullpunkts und
Schelers Betonung einer Zentrierung im Ego beinhaltet auch Heideg-
gers Terminus der Jemeinigkeit den zweifachen Sinn eines nicht
tauschbaren und nicht hintergehbaren Moments des Selbst, und wie
Husserl und Scheler verkniipft auch Heidegger dieses Moment mit
dem Befund einer transzendierenden, einer Offnungsbewegung, wel-
che Seiendes in einer Welt entdeckt: Einem jeweiligen Dasein eroffnet
sich Welt in der Bedeutsamkeit des Umgang mit dem Seienden, um
dem es diesem Dasein zu tun ist. Auch fiir Heidegger entdeckt somit
Dasein Welt von seiner jeweiligen Umweltlichkeit her. Wihrend aber
fiir Scheler die Bedeutsamkeit in der Triebstruktur des Menschen
grindet, entnimmt Heidegger sie dem Verstehenszusammenhang ei-
ner Zeugwelt, in die, sie besorgend, das Dasein als das sorgende sich
verliert.

Ahnlich wie Husserl und Scheler bestimmt auch Heidegger die
Dimension weltlichen Verhaltens, die »Raumlichkeit des Daseins«, als
eine solche, die sich »zunichst und zumeist« in einem Status des » Ver-

217

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

fallens« befindet; dieses Fallen besagt, dass das Dasein im Besetzen
seiner Raumlichkeit immer schon vorweg bei dem von ihm zu besor-
genden Seienden ist. Was bei Husserl das Verschossensein in Gegen-
stinde und bei Scheler der Egozentrismus ist, der keine Differenz zwi-
schen Anderem und Eigenem zulésst, der zunéchst in Anderem haust
und darin sein Selbst preisgegeben hat, wird bei Heidegger zu einem
Dasein, das sich von dem her versteht, was es besorgt. Weil es dem
Dasein jeweils um etwas geht, ist es je ein sich (um sich) sorgendes
Dasein, als dieses aber zugleich ein solches, das im Umgang mit den
Dingen seines Besorgens zugleich nicht dieses selbst ist, da es sich aus
dem versteht, was es besorgt: Es ist nur insofern je meines, als es »zu-
néchst und zumeist nicht es selbst ist«.”

Wenngleich Heidegger das Hier nicht wie Husserl leiblich charak-
terisiert, ist die Struktur eine sehr dhnliche, sofern Heidegger das »Ich-
hier« als das »In-Sein aus dem Dort der zuhandenen Welt« bestimmt.
Doch ein Unterschied besteht: Bei Heidegger ist zwar eine Verschmel-
zung von Hier und Dort zum Ausdruck gebracht; diese Verschmelzung
resultiert jedoch nicht aus dem Kontakt mit dem Anderen, sondern ist
ein Strukturmoment des jeweiligen Daseins selbst. Das hat zur Folge,
dass fiir Heidegger die Nivellierung zumindest nicht expressis verbis
iiber einen Kontakt mit dem Anderen zustande kommt, wie dies bei
Husserl und bei Scheler der Fall ist. Obgleich ein jedes Dasein sozusa-
gen seine je eigene Perspektive hat, wie es jeweils besorgend existiert,
kommt alles Dasein darin iiberein, dass es, zunichst und zumeist, auf
dieselbe, stets Seiendes besorgende Art und Weise auf Welt bezogen
ist. Die Nivellierung besteht hier folglich schon darin, dass Dasein sich
auf das Seiende, das es besorgt, entwirft und von ihm her versteht. Erst
diese Nivellierung fithrt dazu, dass die Anderen diejenigen sind, »von
denen man selbst sich zumeist nicht unterscheidet«, " und dass das
jeweilige Dasein in ihrer » BotmdfSigkeit« steht.’? Das Wer dieses nivel-
lierten Daseins, das »Manc, ist nicht ein Gegensatz zum Selbst, son-
dern eine Modifikation, eine bestimmte Weise, das Selbst zu sein: im
Modus des »Man-selbst«. Wenn Heidegger betont, dass dieses Man-

9 M. Heidegger: Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd. 2). Hrsg. von E.-W. von Herrmann.
Frankfurt a. M. 1977, 155.

10 Ebd. 159.

11 Ebd. 158.

12 Ebd. 168.

218

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

selbst den Verweisungszusammenhang der Bedeutsamkeit »artiku-
liert«,® so weist dies darauf hin, dass der besorgende Bezug nicht rela-
tiv auf das Man ist, sondern umgekehrt: Das Man macht es aus, dass es
sich von diesem Bezug véllig vereinnahmen lisst.

2. Entbindung als Geburt des Selbst

Husserl, Scheler und Heidegger entwickelten Strategien, die zeigen
sollen, wie das Selbst, das sich im Stand der natiirlichen Einstellung,
der natiirlichen Weltanschauung oder der Alltdglichkeit des Man an
eine nivellierte Durchschnittlichkeit verloren hat, aus diesem Prozess
des Entfremdens zuriickzugewinnen ist. Das Ziel der Verwirklichung
eines »authentischen« Selbst wird dabei jeweils iiber die Authebung des
zunichst dominierenden und Authentizitit verwehrenden Bezugs zur
Welt angesetzt.

2.1. Husserl. Husserls Strategie, Subjektivitit von ihrer Weltverfan-
genheit zu lgsen, ist die transzendentale Epoché. Mit diesem »univer-
salen«, weil auf Welt selbst bezogenen Verfahren soll das hinausmei-
nende Transzendieren, das Terminieren in Welt, das Leben in
Horizonten zur Ginze durchtrennt werden. Diese Durchtrennung ist
ein existenzieller Akt, den Husserl als solchen jedoch nicht eigens zum
Thema gemacht hat. Thn interessierte, was dieser einzigartige Akt er-
moglichen kann: den Aufbau einer neuen, ebenso »universalen« Wis-
senschaft, die durch die Mittel der transzendentalen Phanomenologie
gegriindet wird. Die Epoché liegt vor dieser universalen Theorie als die
erste Bedingung der Moglichkeit ihrer Realisierung.

Sofern Subjektivitit nach dem Vollzug der Epoché und der Instal-
lierung der transzendentalen Theorie nicht mehr in Welt lebt, sondern
sich jetzt selbst zusieht, wie sie als transzendentale den Weltbezug im-
merfort ausbildet, bezieht sich der phinomenologische Blick, der Blick
nach der Entkoppelung von seinem weltkonstituierenden Ausgriff,
nicht auf die >Endprodukte« der in Welt terminierenden transzenden-
talsubjektiven Konstitution, sondern vermag jetzt diese selbst, ihr »Te-
leologischsein, ihren in der Hervorbildung von Sinnbestinden sich
manifestierenden genealogischen Prozess, zu gewahren. Das Selbst als

13 Ebd. 172.

219

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

im Stand der natiirlichen Einstellungen iibersprungene, anonym fun-
gierende transzendentale Subjektivitit wird so durch ein Patentmachen
seiner Funktionsweise angeeignet, und zwar in einem zweifachen Ver-
fahren von hochst unterschiedlicher Zeitlichkeit: einerseits in einem
einzigartigen, einmaligen Schritt, der einmal vollzogenen transzen-
dentalen Epoché, die erst auf die zu untersuchende Dimension >hebt,
und andererseits in einem dadurch moglich gewordenen unendlichen
Arbeitsprozess, in dem das Fungieren der Subjektivitit phinomenolo-
gisch durchleuchtet wird. Da dieser unendliche Prozess der Auf-
deckung ein wissenschaftlicher ist und die neue universale Wissen-
schaft ermdglichen soll, ist er nur in der Kooperation einer offenen
Vielheit von Forschern zu bewaltigen; zugleich sollen parallel dazu sei-
ne Ergebnisse im Zuge einer authentischen, die aufgedeckten Gehalte
wahrenden Verendlichung — sozusagen in der Verendlichung eines
ebenso unendlichen Bildungsprozesses — in die auflerwissenschaftliche
soziale Praxis eingebunden und damit allen Nicht-Phinomenologen
zuginglich gemacht werden.™* Die offene Unendlichkeit dieses For-
schungsprozesses und seiner praktischen Verendlichung sind es also,
in der im Kontext einer Gewinnung jeweils authentischer Selbstbeziige
(die als wissenschaftliche schon in einem sozialen Kontext stehen) der
Andere bzw. der auch >authentisch« gewordene oder werdende Andere
seinen Ort erhalt.

2.2. Scheler. Scheler bestimmt die phanomenologische Reduktion aus-
driicklich als eine grundlegende existenzielle Modifikation; sie ist nicht
Methode, sondern ein »Verfahren inneren Handelns«.’> Dieses Ver-
fahren richtet sich auf den ego- wie anthropozentrischen Grundzug
natiirlicher Weltanschauung und trachtet danach, die kurz geschlosse-
ne Verbindung von jeweiliger Umwelt und Welt im Zusammenhang
mit dem Wirken der Triebstruktur aufler Vollzug zu setzen. Dies wird
konkret dadurch erreicht, dass das »Realititsmoment« selbst, d. h. das
einen triebbestimmten Organismus kennzeichnende Erleben von Rea-
litdt und nicht etwa nur der Sinn von Realitit, ausgeschaltet wird. Die

4 Vgl. dazu Husserls Beilagen zu E. Fink: VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die
Idee einer transzendentalen Methodenlehre (Husserliana Dokumente, Bd. 11/1). Hrsg.
von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven. Dordrecht/Boston/London, bes. Beilage
XV, 216.

15 M. Scheler: Spite Schriften (Gesammelte Werke, Bd. 9). Hrsg. von M. S. Frings.
Bern/Miinchen 1976, 206.

220

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

Ausschaltung dieses Moments ldsst mit der Aufhebung der Triebstruk-
tur die Umweltgebundenheit kraftlos werden.

Diese radikale Moglichkeit einer Uberwindung des Gebunden-
seins an die eigene Triebstruktur kann phinomenologische Reduktion
offenbar nur aus dem Grunde ergreifen, weil sie im Menschen als sol-
chen angelegt und in >schwicheren< Formen immer schon vollzogen
wird. Denn Menschsein bedeutet fiir Scheler das Kénnen, die Anbin-
dung an die Triebstruktur zu hemmen, sie zu »sublimieren«, und das
mit ihr gegebene Fixiertsein auf eine Umwelt aufer Kraft zu setzen.
Dieses »Nein¢ zur konkreten Wirklichkeit der Umwelt«'¢ beinhaltet
die Voraussetzung fiir ein weltoffenes Verhalten, das »die nie ruhende
Sucht, [...] in die entdeckte Weltsphire vorzudringen«, ' impliziert,
wie auch die damit verbundene Anpassung der entdeckten Welt an sich
selbst. Das Eigentiimliche ist also, dass im Stand der natiirlichen Welt-
anschauung die Moglichkeit der nur partiellen Aufthebung der Trieb-
struktur die Bedingung dafiir schafft, dass ein prinzipiell zur Welt hin
offenes Leben sich dadurch bindet, dass es Welt egoistisch auf das ei-
gene Umweltsein bezieht, dass es damit zugleich aber — wie gezeigt —
die Bedingung dafiir bereitstellt, dass die Triebstruktur im Menschen
ihren spezifischen >Spielraumc erhilt.

Da auch das wissenschaftliche Erkennen fiir Scheler noch in den
Strukturformen der natiirlichen Weltanschauung verbleibt, zielt erst
das philosophische Erkennen auf eine Sphire, die »aufler und jenseits
der bloflen Umuweltsphdire des Seins iiberhaupt gelegen ist«.18 Wie
Husserl méchte auch Scheler mit Hilfe des phanomenologischen Ver-
fahrens iiber alles Umweltsein hinaus zum Sein der Welt selbst vor-
dringen. Das Ergebnis der Reduktion liegt fiir Scheler folglich darin,
Erkenntnis der apriorischen Struktur der Welt zu erméglichen.® Sche-
ler wirft Husserl jedoch vor, die Reduktion nicht radikal genug durch-
gefiihrt zu haben; da Husserl, anstatt das Realititsmoment selbst auf-
zuheben, sich mit der Dispensierung des Daseinsurteils, des Urteils
iiber Realitdt, begniigte, habe er die Raum-Zeit-Struktur in Geltung
belassen.?® Die Raum-Zeit-Struktur lisst Scheler hingegen im Realsein

16 M. Scheler: »Die Stellung des Menschen im Kosmos«. In: Ders.: Spite Schriften, 68.
17 Ebd. 68f.

18 Scheler: Vom Ewigen im Menschen (s. Anm. 5), 89.

19 Vgl. M. Scheler: Schriften aus dem Nachlaf, Bd. II: Erkenntnislehre und Metaphysik
(Gesammelte Werke, Bd. 11). Hrsg. von M. S. Frings. Bern/Miinchen 1979, S. 72 ff.

2 Vgl. hierzu Scheler: Spite Schriften, a.a.O., 207.

221

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

fundiert sein und verankert nicht umgekehrt das Realsein etwa in einer
surspriinglicheren« Zeitlichkeit.

Vor dem Einsatz der phinomenologischen Reduktion sind aprio-
rische Gehalte in die Vitalsphire der Triebstruktur eingelassen. Da das
Realsein der Raum-Zeit-Struktur vorgingig ist, wirkt es im trieb-
gestiitzten Erleben wie ein Filter: Es determiniert, was an apriorischen
Gehalten zu unterschiedlichen Zeiten an verschiedenen Orten er-
schlossen wird. Die das Realititsmoment einklammernde phanomeno-
logische Reduktion kann daher apriorische Gehalte nicht totaliter, son-
dern nur in derjenigen Perspektive freilegen, in der sie fiir die
natiirliche Weltanschauung in Funktion treten. Fiir Scheler fithrt dies
zu der Notwendigkeit eines interkulturellen Austauschs in dem Sinne,
dass jede Region und auch jede Epoche iiber ein apriorisches Wissen
verfiigen, das auf urspriingliche Art und Weise jeweils nur ihnen zu-
kommt. In einem formal dhnlichen Sinne wie Husserl formuliert Sche-
ler somit den Gedanken einer offen-unendlichen Erkenntnisgewin-
nung, wobei aber — anders als bei Husserl — das Europdische selbst nur
eine Facette darstellt. Entbindung des Selbst bedeutet bei Scheler also
das (unabschliefibare) Erfassen der eigenen Sinngriinde, ihrer Grenzen
wie ihrer daraus entspringenden Moglichkeiten, im notwendigen Kon-
text einer Anerkennung der Sinngriinde der Anderen und der Mit-
arbeit bei der Freilegung ihres jeweiligen Selbstseins.

2.3. Heidegger. Die Entbindung des Selbst, deren existenzielle Ver-
ortung in Husserls Epoché-Konzept nur impliziert angelegt ist, von
Scheler in Bezug auf die phianomenologische Vorgehensweise aus-
driicklich in Anspruch genommen wird, gerit bei Heidegger zu einem
rein existenziellen Erlebnisvollzug, der jedoch nicht im Kontext eines
phinomenologischen Vorgehens operiert. Aufgabe der Fundamen-
talontologie ist es lediglich, diesen Erlebnisvollzug mit phinomenolo-
gischen Mitteln aufzuzeigen. Dasjenige, was die Klammer 16st, mit der
Dasein zunichst und zumeist bei Seiendem ist und von diesem Modus
der Entdecktheit her auch sich selbst versteht, ist bei Heidegger die
Grundstimmung der Angst. Die Angst fithrt vor das Nichtige des all-
taglichen Bezugs zum Seienden, sofern sie den Bewandtniszusammen-
hang der Um-zu-Verweisungen kraftlos werden ldsst und mit dem
nunmehr von seinen Verweisungen entleerten Moment der Bedeut-
samkeit, der Bedeutsamkeit der Welt, konfrontiert. Da Welt keine
durch Verweisungen gestiitzte Bedeutung mehr bietet, wird sie, im

222

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

Modus des Nicht, im Modus des Entzugs ihrer Weltlichkeit, selbst auf-
dringlich. Indem sich in dieser Erfahrung des Nichtigwerdens die Welt-
lichkeit von Welt aufdringt, wird das Dasein aus seinem nivellierten
Bezug zur Welt, in den es sich im Modus des Man mit allem Mitdasein
teilt, herausgesetzt.

Dieses in der iberkommenden Stimmung der Angst augenblick-
lich seiner Nivellierung entbundene und darin aufleuchtende Selbst ist
jedoch instabil, es vermag keine »Selbst-stindigkeit«2' zu bieten. Um
diese zu erlangen, bedarf es des Vollzugs einer einzigartigen Moglich-
keit als eines radikalen Selbstbezugs der Sorge: Als die Bewegung des
Um-willen, worum es Dasein jeweils geht, hilt die Sorge den Bereich
daseinsmifliger Moglichkeiten offen. Da das vordringliche Besorgen
von Seienden das Dasein sein Seinkdnnen selbst vergessen lasst, d. h.
vergessen lisst, dass es selbst es ist, um das es ihm in all seinen Besorg-
nissen geht, eréffnet ein Versinken aller innerweltlichen Bezugspunkte
des Besorgens die einzigartige Moglichkeit, sich zu diesem Besorgen-
konnen selbst, zum Dasein als Sorge, zu verhalten. Dieses Verhalten
bezeichnet Heidegger als »Vorlaufen«, und zwar als Uberspringen
samtlicher moglicher Mgglichkeiten hin zu der ultimativen Moglich-
keit, die allem Seinkénnen ein Ende setzt: der Moglichkeit der Unmog-
lichkeit zu sein, der Moglichkeit des Todes als der »schlechthinnigen
Nichtigkeit des Daseins«.22 Der Tod ist die »eigenste Moglichkeit des
Daseins«? —nicht nur, weil jedes Dasein seinen Tod >hat¢, sondern weil
sich in der Erfahrung der Moglichkeit der Unmoglichkeit der Existenz
der Seinssinn des Daseins selbst erschliefit: namlich als Sorge der
»nichtige Grund seines Todes«?* zu sein. Das Dasein ist Grund seines
Todes, weil nur es in der Erfahrung seines Sterblichseins diese selbst
bezeugen kann; und es ist nichtiger Grund, weil dieses Kénnen die
Maoglichkeit seines Nichtseins bezeugt. Der Vollzug der einzigartigen
Maoglichkeit besteht infolgedessen darin, im Vorlaufen auf diese ulti-
mative Moglichkeit der Unmoglichkeit das Seinkénnen selbst, darin es
dem Dasein um »sein eigenstes Sein« geht,? zu iibernehmen. Diese
das Dasein auf sein Eigenstes zuriickbringende Ubernahme vereinzelt

21 Heidegger: Sein und Zeit (s. Anm. 9), 427.
22 Ebd. 406.
2 Ebd. 349.
2 Ebd. 406.
%5 Ebd. 349.

223

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

das Dasein und entbindet es aus der Struktur der »Uneigentlichkeit«
des Man.

Die Ubernahme der ultimativen Moglichkeit der Unmoglichkeit
bedeutet eine absolute Grenzziehung: Zum einen ist die Erfahrung
dieser Moglichkeit nicht mehr zu tibertreffen: die »eigentliche Existenz
des Daseins« kdnne »durch nichts mehr iiberholt werden«.26 Zum an-
deren ist dadurch das Selbst vollig umgrenzt, denn es ist nicht nur
eigentlich, sondern »ganz« geworden.? Fiir dieses ab-solute, in seiner
Vereinzelung ganz (nur) es selbst gewordene Dasein wird keine (ei-
gentliche) Moglichkeit des Austauschs, der Kooperation mehr namhaft
gemacht. Mit dem Eigentlichwerden der Existenz verschwindet der
Andere aus dem Blick.

Der Strukturvergleich zwischen Husserls, Schelers und Heideg-
gers Versuchen, das Verhaltnis zwischen dem Selbst und dem Anderen
sowohl zu analysieren wie auch zu radikalisieren, zeigt zunichst, trotz
der Unterschiede im Detail, ein {ibereinstimmendes Profil: ein nicht
hintergehbares Selbst, das sich jedoch in einem Uberstieg an das ge-
bunden hat, woraufhin der Uberstieg erfolgt, und das sich zugleich im
wechselseitigen Kontakt mit Anderen nivelliert, das sich aber durch
eine bestimmte Handlung von der Auslieferung an das Uberstiegene
und die Nivellierung so entbinden kann, dass es sich in seinem Selbst
freigibt. Allen dreien gemeinsam ist, dass die Selbstwerdung das Re-
sultat einer Trennung ist, wobei fiir Husserl und Scheler das dergestalt
sich zuriickgegebene Selbst nicht nur dem Anderen gegeniiber neu er-
offnet, sondern auf ihn angewiesen ist.

lll. Levinas

Davon unterscheidet sich Levinas’ Vorgehen grundlegend. Sein Aus-
gangspunkt ist die Feststellung, dass das Selbst (»das Selbe«, le méme)
urspriinglich durch seine Ab-solution, seine véllige Trennung, charak-
terisiert ist. Im Folgenden soll zuerst zusammengefasst werden, wie
Levinas das Selbe bestimmt, bevor zu fragen sein wird, ob auch er
Weisen eines Verfallens und dessen Uberwindung entwickelt und was
schliefSlich die Position des Anderen kennzeichnet.

%6 Ebd. 407.
77 Ebd. 406.

224

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

1. Das Selbe

Das Bemerkenswerte ist, dass Levinas das Selbe auf einem untersten
Stockwerk bestimmt. Das Selbe ist fiir ihn in erster Linie nicht dasjeni-
ge, was, wie bei Husserl, Scheler und Heidegger, schon in ein weltliches
Bezugsverhiltnis eingelassen ist, das, um es mit Sartres Terminologie
auszudriicken, sich schon im Status des Fiir-sich-seins befindet. Die
Voraussetzung fiir die Trennung des Selben ist zwar auch fiir Levinas
ein »inneres Lebenc, ein »Psychismus«,2® doch das Selbe verankert sich
damit nicht schon in einer intentionalen oder seinsverstehenden
Réaumlichkeit, sondern befindet sich im Faktum purer Leiblichkeit: Es
ist dadurch absolut getrennt, dass es geniefst. Der Genuss ist nicht wie
ein Sinngeschehen zu teilen, er vereinzelt notwendigerweise. Genie-
Ben, d.h. im Vollzug zu leben, kann nur jede und jeder fiir sich allein.
Der Genuss ist in sich selbst schon Sittigung und Stillung, noch bevor
das Selbe den Bildschirm der Welt aufspannt, der die Differenz von
Intention und Erfiillung oder, allgemeiner gesprochen, von Begehren
und Erlangung setzt. Wenn Levinas hinzufiigt, dass der Genuss stets
egoistisch ist, dann wird deutlich, dass er ein Selbes, das durch den
Genuss charakterisiert ist, und ein schlicht egoistisches Selbst (den
»Egoismus des Lebens«)? einander gleichsetzt. Dieses Selbe, der ur-
spriingliche Egoismus, ist nicht ein primordial reduzierter Nullpunkt
wie bei Husserl, der zudem nicht ohne die von ihm ausgehende und
durch ihn erméglichte und stabil gehaltene Orientierung gedacht wer-
den kann, sondern ein leibliches Selbst, das im schlichten Genuss stets
von neuem seine absolute Trennung bezeugt.

2. Verfallen als endliches Begehren

Der Genuss des Selben betrifft dort einen Anderen, wo es zu einer
ersten Transzendenz kommt. Ein solches erstes Uberschreiten liegt
dann vor, wenn das Selbe nicht nur im Genuss lebt, sondern den Ge-

28 E. Lévinas: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit. Ubers. von
W. N. Krewani. Freiburg/Miinchen 1987, 68 [Orig.: Totalité et infini. Essais sur l'exté-
riorité (Phaenomenologica, Bd. 8). La Haye 1961, 24]. — Das »Selbe zu sein« heif3t, »sich
von Innen zu identifizieren« (ebd. 417 [265]).

» Ebd. 155 [84].

225

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

nuss sucht. Das »Bediirfnis« als Ausgriff auf einen erhofften Genuss ist
die »erste Bewegung des Selben«.3* Levinas bezeichnet es als ein end-
liches Begehren. Es ist endlich, weil es, das Sittigung will, sich auf das
Sattigende bezieht, das es noch nicht besitzt; es terminiert im jeweili-
gen Ziel seiner Sattigung. Erst mit dieser Bewegung wire konstituiert,
was sich mit Husserls Konzept der natiirlichen Einstellung parallelisie-
ren liefSe und schon Husserl als das Bezogensein auf Endliches bezeich-
nete.

Mit dem Willen zur Sittigung korreliert ein Ego, das sich von
demjenigen Ego, das genieflend den Egoismus des Lebens schlicht voll-
zieht, unterscheidet; es hat sich in ein ausgesprochen egoistisches Ego,
in ein Ego, das seinen Egoismus in Szene setzt, verschoben. Dem wider-
spricht nicht, dass dieses Ego nur sein kann, was es ist, sofern es selbst
absolute Trennung ist und bleibt. Ein solches seinen Egoismus auf der
Biithne der Welt inszenierendes Ego wire mit demjenigen Ego ver-
gleichbar, das Scheler ebenfalls als das zur Welt seiende egoistische
Selbst beschreibt. Von Levinas her gesehen, wiirde diese Art des Trans-
zendierens mit dem Verlassen des reinen Egoismus des Genieflens die
absolute Grenze, die das Selbe als solches ausmacht, seine Trennung
(die es doch ist), iiberschreiten und ein Totum installieren: diejenige
Totalitét, die in der Einebnung der Grenze sich bildet, dort, wo das
Selbe sich in das Bediirfnis verlegt und auf sein absolut Begehrtes als
eines zu erlangenden entwirft. Der Egoismus des endlichen Begehrens
impliziert somit eine Unkenntnis seines Orts, das endliche Begehren
weif3 nicht, wo es sich befindet und was es iiberschritten hat. Das Selbe
verliert sich auch hier in einem Niemandsland, einen Bereich, der total
ist, da es aufler ihm nichts mehr gibt; und in und mit dieser Totalitit
sehnt sich das Selbe, gerade weil es seinen urspriinglichen Ort verloren
hat, egoistisch nach einem heilen Zustand, einem verlorenen Paradies,
das es doch nicht erreicht, genauso wenig, wie es dem Anderen als
Anderen Raum zu geben vermag. Es vermag ihm aus dem Grunde
nicht zu entsprechen, weil es sich in den Bildern seines Begehrens ver-
fangt und darin gefangen gehalten wird.

3 Ebd. 161 [88].

226

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere
3. Aufhebung als metaphysisches Begehren

Der Weg, diese Art des Begehrens zu iiberwinden, ist die Realisierung
einer anderen Form der Transzendenz: das unendliche oder metaphysi-
sche Begehren. Dieses Begehren hilt sich kein Idol vor, umtanzt kein
Goldenes Kalb. Es lebt im Begehren in der Weise, dass es ein jegliches
zu Begehrende vom Begehren selbst fern halt. Es will den Genuss nicht
verlingern, indem es das Begehren nicht dazu nutzt, Objekte des Ge-
nusses festzuschreiben. In diesem Sinn ist es nicht nur ein anderes
Begehren, sondern ein solches, das ein Verhalten zum endlichen Be-
gehren impliziert, ja daraus selbst erst erwichst. Es schliet ein Be-
wussthaben der Grenze des endlichen Begehrens und darin der absolu-
ten Grenze: der Trennung des Selben, mit ein. Damit ich mich nicht im
Setzen von Objekten verliere, muss ich wissen, dass kein Objektbezug
geniigt, um dem Status des Selben zu entsprechen: Ein Selbes, das ab-
solut getrennt ist, vermag in Objekten, die immer endlich sind, prinzi-
piell keinen Halt zu finden; solche stets nachkommenden Stabilisati-
onsversuche konnen das Selbe, das in sich selbst schon Anker geworfen
hat, nicht griinden.

Diese Antwort auf die Verlingerung des Genusses, mit der sich
der Egoismus in die Welt transportiert, ist eine — wenngleich von Levi-
nas so nicht bezeichnete — Art von Epoché: Diese Epoché hilt die Ver-
lingerung zuriick und unterbricht damit auch die Zeitlichkeit, die sich
weltlich mit der Verldngerung hervorbildete. An einer Stelle in Totalité
et infini distanziert sich Levinas von Husserls Form der Epoché, die er
die »erste Bewegung der Vorstellung« (représentation) nennt: Husserls
Epoché will »den Sinn einer Exterioritit wiederfinden«, die »in Noe-
mata umgewandelt werden kann«.3! Transzendentes wird hierbei als
Sinn festgeschrieben, der bewusstseinsimmanent, im Selbst, fixiert
werden kann. Das mit >Vorstellung« Bezeichnete, also der Umkreis der
bewusstseinsmifSigen Sinnbestinde, ist ein Medium des Selben, mit
dem es das Andere definiert, da alles, was ist, das sogenannte Trans-
zendente, zu einer Bestimmtheit des Selben wird. Indem die Welt im
Selbst aufgebaut, re-prdsentiert wird, ist, so Levinas’ Kritik, das Ande-
re nur fiir das Selbe gegenwirtig, es selbst in seiner eigenen Gegenwart
hingegen ist aufgehoben.

In seiner Bezugnahme auf Husserls Epoché unterscheidet Levinas

" Ebd. 176 [98].

227

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

nicht zwischen einem Sich-Absetzen und dem daran erst ankniipfen-
den Vorgehen eines Hinfiihrens-zu. Denn die Inhibierung seitens der
transzendentalen Epoché lost zunichst nur die Verklammerung von
Selbst und Welt; erst ein zweiter (nicht notwendig aus dem ersten fol-
gender) Schritt bezieht diese Trennung, schliellich miindend in ein
Geflecht phanomenologischer Reduktionen, auf die >Setzung¢ einer
»neuen, in ihrer Eigenheit bisher nicht abgegrenzten Seinsregion«,
in der das Bewusstsein und seine Korrelate als Feld transzendentalph-
nomenologischer Forschung ausgewiesen werden.

Es ist jedoch noch eine andere Epoché denkbar, und dies wire eine
Suspension, die gerade dem Bezogenwerden des Anderen auf das be-
diirftige Selbe, das »gierig sucht, was es erginzt«, »Einhalt gebie-
tet«.?* Dies ist das metaphysische oder unendliche Begehren selbst,
das den steten Riickbezug auf sich und damit die Totalitit des Selben
durchbricht. Fiir Levinas driickt dies die Idee der Schopfung ex nihilo
aus: Sofern diese Idee eine Mannigfaltigkeit meint, die gerade nicht
durch Totalitit charakterisiert ist, zerbricht sie das System und setzt
ein Seiendes aufSerhalb eines jeglichen Systems. Entsprechend dieser
Idee ist die geschaffene Existenz vom Unendlichen, das es in die Exis-
tenz entlassen hat, absolut getrennt.’> Da diese Trennung (iiber die
Bildung eines inneren Lebens, eines Psychismus) die Stiftung des Sel-
ben besagt, befindet sich das Selbe seiner Trennung und dem Unend-
lichen gegeniiber schon in einem Stand der Offenheit. Diese Offenheit
wird jedoch nur dann realisiert, wenn das Begehren selbst die Kraft
aufbringt, sein endliches Gerichtetsein, den Status des bediirftigen Sel-
ben, zu inhibieren und so das Begehren aktualiter dem Unendlichen zu
offnen.* Diese Offnung ereignet sich, so Levinas, in einer besonderen
Gegenwart: nicht, wenn der Andere re-prisentierend auf das Selbe be-
zogen wird, sondern wenn das Selbe sich ihm aussetzt, seinem » Anlitz«

% E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch (Husserliana, Bd. III/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag
1976, 67.

33 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit (s. Anm. 28), 148 [78].

 Ebd. 63 [21].

5 Vgl. ebd. 1481, [78].

36 Das wiire, wie es beim spiten Levinas heiflt, die »Uberwindung der Anstrengung, zu
sein: ein Durchbruch des Menschlichen durch das rein Lebendige. Ich habe nicht nur zu
leben« (E. Levinas, » Sterben fiir<. Zum Begriff der Eigentlichkeit bei Martin Heidegger
[1988]«. In: Aprés vous. Denkbuch fiir Emmanuel Levinas 1906-1995. Hrsg. von
E. Miething und Chr. von Wolzogen. Frankfurt a. M. 2006, 60-73; hier: 71).

w

228

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

begegnet. Das Antlitz des Anderen ist seine Weise, sich darzustellen,
die jenseits der »Idee des Anderen in mir«* liegt. Erst eine Erfahrung
also, welche die Welt aus eigenem Sinn und ihre Sogwirkung auf sich
selbst so stort, dass diese Selbstwelt an eine absolute Grenze gelangt
und bricht, erst diese radikale Erfahrung des Anderen befreit das Po-
tential eines Begehrens, welches das bediirftige Selbe und die Totalitat
eines von ihm gesetzten Seins tiberschreitet.?

4. Selbst sein und der Andere

Der Andere ist hier nicht mehr, wie bei Husserl, Konstitutionsmoment
des Selbst, noch gehen Selbst und Anderer in die einheitliche Dimen-
sion einer Intersubjektivitit ein. Der Andere zieht dem Selben viel-
mehr eine absolute Grenze — eine Grenze, die in ihrer Ubernahme das
Selbe ebenso vor den Anderen wie vor die eigene Realitit als eines
absolut Getrennten bringt. Freilich ist der Andere ein ebensolches Sel-
bes, das fiir sich absolut getrennt ist. Wihrend Husser! diese Trennung
zunichst mit der Differenz von meinem Leib und dem Kérper des »An-
derenc< andeutet, letztlich aber iiberbriicken will — mit der Feststellung,
dass sich ein Selbst durch assoziative Paarung® im Anderen wieder-
erkennt —, wird diese Differenz bei Levinas ausgehalten. Der >wahre«
Andere ergibt sich nicht erst in der Radikalitdt der Ergreifung meines
Selbst, sondern umgekehrt: Nur im Antlitz des Anderen werde ich von
mir selbst zu mir selbst befreit, und diese Befreiung ist erstlich und
letztlich wiederum ein Dokument dafiir, dass ich dem unendlichen Un-
terschied, in dem der Andere sich zu mir befindet, entspreche. Am
wenigsten aber ist der Andere wie bei Heidegger eine faktische Begleit-
erscheinung, dessen Mitsein ich im Eigentlichwerden meines Selbst
iiberrunde. Schelers reduktives Verfahren verfolgt zwar ebenfalls nicht
vornehmlich den Zweck, das Selbst zu restituieren, sondern zielt in der
Riicknahme des Ego-Selbst darauf, das Selbst als ein relationales, in
Relationen zu anderen Selbst-Positionen stehendes, zu verorten. Dabei

7 Ebd. 63 [21].

3 Der spite Levinas formuliert: »Das Utopische: das Da ist iberwunden, die Welt ist
iiberwunden. Dés-intér-essement [...].« (Levinas, »Sterben fiir«« (s. Anm. 36), 72.)

3 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen (s. Anm. 3), §51.

229

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

darf jedoch nicht iibersehen werden, dass gerade dadurch eine absolute
Trennung und damit auch eine radikale Begegnung mit dem Anderen
umgangen wird.

Indem Levinas dies beides ansetzt: eine faktisch schon bestehende
absolute Trennung des egoistischen Selben in seiner Leiblichkeit und
zugleich das Uberspielen dieser Trennung durch das egoistische Selbe
in einer Steigerung seines Egoismus, nimmt er eine zweifache Diffe-
renzierung vor: Er isoliert sozusagen die durch das Bediirfnis zusam-
mengehaltene Sinnwelt, die das Selbe in seinem endlichen Begehren —
und im Kontakt mit anderen, sich ebenfalls in ihr endliches Begehren
einrichtenden Selben — ausbildet, nach zwei Seiten: einmal in Richtung
auf das Selbe und das andere Mal in Bezug auf den Anderen. Diese
doppelte Differenz in Bezug auf das eigene Selbe und den Anderen —
jeweils das eigene Selbe als getrenntes zu sein und dem Anderen radi-
kal begegnen zu konnen — fillt dort in die eine grundlegende Differenz
zusammen, wo es um die Akzeptanz der absoluten Trennung als sol-
cher geht. Dabei bleibt aber ein nicht zu tilgender Unterschied zwi-
schen dem eigenen Getrenntsein und dem Getrenntsein des Anderen
bestehen: Ersteres bin ich selbst, letzteres vermag ich nie zu sein. Diese
Differenz trigt das ethische Konzept von Levinas, denn sie driickt aus,
dass es weder zwischen dem Selben und dem Anderem eine Verschmel-
zung gibt in dem Sinn, dass dem Anderen durch eine Reprisentation
im Selben wirklich entsprochen und so die Differenz zwischen mir und
ihm eingeebnet werden konnte, noch dass ich dadurch, dass ich selbst
eigentlich werde, dem Anderen auf eigentliche Weise zu begegnen ver-
mochte.® Das ethische Konzept besagt vielmehr ein sich intensivie-
rendes Aushalten dieser Differenz: Der Andere bleibt der unendlich
Uneinholbare, Signum fiir die grofte Ferne. Gefordert ist daher ein
Intensivieren, ein »Wachsen der Ferne«, um so dem »Hohen«, dem
nie zu erklimmenden Niveau des Anderen, zu entsprechen.

Diese Ferne ist bei Levinas nicht mehr die Ferne, von der Heideg-
ger spricht. Fiir Heidegger ist es die Ferne der transzendierenden Exis-
tenz, sei es in der schwachen Version des alltiglichen Daseins, das im
Seinsverstehen sein Transzendieren lebt, im Aufenthalt bei dem Seien-
den aber um die Weltlichkeit seines In-der-Welt-seins nicht weif3, oder
in der starken Version, dass das Dasein im ultimativen Transzendieren

9 »Eigentlichkeit und der Andere sind zwei unvereinbare Wege« (Levinas, »Sterben
fiir«, 69).

230

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

des Vorlaufens in den Tod sich als » Wesen der Ferne«*! aneignet. Von
Levinas’ Position her gesehen, verbleibt auch diese Bewegung noch im
Selben, in der Totalitit des endlichen Begehrens, wobei der im Trans-
zendieren aufgespannte Kreis lediglich das eine Mal gelebt, das andere
Mal als solcher vollzogen wird. Die ontologische Differenz wire somit
nur eine Binnendifferenz innerhalb der durch das Bediirfnis gehalte-
nen Sinnwelt. Sofern Scheler mit der Authebung des Lebensbediirfnis-
ses dem Selbst eine stirkere, da s>tiefer<, nimlich im Leib verankerte
Trennung zumutet, als dies Heidegger mit dem Vollzug der Eigentlich-
keit denkt, kommt er in diesem Punkt um einen wesentlichen Schritt
niher an Levinas’ Position heran.

4 M. Heidegger: »Vom Wesen des Grundes«. In: Ders.: Wegmarken (Gesamtausgabe,
Bd. 9). Hrsg. von F.-W. von Herrmann. Frankfurt a. M. 1976, 175.

231

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter
Subjektivitat

Markus Pfeifer (Koln)

In dem Essay Die Philosophie und die Idee des Unendlichen' erhebt
Levinas das Verhiltnis zwischen dem Selben und dem Anderen zu
dem philosophischen Grundverhiltnis schlechthin, das demzufolge alle
Positionen des abendlindischen Denkens prigt. Exemplarisch macht er
diese Grundkonstellation in der Wahrheitssuche fest, die sich durch
einen Verweis auf die Erfahrung, in der etwas vom Denker Verschiede-
nes begegnen muss, auszeichnet: »Wahrheit impliziert Erfahrung. In
der Wahrheit unterhilt der Denker eine Beziehung zu einer Wirklich-
keit, die von ihm verschieden ist, anders als er, >Absolut anders«[...].
Denn die Erfahrung verdient diesen Namen nur, wenn sie das, was
unsere Natur ist, iiberschreitet.« (SpA 185) Andererseits bedarf die
Wahrheit aber nicht nur des in der Erfahrung begegnenden Anderen,
ebenso gehort zum Verstdndnis der Wahrheit »auch die freie Zustim-
mung zu einer Aussage, das Ziel einer freien Forschung. Die Freiheit
des Forschers, des Denkers, der keinem Zwang unterliegt.« (SpA 186)
Das freie Subjekt, chiffriert in der Freiheit des Forschers, muss daher,
soll es ohne Zwang sein, unabhingig in sich Bestand haben. Die Bewe-
gung des Suchens nimmt den Ausgang von einem freien Denken, das
in sich selbst griindend, unabhingig von dem Anderen, das es sucht,
den Anfangspunkt des Philosophierens bildet. »Erhaltung seiner Na-
turg, »der Selbe zu bleiben trotz der unbekannten Gebiete«, (SpA 186)
sind die Voraussetzungen forschender Titigkeit und von Subjektivitit
iiberhaupt.

In der Behauptung eines Selben, eines mit sich identisch bleiben-
den Subjekts, das sich nicht durch das Andere auflosen lasst, zeichnet
sich fiir Levinas der grofle, unsterbliche Verdienst der Philosophie ab.
(Vgl. SpA 197) Aber in der Auszeichnung verbirgt sich die Gefahr der

1 E. Lévinas: »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«. In: Die Spur des Ande-
ren. Freiburg/Miinchen 1999, 185-208. Im Folgenden: SpA.

232

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

Ubergewichtung der Seite des Selben, unter der das Andere zu ver-
schwinden droht, indem es blof3 auf das Selbe reduziert wird. Die phi-
losophische Tradition tendiere zur Autonomie desjenigen Subjekts, das
bestrebt sei, alle Fremdbestimmung zuriickzudringen, bishin zur
Seinssetzung des dufleren Objekts durch die Tatigkeit des Subjekts.
Autonomie scheint daher in einer doppelten Weise auf: als freie Selbst-
setzung des Subjekts, das nicht im Strom der Wirklichkeit untergeht,
und zugleich als »die Reduktion des Anderen auf das Selbe«. (SpA 186)
Die Konsequenz sei ein Einschluss in totale Immanenz, die wahrhafte
Transzendenz und damit auch den Bezug zum Anderen in seiner An-
dersheit ausschliefe. Die Struktur des mit sich identischen Subjekts
wiederholt in der Verselbigung die Identitit des Seins und ist deswegen
ein Umweg, den das Sein nimmt. Alles Philosophieren habe sich unter
der Frage nach dem Sein versammelt. »Wenn die Frage sWas?« in ihrer
Zugehorigkeit zum Sein am Ursprung allen Denkens ist [...], dann ge-
hen alle Suche und alle Philosophie auf die Ontologie zurtick, auf das
Verstehen des Sein des Seienden, auf das Verstehen von sein.«? In die-
sem Sinne fasst Levinas die gesamte abendlindische Tradition mitsamt
ihres Subjektbegriffs als Ontologie, die durch den identifizierenden
Zwang allen Seins keine Andersheit zulasse und problematisiert sie in
ethischer Hinsicht. »Das Gesicht des Seins, das sich im Krieg zeigt,
konkretisiert sich im Begriff der Totalitdt. Dieser Begriff beherrscht
die abendldndische Philosophie.«* Philosophie im Allgemeinen zeichne
sich durch ihre Beschiftigung mit dem Sein aus und produziere darin
Totalititen mit einem kriegerischen Wesen. »Der Krieg ist der Vollzug
oder das Drama des Interessiertseins am Sein.« (JS 26) Das Subjekt, das
sich im Sein behaupten will, das seinen eigenen Nutzen und Gewinn
sucht (vgl. JS 26 Anm.) — das Subjekt also das als ontologisch verfasstes
Subjekt zu benennen ist — erwichst zum ethischen Problem, wenn sich
die Vereinnahmung von Andersheit auf interpersonale Beziehungen
erstreckt. Dagegen versucht Levinas ein ethisches Subjekt zu profilie-
ren, das als »désintéressementc, als »Sich-vom-Sein-Losen« gedacht
ist. (JS 23)

Andersheit im Levinasschen Denken meint in erster Linie die An-

2 E. Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg/Miinchen 1998,
66. Im Folgenden: JS.

3 E. Lévinas: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt. Freiburg/Miin-
chen 2003, 20. Im Folgenden: TU.

233

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

dersheit des anderen Menschen. Diesen Begriff versucht Levinas, als
das Wesen der Ethik herauszupriparieren, indem er das ethische Sub-
jekt als urspriinglich mit dem Anderen verstrickt bestimmt — einer Ver-
strickung die sich in nichts der Aktivitit oder Spontaneitit des Subjekts
verdankt. Der Andere ist in Form einer radikalen Passivitdt schon im-
mer, bevor das Subjekt sich dieser Intrige iiberhaupt bewusst ist, bevor
es zum Selbstbewusstsein gelangt, in das Subjekt eingeschrieben. Ur-
spriinglich, ohne gewihlt oder entschieden zu haben, soll das Subjekt
Levinas zu folge in der Verantwortung fiir den Anderen stehen, durch
die das Subjekt zugleich als Einzigartiges erwihlt ist. (Vgl. SpA 224)
Die Subjektivitit des Subjekts bestimmt sich dergestalt entgegen des-
sen, was Levinas fiir die philosophische Tradition hélt, nicht durch ei-
gene Aktivitit oder eine Reflexion, die von sich ausgeht und sich in der
Riickkehr auf sich wieder mit sich schliefit. Die Subjektivitit des ethi-
schen Subjekts liegt ihm vielmehr in einer passiven Struktur begriin-
det, durch die es sich nicht mehr in einem identifizierenden Akt zu
schlieBen vermag, sondern gerade durch den Einfall des Anderen aus
seinem Zentrum vertrieben ist. Insofern ist das ethische Subjekt im
Gegensatz zum ontologischen Subjekt ohne Identitit.

Wenn Levinas in der philosophischen Tradition den Bezug zum
Anderen unterstreicht, dieses Andere aber durch den iibergreifenden
Zugriff des Subjekts entstellt und verdeckt ist, kann es fiir Levinas
einzig darum gehen, einen Subjektbegriff zu konzipieren, der das
Statthaben des Anderen in seiner Andersheit erlaubt. Es gilt, die Mog-
lichkeitsbedingungen fiir das Andere und vor allem fiir den Anderen,
die in der philosophischen Tradition stets zugegen und randstindig
thematisch gewesen sind, aufzudecken. Aus der These, ethische Ver-
antwortlichkeit nehme ihren Ursprung allein in der Beziehung zum
Anderen, ethische Verantwortlichkeit sei nur durch den Anspruch des
Anderen an das jeweils einzelne individuelle Subjekt ihrem vollen Ge-
halte nach fassbar, entspringt die Erfordernis, ein Subjekt zu denken,
das den Anspruch auch héren und vernehmen kann, ohne den Anderen
in den Strudel der Verselbigung zu reifsen. Die Ausformulierung eines
solchen Subjekts, das in der Folge niher in seiner dezentrierten Struk-
tur zu fassen ist, gerdt Levinas zur Aufgabe.

Das Selbe und das Andere als die priagende Struktur schlechthin in die
gesamte philosophische Tradition einzuzeichnen, wird der Tradition

aber nur bedingt gerecht. Denn welche Richtung die Frage nach dem

234

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

Selbst und seinem Anderen nimmt, hingt im entscheidenden Mafle
davon ab, in welchem Rahmen man sie stellt. Es hangt von den Voraus-
setzungen ab, unter denen das Denken steht, womit nicht blof3 duflere
historische Verhiltnisse gemeint sind, sondern diejenigen, die mit dem
Selbstverstindnis der Philosophie je selbst gegebenen sind. So lassen
die Metaphysik und die sich von ihr abstoflende Nachmetaphysik
grundsdtzlich unterschiedliche Gewichtungen im Verhiltnis zwischen
dem Selbst und dem Anderen zu. Eine prinzipielle oder das Denken
bestimmende Wirkmachtigkeit erwéichst dem Anderen erst unter der
nachmetaphysischen Verfassung des Denkens. Von dieser Seite be-
leuchtet zeigt sich daher, dass Levinas’ ethische Philosophie auf den
Voraussetzungen des nachmetaphysischen Denkens fufst und somit
die Verfassung des nachmetaphysischen Subjekts reflektiert, das ur-
spriinglich mit dem Anderen als einer ihm unverfiigbaren Vorgabe be-
haftet und dadurch wesentlich dezentriert ist.

An dem Verhiltnis zwischen dem Selbst und seinem Anderen
ldsst sich der vollzogene Wandel des Grundprinzips zwischen Meta-
physik und nachmetaphysischem Denken deutlich ablesen. Genau die-
sen Wandel im Verhiltnis zwischen dem Selben und dem Anderen
beleuchtet die Theorie des dezentrierten Subjekts, wie Klaus Erich Ka-
ehler sie entwickelt hat. Und zwar nicht nur, indem sie versucht, die
prinzipielle Verdnderung zu benennen und sie durch blof§ duflerliche
historische Verhiltnisse zu umschreiben oder zu plausibilisieren. Es ist
ihr darum bestellt, die prinzipielle Verschiebung der Voraussetzungen
des Denkens und Philosophierens erstens auf ein dem nachmetaphysi-
schem Denken zu Grunde liegendes Prinzip zu bringen und dieses
Prinzip zweitens durch die Riickfithrung auf ihre Herkunft im Hegel-
schen System als Vollendungsgestalt der Metaphysik zu rechtfertigen,
indem das Prinzip aus der Selbstreflexion des vollendeten Systemgan-
zen gewonnen wird. Das so aufgedeckte und gerechtfertigte Prinzip,
das es in den einzelnen Positionen des nachmetaphysischen Denkens
je aufzudecken gilt, bestimmt sich unter dem Titel dezentrierter Sub-
jektivitdt. An dieser Stelle ist jedoch weniger aufzuzeigen, wie sich das
Prinzip dezentrierter Subjektivitit entwickelt und bestimmt — dies ist
bereits in der Einleitung zu dieser Festschrift geschehen. Vielmehr soll
anhand des Denkens Levinas’ exemplarisch gezeigt werden, wie sich
das Prinzip in einer nachmetaphysischen Position ausgestaltet. Mit
dem Verweis auf die Theorie ist nicht ein bloBler Exkurs intendiert,
der sich nur einer Wiirdigung dessen schuldet, dem diese Festschrift

235

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

gewidmet ist. Auch versteht sich der Verweis nicht als eine Anspielung
auf blo8 formale Ahnlichkeiten zwischen der Theorie des dezentrierten
Subjekts und Levinas’ Rede von der philosophischen Grundstruktur
des Selben und des Anderen. Die Ausfiihrungen folgen der Uberzeu-
gung, dass die Einordnung des Levinasschen Denkens in das Prinzip
dezentrierter Subjektivitit zu einem tieferen Verstindnis der Levinas’
Denken umtreibenden Probleme fiihrt.

Zur Erinnerung: Dem dezentrierten Subjekt steht das Andere als
unverfiigbare Gegenseite gegeniiber. Das Subjekt aber bleibt der Bezie-
hungsgrund allen Weltbezuges, so dass das Andere zum Subjekt immer
bezogen auf ein Subjekt bleibt. Jedoch gewinnt das Andere die Qualitit
einer radikalen Fremdheit, die aufSerhalb der subjektiven Verfiigungs-
macht steht. Die Konsequenz ist, dass das Subjekt in seinem tiefsten
Grunde schon immer mit anderem kontaminiert ist und sich nicht
mehr allein zur Vorgabe hat: sein Anderes ist in es als Vorgabe mit
eingeschrieben. Daraus erwichst dem Subjekt die Aufgabe, sich be-
stindig seinem Anderen gegeniiber, dem auch entfremdendes Potential
zukommt, behaupten zu miissen.* Beide aufgezeigten Aspekte des de-
zentrierten Subjekts werden von Levinas reflektiert, indem er einer-
seits die unverfiigbare Andersheit des Anderen in den Mittelpunkt sei-
ner ethischen Uberlegungen stellt und andererseits den drohenden
Selbstverlust des Subjekts bedenkt. Aus der Radikalitit seines Ansatzes
folgt zunichst ein Subjekt, dessen Identitit vollstindig entkernt sein
muss, damit die Andersheit nicht in die drohenden Finge des Selben
gerdt. Da ein solches Subjekt nicht bestehen konnte und kaum noch
Subjekt zu nennen wire, muss Levinas im derart zur Selbstauflgsung
getriebenen Subjekt eine andere, »neue« Form der Identitit nachzeich-
nen. Die darin aufscheinende Behauptung des Subjekts gegen seine
andere Seite erfolgt jedoch nicht mehr aus einer aktiven Setzung, son-
dern aus einer passiv erfolgten Einsetzung vom Anderen her.

Vor dem Hintergrund des dezentrierten Subjekts ist der antizipierten
Spannungslage niher nachzugehen: Levinas’ fast meditativ beschwo-
renden Zeichnungen eines ethischen Subjekts, die sich am kiirzesten

¢ Vgl. K. E. Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Auf-
gabe«. In: Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkultu-
relle philosophische Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Vof3hen-
rich und M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 184 f.

236

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

als eine Meditation tiber die oft bemiihte und zitierte Rimbaudsche
Zeile »Ich ist ein anderer«® zusammenfassen lassen, kreisen um das
dem dezentrierten Subjekt aufgegebene Problem. Sie fragen danach,
wie das durch die Beziehung zum anderen Menschen radikal bis zum
drohenden Selbstverlust in Frage gestellte und dezentrierte Subjekt
noch ein mit sich identisches Subjekt bleiben kann. Der Andere ist
gerade die Unverfligbarkeit par excellence und das Subjekt bis nahe
zum drohenden Identititsverlust dezentriert. Dass die Formel »Ich ist
ein anderer« tatsichlich nicht nur Entfremdung und Auflgsung des Ich
meinen muss, dass Levinas nicht auf Grund einer Vereinseitigung aus
dem Prinzip dezentrierter Subjektivitit ausschert, gilt es aufzuarbei-
ten. Dabei dient die Theorie dezentrierter Subjektivitit als ein heuris-
tisches Mittel, um das gestellte Problem der Identitit des ethischen
Subjekts in seiner Philosophie aufzuzeigen.

In ethischer Hinsicht verfolgt Levinas eine notwendige Vertiefung
der Dezentrierung, durch die der Andere seinen ganzen Bedeutungs-
gehalt in die Beziehung hineintragen kann. Mit der von Robert Ber-
nasconi an das zentrale Kapitel IV Die Stellvertretung (JS 219-288) in
Levinas’ zweitem Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht gestellten Frage: What is the question to which >substitution«
is the answer?,® ist die Antwort darin zu suchen, dass mit dem dort
entwickelten Subjektbegriff das Problem gel6st werden soll, wie der
Andere im Subjekt als Anderer aufscheinen kann, ohne dass weder
der Andere durch das Selbe noch das Selbe durch den Anderen auf-
gelost wird. Levinas befragt das dezentrierte Subjekt also von der an-
deren Seite her. Er problematisiert, wie das Subjekt entgegen einer de-
zentrierenden unverfiigharen Macht sich in seinem Selbststand als
Beziehungsgrund behaupten kann und fragt zudem nach den Bedin-
gungsmoglichkeiten von Ethik, die darauf beruhen, dass das Subjekt
mit dem Anderen in Beziehung treten kann und ihn in der Beziehung
auch als Anderen in seiner Andersheit wahrt.

Subjektivitit habe sich in der Tradition immer auf Bewusstsein
gegriindet und sich darin durch Aktivitit ausgezeichnet, mit der Kon-

5 E. Lévinas: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989, 88. Im Folgenden
abgekiirzt mit HaM.

¢ R. Bernasconi: »What is the question to which >substitution« is the answer?«. In: The
Cambridge Companion to Levinas. Hrsg.: R. Bernasconi und S. Critchley. Cambridge
2002, 234-251.

237

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

sequenz eines inneren Verschlusses in die eigene Identitit oder reine
Selbstgegenwart. Wenn es gerade die Identitit des Subjekts ist, die aus
einem radikalisierten ethischen Anliegen in die Kritik gerit, weil sie
durch den allumfassenden Einschluss des Anderen die Transzendenz
des Anderen verhindert, steht Levinas vor der paradoxen Aufgabe, ein
identisches Subjekt zu zeichnen, das ohne Identitdt ist. Denn wire das
Subjekt nicht auf sich selbst bezogen, wire es kein subjektives Verhilt-
nis mehr —und wer oder was sollte dann noch in der Verantwortung fiir
den Anderen stehen konnen? Das Paradox 16st sich teilweise auf,
schreibt man die zweifache Rede von der Identitit unterschiedlichen
Bedeutungsebenen zu. Ohne Identitit zu sein, heifst dann, auf ontolo-
gische Identitit zu verzichten, auf das von der Tradition vorgeschlage-
ne Identititsmodell also. Identisch wire das Subjekt dann, insofern es
seine Identitit nicht seiner eigenen Aktivitat verdankte, sondern diese
durch den ethischen Anruf des Anderen allererst eingesetzt wiire. Le-
vinas nennt das »die Differenz, die zwischen dem Ich und dem Sich
klafft«. (HaM 99) Das Ich, das ist das Ausgehen-von-sich und Zuriick-
kehren-zu-sich, das Levinas nebenbei bemerkt nicht nur als Reflexion
fasst, sondern auch als eine Bewegung des konkreten Weltbezugs. Das
ontologisch verfasste Subjekt steht mit den Seienden durch das Be-
wusstsein in Beziehung. Alles Seiende ist dadurch urspriinglich be-
wusst erfasst und bekommt durch das Bewusstsein Identitit verliehen.
»Was ihm an Unbekanntem auch zustoflen mag, ist schon im voraus
enthiillt, erschlossen, offenbar«. (JS 221) In der Beziehung zum Ande-
ren hingegen kiindigt sich ein neues Paradigma an, das nicht mehr auf
Bewusstsein oder Wissen beruht, sondern auf der Nihe in der Bezie-
hung zum Anderen, die der ARCHE des Bewusstseins vorausliegt und
deswegen einen »an-archischen« (JS 68) Ursprung markiert, der sich
durch das Bewusstsein nie wieder einholen ldsst. Der Andere ist dem
Selben gegeniiber transzendent, d.h. dass in der Erfahrung des Ande-
ren die Bedeutung des Anderen iiber die Bedeutung hinausragt, die das
Subjekt ihm zuschreibt. In diesem Sonderfall der »Erfahrung« geht die
Bedeutung nicht vom Denken, sondern vom Gedachten aus. Und des-
wegen andert sich das Verhiltnis zum Anderen, wenn der andere
Mensch in die Beziehung einfillt: »Die Andersheit des Anderen wird
nicht annulliert, sie schmilzt nicht dahin in dem Gedanken, der sie
denkt.« (SpA 197) Andersheit ist dann aus der Verfiigungsgewalt des
Subjekts herausgeldst. Thr erwichst ein radikal dezentrierendes Poten-
tial, das die vereinnahmende Geste des Subjekts zuriickdrangt. Fiir die

238

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

Sichtbarkeit des Bewusstseins ist die Bedeutung der Nihe daher un-
sichtbar. Nihe bedeutet » Verantwortung und Stellvertretung« (JS 108)
und steht im Denken Levinas’ fiir ein neues Paradigma der Beziehung,
das das Bewusstsein als den tragenden Grund ablgst. Zwar meint Nihe
die Beziehung zum Anderen (vgl. JS 221) als eine unmittelbare, (vgl. JS
203) dies aber im Sinne einer Beunruhigung des Ich, (vgl. JS 183/SpA
285) in der das Subjekt nicht mehr allein im Selbststand ist, sondern als
Glied der Beziehung. (Vgl. JS 185) Das Ich ist als Glied der Beziehung
und nicht nur ein Beziehungsglied, das ist zu unterstreichen, denn das
Ich ist nicht ginzlich auf die Beziehung riickfiihrbar, (vgl. JS 185) be-
halt also auch in der Beziehung seine Selbststdndigkeit. Die Beziehung
zwischen dem Ich und dem Anderen in der Nihe ist kein blofSes Ne-
beneinander, kein blo8es Miteinander und auch kein blof3es Zwischen-
einander, wenngleich sie dies immer auch ist. Wesentlich fiir die Bezie-
hung ist nach Levinas das Fiir, das weniger ein wechselseitiges
Fiireinander meint, sondern das nicht reziproke Verantwortlichsein
des Ich fiir den Anderen: die Subjektivitit als »der-Eine-fiir-den- Ande-
reng, (JS 177) das in den Bahnen der Asymmetrie verlduft. Denn wiir-
de das in der Verantwortung stehende Ich nach wechselseitiger Verant-
wortung verlangen, danach also, dass der Andere fiir es selbst
verantwortlich ist, wiirde es von dem Anderen dasselbe wie von sich
verlangen und ihn so wieder unter dem Verlust seiner Andersheit zu
einem Selben und Gleichen machen. Die Nihe zeichnet sich daher vor
allem durch die ethische Beunruhigung des Subjekts und durch die
Struktur des Fiir-den-Anderen aus. Einerseits scheint die Bedeutung
der Nihe, das Subjekt aus seinem Selbstsein zu vertreiben. »Das Sub-
jekt ist nicht in sich, nicht bei sich«. (JS 118) Levinas spricht von An-
niherung, von Vorladung, Sich-Aussetzen, (vgl. JS 118) von einem
Sagen »als reinem >Fiir-den-Anderen«« (vgl. JS 144) und gar von »sich
exilieren«, »sich deportieren« und »sich ausliefern«,” vom Entreiflen
des Wortes durch den Anderen. (Vgl. JS 175) Aber dann behauptet
Levinas auch, dass die Nihe »die eigentliche Bedeutung der Subjekti-
vitdt« (JS 191) bilde und dass die Nihe das Subjekt in seine Subjektivi-
tat setze. (Vgl. JS 193) Die Nihe stellt das Subjekt vor eine Zerreif3-
probe. Es soll in der Beziechung zum Anderen ein eigenstindiges
Subjekt bleiben, auf der andere Seite soll es aber nicht mehr in sich
ruhen und auch nicht mehr bei sich bleiben, indem es sich dem Ande-

7 E. Lévinas: Gott, der Tod und die Zeit. Wien 1996, 171.

239

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

ren 6ffnet und anbietet. Von Anfang an ist daher die Nihe in ihrem
Sinn als Sinn des Subjekts in den Blick zu nehmen, das zwischen
Selbst-sein und Selbstverlust in der Entduflerung pendelt.

In der Beziehung zum Anderen muss das Bewusstsein stets im
Verzug sein, es kommt stets zu spit, da das, was vom Anderen erfahren
wird, schon nicht mehr die urspriingliche Bedeutung des Anderen ist;
der Andere hat sich bereits zuriickgezogen. Deswegen »zeigt sich« die
Bedeutung nur in der Spur, die sie hinterlassen hat. Die Spur beunru-
higt, ohne durch das Bewusstsein eingesetzt worden zu sein. »Die Spur
ist Gegenwart dessen, was eigentlich niemals da war, dessen, was
immer vergangen ist.« (SpA 233) Mit anderen Worten: Die Aktivitdt
des Bewusstseins trigt nichts zu der Beziehung zum Anderen bei, es
kehrt sich um in Passivitit, in radikale Passivitdt. Vor der Reflexion des
Selbstbewusstseins, die ein Auf-sich-Zuriickgehen meint, befindet sich
das Subjekt durch die Beziehung zum Anderen bereits in einem Vor-
seinen-eigenen-Anfang-gehen. (Vgl. JS 227 {.) Das Bewusstsein beruht
deswegen auf einer »subjektiven Bedingtheit, (JS 227) die Levinas in
Abgrenzung von der Reflexion die Rekurrenz nennt, durch die eine
andere Identitit gestiftet wird. Eine Identitit, die im rekurrenten Term
nicht in einer Beziehung des Subjekts mit sich im Sinne eines Fiir-Sich
besteht, sondern auf dem iiberraschenden Auftauchen einer Verant-
wortung fiir den Anderen beruht, die man nicht gewihlt hat. Als eine
ethische Identitdt unterscheidet sie sich in Absetzung von der ontolo-
gischen Identitdt eben dadurch, dass sie sich nicht durch den subjekti-
ven Vollzug bildet, sondern bereits aus absoluter Passivitit gebildet ist.
Weil die Beziehung zum Anderen nur durch die Passivitit des Subjekts
bestehen kann und das Subjekt vor jeglicher Wahl in der Verantwor-
tung fiir den Anderen steht, kann der Andere, fiir den Verantwortung
zu Gibernehmen ist, nicht ausgesucht werden. Der Andere dringt sich
als der Nichste (vgl. JS 193) auf: »der Nichste, als Erstbesterc, (JS 194)
wodurch die Beziehung zu einer vollkommen kontingenten wird, iiber
die kein Vermdgen a priori verfiigen konnte. (Vgl. JS 194) Levinas
iibertriigt das Fehlen einer erkenntnistheoretischen Kategorie auf die
ethische »Erscheinungsweise« des Anderen fiir das Ich. Die Tatsache,
dass der Andere in der Nihe kein Thema des Bewusstseins ist, (vgl.
JS 210) geradezu unischtbar oder »jenseits der Sichtbarkeit« (JS 221)
ist, entkleidet ihn aller erkenntnistheoretischen »Um«- und »Beklei-
dung«, was ihn derart aus der Sinnstiftung freilisst, dass er in der Nihe
der Nackte ist. So liefle sich die Rede von der »Nacktheit«, » Armut«

240

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

(JS 201) und Bediirftigkeit des Anderen zumindest aus seiner erkennt-
nistheoretischen Herleitung verstindlich machen, indem aus der Nicht-
Setzung des Anderen ein Nacktsein folgt, das sich als Folge des Fehlens
einer Umhiillung durch das Bewusstseins in einem ethischen Sinne als
Nacktheit in der Bedeutung von Bediirftigkeit verstehen liefse.
Inwiefern kann das radikal passive Subjekt aber noch ein identi-
sches Sein und somit Subjekt bleiben? Ist das Ich dann nicht tatsichlich
ein anderer und somit aufgeldst? Indem Levinas die urspriingliche Ein-
gebundenheit des Anderen in das Selbst in der ethischen Kategorie der
Verantwortung denkt, weist er nach, dass Dezentrierung durch den
Anderen nicht unbedingt nur Entfremdung und Verlust bedeuten
muss. Das zutiefst dezentrierte Subjekt der Verantwortung fasst Levi-
nas als das Sich, das ein Ich im Akkusativ, in der Anklage meint, dem
kein Nominativ vorausgeht. (Vgl. HaM 94) Wenn man also die nicht
einholbare Bedeutung in der Beziehung zum Anderen als den ethi-
schen Anspruch und als flehenden Anruf des bediirftigen Anderen, in
der Verantwortung des Ich zu stehen, versteht, wird deutlich, wie ein
Subjekt zu denken ist, das sich im Selbstverlust wiederfindet. Bevor das
Ich auf sich reflektieren kann, hat sich zwar der Andere in das Selbst
eingeschlichen und verhindert, dass das Ich sich mit sich schlieflen
kann. Es ist dann nicht mehr mit sich identisch, weil es nicht mehr auf
sich, sondern auf den Anderen beziehen muss, mit dem es schwanger
geht. (Vgl. JS 235) In der radikalen ethischen Dezentrierung bleibt das
Subjekt als Sich aber gerade auch ein identisches in einem anderen
Sinne: Es ist als Einzelner vom Anderen angesprochen und steht als
Einziger in der unabweisbaren Verantwortung fiir ihn. Trotz einer
durchgreifenden Passivitidt wird es durch den Anspruch, der vom An-
deren aus ergeht, gerade in seiner Einzigartigkeit fixiert und damit mit
sich identisch. Diese Identitit verschliefit nicht wie die ontologische
Identitit den Zugang zum Anderen, sie ist gerade durch den Anderen
eingesetzt und verdankt sich tiberhaupt der ethischen Beziehung. In
der Auserwihlung, die die Passivitit dieses Vorgangs am klarsten um-
zeichnet, geschieht dem Subjekt daher ein Doppeltes: Es ist in die un-
abweisbare Verantwortung berufen, wird aber durch dieses In-der-Ver-
antwortung-Stehen zugleich zu einem unaustauschbar Einzelnen.
(Vgl. JS 234) Das Subjekt lost sich nicht auf, es erfahrt eine andere
Einsetzung durch die vorreflexive Verantwortung fiir den Anderen.
Indem es von aufSen in die Verantwortung berufen ist, ist es als ein
einzelnes Ich angesprochen und in seiner Identitit fixiert. Der An-

241

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

spruch geht geradewegs an es und es ist zu einer Identitit geworden,
ohne sich selbst mit sich identisch verschlieflen zu miissen. Das Subjekt
»begreift« sich als einzelnes Ich, weil es unaustauschbar angesprochen
ist und sich dem Angesprochensein nicht entziehen kann. Damit lost
sich weder das ontologische Subjekt auf, noch wird das Subjekt dadurch
einmalig eingesetzt. Das Subjekt muss bereits ontologisch bestehen,
damit es ein Ansprechpartner fiir den Anderen sein kann. In jeder Si-
tuation der Begegnung mit dem Anderen jedoch erfihrt das Subjekt
seine Identitat als eine nicht von ihm selbst gesetzte. Das Subjekt ist
in der Beziehung zum Anderen ohne Identitit, da es nicht einer vor-
hergehenden reflexiven Identitit des Subjekts bedarf, damit der Ande-
re bedeuten kann. Sehr wohl aber bedarf es eines identischen Subjekts,
das iiberhaupt in Beziehung stehen kann. Umso mehr bedarf es eines
mit sich identischen Subjekts, wenn das Ich als unersetzbares Ich in der
Verantwortung fiir den Anderen stehen soll. Wie sollte es unersetzbar
in der Verantwortung stehen, wenn es nicht mit sich identisch wire?
Dann wire es gerade austauschbar, weil es nicht an seine unverwech-
selbare Identitdt gebunden wire. Es konnte dann jeder Beliebige sein.
Das Subjekt muss eines sein, (vgl. JS 229) wie es auch Levinas sieht.
Wer Einer ist, der muss aber auch mit sich identisch sein, sonst wire er
nicht distinkt Einer, sondern auch Anderer oder zumindest nicht ein
Individuum. Kurz: Es muss als einzelnes Individuum identifiziert sein.
Ist das Ich ohne ontologische Identitit, ist es nicht durch sich selbst
identifiziert, kann aber gleichwohl mit sich identisch sein, indem es
von auflen durch den Anderen fixiert wird. Diese Unterscheidung be-
ruht letztlich auf einer doppelten Distinktion des Begriffs Innerlich-
keit. Auf der einen Seite sei die Einzigkeit des verantwortlichen Sub-
jekts ohne Innerlichkeit, der »Mensch ohne Identitdt«. (HaM 101) Auf
der anderen Seite hingegen spricht Levinas fast im selben Atemzug
von einer »Innerlichkeit anderer Art« (HaM 101), einer anarchischen
Innerlichkeit, jenseits des Seins und vor allem Anfang. (Vgl. HaM 72)
Fiir die Wandlung des Identitétsbegriffs im Subjekt gebraucht Levinas
den Ausdruck des »Ab-Dankens«,® mit dem keine Ausloschung der
Identitdt einhergeht, sondern eine transformierte Bedeutung der Iden-
titdt in der Verantwortung und der Stellvertretung fiir den Anderen.
Dem ethischen Subjekt die Identitit abzusprechen, bedeutet naherhin,

8 E. Lévinas: Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber Betroffenheit und Trans-
zendenz. Freiburg/Miinchen 1999, 76.

242

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

von einer nicht zu rechtfertigenden Identitit des Subjekts auszugehen.
(Vgl. JS 2351.) Rechtfertigung ist an dieser Stelle im Sinne einer de-
duktiven Ableitung zu verstehen. Vom Bewusstsein des Subjekts her
betrachtet, das dem Seienden schon immer eine Identitit verliehen hat,
bildet die Identitdtsbildung in der Rekurrenz eine Grenze: Dem Unver-
mdogen dhnlich, den Anderen in seiner sich entziechenden Andersheit
nicht konstituieren zu konnen, ist es dem Subjekt ebenso unmoglich,
seine eigene urspriingliche Identitit zu setzen. Diese ist bereits ge-
bildet, das Subjekt in seinem Grunde von Passivitdt durchdrungen.
»Das Sich kann sich nicht bilden, es ist bereits gebildet aus absoluter
Passivitit« (JS 232) und verdankt seine Identitit somit einem unvor-
denklichen Diesseits.

Indem Levinas folglich die Selbstheit des Selbst, die Subjektivitit des
Subjekts, als einen von aufSen identifizierbaren Punkt nachweist, (vgl.
JS 237) der durch die Einzigkeit des Einen, der in der nicht gewihlten
Verantwortung des Anderen steht, schon immer von aufSen identifi-
ziert ist und nicht mehr in der Gegenwart eingeholt werden kann,
scheint eine Interpretation von Rimbauds »Ich ist ein anderer« mog-
lich, die nicht nur Verrat und Entfremdung des Selbst bedeutet. Im
Gegenteil, die Schwangerschaft des Selben mit dem Anderen, die bis
zur Stelltvertretung des Ich fiir den Anderen reicht, bestitigt gerade
das Selbst in seiner Identitit, weil es in der unabweislichen Verantwor-
tung fiir den Anderen steht: von auflen vorgeladen als Unersetzbarer.
Was also vordergriindig wie ein Ausbruch aus dem Prinzip dezen-
trierter Subjektivitit erscheinen konnte, weil die Seite des Anderen im
Prinzip des dezentrierten Subjekt an Ubergewicht gewinnt und schein-
bar zur Auflésung des Subjekts iiberhaupt fithrt — was also anschei-
nend nicht mehr mit den Pramissen des Prinzips einhergeht, bestitigt
das Prinzip am Ende doch. Dies in einem ethischen Sinne jedoch von
der Seite des Anderen her. Und dies notwendig in Form einer radikale-
ren Dezentrierung, denn wie Levinas betont, ldsst sich »die ethische
Situation der Verantwortung nicht von der Ethik her verstehen.«
(JS 268) Eine traditionelle Ethik, die nicht mit dem ontologischen Pri-
mat des Selben bricht, verstellt geradezu den ethischen Ursprung. Die
Dezentrierung des Subjekts erwichst so zum notwendigen ethischen
Imperativ, damit die Beziehung zum Anderen statthaben kann, was
aber keineswegs das Subjekt zum Verschwinden bringt, denn ethisch
ldsst sich mit Levinas durchaus das Paradox einer gleichzeitigen Auf-

243

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

l6sung und Bestitigung des Subjekts denken. Allein, die Richtung, von
der her das Subjekt gesetzt wird, verschiebt sich. Die permanente Auf-
gabe des Subjekts, seine Identitit herzustellen, wird vom Anderen
iibernommen. Das Selbst ist in der ethischen Beziehung nicht durch
sich selbst ein identisches, seine Identitit kommt ihm von der Verant-
wortung, in der es fiir den Anderen steht, her zu. Die Subjektivitdt des
Subjekts nimmt dann einen anderen mdéglichen, einen vom Scheitel bis
zur Sohle reichenden ethischen und dezentrierten Sinn an.

244

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A


https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen iiber die Handlungsfreiheit und
die Selbstheit des Handelnden

LdszIlé Tengelyi (Wuppertal)

Es ist ein bekannter Grundzug menschlichen Handelns, dass es zu Kon-
sequenzen fithren kann, die nicht in der urspriinglichen Absicht des
Handelnden lagen. Zwar zeitigen auch Naturbegebenheiten nicht sel-
ten unerwartete und nach unserem jeweiligen Wissensstand sogar
grundsitzlich unvorhersehbare Wirkungen. Die ungewollten Hand-
lungsfolgen unterscheiden sich jedoch von derartigen Kausalwirkun-
gen dadurch, dass sie den urspriinglichen Sinn der Handlung nachtrig-
lich verindern. Oidipus meint am bewussten Kreuzweg nur einen
hochmiitigen Fremden zu toten, aber seine Tat enthiillt sich im Nach-
hinein als Vatermord. Nunmehr gehort diese Handlungsbeschreibung
zur Bedeutung oder zum Sinn dessen, was auf dem erwihnten Kreuz-
weg tatsichlich vorgefallen ist. Dagegen bleibt ein Vulkanausbruch ein
fiir alle Mal das, was es ist, ungeachtet seiner mehr oder weniger ver-
heerenden Wirkungen.

Handlungen sind demnach nicht einfach Ereignisse unter anderen
Ereignissen der Welt. Sie sind zwar Ereignisse, aber sie unterscheiden
sich wesenhaft von Naturbegebenheiten, weil sie sich nicht ein fiir alle
Mal festlegen lassen. Erstens sind sie nur deshalb tiberhaupt Handlun-
gen, weil sie aus einer Handlungsabsicht erwachsen. Liegt eine derarti-
ge Absicht nicht vor, so liegt auch keine Handlung vor, sondern es spielt
sich eben nur eine mehr oder weniger zufillige Begebenheit in der
Welt ab. Es ist daher zweitens auch kein Wunder, dass die Absicht des
Handelnden den Sinn — oder die Bedeutung — der Handlung wesenhaft
bestimmt. Als eine wahrhafte Drohung kann nur eine Bemerkung wir-
ken, die als Drohung gemeint ist. Vergeblich prigt jedoch drittens die
Absicht des Handelnden der Handlung einen gewollten Sinn auf, die
unbeabsichtigten Handlungsfolgen kénnen diesen Sinn dennoch von
Grund auf verwandeln. Handlungen sind Ereignisse in der Welt, die
keineswegs notwendig ein fiir alle Mal das bleiben, was sie sind. Sie
gehen oft schon von Anfang an dariiber hinaus, als was sie gemeint

245

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

sind. So kann etwa eine Bemerkung, die vom Sprechenden nicht aus-
driicklich als Drohung gemeint ist, unter gewissen Umstinden doch
den Sinn einer Drohung haben.

Die Handlung kann sich also von der Absicht des Handelnden
loslésen. Gleichwohl bleibt sie eine Tat ihres Urhebers. Kann sie diesem
tberhaupt als eine beabsichtigte Handlung zugeschrieben werden, so
werden auch ihre ungewollten Folgen ihm zugeschrieben. Nimmt Oi-
dipus Rache an dem hochmiitigen Fremden am besagten Kreuzweg, so
ist der Vatermord unter den gegebenen Umstinden gleichfalls seine
Tat. Daher tut der Handelnde mehr, als was er absichtlich tut; er tut in
gewissem Sinne alles, was seine Handlungen an Wirkungen zeitigen.

Daraus wird zugleich verstindlich, weshalb der Handelnde von
den ungewollten Konsequenzen seiner Handlungen keineswegs unbe-
troffen bleibt. Als Urheber einer Handlung, deren Sinn nicht ein fiir
alle Mal feststeht, sondern sich dndert, bleibt er auch nicht derselbe, der
er urspriinglich war. Durch seinen Racheakt wird ja Oidipus zugleich
Vatermorder. Der Handelnde macht eine Erfahrung mit seiner Hand-
lung, indem ihm die ungewollten Konsequenzen seiner Handlung wi-
derfahren. Die Handlung lisst sich schon deshalb nicht einfach als ein
Ereignis unter anderen Ereignissen der Welt auffassen, weil sie sich
zugleich einem Erfahrungszusammenhang einfiigt, der sie auf den
Handelnden zuriickbezieht.

Der Handelnde handelt, er tut seine Tat, aber die unbeabsichtigten
Folgen seiner Handlung widerfahren ihm und werden von ihm erlitten.
Da diese Folgen auf den Sinn seiner urspriinglichen Handlung mit-
bestimmend einwirken, erleidet er in gewissem Sinne sogar seine eige-
ne Tat. Das Handeln ist infolgedessen ebenso sehr Erleiden wie Tun;
ebenso sehr passio wie actio. Es ist dem Handelnden vergonnt, die Ini-
tiative zu ergreifen, ohne jedoch tiber die Handlung Herr bleiben zu
kénnen.

Damit sind einige Ziige des Handelns zusammengefasst,! die den
folgenden Uberlegungen zugrunde gelegt werden sollen. Es ist nicht
schwer zu sehen, dass sich aus diesen Ziigen gewisse Schlussfolgerun-
gen ergeben, die das Problem der Handlungsfreiheit und die Frage nach

! Siehe dazu ausfiihrlicher vom V{. »Narratives Handlungsverstindnis, in: K. Joisten
(Hrsg.), Narrative Ethik. Das Gute und das Bose erzihlen. Berlin 2007, 61-73. Die
gegenwirtigen Betrachtungen kniipfen aufs Engste an die Gedanken an, die in diesem
Aufsatz dargelegt wurden.

246

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

der Selbstheit des Handelnden niher beleuchten konnen. Die folgen-
den Uberlegungen sind dazu bestimmt, diese Schlussfolgerungen zu
ziehen.

1. Die Handlungsfreiheit

Wir gehen davon aus, dass es dem Handelnden tatsichlich vergonnt ist,
die Initiative zu ergreifen. Er kann sich fiir das Tun (und damit gegen
das Lassen) oder auch fiir das Lassen (und damit gegen das Tun) ent-
scheiden, und, wenn er sich fiir das Tun entscheidet, kann er selbst
bestimmen, wie er handeln soll. Wir wollen hier die Frage, ob Begriffe
wie Entscheidung und Selbstbestimmung den Vorgang der Handlungs-
wahl sachlich angemessen beschreiben, auf sich beruhen lassen. Es ist
hier nicht der Ort, auf die Schwierigkeiten, die es mit der Willensfrei-
heit haben mag, niher einzugehen. Wir denken diesmal nur iiber die
Beobachtung nach, dass dem Handelnden die Folgen der von ihm frei
ergriffenen Initiative widerfahren, ohne dass er iiber sie je ganz Herr
werden kénnte. Die folgenden Betrachtungen lassen sich als Meditatio-
nen iiber diese grundlegende Beobachtung auffassen.

Trifft diese Beobachtung zu, so ist der Handelnde niemals ganz
Urheber, sondern immer nur Miturheber seiner eigenen Taten. Seine
Handlungen als Ereignisse in der Welt bewirken das Ubrige. Sie zeiti-
gen Wirkungen, die nicht in der urspriinglichen Absicht des Handeln-
den lagen. Bestehen diese Behauptungen zu Recht, so bestimmt sich
die Freiheit als eine immer nur partielle Handlungskausalitat, die sich
notwendig mit den Wirkungsmechanismen der Welt verbindet. Als
Miturheber seiner Taten sieht sich der Handelnde zu einer Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit gezwungen, sobald er tiberhaupt
handelt, ja, selbst wenn er eine mogliche Handlung auch nur unter-
lasst.

Alles kommt hier darauf an, die Verbindung partieller Hand-
lungskausalitit mit den Wirkungsmechanismen der Welt richtig zu
bestimmen. Diese Verbindung lasst sich nicht etwa als eine Parallelitit
von zwei verschiedenen Kausalreihen begreifen. Es geht nicht darum,
die freie Handlungsinitiative zugleich durch die Bediirfnisse, Wiinsche
oder Neigungen des Handelnden zu erkliren und auf diese Weise
gleichzeitig einer Kette von Ursachen und Wirkungen in der Natur
einzufiigen. Im Gegenteil, wir gehen hier gerade davon aus, dass eine

247

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

freie Handlungsinitiative von sich aus eine kausale Reihe in der Welt
anhebt, ohne dazu durch vorhergehende Ursachen bestimmt worden
zu sein. Wir setzen also eine Selbsttitigkeit des Handelnden voraus,
die von Kant als »Spontaneitit« — im Sinne des sponte sua (»von
selbst«), das heifdt: des Selbstanfangenkdnnens — bezeichnet wurde.
Aber wir fligen hinzu, dass diese Selbsttitigkeit wegen ihrer wesenhaf-
ten Komplizenschaft mit der Erfahrungswirklichkeit nicht etwa als die
Manifestation einer rein noumenalen oder auch transzendentalen Frei-
heit betrachtet werden kann. Eine immer nur partielle Handlungskau-
salitit geht mit den Wirkungsmechanismen der Welt eine Verbindung
ein, von der sie — anders als der Parallelititsvorstellung zufolge — in
ihrem Eigenwesen keineswegs unberiihrt bleibt. Wir konnen diese Ver-
bindung als ein Ineinandergreifen bezeichnen. In unserem Handeln
greifen jeweils freie Handlungsinitiativen und Wirkungsmechanismen
der Welt ineinander, um eine Tat (einschliefslich ungewollter Hand-
lungsfolgen) zustande zu bringen.

Die Idee eines Ineinandergreifens der freien Handlungsinitiative
und der Wirkungsmechanismen der Welt ist von der Parallelititsvor-
stellung deutlich zu unterscheiden. Im Augenblick der Ergreifung einer
Handlungsinitiative liegt noch keine Parallelitit vor, da erst die einmal
schon vollzogene Handlung den Wirkungsmechanismen der Welt An-
lass gibt, Handlungsfolgen zu bewirken, die den Sinn der urspriing-
lichen Handlung verindern. Sobald jedoch diese Wirkungsmechanis-
men in Gang gesetzt worden sind, liegt keine Parallelitdt mehr vor, da
sich nunmehr Vorgénge abspielen, die in der urspriinglichen Hand-
lungsinitiative nicht intendiert waren. Handlungsinitiative und Wir-
kungsmechanismen der Welt greifen also ineinander, und ebendeshalb
laufen sie nicht parallel zueinander ab.

Um welche Wirkungsmechanismen der Welt handelt es sich da-
bei? Es ist offenbar nicht allein die Naturkausalitit, die in Betracht
kommt, sondern ebenso sehr auch der komplexe Verlauf geschichtlich
bestimmter Prozesse. Mit der Gegeniiberstellung von Natur und Ge-
schichte ist dabei eine Unterscheidung zwischen zwei Seinsschichten
gemeint; der Begriff der Geschichte umfasst hier die verschiedensten
Untersuchungsfelder (wie etwa das 6konomische, das soziale, das poli-
tische usw.), in denen sich eigenstindige Wirkungsmechanismen ent-
wickeln. Auf die Unterschiede dieser Wirkungsmechanismen brauchen
wir an dieser Stelle allerdings nicht einzugehen.

Dass Handeln und Herstellen miteinander nicht ohne Weiteres

248

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

gleichgesetzt werden konnen, ist zumindest seit Aristoteles klar. Das
Herstellen folgt technischen Regeln, indem es sich auf die Natur-
kausalitit stiitzt. Dariiber hinaus hat aber das Herstellen immer auch
einen Handlungsaspekt, indem es sich gleichzeitig geschichtlichen Wir-
kungsmechanismen einfiigt. Obgleich wir hier nur vom Handeln re-
den, erfassen wir damit auch den Handlungsaspekt des Herstellens.
Vielen Handlungen kommt zugleich ein Herstellenscharakter zu, aber
sie sind keineswegs allein deshalb auf die Wirkungsmechanismen der
Welt angewiesen. Es ist nicht die Kausalitit der Naturbegebenheiten,
die das Handeln in erster Linie gefihrdet. Es sind vor allem die viel
weniger durchsichtigen Wirkungsmechanismen der Geschichte, die
den Sinn der Handlung oft in sein Gegenteil verkehren.

In welchem Sinne kann aber noch von Handlungsfreiheit iiber-
haupt die Rede sein, wenn die zwangshafte Verflechtung freier Hand-
lungsinitiativen mit diesen undurchsichtigen Wirkungsmechanismen
nunmehr ins Blickfeld gestellt wird? Verschiedene Vorstellungen von
Handlungsfreiheit kénnen in Betracht gezogen werden.

Die erste Vorstellung, die erwidhnt werden kann, ist die von der
Handlungsfreiheit als vollstindiger Wirkmichtigkeit. Das Ideal einer
restlosen Herrschaft iiber die Wirkungsmechanismen der Welt hat sei-
nen Herkunftsort in der Arbeit. Ohne Zweifel erweitert die technolo-
gische Beherrschung der Arbeitsprozesse unsere Macht iiber die Natur.
Aber der Mensch als maitre et possesseur de la nature stellt sich zu-
gleich in den Dienst seiner eigenen Herrschaft. Der Arbeiter sieht sich
dazu gezwungen, ein Verhalten zu entwickeln, das bis in die einzelnen
Korperbewegungen hinein durch die Zweckrationalitit bestimmt ist.
Statt frei zu werden, begibt er sich in die Gefangenschaft der Naturbe-
herrschung. Nicht anders steht es mit der »zweiten Natur«, wie das
geschichtliche Sein manchmal genannt wird. Daher ist das Ideal einer
restlosen Herrschaft iiber die Wirkungsmechanismen der Welt frag-
wiirdig, und zwar nicht nur deshalb, weil es sich nicht verwirklichen
lésst, sondern auch deshalb, weil seine volle Verwirklichung nicht zum
Nutzen der Handlungsfreiheit gereichen wiirde.

Ein Versuch, die Handlungsfreiheit zu verstehen, ohne sie mit der
Herrschaft tiber die Wirkungsmechanismen der Welt gleichzusetzen,
kann sich jedoch statt auf die Arbeit auch auf die sogenannten Titig-
keitsformen (fr. pratiques, eng. practices) stiitzen. Die Titigkeits-
formen — wie ein Beruf, ein Spiel oder die verschiedenen Briuche —
verbinden die Handlungen mit erwiinschten und voraussehbaren

249

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

Handlungsfolgen. Sie sind ebendeshalb dazu geeignet, die ungewollten
Konsequenzen unserer Handlungsinitiativen méglichst zu unterbin-
den. Nur dass diese Tatigkeitsformen naturwiichsige Regelsysteme
oder Ordnungen sind, die den freien Handlungsinitiativen von vorn-
herein Schranken setzen.

Gibt es weitere Vorstellungen von der Handlungsfreiheit, die
ihren Ursprung weder in der Arbeit noch in den Tatigkeitsformen ha-
ben? Die Antwort ist sicherlich bejahend. Man kénnte zum Beispiel an
die Verstindigung — die Kommunikation im weitesten Sinne — denken.
Aber die Verstindigung — und tiberhaupt die Kommunikation — verfes-
tigt sich nur allzu leicht in Tétigkeitsformen.

Daher soll hier eine andere Vorstellung befiirwortet werden, die
ihren Herkunftsort in der Lebensgeschichte hat. Unsere Handlungen
gehen nicht darin auf, Ziige im Spiel der Tatigkeitsformen zu sein. Sie
sind zugleich Episoden unserer Lebensgeschichte. In der Lebensge-
schichte des Handelnden entwickeln sich die ungewollten Konsequen-
zen seiner Taten, gegen die keine Tatigkeitsformen Schutz bieten konn-
ten. Der Erfahrungszusammenhang, dem sich die Handlungen samt
ihren beabsichtigten und unbeabsichtigten Folgen einfiigen, ist von
der Lebensgeschichte des Handelnden getragen. Welche Gestalt nimmt
aber die Handlungsfreiheit in der Lebensgeschichte an?

Vier Begriffe konnen dazu dienen, diese Frage zu beantworten:
Eingriff, Unterfangen, Erfahrungsweg und Abenteuer. Eine Hand-
lungsinitiative, die sich unvermeidbar mit den Wirkungsmechanismen
der Welt verbindet, driickt sich notwendig in einem Eingriff in das
Leben bestehender Titigkeitsformen aus. Mit dem Eingriff beginnt
ein Unterfangen. Ohne ein eigenstindiges Unterfangen kann sich die
Handlungsfreiheit nicht in der Welt verkorpern. Jedes Unterfangen
bahnt einen Erfahrungsweg durch die Welt hindurch an. Der Begriff
des Erfahrungswegs setzt die Bewegtheit der Existenz voraus. Er hat
nicht allein eine rdumliche, sondern auch eine zeitliche Dimension.
Jeder Erfahrungsweg ist eine Strecke der jeweiligen Lebensgeschichte.
Es handelt sich um eine Strecke, die sich von einem urspriinglichen
Eingriff ins Leben bestehender Titigkeitsformen zu der ersten bedeu-
tenderen Erfahrung erstreckt, die mit dem durch diesen Eingriff einge-
leiteten Unterfangen gemacht wird. Diese Erfahrung kann ebenso sehr
dazu dringen, das begonnene Unterfangen weiterzufiihren, wie dazu,
es aufzugeben. Sie kann sich gleichfalls in dem Urteil ausdriicken, das
begonnene Unterfangen habe sich aussichtslos festgefahren und kénne

250

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

deshalb weder weiter ausgedehnt noch zuriickgenommen werden. Dass
der Handelnde mit seinem Unterfangen jeweils diese unterschiedlichen
Erfahrungen machen kann, deutet auf das Abenteuerliche jeder Hand-
lungsinitiative hin.

Der unaufhebbare Abenteuercharakter jeder Handlungsinitiative
bestimmt einen Sinn von Handlungsfreiheit, der sich mit der Einsicht
in die blofe Miturheberschaft der Taten und in die Komplizenschaft
mit der Erfahrungswirklichkeit vereinbaren lasst. Gewiss erinnert die-
ser Sinn an die Freiheit des Spiels. Der gemeinsame Zug besteht in
dem, was man als einen Versuch bestimmen konnte, das Schicksal he-
rauszufordern. In diesem Sinne hat die Freiheit immer ihr Gewagtes.
Sie versucht sich an dem Lauf der Welt, und sie stellt sich dabei selbst
auf die Probe. Gleichwohl kann die Freiheit eines Handlungsunterfan-
gens mit der Freiheit des Spiels keineswegs gleichgesetzt werden. Denn
ein Handlungsunterfangen bahnt einen Erfahrungsweg an, der eine
einmalige Episode der Lebensgeschichte bestimmt. Deshalb geht der
Handlung das selbstvergessene Gliick des Spiels ab. Die Einmaligkeit
jedes Erfahrungsweges notigt zu Ernst und wohlbedachter Uberlegung;
sie verbindet die Handlungsfreiheit mit der Verantwortlichkeit.

Diese Auffassung von der Handlungsfreiheit unterscheidet sich
von jeder Idee der Willensfreiheit darin, dass sie sich nicht auf den
Augenblick der Handlungsinitiative beschriankt, sondern auf die ganze
Episode der Lebensgeschichte Bezug nimmt, die zu einer bedeutende-
ren Erfahrung mit der betreffenden Handlungsinitiative fithrt. Da die-
se Erfahrung der Erzihlung zugrunde liegt, in der die Geschichte des
durch die urspriingliche Handlungsinitiative eingeleiteten Unterfan-
gens zum Ausdruck kommt, kénnen wir hier von einem narrativen
Verstindnis der Handlungsfreiheit reden. Das Eigentiimliche dieses
narrativen Verstindnisses liegt darin, die Handlung nicht nur iiber-
haupt einem Erfahrungszusammenhang einzufiigen, der sie auf den
Handelnden zuriickbezieht, sondern ihr zugleich das Geprige eines Er-
fahrungsweges durch die Welt hindurch aufzuprigen. Im Gegensatz zu
Wahl, Entscheidung und Selbstbestimmung wird die Handlung damit
nicht allein als eine Aulerung der Selbsttitigkeit des Handelnden, son-
dern zugleich als eine Ereignisfolge in der Welt begriffen. Nur als eine
derartige Ereignisfolge kann die Handlung erzihlt werden.

Ebendeshalb taucht hier jedoch noch eine Frage auf: Wie kommt
es zu einem urspriinglichen Eingriff ins Leben bestehender Titigkeits-
formen? Die reine Spontaneitit der Handlungsinitiative schlief3t einen

251

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

Motivationsgrund nicht aus. Denn die Motivationsgriinde tiben ihre
Wirkung immer nur auf einen Willen aus, der sich von sich aus dazu
entschlieflen kann, ihnen zu folgen; sie setzen also — im Gegensatz zu
Ursachen von Naturbegebenheiten — die Determinationsstufe der
Selbstbestimmung voraus.2 Als Motivationsgriinde kommen aber Be-
diirfnisse, Wiinsche und Neigungen eigentlich nur deshalb in Betracht,
weil sie beim Menschen nur so viele Gestalten eines Begehrens sind,
das durch einen Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf entfacht
wird. Der Eingriff ins Leben bestehender Titigkeitsformen antwortet
auf einen Appell, der nicht vom Handelnden selbst ausgeht.

Deshalb hat jede Handlungsinitiative eine Vorgeschichte, die nar-
rativ genau so erfasst werden kann wie, das »Gefiige der Handlungs-
begebenheiten«, von dem Aristoteles spricht. Es ergibt sich sogar noch
mehr aus den Uberlegungen, die wir gerade angestellt haben: Vom
Gesichtspunkt der Geschichtserzihlung und der Lebensgeschichte aus
bestimmt sich die Handlungsfreiheit als Freiheit fiir ..., wobei das Wo-
fiir der Freiheit durch den Anreiz, den Anspruch oder den Anruf be-
stimmt wird, der auf das Begehren des Handelnden appelliert.

2. Die Selbstheit des Handelnden

Ungewollte Handlungsfolgen dndern nicht nur den Sinn der urspriing-
lichen Handlung, sondern sie verwandeln auch den Handelnden selbst.
Oidipus sieht sich durch die unbeabsichtigten Konsequenzen seiner Tat
dazu genétigt, sich als Vatermorder und als Mutterschinder zu verste-
hen. Daraus wird deutlich, wie wenig der Handelnde von den unge-
wollten Konsequenzen seiner Handlung verschont bleibt. Deshalb ent-
steht die Frage, ob und, wenn ja, in welchem Sinne er trotz derartiger
Handlungsfolgen seine Selbstheit bewahrt.

Die bejahendende Antwort auf die erste Hilfte der Frage (auf das
»Ob?«) liegt auf der Hand: Wiirde der Handelnde seine Selbstheit
nicht bewahren, so wire er von den unbeabsichtigten Konsequenzen
seiner Handlung iiberhaupt nicht betroffen. Wie steht es aber mit der
zweiten Halfte der Frage? Welche Gestalt nimmt die Selbstheit des
Handelnden an, wenn seine Handlung zu unbeabsichtigten Kon-
sequenzen fiihrt?

2 Vgl. N. Hartmann: Ethik. Berlin/Leipzig 1935, besonders 590-595.

252

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

Unsere bisherigen Ausfiihrungen bestimmen eine Fragerichtung,
die wir hier einschlagen wollen. Wir verstehen die Handlungsinitiative
von vornherein als einen Eingriff in das Leben bestehender Tatigkeits-
formen, der ein Unterfangen einleitet und damit zugleich einen Erfah-
rungsweg eroffnet. Der unaufhebbare Abenteuercharakter der Hand-
lungsinitiative duflert sich darin, dass der Handelnde mit seiner
Handlung verschiedene Erfahrungen machen kann. Diese Erfahrungen
gelten fiir ihn zugleich als Erprobungen seiner selbst. Der Handelnde
versteht sich aus seiner jeweiligen Handlung. Da er jedoch immer nur
Miturheber seiner Taten ist und da er sich daher auf eine Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit einlassen muss, um tiberhaupt
handeln zu konnen, da er dariiber hinaus durch eine Freiheit fiir einen
Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf gekennzeichnet ist, der auf
sein Begehren appelliert, scheint ihm als Handelndem notwendig ein
Selbst zuzukommen, das als »dezentriertes« bezeichnet werden kann.

Die Vorstellung von einem dezentrierten Selbst lduft der Idee
eines selbstmichtigen Ich, die in der neuzeitlichen Philosophie zu-
néchst mit Descartes und dann erst recht mit Fichte vorherrschend ge-
worden ist, deutlich zuwider. Dabei ist sie viel dlter als diese Idee. Sie
geht zumindest auf Plotin zuriick, der davon spricht, dass alle Seelen
das Fine zum Zentrum haben und daher nicht in sich selbst ruhen,
sondern im Einen.> Moglicherweise meint sogar Platon mit dem
Gleichnis des Fliigelgespanns der Seele bereits etwas Ahnliches: Der
eigentliche Mittelpunkt der Seele ist an dem tiberhimmlischen Ort. Es
gilt aber zu bedenken, in welchem Sinne das Selbst des Handelnden als
ein dezentriertes Selbst verstanden werden soll.

Ricoeur, der diesen Ausdruck verwendet, macht deutlich, dass ei-
nerseits eine Unterscheidung zwischen Selbigkeit und Selbstheit, ande-
rerseits aber auch ein Verhaltnis zur Andersheit oder Fremdheit mit
ihm gemeint ist. Die Selbstheit, die dem Handelnden zukommt, lasst
sich schon deshalb keineswegs auf eine Identitit im Sinne von Selbig-
keit (mémeté) zuriickfithren, weil der Sinn der Tat nicht ein fiir alle

3 Siehe Plotin, Enn., V19, 8, Opera. Hrsg. von P. Henry/H.-R. Schwyzer. Oxford 1977,
Bd. III, S. 284f.; Plotin: Ausgewdhlte Schriften. Hrsg. und iibersetzt von Ch. Tornau.
Stuttgart 2001, S. 74f.: »Ist demnach das, was wir suchen, quasi der Mittelpunkt der
Seele? Oder muf man annehmen, daf3 es noch etwas anderes ist, etwas, in dem alle
Quasi-Mittelpunkte zusammenfallen? [...] [Wir] ruhen mit unserem eigenen Mittel-
punkt in dem, was quasi der Mittelpunkt von allem ist, nicht anders als die Mittelpunkte
der grofiten Kreise in dem Mittelpunkt der umgebenden Kugel.«

253

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

Mal feststeht, sondern sich wandelt, und weil der Handelnde von dieser
Sinnverwandlung in seinem Selbst nicht unbetroffen bleibt. Aber
wenn er auch nicht derselbe bleibt, der er war, so bleibt er doch er selbst
und wird kein Anderer. Ansonsten wire er von der Sinnverwandlung,
die seine Tat erfahrt, gar nicht betroffen. Daher muss dem Handelnden
eine Selbstheit (ipséité) zugeschrieben werden, die nicht in einer un-
wandelbaren Identitit im Sinne von Selbigkeit besteht. Von Selbstheit
kann aber auch in einem anderen Sinne die Rede sein. Selbst noch in
ihren ungewollten Folgen weist die Handlung eine Selbstbeziiglichkeit
auf: Sie bleibt die Tat ihres Urhebers ungeachtet dessen, wie weit sie
dessen Absichten entspricht. Diese Selbstbeziiglichkeit der Handlung
legt das Selbst des Handelnden trotz aller inhaltlichen Anderungen
fest, ohne es allerdings von der Andersheit abzutrennen und in sich
selbst abzuschlieflen. Daher trigt das Selbst des Handelnden, der sich
aus seinen Handlungen versteht, seinen Mittelpunkt nicht in sich
selbst. Gerade weil es nicht in sich selbst ruht, ist es jedoch offen fiir
das Fremde.

Eine Schwierigkeit mit diesem Verstindnis des Selbst ergibt sich
daraus, dass die Handlung die ganze Ereignisfolge umfasst, die eine
urspriingliche Handlungsinitiative heraufbeschwirt, ohne sie notwen-
dig beabsichtigt zu haben. Diese Beobachtung stellt ein vermeintliches
Ausdrucksverhiltnis zwischen dem Selbst und der Reihe seiner Taten
in Frage. Trifft die Feststellung zu, dass sich die Taten nicht selten von
den Handlungsabsichten ablosen, so kann das handelnde Selbst mit der
Reihe seiner Taten nicht ohne Weiteres gleichgesetzt werden. Das han-
delnde Selbst muss deshalb von seinen Taten abgeldst, gleichsam ent-
koppelt werden. Es muss ihm eine Innerlichkeit zuerkannt werden, die
sich niemals auf adidquate Weise in der Ereignisfolge der Handlungen
widerspiegelt. Ohne eine derartige Innerlichkeit kann von einer Selbst-
heit des Handelnden nicht die Rede sein.

Es wire aber voreilig, aus diesen Uberlegungen einen Grund
schopfen zu wollen, der gegen die Annahme eines dezentrierten Selbst
spricht. Denn es handelt sich um eine Innerlichkeit, die sich aus dem
unaufhebbaren Unterschied des Handelnden von seiner eigenen Hand-
lung ergibt. Weit entfernt jedoch, das Selbst in sich abzuschliefSen,
trigt die so verstandene Innerlichkeit vielmehr dazu bei, es offenzuhal-
ten. Sie ist die Quelle einer Unruhe, aus der neues Begehren hervor-
geht. Daher 6ffnet sie das Selbst fiir einen Anreiz, einen Anspruch oder
einen Anruf, der es nicht erreichen kénnte, wenn es in der Folge seiner

254

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

Handlungen voll aufginge, wenn es also nicht mehr wire als die Ge-
samtheit seiner Taten.

Ist nun das Selbst mehr als die Gesamtheit seiner Taten, so besteht
der Uberschuss nicht etwa blof3 in anschwellenden Gefiihlen oder im
Spiel der Einbildungskraft. Der Uberschuss driickt sich vielmehr eben-
falls im Bereich des Handelns aus. In diesem Bereich nimmt er die
Gestalt eines Vermogens zu neuen Handlungen an. Dieses Vermdgen
setzt jedoch voraus, dass sich das handelnde Selbst von dem, wozu es
durch seine Taten gerade geworden ist, jeweils loslésen kann. Nur ein
Selbst, das seinen Mittelpunkt nicht in dem trigt, wozu es durch seine
Taten gerade geworden ist, bleibt daher fihig, neue Taten zu voll-
bringen.

Die neuen Taten, die ein dezentriertes Selbst vollbringt, lassen
sich aus seinen fritheren Handlungen niemals liickenlos ableiten.
Liicken treten im Zusammenhang der Handlungen deshalb auf, weil
sich das Selbst nicht auf eine blofle Weiterfiihrung des schon Voll-
brachten festlegen ldsst. Daher rithrt die Zufélligkeit, die der Verbin-
dung der Handlungen in einer Lebensgeschichte eigenttimlich ist. Wird
diese ureigene Zufilligkeit der Lebensgeschichte zu einem Schicksal
heraufstilisiert, so ist damit dem Verstindnis der Selbstheit des Han-
delnden wenig geholfen. Die Schicksalsvorstellung verwandelt die Zu-
falligkeit der Handlungen in eine vermeintliche Notwendigkeit und
schlie3t damit das Selbst in sich selbst ab, indem sie ihm einen Mittel-
punkt zuschreibt, den es in sich tragen sollte. Sie bleibt uns jedoch
ebendeshalb die Antwort auf die Frage schuldig, wie das Selbst im
Stande sein kann, neue Handlungen zu vollbringen.

Die ureigene Zufilligkeit der Lebensgeschichte ist der Grund da-
fiir, dass die Folge der Handlungen am angemessensten durch Erzah-
lungen erfasst werden kann. Ein notwendiger Zusammenhang kann
nicht erzihlt, sondern nur abgeleitet, deduziert werden. Man kann des-
halb behaupten, dass sich der Begriff eines dezentrierten Selbst einem
narrativen Verstindnis des Selbst einfiigt. Allerdings erweist sich der
Gesichtspunkt der Narrativitit erst dann als geeignet, das Selbst ver-
standlich zu machen, wenn von vornherein deutlich gesehen wird, dass
die Erzahlung nicht blof3 Erzihlbares zu erfassen, sondern auch Nicht-
Erzdhlbares anzudeuten vermag. Denn zu einem Selbst, das in der Rei-
he seiner Taten nicht voll aufgeht, gehort immer auch eine an und fiir
sich nicht erzihlbare Innerlichkeit. Dieser nicht erzihlbaren Innerlich-
keit des Selbst wird durch die Theorie der narrativen Identitit in ihren

255

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

verschiedenen Spielarten allzu wenig Rechnung getragen. Daher soll
das narrative Verstindnis des Selbst, so wie es hier umrissen wird, kei-
neswegs mit der Theorie der narrativen Identitit gleichgesetzt werden.
Wir behaupten nicht, dass die Selbstheit des Handelnden mit der Ge-
schichte — oder vielmehr mit den Geschichten — gleichzusetzen sei, die
von seinem Leben — von ihm selbst und von anderen — erzihlt werden
kann bzw. erzihlt werden konnen. Wir halten nur daran fest, dass die
Erzihlbarkeit der Lebensgeschichte eine Urzufilligkeit in der Folge der
Handlungen voraussetzt, die das dezentrierte Selbst wesenhaft kenn-
zeichnet.

Was ist aber der Sinn von Selbstheit, wenn er nicht in der Selbig-
keit, also nicht in Identitit und Permanenz besteht? Um diese Frage
beantworten zu konnen, miissen wir zunichst bedenken, auf welcher
Ansicht der Lebensgeschichte die Gleichsetzung der Selbstheit mit
Identitit und Permanenz beruht. Es handelt sich um eine Ansicht, die
zwei beliebig ausgewihlte Zeitpunkte in der Lebensgeschichte mit-
einander vergleicht, um festzustellen, dass das Selbst in dem Wandel
der Zeit sich selbst gleichgeblieben ist. Wer stellt jedoch diesen Ver-
gleich an? Offenbar ein AufSenbetrachter — oder auch das Selbst, aber
nur, indem es den Standpunkt eines Auflenbetrachters dabei einnimmt.
Das Selbst kommt aber nur gelegentlich — und selbst dann immer nur
voriibergehend — dazu, seine Lebensgeschichte aus dieser Sicht zu be-
trachten. Es bewegt sich zunédchst und zumeist in einer Innenbetrach-
tung seiner eigenen Lebensgeschichte. Es findet sich in einem be-
stimmten Augenblick vor und verhilt sich von diesem Augenblick aus
zur eigenen Vergangenheit und Zukunft. Halten wir uns streng an
diese Innenbetrachtung der Lebensgeschichte, so wandelt sich der Sinn
von Selbstheit. Der verwandelte Sinn kann als die Einmaligkeit eines
Erfahrungswegs durch die Welt hindurch aufgefasst werden. Die
Selbstheit des Handelnden bedeutet nicht die Selbigkeit, also die Iden-
titat und die Permanenz, sondern die Einzigkeit des Selbst. Hinzuzufii-
gen bleibt, dass diese Einzigkeit nicht iiberzeitlich und auflerweltlich
gedacht werden soll. Diese Forderung dringt dazu, die Einzigkeit in
dem einmaligen und unwiederholbaren Verhiltnis des Selbst zur An-
dersheit oder Fremdheit zu suchen. So verstanden kann aber nur ein
dezentriertes Selbst Einzigkeit fiir sich beanspruchen.

Allerdings kann diese Feststellung irrefithrend sein. Sie kann uns
dazu verleiten, das Zentrum eines dezentrierten Selbst einfach in dem
Anderen — oder den Anderen — zu suchen. Dieser Deutungsansatz

256

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

scheint auf jeden Fall zu kurz zu greifen. Das dezentrierte Selbst weist
in seiner Finzigkeit doch auch eine Eigenstindigkeit auf, die sich in
seiner Offenheit fiir die Andersheit oder Fremdheit iiberhaupt am
deutlichsten duflert, ohne aus seinem Verhiltnis mit bestimmten An-
deren abgeleitet werden zu kénnen.

Hier taucht sogar die Frage auf, ob iiberhaupt eindeutig gesagt
werden kann, wo das Zentrum eines dezentrierten Selbst liegt. Ricceur
versucht, das dezentrierte Selbst im Sein zu verankern. Er nennt einen
fond a la fois effectif et puissant,* also einen ebenso wirklichen wie
moglichen — oder auch »vermdoglichen«, das heifst wirkmichtigen —
Seinsgrund, auf den seines Erachtens das dezentrierte Selbst von An-
fang an angewiesen ist. Er stiitzt sich dabei vor allem auf die aristote-
lische Ontologie. Aber er hat auch die Ethik von Spinoza im Auge, in
der das innere Zentrum des Menschenmodus, die letzte Quelle allen
Strebens, Triebs und Begehrens, nicht in diesem Modus selbst, sondern
in der unendlichen Substanz verortet ist.> Man muss sich allerdings
fragen, ob eine derartige Seinsgrundlage, die dem Selbst und dem An-
deren gemeinsam ist, von vornherein unterstellt werden kann.

Vielleicht ist es daher doch sinnvoller, uns einfach an die grund-
legende Beobachtung zu halten, dass ein Anreiz, ein Anspruch oder ein
Anruf an das handelnde Selbst ergeht, indem er auf sein Begehren
appelliert. Im Anschluss an Waldenfels konnen wir dabei dem Begeh-
ren einen responsiven Charakter zuschreiben, indem wir hervorheben:
Das Begehren antwortet auf den Anreiz des Anderen, und ebenso ant-
wortet es auf den fremden Anspruch oder Anruf. Zugleich trigt aber
das Begehren, wie Sartre, Levinas und Lacan auf je verschiedene Weise
gezeigt haben, eine Unruhe in sich, die es iiber die jeweilige Antwort
hinaustreibt.

Wo also das Zentrum des dezentrierten Selbst liegt, kann deshalb
nicht eindeutig gesagt werden, weil die Unruhe des Begehrens dieses
Zentrum immer wieder verschiebt. Von einer Verankerung im Sein
kann daher kaum die Rede sein. Wenn Spinoza hier mafigebend fiir
eine Antwort bleibt, so nicht deshalb, weil er von der Substanz spricht,

4 P. Ricoeur: Soi-méme comme un autre. Paris 1990, 364.

5 B. Spinoza, Die Ethik. Lat.-dt. Revidierte Ubersetzung von J. Stern, Stuttgart 1984,
Pars III, Prop. VI, Dem.: »Denn die Einzeldinge sind Modi, durch welche die Attribute
Gottes auf gewisse und bestimmte Weise ausgedriickt werden [...], Dinge, welche die
Macht Gottes, durch die Gott ist und handelt, auf gewisse und bestimmte Weise ausdrii-
cken.«

257

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

sondern weil er die Substanz als das Unendliche begreift. Hat das Be-
gehren einen Mittelpunkt, so kann dieser Mittelpunkt — ohne aller-
dings irgendwo eindeutig verortet werden zu kénnen — nur im Unend-
lichen liegen.

258

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A


https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins
und Selbstbewusstseinsmodelle

Ein systematischer Vergleich

Klaus Diising (Koln)

Theorien des Selbstbewusstseins und der Subjektivitit finden heute
zwar ein wieder erwachtes Interesse; noch immer aber sind ganz unter-
schiedliche Einwinde gegen Selbstbewusstseins- oder Subjektivitits-
auffassungen mit der Pritention von Selbstverstiandlichkeit dominant.
Dabei lassen sich evidente lebensweltliche Phinomene von Selbst-
bewusstsein aufweisen, denen gegeniiber sich jene oft typisierten Ein-
winde zumindest als phinomenfern ausnehmen. So setzt jede Ver-
abredung mit anderen, jede Erinnerung an eigene frithere Erlebnisse,
jede autobiographische Zuschreibung einer eigenen bestimmten Eigen-
schaft, jede gegenwirtige reflexive Selbstbeziehung, z.B. in der Aus-
sage: »ich weif3, dass ich jetzt deutsch sprechec, jeder Entschluss, der
den eigenen Status in der Zukunft betrifft, konstituierende Spontanei-
tat und Selbstbeziiglichkeit sowie vorgestellte Identitit des Selbst in
durchaus verschiedenen Zeitphasen von Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft voraus.

Gegen Selbstbewusstsein und Ich aber werden seit dem Ende des
19. Jahrhunderts unterschiedliche Grundtypen von Einwénden erho-
ben. So wird das Ich oder Selbst psychologistisch aufgelsst in blofle
Erlebnisserien oder Erlebniskomplexionen; oder es wird soziologistisch
nur als Kreuzungspunkt gesellschaftlich angebotener oder gebotener
Aufgaben und Rollen angesehen. Ferner gilt es ontologisch als unselb-
stindiges, nachgeordnetes, im Prinzip passives Wesen gegeniiber dem
sich allererst von sich her zeigenden oder verdeckenden Seienden. Oder
es wird in analytischen bzw. physikalistischen Einwinden als bedeu-
tungsarmes oder gar bedeutungsloses Zeichen einer Ich-Rede bzw. als
reine Illusion deklariert, da Ich, Selbst, Geist oder Wille nur physika-
lische Zustiande seien, wobei offen bleibt, in welcher Physik sie erklart
werden. Alle diese durchaus voraussetzungsreichen und untereinander
sehr divergierenden Einwinde setzen aber schwerlich die lebenswelt-
liche Realitidt und Evidenz von Selbstbewusstsein und Ich aufSer Kraft,

259

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

daher auch schwerlich ohne weiteres die Selbstbewusstseinstheorien,
insofern sie von solchen Evidenzen ausgehen. Nur der Einwand der
unendlichen Iteration des Ich in der Selbstvorstellung, auch Zirkel-
Einwand genannt, ist nicht wie jene anderen Einwinde inhaltlich von
der Voraussetzung einer bestimmten philosophischen Theorie abhan-
gig. Er besagt in seiner Standardversion, dass das Ich oder Selbst sich,
wenn es sich erfassen will, fiir eben diese Tatigkeit schon voraussetzen
muss; und wenn dies vorausgesetzte titige Ich sich erfassen will, muss
erneut das tatige Ich dafiir vorausgesetzt werden usf. ins Unendliche;
nie erfasst das Ich sich wirklich. Diesen Einwand muss jede Subjektivi-
tatstheorie ausrdumen. Er setzt jedoch ein wenig realistisches, rein sta-
tisches, auch simples Selbstbewusstseinsmodell voraus, niamlich das
Modell der Selbstbeziehung als starrer, symmetrischer Subjekt-Ob-
jekt-Beziehung. Es wird sich im Folgenden zeigen, wie es vermieden
wird.!

So soll nun in einem ersten Teil die Konzeption der idealistischen
Geschichte des Selbstbewusstseins als gemeinsames, wenn auch durch-
aus variantenreiches Programm bei Fichte, bei Schelling und in Hegels
Phinomenologie des Geistes umrissen werden. Der zweite Teil gilt der
Skizzierung von stufenartig angeordneten Selbstbewusstseinsmodel-
len, und in einem dritten Teil seien dann Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede zwischen dieser Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle und
der idealistischen Lehre von der Geschichte des Selbstbewusstseins her-
vorgehoben.

1 Klaus Erich Kaehler vertritt profiliert die gegenwiirtige Bedeutung von Subjektivitits-
theorie im Ausgang und in Abhebung von Leibniz und von der klassischen deutschen
Philosophie. Sein eigener, weiterfiihrender, produktiver Entwurf gilt einem »dezentrier-
ten Subjekt« in selbstindiger Auseinandersetzung mit Hegels Theorie des Absoluten;
vgl. dazu bes. K. E. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch iiber
das Resultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Den-
ken. Festschrift fiir Hans Poser zum 65. Geburtstag. Hrsg. von G. Abel u.a. Berlin und
New York 2002, 323-336; vgl. dhnlich mit Bezug auf Leibniz die Abhandlung von K. E.
Kaehler: »Subjekt und Welt — das Problem der Monade«. In: Leibniz und die Gegenwart.
Hrsg. von E Hermanni und H. Breger. Miinchen 2002, 1-11. Hierbei fiihrt er modifi-
zierend seine frithere Darlegung weiter, ders.: Leibniz — der methodische Zwiespalt der
Metaphysik der Substanz. Hamburg 1979. — Zu den erwihnten Grundtypen von Ein-
winden sei auch der Hinweis erlaubt auf die Darlegung des Verf.s: Selbstbewusstseins-
modelle. Moderne Kritiken und systematische Entwiirfe zur konkreten Subjektivitit.
Miinchen 1997, bes. 23-120.

260

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

1. Grundlinien der idealistischen Geschichte des
Selbstbewusstseins

Eine idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins stellt als erster
Fichte auf, und zwar zunichst in der Grundlage der gesamten Wissen-
schaftslehre (1794/95) unter dem Namen einer »pragmatischen Ge-
schichte des menschlichen Geistes«.? Hintergrund hierfiir diirfte fiir
ihn Ernst Platners »pragmatische Geschichte des menschlichen Er-
kenntnisvermégens«? sein, die dieser freilich als Logik konzipierte. In-
nerhalb der empiristisch-sensualistischen Tradition, in der sich Platner
befand, entwarf de Condillac in seinem Traité des sensations (1754) die
Geschichte von einer zum Leben gelangenden Statue, an der, mit der
Geruchsempfindung beginnend, ein Vermégen nach dem anderen er-
wacht. Diese Schilderung ist wenigstens Hegel bekannt.* So gibt es
offenbar einzelne inhaltliche, empiristisch-sensualistische Prifigura-
tionen fiir die idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins.

Doch ist diese empiristische Schilderung sukzessiver Anfange der
Betitigung menschlicher Vermogen nicht systematisch und enthalt da-
her auch keine Garantie fiir Vollstandigkeit. Ebenso folgt die dufSer-
liche Anordnung einer Klassifizierung und Rubrizierung der verschie-
denen menschlichen Vorstellungsvermogen in der Anthropologie und
empirischen Psychologie des 18. Jahrhunderts keiner inneren Syste-
matik des menschlichen Geistes. SchliefSlich gilt auch von Kants Syste-
matik der menschlichen Vorstellungsvermogen, wie sie insbesondere
die Einleitung in die Kritik der Urteilskraft vorfiihrt, dass sie nicht
genetisch entwickelt und nicht aus einem inneren Prinzip aufgewiesen
wird. Hegel ergief3t infolgedessen seinen Spott iiber diese Theorien, die
nur einen »Sack voller Vermogen« darbieten konnen (GW 4, 237, vgl.

2 J. G. Fichte: Gesamtausgabe. Abt. 1, Bd. 2. Stuttgart-Bad Cannstatt 1965, 365, 369 ff.
Hierzu und zum Folgenden moge der Hinweis auf die Darlegung des Verf.s gestattet
sein: »Theorie der Subjektivitit und Geschichte des Selbstbewusstseins im Friihidealis-
mus und in Hegels Phianomenologie«. In: Geist und Psyche. Klassische Modelle von
Platon bis Freud und Damasio. Hrsg. von E. Diising und H.-D. Klein. Wiirzburg 2008,
175-191.

3 Vgl. E. Platner: Philosophische Aphorismen. T. 1. Dritte Aufl. Leipzig 1793, bes. 19.

+ Vgl. G. W. E. Hegel: Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundris-
se. 3. Aufl. Heidelberg 1830, §442 Anm.; s. Hegel: Gesammelte Werke (im Folgenden:
GW). Hamburg 1968 f. Bd. 20, 436.

261

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

GW 9, 169). Es ist Aufgabe einer idealistischen Geschichte des Selbst-
bewusstseins, diese gravierenden Defizite zu vermeiden.

Die idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins enthilt zwei
grundlegende Seiten, deren erste deutlicher bei Fichte, deren zweite
eher bei Schelling ausgebildet ist. Zum einen expliziert sie idealgene-
tisch und systematisch eine Stufenfolge von Vermdgen und Leistungen
des menschlichen Geistes, und zwar aufgrund des leitenden Prinzips
der inneren, vollstindig bestimmten Struktur des Selbstbewusstseins;
dieses soll schlieSlich als Ziel in jenem genetisch entwickelten Stufen-
bau erreicht werden. Auch Fichte beginnt — wie dann ebenso Schelling
— seine Darlegung bei der ganz einfachen und unmittelbaren Sinnes-
empfindung und entwickelt darauthin hoherstufige Vermogen und Be-
tatigungen wie Selbstgefiihl, sinnliche Anschauung, Verstand usf.; die-
se Explikation ist weder eine empirische Erzihlung noch eine
dufSerliche bzw. statische, starre Anordnung, sondern eine idealgeneti-
sche Entwicklung des Stufenbaus vieler Vermdgen und Leistungen aus
einem Prinzip der Subjektivitit. Dasjenige Grundvermdogen, aus dem
jene theoretischen Betitigungen des menschlichen Geistes hervor-
gehen, ist fiir Fichte, was Schelling und Hegel dann aufnehmen und
abwandeln, die Einbildungskraft. Noch Heidegger betrachtet in seiner
Kant-Interpretation die Einbildungskraft, offenbar ohne Kenntnis die-
ser idealistischen Theorien, als die zentrale, Zeit bildende Fihigkeit des
Selbst, aus der sinnliche Anschauung und Verstand erst hervorgehen.
Fichte ordnet dann allerdings die Einbildungskraft in das praktische Ich
ein, dessen hochste, vollendete Bestimmung der freie, verniinftige und
sittliche Wille der Person ist.

Zum anderen erortert die idealistische Geschichte des Selbst-
bewusstseins, was Fichte andeutet und Schelling in seinem System des
transzendentalen Idealismus (1800) deutlicher hervorhebt, nimlich
die Entwicklung der Vermogen und Leistungen des Geistes als Ent-
wicklung des betrachteten Ich oder des Ich-Objekts; dazu aber gehort
notwendig, dass die in dieser Weise betrachteten mentalen Leistungen
sich intentional auf ihnen entsprechende, noematische Gegenstinde
beziehen. So wird das Ich-Objekt in dieser genetischen Untersuchung
betrachtet als empfindendes, sinnlich anschauendes, verstindig den-
kendes usf., das sich in diesen Betdtigungen auf Empfundenes, sinnlich
Angeschautes, verstindig Gedachtes usf. bezieht. In diesem Entwick-
lungsgang der intentionalen Betitigungen und ihrer entsprechenden
noematischen Gegenstinde reichert sich das betrachtete Ich oder Ich-

262

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

Objekt zunehmend mit Bestimmungen der Subjektivitit an. Das Ziel
dieser Entwicklung ist das vollstandig entwickelte Ich-Objekt und des-
sen intentional erfolgende Selbstvergegenstindlichung, so dass sich in
dessen vollendeter, komplexer Selbstbeziehungsstruktur das betrach-
tende, erfiillte Ich-Subjekt wiederfinden kann. Dies ist fiir Fichte im
reinen, verniinftigen, sittlichen Willen der Person erreicht, der die
ihm aufgegebene moralische Welt erstrebt, fiir Schelling aber im Ge-
nie, das sich selbst als vollendete Subjektivitit in der hochsten Einheit
von bewusster und unbewusster Titigkeit in seinem Werk, dem von
ihm geschaffenen Kunstwerk, dsthetisch anschaut. Hegel dagegen er-
blickt die Vollendung der Subjektivitdt im »absoluten Wissen« und
dessen kategorialen, noematischen Korrelaten.

Insbesondere diese zweite Seite der Geschichte des Selbstbewusst-
seins ist nur ausfiihrbar, wenn man grundsitzlich methodisch zwischen
diesem betrachteten Ich oder dem Ich-Objekt in seinen Vermogen,
Leistungen, intentionalen Gegenstinden einerseits und dem betrach-
tenden Ich, dem »Beobachter« oder »Zuschauer« jener Entwicklung
des Ich-Objekts andererseits unterscheidet. Dies betrachtende Ich ist
das Subjekt des Philosophen, der die Entwicklung des betrachteten Ich
Schritt fiir Schritt verfolgt; das betrachtete Ich und dasjenige, was nur
»fiir es« ist, soll den erfiillten Selbstbeziehungsstatus des betrachten-
den, philosophierenden Subjekts und dessen, was »fiir unsc, die phi-
losophierenden Subjekte ist, erreichen.

Auch Hegels Phinomenologie von 1807° ist als eine solche idea-
listische Geschichte des Selbstbewusstseins, freilich mit bedeutsamen
Abwandlungen, anzusehen. Sie stellt, wie Hegel sagt, eine »Geschichte
der Bildung des Bewusstseins selbst zur Wissenschaft« (GW 9, 56) dar.
Das Bewusstsein in allgemeinem Sinne als das hier in seinem Stufen-
gang betrachtete Ich-Objekt soll sich zur Wissenschaft und zum rein
denkenden Wissen als Wissen seiner selbst oder »zum sich als Geist

5 Vgl. hierzu in Auswahl J. Hyppolite: Genese et structure de la »Phénoménologie de
I'esprit« de Hegel. Paris 1946 sowie die Sammelbinde Materialien zu Hegels »Phdino-
menologie des Geistes«. Hrsg. von H. F. Fulda und D. Henrich. Frankfurt a. M. 1973 und
G. W. E Hegel: »Phinomenologie des Geistes«. Hrsg. von D. Kéhler und O. Poggeler.
Berlin 1998; vgl. dariiber hinaus die perspektivenreiche Interpretation des Vernunft-Ka-
pitels vor dem Hintergrund der Gesamtkonzeption der Phinomenologie durch K. E.
Kaehler und W. Marx: Die Vernunft in Hegels »Phinomenologie des Geistes«. Frank-
furta. M. 1992; vgl. ebenso den Kommentar von L. Siep: Der Weg der » Phinomenologie
des Geistes«. Ein einfithrender Kommentar. Frankfurt a. M. 2000.

263

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

wissenden Geist« (GW 9, 433, vgl. 427) entwickeln. Darin gewinnt es
héchst komplexe, sich denkende und sich erkennende Selbstbeziehung
vollendeter Subjektivitdt. »Geschichte« bedeutet hier — wie schon in
Fichtes und Schellings >Geschichte des Selbstbewusstseins< — nicht rea-
le, zeitliche Historie, sondern ideale Genese in der systematischen Ex-
plikation der Betdtigungen des Bewusstseins und ihrer Gegenstinde.
Fiir Hegel entwickelt es sich hierbei gestaltenreich vom Bewusstsein
im engeren Sinne in Abhebung von seinen ihm dufSeren Gegenstinden
iiber Selbstbewusstsein und Vernunft zum Geist. Idealistisch wird die-
se Geschichte des Bewusstseins und Selbstbewusstseins genannt, weil
sie detaillierte Subjektivititstheorie ist.

Hegels Phinomenologie von 1807 bedeutet aber eine gravierende
Abwandlung des Fichteschen und Schellingschen Programms der idea-
listischen Geschichte des Selbstbewusstseins; diese Phinomenologie ist
— was Fichtes und Schellings entsprechende Lehren nicht sind — eine
systematische Einleitung und zugleich, Hegels Anspruch nach, Recht-
fertigung des »absoluten Wissens« oder des rein denkenden Wissens
des Geistes von sich, das in der spekulativen Logik entfaltet wird. Darin
sind, kurz gesagt, drei bedeutsame, spezifischere Verinderungen ge-
geniiber Fichte und Schelling begriindet:

Erstens: In der Phdnomenologie als dieser systematischen Ein-
leitung und Rechtfertigung des spekulativen Wissens werden nicht
Fihigkeiten und Leistungen des menschlichen Geistes als solche unter-
sucht, sondern nur, insofern sie wesentliche Weisen des Fiirwahrhal-
tens darstellen. So wird zu Beginn nicht die Sinnesempfindung selbst
als einfachste, unmittelbare Vorstellung wie bei Fichte und Schelling,
sondern die entsprechende Weise des Fiirwahrhaltens durch solche
sinnliche Empfindung, namlich die sinnliche Gewissheit im Hinblick
auf ihre Erkenntnisfahigkeit untersucht. Dasselbe gilt fiir Wahrneh-
mung, Verstand usf.; sie werden nicht als mentale Fihigkeiten und
Betitigungen des menschlichen Geistes mit ihren jeweiligen intentio-
nalen Korrelaten, sondern als Weisen des Fiirwahrhaltens mit ihrem
jeweiligen Wahren kritisch erortert.

Zweitens: In dieser Einleitungsfunktion griindet auch, dass die
Phinomenologie in der systematischen und idealgenetischen Entwick-
lung solcher Weisen des Fiirwahrhaltens ein »sich vollbringender
Skeptizismus« (GW 9, 56) ist. Eine Weise des Fiirwahrhaltens nach
der anderen wird skeptisch gepriift und als nichtig erwiesen. Das Be-
wusstsein als allgemeines Subjekt des Fiirwahrhaltens gerat dadurch

264

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

jeweils in Zweifel, und da eine Bewusstseinsgestalt iiber seine spezi-
fische Weise des Fiirwahrhaltens mit dessen intendiertem Wahren
nicht hinaussieht, gelangt es durch den Verlust seines Wahren und
seines Fiirwahrhaltens jeweils sogar in »Verzweiflung« (ebd.). So ist
der Weg der »Bildung des Bewusstseins« ein Weg der Verzweiflung.
Auch diese Konzeption findet sich nicht bei Fichte oder Schelling.

Doch ist diese von Bewusstseinsgestalt zu Bewusstseinsgestalt je-
weils erneuerte Verzweiflung nur »fiir es«, das jeweilige Bewusstsein.
»Fiir uns«, die betrachtenden Philosophen, ist dieser Entwicklungsgang
zugleich eine sinnvolle, systematische Abfolge. Diese wird konstituiert
durch die nur »fiir uns« durchsichtige »bestimmte Negation« (GW 9,
57) als systematische Verbindung der Weisen des Fiirwahrhaltens un-
tereinander. Sie besagt, dass in diesem »sich vollbringenden Skeptizis-
mus« nicht wie in historisch aufgetretenen Skeptizismen die zu be-
zweifelnden Inhalte nur als vorgefundene aufgegriffen und dann
immer in denselben »leeren Abgrund« des Nichts (ebd.) geworfen wer-
den. Vielmehr resultiert aus einer negierten, d. h. skeptisch als ungiiltig
erwiesenen Weise des Fiirwahrhaltens unter Bewahrung ihrer Grund-
bestimmungen als blof} untergeordneter Momente eine neue Weise
des Fiirwahrhaltens mit ihrem Wahren. Die bestimmte Negation hat
nach Hegels prononcierter These damit ein positives Resultat. So er-
weist sich z. B. die sinnliche Gewissheit und ihr intentionales Korrelat,
das Diese, als ungiiltig, weil ihr Wahres sich in mehrfacher Weise als
Allgemeines herausstellt. Werden nun ein bestimmtes sinnliches Die-
ses und ein Allgemeines zu einer hoheren Einheit verbunden, so ent-
stehen das Wahrnehmungsding und dessen entsprechende Weise des
Fiirwahrhaltens, die Wahrnehmung. So gewihrt die bestimmte Nega-
tion »fiir uns« Einsicht in den systematischen Zusammenhang der ide-
algenetisch dargelegten Weisen des Fiirwahrhaltens. Die bestimmte
Negation und die mit ihr verwendeten Kategorien als Grundlagen der
Bewusstseinsgestalten sind jedoch nur in der spekulativen Logik zu
rechtfertigen.

Drittens: Ein weiterer, in diesem »sich vollbringenden Skeptizis-
mus« griindender Unterschied zu Fichte und Schelling besteht darin,
dass das fiirwahrhaltende Bewusstsein innerhalb jeder Stufe oder Wei-
se des Firwahrhaltens »dialektische [...] Erfahrungen« (GW 9, 60)
macht. Dies ist spezifisch fiir die »Wissenschaft der Erfahrung des Be-
wusstseins« (GW 9, 444), wie die Phinomenologie urspriinglich hei-
en sollte. Solche »dialektische« Erfahrung besteht darin, dass das fiir-

265

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

wahrhaltende Bewusstsein in der skeptischen Priifung die Erkenntnis
gewinnt, dass sich das Gegenteil dessen, was es fiir das Wahre hilt, als
das Wahre erweist. Die sinnliche Gewissheit z. B., die das unmittelbare
sinnliche Diese fiir das Wahre hilt, muss erfahren, dass ihr Wahres
eigentlich ein Allgemeines ist. Die »dialektischen« Erfahrungen sind
Bestandteile des »sich vollbringenden Skeptizismus«, der wiederum in
der Einleitungsfunktion fundiert ist. Diese ist, wie sich wohl gezeigt
hat, der entscheidende Grund der von Fichte und Schelling abweichen-
den Gestalt der Geschichte des Selbstbewusstseins. — Hegels Phinome-
nologie von 1807 fiihrt somit idealgenetisch iiber die verschiedenen,
jeweils skeptisch als ungiiltig erwiesenen Weisen des Fiirwahrhaltens
als stufenartige Entwicklung des fiirwahrhaltenden Bewusstseins zum
reinen, letztlich standhaltenden Wissen, ndmlich zum reinen Sich-
Denken und Sich-Erkennen der Subjektivitit.

Gegen diese Varianten einer idealistischen Geschichte des Selbst-
bewusstseins bei Fichte, Schelling und Hegel ist der Vorwurf der un-
endlichen Iteration des Ich in der Selbstvorstellung oder der sog.
Zirkeleinwand stumpf. Denn in diesen Theorien wird zwar Selbst-
beziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung oder als Beziehung von Be-
wusstsein und Gegenstand in verschiedenen Arten verstanden, aber
nicht als statische, starre, symmetrische Subjekt-Objekt-Beziehung.
Der Selbstvorstellung auf welcher Stufe auch immer geht nicht wieder,
wie in jenem Vorwurf angenommen, das tdtige Ich in véllig gleicher
Bedeutung voraus. Vielmehr ist, wie man insbesondere aus Hegels
Phinomenologie entnehmen kann, sowohl das Verhaltnis des aktiven
Bewusstseins zu seinem Gegenstand, selbst wenn er bewusstseinsim-
manent ist, asymmetrisch als auch das Verhiltnis der Bewusstseinsstu-
fen untereinander; und ebenso bleibt in der Vollendung der Subjekti-
vitit am Ende der Geschichte des Selbstbewusstseins eine Asymmetrie.
Der sittliche Wille erstrebt eine erst zu verwirklichende moralische
Welt; das Genie, das sich im Kunstwerk anschaut, iibertrifft das phi-
losophierende, die Ich-Entwicklung betrachtende Subjekt; das absolute
Wissen muss allererst kategorial in der Logik entwickelt werden. So
konzipieren die Idealisten das idealgenetisch zu entwickelnde Selbst
nicht starr symmetrisch-zentriert, sondern asymmetrisch-dezentriert
und das heift: prinzipiell mit einem Uberschuss an bedeutungsreicher
Dynamik.

266

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle
2. Skizze der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle

Die Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle® verfolgt ein dhnliches Ziel
wie jene Varianten einer Geschichte des Selbstbewusstseins; sie sucht in
idealgenetischer Explikation den Stufenaufbau und die Struktur kon-
kreten Selbstbewusstseins aufzuzeigen. Die Durchfithrung erfolgt frei-
lich unabhingig von jenem Programm einer Geschichte des Selbst-
bewusstseins. Die Grundthese besagt, dass Selbstbewusstsein nicht
monolithisch zu fassen ist, sondern dass es sich in einer Pluralitit von
Selbstbewusstseinsmodellen idealiter entwickelt. Ein Selbstbewusst-
seinsmodell ist dabei eine grundlegende Weise der Selbstverstindigung
des Selbst in seiner umweltlichen oder sozialen Situation, eine als Sinn-
ganzheit entworfene Gestalt solcher Vergewisserung seiner selbst in
der eigenen Umwelt. Ein solches Selbstbewusstseinsmodell basiert phé-
nomennah auf signifikanten Erfahrungen als Ausgangspunkten fiir die
Gewinnungidealtypischer — in Max Webers Sinn — Bedeutungsschema-
ta von Selbstbeziehungsweisen. Die Explikation dieser Selbstbewusst-
seinsmodelle muss idealgenetisch erfolgen, da erstens eine realhistori-
sche Darlegung der Entwicklung von Selbstbewusstsein entschieden zu
wenig faktische Daten zur Verfiigung hitte und da zweitens und vor
allem eine derartige realhistorische Darstellung nur moglich wire un-
ter der Leitung einer schon vorausgehenden Theorie, was Selbst-
bewusstseinsmodelle und deren Zusammenhinge grundsitzlich be-
deuten, um sie dann realhistorisch aufweisen zu konnen. So ist die
Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle auch grundlegend fiir empi-
risch-anthropologische und empirisch-psychologische Untersuchun-
gen bis hin zur Interrelation von Psychologie und Gehirnphysiologie,
wie man sie insbesondere bei A. Damasio” findet.

Das erste, einfachste, noch ganz rudimentire Modell dieser Art ist
das phidnomenologische Horizontmodell. Das Selbst ist in seinen

¢ Hierzu sei der Hinweis erlaubt auf die Ausfiihrungen des Verf.s in Selbstbewusst-
seinsmodelle (s. Anm. 1), bes. 121-268 und in Fundamente der Ethik. Unzeitgemifle
typologische und subjektivititstheoretische Untersuchungen. Stuttgart-Bad Cannstatt
2005, bes. 129-185.

7 Vgl. A. R. Damasio: Ich fiihle, also bin ich. Die Entschliisselung des Bewusstseins. Aus
dem Englischen iibers. von H. Kober. Miinchen 32002; ders.: The Feeling of what Hap-
pens. Body and Emotion in the Meeting of Consciousness. New York 1999. Vgl. dazu die
erhellenden Darlegungen von T. Schlicht: »Selbstgefiihl. Damasios Stufentheorie von
Bewusstsein und Emotion«. In: Geist und Psyche (s. Anm. 2), 337-369.

267

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

Wahrnehmungen von Umweltlichem, in seinen Stimmungen oder Ge-
fithlen, sofern sie einen bestimmten umweltlichen Bedeutungsinhalt
haben, oder in seinen umweltlichen Orientierungen zwar thematisch
immer auf etwas anderes, aufler ihm Liegendes bezogen, dabei aber
nicht ginzlich selbstvergessen. Es ist darin vielmehr horizonthaft sei-
ner inne; in seinem auf andere, umweltliche Gegebenheiten gerichte-
ten Bewusstsein ist es sich am Rande oder unthematisch mit gegen-
wiirtig; oder es befindet sich selbst sozusagen im Halbschatten seines
Aufmerksamkeitslichtkegels. Auch fiir solches Horizontbewusstsein
des Selbst von sich gilt, was Husserl vom Horizontbewusstsein iiber-
haupt lehrte, ndmlich dass in allem thematisch Bewussten unthema-
tisch mitbewusste Rinder oder Horizonte latent oder halbwegs mit-
gegenwirtig sind und dass diese auch eigens ausdriicklich thematisiert
und vergegenwirtigt werden kénnen.

Diese Uberlegung fiihrt zu einem neuen Selbstbewusstseins-
modell, das der Moglichkeit nach im vorigen angelegt ist, zum Modell
thematischer Unmittelbarkeit der Selbstbeziehung. Hierin stellt sich
das Selbst ganz unmittelbar als solches vor. Dies kann in holistischer
Gestimmtheit geschehen, in der das Selbst sich in seinem umweltlichen
Dasein als ganzes grundlegend stimmungshaft, z.B. in Freude oder in
Schwermut, erschlossen ist. In solcher Grundgestimmtheit sind Selbst-
beziehung und Umweltbeziehung noch ein Ganzes. Es kann auch in
psychophysischem Selbstgefiihl geschehen, wenn ein Selbst sich als in
seinem Leibe waltendes origindr und unmittelbar thematisch fiihlt,
was eindriicklich etwa beim Schwinden der Krifte in einer Krankheit
oder dem Wiedererstarken der Krifte bei der Genesung geschieht. Hier
trennen sich bereits thematisches Selbstgefiihl und Umweltbewusst-
sein. Drittens stellt sich das Selbst thematisch unmittelbar in sinnlich-
anschaulicher oder auch in imaginativer Weise vor, z. B. im Horen der
eigenen Stimme oder in unwillkiirlich aufkommenden, nichtreflexiven
Erinnerungen an eigene frithere Erlebnisse. Hierin tritt das Selbst in
erster, noch ganz unmittelbarer Weise sich gegeniiber, ohne dass aber
eine reflexive Vergegenstindlichung erfolgt; das sinnlich-anschauliche
oder imaginative Sich-Vorstellen bleibt vielmehr einbehalten in die
Erlebnisganzheit der unmittelbaren thematischen Selbstbeziehung.

Aus diesen Bestimmungen der ersten beiden noch vorreflexiven
Selbstbewusstseinsmodelle geht hervor, dass sie keineswegs der Selbst-
beziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung folgen; denn in solcher Sub-
jekt-Objekt-Beziehung werden zwei eigenstindige, wiewohl korrela-

268

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

tive, ausdriicklich fixierte Bedeutungsinstanzen als Subjekt und Objekt
unterschieden und aufeinander bezogen. Diese Art von Selbstbezie-
hung aber findet in den erwihnten beiden vorreflexiven Selbstbewusst-
seinsmodellen nicht statt; und da der Iterations- oder Zirkelvorwurf
solche Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung grundsitzlich
voraussetzt, kann er auf diese ersten Selbstbewusstseinsmodelle gar
nicht zutreffen.

Die vorreflexiven Selbstbewusstseinsmodelle haben ihre eigene
Berechtigung innerhalb des idealgenetischen Aufbaus von Selbst-
bewusstsein. Sie schlieSen aber keineswegs komplexere, und innerlich
differenziertere Selbstbewusstseinsmodelle aus.

Die folgenden Selbstbewusstseinsmodelle setzen entwickelte
Sprache voraus. Die Sprache erweitert, konturiert und prazisiert nicht
nur Umwelterfahrungen, sondern ebenso Selbstvergegenwirtigungen.
Auf ihr basiert schon das erste komplexere Selbstbewusstseinsmodell,
dasjenige der partiellen Selbstidentifikation. Hierin schreibt ein Selbst
sich ausdriicklich eine bestimmte Eigenschaft zu, z.B. wenn es sagt:
»Ich bin Bergsteiger«. Voraussetzung dafiir sind mehrfache Synthesen.
So miissen Bergsteigererlebnisse als in den Erlebnisstrom diskontinu-
ierlich eingelagerte ausgewihlt und eigens synthetisiert werden; darin
sind schon einfachere Selbstbeziehungserlebnisse von psychophysi-
schem Selbstgefiihl enthalten. Das Selbst muss sich in diesen diskon-
tinuierlichen Erlebnissen durch identifikatorische Synthesis als eines
und dasselbe wissen, sich aber inhaltlich mit einer bestimmten, es par-
tiell betreffenden Eigenschaft identifizieren. Solche Selbstzuschrei-
bung einer Eigenschaft wird schlieflich synthetisch-intersubjektiv
mitkonstituiert. Auch dieses Selbstbewusstseinsmodell ist nicht nach
dem Modell der Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung, schon
gar nicht der symmetrischen Subjekt-Objekt-Beziehung gedacht.

Es bildet in der Regel die Grundlage fiir das Reflexionsmodell, das
aus ihm entwickelt werden kann, z.B. durch die Aussage: »Ich weif3,
dass ich Bergsteiger bin«, oder: »Ich erinnere mich, dass ich einmal
Barockkenner war«. In solcher reflexiven Selbstaussage werden bereits
ausdriicklich zwei unterschiedliche Selbstbeziehungen miteinander
verbunden. Im gegenwirtigen oder sich erinnernden Wissen von sich
ist das Selbst seiner inne; damit wird die partielle Selbstidentifikation
verbunden zu einer neuen, komplexeren, reflexiven Selbstgewissheit.
Diese komplexere Selbstbeziehung als Synthesis zweier schon vor-
liegender Selbstbeziehungen folgt — entgegen vielfiltig gedufSerter

269

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

Auffassung — ersichtlich nicht dem simplen und starren Schema sym-
metrischer Subjekt-Objekt-Beziehung und erliegt daher nicht dem Ite-
rations- oder Zirkeleinwand.

Im Modell der partiellen Selbstidentifikation und im Reflexions-
modell werden dem Selbst nur einzelne Eigenschaften zugeschrieben.
Darin ist der Moglichkeit nach das Zuschreiben weiterer, insbesondere
fiir es wesentlicher Eigenschaften enthalten. Schreibt es sich diese,
niamlich grundlegende Personlichkeitseigenschaften wie praktische
Freiheit, ferner Charakterziige wie z. B. Besonnenheit und sodann sein
Selbstverstindnis prigende Kulturkreiseigenschaften zu in einer re-
flektierten, holistischen Synthesis, die auch die Synthesisweisen vo-
rangehender Modelle enthilt, so erfasst es sich nach dem noch kom-
plexeren epistemischen Intentionalititsmodell. Dies Modell liegt der
Gewinnung eines Personlichkeitsbildes von sich zugrunde; literarisch
wird es z.B. in der Autobiographie realisiert. Hier erinnert sich das
gegenwirtige Selbst, ist darin seiner selbst inne; und es vergegenwir-
tigt sich frithere Erlebnisse sowie die Ausbildung wesentlicher Eigen-
schaften, die je schon frithere Selbstvergewisserungen enthalten. So
wird hiermit eine hochkomplexe Gesamtselbstbeziehung von verschie-
denartigen, schon vorliegenden Selbstbeziehungen eigens konstituiert.
Dies ist eine besondere intellektuelle Leistung.

Auf der Grundlage der Ausbildung eines Personlichkeitsbildes
wird es moglich und ist darin latent schon angelegt, dass das Selbst
einen Lebensplan oder ein Lebensziel fiir sich — natiirlich immer im
umweltlichen und sozialen Kontext — entwickelt. Dies wird begriffen
in dem noch komplexeren Selbstbewusstseinsmodell der voluntativen
Selbstbestimmung. Das entwerfende Selbst ist dabei willentlich stre-
bend auf seine Zukunft ausgerichtet, namlich wie es in Kenntnis seiner
Personlichkeit und ihres Umfeldes wesentlich sein will. Die voluntative
ist die hochstkomplexe Gesamtselbstbeziehung, die in einer eigenen,
aktiven Leistung das augenblickliche Seiner-inne-Sein des entwerfen-
den Selbst, die Selbstvorstellungen der durch Erinnerungen vergegen-
wirtigten eigenen Personlichkeit und die Selbstbeziehungen des Sich-
Befindens in dem angestrebten zukiinftigen Zustand des Selbst, zu
einer differenzierten Einheit und Ganzheit des Selbst allererst verbin-
det. — Diesen komplexen Selbstbeziehungen liegen jeweils einfache
Weisen des unmittelbaren Seiner-inne-Seins zugrunde. Auch diese
komplexen Selbstbeziehungen, ja Gesamtselbstbeziehungen als syn-
thetische Relationen mehrerer einfacherer Selbstbeziehungen folgen

270

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

offenkundig nicht dem simplen, starren Modell der Selbstbeziehung
als Subjekt-Objekt-Beziehung und erst recht nicht der symmetrischen
Subjekt-Objekt-Beziehung; sie werden daher auch nicht vom Iterati-
ons- oder Zirkeleinwand getroffen.

So zeigt sich, dass Selbstbewusstsein sich innerhalb dieses ideal-
genetischen Stufengangs in seinen Bedeutungsmomenten entwickelt,
und zwar geméf3 einem grundlegenden, es als solches betreffenden
Konstitutions- und Entwicklungsmodell. Die Bedeutung von Selbst-
bewusstsein ist nicht statisch, sondern generiert und konstituiert sich
allererst in diesen Modellen. Der methodische Durchgang durch diese
Modelle weist somit zugleich eine Sinnzunahme von Selbstbewusst-
sein auf.

3. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Geschichte des
Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodellen

Die Gemeinsamkeiten zwischen den idealistischen Theorien zur Ge-
schichte des Selbstbewusstseins und der Theorie der Selbstbewusst-
seinsmodelle sind allgemeiner, auch grundlegender Art: Es handelt sich
jeweils um eine Theorie konkreter Subjektivitit. Diese Subjektivitit
wird idealgenetisch in verschiedenen Stufen entwickelt; und von Stufe
zu Stufe, von Bewusstseinsgestalt zu Bewusstseinsgestalt oder von
Modell zu Modell des Selbstbewusstseins reichert sich das erdrterte
Selbst mit Bestimmungen der Subjektivitit an, bis es die erfiillte oder
die komplexeste Bestimmung seiner selbst erreicht hat. Angetrieben
wird diese idealgenetische Entwicklung des betrachteten Selbst von
Stufe zu Stufe durch dessen jeweils tiberschieflende Dynamik.

Es gibt jedoch auch gravierende Unterschiede. Erstens ist die
Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle keine systematische Entwick-
lung der Vermdgen und Leistungen des menschlichen Geistes. Sie ex-
pliziert vielmehr thematisch die verschiedenen skalaartig aufeinander
aufbauenden Selbstverstindnis- und Selbstbeziehungsweisen des be-
trachteten Subjekts als solche. Sie legt, da sie auch nicht das Programm
einer Einleitung in eine spekulative Logik verfolgt, ebenso wenig Wei-
sen des Fiirwahrhaltens auf den unterschiedlichen Stufen dar. Es geht
vielmehr um die internen mentalen Aktivititen selbst, die die Selbst-
bewusstseinsstrukturen und -bestimmungen konstituieren, sowie um
deren Zusammenhinge; dabei miissen Faktizititen des Daseins des

271

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

Selbst in seiner Umwelt und sozialen Welt mit berticksichtigt werden.
Selbstbewusstsein aber ist offensichtlich dasjenige, wodurch sich
menschliche geistige Titigkeit vor andersartigen lebendigen Aktivita-
ten auszeichnet. Natiirlich werden hierbei auch Vermégen und Leis-
tungen des menschlichen Geistes erortert, allerdings nur, insofern sie
zur Konstitution von Selbstbewusstseinsmodellen beitragen.

Der zweite Unterschied zwischen den Theorien der Geschichte des
Selbstbewusstseins und der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle be-
steht darin, dass jene idealistischen Theorien implizit jeweils einem
teleologisch determinierenden Prinzip folgen, dem Ideal und letzten
Zweck erfiillter Selbstbeziehung; und dies soll als Erfiillung und Voll-
endung von Subjektivitit den notwendigen, gesetzmifligen Zusam-
menhang der Stufen des Selbst untereinander garantieren. Die Theorie
der Selbstbewusstseinsmodelle folgt nicht einem solchen streng not-
wendige Zusammenhinge ermoglichenden Prinzip. Sie entwickelt
vielmehr jeweils auf neuer, héherer Stufe, was zuvor schon der Mog-
lichkeit nach oder latent angelegt war. In der Realisierung solcher Mo-
delle kann es aber durchaus vorkommen, dass in Krisen, durch Krank-
heiten oder auch durch personliche Verfehlung insbesondere hohere
Stufen von einzelnen Personen nicht verwirklicht werden. Dies weist
darauf hin, dass auch der idealgenetische Selbstkonstitutionsweg des
Selbstbewusstseins offener zu konzipieren ist. Hier legt sich ein Ver-
gleich mit geschichtlicher Sprachentwicklung nahe; sie erfolgt sinn-
haft-differenzierend, wohl auch formal zweckmaflig in Kantischer Be-
deutung und erreicht stufenweise hohere Komplexitit, jedoch ohne
notwendig determinierende Steuerung durch ein dirigierendes Prinzip.

Daraus ergibt sich ein dritter Unterschied zwischen den zu ver-
gleichenden Theorien. Die Lehre von den Selbstbewusstseinsmodellen
nimmt methodisch die idealgenetische Explikation der Selbstverstind-
nis- und Selbstbeziehungsweisen nicht durch Konstruktion vor, wie es
der Tendenz nach in Fichtes, deutlicher aber in Schellings Theorie der
Geschichte des Selbstbewusstseins geschieht. Sie liefert also keine
Konstruktion von Fihigkeiten, Leistungen und Selbstbeziehungswei-
sen etwa aufgrund von begrifflich erfasster, in der Regel partieller Ver-
einigung von entgegengesetzt strebenden Tatigkeiten, wozu nachfol-
gend Bestitigung in der Erfahrung gesucht wird. Sie legt auch keine
dialektischen Prozesse innerhalb einer Stufe und keine bestimmten,
spekulativ begriindeten Negationen mit positivem Resultat dar wie
Hegel. Thr Verhiltnis zur Erfahrung oder Empirie ist vielmehr grund-

272

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

sdtzlich ein anderes. Sie nimmt, wie skizziert, ihren Ausgang von sig-
nifikanten Basiserfahrungen; aus diesen werden nicht abstrakte Merk-
male als blofle, einseitige Teilvorstellungen ausgesondert, sondern
idealisierend und idealtypisch von Zufilligkeiten gereinigte Ganz-
heitsvorstellungen von Selbstbewusstseinsmodellen gewonnen. Diese
wiederum konnen philosophisch grundlegend fiir lebensweltliches
Erfahrungswissen, aber auch fiir Erkenntnisse der empirischen An-
thropologie und Psychologie und schliefSlich fiir die psychologischen
Pendants der Gehirnforschung sein, wie sie speziell A. Damasio her-
vorhebt.?

Ferner wird viertens in der Theorie der Selbstbewusstseinsmodel-
le nicht wie insbesondere in Schellings transzendentalem Idealismus
oder in Hegels Phinomenologie ein Absolutes als konstitutiver Bedeu-
tungsbestandteil der vollendeten Subjektivitidt und damit des den Ent-
wicklungsgang determinierenden teleologischen Prinzips angesetzt.
Dies bedeutet nicht, dass nicht hohere Sinnsynthesen aufgestellt wer-
den konnen, welche iiber Selbstbewusstseinsmodelle und Selbstver-
gewisserungen konkreter endlicher Subjekte hinausfiithren, die dabei
freilich fundierend erhalten bleiben; nur neue und hohere Selbst-
bewusstseinsmodelle stellen sie nicht dar.

SchlieBllich folgt fiinftens die Theorie der Selbstbewusstseins-
modelle nicht dem starren und simplen Modell der Selbstbeziehung
als Subjekt-Objekt-Beziehung. Ein solches Modellkonzept findet sich
zwar in den idealistischen Lehren zur Geschichte des Selbstbewusst-
seins; aber diese Beziehung wird dort bereits dynamisiert und differen-
ziert und von der Verengung auf symmetrische Subjekt-Objekt-Bezie-
hung befreit. In der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle wird das
Modell der Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziechung dagegen
als Leitmotiv, ja auch nur als urspriingliches Selbstbewusstseinsmodell
verabschiedet. Diese Theorie entfaltet idealgenetisch vielmehr den
ganzen inhaltlichen Reichtum der Selbstverstindnis- und Selbstbezie-
hungsweisen, in denen ein konkretes Selbst sich urspriinglich konsti-
tuiert, begreift und ein gelingendes Dasein in seiner Umwelt und so-
zialen Welt zu fithren weif3. — So zeigt in Analogie zu den idealistischen
Lehren tiber die Geschichte des Selbstbewusstseins, aber zugleich auf
der Grundlage neuer Erfahrungen und in einem begrifflich und metho-
disch andersartigen, inhaltsreicheren Entwicklungsgang die Theorie

8 S.0. Anm. 7.

273

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Diising

der Selbstbewusstseinsmodelle die Skala der Grundcharakteristika des
menschlichen Geistes gerade als endlicher, konkreter, selbstbeziiglicher

Subjektivitit auf.

274

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.


https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitat in Tugendhats
formaler Semantik

Smail Rapic (Kéln)

1. Tugendhats Standortbestimmung der sprachanalytischen
Philosophie

Tugendhat vertritt in seinen Vorlesungen zur Einfiihrung in die
sprachanalytische Philosophie die These, dass die Sprachanalyse das
methodische Fundament der Philosophie im Ganzen bilden miisse.! Er
rechtfertigt diesen Anspruch durch eine kritische Abgrenzung der
sprachanalytischen Philosophie von der antiken Ontologie auf der
einen Seite und der neuzeitlichen Subjektivitdtsphilosophie auf der an-
deren. Als paradigmatische Gestalt der Ontologie fithrt Tugendhat die
aristotelische »Erste Philosophie« an, die »das Seiende als Seiendes be-
trachtet« (Met. 1003 a 21-22). Tugendhat vermisst in der antiken On-
tologie ein »Reflexionsfundament« (46): Sie trifft Aussagen iiber das
Seiende im Ganzen, ohne »die Art und Weise unserer Bezugnahme auf
die Gegenstinde« zu problematisieren. (39) Tugendhat konkretisiert
diesen Vorwurf anhand Aristoteles” Bestimmung der Wahrheit (Met.
1011 b 26-27), welche er folgendermaflen wiedergibt: »zu sagen, dass,
was der Fall ist, nicht der Fall ist, oder dass, was nicht der Fall ist, der
Fall ist, ist falsch; aber dass das, was der Fall ist, der Fall ist und das, was
nicht der Fall ist, nicht der Fall ist, ist wahr.« (249) Dass eine Aussage
genau dann wahr ist, wenn der Sachverhalt, auf den sie sich bezieht,
tatsichlich besteht, ist unbestreitbar; dieser unhintergehbare Aspekt
im Begriff der Wahrheit wird jedoch von Aristoteles — so Tugendhat —
inaddquat gefasst. (250f.) Tugendhat wertet dessen Bestimmung der
Wahrheit als Beleg dafiir, dass gemifs der Ontologie unser Verstindnis
des Wortes »wahre, d.h. der wahr/falsch-Differenz von Aussagen, in

! E. Tugendhat: Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytische Philosophie.
Frankfurt a. M. 1976, 46 ff., 103.— Zitate aus diesem Band werden im Folgenden durch
einfache arabische Ziffern nachgewiesen.

275

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

der Erkenntnis der »Wirklichkeit« von Sachverhalten fundiert ist.
(ebd.) Tugendhat macht demgegeniiber geltend, dass wir nur vermit-
tels sprachlicher Aussagen »erklaren« kénnen, was unter der Wirklich-
keit von Sachverhalten zu verstehen ist, so dass unsere Auffassung der
Wirklichkeit in unserem Verstindnis des Wahrheitsanspruchs von
Aussagen griindet. (251)

Die aristotelische Bestimmung der Wahrheit gibt Anlass zu der
Riickfrage, ob den sprachlichen Allgemeinbegriffen, mittels derer wir
Aussagesitze formulieren, Bestimmungen der Gegenstinde selbst ent-
sprechen. Diese Frage wurde erst durch den spétmittelalterlichen No-
minalismus virulent. (184 ff.) Fiir die Reflexion, die Tugendhat in der
antiken Ontologie vermisst, spielt somit die Frage nach dem Status
sprachlicher Allgemeinbegriffe, d. h. von Pridikaten, eine zentrale Rol-
le (s.u. Abschnitt 4.2.).

Tugendhat ersetzt die aristotelische Frage nach den Grundbestim-
mungen des Seienden als solchen durch die nach den Grundstrukturen
unserer sprachlichen Bezugnahme auf Gegenstinde. Hierin besteht das
zentrale Thema der formalen Semantik, die die Funktion sprachlicher
Ausdriicke in Satzzusammenhingen untersucht. (551.)

Den Vorwurf, der tradierten Ontologie fehle ein zureichendes
»Reflexionsfundament«, hat bereits die neuzeitliche Subjektivitits-
bzw. Bewusstseinsphilosophie erhoben. Sie ist der eigentliche Gegner,
gegen den Tugendhat den Anspruch seiner formalen Semantik vertei-
digen muss. (79) Geméif$ dem bewusstseinsphilosophischen Ansatz sind
jedem Subjekt nur seine eigenen » Vorstellungen« (d. h. Wahrnehmun-
gen, Gedanken, Phantasiebilder usw.) unmittelbar gegeben, so dass wir
uns nur vermittels unserer Vorstellungen auf Gegenstinde beziehen
konnen. (80f., 86) Tugendhat erkldrt — im Anschluss an den spiten
Wittgenstein — den subjektivititsphilosophischen Grundbegriff der
»Vorstellung« zu einem »Pseudobegriff« (286; s.u. Abschnitt 2.).

Der Rekurs auf mentale Entititen, d.h. »Vorstellungenc, ist je-
doch — wie im folgenden gezeigt werden soll — auch innerhalb der Be-
deutungstheorie Tugendhats unverzichtbar. In seiner Analyse unserer
sprachlichen Bezugnahme auf raum-zeitliche Einzeldinge tritt eine Lii-
cke auf, die nur geschlossen werden kann, wenn die Rede von >meinen
Vorstellungen< im Rahmen einer grundsatzlichen Revision seiner Be-
deutungstheorie sprachanalytisch rekonstruiert wird (s.u. Ab-
schnitt 6.).

Peter Rohs bringt in seinem Aufsatz »Sprachanalytische oder

276

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?« mehrere Einwinde
gegen Tugendhats bedeutungstheoretischen Ansatz vor, die nach seiner
Uberzeugung dazu zwingen, diesen durch einen transzendentalphiloso-
phischen zu ersetzen.? Demgegentiber soll im folgenden dafiir argu-
mentiert werden, dass Rohs’ Einwinde zwar zu einer tiefgreifenden
Modifikation, aber nicht zur prinzipiellen Ablehnung von Tugendhats
bedeutungstheoretischem Ansatz notigen und dass aus einem revidier-
ten Tugendhatschen Ansatz das Programm einer Vermittlung von
Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie entwickelt werden kann.

Zunichst sollen die Kritikpunkte umrissen werden, die Tugendhat
und der spite Wittgenstein gegen den Begriff der »Vorstellung« vor-
bringen (Abschnitt 2.). Anschliefend soll Tugendhats bedeutungstheo-
retischer Ansatz skizziert werden (Abschnitt 3.1.), gegen den Rohs
fundamentale Einwinde erhebt (Abschnitt 3.2.). Aus diesen Einwin-
den ergibt sich eine systematische Perspektive fiir die Interpretation
von Tugendhats Detailanalysen (Abschnitt 4.). Mit den Schwierigkei-
ten, die hierbei zutage treten, ldsst sich das Programm einer Vermitt-
lung von Tugendhats sprachanalytischem Ansatz mit einer transzen-
dentalen Subjektivititstheorie motivieren (Abschnitte 5.-6.).

2. Die Kritik Tugendhats und des spaten Wittgenstein am
bewusstseinsphilosophischen Ansatz

2.1. Tugendhats Kritik an Husserls Begriff der Intentionalitit

Tugendhat hilt dem bewusstseinsphilosophischen Ansatz entgegen:
»Gegenstinde stellen wir nicht vor, Gegenstinde meinen wir.« (88) Er
begriindet seinen Standpunkt in den Vorlesungen zur Einfiihrung in
die sprachanalytische Philosophie in zwei Schritten, wobei er exempla-
risch auf Husserls Begriff der »Intentionalitit« eingeht. (94 ff., 358 ff.)
Im ersten Teil der Vorlesungen wendet er gegen Husserls Auffassung,
der >intentionale« Bezug unseres Bewusstseins auf vorgestellte Gegen-
stinde sei ein evidentes und unhintergehbares Phinomen,’ ein, dass

2 P. Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«
In: Philosophisches Jahrbuch 86 (1979), 16—41, hier 17 ff.

3 »In der Wahrnehmung wird etwas wahrgenommen, in der Bildvorstellung etwas bild-
lich vorgestellt, in der Aussage etwas ausgesagt, in der Liebe etwas geliebt, im Hasse

277

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

jedes Gegenstandsbewusstsein in einem Satzverstindnis fundiert sei.
(100ff.) Tugendhat fiihrt als zentrales Argument fiir diese These an,
dass jede prima facie unmittelbare Bezugnahme auf Gegenstinde ein
Bewusstsein von Sachverhalten einschliefSt — was er auf die Formel
bringt: »alle nichtpropositionalen Bewusstseinsweisen implizieren pro-
positionale« (100). Sind wir von der realen Existenz eines vorgestellten
Gegenstandes tiberzeugt, schliefit die Bezugnahme auf ihn eine Exis-
tenzunterstellung und damit das Bewusstsein eines Sachverhalts ein;
Phantasiebilder, bei denen eine solche Existenzannahme fehlt, lassen
sich unter die propositionalen Bewusstseinsweisen insofern subsumie-
ren, als wir auch phantasierten Gegenstinden bestimmte Eigenschaf-
ten zusprechen; so vergegenwirtigen wir uns etwa bei der Vorstellung
eines Einhorns den Sachverhalt, dass es sein Horn auf der Stirn und
nicht auf dem Riicken oder Unterleib trigt. (100ff.) Aus dem pro-
positionalen Charakter aller prima facie nichtpropositionalen Bewusst-
seinsweisen darf allerdings nicht — wie es bei Tugendhat geschieht —
unmittelbar der Schluss gezogen werden, dass jedes Gegenstands-
bewusstsein in einem Satzverstindnis fundiert ist: Es ist denkbar, dass
bestimmte Satzstrukturen im propositionalen Charakter unseres Ge-
genstandsbewusstseins verwurzelt sind.

Dass es sich tatsiachlich so verhilt, soll in Abschnitt 6. anhand
einer Metakritik der — im Hauptteil der Vorlesungen zur Einfiihrung
in die sprachanalytische Philosophie vorgetragenen — Kritik Tugend-
hats an Husserls These gezeigt werden, dass sich der Bezug unserer
Wahrnehmungen auf riumliche Dinge einer — mit Tugendhat zu spre-
chen — »geregelten Synthesis von schlichten Gegebenheitsweisen«
eines Dinges verdankt, die unterschiedlichen »perzeptiven Perspekti-
ven« des wahrnehmenden Subjekts zugeordnet sind; diese »Gegeben-
heitsweisen« haben nach Husserl den Charakter von » Vorstellungen«
(359).* Solche Wahrnehmungsanalysen sind nach Tugendhat fiir die
Rekonstruktion unserer — sprachlich vermittelten — intersubjektiven

etwas gehasst, im Begehren etwas begehrt usw.« (E. Husserl: Logische Untersuchungen.
II. Band. Hrsg. von U. Panzer (Husserliana XIX/1). Den Haag/Boston/Lancaster 1984,
380).

4+ Réumliche Dinge sind uns immer nur in bestimmten Aspekten anschaulich gegeben,
so dass wir eine Vielfalt von Einzelwahrnehmungen (z.B. den Anblick der Fassade und
der Innenrdume eines Hauses) durchlaufen miissen, um uns auf sie als ganze beziehen
zu konnen. Vgl. Husserl: Ding und Raum. Vorlesungen 1907. Hrsg. von U. Claesges
(Husserliana XVI). Den Haag 1973, 49 ff.

278

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

Bezugnahme auf Erfahrungsgegenstinde irrelevant: Die »mannigfalti-
gen Gegebenheitsweisen des Gegenstandes, die Husserl ins Auge
fasst«, beriihren nach Tugendhats Auffassung nicht die Relation der
»singuldren Termini«, mit denen wir uns sprachlich auf Einzeldinge
beziehen, zum jeweiligen Gegenstand. (361f.) Tugendhat macht dies
daran fest, dass solchen Gegebenheitsweisen keine »Vielzahl von sin-
guliren Termini«, »die irgendwie alle denselben Gegenstand bezeich-
nen«, zugeordnet sei. (362) Da es ein konstitutives Moment unseres
Begriffs raumlicher Dinge ist, dass sie intersubjektiv zuginglich sind,
betreffen Husserls Wahrnehmungsanalysen nach Tugendhat demnach
nicht »den rdumlichen Gegenstand als solchen«, namlich »als Subjekt
moglicher wahrer Pradikationen«. (361) Diese These soll im vorliegen-
den Beitrag entkriftet werden (s.u. Abschnitt 6.).

2.2. Die Kritik des spiten Wittgenstein am Vorstellungsbegriff

Zur Stiitzung seiner Behauptung, dass der subjektivititsphilosophische
Grundbegriff der »Vorstellung« ein »Unding« sei (87), greift Tugend-
hat in Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung auf die Auseinander-
setzung des spiten Wittgenstein mit dem »Solipsisten« zuriick.> Der
bewusstseinsphilosophische Ansatz lasst sich als smethodischer Solip-
sismus< kennzeichnen, da die »Vorstellungen« eines Subjekts ihm al-
lein unmittelbar gegeben bzw. als sie selbst zugénglich sind. Die »Klas-
se von Zustidnden« (80), die die Subjektivititsphilosophie unter den
Begriff der »Vorstellung« subsumiert, hat demzufolge einen »pri-
vaten« Charakter (PU §243).

Das Erlernen »unserer allgemeinen, nicht mir allein verstdnd-
lichen Sprache« (PU §261) setzt voraus, dass die >Lehrendenc tiberprii-
fen konnen, ob der Lernende einen Ausdruck richtig verstanden hat.
Dies gilt auch fiir diejenigen Worter, die sich auf unsere »inneren Er-
lebnisse« (PU §243) beziehen. Wittgenstein zieht hieraus den Schluss,
ein »innerer Vorgang« bediirfe »duflerer Kriterien«, um in sprach-

5 Tugendhat: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Frankfurt a.M. 1979, 91ff;
vgl. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen. In: L. Wittgenstein: Schriften 1.
Frankfurt a. M. 1960 (im Folgenden unter Angabe der Paragraphennummer zitiert als:
PU), §§243-315; Das blaue Buch. In: Wittgenstein: Schriften 5. Frankfurt a. M. 1970,
40£f.; »Wittgenstein’s Notes for Lectures on >Private Experience< and >Sense Datac. In:
Philosophical Review 77 (1968), 271-320.

279

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

lichen Verstindigungsprozessen thematisiert werden zu kénnen. (PU
§580) Wittgenstein erldutert dies am Beispiel des Schmerzes: Fanden
bestimmte Korperempfindungen nicht in charakteristischen Verhal-
tensreaktionen ihren natiirlichen Ausdruck, kénnte man einem Kind
nicht den Gebrauch von Wértern wie Kopfschmerzen, Zahnschmerzen
usw. beibringen — da die Erwachsenen den Erwerb der betreffenden
Ausdriicke nicht durch die Kritik und Korrektur eventueller Missver-
stindnisse anleiten kénnten. (PU §257)

In den Philosophischen Untersuchungen werden die Begriffe »Be-
deutung« und »Gebrauch« weitgehend synonym verwendet. (PU §30,
vgl. §43) GemifS dem gebrauchstheoretischen Ansatz des spaten Witt-
genstein versteht derjenige einen sprachlichen Ausdruck richtig, der
ihn in Situationen verwendet, deren intersubjektiv feststellbare Be-
schaffenheit derjenigen der Lernsituationen dhnelt, in denen ihm seine
Bedeutung anhand von Beispielfillen veranschaulicht worden ist. In
diesem Sinne heif3t es in den Philosophischen Untersuchungen: »Ich
kann Schmerzen vorfiihren, wie ich Rot vorfiithre, und wie ich Gerade
und Krumm und Baum und Stein vorfithre.« (§313) Schmerzen wer-
den durch ein — mit Wittgenstein zu sprechen — »Schmerzbenehmen«
vorgefiihrt (PU §244), d. h. durch charakteristische gestische und laut-
liche SchmerziuBerungen, »Rot«, »Gerade«, »Baum« usw. vermittels
deiktischer Hinweis auf passende Gegenstinde in intersubjektiv zu-
ginglichen Wahrnehmungssituationen,

Wittgensteins Begriff des »Sprachspiels« bringt die Verankerung
sprachlicher Bedeutungen in unserer gemeinsamen Lebenspraxis zum
Ausdruck. (PU §7) Der Begriff >subjektiver Vorstellungen«< gehort — so
Wittgenstein — »iiberhaupt nicht zum Sprachspiel« (PU §293), da er
den »privaten« Aspekt unserer »Erlebnisse« isoliere, welcher aus der
Kommunikation herausfalle. (vgl. PU §293) In diesem Sinne wird er
von Tugendhat als »Pseudobegriff« charakterisiert. (286)

3. Tugendhats bedeutungstheoretischer Ansatz

3.1. Tugendhats Programm einer Vermittlung der Gebrauchstheorie
mit der Verifikationsthorie der Bedeutung

Tugendhat weist in den Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachana-
lytische Philosophie darauf hin, dass die Gebrauchstheorie der Bedeu-

280

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

tung eine begrenzte Reichweite hat. (212 ff.) Thre Grundthese, dass der-
jenige sprachliche Ausdriicke richtig versteht, der sie unter den passen-
den »Umstinden« verwendet (PU §117), d.h. in Situationen, die den
Lernsituationen &hneln, in denen ihre Bedeutung >vorgefiihrt« wurde,
ist nur in Bezug auf Auflerungen mit expressivem oder appellativem
Duktus (wie z.B. »Ich habe Hunger«, »Sei vorsichtig!« usw.) sowie
subjektlose Sdtze iiber Sinneswahrnehmungen (wie »Dies ist rot«, »Es
ist kalt« etc.) plausibel. Fiir den Grof3teil der Aussagesitze lassen sich
jedoch keine spezifischen Verwendungssituationen ausmachen. So
kann etwa der Satz: »Das Heidelberger Rathaus brennt« in véllig un-
terschiedlichen Kontexten geduflert werden: Im Munde eines Nach-
richtensprechers hat er den Status einer reinen Tatsachenfeststellung,
im Hauptquartier der Heidelberger Feuerwehr nimmt er den Charakter
eines Alarmrufs an, im Fall einer vorsitzlichen Brandstiftung kann er
als »Erfolgsmeldung« kolportiert werden (221, 225).

Nach Tugendhat lasst sich das Defizit des gebrauchstheoretischen
Ansatzes beheben, indem man ihn mit der — bei Frege vorgebildeten —
bedeutungstheoretischen Grundthese von Wittgensteins Tractatus lo-
gico-philosophicus »in bestimmter Weise verbindet« (135): »Einen
Satz verstehen, heifdt, wissen was der Fall ist, wenn er wahr ist.«¢ Die
These, dass derjenige einen Behauptungssatz versteht, der weif3, »unter
welchen Bedingungen er wahr bzw. falsch ist«, der also dessen »Wahr-
heitsbedingungen« kennt (135, 256; vgl. Tract. 4.431), wird von Tu-
gendhat dahingehend reformuliert, dass man eine Aussage »genau
dann versteht, wenn man weif3, wie sie zu verifizieren ist, und d.h.,
wenn man ihre Verifikationsregel kennt«; er fiigt hinzu, dass diese
stets in einen »Regel- und Handlungszusammenhang« eingebettet ist,
den er als ein »Ausweisungsspiel« kennzeichnet. (258 ff.) Tugendhat
setzt diesen Terminus zum Begriff des »Sprachspiels« in Wittgensteins
Philosophischen Untersuchungen in Beziehung (253).

Bevor auf Tugendhats Programm einer Synthese der Gebrauchs-
theorie der Bedeutung mit dem sverifikationistischen< Ansatz des
Tractatus naher eingegangen wird, sollen zwei fundamentale Einwinde
erdrtert werden, die Rohs gegen die These erhoben hat, dass das Ver-
standnis eines Behauptungssatzes auf der Kenntnis seiner Verifikati-
onsregel beruht.

¢ Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, in: Wittgenstein: Schriften 1 (im Fol-
genden unter Angabe der Satznummer zitiert als: Tract.), Satz 4.204.

281

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

3.2. Rohs’ Einwdnde gegen Tugendhats Begriff der
»Verifikationsregel«

Rohs’ erster Einwand besagt, dass es bei zahlreichen verstindlich
formulierten Behauptungssitzen »schwierig« sei, Verifikationsregeln
anzugeben, so etwa bei »kulinarische[n] Geschmacksurteile[n], dsthe-
tische[n] und moralische[n] Werturteile[n], Aussagen von Metaphysi-
kern, Mystikern, Frommen usw.«” Nach Rohs steht Tugendhat vor
dem Dilemma, den Begriff der »Verifikationsregel« entweder so weit
fassen zu miissen, »dass auch Schonheitssinn, moralisches Fiihlen,
mystisches Erleben, vielleicht gar innere Stimmen und dergleichen un-
ter Verifizieren fallen« — womit dieser Begriff wertlos wiirde —, oder
ihn auf den »Bereich ausweisbarer Erfahrung« einzugrenzen, inner-
halb dessen »die Méglichkeit einer intersubjektiv iiberpriifbaren Ent-
scheidung tiber Wahrheitswerte besteht«, woraus sich wiederum die
abwegige Konsequenz ergibe, dass alle Aussagen, die nicht in diesem
strengen Sinne empirisch verifizierbar sind, fiir schlichtweg unver-
standlich erkldrt werden miissen.®

Die zweite der von Rohs genannten Alternativen scheidet von
vornherein aus. Tugendhat hebt selber die »innere Widerspriichlich-
keit« der vom frithen Wittgenstein und im Wiener Kreis vertretenen
These hervor, dass alle Sitze, die weder zur Mathematik und Logik
noch zur Naturwissenschaft gehoren, sinnlos sind — woraus folgt, dass
das Pradikat »unsinnig« auch auf diese These zutrifft (vgl. Tract. 6.54).°
In seinen Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Phi-
losophie behandelt Tugendhat die Begriffe »Verifikation«, » Auswei-
sung« und »Rechtfertigung« als Synonyma; er wendet sie nicht nur
auf den Gesamtbereich theoretischer, sondern auch auf praktische Aus-
sagen an. (115ff.,, 258) Die »Ausweisung praktischer Aussagen« ge-
lingt, wenn sich nachweisen lasst, dass bestimmte Handlungsalternati-
ven »aus objektiven Griinden vorzuziehen« sind. (114, 117) Rohs hilt
dem die »Auffassung mancher Philosophen« entgegen, dass er fiir
praktische Sitze (der Form »es ist gut, dass p«) »kein intersubjektives

7 Rohs »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?« (s.
Anm. 2), 22.

§ Ebd. 22f.

9 Tugendhat: »Tarskis semantische Definition der Wahrheit und ihre Stellung inner-
halb der Geschichte des Wahrheitsproblems im logischen Positivismus«. In: Philosophi-
sche Rundschau 8 (1960), 131-159, hier 143 ff.

282

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

Entscheidungsverfahren gibt«.1® Hiermit ist die Rede von der »Aus-
weisung praktischer Aussagen« jedoch nicht ad absurdum gefiihrt;
Rohs macht lediglich darauf aufmerksam, dass Tugendhat die Moglich-
keit ethischer Letztbegriindung voraussetzen muss — was er in den Vor-
lesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie explizit
tut. 1!

Auch die iibrigen der von Rohs angefiihrten Satzklassen stellen
Tugendhat vor keine unlésbaren Probleme. Ein Kunstwerk kann mit
dem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit als »gelungen« oder »misslun-
gen« bewertet werden, indem man ermittelt, ob die dsthetischen Prin-
zipien, von denen sich sein Urheber leiten lief3, darin konsequent oder
inaddquat umgesetzt wurden. Kulinarische Geschmacksurteile lassen
sich miihelos verifizieren — da man anhand von Verhaltenskriterien
feststellen kann, ob ein Gericht dem herrschenden Geschmack bzw.
den Vorlieben bestimmter Individuen entspricht. Der Einwand, dass
Aussagen von »Metaphysikern« und »Frommenc« tiber jenseitige Enti-
taten zwar verstindlich sind, aber nicht verifizierbar seien, ist bereits
von Moritz Schlick mittels der Devise: »Wait until you die!« zuriick-
gewiesen worden.!?

Rohs’ zweiter Einwand gegen Tugendhats These: »Einen asserto-
rischen Satz versteht man, wenn man weif3, welches seine Verifikati-
onsregeln sind« (265), ist dagegen von weitreichender Bedeutung. Falls
der Inhalt einer Verifikationsregel nur mittels sprachlicher Aussagen
bestimmt werden kann, folgt aus der zitierten These, dass das Ver-
stindnis dieser Aussagen wiederum auf der Kenntnis ihrer jeweiligen
Verifikationsregeln beruht, so dass »das Verstehen einer Verifikations-
regel das Kennen einer Verifikationsregel der Verifikationsregel« vo-
raussetzt — was in einen unendlichen Regress fiihrt;* ldsst Tugendhat —
um diesen zu vermeiden — dagegen »ein sprachfreies Kennen von Re-

10 Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«
(s. Anm. 2), 22.

11 »Das Gute ist [...] eine Spezies des Wahren, womit einfach gesagt werden soll, dass
praktische Aussagen eine Art Aussagen sind, und das Wahre seinerseits ist eine Spezies
des Richtigen, diejenige, wo wir von absoluter Rechtfertigung, Ausweisung sprechen.«
(116)

12 M. Schlick: »Meaning and Verification«. In: Ders.: Gesammelte Aufsitze. Wien
1938, 338-367, hier 355.

13 Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«,
21.

283

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

geln« zu, bleibt zu fragen, wie ermittelt werden kann, ob verschiedene
Personen die Verifikationsregel einer Behauptung in derselben Weise
auffassen — und damit diese Behauptung in derselben Weise verste-
hen.

Rohs rdumt ein, dass Tugendhat dieses Problem gesehen hat.?
Tugendhats Losungsversuch geht in die Richtung der zweiten Alterna-
tive, wobei er die von Rohs benannte Schwierigkeit im Rekurs auf die
Praxis des Spracherwerbs zu beheben versucht. Nach Tugendhat erwer-
ben wir die Kenntnis der Verifikationsregel eines assertorischen Satzes
durch deren praktische »Vorfithrung«: indem »gezeigt« wird, wie der
betreffende Satz verifiziert wird. (259) Fiir die systematische Relevanz
der Bedeutungstheorie Tugendhats ist es somit von ausschlaggebender
Bedeutung, ob dieser — im folgenden zu konkretisierende — Losungs-
ansatz tragfihig ist.

4. Tugendhats Analyse empirischer Aussagesitze
4.1. Tugendhats semantischer Fundamentalismus

Tugendhat greift in seiner Rekonstruktion des »Ausweisungsspiels«
von Aussagesitzen iiber raum-zeitliche Erfahrungsgegenstinde die
Unterscheidung von »Elementarsitzen«, worin Einzeldinge pradikativ
bestimmt werden, und hoherstufigen Sitzen in Wittgensteins Tracta-
tus auf. (287, 290; vgl. Tract. 4.21, 4.221) Im Tractatus werden alle
hoherstufigen Aussagen als »Wahrheitsfunktion[en] der Elementar-
sitze« aufgefasst (Tract. 5). Tugendhat bezieht sich in seiner Analyse
der durch »und« und »oder« gebildeten »komplexen Sitze« explizit auf
die Wahrheitstafeln, die im Tractatus »Satzzeichen« definieren, mittels
derer hoherstufige Aussagen gebildet werden. (Tract. 4.442, 5.101; 301)
Die Bedeutung von Ausdriicken wie »und«, »oder« usw. wird hierbei
im Ausgang von ihrer Rolle als Konjunktionen zwischen Sitzen be-
stimmt. So versteht etwa — laut diesem Erklarungsmodell — derjenige
die Bedeutung des Ausdrucks »und«, der weifs, dass die Aussage »p und
q« (wobei »p« und »q« fiir Elementarsitze stehen) genau dann wahr ist,
wenn p wahr ist und q wahr ist, dass also die Wahrheitsbedingungen

14 Ebd. 20.
15 Ebd. 24.

284

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

der Aussage »p und q« in den Wahrheitsbedingungen der Sitze »p«
und »q« fundiert sind. Tugendhat raumt ein, dass nicht alle komplexen
Aussagen in derselben Weise wie solche schlichten Beispiele mittels
Wahrheitstafeln analysiert werden konnen; er hilt jedoch daran fest,
dass die Wahrheitsbedingungen aller hoherstufigen Sitze vom » Wahr-
heitswert« der Elementarsitze abhingen (310, 314).

Bei dieser Rekonstruktion hoherstufiger Aussagen tritt — wie Tu-
gendhat selber hervorhebt — eine »Zirkularitit« auf. (301, 314f.) So
kann z.B. gegen den Versuch, die Bedeutung des Wortes »und« im
Rekurs auf die Wahrheitsbedingungen der Aussage »p und q« zu be-
stimmen, eingewendet werden, dass nur derjenige die Feststellung:
»Der Satz >p und g« ist genau dann wahr, wenn p wahr ist und q wahr
ist« versteht, der die Bedeutung der Konjunktion »und« bereits kennt
(301).%¢ Tugendhat will solche Zirkularititen im Riickgriff auf das
praktische »Vorfithren« von Verifikationsregeln durchbrechen.

Er bezeichnet die programmatische Aussage des spiaten Wittgen-
stein: »Die Bedeutung des Wortes ist das, was die Erklarung der Bedeu-
tung erkldrt« (PU §560) als den »Grundsatz der analytischen Philoso-
phie« schlechthin und interpretiert ihn in der Weise, dass die
Explikation sprachlicher Ausdriicke in der philosophischen Semantik
nachzeichnen miisse, wie die Bedeutung der betreffenden Ausdriicke
»vorphilosophisch« erkldrt, d.h. einem Lernenden vermittelt wird.
(187, 199) Tugendhat folgt allerdings nicht dem Weg der Philosophi-
schen Untersuchungen, die bei der phanomengeleiteten Beschreibung
rudimentérer Sprachspiele ansetzen; er unterstellt vielmehr, dass seine
—am Tractatus orientierte — semantische Analyse der Wahrheitsbedin-
gungen bzw. Verifikationsregeln hoherstufiger Aussagen im Ausgang
von Elementarsitzen in sich bereits den Schliissel zum Verstindnis
vorphilosophischer Bedeutungskldrungen, d.h. von Lernprozessen,
enthilt. In Tugendhats Darstellung der Art und Weise, wie Eltern
ihrem Kind die Bedeutung des Ausdrucks »oder« beibringen, fungieren
die Wahrheitstafeln des Tractatus gleichsam als Regieanweisung fiir
das praktische Vorfiithren der Bedeutung der Aussage »p oder q«. Tu-

16 Tugendhat macht darauf aufmerksam, dass seine Bedeutungexplikation genereller
Sitze ebenso zirkulir bleibt (314f.): Die semantische Feststellung, dass derjenige den
Satz »jede Ameise ist giftig« versteht, der weif3, dass dieser genau dann wahr ist, »wenn
man in jedem Fall, in dem man von etwas sagen kann, dass es eine Ameise ist, auch
sagen kann, dass es giftig ist« (312), ist nur denen verstindlich, die die Bedeutung des
All-Quantors (»alle«, »jede(r)«) bereits erfasst haben. (314f.)

285

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

gendhat wihlt als Beispiel den Satz: »vor der Haustiir sitzt ein Nilpferd
oder im Hof liegt ein Lowe« (wobei das Wort »oder« im ausschlieflen-
den Sinne zu verstehen ist): »Herr X bejaht den Satz, Frau X verneint
ihn. Sie gehen gemeinsam mit dem Jungen hinaus und sehen nach.«
(307) Der Junge wird feststellen, dass seine Mutter ihre Behauptung
zuriickzieht, falls beide Teilsitze wahr oder beide falsch sind; in den
beiden iibrigen Féllen wird der Vater seine Behauptung revidieren.
Der Lernerfolg einer solchen >Vorfiihrung« der Fundierung der Wahr-
heitsbedingungen der Aussage »p oder q« in den Wahrheitsbedingun-
gen ihrer beiden Teilsétze tritt — so Tugendhat — dadurch zutage, dass
der Junge das Wort »oder« fortan korrekt verwendet (ebd.).

Tugendhats Versuch, die Zirkularitit, die in seiner (vom Tractatus
inspirierten) Rekonstruktion komplexer Satze auftritt, im Riickgriff
auf den gebrauchstheoretischen Ansatz des spiaten Wittgenstein zu 15-
sen, bleibt jedoch unzulidnglich. Puntel wendet gegen diesen Versuch
ein, dass der Junge das »Ausweisungsspiel« der Eltern nur nachvoll-
ziehen kann, wenn er von vornherein weif3, dass entweder die Mutter
oder der Vater Recht hat — was voraussetzt, dass er die Bedeutung von
»oder« bereits kennt.!”

Tugendhats Rekurs auf das »Vorfiihren« von Verifikationsregeln
erweist sich auch in seiner Rekonstruktion der Elementarsitze als pro-
blematisch; sie soll im folgenden skizziert (Abschnitte 4.2—4.4.) und in
den Abschnitten 5. und 6. kritisch beleuchtet werden.

In seiner Analyse der Elementarsitze verkniipft Tugendhat die
beiden gegenldufigen Thesen miteinander, dass auf der einen Seite
sprachliche Ausdriicke erst im Satzzusammenhang ihre Bedeutung ge-
winnen (55), auf der anderen Seite jedoch das Verstindnis eines Satzes
im Verstiandnis der Satzglieder fundiert, ein Satz also — mit Wittgen-
stein zu sprechen — »als Funktion der in ihm enthaltenen Ausdriicke«
zu begreifen ist. (41; Tract. 3.318) Tugendhat 16st die — bereits in Witt-
gensteins Tractatus feststellbare — Spannung zwischen diesen beiden
Thesen'® in der Weise auf, dass er jedes Satzglied als ein »abstraktes
Moment der Struktur« des Satzganzen kennzeichnet (55), und zwar in
dem Sinne, dass seine Bedeutung in seinem spezifischen Beitrag zur
Bedeutung des Satzes bestehe. (42) Dies besagt in Bezug auf den Ele-
mentarsatz, dass dessen »Verifikationsregel« in den »Verwendungs-

17 L. B. Puntel: Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie. Darmstadt. 21983, 123 f.
18 Vgl. Tract. 3.3, 3.318.

286

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

regeln der Pradikate und singularen Termini« fundiert ist, wobei deren
Bedeutung wiederum nur aus ihrer Funktion im Satzzusammenhang
erschlossen werden kann. (262 {.) Ein singuldrer Term hat die Funktion,
den Gegenstand, auf den sich die Aussage bezieht, zu »spezifizieren«
(369, 395; s.u. Abschnitt 4.3.); durch das Pridikat, welches stets ein
genereller Term ist, wird der betreffende Gegenstand in einer bestimm-
ten Hinsicht »charakterisiert« (178f.; s.u. Abschnitt 4.2.). Indem beim
Spracherwerb vorgefiihrt wird, wie man feststellt, ob ein bestimmtes
Pradikat auf ein bestimmtes Einzelding zutrifft, wird nach Tugendhat
zugleich der Begriff der Wahrheit in Bezug auf Elementarsitze erklart
(346; s u. Abschnitt 4.4.). Auf dieser Basis lasst sich die Bedeutung des
Pradikats »wahr« in Bezug auf hoherstufige Aussagen nach Tugendhat
dadurch rekonstruieren, dass man die Fundierung der Wahrheitsbedin-
gungen der hoherstufigen Aussagen in den Wahrheitsbedingungen der
Elementarsitze expliziert. (318) In diesem Sinne strebt Tugendhat eine
»rekursive Wahrheitsdefinition« an: »das Pradikat >wahrc ist so defi-
niert, dass es zuerst fiir die Klasse der Elementarbehauptungen defi-
niert ist und dass es fiir die anderen [...] als eine Funktion seiner An-
wendung auf die Elementarbehauptungen definiert ist.« (ebd.)

Tugendhats konkrete Ausgestaltung seines Programms einer Syn-
these von Gebrauchs- und Verifikationstheorie der Bedeutung lasst
sich als »semantischer Fundamentalismus« kennzeichnen.” Er basiert
auf drei Thesen: (1) Die Bedeutung komplexer Satze ldsst sich im Aus-
gang von »Elementarsitzen« rekonstruieren. (2) Die sprachlichen Aus-
driicke, aus denen ein Elementarsatz aufgebaut ist, haben eine eindeu-
tig bestimmte Funktion. (3) Die Bedeutung aller Strukturmomente
assertorischer Sétze ldsst sich anhand von Beispielen vorfiihren.— Die
erste These hat sich bereits als problematisch erwiesen. Es soll gezeigt
werden, dass Tugendhats semantischer Fundamentalismus insgesamt
aufgegeben werden muss.

4.2. Tugendhats Analyse der generellen Terme

Tugendhat entwickelt seine Theorie der Pradikatausdriicke in kriti-
scher Abgrenzung von der »gegenstandstheoretischen Auffassungg,

19 M. E. Bremer: Epistemische und logische Aspekte des semantischen Regelfolgens.
Aachen 1993, 114 ff.

287

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

derzufolge deren Bedeutung in ihrem Bezug zu einem »gemeinsamen
Merkmal« der Gegenstinde, denen sie zugesprochen werden, besteht.
(182f., 188f.) Gemils seiner methodischen Maxime: »Die Bedeutung
des Wortes ist das, was die Erklirung der Bedeutung erklirt«, postu-
liert Tugendhat, dass die Art und Weise, wie Kindern die Verwendung
genereller Terme beigebracht wird, Auskunft iiber ihre Bedeutung
gibt. Sie werden zu Beginn des Spracherwerbs durchgingig anhand
von Beispielfillen erklirt, d.h. vorgefiihrt. (188) Obwohl spiter Defi-
nitionen hinzutreten, sieht Tugendhat die Erklirung durch Beispiele
als das Paradigma der Bedeutungsexplikation genereller Terme im
Ganzen an. Indem einem Kind vorgefiihrt wird, welchen Einzeldingen
ein bestimmter Priadikatausdruck zu- und welchen er abzusprechen ist,
lernt es Gegenstinde zu »klassifizieren«. (182, 188) Mit seiner These,
dass generelle Terme »Klassifikationsausdriicke« sind (40f., 331), de-
ren Bedeutung wir genau dann verstehen, wenn wir wissen, auf welche
Einzeldinge sie anzuwenden sind, formuliert Tugendhat eine »funktio-
nale« Alternative zur » Vorstellung von einem allgemeinen Wesen« als
des >gegenstindlichen Korrelats< von Pridikatausdriicken. (184, 189)
Tugendhat ordnet diese — Wittgensteins Philosophischen Untersu-
chungen entnommene — funktionale Bedeutungsklirung genereller
Terme der Tradition des Nominalismus zu. (184, 186) Hierbei muss
allerdings beriicksichtigt werden, dass Tugendhat die Auffassung, die
»Charakterisierungsfunktion« von Pradikatausdriicken bediirfe einer
»objektive[n] Grundlage« — in Gestalt eines »Attribut[s]« der fragli-
chen Einzeldinge — nicht kategorisch verwirft. (184, 207) Sein zentrales
Argument gegen die »gegenstandstheoretische Auffassung« lautet,
»dass die Existenz bzw. das Verstehen des Attributs das Verstehen des
Prddikats nicht begriindet, sondern ihrerseits auf diesem griindet«.
(207) Wir konnen auf Attribute von Gegenstinden nur mittels Pradi-
katausdriicken Bezug nehmen; deren Anwendungsbereich kann durch
Konvention festgelegt bzw. verindert werden. Ob z. B. einem bestimm-
ten Gegenstand das Attribut »gelb« zuzusprechen ist, hingt von der
» Verwendungsbreite« (204) des Wortes »gelb« ab, die durch die Ein-
fithrung von Ausdriicken wie »beige«, »ocker« usw. modifiziert werden
kann. In analoger Weise ist es Sache der Konvention, ob wir zwischen
»Furcht« und » Angst« unterscheiden oder beide Ausdriicke synomym
verwenden. Aufgrund des konventionalistischen Aspekts aller Klassifi-
kationsausdriicke kann Tugendhat den Lernprozess, in dem Kindern
anhand von Beispielfillen vermittelt wird, auf welchen Gegenstands-

288

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

bereich die Sprachgemeinschaft einen generellen Term anwendet, als
das Paradigma ihrer Bedeutungsexplikation im Ganzen werten.

Zugleich bedarf die Klassifikation von Einzeldingen mittels gene-
reller Terme eines >fundamentum in re¢, um stérungsfrei funktionie-
ren zu konnen. So lisst sich z. B. die Tatsache, dass Kinder Farbworter,
die ihnen anhand weniger Einzelfille erklart worden sind, selbstindig
auf dieselben Gegenstandsklassen anwenden wie die Erwachsenen, nur
durch eine »angeborene qualitative Gliederung« optischer Reize, d.h.
eine gemeinsame sinnesphysiologische Ausstattung Normalsichtiger,
erkldren.?0 Hoherstufigen Pridikaten ist in dem MafSe eine »objektive
Grundlage« (184) zuzuerkennen, wie aus ihrer Anwendung auf Einzel-
dinge in Urteilen zutreffende Prognosen entspringen.

Dass Tugendhat auf der einen Seite den konventionalistischen
Aspekt genereller Terme hervorhebt, ihnen auf der anderen Seite aber
ein gegenstindliches Korrelat zubilligt, spiegelt sich in seiner Stellung-
nahme zur Wahrheitsdefinition des Aristoteles wieder (s.0. Ab-
schnitt 1.): Er erkennt an, dass pridikative Sidtze mit der »Wirklichkeit«
tibereinstimmen konnen, was einschlieft, dass Erfahrungsgegenstinde
begrifflich bestimmbar sind (250f., 338); aus der Prioritit der Pradikat-
ausdriicke gegeniiber den Attributen folgt jedoch, dass auch der pridi-
kative Satz gegeniiber der darin ausgedriickten » Tatsache« prioritir ist.
(251)

Tugendhat unterscheidet Prddikate im eigentlichen Sinne von
»Quasipradikaten«, d.h. »elementaren« Wahrnehmungsausdriicken
(wie z.B. »rot«; 208£f., 331, 472). Diese miissen von der formalen Se-
mantik insofern als eigene Wortklasse gewertet werden, als nur sie in
subjektlosen Sitzen (z.B. »Es ist warm«) auftreten kénnen. Das Kenn-
zeichen der Pradikate im eigentlichen Sinne ist demgegeniiber ihre
»Erginzungsbediirftigkeit« durch singuldre Terme, die sich auf reiden-
tifizierbare Einzeldinge beziehen (344). In diesem Sinne konstituiert
sich die Bedeutung von Pridikaten erst im pridikativen Satz. In Aus-
sagen wie: »Der Golfstrom ist warmg, in denen ein elementarer Wahr-

20 W. v. O. Quine: »Natiirliche Arten«. In: Ders.: Ontologische Relativitit und andere
Schriften. Stuttgart 1975, 157—189, hier 169 f.— Tugendhat spricht von einer » Ahnlich-
keitsbandbreite der Reize« (204).

21 Dass wir z. B. domestizierte Abkommlinge von Wélfen als »Hunde« bezeichnen, ist
zwar Sache der Konvention; der Begriff »Hund« hat aber insofern eine »objektive
Grundlage«, als er u.a. das — frei lebenden Wolfen fehlende — Merkmal der Dressur-
fahigkeit einschlief3t, welches einen prognostischen Wert hat.

289

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

nehmungsausdruck mit einem singuliren Term verkniipft wird, wird
»ein Ausdruck, der sonst ein Quasipradikat wire«, pradikativ verwen-
det. (344)

Tugendhat weist darauf hin, dass auf subjektlose Sitze, die mittels
Quasipriadikaten gebildet werden, die wahr/falsch-Differenz nicht an-
gewendet werden kann. (445 ff.) Sie macht nur dort Sinn, wo es grund-
sitzlich moglich ist, Irrtiimer zu korrigieren. Dies ist beim Gebrauch
von Quasi-Priadikaten insofern nicht der Fall, als sie sich auf etwas
unmittelbar anschaulich Gegebenes beziehen. Wenn verschiedene Per-
sonen ein Quasi-Priadikat abweichend verwenden (z.B. ein Inder und
ein Skandinavier uneins dariiber sind, ob es »kalt« oder »mild« ist),
konnen sie einander nur auf ihre andersartige Wahrnehmung hinwei-
sen; niemand kann aber dem anderen einen Irrtum bei der Anwendung
des fraglichen Quasi-Priadikates auf das von ihm Wahrgenommene
nachweisen. (449)

Rohs wendet gegen Tugendhats Rekurs auf das » Vorfithren« von
Bedeutungen ein, ein solcher Ansatz sei »mehr eine Sache der Pidago-
gik als der Philosophie«: »Das Problem der Philosophie ist doch nicht,
woher die Schiiler ihre Wissen haben [...]; das Problem der Philosophie
ist, woher die Lehrer selbst ihr Wissen haben.«22 Mit seiner These, eine
philosophische Bedeutungstheorie konne »den Lehrenden [...] unbe-
schadet beiseite lassen«,?* geht Rohs dariiber hinweg, dass die Bedeu-
tung genereller Terme aufgrund ihres konventionalistischen Aspekts
immer nur relativ auf eine historisch tradierte Sprachpraxis bestimmt
werden kann, so dass eine zureichende Bedeutungstheorie den ge-
brauchstheoretischen Ansatz des spiten Wittgenstein einbeziehen
muss. Rohs” Kritik trifft dennoch die Schwachstelle von Tugendhats
Analyse der generellen Terme, wobei Rohs allerdings das entscheiden-
de Problem nicht expliziert hat (s.u. Abschnitt 5., Anm. 29).

4.3. Tugendhats Analyse der singuliren Terme

Die Funktion singuldrer Terme in prddikativen Sitzen besteht darin
sanzugeben, welcher von allen Gegenstinden, die in Frage kommen

22 Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«
(s. Anm. 2), 25.
2 Ebd.

290

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

kénntenc, es ist, der vom Pridikat »klassifiziert wird«. (369) Diese
Funktion der »Spezifizierung« (ebd.) lasst sich dahingehend konkreti-
sieren, dass uns der Gebrauch eines singuliren Terms in die Lage ver-
setzen soll, den betreffenden Gegenstand als einen eindeutig bestimm-
ten zu »identifizieren«. (395) Der Gegenstandsbezug eines singuldren
Terms wird nicht schon dadurch hergestellt, dass man auf ein anschau-
lich prdsentes Einzelding zeigt. (400) Die Identifizierungsfunktion
eines singularen Terms schlief3t ein, dass wir in den Gesprichssituatio-
nen, in denen der fragliche Gegenstand nicht gegenwirtig ist, angeben
konnen, auf welchem Weg wir zu ihm gelangen kénnen, um Aussagen
tber ihn zu verifizieren bzw. falsifizieren. Singulire Terme konnen
somit ihre Identifizierungsfunktion nur erfiillen, wenn wir imstande
sind, uns in einem alle Erfahrungsgegenstinde umfassenden Raum-
Zeit-System zu orientieren. (403) Um einen Gegenstand aus jeder be-
liebigen Gesprichssituation heraus aufsuchen zu konnen, bediirfen wir
eines »objektiven Lokalisierungssystem[s]«, welches durch geographi-
sche Angaben und die kalendarische Erfassung der Zeit konstituiert
wird; wir miissen zugleich in der Lage sein, den »subjektiven Koor-
dinatennullpunkt« unseres Leibes in diesem System zu verorten. (436)
Wir bedienen uns hierbei deiktischer Ausdriicke wie »hier«, »jetzt,
»dort«, »damals« usw. (431, 434) Thnen kommt bei der Erkliarung der
Bedeutung singulidrer Terme eine Schliisselrolle zu. Da raum-zeitliche
Dinge dadurch gekennzeichnet sind, dass sie im Anschluss an einen
Wechsel der Wahrnehmungssituation reidentifiziert werden kénnen,
spielt der Verweisungszusammenhang von Sitzen wie: »Dies (hier) ist
mein Fahrrad«/»Mein Fahrrad steht dort hinten« eine konstitutive
Rolle fiir die Identifizierungsfunktion und damit die Bedeutung singu-
larer Terme. (435) Sie wird beim Spracherwerb dadurch erklart — bzw.
svorgefiihrt« —, dass solche Sitze in wechselnden Wahrnehmungsposi-
tionen fiireinander substituiert werden. (480£.) Dies geht mit der Ein-
fithrung von »objektiv raumzeitlich lokalisierenden singuliren Termi-
ni«, d.h. geographischen und kalendarischen Angaben, einher. (438)
Hierdurch werden alle Erfahrungsgegenstinde in ein einheitliches
Raum-Zeit-System eingeordnet; sie werden als >Dinge in der Welt«
aufgefasst.

291

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

4.4. Tugendhats Erklirung des Pridikates »wahr«
in Bezug auf Elementarsitze

Da Tugendhat das von Rohs hervorgehobene Problem, wie die Verifi-
kationsregel eines assertorischen Satzes zu explizieren ist, durch den
Rekurs auf das Vorfiithren von Bedeutungen bzw. semantischen Funk-
tionen zu l6sen versucht, vertritt er die These, dass beim Spracherwerb
eine »nicht-verbale Erklirung der Verwendung des Wortes >wahr«« in
Bezug auf Elementarsitze moglich ist. (346) Er gibt folgende »Wahr-
heitsdefinition« von Elementarsitzen: »die Behauptung, dass a F ist, ist
wahr genau dann, wenn das Prddikat >F< auf den Gegenstand zutrifft,
fiir den der singuldre Terminus >ac steht.« (321) Da hierbei die Rede
vom »Zutreffen« — eines Pridikats auf einen singuliren Term - als
Definiens des Begriffs »wahr« fungiert, postuliert Tugendhat die Mog-
lichkeit einer »nicht-verbale[n] Erklirung« dessen, »was mit dem >Zu-
treffenc eines Pridikats gemeint ist«. (324) Eine solche Erklarung wird
— so Tugendhat — dadurch gegeben, dass man »an Beispielen zeigts,
»wie man feststellt, dass eine Behauptung wahr ist«. (324, 484) Tu-
gendhat stellt somit die These auf, dass beim Spracherwerb durch die
exemplarische Verifikation bzw. Falsifikation von Elementarsitzen
nicht blof8 deren jeweilige Verifikationsregel vorgefiihrt, sondern in
eins damit auch die Bedeutung dessen vermittelt wird, was unter dem
»Zutreffen« eines Prddikats auf einen singuldren Term — als dem De-
finiens des Begriffs »wahr« in Bezug auf Elementarsitze — zu verstehen
ist. (324 1)

Dass Tugendhat die — anschaulich vorzufithrende — Feststellung
des »Zutreffens« eines Pridikates auf einen singuliren Term zum ba-
salen Definiens des Begriffs der Wahrheit erklart, lasst sich als implizi-
te Antwort auf die Frage verstehen, wie er auf der einen Seite das kon-
ventionalistische Moment genereller Terme hervorheben und auf der
anderen Seite an der Idee einer Ubereinstimmung von Aussage und
Wirklichkeit festhalten kann: Der konventionalistische Aspekt der Ver-
wendung genereller Terme — und damit zugleich der Verifikations-
regeln priadikativer Sdtze — wird von Tugendhat in den Wahrheits-
begriff selbst hineingenommen.

Dies ist allerdings nur um den Preis einer Zweideutigkeit in Tu-
gendhats Explikation des Begriffs »wahr« moglich. Diese tritt mit dem
Anspruch einer »Wahrheitsdefinition« auf; indem Tugendhat darauf
insistiert, dass man das Wort »wahr« nicht »in abstracto«, sondern

292

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

nur dadurch erkliren konne, dass man beschreibt, »wie man feststellt,
dass eine Behauptung wahr ist« (324), dass man also Verifikationsver-
fahren benennt, gibt er aber faktisch eine Antwort auf die Frage nach
dem »Wahrheitskriterium« pradikativer Sétze,2* derzufolge eine Aus-
sage iiber raum-zeitliche Gegenstinde genau dann wahr ist, wenn sie
durch anschauliche Erfahrungen bestitigt wird, d. h. sich empirisch be-
wihrt. Eine explizite Auseinandersetzung mit der These, dass die em-
pirische Bewihrung nur als Wahrheitskriterium, nicht aber als Defi-
niens der Wahrheit fungieren kénne,? ist in Tugendhats Vorlesungen
nirgends zu finden.

Aber selbst wenn man dieses Problem ausklammert, erweist sich
Tugendhats — fiir seinen semantischen Fundamentalismus grundlegen-
de — These, dass eine »nicht-verbale Erklirung der Verwendung des
Wortes >wahr« moglich ist, als fragwiirdig. Dies tritt in einer Gegen-
tiberstellung mit den sprachphilosophischen Reflexionen in Lockes Es-
say concerning Human Understanding zutage.

5. Bedeutung und Verifikation in Lockes Essay concerning
Human Understanding

Lockes Essay eignet sich insofern fiir eine Gegeniiberstellung mit der
Bedeutungstheorie Tugendhats, als Locke die Gebrauchstheorie der
Sprache im Ansatz vorwegnimmt und zugleich die These vertritt, dass
wahrheitsorientierte Verstindigungsprozesse mit ihr nicht zureichend
erfasst werden kénnen: »Common use regulates the meaning of words
pretty well for common conversation, but [...] common use is not suf-
ficient to adjust them to philosophical Discourses«.2 In »philosophi-
schen«, d.h. wissenschaftlichen, Diskursen, in denen es um die all-
gemeinverbindliche Beurteilung von Wahrheitsanspriichen geht,
miissen — so Locke — die Bedeutungen der »Namen von Substanzenc,

2 Puntel: Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie (s. Anm. 17), 121.

% Vgl. R. Carnap: »Wahrheit und Bewihrung« (1936). In: G. Skirbekk (Hrsg.): Wahr-
heitstheorien. Frankfurt a. M. 1977, 89-95, hier 89.

% . Locke: An Essay concerning Human Unterstanding. Hrsg. v. P. H. Nidditch. Ox-
ford.1975 (im Folgenden unter Angabe der Band-, Kapitel- und Paragraphennummer
zitiert als: Ess.), III, IX, 8.— Zu Lockes gebrauchstheoretischem Ansatz vgl. S. J. Schmidt:
Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem von Locke bis Wittgenstein.
Den Haag 1968, 20 ff.

293

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

d.h. der Artbegriffe, die angeben, >was« ein bestimmter Gegenstand ist,
»nach den Dingen selbst« festgesetzt (»regulate«) werden (Ess. III, IX
11), wobei allerdings die Bedeutungsexplikation solcher Begriffe nach
Locke auch in »philosophischen« Verstindigungsprozessen ein kon-
ventionalistisches Moment behalt. (Ess. III, IX 13, 15)

Locke erldutert dies anhand des Begriffs »Gold«. Er wird im all-
tiglichen und im wissenschaftlichen Sprachgebrauch unterschiedlich
bestimmt; seine chemische Definition unterliegt wiederum histori-
schen Wandlungen. (Ess. III, IX 13) In den svorwissenschaftlichenc
Begriff des Goldes konnen nur anschauliche Qualitidten wie Farbe, Ge-
wicht usw. eingehen; demgegeniiber haben Chemiker im 17. Jahrhun-
dert die Entdeckung, dass sich Gold nur in einer einzigen Sdure — dem
»Konigswasser« (einer Mischung von Salz- und Salpetersiure) — auf-
l6st, in ihre Definition des Goldes aufgenommen (ebd.). Locke weist
dem wissenschaftlichen Sprachgebrauch die Aufgabe zu, »die prizise
Bedeutung der Namen von Substanzen« ausfindig zu machen (Ess. II,
IX 15); er betont aber zugleich, dass auf die Frage nach der >richtigen«
Begriffsbestimmung immer nur eine vorldufige Antwort im Span-
nungsfeld von »Tradition« und »Erfahrung« gegeben werden kann.
(Ess. 111, IX 13, 17)

Als es gelang, Legierungen herzustellen, deren anschauliche Qua-
litdten denen des Goldes vollstindig gleichen, stand man vor der Alter-
native, diese Legierungen unter den herkommlichen Begriff des Goldes
zu subsumieren oder aber die bisherige Begriffsbestimmung fiir unzu-
reichend zu erkldren, um an der Intuition festhalten zu konnen, dass
»Gold« keine Legierung ist (wobei diese Intuition wiederum erst dann
manifest werden konnte, als Legierungen erstmals hergestellt wurden).
Dass grundsitzlich die Moglichkeit bestand, den herkémmlichen All-
tagsbegriff beizuhalten und die neu entdeckten Legierungen fortan
»Gold« zu nennen, zeigt, dass die Entscheidung der Sprachgemein-
schaft, eine wissenschaftliche Definition des Goldes, die die betreffen-
den Legierungen ausschloss, als iiberlegen zu akzeptieren, einen kon-
ventionalistischen Aspekt enthalt; es handelt sich jedoch um keine
bloSe Konvention, da die mit dem tradierten Sprachgebrauch ver-
kniipfte Intuition, dass das Gold (d.h. jeder unter den Begriff »Gold«
zu subsumierende Gegenstand) eine homogene Struktur aufweist, an-
dernfalls hitte preisgegeben werden miissen.

Bis zur Entdeckung des Konigswassers galt Gold als das einzige
unlosliche Metall; es bot sich damit an, die »Unloslichkeit« zu seinem

294

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

mafSgeblichen Unterscheidungskriterium zu erkliren. Als zum ersten
Mal beobachtet wurde, dass sich ein Goldstiick in Kénigswasser auflgst,
stellte sich die Frage, ob man den fraglichen Metallklumpen nicht
falschlicherweise fiir Gold gehalten habe. Selbst wenn sich dasselbe
Resultat bei allen bislang als »Gold« anerkannten Stiicken wiederholt,
konnte man auf der Hypothese insistieren, bislang sei eben noch kein
sechtes Gold« zu Tage gefordert worden, dieses liege vielmehr irgendwo
in den Metalladern der Erde verborgen. Da diese Hypothese solange
nicht definitiv falsifiziert ist, wie man nicht die gesamte Erdoberfliche
abgesucht hat, schlieft die Entscheidung der Chemiker, das Bestim-
mungsmoment der »Unldslichkeit« aus der Definition des Goldes zu
eliminieren, ein konventionalistisches Moment ein. Diese Entschei-
dung kann aber damit gerechtfertigt werden, dass andernfalls die Klas-
se der unter den Begriff »Gold« zu subsumierenden Gegenstinde rela-
tiv auf den faktischen Erfahrungsstand leer bliebe. Wenn dieser Begriff
seine herkdmmliche Funktion, eine bestimmte Klasse realer Gegen-
stinde zu umgrenzen, behalten soll, muss somit seine Definition in
Hinblick auf die mit der Entdeckung des Konigswassers entstandene
Faktenlage modifiziert werden.

In diesem Sinne verlangt Locke, die »Namen von Substanzen«
nach den »Dingen selbst« festzusetzen. Der gebrauchstheoretische An-
satz behdlt zwar im »philosophischen« Sprachgebrauch eine einge-
schrankte Giiltigkeit — da auch die wissenschaftliche Begriffsbildung
einen konventionalistischen Aspekt einschlieflt —; er trigt aber inso-
fern zu kurz, als das Festhalten am tradierten Gebrauch von Artbegrif-
fen in einer verinderten Faktenlage dazu fithren kann, dass sie ihre
Funktion, reale Gegenstinde prizise zu klassifizieren, einbiifien, indem
sie entweder zu weit und unbestimmt werden oder aber auf nichts
Reales mehr bezogen werden konnen. Diese Funktion ist im »philoso-
phischen« Sprachgebrauch unentbehrlich, da dieser darauf abzielt, in
»allgemeinen Sitzen« intersubjektiv verbindliche Erkenntnisse zu for-
mulieren (Ess. III, IX 3): Um »instruktive« (Ess. IV, VIII 6) — mit Kant
zu sprechen: »synthetische« — Aussagen tiber die Erfahrungswelt veri-
fizieren bzw. falsifizieren zu konnen, miissen wir Konsens dariiber er-
zielen konnen, dass wir jeweils tiber dasselbe reden; hierzu miissen in
»verbalen« (Ess. IV, VIII 12-13) — mit Kant zu sprechen: »analyti-
schen« — Sitzen Artbegriffe so definiert werden, dass sie eine eindeu-
tige Identifikation der darunter zu subsumierenden Gegenstinde er-
moglichen. (Ess. III, XI 25)

295

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

Locke schriankt somit die Reichweite des gebrauchstheoretischen
Ansatzes mit dem Hinweis darauf ein, dass die Funktion sprachlicher
Ausdriicke in Verifikationsprozessen hiermit nicht adédquat erfasst wer-
den kann. In dieser Hinwicht beriihrt sich seine Kritik am gebrauchs-
theoretischen Ansatz mit derjenigen Tugendhats. Zwischen den Posi-
tionen Lockes und Tugendhats bestehen aber zugleich entscheidende
Differenzen.

Lockes Forderung, die »Namen von Substanzen« nach den »Din-
gen selbst« festzusetzen, schlieSt die — von Quine aufgegriffene — The-
se ein, dass es zwischen analytischen und synthetischen Urteilen keine
klare Grenze gibt (Ess. III, IX 17).% Tugendhat versteht hingegen die
Unterscheidung beider Satztypen als strikte Dichotomie. (19f.)

Der Bedeutungswandel von Artbegriffen im »philosophischen«
Sprachgebrauch im Sinne Lockes vollzieht sich im Rahmen des empi-
rischen Erkenntnisfortschritts. Locke erklart die Kohédrenz von Aus-
sagezusammenhingen zum maf$geblichen Beurteilungskriterium der
empirischen Erkenntnis. (Ess. IV, XV 4-6) Das Wahrheitskriterium
der Kohirenz2 lisst sich nicht anschaulich vorfithren, sondern nur
verbal erldutern. Giabe Tugendhat Locke — und Quine — darin recht,
dass zwischen analytischen und synthetischen Aussagen keine strenge
Grenze gezogen werden kann, miisste er entweder die Auffassung zu
entkriften versuchen, dass die Kohidrenz von Aussagezusammenhin-
gen ein unentbehrliches Wahrheitskriterium der empirischen Erkennt-
nis bildet — was auf dem Hintergrund der gegenwirtigen wissen-
schafts- und wahrheitstheoretischen Diskussion kaum Aussicht auf
Erfolg hat —, oder aber seine Kernthese aufgeben, dass der Begriff der
Wahrheit auf nicht-verbale Weise erkldrt werden kann; diese Kon-
sequenz wire insofern unausweichlich, als Tugendhat den Wahrheits-
begriff selber kriteriologisch bestimmt.

Zugleich erweist sich durch die von Locke formulierte Aufgabe
einer normativen Beurteilung des historischen Bedeutungswandels
empirischer Begriffe Tugendhats methodische Maxime als unzurei-
chend, die philosophische Bedeutungstheorie solle den vorphilosophi-

7 Vgl. Quine: »Two Dogmas of Empiricismn«. In: Ders.: From a Logical Point of View.
New York 1953, 20—46.

% Zur Bedeutung dieses Kriteriums in der neueren Wissenschafts- und Wahrheitstheo-
rie vgl. C. G. Hempel: »Zur Wahrheitstheorie des logischen Positivismus« (1935). In:
Skirbekk (Hrsg.): Wahrheitstheorien (s. Anm. 25), 96—107; Puntel: Wahrheitstheorien
in der neueren Philosophie (s. Anm. 17), 172 ff.

296

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

schen Sprachgebrauch deskriptiv rekonstruieren. (187, 199) Bei der
Analyse der Funktion genereller Terme in Verifikationsprozessen trigt
Tugendhats Rekurs auf das Vorfiihren anhand von Beispielen beim
Spracherwerb zu kurz.?

Dariiber hinaus lduft Lockes Erdrterung der »Namen von Sub-
stanzen« der Auffassung Tugendhats zuwider, dass den singuldren
und generellen Termen im pradikativen Satz eine eindeutig bestimmte
Funktion zukommt. Die »Namen von Substanzen, die Locke im Blick
hat, sind generelle Terme; Locke erdrtert sie aber in Hinblick darauf,
inwieweit sie sich als Unterscheidungs- und damit Identifikationskrite-
rium der darunter zu subsumierenden Gegenstande eignen, was nach
Tugendhat gerade die entscheidende Funktion singuldrer Terme aus-
macht. So soll es etwa eine chemische Bestimmung des Begriffs » Gold«
u.a. ermdglichen, einen echten Goldring von einem gefilschten Dupli-
kat zu unterscheiden. Bei raum-zeitlichen Einzeldingen, die den Cha-
rakter amorpher »Massen« haben — Tugendhat fiihrt als Beispiele ein
Schneefeld, eine Erzmine und ein Regengebiet an — (463), kénnen wis-
senschaftliche Begriffsbestimmungen ein unentbehrliches Identifikati-
onskriterium sein. Wenn etwa nach einem Chemieunfall eine Giftwol-
ke in den Erdboden dringt, kann das entwichene Gift nur mittels
chemischer Analysen verlasslich lokalisiert werden.

6. Die Rolle mentaler Entitdten bei der Konstitution des
Gegenstandsbezugs singuldrer Terme

6.1. Tugendhats Kritik an Husserls Analyse der Dingwahrnehmung

Tugendhat konkretisiert seine Kritik an Husserls Analyse des Bezugs
unserer Wahrnehmungen auf rdaumliche Dinge (s.0. Abschnitt 2.1.)
dahingehend, dass das Problem, welches Husserl »unter dem Titel
>Synthesis der Gegebenheitsweisen«« eines Gegenstandes behandelt,
lediglich dessen pradikative Bestimmungen — »seine Farbe, seine
Form« usw. — betreffe, nicht aber ihn selbst »als Subjekt moglicher

2 In diesem Sinne ist der Kritik Rohs’ zuzustimmen, dass Tugendhat die Frage aus-
blendet, woher die »Lehrer« das Wissen haben, das ihren Sprachgebrauch anleitet
(Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«,
25).

297

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

wahrer Pradikationen«. (361) Dass der Zuschreibung einer bestimmten
Sinnesqualitit die geregelte Synthesis einer Mannigfaltigkeit von
»subjektiven Erscheinungsweisen« des betreffenden Gegenstandes zu-
grunde liegt, erliutert Tugendhat anhand der Farbwahrnehmung.
(ebd.) So schlieft z. B. der korrekte Gebrauch des Satzes: »Dieses Stiick
Papier ist weif3« die Feststellung ein, dass es in der Dimmerung blau-
lich, unter elektrischem Licht gelblich usw. erscheint. Die Bezugnahme
auf eine Mannigfaltigkeit von »subjektiven Erscheinungsweisenc
raum-zeitlicher Gegenstinde bildet somit ein integrales Moment der
Verwendung von Farbpridikaten. Tugendhat insistiert jedoch darauf,
dass diese Erscheinungsweisen nicht mit privaten »Vorstellungen«
identifiziert werden diirfen: Thr intersubjektiver Charakter tritt am
iibereinstimmenden Gebrauch von Sitzen wie »WeifSes Papier er-
scheint in der Dammerung blaulich« zutage.

Wihrend Husserl die Tatsache, dass uns dreidimensionale Gegen-
stinde immer nur »einseitig«, d.h. in einem bestimmten Aspekt, nie
als ganze anschaulich gegeben sind, dahingehend interpretiert, dass der
Bezug unserer Wahrnehmungen auf rdumliche Dinge auf einer gere-
gelten Synthesis ihrer Aspekt-Erscheinungen beruht,® ist Tugendhat
der Auffassung, dass die Aspekt-Erscheinungen »gar nicht Gegeben-
heitsweisen des Gegenstandes als solchen« sind, sondern lediglich sei-
ner Raumgestalt als einer seiner pridikativen Bestimmungen. (361)
Das Argument, mit dem Tugendhat seine Gegenposition zu Husserl
begriindet: den mannigfaltigen Aspekt-Erscheinungen entspreche kei-
ne »Vielzahl von singulidren Termenc, »die alle irgendwie denselben
Gegenstand bezeichnen« (362), bleibt jedoch klarungsbediirftig, da in
seiner Rekonstruktion der pradikativen Verwendung von Quasipradi-
katen — in Sétzen wie: »Das Heidelberger Schloss ist rot« (167) — eine
Liicke auftritt. Nach Tugendhat wird ein quasipradikativ eingefiihrter
Ausdruck priadikativ verstanden, wenn er mit einem singuliren Term
verkniipft wird, dessen Bedeutung beim Spracherwerb durch die wech-
selseitige Substitution von Sitzen wie: »Das Schloss dort hinten ist
rot« und »Dies hier ist rot« (bzw. »Dies (hier) ist das rote Schloss«)
vorgefiihrt werde. (vgl. 489f.) Da Tugendhat die These vertritt, dass
sich durch den Verweisungszusammenhang solcher Sitze der Bezug
singuldrer Terme auf raum-zeitliche Gegenstinde konstituiert, kenn-
zeichnet er die »singuldren Termini« als »Erginzungsausdriicke von

3% Husserl: Ding und Raum (s. Anm. 4), 52 ff.

298

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

Pradikaten«, »die, wenn sie nicht so erginzt wiirden, Quasipradikate
wiren«. (408) Die Unvollstindigkeit seiner Analyse des pridikativen
Gebrauchs von Quasipridikaten tritt anhand des — konstruierten — Bei-
spielfalls zutage, dass auf der dem Berg zugekehrten Seite des Heidel-
berger Schlosses der Stein aufgrund von Feuchtigkeit, Moosbewachs
usw. eine graugriine Farbung angenommen hat. Wenn ein Kind, wel-
ches das Heidelberger Schloss noch nie gesehen hat und den Anblick
der der Stadt zugekehrten Seite als Beleg dafiir wertet, dass die Aus-
sage: »Das Heidelberger Schloss ist rot« wahr ist, die Bedeutung des
singuldren Terms »das Heidelberger Schloss« richtig verstanden hat,
wird es, wenn man es zu der dem Berg zugekehrten Seite hinfiihrt,
diese Aussage dahingehend korrigieren, dass nur die >Stadtseite< des
Schlosses rot, die >Riickseite< dagegen graugriin ist. Dieses Beispiel
zeigt, dass beim priadikativen Gebrauch von Quasipridikaten die Ein-
fithrung von Ausdriicken wie »die Vorderseite«, »die Riickseite« usw.,
die sich auf die anschauliche Prisenz eines raumlichen Dinges in unter-
schiedlichen »perzeptiven Perspektiven« (359) beziehen, erforderlich
ist. Der Aussage Tugendhats, den mannigfaltigen Aspekt-Erscheinun-
gen eines raumlichen Dinges sei keine »Vielzahl von singuldren Ter-
men« zugeordnet, »die alle irgendwie denselben Gegenstand bezeich-
nen« (362), ist zwar insofern zuzustimmen, als Ausdriicke wie »die
Vorderseite«, »die Riickseite« usw. nicht das Ding selbst, d.h. als gan-
zes meinen, sondern seine Aspekt-Erscheinungen, doch ldsst sich ge-
gen die Konsequenz, die er hieraus zieht: die Aspekt-Erscheinungen
seien »gar nicht Gegebenheitsweisen des Gegenstandes als solchenc,
sondern lediglich seiner »priadikativen Bestimmungen« (361), einwen-
den, dass wir Ausdriicke wie »die Vorderseite«, »Riickseite« usw.
durchaus auf das Ding selbst beziehen — indem wir von der Vorderseite
oder Riickseite >des Hauses¢, >des Schlosses< usw. sprechen.

Zwingt dieser Einwand zu einer grundsitzlichen Revision der
Husserl-Kritik Tugendhats? Ein Anhaltspunkt fiir die Kliarung dieser
Frage ldsst sich seinem Rekurs auf Kants Analyse der Dingwahrneh-
mung in der zweiten »Analogie der Erfahrung« der Kritik der reinen
Vernunft entnehmen, worin er zu Recht eine Inspirationsquelle der
Wahrnehmungstheorie Husserls sieht. (3591.)

299

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

6.2. Tugendhats Kritik an Kants Analyse der Dingwahrnehmung in
den »Analogien der Erfahrung«

Kant entwickelt in den » Analogien der Erfahrung« seine — von Husserl
iibernommene — These, dass der Gegenstandsbezug unserer Wahrneh-
mungen auf der geregelten Synthesis einer Mannigfaltigkeit von Sin-
neseindriicken beruht, im Ausgang von der Feststellung, dass wir Din-
ge von Prozessen anhand der Reversibilitit bzw. Irreversibilitit von
Wahrnehmungsverldufen unterscheiden: Wihrend wir die mannigfal-
tigen Aspekt-Erscheinungen eines Dinges immer wieder in beliebigen
Richtungen durchlaufen kénnen, schreitet der Ablauf eines Prozesses —
und damit auch seiner Wahrnehmung — unumkehrbar voran.?* Auf-
grund der Reversibilitit unserer Wahrnehmung der Aspekte eines
Dinges schreiben wir diesen eine simultane Existenz zu. Indem wir
hiermit die Existenz der aktuell nicht wahrgenommenen Aspekte un-
terstellen, nehmen wir auch die wahrnehmungsunabhingige Existenz
des Dinges im Ganzen an. Wir unterscheiden somit die subjektive Ab-
folge unserer Dingwahrnehmungen von der objektiven — simultanen —
Existenz der Dingaspekte und damit auch der Dinge selbst im Raum.*
In diese objektive Dingwelt ordnen wir die Prozesse, die wir aufgrund
der Irreversibilitit ihrer Wahrnehmung als solche identifizieren, ein.
Die Unterstellung eines wahrnehmungstranszendenten Dingzusam-
menhangs kann — dies ist Kants zentrale These in der zweiten »Analo-
gie der Erfahrung« — nur mittels des Kausalprinzips gerechtfertigt wer-
den: durch den Aufbau eines Erklirungszusammenhangs, anhand
dessen jedes wahrgenommene Ereignis in eine objektive Zeitordnung
eingeordnet wird; hierbei ist es unumginglich, nicht-wahrgenommene
Ereignisse als >missing links< von Prozessen in Ansatz zu bringen, die
andernfalls sprunghaft, d. h. regellos, erschienen.?* Der Rekurs auf sol-
che >missing links« ldsst sich damit legitimieren, dass wir unsere Wahr-
nehmungen nur auf diese Weise zu einem regelhaften Zusammenhang
verbinden konnen, der uns die Aufstellung zutreffender Prognosen er-
moglicht.*

31 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe
neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1971, A 189ff.,, B 234 {f.

32 Ebd. A 194f, B 2391.

3 Ebd. B 219; A 198f., B 243f. Vgl. P. F. Strawson: Die Grenzen des Sinns. Ein Kom-
mentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Konigstein/Ts. 1981, 118 ff.

3 Die in der Forschung vielfach angegriffene These Kants, die Unterscheidung zwi-

300

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

Tugendhat wertet die Schlisselrolle, die Kant der Kategorie der
Kausalitat in der zweiten »Analogie der Erfahrung« fiir den Gegen-
standsbezugs unserer Erfahrung zuspricht, als Beleg dafiir, dass er in
diesem Textabschnitt in Wirklichkeit »ein ganz anderes Problem« eror-
tere (359): Die Leitfrage der zweiten » Analogie« sei de facto »nicht, wie
es dazu kommt, dass wir uns auf Dinge beziehen, sondern inwiefern die
Zusammenhinge unserer Vorstellungen nicht blofs subjektiv, sondern
objektiv sind«; der Terminus »objektiv« ist nach Tugendhat nicht dem
Gegenstand als solchem, sondern der »Proposition«, d.h. dem »Sach-
verhalt«, zuzuordnen. (3591.)

Tugendhat behauptet hiermit implizit, dass in seiner eigenen Ana-
lyse der Bedeutung singulirer Terme, worin die Kategorie der Kausali-
tat aufler Betracht bleibt, der Gegenstandsbezug unserer Erfahrung
hinreichend aufgeklirt wird. In dieser Analyse ist die Unterscheidung
zwischen der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen und der
objektiven Existenz von Dingen bzw. Dingzusammenhingen insofern
im Spiel, als nach Tugendhat singulire Terme ihre Bedeutung, d.h.
Identifizierungsfunktion, dadurch gewinnen, dass wir Gegenstinde in
ein objektives Raum-Zeit-System vermittels der wechselseitigen Sub-
stitution von Aussagen iiber abwesende Dinge (wie z. B. »Mein Fahrrad
steht hinter der nichsten Ecke«) und Sitzen, in denen auf deren an-
schauliche Prisenz Bezug genommen wird (etwa »Dies (hier) ist mein
Fahrrad«) einordnen; die Moglichkeit der wechselseitigen Substitution
solcher Aussagen ist gleichbedeutend damit, dass wir Sdtze des ersten
Typs mittels Satzen des zweiten Typs immer wieder verifizieren kon-
nen, indem wir uns zum fraglichen Gegenstand hinbewegen; auch Tu-
gendhat bindet somit die Annahme der simultanen Existenz von Din-
gen im Raum an die Reversibilitdt der leiblichen Bewegungen zurtick,
durch die wir uns anschauliche Erfahrungen der einzelnen Gegenstin-
de verschaffen kénnen. Beim Durchlaufen der Aspekt-Erscheinungen
eines Dinges bildet der Verweisungszusammenhang von Ausdriicken
wie »die Vorderseite«, »Riickseite«, »Unterseite« usw. das Pendant zur
wechselseitigen Substitution von Sétzen wie den oben genannten bei

schen der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen und der objektiven Zeitord-
nung der Erfahrungswelt setze die kausale Determination sédmtlicher Ereignisse voraus,
kann in diesem Zusammenhang aufSer Betracht bleiben. Vgl. Strawson: Die Grenzen des
Sinns, S. 115ff., 123f,; B. Théle: »Die Analogien der Erfahrung«. In: G. Mohr/M. Wil-
laschek (Hrsg.): Immanuel Kant: »Kritik der reinen Vernunft« (Klassiker auslegen,
Bd. 17/18). Berlin 1998, 267-296, hier 294.

301

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

der Einordnung eines Dinges in das objektive Raum-Zeit-System. Der
Kritik Tugendhats an der Rolle, die die Kategorie der Kausalitit in
Kants Analyse des Gegenstandsbezugs unserer Erfahrung spielt, liegt
somit die These zugrunde, dass die Bedeutung der fiir unseren Begriff
der dreidimensionalen Raumgestalt von Dingen konstitutiven Annah-
me der simultanen und damit wahrnehmungsunabhéingigen Existenz
ihrer Aspekte ebenso wie die Bedeutung der fiir unseren Begriff raum-
licher Dinge konstitutiven Annahme ihrer wahrnehmungstranszen-
denten Koexistenz im Raum durch die Vorfiihrung des Verweisungs-
zusammenhangs von Sitzen wie »Mein Fahrrad steht hinter der
nichsten Ecke«/»Dies (hier) ist mein Fahrrad« bzw. »Die Riickseite
dieser Miinze ist zerkratzt«/»Hier siecht man Kratzspuren auf der
Miinze« vollstindig aufgeklirt wird. Der Rekurs auf »meine Vorstel-
lungen« ist nach Tugendhat nicht nur bei der Rekonstruktion des Ge-
genstandsbezugs singularer Terme iiberfliissig, sondern auch bei der
Rekonstruktion unserer Bezugnahme auf die dreidimensionale Raum-
gestalt von Dingen mittels einer Synthese ihrer Aspekt-Erscheinun-
gen, da die Bedeutung des Ausdrucks »Aspekt« in intersubjektiven
Wahrnehmungssituation vorgefiihrt werden kann. Fiir die Beurteilung
der Stichhaltigkeit von Tugendhats Kritik an Husserls Wahrneh-
mungsanalysen wie auch an der Argumentation Kants in der zweiten
»Analogie der Erfahrung« ist es somit von ausschlaggebender Bedeu-
tung, ob er den faktischen Gebrauch singuldrer Terme tatsachlich ada-
quat aufgeklart hat.

6.3. Die Differenz von subjektiver und objektiver Zeitfolge im
pradikativen Gebrauch von Quasiprdidikaten

Wenn beim Durchlaufen der Aspekte eines Dinges Sinneseindriicke
unseren Antizipationen zuwiderlaufen — zeigt sich z.B. »in der nun
sichtig werdenden Riickseite« einer Kugel statt des erwarteten »Rot
vielmehr Griin, statt der Kugelform gemif3 der Anzeige der Vordersei-
te vielmehr eine Eingebeultheit oder Eckigkeit«? —, korrigieren wir die
betreffenden Antizipationen im Normalfall retrospektiv, unterstellen
also, dass die soeben noch nicht wahrgenommenen Aspekte bereits zu-

35 Husserl: Analysen zur passiven Synthesis. Hrsg. von M. Fleischer (Husserliana XI).
Den Haag 1966, 26.

302

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

vor anders beschaffen waren, als wir »antizipierend meinte[n]«.* In
Sonderfillen treten allerdings durchaus blitzartige Veranderungen auf
— etwa beim Farbwechsel eines Chamileons. Die retrospektive Korrek-
tur von Antizipationen nach Maf3gabe der aktuellen Wahrnehmungen
schlief8t somit die Uberzeugung ein, dass es fiir abrupte Verdnderungen
im vorliegenden Fall keine Anhaltspunkte gibt, d.h. dass keine Ursa-
chen solcher Verdnderungen erkennbar sind. Entdecken wir etwa auf
der Riickseite einer Metall- oder Holzkugel eine Beule, gehen wir da-
von aus, dass sie nicht erst beim Betasten, sondern zu einem fritheren
Zeitpunkt durch Druck oder Stof entstanden und die Riickseite seither
deformiert ist. Bei der riickwirkenden Korrektur von Antizipationen
sind somit Hypothesen iiber Kausalrelationen im Spiel. Die anhand
solcher Hypothesen zu entscheidende Frage, inwieweit Antizipationen
der aktuell nicht wahrgenommenen Aspekte beim Auftreten wider-
streitender Sinneseindriicke korrigiert werden miissen, ist beim pradi-
kativen Gebrauch von Quasipridikaten von ausschlaggebender Bedeu-
tung. Wir ordnen demnach bei der prddikativen Verwendung von
Quasipridikaten die Totalitit der Aspekte eines Dinges in einen Kau-
salzusammenhang der Erfahrungswelt und damit in eine objektive
Zeitreihe ein. Dies zwingt zu einer Revision der These Tugendhats,
die Aspekt-Erscheinungen seien »gar nicht Gegebenheitsweisen des
Gegenstandes als solchen«, sondern lediglich seiner »pradikativen Be-
stimmungen« (361): Wir fassen kausale Einwirkungen auf die Aspekte
eines Dinges als Einwirkungen auf das Ding selbst auf, indem wir etwa
im angefiihrten Beispielfall sagen, dass die Kugel — und nicht blofs ihre
Oberfliche — an einer bestimmten Stelle eingebeult ist. So muss Tu-
gendhats Bestimmung der singuliren Terme als »Erginzungsausdrii-
cke von Pridikaten«, »die, wenn sie so nicht ergénzt werden, Quasipri-
dikate wiren« (408), in der Weise neuinterpretiert werden, dass die
Uberpriifung und eventuelle Korrektur des pradikativen Gebrauchs
von Quasipradikaten beim Durchlaufen der mannigfaltigen Aspekte
eines Dinges ein konstitutives Moment der Bedeutung singulérer Ter-
me ist.

Damit kann Tugendhats Kritik an der Argumentation Kants in der
zweiten »Analogie der Erfahrung«, an die Husserl ankniipft, abge-
wehrt werden: Tugendhat tibersieht, dass (1) die Differenz zwischen

3 Husserl: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitu-
tion. Hrsg. von R. Sowa (Husserliana XXXIX). Dordrecht 2008, 696.

303

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen und der objektiven
Zeitordnung, die beim pridikativen Gebrauch von Quasipridikaten in
Satzen wie »Diese Kugel ist rot« insofern im Spiel ist, als wir beim
Auftreten von Diskrepanzen zwischen Antizipationen und Sinnesein-
driicken stets entscheiden miissen, ob die Antizipationen riickwirkend
korrigiert werden miissen, nur im Rekurs auf die Kategorie der Kausa-
litat aufgeklart werden kann und (2) die pradikative Verwendung von
Quasipridikaten in Sitzen wie dem genannten fiir die Bedeutung sin-
guldrer Terme konstitutiv ist.

Hier tritt erneut — wie bereits bei Tugendhats Rekonstruktion der
Verwendung des Begriffs »wahr« (s. 0. Abschnitt 4.4.) — die Unzuléng-
lichkeit seiner basalen These zutage, dass die Bedeutung aller Struktur-
momente assertorischer Sitze anhand von Beispielfillen vorgefiihrt
werden kann. Die Differenz zwischen der subjektiven Abfolge unserer
Wahrnehmungen und der objektiven Zeitordnung der Erfahrungswelt,
die bei der Verwendung singularer Terme im beschriebenen Sinne im
Spiel ist, ldsst sich nicht anschaulich vorfiihren; sie erschliefSt sich nur
demjenigen, der die Einordnung wahrgenommener Gegenstinde und
Ereignisse in einen kausalen Erklarungszusammenhang, welcher tiber
das Wahrgenommene hinausreicht und dadurch die Aufstellung zu-
treffender Prognosen ermdoglicht, mitvollzieht. Wenn etwa im kons-
truierten Fall, dass die Riickseite des Heidelberger Schlosses graugriin
ist (s.0. Abschnitt 6.1.), das Kind, welches beim Anblick seiner >Stadt-
seitec den Satz »Das Schloss ist rot« gedufSert hat, sich weigert, ihn
beim Anblick der Riickseite zu korrigieren, muss es von der Erwachse-
nen darauf hingewiesen werden, dass dieser Satz nur dann korrekt ge-
wesen wire, wenn die riickwirtige Fassade in der Zwischenzeit eine
andere Farbe angenommen hitte und eine solche Annahme unserem
empirischen Wissen zuwiderlduft. Akzeptiert das Kind die Belehrung,
konnen die Erwachsenen konstatieren, dass es ebenso wie sie auf eine
objektive Zeitordnung mittels der Kategorie der Kausalitit Bezug
nimmt. Beharrt es dagegen darauf, dass seine Auflerung »Das Schloss
ist rot« korrekt gewesen sei, ergibt sich die Alternative, dass es entwe-
der die wahrnehmungstranszendente Existenz von Gegenstinden zwar
anerkennt, aber falsche Annahmen tber die Erfahrungswelt macht
oder aber die Differenz zwischen der subjektiven Abfolge unserer
Wahrnehmungen und objektiven Zeitverhiltnissen gar nicht verstan-
den hat — damit auch nicht die Bedeutung singularer Terme.

Die Uberzeugung von der Existenz einer mittels der Kategorie der

304

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die versteckte Subjektivitit in Tugendhats formaler Semantik

Kausalitit zu erschlieflenden objektiven Zeitordnung der Erfahrungs-
welt ist eine mentale Entitdt: Sie kann nicht vorgefiihrt werden, son-
dern wird nur auf dem Weg der verbalen Verstindigung iiber die Er-
klarbarkeit bzw. Prognostizierbarkeit wahrnehmbarer Prozesse
intersubjektiv zugdnglich. In diesem Sinne bildet eine »Vorstellung«
bzw. ein »Bewusstseinsinhalt« ein konstitutives Moment der Bedeu-
tung singuldrer Terme.

Da sich Tugendhats >fundamentalistischer< Anspruch, dass die ba-
salen Strukturmomente assertorischer Sitze vorgefiihrt werden kon-
nen, in Bezug auf singuldre Terme ebenso wenig einlgsen lasst wie in
Bezug auf die Funktion genereller Terme in Verifikationsprozessen
und auf den Begriff der Wahrheit, bietet sich als Alternative zum se-
mantischen Fundamentalismus ein Bedeutungsholismus an, wobei die-
ser an Tugendhats Programm einer Vermittlung von Gebrauchs- und
Verifikationstheorie festhalten kann.>

Tugendhat kniipft mit seiner Analyse der Identifizierungsfunk-
tion singuldrer Terme an Strawsons Individuals (1959) an. (391ff)
Strawson spricht dort der Analyse der notwendigen Bedingungen fiir
die erfolgreiche Klirung der Frage, ob wir mit den sprachlichen Aus-
driicken, die wir verwenden, jeweils dasselbe meinen, einen transzen-
dentalen Status zu.’® In Individuals bindet er das Raum-Zeit-System
der Erfahrungswelt, in das alle wahrgenommenen Gegenstinde und
Ereignisse einzuordnen sind, allerdings nicht an die Kategorie der Kau-
salitdt zurtick. Einen solchen Zusammenhang stellt er in seiner Kant-
Interpretation in Die Grenzen des Sinns her, an der sich die Metakritik
der Kant-Kritik Tugendhats im vorliegenden Beitrag orientiert hat.
Wenn die These, dass wir beim Gebrauch singulirer Terme die Unter-
scheidung zwischen der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen
und objektiven Zeitverhiltnissen auf der Basis der Kategorie der Kau-
salitdt in Ansatz bringen, stichhaltig ist, lasst sich Tugendhats Aussage,
dass jedes prima facie nichtpropositionale Gegenstandsbewusstsein ein
Bewusstsein von Sachverhalten einschlief3t (100), mit kantischen Mit-
teln stiitzen, wobei sich dann aber gerade nicht die Konsequenz ergibt,
die Tugendhat zieht: Jedes Gegenstandsbewusstsein sei in einem Satz-

3 Vgl. Bremer: Epistemische und logische Aspekte des semantischen Regelfolgens (s.
Anm. 19), 190{f.

38 Strawson: Einzelding und logisches Subjekt (Individuals). Stuttgart 1972, 50.

3 Vgl. Strawson: Die Grenzen des Sinns (s. Anm. 33), 19ff., 118ff.

305

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27. /del A



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smail Rapic

verstindnis fundiert (s.o. Abschnitt 2.1.); die notwendige Inanspruch-
nahme von Kausalrelationen bei der Konstitution der Bedeutung sin-
guldrer Terme lésst sich vielmehr als Argument dafiir anfiihren, dass
sprachliche Allgemeinbegriffe und damit die pradikative Struktur ele-
mentarer assertorischer Sitze — anders als der Nominalismus meint —
eine »objektive Grundlage« (184) haben (s.0. Abschnitt 4.2.): in dem
Sinne, dass die erfolgreiche Aufstellung von Hypothesen tiber Kausal-
relationen eine notwendige Bedingung der (Re-) Identifikation von
Einzeldingen bildet. Der fiir sprechende Subjekte basalen Unterstel-
lung einer kausal geordneten — wenn vielleicht auch nicht kausal deter-
minierten — objektiven Welt kommt damit ein transzendentaler Status
im Sinne von Strawsons Individuals zu.

306

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Veroffentlichungen von

Klaus Erich Kaehler

Biicher

Leibniz —der methodische Zwiespalt der Metaphysik der Substanz.
Hamburg: Meiner 1979

Leibniz’ Position der Rationalitdt. Die Logik im metaphysischen
Wissen der »natiirlichen Vernunft«.

Freiburg/Miinchen: Alber 1989

Das Prinzip Subjekt und seine Krisen: Selbstvollendung und De-
zentrierung.

Freiburg/Miinchen: Alber 2009.

(Zusammen mit Werner Marx:)

(4a) Das Selbstbewufitsein in Hegels Phanomenologie des Geistes.

Frankfurt/M.: Klostermann 1986

(4b) Die Vernunft in Hegels Phinomenologie des Geistes.

b)

308

Frankfurt/M.: Klostermann 1992

Aufsitze

Systematische Voraussetzungen der Leibniz-Kritik Kants im
» Amphibolie-Kapitel«.

In: Akten des 5. Internationalen Kant-Kongresses Mainz 1981,
417-426

Kant und Hegel zur Bestimmung einer »philosophischen Ge-
schichte der Philosophie«.

In: Studia Leibnitiana XIV (1982), 25-47

Baumgartens ontologische Begriindung der Monadenlehre und
Leibniz’ »Vernunft«.

In: TV. Internationaler Leibniz-KongrefS Hannover 1983, Vor-
trage, 328-335

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Veréffentlichungen

(4) Wie ist Monadologie maoglich?
In: Perspektiven der Philosophie, Band 10 (1984), 249-269

(5) Kants friihe Kritik der Lehre von der pristabilierten Harmonie
und ihr Verhdltnis zu Leibniz.
In: Kant-Studien 76 (1985), 405-419

(6) Baumgartens ontologische Begriindung der Monadenlehre und
Leibniz’ » Vernunft«.
In: A. Heinekamp (Hg.): Beitrige zur Wirkungs und Rezeptions-
geschichte von Gottfried Wilhelm Leibniz. Studia Leibnitiana
Suppl. XXVI (1986), 126138 (iiberarbeitete und erweiterte Fas-
sung von (3))

(7) Zu Leibniz’ Modaltheorie. Bericht iiber ein Symposion (Freiburg
1987).
In: Studia Leibnitiana, Band XX/1 (1988)

(8) Enthaltensein und Negation. Zur logischen Bedeutung von Leib-
niz’ »grofien Principien« fiir Quantitit und Qualitit der Aussage.
In: Leibniz: Questions de logique. Symposion organisé par la
Gottfried-Wilhelm-Leibniz-Gesellschaft e.V. Hannover. Studia
Leibnitiana, Sonderheft 15 (1988), 16-26

(9) Die Monade in Husserls Phidnomenologie der Intersubjektivitit.
In: V. Internationaler Leibniz-Kongref$ Hannover 1988, Vortrige,
393-399

(10) Philosophische Asthetik im Zeichen der Postmoderne.
In: W. Gruhn (Hg.): Das Projekt Moderne und Postmoderne.
Hochschuldokumentationen zur Musikwissenschaft und Musik-
pidagogik (Musikhochschule Freiburg), Bd. 2, Regensburg 1989,
35-52

(11) Probleme der moralischen Identitdt in der praktischen Philoso-
phie Kants.
In: B. Kienzle/H. Pape (Hg.): Dimensionen des Selbst. Selbst-
bewuftsein, Reflexivitit und die Bedingungen von Kommunika-
tion. Frankfurt/M. 1991, 298-310

(12) Zweckmifligkeit ohne Zweck: Die systematischen Voraussetzun-
gen und Rahmenbedingungen des dritten Moments des Ge-
schmacksurteils in Kants >Kritik der Urteilskraft<.
In: J.-E. Pleines (Hg.): Zum Teleologischen Argument in der Phi-
losophie: Aristoteles, Kant, Hegel. Wiirzburg 1991, 63-77

309

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

(13) Freiheit und Schopfung. Zu einem Problem der sKritik der prakti-
schen Vernunft«.
In: Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses (Mainz 1990),
hrsg. von G. Funke, Bonn 1991, 525-538

(14) Comment to Henry E. Allison: Kant’s Antinomy of Teleological
Judgment.
In: H. Robinson (Hg.): »Spindel-Conference 1991: System and Te-
leology in Kant’s Critique of Judgment«, Memphis/Tennessee
(USA), 4348

(15) Von der monadischen zur transzendentalen Subjektivitit.
Die Bedingtheit in der Unbedingtheit des Subjekts.
In: Baumgartner/Jacobs (Hg.): Philosophie der Subjektivitidt? Ak-
ten des 1. Internationalen Kongresses der Schelling-Gesellschaft
(Leonberg 1989) Stuttgart/Bad Cannstatt 1993, 451-458

(16) Die Asymmetrie von apriorischer Rechtslehre und positivem
Recht bei Kant.
In: Jahrbuch fiir Recht und Ethik, Bd. 1 (1993), 103-112

(17) Der Grund der Realitit in Kants Idealismus.
In: Neue Realititen. XVI. Deutscher Kongref3 fiir Philosophie,
Berlin 1993, 503-510

(18) Die Ultima Ratio der Naturteleologie bei Kant und ihr Verhdltnis
zu Leibniz.
In: J.-E. Pleines (Hg.): Teleologie. Ein philosophisches Problem in
Geschichte und Gegenwart. Wiirzburg 1994, 56-68

(19) Kants transzendentale Reformulierung der substantiellen Einheit
des leibnizschen Subjekts.
In: R. Cristin (Hg.): Leibniz und die Frage nach der Subjektivitdt.
(Leibniz-Tagung Triest 11.-14.5.1992) Stuttgart 1994, 159-170

(20) Die »ersten Erfahrungen« in Leibniz’ objektiver Metaphysik.
In: VI. Internationaler Leibniz-Kongrefs (Hannover 18.-23. Juli
1994), Vortrige I. Teil, 385-391

(21) Die prastabilierte Harmonie nach der transzendentalen Wende.
In: Proceedings of the Eighth International Kant Congress, Mem-
phis/TN (USA) 1995

(22) Die Monade in Husserls Phdnomenologie der Intersubjektivitit.
In: Tijdschrift voor Filosofie 57/4 (1995), 672-709

(23) Selbsterkenntnis, Selbsttiduschung und das Subjektive der Werte.
In: G. Pfafferott (Hg.): Vom Umsturz der Werte in der modernen
Gesellschaft. II. Internationales Kolloquium der Max-Scheler-Ge-

310

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Veréffentlichungen

sellschaft e. V. (Universitit zu Kéln, 7.-10. Juni 1995), Bonn 1997,
314-321

(24) Leibniz’ metaphysische Begriindung der Mdglichkeit rationaler
und dsthetischer Antizipation.
In: F. Gaede/C. Peres (Hg.): Antizipation in Kunst und Wissen-
schaft. Ein interdisziplindres Erkenntnisproblem und seine Be-
griindung bei Leibniz, Tiibingen 1997, 35-46

(25) Descartes und die transzendentale Phinomenologie.
In: Cognitio humana — Dynamik des Wissens und der Werte.
XVII. Deutscher Kongref8 fiir Philosophie (Leipzig, 23.-27. Sep-
tember 1996, Vortrage und Kolloquien), hg. von C. Hubig, H. Po-
ser, Leipzig 1996, 423—-432

(26) Fichtes »Ich« und seine Krisis in Hegels »Erfahrung des Bewuf3t-
seins«.
In: A. Regenbogen (Hg.): Antike Weisheit und moderne Vernunft,
Osnabriick 1996, 189-204

(27) Aspekte des Zeitproblems in der Musikphilosophie Theodor W.
Adornos.
In: Mit den Ohren denken. Adornos Philosophie der Musik. Hg.
von R. Klein, C.-St. Mahnkopf, Frankfurt am Main 1998, 37-51

(28) Substanz und Subjekt.
In: Nowak/Poser (Hg.): Wissenschaft und Weltgestaltung. (Inter-
nationales Symposium zum 350. Geburtstag von G. W. Leibniz,
Leipzig 1996) Hildesheim/Ziirich/New York 1999, 131-141

(29) Der Raum und das Subjekt.
In: H. Egner (Hg.): Lebensrdume — Spielrdiume — Schutzraume.
Ziirich/Diisseldorf 1999, 181-193

(30) Leibniz’ »rationale Ordnung der Natur« als Theodizee? Zu Do-
nald Rutherford: Leibniz and the Rational Order of Nature.
In: Archiv fiir Geschichte der Philosophie (1999), 206-217

(31) Das BewufStsein und seine Phinomene: Leibniz, Kant und Hus-
serl.
In: R. Cristin/K. Sakai (Hg.): Phinomenologie und Leibniz. Frei-
burg/Miinchen 2000, 42-74

(32) The Right of Particular and the Power of the Universal.
In: 2000 Spindel Conference: The Contemporary Relevance of
Hegel’s Philosophy of Right. University of Memphis/TN, USA
2000, The Southern Journal of Philosophy, Vol. XXXIX, Suppl.,
147-162

311

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

(33) Der Empirismus im leibnizschen Universum. Zur Problematik des
Subjekts bei Leibniz und Locke.
In: Akten des VIL Internationalen Leibniz-Kongresses, Berlin
(10.-14.09.2001), Nachtragsband

(34) Subjekt und Welt — das Problem der Monade.
In: F Hermanni/H. Breger (Hg.): Leibniz und die Gegenwart.
Miinchen 2002, 1-11

(35) Metaphysik und dsthetisches Weltverhdltnis. Der anfingliche
Sinn der philosophischen Asthetik und ihre Krise.
In: H.-G. Schwarz/ J. V. Curran (Hg.): Denken und Geschichte.
Festschrift fiir Friedrich Gaede. Miinchen 2002, 7-19

(36) Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch iiber das Re-
sultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts.
In: G. Abel/H.-J. Engfer/C. Hubig (Hg.): Neuzeitliches Denken.
Festschrift fiir Hans Poser. Berlin/New York 2002, 323-336

(37) Leibniz und die transzendentale Wende.
In: M. Pickavé (Hg.): Die Logik des Transzendentalen. Festschrift
fiir Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag. Berlin/New York 2003,
659-675

(38) Das Kontingente und die Ausnahme im spekulativen Denken.
In: C. Dierksmeier (Hg.): Die Ausnahme denken. Festschrift fiir
Klaus-Michael Kodalle. Bd. 1, Wiirzburg 2003, 63-70

(39) History of Philosophy as Philosophical Task.
In: The New Year Book for Phenomenology and Phenomenologi-
cal Philosophy III (2003), 259-271

(40) Einheit und Existenz des Subjekts in Kants Idealismus.
In: Revue Roumaine de Philosophie, T. 47, 1-2, Bucuresti 2003,
39-52

(41) Das Leibniz-Bild Ludwig Feuerbachs im Rahmen seiner theo-
logiekritischen Deutung der neueren Philosophie.
In: A. Lewendoski (Hg.): Leibnizbilder im 18. und 19. Jahrhundert
(Studia Leibnitiana Sonderheft 33), Wiesbaden 2004, 239-255

(42) Die Negativitit des Ich. Hegels reflexionslogische Kritik des fich-
teschen Prinzips.
In: A. Arndt/K. Bal/H. Ottmann (Hg.): Glauben und Wissen,
Dritter Teil, Hegel-Jahrbuch 2005, 241-246

(43) Hegel und das Prinzip der neuzeitlichen Metaphysik.
In: D. Fonfara (Hg.): Metaphysik als Wissenschaft. Freiburg/
Miinchen 2005, 246-266

312

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Veréffentlichungen

(44) Leibniz: Die Seele als Monade und Subjekt.
In: Klein, H. D. (Hg.): Der Begriff der Seele in der Philosophie-
geschichte. Wiirzburg 2005, 209-234

(45) Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe.
In: C. Bickmann u.a. (Hg.): Tradition und Traditionsbruch zwi-
schen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philosophische Per-
spektiven. Amsterdam/New York 2006, 179-192

(46) Deus est unus omnia. Die ultima ratio der >analytischen< Wahr-
heitstheorie bei Leibniz.
In: Breger, H., J. Herbst, S. Erdner (Hgg.): Einheit in der Vielheit,
VIII. Internationaler Leibniz-Kongress, Nachtragsband, Hanno-
ver 2006, 101-106

(47) Comments on Merold Westphal: The Prereflective Cogito as Con-
taminated Opacity.
In: Nenon, T. (Hg.): The First-Person-Perspective in Philosophical
Inquiry (Spindel Conference, Memphis/TN, September 28-30,
2006), The Southern Journal of Philosophy, Vol. XLV (2007)
Suppl., 178-186

(48) Hegel und Leibniz: Begreifendes und vorstellendes Denken des
Absoluten.
In: Heidemann, D. H./Krijnen, C. (Hg.): Hegel und die Geschichte
der Philosophie. Darmstadt 2007, 116-130

(49) Die Positivierung des Nichtigen. Hegel, Feuerbach und das dezen-
trierte Subjekt der Moderne.
In: Westerkamp D./v. d. Liihe, A. (Hg.): Metaphysik und Mo-
derne. Ortsbestimmungen philosophischer Gegenwart (FS fiir
C.-A. Scheier), Wiirzburg 2007, 177-193

(50) Zum Verhiltnis von Phinomenologie und Psychologie bei Hegel
und Husserl.
In: Zeitschrift fiir Psychotraumatologie, Psychotherapiewissen-
schaft, Psychologische Medizin, 5. Jg. (2007), Heft 4, 47-57

(51) Das Unendliche im Endlichen. Feuerbachs anthropologische Ver-
kehrung des spekulativen Wahrheitsanspruchs.
In: Bickmann, C. u.a. (Hg.): Philosophie und Religion im Wider-
streit? Amsterdam/New York 2008, 93-102

313

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

314

Lexikonartikel und Rezensionen

Rezension von: Hans Burkhardt, Logik und Semiotik in der Phi-
losophie von Leibniz. Miinchen 1980. In: Archiv fiir Geschichte
der Philosophie, Bd. 7 (1985), 212-216

Zu Leibniz” Modaltheorie. Bericht iiber ein Symposion. In: Studia
Leibnitiana XX (1988), 97-100

Artikel >Baumgartenc in: H. Burkhardt/B. Smith (Hg.), Handbook
of Ontology and Metaphysics. Miinchen 1990

Rezension von: Jiirgen-Eckardt Pleines, Asthetik und Vernunftkri-
tik. Natur- und Kunstinterpretation im Zeitalter der deutschen
Klassik und Romantik. Hildesheim/Ziirich/New York 1989, in:
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft (1990),
226-229

Rezension von: Nicholas Jolley, The Light of the Soul. Theories of
Ideas in Leibniz, Malebranche, and Descartes. Clarendon Press
Oxford 1990, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie (1993),
97-100

Artikel >A. G. Baumgarten: Aestheticas, in: R. G. Renner/E. Ha-
bekost (Hg.), Lexikon literaturtheoretischer Werke, Stuttgart
(Kroner) 1994

Artikel sImmanuel Kant: Beobachtungen iiber das Gefiihl des
Schonen und Erhabenens, in: R. G. Renner/E. Habekost (Hg.),
Lexikon literaturtheoretischer Werke, Stuttgart (Kroner) 1994
Artikel »I. Kant: Kritik der Urteilskraft, in: R. G. Renner/E. Ha-
bekost (Hg.), Lexikon literaturtheoretischer Werke, Stuttgart
(Kroner) 1994

Artikel >sFr. W. J. Schelling: Philosophie der Kunst:, in: R. G. Ren-
ner/E. Habekost (Hg.), Lexikon literaturtheoretischer Werke,
Stuttgart (Kroner) 1994

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liste der Vorlesungen von

Klaus Erich Kaehler

Universitit Freiburg/Br.

WS
SoSe
WS

SoSe
WS
SoSe
WS

SoSe

1986/87
1987
1987/88

1988
1988/89
1989
1989/90

1990

Die Sinnlichkeit in Kants Vernunft-Kritik

Logik und Subjektivitit bei Kant

Hegel und der Vernunftbegriff im Deutschen Idea-
lismus

Hegels Kritik der subjektiven Vernunft in der Phd-
nomenologie des Geistes

Hegels Phinomenologie des Geistes (Fortsetzung)
Das Grundproblem des Idealismus
Erfahrungswissenschaftliche und philosophische
Theorie

Theoriewandel in Wissenschaft und Philosophie

Memphis State University (USA)

1990

Herbstsemester (Graduate Course)
History of Modern Philosophy: Rationalism (Des-
cartes, Spinoza, Leibniz)

Universitdt Hamburg

SoSe 1992

WS

1992/93

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.

Philosophische Asthetik in der Metaphysik der
Neuzeit

Das Subjekt und seine Krise: Selbstvollendung und
Dezentrierung

315



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

Memphis State University (USA)

1993

Friihlingssemester (Graduate Course)
Substance and Subject in Leibniz’s Metaphysics

Universitit zu Kéln

WS
SoSe
WS
SoSe
WS
SoSe

WS
SoSe

SoSe

WS
SoSe

WS
SoSe
WS
SoSe

WS
WS
SoSe
WS
SoSe
WS

316

1993/94
1994
1994/95
1995
1995/96
1996

1996/97
1997

1998

1998/99
1999

1999/2000
2000
2000/01
2001

2001/02
2002/03
2003
2003/04
2004

2004/05

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.

Das Subjekt und seine Krise (I): Leibniz und die
transzendentale Wende

Das Subjekt und seine Krise (II): Das transzenden-
tale Wissen

Fichtes »Wissenschaftslehre« und Hegels Idee der
absoluten Wissenschaft

Hegels »Wissenschaft der Logik«

Wesen und Begriff in Hegels »Logik«

Subjekt und Selbstbewusstsein in der Philosophie
der Neuzeit

Das Grundproblem des Idealismus

Schelling: Philosophie des Absoluten als Idealis-
mus?

Die Begriindung der Intersubjektivitit im Idealis-
mus (Fichte)

Leibniz und der Empirismus

Die Krisis des endlichen Subjekts in Hegels »Phéano-
menologie des Geistes«

Intersubjektivitit und »absolutes Wissen«

Hegels System als Selbstvollendung des Subjekts
Hegels »Geist« und die Dezentrierung des Subjekts
Die philosophische Asthetik in der Metaphysik der
Neuzeit

Leibniz und das Prinzip der neuzeitlichen Philoso-
phie

Positionen und Probleme des Idealismus I
Positionen und Probleme des Idealismus II

Was ist »absoluter Idealismus«?

Krisis und Transformation des Subjekts als Prinzip
der Philosophie

Metaphysik und Moderne



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SoSe

WS
SoSe
WS
SoSe
WS
SoSe

WS

2005

2005/06
2006
2006/07
2007
2007/08
2008

2008/09

https://dol.org/10.5771/8783485860387 - am 24.01.2026, 10:16:27.

Liste der Vorlesungen

Das dezentrierte Subjekt als Prinzip der Philosophie
»nach« der Metaphysik

Leibniz und der Empirismus

Kant: Die Systematik der Vernunft-Kritik
Wahrheit: empirisch, transzendental, spekulativ
Grundziige des dezentrierten Subjekts

Philosophie der Intersubjektivitdt

Grundfragen der Anthropologie: Die Natur und das
Subjekt

Einfiihrung in die Philosophie

317



https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung der Herausgeber
	1. Klaus Erich Kaehler – Biografischer Abriss
	2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts
	3. Übersicht über die Beiträge

	I.	Formen der Selbstheit und Andersheit in der Metaphysik
	Dirk Fonfara (Köln): Das Selbst und die Begründung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon
	I. Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons Seelenlehre
	II. Die Begründung der Philosophie als Wissenschaft in Platons mittleren Dialogen
	III. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse (mathêmata)
	IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

	Andreas Speer (Köln): Im Verborgenen des Geistes: »abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart
	I. Augustinus
	II. Meister Eckhart
	1.
	2.
	3.


	Heribert Boeder (Osnabrück): Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins
	Emiliano Acosta (Gent): Vier Bestimmungen des Nicht-Ich in der Jenenser Periode der Fichteschen Wissenschaftslehre
	a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen Entgegensetzens
	b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich
	c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt
	d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

	Klaus Sellge (Köln): Kann die »wahre Philosophie« überhaupt Philosophie sein?
	1. Die absolute Erkenntnisart
	2. Theorie der Endlichkeit
	3. Diaphanisierung

	Gerhart Schmidt (Bonn): Der Wahnsinn des Eigendünkels
	Claudia Bickmann (Köln): Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager
	I. Schelling auf dem Weg zum ›irreduziblen Faktum der individuellen Existenz‹
	1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs
	2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung der Sphäre des Begriffs
	3. Der Begriff in der Idee

	II. Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont der Kontrahenten
	III. Annäherung der Extreme: Die »wahre Stelle für die Einheit von Denken und Sein«

	II. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst und sein Anderes
	Dieter Lohmar (Köln): Eine Geschichte des Ich bei Husserl
	1. Von den Logischen Untersuchungen zu den Ideen
	2. Das Ur-Ich in der genetischen Phänomenologie
	2.a. Das Ur-Ich der Bernauer Manuskripte Nr. 14 und 15
	2.b. Das Ur-Ich in den C-Manuskripten
	2.c. Das Ur-Ich in der Krisis (§§ 52–54)


	Thomas Nenon (Memphis): Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.

	Claus-Artur Scheier (Braunschweig): Sartres Abwesenheit
	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Sehnerv – Licht – Ding
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt
	Arbeitsform(Produkt)
	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Bildbewusstsein(Gegenstand)
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	S--M--P
	Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein)
	Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

	Hans Rainer Sepp (Prag): Das Selbst und der Andere
	I.
	II. Husserl – Scheler – Heidegger
	1. Egoismus als Bindung
	2. Entbindung als Geburt des Selbst

	III. Levinas
	1. Das Selbe
	2. Verfallen als endliches Begehren
	3. Aufhebung als metaphysisches Begehren
	4. Selbst sein und der Andere


	Markus Pfeifer: Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivität
	László Tengelyi (Wuppertal): Betrachtungen über die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden
	1. Die Handlungsfreiheit
	2. Die Selbstheit des Handelnden

	Klaus Düsing (Köln): Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle
	1. Grundlinien der idealistischen Geschichte des Selbstbewusstseins
	2. Skizze der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle
	3. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodellen

	Smail Rapic (Köln): Die versteckte Subjektivität in Tugendhats formaler Semantik
	1. Tugendhats Standortbestimmung der sprachanalytischen Philosophie
	2. Die Kritik Tugendhats und des späten Wittgenstein am bewusstseinsphilosophischen Ansatz
	2.1. Tugendhats Kritik an Husserls Begriff der Intentionalität
	2.2. Die Kritik des späten Wittgenstein am Vorstellungsbegriff

	3. Tugendhats bedeutungstheoretischer Ansatz
	3.1. Tugendhats Programm einer Vermittlung der Gebrauchstheorie mit der Verifikationsthorie der Bedeutung
	3.2. Rohs’ Einwände gegen Tugendhats Begriff der »Verifikationsregel«

	4. Tugendhats Analyse empirischer Aussagesätze
	4.1. Tugendhats semantischer Fundamentalismus
	4.2. Tugendhats Analyse der generellen Terme
	4.3. Tugendhats Analyse der singulären Terme
	4.4. Tugendhats Erklärung des Prädikates »wahr« in Bezug auf Elementarsätze

	5. Bedeutung und Verifikation in Lockes Essay concerning Human Understanding
	6. Die Rolle mentaler Entitäten bei der Konstitution des Gegenstandsbezugs singulärer Terme
	6.1. Tugendhats Kritik an Husserls Analyse der Dingwahrnehmung
	6.2. Tugendhats Kritik an Kants Analyse der Dingwahrnehmung in den »Analogien der Erfahrung«
	6.3. Die Differenz von subjektiver und objektiver Zeitfolge im prädikativen Gebrauch von Quasiprädikaten


	Anhang
	Veröffentlichungen von Klaus Erich Kaehler
	a) Bücher
	b) Aufsätze
	c) Lexikonartikel und Rezensionen

	Liste der Vorlesungen von Klaus Erich Kaehler
	Universität Freiburg/Br.
	Memphis State University (USA)
	Universität Hamburg
	Memphis State University (USA)
	Universität zu Köln


