
https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Markus Pfeifer / Smail Rapic (Hg.)

Das Selbst und sein Anderes

VERLAG KARL ALBER A

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus Erich Kaehler

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Markus Pfeifer / Smail Rapic (Hg.)

Das Selbst und
sein Anderes

Festschrift für
Klaus Erich Kaehler

Verlag Karl Alber Freiburg/München

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper

Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / München 2009
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Föhren
Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48392-3 (Print)

ISBN 978-3-495-86039-7 (E-Book)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Einleitung der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
1. Klaus Erich Kaehler – biografischer Abriss . . . . . . . . 7
2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts . . . . . . 8
3. Übersicht über die Beiträge . . . . . . . . . . . . . . . . 16

I. Formen der Selbstheit und Andersheit
in der Metaphysik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

Dirk Fonfara
Das Selbst und die Begründung der Philosophie als Wissenschaft
bei Platon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

Andreas Speer
Im Verborgenen des Geistes: »abditum mentis« bei Augustinus und
Meister Eckhart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Heribert Boeder
Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewußtseins . . . . . . . 81

Emiliano Acosta
Vier Bestimmungen des Nicht-Ich in der Jenenser Periode der
Fichteschen Wissenschaftslehre . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

Klaus Sellge
Kann die »wahre Philosophie« überhaupt Philosophie sein?
Überlegungen zu Schellings Fernere Darstellungen von 1802 . . . . 109

Gerhart Schmidt
Der Wahnsinn des Eigendünkels . . . . . . . . . . . . . . . . . 121

Claudia Bickmann
Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher
im eigenen Lager . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

5

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst
und sein Anderes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

Dieter Lohmar
Eine Geschichte des Ich bei Husserl. Mit Bemerkungen zum Ur-Ich
in Husserls späten Zeitmanuskripten . . . . . . . . . . . . . . 162

Thomas Nenon
Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft . . . . . . 181

Claus-Artur Scheier
Sartres Abwesenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

Hans Reiner Sepp
Das Selbst und der Andere. Levinas im Kontext der frühen
Phänomenologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210

Markus Pfeifer
Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivität . . . 232

László Tengelyi
Betrachtungen über die Handlungsfreiheit und die Selbstheit
des Handelnden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

Klaus Düsing
Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle 259

Smail Rapic
Die versteckte Subjektivität in Tugendhats formaler Semantik . . 275

Anhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 307

Klaus Erich Kaehler
Veröffentlichungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
Liste der Vorlesungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

6

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung der Herausgeber

1. Klaus Erich Kaehler – Biografischer Abriss

Klaus Erich Kaehler wurde am 12. Juni 1942 in Bremen geboren. Sein
Vater besaß einen florierenden Gartenbau-Betrieb; seine Mutter hatte
eine Leidenschaft für die Musik. Dem väterlichen Ansinnen, den Be-
trieb zusammen mit seinem Bruder weiterzuführen, hat er sich stand-
haft widersetzt – nicht zuletzt deshalb, weil er von früh an zu hören
bekam, der Vater habe »keine Zeit«.

Nach dem Abitur immatrikulierte er sich 1962 an der Staatlichen
Hochschule für Musik in Freiburg/Br. 1968 erwarb er das Diplom für
Klavier. Seine Abschlussarbeit schrieb er über Beethovens späte Baga-
tellen.

Nach dem Examen konnte er sich nicht dazu entschließen, sich
ganz der Klaviermusik zu widmen. Während seines Musik-Studiums
hatte er Adorno für sich entdeckt. Dessen Hegel-Interpretationen
machten ihn neugierig auf Hegel selbst. So begann er 1968 ein zweites
Studium: der Philosophie, Soziologie und Politikwissenschaft an den
Universitäten Hamburg und Freiburg/Br.; er beendete es 1975 mit der
Promotion. Unter seinen akademischen Lehrern sind Werner Marx,
Heribert Boeder und Gerhart Schmidt besonders zu nennen. Seine Dis-
sertation Leibniz – der methodische Zwiespalt der Metaphysik der
Substanz erschien 1979 im Felix Meiner Verlag.

Von 1975–78 war Klaus Erich Kaehler Wissenschaftlicher Mit-
arbeiter am Husserl-Archiv in Freiburg, anschließend – bis 1985 – an
den Philosophischen Seminaren in Heidelberg und wiederum in Frei-
burg. Dort habilitierte er sich 1985 mit der Arbeit Leibniz’ Position der
Rationalität. Die Logik im metaphysischen Wissen der »natürlichen
Vernunft« (Freiburg/München: Alber 1989).

Zusammen mit Werner Marx verfasste er zwischen 1985 und
1989 – mit Hilfe von Forschungsstipendien der DFG – die beiden Bü-

7

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher Das Selbstbewusstsein in Hegels »Phänomenologie des Geistes«
und Die Vernunft in Hegels »Phänomenologie des Geistes« (Frankfurt
a. M.: Vittorio Klostermann 1986 und 1992). In den Jahren 1990 und
1993 lehrte er als Visiting Professor an der State University in Mem-
phis (Tennessee, seit 1992 »University of Memphis«). 1991 und 1992/
93 übernahm er Vertretungs-Professuren an den Universitäten Frei-
burg und Hamburg.

1993 wurde Klaus Erich Kaehler auf den Lehrstuhl von Ludwig
Landgrebe nach Köln berufen. Sein Renommée als Leibniz- und Hegel-
Forscher zog zahlreiche Doktoranden an das dortige Philosophische
Seminar. Als Ko-Direktor des Kölner Husserl-Archivs begleitete er
aufmerksam die mitunter trockene Aufgabe der kritischen Edition der
Werke Husserls. Zugleich wirkte er daran mit, dass sich das Archiv
über die Jahre als international anerkanntes Forschungszentrum für
phänomenologische Philosophie etablieren konnte. Die Verantwortung
für die Arbeit des Archivs brachte es mit sich, dass er in den wissen-
schaftlichen Beirat der Phaenomenologica aufgenommen wurde. Seit
1997 gehört er darüber hinaus dem Vorstand der Leibniz-Gesellschaft
an.

Nach seiner Emeritierung 2008 fand er endlich die Muße, sein
philosophisches Hauptwerk abzuschließen: Das Prinzip Subjekt und
seine Krisen. Selbstvollendung und Dezentrierung (Freiburg/Mün-
chen: Alber 2009). Die sokratische Leidenschaft des Gesprächs hielt
ihn jedoch davon ab, sich ganz in die Studierstube zurückzuziehen. So
bleibt er auch nach der Emeritierung – wie könnte es anders sein? – in
regem Austausch mit den Studierenden, seinen Schülern, Kollegen
und Freunden.

2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist auf die
Theorie des dezentrierten Subjekts, wie sie Klaus Erich Kaehler seit
vielen Jahren in einer stetigen Auseinandersetzung mit der Philosophie
der Neuzeit, insbesondere derjenigen Hegels und seiner nachmetaphy-
sischen Nachfolger, entwickelt hat. In groben Zügen lässt sich das, was
die Theorie zu fassen versucht, folgendermaßen skizzieren:1 Nach der

8

Einleitung der Herausgeber

1 Eine ausführlichere Darstellung der Theorie des dezentrierten Subjekts findet sich in:

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vollendung der Metaphysik im Hegelschen System2 setzt mit Feuer-
bach, Marx und Kierkegaard eine Entwicklung ein, die ihre grundsätz-
liche Orientierung nicht mehr in der reinen Vernunft oder dem Abso-
luten findet. Daraus resultiert ein Denken, dem sich die Wahrheit des
Endlichen nicht allein durch den Begriff bestimmt. Die Folge ist die
Verabschiedung einer metaphysischen Versicherung in einem über-
individuellen, alles Wirkliche umfassenden Gesamtzusammenhang.
Das nachmetaphysische Denken reklamiert gegenüber der Metaphysik
den endlichen Standpunkt, der in der Darstellung des Absoluten immer
nur ein mangelhafter sein konnte, als den ersten und wahrheitsfähigen.
Es ist die endliche Existenz, die gegenüber dem Allgemeinen ihr zuvor
nicht zugestandenes Eigenrecht verlangt und sich als Subjekt in seiner
Wirklichkeit in den gleichursprünglichen Dimensionen der Individua-
lität, Sozialität und Naturalität als nunmehr dezentriertes fasst. In
kontrastiver Gegenüberstellung lassen sich die Gehalte der Metaphy-
sik und des nachmetaphysischen Denkens mit Feuerbach auf die For-
mel bringen: »Die absolute Metaphysik sagt: Der Mensch muss seine
›Bestimmung‹ ergreifen, sich aufheben, eben nicht bloß Mensch sein
wollen. […] Die Neue Philosophie [Feuerbach] hingegen sagt, genau
umgekehrt: der Mensch darf und braucht nur Mensch sein [zu] wollen
– und das heißt zunächst und unhintergehbar, bei allem, was der
Mensch noch sonst sein kann und soll, sagen zu können: ›Ich bin ein
sinnliches Wesen; […] der Leib in seiner Totalität ist mein Ich, mein
Wesen selber‹«.3

Das derart ausgewiesene dezentrierte Subjekt des nachmetaphysi-
schen Denkens trägt als Prinzip in seiner jeweiligen Ausgestaltung die
nachmetaphysischen Positionen und erhält darin seine inhaltliche Be-

9

Einleitung der Herausgeber

M. Pfeifer: Die Frage nach dem Subjekt. Levinas’ Philosophie als Ausdrucksform nach-
metaphysischen Denkens. Würzburg 2009.
2 Hegels Philosophie bildet die Vorgabe für den philosophischen Abstoß von der bis
dahin vollbrachten Metaphysik der Neuzeit. Dass damit die Metaphysik im Ganzen
vollendet sei, ist darin nachzuweisen, dass das neuzeitliche Prinzip des Subjekts die
vormaligen epochalen Entwicklungen der Metaphysik zu integrieren vermag. Vgl. Ka-
ehler: Das Prinzip Subjekt und seine Krisen: Selbstvollendung und Dezentrierung. Frei-
burg/München 2009.
3 L. Feuerbach: Grundsätze der Philosophie der Zukunft, §37. In: ders.: Entwürfe zu
einer Neuen Philosophie. Hrsg. von W. Jaeschke und W. Schuffenhauer, Hamburg 1996,
78. Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen. Feuerbachs anthropologische Verkeh-
rung des spekulativen Wahrheitsanspruchs«. In: Religion und Philosophie im Wider-
streit? Hrsg. von C. Bickmann, M. Wirtz und H.-J. Scheidgen, Nordhausen 2008, 146.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


währung. Der Theorie dezentrierter Subjektivität geht es nicht nur um
die Beschreibung des Prinzips nachmetaphysisch verfasster Subjektivi-
tät, sondern auch – und vor allem – um die Rechtfertigung dieses Prin-
zips aus Hegels Philosophie heraus, indem vermittels einer Reflexion
auf das Hegelsche Resultat im Ganzen das Recht des endlichen Stand-
punkts geltend gemacht wird. Diese Reflexion soll eine endogene Krisis
offen legen, die in den nachmetaphysischen Positionen ausgetragen
wird.4 So entspringen im Ergebnis aus der Genese des auf seine eigene
Endlichkeit zurückgezogenen dezentrierten Subjekts die Dimensionen
in Sozialität, Individualität und Naturalität als Pendant der vormali-
gen Stufen der Endlichkeit des Absoluten im Hegelschen System: ob-
jektiver Geist, subjektiver Geist und Natur. Und dies insofern, als sich
die vormaligen endlichen Stufen des Abstiegs des absoluten Geistes in
seine Unterschichten aus ihrer »bloß« aufzuhebenden Stellung in ei-
genständige Formen der Endlichkeit transformieren, die als je irredu-
zible Qualitäten die Wirklichkeit des dezentrierten Subjekts bestim-
men.

Die Rechtfertigung des Prinzips gestaltet sich – in Abgrenzung
von einer dem System bloß äußerlichen Abkehr – wie folgt: Die reine
Ausrichtung auf das Absolute, für die alles Endliche ein zu über-
windendes Moment darstellt, bestreitet das anschließende, sich von
Hegel abkehrende Denken mit dem Hinweis auf die irreduzible, nicht
hintergehbare endliche Existenz, indem es sich kritisch gegen das Sys-
temganze stellt. Kaehler weist die Legitimität dieses Standpunkts im
Ausgang vom Hegelschen System auf: Die Nichtreduzierbarkeit der-
jenigen endlichen Realität, die durch den Begriff nicht vollständig be-
stimmt, sondern gegen ihn indifferent ist, eröffnet das begründete Ei-
genrecht des Endlichen. Der die Theorie des dezentrierten Subjekts
inspirierende Nachweis einer Krisis im Hegelschen System fokussiert
dessen strenge Ausrichtung auf die Herrschaft des rein Logischen. Es
handelt sich nicht so sehr um eine Kritik am Hegelschen System in
dem Sinne, dass ein »Fehler« aufgedeckt würde, als vielmehr um eine
Infragestellung dieser Ausrichtung. Diese Infragestellung entspringt
gleichsam einer Selbstreflexion des spekulativen Systems nach seiner
Vollendung, womit es über sich hinausweist. Die sich kritisch von ihm
absetzenden Positionen finden ihren rechtfertigenden Ausgang dann
bei Hegel selbst, indem der Standpunkt der endlichen Existenz aus

10

Einleitung der Herausgeber

4 Vgl. Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 150.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem bloßen Momentcharakter in ein ontologisch gleichrangiges
Verhältnis zum Logischen überführt und freigesetzt wird. Das ontolo-
gische Verhältnis des endlichen Subjekts, das auf Grund seiner Indif-
ferenz zum Begriff immer auch mit einem nicht verfügbaren Anderen
verbunden ist, ist innerhalb des Systems selbst als notwendig und da-
mit als nicht nur logisch auflösbar zu erweisen. Denn die Gesamtwirk-
lichkeit des Subjekts erfüllt sich im Hegelschen System in den be-
stimmten Begriffen der Logik und der Realphilosophie, so dass auch
das bloß Zufällige, das sich nicht in die Begriffe der spekulativen Tota-
lität fassen lässt und in Hegels Verständnis als das dem Begriff bloß
Ungemäße vergeht, allererst die Selbstkonstitution des Subjekts voll-
endet. Auch das absolute Subjekt ist nur dann wirklich, wenn es (s)ein
Anderssein außer sich hat.5 Mit der Aufdeckung der ontologischen
Ambivalenz zwischen der Faktizität des Subjekts und seiner spekulativ
begreifbaren Realität ergibt sich – durch den Hinweis auf ein durch die
Spekulation zwar gesetztes, aber dennoch qualitativ Anderes – die en-
dogene Krisis der Metaphysik Hegels. »Der Schritt in die Krisis des
absoluten Wahrheitsanspruchs […] ist die Anerkennung der eigensin-
nigen und eigenwertigen Wirklichkeit solcher vor- und außerbegriff-
licher Bestimmtheiten, und damit die Zurückweisung ihrer spekulati-
ven Nichtigung, kurz gesagt, die Positivierung dieses Nichtigen.«6

Aus der veränderten Perspektive auf die Gesamtwirklichkeit des Sub-
jekts verselbständigt und positiviert sich das Endliche entgegen seinem
Stand als bloß Aufgehobenes und stellt das dezentrierte Subjekt vor
die unabschließbare Aufgabe, in der Auseinandersetzung mit seinem
unaufhebbaren Anderssein es selbst zu bleiben. Über sein Anderssein
kann das dezentrierte Subjekt nicht verfügen, das heißt, dass sich die-
ses Anderssein spekulativ nicht aufheben lässt, weil es kein von der
Entäußerung des Subjekts abhängiges Anderes darstellt. Im Gegenteil:
Das Andere besteht für das Subjekt unabhängig in seiner irreduziblen
Realität und unvordenklichen Faktizität. Daraus folgt nun aber keine
indifferente, unabhängige oder gar eigenmächtige Haltung des Sub-
jekts, sondern vielmehr das Abarbeiten an dem Anderen in endlicher

11

Einleitung der Herausgeber

5 »Das Zufällige, gegen die Bestimmtheit des Begriffs indifferent Seiende, durchzieht
alle Realsphären der Endlichkeit von Natur und Geist (daseiender Subjektivität).« (Ka-
ehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 143).
6 Kaehler: »Das Unendliche im Endlichen«, 145.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverwirklichung des Subjekts als individuelles, soziales und natu-
rales.

Kaehler betont neben der affirmativen Lesart Hegels, die dessen
Orientierung auf das Absolute folgt, eine andere mögliche Lesart, die
in ihrer Konsequenz zu einer Umwertung und Umkehrung des Ganzen
als Begründungszusammenhang führt, indem die Darstellung nicht
nur hin zum Absoluten geht, sondern indem das Absolute sich sodann
auch wieder in seiner Äußerlichkeit behaupten muss, in der es mit
einer anderen, von der Idee als außer ihr gesetzten Seite konfrontiert
ist, die so gegen die Idee indifferent bleibt. Dieses »Außer-sich« ist aber
die Idee selbst als Subjekt des realen Geschehens in Raum und Zeit –
als Natur und Geist –, als Subjekt, das sich auf seine Endlichkeit be-
schränkt in seiner dezentrierten Stellung freisetzt. Diese Lesart entfal-
tet Kaehler, indem er das Hegelsche System in einer zweifachen Rich-
tung nachvollzieht: einerseits in der Genese und Begründung des
Systems, andererseits in der Überführung des vollendeten Systems in
eine Selbstreflexion.

Die Theorie des dezentrierten Subjekts gewinnt ihr konkretes
Profil in der Auseinandersetzung mit Hegel in folgender Weise: Mit
der Wahrheit des absoluten Wissens am Ende der Phänomenologie
des Geistes gibt es für den Geist nach Hegel nichts Fremdes mehr, weil
er in allem Anderen bei sich selbst ist. Als Prinzip allen Wissens hat
sich das Subjekt im absoluten Wissen vollbracht – jeglicher Gegen-
stand ist ihm seine eigene Entäußerung.7 An diesem Punkt setzt die
Wissenschaft der Logik als absolute Wissenschaft aus sich selbst heraus
an. Die Logik bildet in ihrer vollständigen Entfaltung den Maßstab
dafür, was als Wahrheit gilt.8 Als die eigentliche und volle Wahrheit
ist die Logik vollständig aus sich heraus bestimmt. Das Absolute aber,
das sich in der Logik als die Idee bestimmt, muss sich durch die Natur
hindurch erneut realisieren, um im Geist wieder zu sich zu kommen:
Die Idee entäußert sich frei in ihr Außersichsein.9 Kaehler trägt aus der
Perspektive des Gesamtsystems dem Sachverhalt Rechnung, dass die

12

Einleitung der Herausgeber

7 Vgl. G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes. In: Werke in 20 Bänden. Auf der
Grundlage der Werke von 1832–1845 neu editierte Ausgabe. Redaktion E. Moldenhauer
und K. M. Michel. Bd. 3. Frankfurt a. M. 1969, 575.
8 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch über das Resultat
der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Festschrift
für Hans Poser. Hrsg. von G. Abel/H.-J. Engfer/C. Hubig. Berlin/New York 2002, 326.
9 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik II. In: Werke in 20 Bänden (s. Anm. 7). Bd. 6, 573.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Logik erst im absoluten Geist, nach der Entäußerung und Erinnerung
also, ihre volle Gültigkeit erweist.10 Zur Krisis erwächst aus der derart
geführten Selbstreflexion des Systemganzen die im System angelegte
»Differenz zwischen der begrifflich integrierbaren Realität und der äu-
ßerlich bleibenden, einer schlecht-unendlichen Mannigfaltigkeit des-
sen, was dem Begriff nicht gemäß ist«.11 Indem das Subjekt12 nach der
Entäußerung zu sich zurückkommt, lässt es Inhalte frei, die nicht mehr
unter die Herrschaft des Begriffs fallen. In der zu vollziehenden Selbst-
reflexion des Ganzen hat diese Einsicht weitreichende Konsequenzen
für das System in Hinblick auf den Status des Endlichen. Diese Deu-
tung Kaehlers bezweifelt die systemimmanente Abhängigkeit der Na-
tur von der logischen Idee insofern, als sie aus der Perspektive des Ge-
samtsystems herausstellt, dass die logische Idee auf ihrem Weg zum
absoluten Geist Begriffloses frei lässt, das sich für den Weg als notwen-
dig erwiesen hat. Auch wenn das Endliche spekulativ betrachtet im
Gesamtkonzept nur das an sich Nichtige ist, welches es auf dem Weg
zum Absoluten aufzuheben gilt, erhält es von der Gesamtwirklichkeit
des Subjekts her betrachtet – die eben darin besteht, dass sich das Ab-
solute in seiner Äußerlichkeit erscheinen muss – ein größeres Gewicht.
Hieraus entspringt die Frage, inwiefern die Logik dem Endlichen dann
noch in der Weise übergeordnet werden kann, wie es im Hegelschen
System der Fall ist. So sehr nämlich das Subjekt durch die Äußerlich-
keit der Natur hindurch wieder zu sich kommt, indem das Außen durch
den Begriff aufgehoben wird, so sehr ist die volle Wahrheit des Sub-
jekts nur zusammen mit seiner Äußerlichkeit. Es ist »insgesamt nie,
ohne dass es einer Nicht-Identität, Äußerlichkeit seiner selbst aus-
gesetzt ist.«13

13

Einleitung der Herausgeber

10 Vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 327.
11 Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In: Tra-
dition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philosophi-
sche Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Voßhenrich und
M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 182.
12 Dass Hegels Philosophie, die den Maßstab für ihre Wahrheit mit der Wissenschaft
der Logik liefert (vgl. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«, 326), zu-
gleich auch Darstellung des absoluten Subjekts ist, unterstreicht Hegel explizit mit der
Darstellung des Absoluten in Form der reinen Idee: Für die absolute und eine Idee gilt,
»daß sie als Subjekt und so als Geist ist«; das ist »ihre entwickelte, wahrhafte Wirklich-
keit«. (Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I (1830). In: Werke in
20 Bänden (s. Anm. 7), Bd. 8, 368 (§ 213).)
13 Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da sich aber das Absolute vereinzeln muss und sich dadurch in
eine nicht vorhersehbare Grundstellung bringt, da es seine Wahrheit
und Notwendigkeit im frei gelassenen Zufälligen behaupten muss, fin-
det sich das natürliche und endliche Subjekt als ein dezentriertes vor.
Lässt sich diese Dezentrierung in der Darstellung Hegels durch die
Orientierung auf das spekulative Ganze hin im Absoluten wieder voll-
ständig und endgültig re-zentrieren, so findet sich das Subjekt in seiner
Grundstruktur als dezentriert verfasstes vor, wenn der alleinige speku-
lative Wahrheitsanspruch bestritten wird. Indem die Theorie des de-
zentrierten Subjekts einerseits die Notwendigkeit der Behauptung des
Absoluten im Endlichen nachweist und andererseits im Bereich des
Natürlichen und Endlichen das nicht bloß logische Kontingente auf-
deckt, welches sich nicht in den wahrheitsfähigen Begriff integrieren
lässt, deckt sie auf, wie der Protest des endlichen Subjekts gegen die
alleinige Ausrichtung auf das Absolute sein Potential und vor allem
seine Berechtigung aus dem Hegelschen System selbst schöpfen kann.
Wenn nämlich die Behauptung des Absoluten in der Endlichkeit für
dessen Absolutheitsanspruch notwendig ist und es zugleich das end-
liche Subjekt ist, das sich im Endlichen behaupten muss, diese Endlich-
keit aber auch insofern kontingent verfasst ist, als sich das Subjekt
nicht nur begrifflich behaupten kann, sondern stets auch eine begriff-
lich nicht verfügbare Seite vor sich hat, dann erhält die Perspektive des
endlich-existentiellen Subjekts ein anderes Gewicht. Es kann auf seine
notwendige Stellung im Gesamtkonzept verweisen und zugleich mit
dem Verweis auf die unverfügbare und uneinholbare Kontingenz die
Verfügungsmacht des Absoluten in Frage stellen. Die »Positivierung
des Nichtigen«,14 das heißt dessen, was dem Begriff nicht gemäß ist,
ist dann gerechtfertigt, weil dieses im System Hegels selbst Bedingung
für die Verfassung des Subjekts ist, das sich verendlichen muss.

Zu betonen ist, dass die Freilassung des Subjekts aus dem Begrün-
dungszusammenhang des Absoluten keine notwendige Konsequenz
des Hegelschen Systems bildet. Der Nachweis versteht sich eher als
Aufriss einer Möglichkeit, als eine legitime Gewichtsverlagerung im

14

Einleitung der Herausgeber

14 Vgl. Kaehler: »Die Positivierung des Nichtigen. Hegel, Feuerbach und das dezentrier-
te Subjekt der Moderne«. In: Metaphysik und Moderne. Ortsbestimmungen philoso-
phischer Gegenwart. Festschrift für Claus-Artur Scheier. Hrsg. von D. Westerkamp und
A. von der Lühe. Würzburg 2007, 189.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegelschen System selbst, mithilfe derer die nachhegelschen Positio-
nen Rechtfertigung finden können.

Neben einer solchen direkten Rechtfertigung aus der endogenen
Krisis im Hegelschen System beansprucht die Theorie des dezentrier-
ten Subjekts aber auch noch eine Rechtfertigung durch den Nachweis
der Bewährung des Prinzips, indem sich die nachmetaphysischen Posi-
tionen darunter fassen lassen. Das Prinzip bleibt dem neuzeitlichen Pa-
radigma der Subjektivität, dem es entspringt, verhaftet, muss jedoch
auf neue Weise gefasst werden. Befreit sich das endliche Subjekt von
dem Herrschaftsanspruch des Absoluten, so verneint es auch das Sub-
jekt als absolutes und schränkt dadurch seine vormalige Freiheit ein, die
eine absolute Freiheit war. In ebendem Maße, wie es die Absolutheit
zurücknimmt, verschiebt sich seine Grundstruktur. Der Verweis auf
die dem Begriff nicht gemäße Seite befreit das endliche Subjekt daher
nicht nur von der Verfügungsmacht des Absoluten, sondern beschnei-
det durch den affirmativen Verweis auf das Unverfügbare ebenso die
Macht des Subjekts. Was sich als Anderssein im spekulativen Gesamt-
zusammenhang stets nur als aus der Idee entlassene Entäußerung ver-
stehen lässt, das nur in und durch die Idee ist, erreicht mit der Ablösung
vom Absoluten die Dimension einer radikal fremden Andersheit. Das
Subjekt zieht sich nicht mehr aus der Endlichkeit ins reine Denken oder
in das Absolute zurück, von dem aus das Andere als anderes seiner
selbst begriffen werden kann – die spekulative Absolutheit ist ihm ent-
zogen. Ihm wird das Andere zur unverfügbaren Gegenseite, die nicht
mehr zurückzudrängen oder abzustreifen ist. Zwar bleibt das Subjekt
der Grund allen Wissens und Weltbezuges, dies aber ›nur noch‹ als Be-
ziehungsgrund, nicht mehr als Erklärungsgrund. Das Andere zum Sub-
jekt ist immer bezogen auf ein Subjekt, aber durch das Subjekt nicht zu
erklären oder zu deduzieren und deswegen außerhalb dessen Ver-
fügungsmacht. Das Andere gewinnt die Qualität einer Fremdheit. Das
Denken findet ein unvordenkliches und denkend nicht ganz aufzulö-
sendes Sein als ein anderes vor, das zugleich zur Bedingung des Den-
kens selbst wird. Kurz: Das Denken lässt sich nicht mehr rein halten, das
Subjekt ist in seinem Grunde schon immer mit seinem Anderen kon-
taminiert und hat sich nicht mehr allein zur Vorgabe, sein Anderes ist in
es als Vorgabe mit eingeschrieben. So »kann die Reflexion-in-sich nur
gegen dieses Andere zustande kommen.«15 Daraus erwächst dem Sub-

15

Einleitung der Herausgeber

15 Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«, 183.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jekt die Aufgabe, sich beständig seinem Anderen gegenüber, dem auch
entfremdendes Potential zukommt, behaupten zu müssen.16

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist in zwei-
facher Hinsicht auf die Schwerpunkte des philosophischen Schaffens
Klaus Erich Kaehlers. Im ersten Teil steht die systematische Entfaltung
des metaphysischen Subjektprinzips bis Hegel im Mittelpunkt. Die
Beiträge des zweiten Teils gehen der Frage nach, ob das Selbst in der
nachmetaphysischen Verfassung des Subjekts noch sein Anderes hat
oder ob es ihm ein Anderes wird, das sich in seiner Fremdheit der Ver-
fügbarkeit entzieht.

3. �bersicht �ber die Beitr�ge

I. Formen der Selbstheit und Andersheit in der Metaphysik

Dirk Fonfara geht der Frage nach, inwiefern man bei Platons Überle-
gungen zur Seele von einem Selbst des Menschen sprechen kann. Die
Sorge des Philosophen um die Seele steht bei Platon mit der Begrün-
dung der Philosophie als Wissenschaft in engem Zusammenhang. Fon-
fara zeigt anhand der Einordnung der sokratisch-platonischen Dialek-
tik in den Bildungskanon der Philosophenherrscher (Politeia,
Buch VII), dass die traditionell mit Aristoteles’ Metaphysik verbunde-
ne Einteilung der philosophischen Disziplinen bei Platon vorgeprägt
ist: im Rahmen der propädeutischen Frage nach der Hinführung zur
Idee des Guten. Im Ausgang von der gymnastischen und musischen
Bildung als dem Anfang des Curriculums unterscheidet Platon bereits
Künste (technai), die sich auf Bedürfnisse und Hervorbringungen be-
ziehen, ferner die mathematischen Einzeldisziplinen, die er Kenntnisse
(mathêmata) nennt, und schließlich die Dialektik als einzig wahre phi-
losophische Wissenschaft (epistêmê). Platons Dialektik-Konzeption
bleibt dabei eng auf das Selbst des Menschen bezogen: Er setzt es mit
der vernünftigen Seele gleich, die den unvergänglichen Ideen ähnele.
Fonfaras Beitrag schließt mit einem Ausblick auf Husserls Platon-Re-
zeption in seinen Freiburger Vorlesungen. Husserl sieht in Platon den
eigentlichen Begründer der wissenschaftlichen Philosophie, betont je-

16

Einleitung der Herausgeber

16 Vgl. Kaehler: ebd. 184f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch, dass ein durch die cartesische Zweifelsbetrachtung hindurch-
gegangenes Philosophieren keine dogmatischen Voraussetzungen gel-
ten lassen kann, wie sie Platon in seiner Ideenlehre paradigmatisch in
Ansatz bringt.

Andreas Speer beleuchtet die Begriffsgeschichte des augusti-
nischen Worts vom »abditum mentis«, welches noch in der Diskussion
Hölderlins mit Schelling und Hegel über einen präreflexiven Grund im
Bewusstsein nachklingt. Speer zeigt, dass Augustinus den Ausdruck
selber nicht klar spezifiziert. J. Kreuzer gibt in seiner (Auswahl-) Aus-
gabe von De trinitate die Wendung »in abdito mentis« substantivisch
mit »in dem Verborgenen des Geistes« wieder und ordnet sie Augusti-
nus’ Lehre zu, dass der Geist sein ursprüngliches Wissen um sich selbst
durch die Abwendung von den Bildern sinnlicher Dinge freilegen kön-
ne. Speer betont demgegenüber, dass Augustinus den fraglichen Ter-
minus gelegentlich in einem rein deskriptiven Sinne auf Kenntnisse
(z. B. musikalischer Art) bezieht, die jemand besitzt, ohne sie sich ak-
tuell zu vergegenwärtigen, so dass man »in abdito mentis« auch
schlicht mit »unbemerkt« übersetzen könne. Zu einem tragenden Be-
griffswort wird »abditum mentis« erst bei Meister Eckhart, der es in
drei aufeinander bezogenen Bedeutungsmomenten gebraucht. (1) Im
Sapientia-Kommentar meint es den Verstand als ein aufgrund der
Gottesebenbildlichkeit des Menschen wahrheitsfähiges und erkennt-
niskonstituierendes Vermögen. (2) Über diese Bedeutungsschicht des
»abditum mentis« geht Eckhart in einigen Predigten des sog. Gottes-
geburts-Zyklus durch den Gedanken hinaus, dass der göttliche Grund
der Seele nur durch den Verlust aller erkenntnisvermittelnden Bilder
zugänglich ist. (3) In seiner Armutspredigt radikalisiert Eckhart diesen
Gedanken dahingehend, dass der Abstieg in den unverfügbaren See-
lengrund die Preisgabe aller Gottesbilder einschließen muss.

Heribert Boeder unterscheidet eine doppelte »Stiftung des phi-
losophischen Selbstbewusstseins«. Die cartesische betrachtet er als de-
fizitär, da sie das Selbstbewusstseins vorrangig von der Bezugnahme
auf Dinge her bestimmt. Einen überlegenen Standpunkt bezieht nach
Boeder Rousseau, indem er das Verhältnis des Individuums zur Gesell-
schaft ins Zentrum rückt und das Selbstbewusstsein als Resultat einer
Selbstunterscheidung des Ich von vorgegebenen Mustern des Selbst-
verständnisses begreift. Die Bildung eines solchen Selbstbewusstseins
verfolgt Boeder im Werk Rousseaus in drei Schritten. (1) Im Brief-
roman Julie ou la Nouvelle Heloïse (1761) gelangt die adlige Titel-

17

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heldin dadurch zu einem reflektierten Selbstverhältnis, dass durch
ihren Entschluss, ihrer Liebe zu ihrem bürgerlichen Hauslehrer zu ent-
sagen und den vom Vater ausgewählten Mann zu heiraten, die Unver-
einbarkeit ihrer authentischen Neigung mit der sozialen Konvention
zu einem Widerspruch in der eigenen Person verdichtet wird. Julie
wird sich dessen inne, dass sie ihren Gehorsam gegenüber dem gesell-
schaftlichen Normenkodex selber zu verantworten hat – und damit
zugleich die Preisgabe existentieller Authentizität. Da sie einen Bruch
ihres Eheversprechens als verwerflich ansieht, kann sie sich erst ange-
sichts des Todes zu ihrer Liebe zu bekennen, ohne hiermit ihre ethische
Integrität preiszugeben. (2) Im Erziehungsroman Ėmile (1762) konsti-
tuiert sich das Selbst der Titelfigur wie auch seiner späteren Frau So-
phie durch die Distanzierung von äußeren Konventionen auf der einen
Seite und von narzisstischen Antrieben des eigenen Verhaltens auf der
anderen. (3) Der Bildungsgang des Selbstbewusstseins gelangt in
einem Gemeinwesen im Sinne des Contrat social (1762), worin das
Spannungsverhältnis zwischen individueller Freiheit und sozialen
Ordnungsstrukturen durch die »volonté générale« zum Ausgleich ge-
bracht wird, ans Ziel.

Den Schwierigkeiten im Verständnis Fichtes, die sich aus dessen
wiederholter Neuformulierung der Wissenschaftslehre ergeben, ver-
sucht Emilano Acosta dadurch zu begegnen, dass er vier Bedeutungs-
momente des Terminus »Nicht-Ich« – als desjenigen, das im Ich gesetzt
ist als jenseits des Ich liegend – voneinander unterscheidet. Das Nicht-
Ich ist (1) der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens des
Ich, (2) absolute, weil relationslose Substanz, (3) in theoretischer Hin-
sicht dem Subjekt entgegengesetztes Objekt, (4) in praktischer das, was
ist, jedoch nicht sein soll. Im Durchgang durch diese vier Bedeutungs-
momente kristallisiert sich eine Dialektik zwischen dem Endlichen und
dem Unendlichen im Ich selbst heraus, die zu einem beständigen Pro-
zess von Vernichtung und Schöpfung im Ich führt. Eine Auflösung
dieses Widerspruchs im Ich ist vermöge des Fichtesche Denkens, so
Acostas Diagnose, jedoch nicht zu realisieren. Die absolute Freiheit
müsse daher ein unerreichbares Ideal der Wissenschaftslehre bleiben,
so dass Acosta mit seiner begrifflichen Klärung des Terminus Nicht-Ich
letztlich den praktischen Primat der Fichteschen Wissenschaftslehre
unterstreicht, die diesem Ideal der Freiheit folgt.

Klaus Sellge unterzieht Schellings Begriff der »wahren Philoso-
phie«, wie er in dessen Ferneren Darstellungen aus dem System der

18

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie (1802) verwendet wird, einer grundsätzlichen Kritik. Die
»wahre Philosophie« im Sinne Schellings soll im Modus diskursiver
Rede eine Theorie des als »Indifferenz« verstandenen »Absoluten«
entwickeln. Sellge wendet gegen diese Konzeption – im Anschluss an
Hegel – ein, dass der Terminus »Indifferenz« nur als Gegenbegriff zum
Bereich des mannigfaltigen Endlichen einen nachvollziehbaren Sinn
gewinnt, so dass eine Theorie der »Indifferenz« genau dem Dualismus
von Unendlichem und Endlichem verhaftet bleibt, den sie überwinden
will. Damit misslingt auch zwangsläufig Schellings Versuch, das End-
liche als Ausdifferenzierung eines von jeder Negativität freien »Abso-
luten« zu begreifen. Das notwendige Scheitern der Schellingschen
»wahren Philosophie« kann allerdings – so Sellge – zu einem frucht-
baren Ergebnis führen: wenn es den Leser für die Frage sensibilisiert,
ob die »Indifferenz«, die Schelling im Medium philosophischer Refle-
xion vergeblich beschwört, nicht in existentieller Intuition unmittelbar
zugänglich ist. Das religiös inspirierte Philosophie-Verständnis des Ad-
vaita-Vedanta oder des Buddhismus ist nach Sellge dem Schellingschen
insofern überlegen, als es sich der diskursiven Rede als bloßer Hinfüh-
rung zu unvertretbaren existentiellen Erfahrungen bedient.

Gerhart Schmidt stellt das Textstück »Das Gesetz des Herzens und
der Wahnsinn des Eigendünkels« in Hegels Phänomenologie des Geis-
tes (1807) in den Kontext der – für jede Subjektivitätstheorie zentralen
– Frage nach dem ›Anderen der Vernunft‹. Er bezieht Hegels Vorwurf
des ›wahnsinnigen‹ Eigendünkels nicht – wie Werner Marx und Lud-
wig Siep – auf die Figur des Karl Moor in Schillers Die Räuber oder die
des Woldemar in Jacobis gleichnamigem Roman, sondern auf Fichte.
Schmidt stützt diese Interpretationsthese mit zwei terminologischen
Beobachtungen. Er weist zunächst darauf hin, dass Hegel in Glauben
und Wissen (1802) das in Fichtes Bestimmung des Menschen (1800/01)
geschilderte »Entsetzen« vor einer Naturbestimmung des eigenen
Handelns als »ungeheure[n] Hochmut« und in diesem Sinne als
»Wahnsinn des Dünkels dieses Ich« wertet. Schmidt fügt hinzu, dass
sich das Wort vom »Wahn des Eigendünkels« bereits in Kants Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793) findet. Es ist dort
auf diejenigen gemünzt, die für sich selbst in Anspruch nehmen, ethi-
sche Pflichten ohne jedes eigennützige Motiv zu erfüllen. Kant hält
ihnen in der Religions-Schrift vor, sich über den Einfluss des »radikal
Bösen« und damit die Macht des ›Anderen der Vernunft‹ hinwegzutäu-
schen. Hegel verwirft zwar nicht – wie Goethe – Kants Lehre vom

19

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


radikal Bösen; er kritisiert aber an der kantischen wie auch der Fichte-
schen Ethik den Dualismus von Vernunft- und Naturbestimmung.
Dass er das kantische Wort vom »Wahn des Eigendünkels« in Glauben
und Wissen gegen Fichte wendet, lässt sich dahingehend interpretie-
ren, dass er diesem eine kurzsichtige Herabsetzung der Natur als des
›Anderen der Vernunft‹, das vom Ich gefügig gemacht werden solle,
vorwirft. Schmidt interpretiert den Unterabschnitt »Das Gesetz des
Herzens und der Wahnsinn des Eigendünkels« der Phänomenologie
des Geistes somit als Nachtrag zur Fichte-Kritik zu Beginn des Ver-
nunft-Kapitels, wobei er allerdings Klaus Erich Kaehler darin zu-
stimmt, dass Fichte in der Phänomenologie des Geistes in einer verkür-
zenden Perspektive rezipiert wird.

Die Frage nach dem ›Anderen der Vernunft‹ steht auch in Claudia
Bickmanns Beitrag »Zwischen An- und Für-sich-Sein. Schelling und
Hegel auf dem Weg zur ›Idee in individuo‹« im Zentrum. Bickmann
relativiert Schellings Vorwurf, Hegel eliminiere die irreduzible Beson-
derheit des Individuellen zugunsten einer hermetisch in sich kreisen-
den Begriffsentwicklung. In Hegels Logik bilden die Stufen des Seins
und Wesens die genetische Exposition des Begriffs; sie bleiben – so
Bickmann – auf den Bereich der Anschauung zurückbezogen. Zugleich
darf das »unvordenkliche Dass-Sein«, das der späte Schelling als das
unverfügbar Jenseitige des Begriffs in Ansatz bringt, nicht als ein
schlechthin Begriffsloses aufgefasst werden: Es bildet nach Schelling
vielmehr die »wahre Stelle« der »Einheit des Seins und des Denkens«.
Bickmann sieht daher Vermittlungsmöglichkeiten zwischen den prima
facie unvereinbaren Positionen von Hegels ausgebildetem System und
Schellings Spätphilosophie. Der Versuch, beide Standpunkte miteinan-
der ins Gespräch zu bringen, findet nach Bickmann in Kants Begriff des
transzendentalen Ideals als einer ›Idee in individuo‹ einen fruchtbaren
philosophiegeschichtlichen Anknüpfungspunkt.

II. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst und sein Anderes

Dieter Lohmar verfolgt die »Geschichte des Ich bei Husserl« von den
Logischen Untersuchungen bis zur Krisis-Schrift und den späten
C-Manuskripten zur Zeitkonstitution. Lohmar setzt bei der Frage nach
dem adäquaten Verständnis der Revision an, die Husserl in der 2. Auf-
lage der Logischen Untersuchungen (1913) an der Kritik vornimmt,

20

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche er in der 1. Auflage des Buches (1900/01) an Natorps Begriff
des reinen Ich geübt hat. Diese Revision ist fast durchgängig so auf-
gefasst worden, dass Husserl den an Hume orientierten Begriff des Ich
als eines Bündels von Perzeptionen in der 1. Auflage nach der ›trans-
zendentalen Wende‹ seiner Phänomenologie aufgegeben und Kants
Begriff der reinen Apperzeption übernommen habe. Nach Lohmar darf
jedoch aus der Tatsache, dass sich Husserl in den Ideen zu einer reinen
Phänomenologie (I. Bd. 1913, II. Bd. 1952) den Natorpschen Terminus
»reines Ich« zu Eigen macht, nicht gefolgert werden, er sei auch in der
Sache auf eine kantische Position eingeschwenkt. Lohmar macht gel-
tend, dass Husserl den Terminus »reines Ich« im Ersten und (post-
humen) Zweiten Band der Ideen auf den Bereich der reflexiven Selbst-
erfahrung einschränkt und damit von der letztfundierenden Schicht
des Bewusstseins – dem präreflexiven Zeitbewusstsein – fernhält. Das
Husserlsche »reine Ich« fungiert somit nicht als Einheitsprinzip der
Erfahrung im kantischen Sinne. Ebenso wenig kann der Begriff des
»Ur-Ich«, wie er in Husserls Bernauer und C-Manuskripten zum Zeit-
bewusstsein sowie der Krisis-Schrift verwendet wird, als das phänome-
nologische Pendant zur reinen Apperzeption Kants gewertet werden.
Husserl fand demnach nie zu Kants Ich-Prinzip.

Der Titel von Thomas Nenons Aufsatz »Husserls anti-rationalis-
tischer Begriff der Vernunft« enthält eine dezidierte These: In der
Kritik, die Husserl in der Krisis der europäischen Wissenschaften (Teil-
druck 1936) und den Kaizo-Aufsätzen (1922–24) an einem objektivis-
tischen, einseitig an der mathematischen Naturwissenschaft orientier-
ten Rationalitätskonzept übt, manifestiert sich ein Grundanliegen
seines Vernunftbegriffs seit den Logischen Untersuchungen. Das ver-
breitete – von Husserl selbst durchaus beförderte – Bild seiner Phäno-
menologie als eines Cartesianismus des 20. Jahrhunderts muss daher –
so Nenon – korrigiert werden. Nenon weist darauf hin, dass Husserl
mit der Zuordnung von Vernunft und Wirklichkeit im I. Band der Ide-
en zu einer reinen Phänomenologie an das Konzept von Gegenständ-
lichkeit in den Logischen Untersuchungen anknüpft, für das das Be-
griffspaar »Intention/Erfüllung« konstitutiv ist. Da Husserl in den
Logischen Untersuchungen die These aufstellt, die Erfüllung von Be-
deutungsintentionen machen den argumentativ einlösbaren Kern des
tradierten Begriffs der Wahrheit als Übereinstimmung der Erkenntnis
mit ihrem Gegenstand aus, kann er jede verbindliche Einlösung von
Geltungsansprüchen – auch von normativen – als eine Form der Wahr-

21

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit werten. Dieses Wahrheitsverständnis ermöglicht es Husserl in den
Ideen I, »Wirklichkeit« als das Korrelat der vernünftigen Ausweisung
von Geltungsansprüchen – theoretischen, praktischen wie auch ästhe-
tischen – zu bestimmen. Dieser umfassende Vernunftbegriff wird in
den Kaizo-Aufsätzen praktisch akzentuiert, indem die Bildung fundier-
ter Überzeugungen als Ausdruck eines Vernunftstrebens begriffen
wird. Mit seiner entschiedenen Kritik am wissenschaftlichen Objekti-
vismus in den 30er Jahren grenzt sich Husserl bewusst vom cartesi-
schen Methodenideal ab und antizipiert Kernanliegen der philosophi-
schen Hermeneutik und der Kritischen Theorie.

Claus-Artur Scheier erörtert das ambivalente Verhältnis des Be-
wusstseinsbegriffs des frühen Sartre zur Phänomenologie Husserls
und setzt ihn auf diesem Hintergrund zu Kaehlers Konzept des dezen-
trierten Subjekts in Beziehung. Sartre wendet sich gegen die These
Husserls in den Ideen I, die Ichhaftigkeit des Bewusstseins sei dadurch
verbürgt, dass wir jederzeit auf unsere cogitationes reflektieren kön-
nen; Husserl deutet den Reflexionsprozess dementsprechend als
Selbstkonstitution des Ich-Pols der cogitationes. Sartre vertritt dem-
gegenüber den Standpunkt, das Ich sei im Bewusstseinsfluss fundiert
und damit nicht dessen organisierendes Zentrum. Sartre sieht zugleich
ein entscheidendes Verdienst von Husserls Begriff der Intentionalität
in einer Neuinterpretation der von der Einbildungskraft entworfenen
bildlichen Vorstellungen, die ein konstitutives Moment jeder Gegen-
standserfahrung ausmachen: Sie sind nach Husserl keine bloße Reprä-
sentanten von Gegenständen, sondern eine Weise ihrer Präsenz. Sartre
radikalisiert – so Scheier – Husserls Intentionalitätsbegriff, indem er
das Bewusstsein – einschließlich des Bildbewusstseins (conscience
imagéante) – als eine Weise des Existierens im Sinne des Seins zur
Welt bestimmt. Scheier hebt das kritische Potential dieses Gedankens
hervor: Dem im Sinne Sartres dezentrierten, d. h. sich existierend auf
die Welt einlassenden Subjekt drohen die Aktcharaktere seiner Bild-
konstitution unbemerkt als gegenständliche Charaktere der Erfah-
rungswelt gegenüberzutreten. Scheier setzt eine solche Selbstverges-
senheit des Subjekts zu Marx’ Analyse des Warenfetischismus in
Beziehung, derzufolge sich im Kapitalismus die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse der Produzenten in quasi-naturhaft vorgegebene Gegen-
standsbestimmungen transformieren.

Hans Rainer Sepp hebt den praktischen Gehalt der Phänomenolo-
gie Husserls, Schelers und Heideggers hervor und beleuchtet in dieser

22

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Perspektive das Verhältnis Levinas’ zu den genannten Autoren. Deren
vorrangiges Ziel sei es von Anfang an gewesen, die menschliche Exis-
tenz aus der neuzeitlichen Verabsolutierung des wissenschaftlichen
Weltzugangs herauszulösen und den Lebensvollzug in eine authenti-
sche Gestalt zu überführen. Das bedeute zugleich, das Selbst aus seiner
ursprünglichen Normalität zu befreien, in der es insofern »pervertiert«
sei, als es weder ganz bei sich noch ganz beim Anderen ist und in einer
anonymen Durchschnittlichkeit verharrt. Durch diese »Nivellierung«
werde das wahrhafte Selbst ebenso verstellt wie ein authentisches Ver-
hältnis zu den Anderen. Sepp geht dieser Diagnose Husserls, Schelers
und Heideggers in Hinblick darauf nach, wie das Selbst in der Sicht
dieser Autoren anfänglich an anderes gebunden ist, um in einem zwei-
ten Schritt zu zeigen, wie sich das Selbst aus dieser entfremdenden
Verlustsituation jeweils entbindet und im Zurückkommen zu sich be-
freit. Konkret vollzieht sich die Selbstwerdung bei Husserl in der Lö-
sung von der Weltverfangenheit durch die Epoché, bei Scheler durch
die Ausschaltung der Triebstruktur, mit der eine Lösung von der Um-
weltgebundenheit einhergeht, und bei Heidegger im Durchbrechen der
Verfallenheit an das Man in der Grundstimmung der Angst. Sepp setzt
Levinas’ Position hierzu ins Verhältnis; er beleuchtet, wie Levinas von
einem Selben, welches ursprünglich nicht in ein weltliches Bezugsver-
hältnis eingelassenen ist, d. h. von einer ursprünglichen Trennung an-
statt von einer nivellierenden Verschmelzung des Selbst mit den An-
deren ausgeht. Levinas entwickle im Ausgang von der ursprünglichen
Trennung jedoch ebenso die Weisen des Verfalls und dessen Überwin-
dung. Im Begehren des Genusses verfalle das zunächst bei sich seiende
Selbst der Welt, indem es sich in einer ersten Form der Transzendenz
überschreitet. Mit einer anderen Form der Transzendenz, dem meta-
physischen Begehren, realisiere sich bei Levinas die Überwindung die-
ses Verfalls. Ziel des metaphysischen Begehrens ist der Andere, der
unerreichbar ist und somit die absolute Trennung wieder in das Selbst
einschreibt. Anders als in den Ausdeutungen Husserls, Schelers und
Heideggers ergebe sich daher nicht der wahrhaft Andere aus einer ra-
dikalen Ergreifung des Selbst, sondern umgekehrt, befreie sich das
Selbst von sich und zu sich in der Begegnung mit dem transzendenten
Anderen, der sich nicht repräsentieren lässt.

Eine Bewährung des Prinzips dezentrierter Subjektivität wird in
Markus Pfeifers Beitrag »Levinas’ Philosophie als Position dezentrier-
ter Subjektivität« unternommen. Levinas’ Philosophie wird darin als

23

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdrucksform des nachmetaphysischen Denkens gefasst, in der die
dezentrierte Stellung des Subjekts den Status einer ethischen Forde-
rung gewinnt. Das Subjekt soll in der Beziehung zum Anderen seinen
Selbststand einbüßen, um der Andersheit des Anderen gerecht werden
zu können. Levinas’ Philosophie des Anderen – des Anderen, der sich
in seiner Andersheit dem Subjekt entzieht und unvordenklich voraus-
liegt – wird auf die Möglichkeitsbedingungen hin befragt, die erfüllt
sein müssen, damit die ethische Verantwortung des ebenso radikal in-
dividuellen wie endlichen Subjekts vor dem Anspruch des Anderen
bestehen kann. »Dezentrierung des Subjekts« bedeutet bei Levinas da-
her, dass sich in das Subjekt der Bezug zu einer unverfügbaren Fremd-
heit in Form der Beziehung zum Anderen einschreibt, wodurch das
Subjekt in der Levinasschen Ethik bis hin zum drohenden Selbstverlust
entfremdet wird. Das führt zu einer Konstitution des ethischen Sub-
jekts, die keinen reflexiven Zusammenschluss des Ich mit sich selbst
mehr zulässt. Da Levinas aber am Subjektbegriff festhält, muss er zei-
gen, wie trotz der entfremdenden Beziehung zum Anderen die Subjek-
tivität des Subjekts gewahrt bleiben kann. Pfeifers Überlegungen fol-
gen Levinas’ Ausführungen über das Subjekt unter dessen Leitbegriff
der bis zur Selbstaufopferung drängenden »Stellvertretung« für den
Anderen. Darin wird eine neu zu denkende Identität des Subjekts auf-
gedeckt, die das individuelle, in Verantwortung stehende Subjekt be-
stimmt und dessen Subjektivität bewahrt. Diese der aktiv vollzogenen
reflexiven Identität vorausliegende ethische Identität des Subjekts ent-
springt passiv der unübertragbaren sowie unabweisbaren Verantwor-
tung des Subjekts für den Anderen, indem es als Einzelnes unaus-
tauschbar in die Verantwortung gerufen und dadurch ineins in seiner
Identität fixiert ist.

László Tengelyi thematisiert in seinen »Betrachtungen über die
Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden« das komplexe
Verhältnis zwischen der Verantwortung des Handlungssubjekts und
der Einbindung jeder Tat in die Wirkungsmechanismen der Welt. Ten-
gelyis Argumentation setzt dabei an, dass der Handelnde nicht bloß für
dasjenige verantwortlich ist, was er ausdrücklich intendiert hat; ihm
kann auch die Vernachlässigung unbeabsichtigter, jedoch vorherseh-
barer Handlungsfolgen zur Last gelegt werden. Selbst wenn die un-
beabsichtigten Handlungsfolgen unvorhersehbar waren, kann der
Handelnde sich über sie kaum ohne weiteres hinwegsetzen. Für die
Beurteilung seiner Verantwortungsbewusstseins ist es somit von zen-

24

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


traler Bedeutung, ob bzw. inwieweit er nicht-intendierten Konsequen-
zen vergangener Taten fortan Rechnung trägt. Die Qualität unserer
Handlungen als vom Subjekt zu verantwortender Taten lässt sich somit
nicht im Blick auf isolierte Einzelakte, sondern nur im Rahmen von
Handlungszusammenhängen ermitteln. Dies schließt ein, dass unser
künftiges Handeln eine Neuinterpretation vergangener Taten initiie-
ren kann. Damit wäre es auch kurzschlüssig, die Freiheit, die handelnde
Personen einander zuschreiben müssen, in punktuellen Willensent-
schlüssen zu lokalisieren; ein adäquater Freiheitsbegriff muss vielmehr
unserer Verstrickung in die Wirkungsmechanismen der Welt Rech-
nung tragen. Diese manifestieren sich nicht bloß in unbeabsichtigten
Handlungsfolgen, sie beeinflussen auch – häufig zunächst unbemerkt –
die Motivationsgründe unserer Taten. Zwischen unserem Handeln und
unserer Selbstheit besteht ein doppelsinniges Verhältnis. Auf der einen
Seite werden wir in der Abfolge unserer Handlungen immer wieder
mit bislang verborgenen Aspekten des – von den Wirkungsmechanis-
men der Welt affizierten – Motivationsgeflechts unserer Taten kon-
frontiert, wobei dieses Inne-Werden unseres Selbst als ein unab-
schließbarer Interpretationsprozess begriffen werden muss; in diesem
Sinne ist das Selbst ein »dezentriertes«. Auf der anderen Seite darf das
Selbst des Einzelnen nicht – im Sinne Hegels – mit der Abfolge seiner
Taten identifiziert werden: Hierbei droht die Dimension der Innerlich-
keit aus dem Blick zu geraten, die sich zwischen den Polen sprachloser
Verschlossenheit und eines Neubeginns der eigenen Lebensgeschichte
auf der Suche nach Authentizität bewegt.

Klaus Düsing umreißt im Rekurs auf die Idee einer Geschichte des
Selbstbewusstseins im Deutschen Idealismus ein eigenes systemati-
sches Konzept der Struktur und Genese konkreten Selbstbewusstseins.
Er vertritt die These, dass das Phänomen des Selbstbewusstseins nur
mittels einer Stufenfolge von Modellen – im Sinne idealtypischer Ge-
stalten – des bewussten Selbstverhältnisses fassbar ist. Düsing hält am
idealistischen Leitgedanken eines Fortgangs zu immer adäquaterer
Selbsttransparenz fest, legt diesem jedoch kein determinierendes Prin-
zip zugrunde. Düsing unterscheidet zwei Modelle des präreflexiven
und drei des reflektierten Selbstverhältnisses. Die ersten beiden be-
schreiben die Voraussetzungen für die Ausbildung der spezifisch
menschlichen Sprache, mit der der Überschritt zum reflektierten
Selbstverhältnis erfolgt. Das basalste Selbstbewusstseinsmodell findet
Düsing in Husserls Konzeption der Horizontstrukturen unserer Welt-

25

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfahrung; in ihnen wird das Selbst seiner Handlungsmöglichkeiten
inne. Die Vergegenwärtigung dieser Möglichkeitshorizonte im Medi-
um affektiver Handlungstendenzen leitet zur nächsten Stufe über, auf
der sich das Selbst erstmals gegenüber tritt – wenn auch in präreflexi-
ver Weise. Die elementare Gestalt des (sprachlich vermittelten) reflek-
tierten Selbstverhältnisses bildet die Selbstzuschreibung von Eigen-
schaften, die direkter Beobachtung zugänglich sind (z. B. »Ich bin
Bergsteiger«). Solche Aussagen, die sich auf Teilaspekte der eigenen
Existenz beziehen, bereiten den Überschritt zur nächsthöheren Stufe
vor, auf der sich das Selbst Merkmale seiner Persönlichkeit im Ganzen
zuschreibt. Hierbei handelt es sich bereits um einen Akt der Selbst-
interpretation, da bei der Zuschreibung von Charaktereigenschaften
stets Deutungsspielräume auftreten. Auf der höchsten Stufe des reflek-
tierten Selbstverhältnisses setzt sich der Einzelne mit den – eigenen
oder fremden – Interpretationen seiner Lebensgeschichte in der Weise
auseinander, dass er sich die Frage nach seiner künftigen Lebens-
führung explizit vorlegt. Er gelangt hierbei zu adäquater Selbst-
transparenz, indem er sich dessen inne wird, dass er seine spezifischen
Möglichkeiten und Grenzen nur durch den Versuch aktiver Selbst-
bestimmung ausloten kann. Der Überschritt zu dieser Bewusstseins-
gestalt ergibt sich nicht aus immanenter Notwendigkeit, sondern liegt
in der Verantwortung jedes Einzelnen.

Smail Rapic will durch eine immanente Kritik der Bedeutungs-
theorie, die Tugendhat in seinen Vorlesungen zur Einführung in die
sprachanalytische Philosophie (1976) entwickelt, dessen These ent-
kräften, der subjektivitätstheoretische Begriff der »Vorstellung«, d. h.
»mentalen Entität«, sei durch die Ausbildung des sprachanalytischen
Paradigmas obsolet geworden. Tugendhats Bedeutungstheorie beruht
auf einer Synthese des gebrauchstheoretischen Ansatzes in Wittgen-
steins Philosophischen Untersuchungen (1958) mit der verifikationis-
tischen These seines Tractatus logico-philosophicus (1919): einen Satz
verstehen, besage zu wissen, was der Fall ist, wenn er wahr ist. Tugend-
hat identifiziert die Bedeutung eines assertorischen Satzes im An-
schluss an Frege und den frühen Wittgenstein mit seiner Verifikations-
regel. Den naheliegenden Einwand, diese sei nur in Form eines Satzes
intersubjektiv zugänglich, was auf einen unendlichen Regress führe,
will Tugendhat mittels der These abwehren, dass alle Strukturmomen-
te assertorischer Sätze – einschließlich des Begriffs der Wahrheit –
beim Spracherwerb anhand von Beispielfällen »vorgeführt« werden

26

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, wobei er diesen Terminus im Sinne von Wittgensteins Phi-
losophischen Untersuchungen versteht. Rapic zeigt zunächst, dass die-
ser Ansatz Tugendhat dazu zwingt, bei seiner Erklärung der Bedeutung
des Begriffs »wahr« die bereits von Locke und später von Quine als
fragwürdig erwiesene These einer strikten Dichotomie von analyti-
schen und synthetischen Aussagen zu vertreten. Der hierdurch hervor-
gerufene Verdacht, dass Tugendhats Rekurs auf die Praxis des »Vorfüh-
rens« bei der Bedeutungsexplikation assertorischer Sätze unzulänglich
bleibt, wird nach Rapic durch dessen Analyse der Identifizierungsfunk-
tion singulärer Terme erhärtet. Rapic unterzieht Tugendhats Kritik an
der Argumentation Kants in der zweiten »Analogie der Erfahrung« der
Kritik der reinen Vernunft, an die Husserl in seinen Wahrnehmungs-
analysen anknüpft, einer Metakritik. Tugendhat verwirft die These
Kants, die Verwurzelung der Differenz zwischen der subjektiven Ab-
folge unserer Wahrnehmungen und objektiven Zeitverhältnissen in
der Kategorie der Kausalität bilde ein konstitutives Moment des Ge-
genstandsbezugs unserer Erfahrung. Rapic versucht zu zeigen, dass in
Tugendhats Rekonstruktion der Bedeutung singulärer Terme eine Lü-
cke auftritt, die nur geschlossen werden kann, wenn seine Kant-Kritik
revidiert und zugleich der subjektivitätstheoretische Begriff der »men-
talen Entität« rehabilitiert wird.

27

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Formen der Selbstheit und Andersheit
in der Metaphysik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie
als Wissenschaft bei Platon

Dirk Fonfara (Köln)

Schon an den Namen Platons knüpft sich die Konzeption
dieses […] Ideals oder Prinzips, das gesamte Mensch-
heitsleben auf rationale Einsicht, also letztlich auf stren-
ge Wissenschaft zu gründen.1

Obwohl man bei Platon noch nicht von Ich, Person oder gar Subjekt
oder Subjektivität sprechen kann, finden sich in einigen Schriften, etwa
in den Frühdialogen Charmides und dem Großen Alkibiades, im Phai-
don und in der Politeia bis hin zum Timaios und zu den Nomoi, Über-
legungen zum Selbst des Menschen bzw. zur Thematik der Selbst-
erkenntnis oder Selbstbeherrschung, was im ersten Teil (I) näher
betrachtet sei.2 In engem Zusammenhang damit soll anschließend (II)
untersucht werden, auf welche Weise Platon die Philosophie als Wis-
senschaft begründet: Im Phaidon führt Sokrates nach seiner Anaxago-
ras-Kritik bei der Suche nach den wahren Ursachen des Entstehens und
Vergehens eine Reihe von Voraussetzungen (hypotheseis) auf »etwas
Hinreichendes« (ti hikanon, 101e), d. h. nicht weiter auf seine Voraus-
setzungen Hinterfragbares zurück, worin die Rechenschaftsablegung
(logon didonai), die allein wahre Erkenntnis ermöglicht, ihr Ziel (telos)
findet und somit zum Abschluss kommt. Nur angedeutet wird hier,
dass es sich bei diesem Hinreichenden um ein Prinzip (archê) handelt.
Deutlicher ist es bei einer zweiten Rückführung im Liniengleichnis der

30

1 Edmund Husserl: Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919. Hrsg. von
M. Weiler (Husserliana Materialien IV). Dordrecht/Boston/London 2002, 4.
2 Folgende Textausgaben werden zugrunde gelegt: Platon: Werke in 8 Bänden. Griech.-
dt. Übers. von Fr. Schleiermacher u.a. Hrsg. von G. Eigler. Darmstadt 31990; Platon:
Phaidon. Griech.-dt. Übers. und hrsg. von B. Zehnpfennig. Hamburg 1991; Platon: Po-
liteia. In: Sämtliche Werke in zehn Bänden. Griech.-dt. Nach der Übers. Fr. Schleierma-
chers hrsg. von K. Hülser. Bd. 5. Frankfurt/Leipzig 1991; Platon: Timaios. Griech.-dt.
Übers., Anmerkungen und Nachwort von Th. Paulsen und R. Rehn. Stuttgart 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politeia. Hier werden im obersten Seins- bzw. Erkenntnisbereich der
Vernunfteinsicht (noêsis) im Unterschied zu dem darunter liegenden
Bereich der Verstandesgewissheit (dianoia) unter Verwendung der dia-
lektischen Methode die Voraussetzungen ebenfalls hinterfragt, bis man
bzw. so dass man zu einem voraussetzungslosen Ursprung (archê an-
hypothetos) gelangt, dem Anfang von allem (archê pantos), der Idee
des Guten, die gemäß der Bestimmung am Ende des Sonnengleichnis-
ses »jenseits der Ousia« (epekeina tês ousias, 509b) liegt.3

Daraufhin (III) soll die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in
den Bildungskanon der »Philosophenherrscher« (Politeia VII) einge-
ordnet werden, um daran aufzuzeigen, dass die seit Aristoteles vorherr-
schende Einteilung der philosophischen Wissenschaften (Met. E 1) be-
reits bei Platon angelegt ist: Im Unterschied zu den eigentlich als
»Künste« (technai) zu bezeichnenden und nur bisweilen so genannten
Wissenschaften, nämlich den mathematischen Disziplinen, denen wie-
derum Gymnastik und musische Bildung vorausgehen, darf allein die
Dialektik mit Recht als Wissenschaft (epistêmê) gelten. Zudem wird
sich herausstellen, dass die Lebensweise des Philosophen – nämlich
seine Sorge um die Seele (epimeleia tês psychês), wie sie programma-
tisch in der Apologie zum Ausdruck kommt – und die Begründung der
Philosophie als Wissenschaft nicht Themen zweier völlig disparater
Disziplinen darstellen, sondern jene Dialektik sich gerade als dasjenige
erweist, womit sich der um die Seele des Menschen, genauer: um den
vernünftigen, unsterblichen Seelenteil als dessen wahres Selbst sich
kümmernde Philosoph befasst.

31

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

3 K. E. Kaehler ordnet jene archê, d.h. das Prinzip, wonach das Erste zu Allem jenseits
alles Seienden und seiner Erkenntnis sei, der zweiten, mittleren Epoche der Metaphysik
zu, im Unterschied zu dem absoluten Subjekt als vollendetem Prinzip der neuzeitlichen
Metaphysik, das sich nicht nur als »das Erste zu Allem, sondern schließlich – eben in der
Vollendungsphase der geschichtlichen Neuzeit – auch das Erste in Allem« erweist, und
erörtert darüber hinaus dessen Transformation in das dezentrierte Subjekt als Prinzip
der Philosophie »nach« der Metaphysik, als Prinzip des nachmetaphysischen Denkens.
Vgl. K. E. Kaehler: »Hegel und das Prinzip der neuzeitlichen Metaphysik«. In: Meta-
physik als Wissenschaft. Hrsg. von D. Fonfara. Freiburg/München 2006, 346–366, hier:
348, 350, 360; ders.: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch über das Re-
sultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Ch. Hubig. Berlin/New York 2002, 323–336.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons
Seelenlehre

Auch wenn in der Forschung bisweilen der Anschein erweckt wird, es
gebe bei Platon eine Lehre vom Ich4 oder im Rahmen einer »pythago-
reisierenden Theorie« der Seele im Phaidon zumindest ein »okkultes
Ich«5 oder in Frühdialogen gar eine Grundlegung der Subjektivität6

bzw. einen Vorläufer moderner Selbstbewusstseinstheorien,7 soll im
Folgenden dafür argumentiert werden, dass Platon allenfalls Überle-
gungen zum Selbst des Menschen im Kontext seiner Tugend- und See-
lenlehre anstellt, indem er in den Frühdialogen Charmides und Alki-
biades I, in Politeia IV und IX, im Timaios und in den Nomoi die Seele
oder einen besonderen Teil der Seele als das Selbst oder wahre Selbst
des Menschen bestimmt.8

Im Frühdialog Charmides wird bereits die Frage nach der Selbst-
erkenntnis oder nach dem Selbst aufgeworfen.9 Mit Rückgriff auf die

32

Dirk Fonfara

4 Vgl. W. Senz: Platons Lehre vom Ich im Rahmen der Vergegenwärtigung der dialek-
tischen Differenz. Frankfurt a. M./New York 2002, bes. 7, 215–218. Untersucht werden
in dieser Arbeit die Dialoge Sophistes, Politikos und Timaios. Die erstgenannten Dialoge
seien Konstruktionen als Konsequenzen einer partiell defizitär konzipierten noetischen
Dialektik. In einer Rückprojektion der Kantischen Transzendentalphilosophie auf Platon
werden Inkonsequenzen in dessen Aussagen über das Ich ausgemacht.
5 Vgl. A. Bächli/A. Graeser: Art. »Seele«. In: Grundbegriffe der antiken Philosophie.
Hrsg. von A. Bächli und A. Graeser. Stuttgart 2000, 177–185, hier: 183.
6 F. von Kutschera (Platons Philosophie. Bd. III. Paderborn 2002, 253–263) sieht diese
Grundlegung der Subjektivität in dem in seiner Echtheit umstrittenen Dialog Alkibia-
des I.
7 Vgl. K. Gloy: »Platons Theorie der epistêmê heautês im Charmides als Vorläufer der
modernen Selbstbewusstseinstheorien«. In: Kant-Studien 77 (1986), 137–164.
8 Zu Recht urteilt F.-P. Hager erheblich zurückhaltender: »Das seiner selbst bewusste
denkende Ich und Subjekt des Menschen […] ist bei Platon noch nicht eigens zum
Thema gemacht, sondern nur am Rande angedeutet.« (Hager: »Vom Sokratischen Zwei-
fel zur platonischen Gewissheit«. In: Museum Helveticum 34 (1977), 99–121, hier:
111).
9 Vgl. hierzu E. Martens: Das selbstbezügliche Wissen in Platons Charmides. München
1973, bes. 39–68; G. Santas: »Socrates at Work on Virtue and Knowledge in Plato’s
Charmides«. In: Exegesis and Argument. Studies in Greek Philosophy, presented to
G. Vlastos. Hrsg. von E. N. Lee u.a. Assen 1973, 105–132; T. G. Tuckey: Plato’s Char-
mides. Cambridge 1951. ND Amsterdam 1968, bes. 23–26, 107f.; Th. Ebert: Meinung
und Wissen in der Philosophie Platons. Untersuchungen zum Charmides, Menon und
Staat. Berlin/New York 1974, 55–69; G. Schmidt: »Platons Vernunftkritik oder die
Doppelrolle des Sokrates im Dialog Charmides«. In: ders.: Der platonische Sokrates.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maxime hippokratischer Therapie, dass mit dem Ganzen auch der Teil
zu behandeln sei, könne man die Augen nicht heilen ohne den Kopf,
diesen nicht ohne den Leib und den Leib nicht ohne die Seele (156e).
Vielmehr müsse man auf das Ganze seine Sorge (epimeleia) richten.
Da alles aus der Seele entspringe, möge man sie durch schöne »logoi«,
durch die in der Seele die Tugend der Besonnenheit (sôphrosynê) ent-
stehe, zuerst und am meisten behandeln (malista therapeuein), um
dem Kopf und dem übrigen Körper Gesundheit zu verschaffen
(157a–b). Ein Mensch, der sich selbst nicht kennt (agnoounta auton
heauton), kann nicht besonnen sein (164d), denn das Sich-Selbst-Er-
kennen (to gignôskein heauton), d. h. die Erkenntnis seiner selbst,
macht gerade die Besonnenheit aus. Sie ist unter allen Erkenntnissen
sowohl Erkenntnis ihrer selbst als auch Erkenntnis der übrigen Er-
kenntnisse, ja sogar die Erkenntnis der Unkenntnis (166e–167a). Der
Besonnene wird daher sich selbst erkennen und auch begründen kön-
nen, was er wirklich weiß und was nicht, und ebenso bei anderen beur-
teilen können, was sie wissen oder zu wissen glauben. Besonnenheit
erweist somit sich zwar als ein Wissen seiner selbst und der übrigen
Arten von Wissen, aber über dessen Inhalt kann man nichts aussagen
(170d). Denn dass wir als dem Wissen gemäß Handelnde auch gut und
glücklich wären, können wir dadurch nicht einsehen (173d). Es wird
weder die Gesundheit noch einen Nutzen bewirken (175a). Das Vor-
trefflichste von allen darf allerdings nicht völlig nutzlos sein. Die Un-
tersuchung über das Wesen der Besonnenheit endet somit aporetisch,
ohne die Wahrheit gefunden zu haben (alêtheian heurein, 175d),
schließlich haben sich ja die Besonnenheit und damit ebenso die Über-
legungen zum Sich-Selbst-Erkennen als etwas völlig Unnützes heraus-
gestellt.10

Alkibiades I, ein weiterer Frühdialog, umschreibt im ersten Teil

33

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Gesammelte Abhandlungen 1976–2002. Würzburg 2006, 59–114, bes. 69–83; D. A.
Hyland: The Virtue of Philosophy. An Interpretation of Plato’s Charmides. Oxford 1981
sowie neuerdings M. Erler: Platon. München 2006, 108–112; ders.: »Platon«. In: Grund-
riss der Geschichte der Philosophie. Begründet von Fr. Überweg. Völlig neu bearbeitet
und hrsg. von H. Holzhey. Bd. 2, Teil 2: Die Philosophie der Antike. Hrsg. von H. Flas-
har. Basel 2007, 104–109.
10 Vgl. hierzu W. Schulz: »Das Problem der Aporie in den Tugenddialogen Platos«. In:
Die Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Hrsg. von D. Henrich, W. Schulz und
K.-H. Volkmann-Schluck. Tübingen 1960, 261–275; B. Waldenfels: Das sokratische
Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis. Meisenheim a. Gl. 1961; M. Erler: Der Sinn der
Aporien in den Dialogen Platons. Berlin 1987.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Nicht-Wissen als angebliches oder vermeintliches, nach Vollkom-
menheit strebendes Wissen. Hierzu bedarf es einer Sorge um sich
selbst (epimelêstênai sautou, 127e). Wir müssen aber erst wissen, was
wir selbst sind (ti esmen autoi, 128e), d. h. was der Mensch ist, um auch
wissen zu können, worin die Sorge um uns selbst (epimeleia hemôn
autôn) besteht.11 Also nur wenn wir das Selbst an sich (auto tauto)
finden, können wir auch finden, was wir selbst sind. Wie nun der
Schuster als der Gebrauchende von dem Werkmesser, das er gebraucht,
verschieden ist, so auch der Mensch von seinem Leib, den er gebraucht
(129a–e). Gebraucht wird dieser nämlich von der Seele. Demnach ist
der Mensch entweder die Seele oder der Leib oder beides zusammen als
ein Ganzes. Da er das den Leib Regierende sein muss, dieser aber nicht
selbst regiert, sondern regiert wird, bleibt nur übrig, dass der Mensch
entweder nichts oder aber seine Seele ist. Folglich erweist sich die Sorge
um sich selbst als eine Sorge um die Seele (epimeleia tês psychês).
Denn sie ist der »Kern« des Menschen,12 macht ihn in seinem Wesen
aus und regiert ihn (archein), und damit zugleich auch den Leib. Es gibt
an uns selbst demnach nichts Eigentlicheres (kyriôteron) als die Seele
(130a–d). Deshalb haben wir uns vor allem um sie zu sorgen (132c).
Wie aber können wir das Selbst (auto) am genauesten kennenlernen,
d. h. uns selbst erkennen?

Wie wir unser eigenes Auge in einem anderen Auge am genaues-
ten in dessen Zentrum, der Pupille, gleichsam in einem Spiegel, als
Abbild des Hineinschauenden erblicken, und zwar an der Stelle (topos)
des Auges, der dessen Tugend eigentlich innewohnt, und wie dabei das
Sehende mit dem Gesehenen zusammenfällt und somit gleichartig ist,
so erkennt auch die Seele sich selbst am besten, wenn sie in eine andere
Seele »schaut«, und am ehesten (malista) an der Stelle, der die Tugend
der Seele einwohnt, wenn man sich also auf das konzentriert, was die
spezifische und höchste Fähigkeit der Seele ist, nämlich das Denken

34

Dirk Fonfara

11 Th. A. Szlezak bemerkt, dass »das Selbst des Menschen […] seit dem Großen Alki-
biades »to hemeîs« heißt. Dieses Wir liegt im bewussten diskursiven Denken, im logis-
tikon also.« (Szlezak: »Psyche: ihr Ort im Menschen, im Kosmos und im Geist nach
Platon und Plotin«. In: Geist und Psyche. Klassische Modelle von Platon bis Freud und
Damasio. Hrsg. v. E. Düsing. Würzburg 2008, 13–35, hier: 34).
12 Vgl. F. von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. III (s. Anm. 6), 257. Vgl. auch die
Erläuterungen von J.-F. Pradeau (Platon: Alcibiade. Traduction inédite, introduction,
notes par J.-P. Pradeau. Paris 22000, 210–216) und N. Denyer (Plato: Alcibiades. Hrsg.
von N. Denyer. Cambridge 2001, 213–237).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(eidenai) und Einsehen (phronein), worin sie dem Göttlichen gleicht.
Denn es macht ihren göttlichsten Teil aus. Erkenntnis ist letztlich ein
gemeinsamer, dialogischer Prozess in einer Beziehung auf ein Anderes,
und die Selbsterkenntnis besteht offenbar darin, dass jener »Kern« des
Menschen, sein Selbst, in der Seele liegt. Infolgedessen wissen wir, was
für uns gut ist, und ebenso, was für andere gut ist (133a–e). Das Sich-
Selbst-Erkennen (to heauton gignôskein) gehört hier, wie auch im
Charmides (164d ff.), zur Tugend der Besonnenheit (sôphrosynê,
131b).

Ist die Echtheit des Großen Alkibiades umstritten,13 so zeigt sich
in der Apologie (29e–30b), im Gorgias (501bff., 526d ff.) und vor allem
im Phaidon (64e ff., 82d ff., 107c), aber auch in der Politeia (618b–620d)
jener Sokratische Grundgedanke, dass die Sorge um sich selbst nicht als
Sorge um den Leib oder äußeren Besitz, sondern als Sorge um die Seele
(epimeleia tês psychês) zu verstehen ist.14 Im Phaidon wird in diesem
Zusammenhang auch die Lebensweise des Philosophen deutlich:15 Die
Seele steht in einem lange währenden Verhältnis zu einem ihr Frem-
den, dem Leib (sôma). Nach dem Tod ist sie von ihm abgesondert (chô-
ris) und für sich. Der wahre Philosoph kümmert sich nicht um den
Leib, sondern ist vielmehr – soweit wie möglich – von ihm abgewandt
und der Seele zugewandt. Er bemüht sich also, die Seele möglichst von
der Gemeinschaft mit dem Leib (koinônia tou sômatos) zu lösen. Denn
bei der Erlangung von Einsicht (phronêsis) steht er ihr im Weg. Des-
halb denkt die Seele, wobei ihr etwas von dem Seienden (ti tôn ontôn)
offenbar wird (64e–65c), dann am besten, wenn nichts Leibliches sie
trübt oder verwirrt (66a), sondern sie am meisten ganz bei sich selbst
(malista autê kath’hautên) ist (65c). Die Seele des Philosophen verach-
tet und flieht den Leib, sie kann ja nur dann ein jegliches Seiendes –
gemeint sind die Ideen – rein für sich fassen, wenn sie soweit wie mög-
lich vom Leib geschieden ist. Infolgedessen liegt das Geschäft des Phi-

35

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

13 M. Erler zählt diesen Dialog zu den Dubia (Erler: »Platon«. In: Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie (s. Anm. 9), 290–294).
14 Vgl. M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 71 f.
15 Vgl. zum Phaidon K. Bormann: Platon. Freiburg/München 42003, 96–140, die Ein-
leitung von B. Zehnpfennig (Platon: Phaidon. Hamburg 1991, VII-XXXIX) sowie
D. Frede: Platons Phaidon: der Traum von der Unsterblichkeit der Seele (Werkinterpre-
tationen). Darmstadt 1999, bes. 18–26, 63–77, Th. Ebert: Platon: Phaidon. Übersetzung
und Kommentar. Göttingen 2004, und F. von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. II.
Paderborn 2002, 7–44.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophen darin, sein Leben lang zu betreiben, dass seine Seele rein ist,
d. h. sie vom Leib abzusondern und daran zu gewöhnen, möglichst für
sich allein zu bestehen, befreit vom Leib wie von Banden (desmoi, 67d).
Ihre wahre Natur (alêthês physis) – dasjenige, was sie wirklich an sich
selbst ist, z. B. ob sie vielförmig (polyeides) oder einförmig (monoeides)
ist – zeigt sich allerdings erst nach der Loslösung vom Körper im See-
lengericht (vgl. Politeia X, 611a ff.).

Im Phaidon ist aber bereits angedeutet, dass aufgrund der bisheri-
gen Lebensweise eine Seele körperartige Zusätze haben kann. Denn
wenn sie das Körperliche für das Wahre hält, obwohl es nicht so ist,
und die Ideen als das geistig Erfassbare hasst, liegt der größte Irrtum
vor (83c-d). Dann wird sie mit dem Körper gleichsam zusammenwach-
sen wegen ihres ständigen Zusammenseins (synousia) mit ihm (81c),
wird an ihn ›genagelt‹ und somit selbst körperartig (sômatoeides, 83d).
Diese Seelen werden später, im Seelengericht, dazu gezwungen um-
herzuirren und Strafe zu erleiden für ihre schlechte Lebensweise, bis
sie durch die Begierde des sie noch begleitenden Körperlichen wieder in
einen Leib gebunden werden, und zwar bei einem Leben in Völlerei,
Übermut und Trunkenheit in Esel, bei einem Leben in Räuberei, Un-
gerechtigkeit und Herrschsucht hingegen in Wölfe, Habichte oder Gei-
er (81d–82a). Diejenigen Seelen, die Tugenden wie Besonnenheit und
Gerechtigkeit nur aus Gewohnheit und Übung, aber ohne jegliche Ein-
sicht ausübten, gehen in eine gesellige und zahme Gattung ein, etwa in
Bienen, Wespen oder Ameisen oder wieder in Menschen (82b). Wenn
eine Seele hingegen ganz bei sich selbst ist, wird sie des Reinen (katha-
ron), immer Seienden (aei on), Einförmigen (monoeides), Unsterb-
lichen (athanaton) und Göttlichen teilhaftig (synousia tou theiou,
83e). Wann immer ihr dies möglich ist, nämlich bei der Einsicht
(phronêsis), hat ihr Umherirren ein Ende und verhält sie sich immer
gleich, weil sie jenes sich immer gleich Verhaltende berührt.

Da es dem Körper von Natur aus zukommt zu dienen (douleuein)
und beherrscht zu werden (archesthai), der Seele jedoch zu herrschen
(archein), ist sie dem Göttlichen, Unsterblichen, geistig Erfassbaren
(noêton), Einförmigen, Unauflösbaren (adialyton) und immer gleich
und selbig sich Verhaltenden (aei hôsautôs echei kata tauta) sehr ähn-
lich (homoiotaton, 80b) und eng verwandt, der Körper aber dem
Menschlichen (anthrôpinon), Sterblichen (thnêton), geistig Unerfass-
baren (anoêton), Vielförmigen (polyeides), Auflösbaren (dialyton) und
nie gleich und selbig sich Verhaltenden. Die Seele eines philosophi-

36

Dirk Fonfara

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Menschen kann sich Ruhe verschaffen, indem sie der Überle-
gung (logismos) folgt und das Wahre (alêthes), Göttliche (theion) und
der Meinung Unzugängliche (adoxaston) erkennt (84a). Eine solche
Seele geht nach dem Tod fort zu dem ihr Ähnlichen (homoion, 81a),
d.h. zu dem Unsichtbaren, Unsterblichen und Einsichtigen (phroni-
mon), wo sie Glückseligkeit erlangt und ganz bei sich selbst ist, ge-
trennt von Irrtum, Unverstand (anoia) und anderen menschlichen
Übeln. Nur der wissensliebenden (philomathês) und vollkommen rei-
nen (pantelôs katharon) Seele des Philosophen ist es vergönnt, in das
Geschlecht der Götter (genos theôn) zu gelangen (82b–c). Denn er er-
kennt, dass die Seele im Körper gefesselt (82e) und gezwungen ist,
durch ihn wie durch ein Gefängnis hindurch das Seiende, die Ideen, zu
betrachten, stellt fest, dass die Untersuchung mittels der Sinne voller
Täuschung ist, und versucht deshalb, jene Fessel zu lösen – also die
Sinne nicht zu gebrauchen, es sei denn, dies ist notwendig, wie zu Be-
ginn des Wiedererinnerungsprozesses (73c, 76a) – und nicht das Wahr-
nehmbare und Sichtbare anstelle des geistig Erfassbaren (noêton) und
Unsichtbaren (aides) für das Wahre zu halten. Entscheidend ist also
eine Loslösung (lysis) der Seele vom Körperlichen als einem ihr Frem-
den und damit eine Enthaltung von Lustempfindungen und Begierden,
soweit sie es vermag, und zwar sowohl jetzt als auch später.

Grundsätzlich wird die Seele im Phaidon als ein dem Unzusam-
mengesetzten sehr Ähnliches und ihm eng Verwandtes charakterisiert
und nicht von einzelnen Teilen der Seele gesprochen. In anderen Dia-
logen nimmt Platon jedoch eine Differenzierung verschiedener Ver-
mögen oder Arten der Seele vor. Während im Gorgias die Tugend der
Besonnenheit als eine Geordnetheit der Seele bestimmt wird
(506c–507a) und somit implizit mehrere Komponenten vorausgesetzt
werden, die untereinander in ›Unordnung‹ geraten können, werden in
Politeia IV im Kontext der seit Ambrosius von Mailand so genannten
Kardinaltugenden unterschiedliche Seelenvermögen explizit von-
einander abgegrenzt, ebenso bei ihrer Veranschaulichung im Bild vom
Seelentier (Politeia IX) oder im Gleichnis vom Seelenwagen des Phai-
dros. Was aber ist nun angesichts einer solchen Pluralität von Seelen-
vermögen als das Selbst des Menschen aufzufassen?

In Politeia IV gleicht die Tugend der Besonnenheit einem Ein-
klang (symphônia) und Zusammenstimmen (harmonia), da sie als eine
Geordnetheit (kosmos) und Mäßigung (enkrateia) bestimmter Lüste
und Begierden anzusehen ist (430e). Diese Konstellation bezeichnet

37

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platon als »Herr-seiner-selbst-Sein« oder »Sich-selbst-Überlegensein«
(kreitton hautou, 431b).16 Im Hinblick auf die Seele gibt es offenbar
etwas von Natur Besseres und etwas von Natur Schlechteres. Wenn
das erstere über letzteres herrscht, bedeutet dies, Herr seiner selbst zu
sein, nämlich seine Lüste und Begierden, und damit sich selbst zu be-
herrschen. Aber wenn das kleine von Natur aus Bessere von der Menge
des von Natur aus Schlechteren überwältigt wird, liegt der entgegen-
gesetzte Zustand vor, ein Sich-selbst-Unterlegensein. Besonnenheit ist
somit die Einmütigkeit (homonoia) des besseren und schlechteren See-
lenvermögens darüber, welches von beiden regieren (archein) soll
(431d–432a). Die Herrschaft gebührt dem Vernünftigen (logistikon),
das für die gesamte Seele zu sorgen hat (441e) und dabei von dem
Mutartigen (thymoeides), seinem Verbündeten (symmachos) gegen
das Begehrungsvermögen (epithymêtikon), unterstützt wird. Daraus
ergibt sich als Bestimmung der Gerechtigkeit, dass ein jedes Seelenver-
mögen nicht Fremdes verrichtet (allotria prattein), d. h. die verschiede-
nen Kräfte in der Seele nicht vielgeschäftig sind (polypragmonein),
sich nicht gegenseitig in Tätigkeiten der anderen einmischen, sondern
jedes das Seinige und ihm wirklich Angehörige (tô onti ta oikeia) tut,
sich selbst beherrscht (arxanta auton hautou) und ordnet (kosmêsan-
ta), somit Freund seiner selbst (philon heautô) ist und zu einer Zusam-
menstimmung beiträgt (443d). Eine auf diese Weise geordnete und ge-
rechte Seele zeichnet sich durch ein naturgemäßes Verhältnis von
Herrschen und Beherrschtwerden (kratein kai krateisthai) aus (444d).
Eine solche harmonische Konstellation kann man mit den drei Haupt-
gliedern Grundton, Terz und Quinte eines wohlgestimmten Akkords
vergleichen, weil hier auch aus vielen einer wird.

Aus der Annahme mehrerer Seelenvermögen resultiert sowohl
ein geforderter Bezug auf sich selbst bzw. auf das Seinige als auch das
Verdikt, sich auf etwas Unnatürliches und daher Fremdes zu richten,
deshalb wird die Beherrschung seiner selbst für eine gesunde Seele ver-
langt. Je nachdem, welches Vermögen in einer Seele die Leitung inne
hat, spricht Platon von drei Arten (tritta genê) von Menschen (Politeia
IX, 580d–581e): Regiert das Vernunftvermögen (logistikon), ist der

38

Dirk Fonfara

16 Vgl. zur Besonnenheit in Politeia IV K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 158f.; J. An-
nas: An Introduction to Plato’s Republic. Oxford 1981, 115–118; W. Kersting: Platons
Staat. Darmstadt 22006, 151–155, 167f., und jüngst F. Finck: Platons Begründung der
Seele im absoluten Denken. Berlin/New York 2007, 216–218.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch weisheitsliebend (philosophos), im Fall des Mutartigen (thy-
moeides) ist er streitliebend (philonikos), und wenn das Begehrungs-
vermögen (epithymêtikon) herrscht, handelt es sich um einen eigen-
nützigen (philokerdês) Menschen (581c). Im Bild vom Seelentier
(588c–592b), das aus einem vielgestaltigen Wesen, einem Löwen und
vor allem aus dem »inneren Menschen des Menschen« (tou anthrôpou
entos anthrôpos, 589a) besteht, der das Vernunftvermögen repräsen-
tiert, zeigt sich, dass es für einen Menschen das Beste ist, wenn das
Göttliche (theion) und Einsichtige (phronimon) ihn lenkt (590d).17

Im Spätdialog Timaios wird deutlich, warum Platon in jenem Bild
vom Seelentier das vernünftige Seelenvermögen (logistikon) als gött-
lich bezeichnet. Denn gemäß dem Mythos von der Weltentstehung
ahmten die Geschöpfe den Schöpfer (dêmiourgos) nach und brachten
das unsterbliche Prinzip (archê athanatos) der Seele in einen Körper, in
dem sie eine andere Art (to allo eidos) der Seele hinzufügten, nämlich
das Sterbliche (to thnêton), das heftige und notwendige Empfindungen
(pathêmata) in sich hat. Weil die Geschöpfe sich aber scheuten, den
göttlichen, vernünftigen Teil der Seele zu beflecken, der sich am Kopf
befindet, siedelten sie den sterblichen Teil örtlich getrennt (chôris) von
jenem an der Brust an, setzten den Hals dazwischen und das Mutartige
(thymoeides) zwischen Zwerchfell und Hals, allerdings näher an den
Kopf, um als Verbündeter der Vernunft mit ihr zusammen die Begier-
den leichter in Schranken halten zu können, und schließlich das Begeh-
rungsvermögen (epithymêtikon), das noch weiter unten zwischen
Zwerchfall und Nabel liegt (69d–70d). Auf diese Weise wurden die
beiden sterblichen Seelenteile deutlich von dem göttlichen Kern abge-
hoben, dem allein unsterblichen Vernunftvermögen, aufgrund dessen
der Mensch ja »kein irdisches, sondern ein himmlisches Gewächs« ist,
dessen Wurzeln im Himmel befestigt sind (vgl. Tim. 90a). Die Sorge
um die Seele muss sich deshalb auf den rationalen Seelenteil als das
wahre, unsterbliche Selbst des Menschen konzentrieren.18

Ähnlich äußert sich Platon auch am Ende seines letzten Werkes,
der Nomoi: Die Seele ist dem Körper vollkommen überlegen und schon
in diesem Leben (en tô biô) dasjenige, was das Selbst eines jeden von

39

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

17 Zum Seelentier in Politeia IX vgl. K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 147f.; W. Kers-
ting: Platons Staat (s. Anm. 16), 301–304, und jüngst Th. A. Szlezak: »Psyche: ihr Ort
im Menschen, im Kosmos und im Geist nach Platon und Plotin« (s. Anm. 11), 20–22.
18 Vgl. hierzu M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 134–139, 196f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns ausmacht. Dieses wahre Selbst, die unsterbliche göttliche Seele,
enteilt dann später zu »anderen Göttern« (alloi theoi), um ihnen Re-
chenschaft abzulegen (logon didonai), was für die Guten ermutigend
ist, für die Schlechten hingegen überaus schrecklich (XII, 959a–b).19 Im
Zusammenhang mit dem Primat der Seele gegenüber dem Körper kri-
tisiert Platon vorsokratische Auffassungen: Für ihn ist die Seele das
Älteste (presbytaton) und Göttlichste (theiotaton) von allem bewegten
Hervorgebrachten (966e) und somit auch älter als der Körper, während
die früheren Philosophen jene für jünger hielten und folglich die Kör-
per für die Ursachen (aitiai) des gesamten Kosmos (967b–c). Womit
sich nun die unsterbliche und vernünftige Seele, unser wahres Selbst,
genau befasst, soll im folgenden Abschnitt über Platons Begründung
der Philosophie als Wissenschaft erläutert werden.

II. Die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft in Platons
mittleren Dialogen

Die Begründung der Philosophie als Wissenschaft kann nur gelingen,
wenn eine Rückführung auf ein erstes Prinzip (archê) möglich ist, wo-
von alles Übrige abhängt. Als Grundlegung der Philosophie bzw. der
»abendländischen Metaphysik«20 gilt Platons Phaidon, der zunächst
erörtert werden soll. Anschließend soll die sich dort findende Rückfüh-
rung auf etwas Hinreichendes (hikanon, 101e), von dem es keine wei-
teren Voraussetzungen mehr gibt, mit dem Liniengleichnis (Politeia
VI) verbunden werden, da sich dort dasjenige, womit der Rückgang

40

Dirk Fonfara

19 Vgl. hierzu auch die ausführliche Schilderung des Seelengerichts in Politeia X, 614a
ff.
20 H. Wagner (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissenschaft (Phae-
do 99D-107B)« [1966]. ND in: ders.: Kritische Philosophie. Systematische und histori-
sche Abhandlungen. Hrsg. von K. Bärthlein und W. Flach. Würzburg 1980, 175–189,
hier: 185) bemerkt zutreffend: »Die Ideenlehre ist als Lehre vom Transzendenten Meta-
physik, diese Metaphysik wurde geschaffen, mußte geschaffen werden, damit eine
Grundlage für alles Erkennen und Begreifen da sei.« – G. Reale (»Die Begründung der
abendländischen Metaphysik: Phaidon und Menon«. In: Platon. Seine Dialoge in der
Sicht neuer Forschungen. Hrsg. von Th. Kobusch und B. Mojsisch. Darmstadt 1996,
64–80, hier: 72–75) verbindet mit dem Phaidon ebenfalls die Begründung der abend-
ländischen Metaphysik, allerdings vor dem Hintergrund der ›Ungeschriebenen Lehre‹.
Auch M. Erler (Platon (s. Anm. 9), 143) bezeichnet Platon jüngst als »Vater der Abend-
ländischen Metaphysik«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


endet, als Erstes oder Anfang von allem erweist, nämlich als der nicht
weiter hinterfragbare und daher voraussetzungslose Ursprung (archê
anhypothetos).

Im Phaidon wird gemeinhin ein Abschnitt als sog. Autobiographie
des Sokrates bezeichnet (96a–102a), die als Erwiderung auf zwei Ein-
wände der pythagoreisch inspirierten Gesprächspartner Simmias und
Kebes eingeflochten wird, weil der Dialog sich im Anschluss an das
3. Argument für die Unsterblichkeit der Seele verlagert hat auf die
generelle Frage nach den Ursachen (aitiai) alles Entstehens und Ver-
gehens. Zu deren Beantwortung werden zunächst die Ansichten der
ionischen Naturphilosophen betrachtet (96a–97b), darauf die Nous-
Lehre des Anaxagoras (97b–99c) und schließlich Sokrates’ eigene
Suche nach den wahren Ursachen mit Hilfe seiner Methode gemäß
bestimmter Voraussetzungen (hypotheseis), der hypothetischen Me-
thode (99d–102a).

Sokrates hatte sich von Anaxagoras, nach dessen Lehre der Nous
alles ordne (diakosmein) und die Ursache von allem (aitios pantôn) sei,
erhofft, einen Lehrer für die Ursachen des Seienden (aitiai peri tôn
ontôn) gefunden zu haben. Dieser werde ihm sicher sagen können, ob
die Erde rund oder flach sei, ihm ihre Ursache und Notwendigkeit er-
hellen (97c–e) und ebenso über Sonne, Mond, Sterne und andere kos-
mologische Fragen Auskunft geben können, und zwar jeweils unter
dem Aspekt, inwiefern es für ein jedes so, wie es ist, besser ist. Hier
wird der Übergang von der mechanischen Welterklärung und ihren
materiellen Bedingungen zu einer teleologischen Ursächlichkeit deut-
lich, wenn alles sinnvoll und eines Guten wegen geschieht. Doch nach
der Lektüre der Schrift des Anaxagoras wurde diese Erwartung des
Sokrates enttäuscht. Anaxagoras gebe, so die Kritik, gar keine Ursa-
chen für die Ordnung der Dinge (pragmata) an, sondern schiebe Luft,
Äther und vieles andere Sonderbare (atopa) vor (98c). Und obwohl er
den Nous als allein ohne jede Mischung, unbeschränkt (apeiron) und
selbstherrschend (autokrates) charakterisiert, falle er ins Stoffliche zu-
rück, wenn dieser Nous zugleich als das »Feinste und Reinste von allen
Sachen (leptotaton pantôn chrêmatôn kai katharôtaton)« gilt.21 Sokra-

41

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

21 Anaxagoras: DK 59, B 12. In: Die Vorsokratiker II. Griech.-dt. Übers. und Erläute-
rungen von J. Mansfeld. Stuttgart 22003, 198–201. Vgl. zu Anaxagoras’ Nous-Lehre
und Platons Anaxagoras-Kritik K. von Fritz: »Der Nous des Anaxagoras«. In: Archiv
für Begriffsgeschichte 9 (1964), 87–102; Th. Buchheim: Die Vorsokratiker. München

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tes wirft Anaxagoras vor, statt Ursachen auf wahrhafte Weise (aitiai
alethôs, 98e), d. h. eigentliche, vernünftige Ursachen mit Rücksicht
auf das Beste, nur Faktoren anzuführen, ohne welche das Verursachen-
de nicht Verursachendes ist, die somit lediglich als Mittel fungieren.
Ihre Bezeichnung als Ursachen hält Platon hier für unpassend (99a–b),
später im Timaios nennt er sie Mit-Ursachen (synaitiai, Tim. 46e).

Sokrates beteuert, gerne jemandes Schüler geworden zu sein; aber
dass das Gute als Ziel-Ursache alles verbindet und zusammenhält, wo-
rin seine eigene Lehre durchschimmert, hat er in keiner früheren An-
sicht entdecken können. Allerdings ist er weder imstande, eine derarti-
ge Ursache selbst zu finden (autos heurein, 99c) noch von einem
Anderen zu lernen (par’ allou mathein). So muss er sich auf der Suche
nach Ursachen mit der »zweiten Fahrt« (deuteros plous, 99d) zufrieden
geben. Jener Begriff aus der Seefahrt besagt, dass man, wenn es nicht
hinreichend Wind zum Segeln gibt (erste Fahrt), selbst aktiv rudern
muss (als zweite Fahrt). Die »erste« Fahrt wäre dann analog die unmit-
telbare, intuitive Erfassung der Ursache ohne jede eigene Anstrengung.
Da diese Ursache aber nicht stofflich ist bzw. zu ihrer Auffindung die
sinnliche Wahrnehmung nicht hinreicht, bleibt dem Menschen nur die
zweite Fahrt, und zwar durch Denken.22 Sokrates nimmt seine Zu-
flucht zu den Argumenten oder Erklärungen (logoi),23 um die Wahr-
heit über das Seiende (alêtheia tôn ontôn, 99e) zu betrachten. Dabei

42

Dirk Fonfara

1994, 213–220; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 112–120; Th. Ebert: Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 343–349; R. M. Dancy: Plato’s Introduction of Forms. Cambridge
2004, 291–304, und F. Karfik: Die Beseelung des Kosmos. Untersuchungen zur Kosmo-
logie, Seelenlehre und Theologie in Platons Phaidon und Timaios. München/Leipzig
2004, 22–28.
22 Vgl. zur »zweiten Fahrt« bzw. zur Hypothesis-Methode Th. Ebert: Platon: Phaidon
(s. Anm. 15), 350–359; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 120–129; C. J. Rowe:
Plato: Phaedo. Cambridge 1993, bes. 238f. – R. Turnher fasst die »zweite Fahrt« dahin-
gehend auf, dass man anfänglich nicht in der Lage ist, die Ideen direkt zu schauen,
allerdings vor dem Hintergrund eines defizitären Dialektikbegriffs bei Platon (Turnher:
»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung eines neuen Para-
digmas«. In: Platon über das Gute und die Gerechtigkeit. Hrsg. von D. Barbaric. Würz-
burg 2005, 109–120, hier: 118). Vgl. zu anderen Deutungen der »zweitbesten Fahrt« mit
Berücksichtigung der aktuellen Forschungsergebnisse F. Finck: Platons Begründung der
Seele im absoluten Denken (s. Anm. 16), 11–29.
23 M. Erler (Platon (s. Anm. 9), 148–150) gibt »logoi« zutreffend mit »Argumente«
wieder, durch die allein Rechenschaft über etwas abgelegt werden kann, H. Wagner hin-
gegen mit »Gedanken« (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissen-
schaft« (s. Anm. 20), 177f., 187).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird die Erklärung, welche man für die stärkste und stichhaltigste hält,
zugrunde gelegt (hypothemenos, 100a) und dann dasjenige als wahr
gesetzt, was mit ihr übereinstimmt (symphônein), und was nicht als
unwahr; anschließend schreitet man zur nächst höheren Annahme fort
(101d–e). Mit dieser »Hypothesis-Methode«24 ist nun nichts Neuarti-
ges (ouden kainon, 100b) gemeint, sondern das Aufzeigen der Ursache
in einem Rückgriff auf Altbekanntes: auf die Annahme von Ideen.25

Bereits im Frühdialog Euthyphron wird die Idee als sich selbst
gleich (auto hautô, 5d), Muster (paradeigma, 6e) und das eigentliche
Wesen (ousia, 11a) bestimmt, und anhand der Idee des Schönen im
Symposion dahingehend, dass sie nicht entsteht oder vergeht, nie
wächst oder schwindet, sondern unkörperlich und unvergänglich,
immer seiend (aei on), an und für sich selbst (auto kath’ hauto), ein-
förmig (monoeides), rein (katharon, 211d–e), unvermischt (ameikton),
göttlich (theion) und ihrer Natur nach wunderbar (thaumaston tên
physin) ist (210e). Im Phaidon gilt die Idee – wie im ersten Abschnitt
bereits skizziert – als sich immer gleich verhaltend, d. h. als unver-
änderlich, sowie als unsichtbar (aides) und nicht durch die Sinne, son-
dern nur durch die Überlegung des Denkens (logismos tês dianoias)
erfassbar.

So greift Platon auch in jenem Argumentationsgang des Phaidon
bei der Suche nach den Ursachen auf die Annahme von Ideen zurück,
nämlich als eine Art der Ursächlichkeit (eidos tês aitias): Es gebe ein

43

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

24 Vgl. hierzu P. Stemmer: Platons Dialektik. Berlin/New York 1992, 262–267; S. Scol-
nicov: Plato’s Method of Hypothesis in the Middle Dialogues. Cambridge 1973; V. Ka-
rasmanis: The Hypothetical Method in Plato’s Middle Dialogues. Oxford 1987; L. C. H.
Chen: Acquiring Knowledge of the Ideas. A Study of Plato’s methods on the Phaedo, the
Symposium and the central books of the Republic. Stuttgart 1992.
25 Zu vier wesentlichen Kennzeichen einer Idee als (1) Eines und Allgemeines, (2) das
Seiende selbst, (3) das ständig Bleibende und (4) das rein Gedachte vgl. D. Fonfara: Die
Ousia-Lehren des Aristoteles. Untersuchungen zur Kategorienschrift und zur Meta-
physik. Berlin/New York 2003, 25–29; zur Bedeutung der Ideen vgl. M. van Ackeren:
Das Wissen vom Guten. Bedeutung und Kontinuität des Tugendwissens in den Dialogen
Platons. Amsterdam/Philadelphia 2003, 159–165. – Anstelle einer methodisch gegen
Einwände abgesicherten Ideenlehre oder gar Ideentheorie, wovon Th. A. Szlezak (Die
Idee des Guten in Platons Politeia. Beobachtungen zu den mittleren Büchern. St. Au-
gustin 2003, 43, 54, 76) ausgeht, spricht W. Wieland (Platon und die Formen des Wis-
sens. Göttingen 21999, 150, 156, 198f.) nur von einer Ideen-Annahme, D. Frede (Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 120–129) und J. Opsomer (»Drittes Bett, Artefakt-Ideen und die
Problematik, die Ideenlehre zu veranschaulichen«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s.
Anm. 3), 73–88, hier: 76, 86–88) von einer Ideen-Hypothese.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gutes an sich, ein Schönes an sich usw. Offenbar sieht er in der jewei-
ligen Idee die Erklärung mit der besten Begründung und größten Plau-
sibilität für das Sosein der Sinnendinge als die einzige, in der Prüfung
übrig gebliebene Voraussetzung. Es sind z. B. die vielen schönen Dinge
trotz ihrer jeweiligen Verschiedenheit auf das Schöne selbst als ihre
Ursache zurückzuführen wegen der Teilhabe-Relation: »Wenn etwas
anderes schön ist außer dem Schönen selbst, dann wegen nichts ande-
rem, als weil es teilhat an jenem Schönen« (metechei ekeinou tou ka-
lou). Angesichts dieser schlüssigen Argumentation (logos) könne er die
anderen »weisen Ursachen« (allai aitiai sophai) – hier wird die Ironie
des Sokrates deutlich – nicht verstehen, die er für unzureichend hält.
Denn nichts anderes macht die schönen Dinge schön als jenes Schöne
selbst, und zwar durch dessen Anwesenheit (parousia) oder durch die
Gemeinschaft (koinônia) mit ihm (100c–d). Dass durch das Schöne
selbst alle schönen Dinge erst schön werden, erweist sich also für mich
selbst (emautô) und jeden Anderen (allô) als das Sicherste (asphales-
taton, 100d). Analoges wird für die Idee der Größe, der Kleinheit und
der Zweiheit dargelegt. Auf welche Weise soll denn sonst jedes Ding
werden, wenn nicht dadurch, dass es am eigentümlichen Wesen (idia
ousia, 101c) teilhat?26 Es gibt keine andere Ursache dafür, dass etwas
zwei ist, als seine Teilhabe an der Idee der Zweiheit. An diese sichere
Voraussetzung (hypothesis asphalês) möge man sich halten und deren
Folgen betrachten. Was von der Voraussetzung hergeleitet wird, wird
auf Übereinstimmung mit ihr geprüft. Im positiven Fall wird von der
Voraussetzung ihrerseits Rechenschaft abgelegt (logon didonai, 101d),
und zwar auf dieselbe Weise: Es wird eine weitere, nämlich die unter
den höheren als am besten (beltiston) geeignete Voraussetzung voraus-
gesetzt (allê hypothesis hypothemenos). Bewährt sich diese erneut, ge-
langt man schließlich zu etwas Zureichendem oder Hinreichendem (hi-
kanon, 101e). Denn die Ursachenforschung darf kein infiniter Regress
sein, sondern muss notwendigerweise zu einem Ende kommen. Die für

44

Dirk Fonfara

26 Vgl. zu Teilhabe und Ousia bei Platon F. G. Herrmann: »Metéchein, metalambánein
and the Problem of Participation in Plato’s Ontology«. In: Philosophical Inquiry 25
(2003), 19–56; ders.: »Ousia in Plato’s Phaedo«. In: New Essays on Plato. Language
and Thought in Fourth-Century Greek Philosophy. Hrsg. von F. G. Herrmann. Wales
2006, 43–73, bes. 46–54; M. Dixsaut: »Ousia, eidos et idea dans le Phédon«. In: Revue
philosophique de la France et de l’Etranger 116 (1991), 479–500, ND in: dies.: Platon et
la question de la pensée. Etudes platoniciennes I. Paris 2000, 71–91.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles’ Philosophie bedeutsame These von der Unmöglichkeit
eines unendlichen Regresses findet sich also bereits bei Platon.

Was aber ist nun jenes Hinreichende? Im Phaidon wird dies nur
indirekt gesagt, indem davor gewarnt wird, nicht wie die Streitredner
Ursprung (archê, 101e) und Hergeleitetes zusammenzurühren. Offen-
bar ist jenes Zureichende ein nicht weiter hinterfragbares und somit
voraussetzungsloses Prinzip (archê anhypothetos), als welches in der
Politeia die Idee des Guten fungiert.27

Zusammenfassend kann man festhalten, dass eine Wissenschaft,
die sich mit den ersten Ursachen des Entstehens und Vergehens befasst,
nicht erst in Aristoteles’ Metaphysik (A 3–10), sondern schon in Pla-
tons Phaidon begründet wird, nämlich im Rahmen jener ›Autobiogra-
phie‹ des Sokrates (96a–102a). In Verbindung mit einer Kritik an vor-
sokratischen Prinzipienlehren wird Platons »Annahme von Ideen« als
»zweitbeste Fahrt« (deuteros plous, 99d) gerechtfertigt, d. h. Rechen-
schaft über sie abgelegt (logon didonai) und als Ursachen (aitiai) für
das je verschiedene vielschichtige Sosein der an ihnen teilhabenden
Sinnendinge erwiesen. Die zweitbeste Fahrt führt logoi auf Vorausset-
zungen (hypotheseis) zurück, bis man zu einem Hinreichenden (hika-
non) gelangt, das als Prinzip (archê) zu betrachten ist.

Ein Blick auf das Liniengleichnis (Politeia VI, 509d–511e) bekräf-
tigt dies: Im Zuge der Erörterung des höchsten Lehrgegenstandes (me-
giston mathêma), der Idee des Guten (idea tou agathou),28 »durch wel-

45

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

27 Diese Verbindung zwischen dem »Hinreichenden« im Phaidon und dem vorausset-
zungslosen Ursprung im Liniengleichnis betont zu Recht W. Wieland (Platon und die
Formen des Wissens (s. Anm. 25), 217), während P. Stemmer (Platons Dialektik (s.
Anm. 24), 262–267) beides deutlich voneinander trennt.
28 Angesichts der unübersehbaren Forschungsliteratur zu diesem zentralen Punkt von
Platons Philosophie sei hier nur exemplarisch hingewiesen auf W. Kersting: Platons
Staat (s. Anm. 16), 212–246, und R. Ferber (Platos Idee des Guten. St. Augustin 21989,
57–148). Ferber betont die absolute Transzendenz der Idee des Guten, dasselbe gilt für
H. J. Krämer, Th. Szlezak (in: Platon: Politeia. Hrsg. von O. Höffe. Berlin 1997, 179–
228) und J. Halfwassen (Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen zu Platon und Plotin.
Stuttgart 1992, 220–264; ders.: »Platons Metaphysik des Guten«. In: Ethikbegründun-
gen zwischen Universalismus und Relativismus. Hrsg. von K. Engelhard und D. H. Hei-
demann. Berlin/New York 2005, 13–34) als Vertreter der ›Ungeschriebenen Lehre‹. Vgl.
auch die Sammelbände von M. Vegetti (Platone. La Repubblica. Vol. V. Libri VI–VII.
Neapel 2003, darin besonders: F. Ferrari: »L’idea del bene: collocazione ontologica e fun-
zione causale«, 287–324) und M. van Ackeren (Platon verstehen. Themen und Perspek-
tiven. Darmstadt 2004).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che erst das Gerechte und alles, was sonst Gebrauch von ihr macht,
nützlich und heilsam wird« (505a),29 unterscheidet Sokrates im Linien-
gleichnis zwei Bereiche im Gebiet des Denkbaren (topos noêtos, 509d),
denen die mathematischen Disziplinen (wie die Geometrie) bzw. die
Dialektik zugeordnet werden. Die ersteren gehen von Voraussetzun-
gen aus (ex hypotheseôn), führen sie aber nicht auf einen Anfang
(archê) zurück, sondern zielen auf ein Letztes (teleutê) ab. Die Mathe-
matiker legen also keine Rechenschaft über ihre Voraussetzungen ab,
hinterfragen diese nicht weiter, sondern führen von ihnen aus ihre Be-
weise und gelangen schließlich an ihr Ziel, wobei sie sich sichtbarer
Gestalten (eidê horômena), d. h. sinnlicher Veranschaulichungen be-
dienen und sich auf logoi beziehen, aber nicht von diesen handeln.

Die Dialektik, der zweite Bereich im Gebiet des Denkbaren, geht
zwar auch von bestimmten Voraussetzungen aus, die angesetzt wer-
den, bedarf jedoch keiner sinnlich-wahrnehmbaren Veranschaulichun-
gen, sondern operiert ausschließlich mit Ideen (eidê). Diese ergreift die
Vernunft selbst unmittelbar, indem sie mittels des dialektischen Ver-
mögens (dynamis tou dialegesthai) Voraussetzungen nicht als bloße
Ausgangspunkte (archai), sondern als wirkliche Voraussetzungen (tô
onti hypotheseis) auffasst, um fortzuschreiten und schließlich zu dem
voraussetzungslosen Anfang (archê anhypothetos, 510b), dem Anfang
von allem (archê pantos, 511b) zu gelangen, diesen zu erfassen und
wiederum bis zum Ende (teleutê) hinabzusteigen. Dieser Abstieg ist
eine erste keimhafte Andeutung des im Phaidros und vor allem im
Sophistes und im Politikos ausgearbeiteten Dihairesisverfahrens, einer
Einteilung der Begriffe nach Ideen. Was die dialektische Wissenschaft
(epistêmê tou dialegesthai) in ihrer Aufstiegs- und Abstiegsbewegung
vom Seienden (on) und Denkbaren (noêton) einsieht, ist sicherer (sa-
phesteron) als das, was die so genannten Künste (technai) der Mathe-
matik betrachten, da die Mathematiker von ihren Ausgangspunkten
oder Voraussetzungen keine Vernunfterkenntnis (nous) haben – so
wie die Dialektiker –, sondern nur die Erkenntnisweise einer Verstan-
desgewissheit (dianoia, 511c-d). Infolgedessen erweist sich der Bereich
der Mathematik als etwas »dazwischen« (metaxy), da er nicht mehr

46

Dirk Fonfara

29 Die Funktion der Idee des Guten, Nutzen zu stiften, d.h. alle anderen Ideen über-
haupt brauchbar zu machen, hat vor allem W. Wieland (Platon und die Formen des
Wissens (s. Anm. 25), 159–185) hervorgehoben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Bereich der bloßen Meinung (doxa), sondern bereits zum Denk-
baren gehört, aber auch noch nicht zur Dialektik.30

Ähnlich wie im Phaidon die Voraussetzungen auf ein Zureichen-
des, so werden sie im Liniengleichnis innerhalb des obersten Bereiches,
der Dialektik, auf einen keiner Voraussetzung mehr bedürfenden An-
fang zurückgeführt. Dieser voraussetzungslose Ursprung (archê) ist in
der Politeia bekanntlich die Idee des Guten, das Gute selbst. Diese
höchste Idee als »Alma Mater der Ideen«31 begründet im Bereich des
Denkbaren das wahrhaft und an sich Seiende. Sie ragt somit – als Ur-
sache im Sinne eines konstituierenden Grundes für die anderen Ideen
als eigentlich Seiende (ousiai), deren Sein und Beständigsein von der
Idee des Guten erst ermöglicht wird – über das wesentliche Sein der
übrigen Ideen hinaus.32 Insofern liegt die Idee des Guten noch jenseits
der Ousia (epekeina tês ousias, 509b), als sie die bereits ontologisch

47

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

30 Der dritte Bereich des Liniengleichnisses ist in der Platonforschung umstritten: Wäh-
rend K. Bormann (Platon (s. Anm. 15), 69–73) das Verhältnis zwischen dem Bereich der
Mathematika und den reinen Ideen analog zu Ideen- und Sinnenwelt als Urbild-Abbild-
Relation deutet, d.h. die Mathematika als Abbilder reiner Ideen vor dem Hintergrund
der ›Ungeschriebenen Lehre‹ mit Met. A 6 als ein »Zwischenreich« zwischen Sinnen-
dingen und Ideen, sieht W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25),
212) »in der Gedankenwelt des Liniengleichnisses für die Annahme spezifisch mathe-
matischer Gegenstände keinen Platz« und vertreten J. Mittelstraß (»Die Dialektik und
ihre wissenschaftlichen Vorübungen (Buch VI, 510b–511e und Buch VII, 521c–539d)«.
In: Platon. Politeia (s. Anm. 28), 229–249, hier: 237–243) und W. Kersting (Platons
Staat (s. Anm. 16), 219–223) mit guten Gründen die These, der Bereich handle von
einzelnen mathematischen Ideen, da sich der Mathematiker bereits im Bereich der
epistêmê befinde, der wiederum nur Ideen zu seinem Gegenstand haben kann, jedoch
nicht bis zum voraussetzungslosen Anfang als Ursprung von allem gelange. Hingegen
fasst R. Turnher (»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung
eines neuen Paradigmas« (s. Anm. 22), 118) den Bereich der Hypotheseis als »begriff-
lich-sprachliche und gleichnishaft-anschauliche Repräsentation des Ideal-Allgemeinen
auf der Ebene der Dianoia« auf, aber nicht als »eine neben den Ideen bestehende eigene
Klasse von Gegenständen«, d.h. von Objekten der mathematischen Disziplinen.
31 W. Kersting: Platons Staat (s. Anm. 16), 218.
32 I. Deretic (»Doppelte Paradoxa. Platon über die Idee des Guten«. In: Platon über das
Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22), 137–148, hier: 145) bezeichnet die »zweite
Seefahrt« im Phaidon als »erste Transzendenz«, nämlich von der Erscheinungswelt zur
Ideenwelt, die Erfassung der Idee des Guten als zweite Transzendenz, da sie »Einsicht
jenseits der Grenzen der ousia gewährt«, nämlich als Schau, Betrachtung oder »Erleuch-
tung«. Auch R. Ferber spricht bei der Idee des Guten von einer Transzendenz zweiter
Stufe (»Ist die Idee des Guten nicht transzendent oder ist sie es doch? Nochmals EPE-
KEINA TES OUSIAS«. In: Platon über das Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22),
149–174, hier: 153). Zu Einwänden gegen diese Seinstranszendenz vgl. M. Baltes: »Is

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgezeichneten Ideen wiederum übersteigt als voraussetzungsloser
Ursprung, weshalb sie nicht auf dieselbe Weise Idee sein. Dadurch wird
es noch schwieriger, ein solches Prinzip anzugeben.33 Denn neben jener
berühmten, die Transzendenz betonenden Kennzeichnung des an sich
Guten am Ende des Sonnengleichnisses wird von ihm ebenso gesagt, es
sei – zwar nur mit Mühe (mogis), aber dennoch – zu schauen (hora-
sthai), Ursache (aitia) alles Richtigen und Schönen und die Herrscherin
(kyria) im Bereich des Denkbaren (517b–c) als das Glänzendste (pha-
notaton, 518c) und Glückseligste unter dem Seienden (eudaimonesta-
ton tou ontos, 526e), als das Beste oder Trefflichste (ariston) und des-
halb Ziel des Erkennbaren (telos tou noêtou, 532b–c). Wie aber kann
dieses im Gesamtkontext des Bildungskanons von den angehenden
Philosophen konkret erreicht werden?

III. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse
(mathêmata)

In Politeia VII wird die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in einer
Zusammenschau von Kenntnissen, die im Anschluss an das Höhlen-
gleichnis in ihrer jeweiligen Bedeutung für den künftigen Philosophen
erläutert werden, näher in den Blick genommen. Dabei entwirft Platon
eine erste Einteilung der philosophischen Wissenschaften: Für die von
ihm geforderte »Umlenkung der Seele« (psychês periagôgê, 521c) als
»Auffahrt zur wahren Philosophie« (alêthês philosophia) oder als »Zug
(holkon) der Seele vom Werdenden zum Seienden« sind bestimmte
Kenntnisse (mathêmata) als propädeutische Disziplinen hilfreich: Die
musische Ausbildung gehört wie die Gymnastik zu jenem Bildungs-

48

Dirk Fonfara

the Idea of the Good in Plato’s Republic Beyond Being?« [1997]. In: ders.: Dianoêmata.
Kleine Schriften zu Platon und zum Platonismus. Stuttgart/Leipzig 1999, 351–371.
33 Offenbar ist sich Platon des Problems einer adäquaten begrifflichen Fassung des Gu-
ten bewusst gewesen, wie eine Stelle im Spätdialog Philebos deutlich macht: Uns sei
»wieder die Kraft des Guten in die Natur des Schönen entflohen. […] Wenn wir also
nicht in einer Idee (mia idea) das Gute einfangen können, wollen wir es in diesen dreien
zusammenfassen – Schönheit (kallos), Verhältnismäßigkeit (symmetria) und Wahrheit
(alêtheia) – und sagen, dass diese als Eines (hen) zu Recht angesehen werden können?«
(Phil. 64e–65a). Hier wird das Gute also nicht mehr als Idee bestimmt, es erweist sich
vielmehr als eine Einheit von Schönheit, Maßbestimmtheit und Wahrheit, die sich ge-
wissermaßen ›darüberschieben‹. Das Gute liegt somit dahinter, ist für uns nicht fassbar
und entzieht sich auf diese Weise der Untersuchung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kanon. Trotz der in Politeia II–III (376e–403c) skizzierten engen Ver-
bindung von Philosophie und Musik, die im Übrigen auch im Phaidon
zu finden ist,34 erzieht die Musik die Philosophen zwar durch Gewöh-
nung mittels des Wohlklangs (harmonia) zur Wohlgestimmtheit und
mittels des Zeitmaßes (rhythmos) zu einer Wohlgemessenheit (eu-
rhythmia), flößt ihnen jedoch keine Wissenschaft (epistêmê) ein.35

Auch die unedlen Künste (banausoi technai, 522b) entfallen. Aber es
gibt etwas Gemeinsames (koinon), das alle Künste, Verständnisse und
Wissenschaften benötigen und deshalb jeder als erstes erlernen muss:
Zahlenlehre (Arithmetik), Messkunst (Geometrie), Sternenkunde (As-
tronomie) und Harmonielehre als mathematische Kenntnisse (mathê-
mata), die den Philosophen die Schau des Guten erleichtern (526e). Die
Arithmetik beschäftigt sich mit der Einheit, die Geometrie mit der Er-

49

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

34 Im Phaidon berichtet Sokrates von seinen Träumen, in denen er mehrfach den gött-
lichen Auftrag erhält, sich »musisch zu betätigen« (mousikên poiei, 60e). Diesen zu
erfüllen, ist ihm als Diener Apollons (85b) eine heilige Pflicht. Auf diese Weise wird er
zu dem ermutigt, was er ohnehin die ganze Zeit betreibt, da die Philosophie gerade als
»höchste Form des Musischen« (philosophia megistê mousikê, 61a) gilt.
35 Ein Teil der musischen Bildung betrifft den Gesang (melos), genauer: die zulässigen
Tonarten, Instrumente und Zeitmaße (rhythmoi, III, 398c–403c). Tonart und Zeitmaß
müssen dabei dem Wort (logos) folgen. Die klagenden Tonarten, die vermischt lydische
und hochlydische, sind auszuschließen, ebenso die bei Symposien üblichen ›weichli-
chen‹ Tonarten: die ionische und die lydische (399a), es bleiben somit die dorische und
die phrygische Tonart übrig. Als angemessene Instrumente kommen Lyra und Kithara
in der Stadt, eine Art Pfeife für den Hirten auf dem Land, in Frage. Geeignete Zeitmaße
(Rhythmen oder Taktarten) eines geordneten (kosmios) und tapferen Lebens (andreios
bios) sind Daktylos, Jambus und Trochaios. Das Wohlgemessene folgt dem schönen Vor-
trag, die Art des Vortrags wiederum der Gesinnung der Seele (400a–d). Daraus ergibt
sich im Hinblick auf den hohen Status der Musik für die Ausbildung des Philosophen:
»Das Wichtigste in der Erziehung beruht auf der Musik, weil Zeitmaß (rhythmos) und
Wohlklang (harmonia) vorzüglich in das Innere der Seele eindringen und sich ihr auf
das Kräftigste einprägen, indem sie Wohlanständigkeit (euschêmosynê) mit sich führen
und also auch wohlanständig machen.« Der so Erzogene wird später, wenn ihm die ver-
nünftige Rede (logos) nahegetreten ist, »diese am meisten lieben, da er sie an der Ver-
wandtschaft erkennt. […] Werden wir nun auch nicht eher Musiker (mousikoi) sein, wir
selbst und die Wächter, die von uns erzogen werden sollen, bis wir die Ideen (ta eidê) der
Besonnenheit (sôphrosynê) und Tapferkeit (andreia) und das, was dem verschwistert ist,
erkennen […] und denken, dass dies derselben Kunst (technê) und Beschäftigung (me-
letê) angehöre? – Ganz notwendig.« (401d–402c). – Dieses Zusammenfallen der see-
lischen Gesinnung mit der Musik, die in der Gestalt (eidos) mit ihr übereinstimmt
(symphônounta), erweist sich als das Schönste (kalliston) und Liebenswürdigste (eras-
miôtaton, 402d). – Vgl. hierzu G. Schmidt: »Die Rolle der Musik in Platons Staat«. In:
ders.: Der platonische Sokrates (s. Anm. 9), 19–31, bes. 22–27.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenntnis des Immerseienden (aei on), so dass auch sie die Seele zur
Wahrheit hinleitet (527b). Analog sind Astronomie und Harmonik,
die die Pythagoreer zu Recht als »verschwisterte Wissenschaften«
(adelphai epistêmai, 530d) auffassen, ebenfalls »sehr nützlich für die
Auffindung des Guten und Schönen« (531c).

Infolgedessen gelten die mathematischen Disziplinen als Mitdie-
nerinnen und Mitleiterinnen (symperiagôgoi, 533d), als Vorspiele oder
Präludien (prooimia, 531d) für die eigentlich zu erlernende Melodie
(nomos), die Dialektik. Sie befassen sich zwar mit dem Seienden, aber
nur träumend, da sie ja unbewegte (akinêtoi) Voraussetzungen gebrau-
chen und keine Rechenschaft ablegen. Denn wenn man den Ursprung
von etwas nicht kennt, kann man auch keine Wissenschaft davon be-
treiben. Allein die dialektische Methode hinterfragt auch ihre Voraus-
setzungen und geht bis zum Anfang selbst (archê autê, 533c) zurück.
Jene Künste (technai) – so räumt Platon selbstkritisch ein – habe er aus
Gewohnheit bisweilen Wissenschaften genannt, aber eigentlich be-
nötige man für sie einen anderen Namen, der etwas ›Helleres‹ besagt
als Meinung (doxa), jedoch etwas ›Dunkleres‹ als Wissenschaft (epistê-
mê). Zuvor – nämlich im Liniengleichnis – hat Platon ihre Erkenntnis-
weise als Verstandesgewissheit (dianoia) bezeichnet. Da dort dem
obersten Linienabschnitt die höchste Erkenntnisstufe, die Vernunftein-
sicht (noêsis), zugeordnet wird, welche hier das gesamte Gebiet des
Denkbaren umfasst und demgegenüber der oberste Bereich als Wissen-
schaft oder Wissen (epistêmê, 533e) gekennzeichnet wird, zeigt sich,
dass die philosophische Fachterminologie noch nicht endgültig fixiert
ist, was ja zuvor bei den Erörterungen zum Phaidon deutlich wurde
anhand der Verwechslung von wahrer Ursache und Mit-Ursache.36

Was macht nun den Platonischen Philosophen als Dialektiker aus?
Er operiert rein gedanklich (logô), ohne jede sinnliche Wahrnehmung

50

Dirk Fonfara

36 Dadurch werden Gemeinsamkeiten der Platonischen Schriften mit den sog. »esoteri-
schen« Texten des Aristoteles offenkundig, die nicht zur Veröffentlichung bestimmt
waren, sondern eher Vorlesungsmanuskripte für den internen Gebrauch darstellen, so
dass sich mögliche Inkonsistenzen auf die eigentümliche Textbeschaffenheit des Corpus
Aristotelicum zurückführen lassen. Da die Vorlesungen häufig dieselben Grundthemen
von unterschiedlichen Ausgangspunkten aus behandeln, kam es zu Überarbeitungen
und Wiederholungen, aber auch zu Widersprüchen oder Unklarheiten. Denn eine letzt-
gültige Abrundung fand nicht statt. Vgl. hierzu H. Flashar: »Aristoteles«. In: Grundriss
der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike. Bd. 3. Basel 22004, 167–492,
hier: 179–182, 238f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zielt darauf ab zu erkennen, was ein jedes selbst (auton) ist, bis er
auch in Vernunfteinsicht (nous) erfasst hat, was das Gute selbst ist.
Dann ist er am Ziel (telos) alles Erkennbaren, kann für ein jedes die
Erklärung des Wesens (logos tês ousias hekastô) angeben – also auch
das Gute bestimmen (dihorisasthai), und zwar sogar dem Wesen nach
(kat’ ousian, 534c)37 – und auf diese Weise sich selbst (hautô) und
jedem Anderen (allô) darüber Rechenschaft ablegen. Alle anderen
Künste und Verfahren beziehen sich entweder auf Vorstellungen oder
Begierden der Menschen oder haben mit Hervorbringungen (geneseis),
Zusammensetzungen (syntheseis) oder mit deren jeweiliger Pflege
(therapeia) zu tun. Die Dialektik liegt wie ein Sims oder Gipfel (thrin-
kos, 534e) über den Kenntnissen (mathêmata). Denn keine andere
Kenntnis kann auf sie noch gesetzt werden, sondern mit ihr kommen
die Kenntnisse zu einem Ende (telos, 534e).38 Nicht ohne Grund be-
zeichnet Sokrates die Dialektik im Philebos als »Göttergeschenk«
(16c–17a).

Es kann festgehalten werden, dass sich im Zusammenhang mit der
Bestimmung der Dialektik in Politeia VII erste Ansätze einer Eintei-
lung der philosophischen Disziplinen, Künste und Kenntnisse finden,
die Aristoteles in seiner Metaphysik weiterentwickelt hat. Denn be-
reits Platon unterscheidet Künste (technai), die sich auf Bedürfnisse
und Hervorbringungen beziehen, Kenntnisse (mathêmata), d. h. ma-
thematische Disziplinen, und die Dialektik als die einzige wahre phi-

51

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

37 Demgegenüber vertritt C. J. de Vogel (Rethinking Plato and Platonism. Leiden 1986,
45–50) die These, das Wesen des Guten könne nicht erkannt werden, da es jenseits des
Seins ist. – W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25), 48, 196f.) ist
der Ansicht, dass die Idee des Guten zwar erkennbar sei, aber nur mit Hilfe von Ver-
gleichen und Bildern, d.h. nur indirekt, nicht aber durch systematische Begriffsbildung;
R. Robinson (Plato’s Earlier Dialectic. Oxford 1953) geht davon aus, dass sie allein auf
diskursivem Wege erkannt werde. Nur so lasse sich die Möglichkeit des Philosophenkö-
nigtums aufrecht erhalten, das »zwar schwierig, aber nicht unmöglich« (502c) ist. Nach
K. Oehler (Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristo-
teles. München 1962) wird die Idee des Guten unmittelbar durch intellektuelle An-
schauung erfasst, die nicht von propositionaler Natur sei und für die Platon die Meta-
pher des Schauens (theasthai) geprägt habe.
38 W. Kersting (Platons Staat (s. Anm. 16), 223, 256) versteht die Dialektik als ein
»Leuchtfeuer«, ein »unabschließbares Unternehmen«, so dass »letztbegründete We-
senserkenntnis nie erreicht« werden kann. Auch für R. Ferber (Die Unwissenheit des
Philosophen oder Warum hat Plato die ›ungeschriebene Lehre‹ nicht geschrieben?
St. Augustin 1991, 21) ist das letzte Erkenntnisziel für den Menschen unerreichbar,
was sich allerdings nur schwer mit jener Textstelle aus Politeia VII vereinbaren lässt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophische Wissenschaft. Allerdings werden wegen einer nicht immer
adäquaten und bisweilen äquivok verwendeten, noch nicht begrifflich
streng fixierten Terminologie die Kenntnisse gelegentlich entweder
unter die Künste subsumiert oder sogar als Wissenschaften bezeichnet.
Die Aufgliederung der Disziplinen erfolgt bei Platon im Rahmen der
propädeutischen Fragestellung, ob jene dem Philosophen die Schau der
Idee des Guten erleichtern und somit diese höchste Form des Erken-
nens vorbereiten und vorbilden (propaideuein, 536d) oder nicht. Eben-
so ist deutlich geworden, dass Platons Überlegungen zur Dialektik als
wahrer Wissenschaft und zum Selbst des Menschen nicht unverbun-
den nebeneinander stehen, sondern eng aufeinander bezogen sind,
wenn man die Funktion der Ideen berücksichtigt. Der Mensch findet
ja gerade dann seine Glückseligkeit und ist ganz bei sich selbst, wenn
seine Seele oder sein wahres Selbst, das der Idee bzw. dem Unzusam-
mengesetzten, Unvergänglichen und Unsichtbaren sehr verwandt ist,
sich vom Körperlichen, Sinnlichen und Vergänglichen abwendet und
jenem Unveränderlichen und Göttlichen zuwendet, den Ideen, auf die
sich der sich um seine Seele sorgende Philosoph richtet, soweit und
sooft es ihm möglich ist. In dieser Hinwendung zeigt sich das Streben
des Menschen nach Gottähnlichkeit (homoiosis theô, Theait. 176b).

IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

Edmund Husserl hat Platon nicht nur wegen seiner Begründung der
Philosophie als strenger Wissenschaft gerühmt, sondern auch wegen
jener Verbindung von Ideenlehre bzw. Dialektik mit der Sorge des Phi-
losophen um die Seele. Husserl bemerkt, dass sich »Platons Enthüllung
der Ideen […] am Selbstgespräch (Logos) der Seele mit sich selbst«
orientiere.39 Die umfangreichste zusammenhängende Auseinanderset-
zung mit Positionen aus der Geschichte der Philosophie enthält die
Kritische Ideengeschichte, der Erste Teil der Vorlesungen über Erste
Philosophie, die Husserl in Freiburg im WS 1923/24 gehalten hat.40

52

Dirk Fonfara

39 Edmund Husserl: »Einleitung zur dritten Fassung des Encyclopaedia Britannica Ar-
tikels«. In: Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Hus-
serliana IX. Hrsg. von W. Biemel. Den Haag 1962, Beilage XXIX, 517–519, hier: 517.
40 Diese Einschätzung stammt von R. Boehm (Einleitung des Herausgebers. In: E. Hus-
serl: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte. HusserlianaVII.
Den Haag 1956, XI–XXXIV, hier: XXVI). Vgl. dazu auch D. Henrich: »Über die Grund-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dort handelt er vor dem Hintergrund seiner eigenen transzendentalen
Phänomenologie als einzig »echter« Wissenschaft von den bisherigen
›Ersten Philosophien‹41 und schätzt an Platon in explizitem Rekurs auf
Politeia VII, dass er »die ihm historisch vorgegebenen Wissenschaften
als bloße Vorstufen solcher echt rationalen Wissenschaften wertet«
(Hua VII, 327) und »erst mit Platon die reinen Ideen: echte Erkennt-
nis, echte Theorie und Wissenschaft und – sie alle umspannend – echte
Philosophie in das Bewusstsein der Menschheit traten«. Er sei deshalb
der »Vater aller echten Wissenschaft« und »der Schöpfer des philoso-
phischen Problems und der Wissenschaft von der Methode«. Seine
Dialektik bezeichnet Husserl als »Anfang einer neuen Epoche« (Hua
VII, 12 f.). Beide haben sich intensiv mit dem Eidos beschäftigt,42 wo-
bei Husserl Platons Terminologie (idea, eidos, methexis) in seine Lehre
vom Wesen aufgenommen hat, »aber rein gefasst und frei von allen
metaphysischen Interpretationen«.43 Dennoch wurde bald nach der
Veröffentlichung der Logischen Untersuchungen (1900/1901) gegen
Husserls Methode der Wesensschau, mit der er beansprucht, zu aprio-
rischen Erkenntnissen zu gelangen, der »Platonismus«-Vorwurf er-
hoben44, den er in der 2. Auflage (1913) jener Schrift entkräften

53

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

lagen von Husserls Kritik der philosophischen Tradition«. In: Philosophische Rundschau
6 (1958), 1–26. – Husserls ausführlichste Behandlung der griechischen Philosophie fin-
det sich in der Freiburger Vorlesung vom WS 1919/20 »Einleitung in die Philosophie«
(Archiv-Signatur: F I 40), die in Kürze erscheint (Husserliana Materialien IX. Hrsg. von
H. Jacobs. Dordrecht 2010). Husserl rühmt Platon hier als »Entdecker der Idee«
(Bl. 43a), weshalb dieser zugleich als »Entdecker des Apriori« gelte (Bl. 49b) und Hus-
serl bei ihm »Keime der Logik« als »Vorahnung einer formalen Ontologie« (Bl. 6a)
sieht: »In den Platonischen Untersuchungen liegt der Ursprung der allgemeinen Logik
oder vielmehr der allgemeinen Wissenschaftstheorie« (Bl. 7a). »Überhaupt muss man
sagen, dass Platon, in seiner Dialektik in alle Korrelationen des Wesens der Erkenntnis
hineinforschend, schon ein deutliches Absehen zeigt auf eine universelle Wissenschafts-
theorie. Darin lagen große Anstöße für die Zukunft.« (Bl. 90a).
41 Vgl. dazu die von L. Landgrebe angeregte Arbeit von A. Ponsetto: Die Tradition in
der Phänomenologie Husserls. Meisenheim 1978, bes. 11–42, sowie D. Fonfara: »Zwi-
schen Tradition und Innovation: Aristoteles’ ›doxographische‹ Methode – mit einem
Ausblick auf Husserl«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s. Anm. 3), 102–132, hier:
127–132.
42 Vgl. B. Hopkins: »Husserlian Transcendental and Eidetic Reductions and the Inter-
pretation of Plato’s Dialogues«. In: Bochumer Philosophisches Jahrbuch für Antike und
Mittelalter 7 (2002), 81–114, bes. 84, 90 f., 96 f., 111–113.
43 E. Husserl: Erfahrung und Urteil [1939]. Untersuchungen zur Genealogie der Logik.
Redigiert und hrsg. von L. Landgrebe. Hamburg 71999, 411.
44 Vgl. A. Lowit: »Pourquoi Husserl n’est pas platonicien«. In: Les études philosophi-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte.45 So versteht Husserl in dem 1924 in Japan erschienenen
2. Kaizo-Artikel unter Wesensforschung »die reine und konsequente
Übung der schon von Sokrates-Platon in die Wissenschaft eingeführte
Methode der Ideenschau«, grenzt sich aber insofern deutlich von Platon
ab, als er nicht beabsichtige, »irgendwelche der philosophischen Inter-
pretationen zu übernehmen«, d. h. sich »mit irgendwelchen (ob Plato-
nischen oder nachplatonischen) metaphysischen Erbteilen zu belasten,
welche mit dem Begriff der Idee […] historisch verhaftet sind«.46

Trotz aller Hochschätzung Platons angesichts seiner Begründung
der Philosophie als strenger Wissenschaft fällt Husserl das folgende
abschließende Urteil: »So kam es, dass die antike Wissenschaft […]
bei all ihren bewunderungswerten Leistungen doch nur das zustande
brachte, was wir dogmatische Wissenschaft nennen und nur als eine
Vorstufe echter philosophischer Wissenschaft statt ihrer selbst gelten
lassen« (Hua VII, 56). Dogmatisch sind jene Leistungen der antiken
Philosophie deswegen, weil »ihre Methoden und Theorien […] nicht
aus den letzten Ursprüngen in der transzendentalen Subjektivität ge-
schöpft« waren (Hua VII, 183). Für Husserl ist die wahre und echte
Erste Philosophie die »universale Wesenswissenschaft von der reinen

54

Dirk Fonfara

ques 9 (1954), 324–336; D. Souche-Dagues: »Le platonisme de Husserl«. In: Analecta
Husserliana 3 (1974), 335–360; F. I. Kersten: »The Occasion and Novelty of Husserl’s
Phenomenology of Essence«. In: Phenomenological Perspectives. Hrsg. von P. J. Bossert.
Den Haag 1975, 61–92, hier: 61–67, 90–92.
45 E. Husserl: »Entwurf einer Vorrede zur zweiten Auflage der Logischen Untersuchun-
gen«. In: Tijdschrift voor Filosofie 1 (1939), 106–133, 319–339, bes. 118–120, 131, ND
in: ders.: Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Erster Teil: Entwürfe zur Umar-
beitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede für die Neuauflage der Logischen Unter-
suchungen (Sommer 1913). Hrsg. von U. Melle. Hua XX/1. Dordrecht 2002, 272–329,
bes. 282–284.
46 E. Husserl: »Die Methode der Wesensforschung« (1924). In: Aufsätze und Vorträge
(1922–1937). Mit ergänzenden Texten hrsg. von Th. Nenon und H. R. Sepp. Hua
XXVII. Dordrecht/Boston/London 1989, 13–20, hier: 13. – Ebenso wirft Husserl vor
dem Hintergrund seiner eigenen, zwischen einem untersten, typischen Wesen und
einem exakten Wesen unterscheidenden Lehre Platon vor, er reduziere »die Idee auf
das allgemeine Wesen«, dies müsse »aber geschieden werden: […] einerseits als typisch
Allgemeines, andererseits als exakt Allgemeines« (Ms. A III 11, Bl. 26b–27a). – Analog
kritisiert er Platon im Hinblick auf die Logik und den Erfahrungsbegriff: »Wie sehr
Platon sich bemühte, in diesem radikalen Geiste eine Logik zu begründen, zu den not-
wendigen Anfängen und Methoden drang er nicht durch. […] Platon sieht, dass Erfah-
rung immerfort bloß doxa ist, das ist sie in der Tat – als immerfort unerfüllte Intention.«
(Hua VII, 56, 323).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjektivität, […] eine eidetische Wissenschaft vom ego cogito« (Hua
VII, 140), die Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivität, die
er im Zweiten Teil der Vorlesungen über Erste Philosophie im Rahmen
seiner eigenen »Theorie der phänomenologischen Reduktion« entfaltet
(Hua VIII, 44–131). Husserls Erste Philosophie, die auf universale Er-
kenntnis geht und sich daher von den positiven Wissenschaften, den
Tatsachenwissenschaften, abgrenzt, bleibt aber auf die zuvor kritisier-
ten Ansichten der Tradition bezogen, die trotz einiger vielversprechen-
der Ansätze nicht zu dieser »echten« Ersten Philosophie gelangt seien
(vgl. Hua VIII, 248–250).

Wenn man die von Husserl herausgestellte Begründung der Phi-
losophie als strenger Wissenschaft durch Platon im Sinne einer Meta-
physik versteht, so ist diese Wissenschaft für Husserl nicht unmög-
lich.47 Allerdings hat sie ihre Vorrangstellung als erste aller
Wissenschaften an die transzendentale Phänomenologie abgetreten
als die »Wissenschaft von der Methode überhaupt, von der Erkenntnis
überhaupt, […] in der sich alle apriorischen Wissenschaften […] als
entfaltete Verzweigungen ergeben« (Hua VIII, 249). Deshalb kann »ei-
ne solche (wie immer zu verstehende) Metaphysik, wenn sie wirklich
Wissenschaft vom Letzten und wirklich absolut gegründete Wissen-
schaft sein soll«, nach Husserl keine Grundlegungsfunktion mehr be-
anspruchen, da sie noch »der Wissenschaft von der transzendentalen
Subjektivität bedarf« (Hua VII, 70).48

55

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

47 Vgl. hierzu K. Mertens: Zwischen Letztbegründung und Skepsis. Kritische Unter-
suchungen zum Selbstverständnis der transzendentalen Phänomenologie Edmund Hus-
serls. Freiburg/München 1996, 26, Anm. 10.
48 Vgl. K. Funke: »Transzendentale Phänomenologie als Erste Philosophie«. In: Studi-
um generale 11 (1958), 564–582, 632–646; L. Lugarini: »L’idea della ›filosofia prima‹ e
la sua genesi storico ideale in Husserl«. In: aut aut 54 (1959), 377–392; J. Allen: »What
is Husserl’s First Philosophy« In: Philosophy and Phenomenological Research 42 (1981/
82), 610–620; L. Landgrebe: »Phenomenology and Metaphysics«. In: Philosophy and
Phenomenological Research 10 (1949/50), 197–205; K. Hartmann: »Metaphysics in
Husserlian Phenomenology«. In: Journal of the British Society for Phenomenology 16
(1985), 279–293.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Verborgenen des Geistes: »abditum mentis«
bei Augustinus und Meister Eckhart

Andreas Speer (Köln)

Der Philosoph ist der Freund des Begriffs, er erliegt der
Macht des Begriffs. Das bedeutet, dass die Philosophie
nicht eine bloße Kunst der Bildung, Erfindung oder Her-
stellung der Begriffe ist, denn die Begriffe sind nicht
notwendig Formen, Fundstücke, Produkte. Im strengen
Sinn ist die Philosophie die Disziplin, die in der Erschaf-
fung der Begriffe besteht.1

In diesem Beitrag verfolgen wir die Erschaffung eines Begriffs, der eine
beachtliche begriffsgeschichtliche Spur hinterlassen hat – bis hin zu
Hölderlins Rede vom »Gott in uns« im Hyperion und dem jeder Refle-
xion vorgängigen »Seyn«.2 Diese Erschaffung ist nicht ein einmaliges
Ereignis, vielmehr ein Prozess, den wir an zwei entscheidenden Statio-
nen aufsuchen: bei Augustinus und bei Meister Eckhart. Mit dieser
Entscheidung verbindet sich eine These bezüglich der Genese des Be-
griffs »abditum mentis«, der nicht sogleich seine wirkungsgeschicht-
lich so mächtige terminologische Präsenz besitzt.3 Diese wird vielmehr
in einem zweiten Schritt »erschaffen«. Doch auch das ist nicht das En-
de. Denn die Erschaffung ist niemals abgeschlossen, sofern sie die Sa-
che der Philosophie ist.

56

1 G. Deleuze/F. Guattari: Was ist Philosophie? Frankfurt a.M. 2000, 9 (frz.: Qu’est-ce
que la philosophie? Paris 1991).
2 Cf. Hyperion I, 10. Hierzu D. Henrich: »Hölderlin über Urteil und Sein«. In: Hölder-
lin-Jahrbuch 1965/66, 73–96. Zur Wirkungsgeschichte siehe auch die Einleitung von
J. Kreuzer (cf. infra Anm. 6), LI-LXVII, bes. LXIII-LXVII.
3 Die wirkungsgeschichtliche Genese zwischen Augustinus und Meister Eckhart habe
ich in einer ausführlichen Fassung dieses Beitrages dargestellt: »Abditum mentis«. in:
Per scrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung.
Loris Sturlese zum 60. Geburtstag gewidmet. Hrsg. von A. Beccarisi/R. Imbach/P. Porro
(CPTMA, Beihefte, 4). Hamburg 2008, 447–474, bes. 454–460.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Augustinus

Hinc admonemur esse nobis in abdito mentis quarundam rerum quasdam
notitias, et tunc quodam modo procedere in medium atque in conspectu men-
tis uelut apertius constitui quando cogitantur.4

So werden wir darauf hingewiesen, dass wir im Verborgenen des Geistes
bestimmte Kenntnisse von bestimmen Dingen haben und dass diese dann
auf bestimmte Weise in die Mitte treten und im Blickfeld des Geistes sich
gleichsam offenkundiger formieren, wann immer sie gedacht werden.

Dieses Zitat aus dem vierzehnten Buch von De Trinitate ist die einzige
Belegstelle für den Begriff »abditum mentis«, der als Inbegriff der au-
gustinischen Noetik gilt und als Schlüsselbegriff einer – um mit Alois
Haas zu sprechen – intellektualen Introversionsmystik, die sich in
Form einer als Selbsterkenntnis gekennzeichneten höchsten Form der
Erkenntnistätigkeit realisiert.5 Johann Kreuzer spricht gar von einer
»Entdeckung von Augustinus mit enormer Ausstrahlungskraft, die
(insbesondere über Meister Eckhart und Tauler) zum ›Grund im Be-
wußtsein‹ mutiert – eine der nach Begriff und Sache prägenden For-
meln in der Diskussion des Deutschen Idealismus im Gespräch zwi-
schen Schelling, Hegel und Hölderlin«.6 Konsequent übersetzt
Kreuzer im Lichte dieser Wirkungsgeschichte »in abdito mentis« auch
substantivisch mit »in dem Verborgenen des Geistes«.7

Doch vor einem Blick in die Wirkungsgeschichte soll die nüchterne
Analyse des überraschenden Befundes stehen, den unsere erste Beob-
achtung ergeben hat. Es überrascht nicht nur die Tatsache eines singulä-
ren Zeugnisses, sondern genaugenommen auch das Zitat selbst, denn

57

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

4 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. W. J. Mountain/F. Glorie. Turnhout 1968 (CCSL
50A), 433,19–22.
5 A. M. Haas: Nim din selbes war. Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei
Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Fribourg 1971 (Dokimion, 3), 15
sqq.; R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen. Eine Studie über den Gottes-
geburtszyklus und die Armutspredigt Meister Eckharts. Leiden/Boston 2006 (Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 88), 11 sqq.
6 So J. Kreuzer in seinem Kommentar zu dieser Stelle in der von ihm besorgten dt.-lat.
Studienausgabe: Aurelius Augustinus: De trinitate. Hamburg 2001 (PhB 523), 405,
Anm. 76); siehe auch die Einleitung, LIX sqq. Dieser Übersetzung folge ich in aller
Regel, behalte mir aber, wie etwa in der Übersetzung des einleitenden Satzes, Abwei-
chungen vor.
7 Augustinus: De trinitate, hrsg. von J. Kreuzer, 201.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses kommt reichlich unspezifisch daher. Die Phrase »in abdito men-
tis« erscheint noch recht blass und weit davon entfernt, terminologisch
stabil und einschlägig zu sein. Das zeigt auch der Vergleich mit den bei-
den anderen Belegstellen im augustinischen Oeuvre, in denen »abdi-
tum« in einem syntaktischen Zusammenhang mit »mens« auftritt.

Sicut autem aliquid invenire potuimus, quo manifestum esset nobis […]: sic
in universa creatura occultis atque abditis sinibus, quos nec oculorum nec
mentis acie penetramus, novit quemadmodum malis Deus bene utatur, ut in
omnibus quae nascuntur et administrantur in mundo, voluntas omnipotentis
impleatur.8

Quamquam et illi qui catholici ex hac uita emigrarunt et aliquid litterarum
christianarum posteris reliquerunt, in quibusdam locis opusculorum suorum,
uel non intellecti, uel sicuti est humana infirmitas, minus ualentes acie men-
tis abditiora penetrare, et ueri similitudine aberrantes a ueritate, praesumto-
ribus et audacibus fuerunt occasioni ad aliquam haeresim moliendam atque
gignendam.9

Der vorliegende Befund weist nicht nur eine gegenüber der Passage aus
De Trinitate XIV 7 9 unterschiedliche Semantik auf, sondern verweist
auch auf einen, wie wir im folgenden sehen werden, gänzlich anderen
Zusammenhang, der mit einem anderen augustinischen Schlüssel-
begriff verbunden ist. Denn genaugenommen geht es in den beiden
Belegstellen aus Sermo 214 und aus De catechizandis rudibus um den
Begriff der »acies mentis«, der anders als »abditum mentis« bereits
terminologisch gefestigt ist. Dies wird sowohl durch die Anzahl wie
auch durch die systematische Konsistenz der zahlreichen Belegstellen
bei Augustinus bestätigt.10

Demgegenüber bleibt auch auf den zweiten Blick der eingangs
genannte und zudem alleinige Fundplatz von »abditum mentis« selt-
sam unbestimmt. Man hat den Eindruck einer eher beiläufigen Bemer-
kung, erst recht wenn man sich die rhetorisch geschliffene Sprache

58

Andreas Speer

8 Augustinus: Sermo 214, n. 3, PL 38, 1067.
9 Augustinus: De catechizandis rudibus VIII 12 6; ed. I. B. Bauer. Turnhout 1969 (CCSL
46), 134,36–42.
10 Die Stichwortsuche im CLCLTweist allein über sechzig einschlägige Stellen zu »acies
mentis« im Werk Augustins auf, belegt jedoch auch, dass dieser Begriff bereits eine
Vorgeschichte im römischen Stoizismus besitzt – insbesondere Cicero ist hier termino-
logisch einschlägig – und von dort ausgehend in der frühen lateinischen Patristik bei
Tertullian, Laktanz, Ambrosius, dem Ambrosiaster und der Origenesübersetzung Ru-
fins bezeugt ist.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augustins vor Augen hält. Bei Lichte besehen bezeichnet »in abdito
mentis« – anders als »acies mentis« – keine Instanz der »mens« (auch
nicht im Sinne einer »memoria principalis«11), sondern eine besondere
Weise der Präsenz bestimmter Kenntnisse »in mente«. Genau betrach-
tet ist in der eingangs zitierten Passage die Rede von bestimmten
Kenntnissen (quasdam notitias), die wir im Verborgenen, d. h. unbe-
merkt besitzen. Man könnte also auch übersetzen: »So werden wir da-
rauf hingewiesen, dass wir unbemerkt in unserem Geist (in abdito
mentis) bestimmte Kenntnisse von bestimmten Dingen haben …«.

Dieser erste Eindruck wird auch durch den unmittelbaren Kontext
von De Trinitate XIV 7 9 bestätigt. Das einleitende »hinc admonemur«
bezieht sich auf ein vorausgehendes Beispiel, das Augustinus einführt,
um das Verhältnis von cogitatio und notitia in ihrem Verhältnis zu
intellectus und memoria zu verdeutlichen. Damit greift er das große
Thema des zehnten Buches von De Trinitate wieder auf, in dem Augus-
tinus das Sich-nicht-Kennen (non se nosse) vom Sich-nicht-Denken
(non se cogitare) unterschieden hatte.12 Zugleich stellt er die Frage,
wie der Geist sich selbst suchen und finden könne, wenn er doch, wäh-
rend er versucht, sich allein zu denken, immer wieder Gefahr läuft, sich
für das zu halten, ohne das er sich nicht denken kann: die Bilder der
wahrgenommenen Dinge, die – so Augustinus – »durch den Klebstoff
der Liebe (glutino amoris) auf erstaunliche Weise mit ihm zusammen-
hängen«.13

Im vierzehnten Buch nun geht es Augustinus nicht mehr um das
Problem der mangelnden Epoché des Geistes in bezug auf die Erkennt-
nisinhalte, sondern um die Frage, »wieso die Einsicht (cogitatio) zum
Denken (intellectus) gehört, die Kenntnis (notitia) einer Sache hin-
gegen, die der Geist besitzt, auch wenn er nicht an die Sache denkt, sich
bloß auf die Erinnerung (memoria) erstreckt«.14 Die Beantwortung der

59

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

11 So J. Kreuzer in seiner Einleitung (cf. Anm. 6), XLII.
12 Augustinus: De Trinitate X 5 7; ed. Mountain/Glorie (cf. Anm. 4), 321,20–26.
13 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,4–9: »Sed quia in his est
quae cum amore cogitat, sensibilibus autem, id est corporalibus, cum amore assuefacta
est, non ualet sine imaginibus eorum esse in semetipsa. Hinc ei oboritur erroris dedecus
dum rerum sensarum imagines secernere a se non potest ut se solam uideat; cohaeserunt
enim mirabiliter glutino amoris.« – Cf. De Trinitate X 6 8; ed. Mountain/Glorie, 321,1–
2: »Errat autem mens cum se istis imaginibus tanto amore coniungit ut etiam se esse
aliquid huiusmodi existimet.«
14 Augustinus: De Trinitate XIV 6 9; ed. Mountain/Glorie, 432,55–61: »Sed quoniam
mentem semper sui meminisse semperque se ipsam intellegere et amare, quamuis non

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage geht von der Unterscheidung aus, »dass es etwas anderes sei, eine
Sache nicht zu kennen (non nosse), etwas anderes an sie nicht zu den-
ken (non cogitare)«. Denn es könne sehr wohl geschehen, »dass der
Mensch etwas wisse, woran er nicht denkt, wenn er nämlich an etwas
anderes und nicht an dieses denkt«.15 Augustinus führt das Beispiel
eines in zwei oder mehreren Wissensgebieten Bewanderten an, der,
wenn er nur an eines von diesen denkt, dennoch auch das andere oder
die anderen kennt, selbst wenn er nicht aktuell an sie denkt, so wie der
Musiker, der sich gerade der Geometrie zuwendet, nicht aufhört, Mu-
siker zu sein. Mit vollem Recht, so Augustinus, sagen wir daher:

Der, den du jetzt über die Geometrie sich unterhalten siehst, ist auch ein
vollendeter Musiker; denn er erinnert sich (meminit) auch dieser Disziplin,
er sieht sie ein (intelligit) und liebt sie (diligat); aber wenngleich er sie kennt
und liebt, so denkt er doch jetzt nicht daran, weil er an die Geometrie denkt,
über die er sich unterhält.16

An dieser Stelle nun folgt die eingangs zitierte Passage über die »im
Verborgenen des Geistes« (in abdito mentis) vorhandenen Kenntnisse
(notitias), die dann »auf bestimmte Art in die Mitte treten und im
Blickfeld des Geistes sich gleichsam offenkundiger formieren, wenn
man an sie denkt«.17 Dann nämlich, so fährt Augustinus fort, »findet
der Geist, dass er sich erinnerte, einsah und liebte, woran er nicht dach-
te, als er an etwas anderes dachte«.18 Und Augustinus spitzt das Gedan-
kenexperiment noch weiter zu: Was ist, wenn wir an etwas lange nicht

60

Andreas Speer

semper se cogitare discretam ab eis quae non sunt quod ipsa est, circa eiusdem libri
decimi finem diximus, quaerendum est quonam modo ad cogitationem pertineat intel-
lectus, notitia uero cuiusque rei quae inest menti etiam quando non de ipsa cogitatur ad
solam dicatur memoriam pertinere.«
15 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,1–6: »Quapropter dili-
gentius illud consideremus exemplum quod adhibuimus ubi ostenderetur aliud esse rem
quamque non nosse, aliud non cogitare, fierique posse ut nouerit homo aliquid quod non
cogitat quando aliunde, non inde cogitat. Duarum ergo uel plurium disciplinarum peri-
tus quando unam cogitat, aliam uel alias etiam si non cogitat nouit tamen.«
16 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,14–18: »Rectissime uero
dicimus: »Iste quem perspicis de geometrica disputantem etiam perfectus est musicus.
Nam et meminit eius disciplinae et intellegit et diligit eam, sed quamuis eam nouerit et
amet, nunc illam non cogitat quoniam geometricam de qua disputat cogitat.«
17 Cf. supra Anm. 2.
18 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,22–434,24: »tunc enim
se ipsa mens et meminisse et intellegere et amare inuenit etiam unde non cogitabat
quando aliunde cogitabat«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken und nur auf besondere Ermahnung hin überhaupt daran zu
denken vermögen? Wie können wir dann sagen, nicht zu wissen, dass
wir wissen? So sagt denn auch derjenige, der einen anderen erinnert,
demjenigen, den er erinnert:

Du weißt dies, aber du weißt nicht, dass du es weißt; ich will dich erinnern,
und du wirst finden, dass du weißt, wovon du glaubtest, es nicht zu wissen.19

Als Beispiel hierfür nennt Augustinus wissenschaftliche Werke (litte-
rae), »die über solche Dinge geschrieben sind, deren Wahrheit der Le-
ser unter Führung der Vernunft (duce ratione) findet«, deren Evidenz
also nicht auf einer Geschichte (historia) und somit allein auf der
Glaubwürdigkeit des Autors beruht, sondern bei sich selbst (apud se)
oder im Geist unter Führung der Wahrheit (in ipsa mentis duce verita-
te) gefunden wird.20 Augustins Beispiel bestätigt also unsere bisherige
nicht-essentialistische Auslegung von »in abdito mentis« als eines be-
stimmten mentalen Zustandes, der zur mentalen Struktur des mensch-
lichen Geistes gehört, der nicht alles, was er weiß, zugleich in gleicher
Weise aktuell wissen kann. Hierzu bedarf es eines Zusammenspiels
von Erinnerung und Wissen, die intentional durch einen willentlichen
Akt, den Augustinus als Liebe bezeichnet, verbunden werden. Wer je-
doch auch auf eine Ermahnung oder Erinnerung hin die Wahrheit nicht
zu sehen vermag, der, so Augustinus, »ist in großer Blindheit des Her-
zens zu tief in die Finsternisse der Unwissenheit hinabgetaucht und
bedarf einer wunderbaren göttlichen Hilfe, um zur wahren Weisheit
zu gelangen.«21

Doch dann gibt Augustinus seiner Auslegung eine interessante
Wendung. Denn es geht ihm nicht um ein Wissen von etwas und ein
sich Erinnern an etwas – man könnte sagen an etwas Äußeres –, son-
dern es geht Augustinus um das innere Erinnern (interior memoria)
des Geistes selbst, durch das er sich seiner erinnert, und um die innere

61

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

19 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,26–29: »Denique recte
ab eo qui commemorat ei quem commemorat dicitur: ›Scis hoc sed scire te nescis; com-
memorabo et inuenies te scientem quod te nescire putaueras‹.«
20 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,29–33: »Id agunt et
litterae quae de his rebus conscriptae sunt, quas res duce ratione ueras esse inuenit
lector, non quas ueras esse credit ei qui scripsit sicut legitur historia, sed quas ueras esse
etiam ipse inuenit siue apud se siue in ipsa mentis duce ueritate.«
21 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,33–36: »Qui uero nec
admonitus ualet ista contueri magna caecitate cordis tenebris ignorantiae demersus est
altius, et mirabiliore diuina ope indiget ut possit ad ueram sapientiam peruenire.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsicht (intelligentia interior), durch die er sich einsieht, und um den
inneren Willen (voluntas interior), durch den er sich liebt. In diesem
Sinne wollte er das Beispiel verstanden wissen und durch dieses zeigen,
»wieso von dem, was in der Erinnerung erhalten ist, die Sehkraft des
sich Erinnernden geformt wird und wieso, wenn der Mensch denkt,
etwas Derartiges erzeugt wird, wie es in ihm war, als er es vor dem
Denken erinnerte«.22

Die drei Momente memoria – intelligentia – voluntas drücken
also nicht nur auf Äußeres bezogene, sondern auch, ja vorrangig innere
Prozesse der Seele aus, welche ihr Gewissheit ihrer selbst verleihen. Sie
sind – als Abbild des göttlichen Geistes, ja der Trinität selbst – voll-
ständig aufeinander bezogene Prozesse ein und derselben mens. Da-
durch kann sich diese selbst zum Gegenstand einer Erkenntnis machen
und sich bewusst auf den Weg der Selbstreflexion begeben. Unabhän-
gig davon, ob sie zur Selbstreflexion kommt oder nicht, weiß sie jeder-
zeit von sich selbst, da zu ihrem Wesen eine Erinnerung ihrer selbst
und eine Einsicht ihrer selbst (memoria sui et intelligentia sui) ge-
hört.23

Von dieser Selbsterkenntnis spricht Augustinus im zehnten Buch
von De Trinitate. Eine wundersame Frage (mirabilis quaestio) sei dies,
wie der Geist sich selbst sucht und findet, wohin er sich bei seiner
Suche wendet und wohin er schließlich gelangt. »Denn was ist so sehr
im Geist wie der Geist selbst?«24 Vom Klebstoff der Liebe, der den Geist
auf erstaunliche Weise an die Bilder bindet, war bereits die Rede.25 Und
so formuliert Augustinus eine – auch wirkungsgeschichtlich – folgen-
reiche hermeneutische Regel:

62

Andreas Speer

22 Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 434,37–45: »Propter hoc
itaque uolui de cogitatione adhibere qualecumque documentum quo posset ostendi quo-
modo ex his quae memoria continentur recordantis acies informetur et tale aliquid gi-
gnatur ubi homo cogitat quale in illo erat ubi ante cogitationem meminerat, quia facilius
dinoscitur quod tempore accedit et ubi parens prolem spatio temporis antecedit. Nam si
nos referamus ad interiorem mentis memoriam qua sui meminit et interiorem intelle-
gentiam qua se intellegit et interiorem uoluntatem qua se diligit«.
23 Augustinus: De Trinitate X 12 19; ed. Mountain/Glorie, 332,1–17; cf. auch De Trini-
tate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 434,37–435,52.
24 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,1–3: »Ergo se ipsam que-
madmodum quaerat et inueniat, mirabilis quaestio est quo tendat ut quaerat aut quo
ueniat ut inueniat. Quid enim tam in mente quam mens est?«
25 Cf. supra Anm. 13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn er [der menschliche Geist] also angehalten wird, sich selbst zu erkennen,
so soll er sich nicht suchen, als ob er sich selbst weggenommen worden wäre,
sondern er soll das wegnehmen, was er sich hinzufügte. Er ist nämlich innerli-
cher nicht nur als das Sinnliche, das offenkundig draußen ist, sondern auch als
dessen Bilder, die in einem bestimmten Teil der Seele sind, den auch die Tiere
haben, wenngleich sie keine Einsicht haben, die eine Eigentümlichkeit des
Geistes ist. […] Der Geist erkenne sich also selbst und suche sich nicht wie
einen Abwesenden, sondern richte die Aufmerksamkeit seines Willens, die
über andere Dinge dahinschweifte, auf sich selbst und denke sich selbst. So
wird er sehen, dass er niemals sich nicht liebte, niemals sich nicht kannte.26

Auch hier ist nicht von einer Instanz die Rede – weder im Sinne eines
verborgenen göttlichen Grundes oder eines »inneren Wortes« (verbum
intimum) noch im Sinne eines »apex mentis«, eines »Höchsten der
Seele«, das auf ein ursprüngliches, leitendes Prinzip des gesamten See-
lenlebens, auf den »Hauptteil der menschlichen Seele« (principale
mentis humanae)27 verweist, in dem die Seele Gottes aufnahmefähig
ist und erst aus diesem Grund in sich selbst ein Bild Gottes finden kann.
Augustinus scheint vielmehr offenzulassen, wie jenes Vermögen des
inneren Menschen (hominis interioris potentia)28 näher zu bestimmen
ist – eine ideale Situation für eine facettenreiche Rezeptionsgeschichte,
wie wir von anderen Beispielen wissen. Dass es zu einer solchen bedeu-
tungsgeladenen Folgelektüre überhaupt kommen kann, dafür finden
sich bei Augustinus selbst – so haben wir zu zeigen versucht – bereits
eine Reihe von Anhaltspunkten, die es späteren Lesern ermöglichen,
das Motiv des »abditum mentis« mit zentralen augustinischen Lehr-
stücken zu verknüpfen. Hierzu zählen etwa die Lehre vom inneren

63

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

26 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,11–325,25: »Cum igitur
ei praecipitur ut se ipsam cognoscat, non se tamquam sibi detracta sit quaerat, sed id
quod sibi addidit detrahat. Interior est enim ipsa non solum quam ista sensibilia quae
manifeste foris sunt, sed etiam quam imagines eorum quae in parte quadam sunt animae
quam habent et bestiae, quamuis intellegentia careant, quae mentis est propria. […]
Cognoscat ergo semetipsam, nec quasi absentem se quaerat, sed intentionem uoluntatis
qua per alia uagabatur statuat in se ipsa et se cogitet. Ita uidebit quod numquam se non
amauerit, numquam nescierit«.
27 Augustinus: De Trinitate XIV 8 11; ed. Mountain/Glorie, 435,2. Die Rede vom »prin-
cipale mentis humanae« steht in der begriffsgeschichtlichen Tradition des »Hegemoni-
kon«. Siehe hierzu T. Kobusch, Art. »Hegemonikon«. In: Historisches Wörterbuch der
Philosophie. Bd. III. Basel 1974, 1030–1031; siehe auch E. von Ivánka: Plato Christia-
nus. Übernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Väter. Einsiedeln 1964,
196–199.
28 Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 435,61.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen und der im inneren Menschen wohnenden Wahrheit, zu der
man nur durch eine Einkehr in sich selbst zu gelangen vermag. Diese
Lehre hat in dem Adagium: »noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore
homine habitat veritas« aus dem 39. Kapitel von De vera religione
wohl seine wirkmächtigste Formulierung gefunden.29 In diesen Zu-
sammenhang gehört auch das Motiv des »deus interior intimo meo«
aus dem dritten Buch der Confessiones30.

II. Meister Eckhart

Erst bei Meister Eckhart kann der Sprachgebrauch von »abditum men-
tis« als nicht mehr episodisch oder beiläufig bezeichnet werden. Voraus-
gegangen war eine Diskussion im Milieu Pariser Magister und im Kreis
deutscher Dominikaner, vor allem bei Heinrich von Gent und Dietrich
von Freiberg.31 Nicht nur die Anzahl der Belegstellen sticht hervor,32

64

Andreas Speer

29 Augustinus: De vera religione XXXIX 72; ed. K.-D. Daur. Turnhout 1962 (CCSL 32),
234,12; cf. Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. W. J. Mountain/F. Glorie, 434,43–48.
30 Augustinus: Confessiones III 6 11; ed. L. Verheijen. Turnhout 1981 (CCSL 27),
33,57–58.
31 Cf. Heinrich von Gent, Quodlibet IX, qu. 15: »Utrum in nobis sit aliquod intelligere
abditum?«, ed. R. Macken (Henrici de Gandavo opera omnia XIII), Leuven 1983, 258–
269; Dietrich von Freiberg, Tractatus de visione beatifica, ed. B. Mojsisch (Corpus Phi-
losophorum Teutonicorum Medii Aevi II,1), Hamburg 1977, 13–124, bes. 13–22.
32 Cf. Magister Eckhardus: Liber parabolarum Genesis n. 217; LW I, 694,9–11: »Propter
quod etiam Plato ponebat scientias animae concreatas, per studium vero et exercitium
sensuum ex mentis abdito ad aciem intelligentiae revocari …«. – Super Eccl. n. 27; LW
II, 255,5–6: »Augustinus docet quod in abdito mentis potentiae animae semper sunt in
actibus suis.« – In Sap. n. 95; LW II, 429,2–4: »item quod ipse Augustinus docet quod in
abdito mentis semper lucet, quamvis lateat, lumen divinum.« – In Ioh. n. 267; LW III,
223,6–7: »Et Augustinus dicit quod praesentiam dei et trinitatis in abdito mentis non
percipit, qui foris est …«. – In Ioh. n. 320; LW III, 268,6–9: »indicat animae, ubi lucet,
fulget lux divina, sapit, dulcescit suavitas divina, scaturit fons divinae largitatis: in inti-
mo et abdito animae, ut docet Augustinus super illud infra quarto: »fiet in eo fons aquae
salientis in vitam aeternam«.« – In Ioh. n. 581; LW III, 508,11–12: »Septimo ait: ›in me‹
ad denotandum quod deus ipse illabitur essentiae animae. Iterum etiam ipse manet in
abditis, intimis et supremis ipsius animae.« – In Ioh. n. 679; LW III, 593,3–4: »Dicitur
autem ›vita aeterna‹, quia secundum Augustinum De trinitate in abdito mentis anima
semper meminit, semper intelligit, semper amat …«. – Sermo IX n. 98; LW IV, 93,5–6:
»Secundo nota quomodo gratia est supra omnem naturam, supra opus, supra potentias
intellectivas, in abdito animae, ubi solus deus illabitur.« – Sermo XLVII,1 n. 488; LW IV,
403,13–14: »›ab intus‹, id est intus in abdito mentis vel cordis.« – Sermo LII n. 523; LW
IV, 438,2–5: »Ergo ›induimini‹, quia ad intima dei pertingit verbum in principio, in

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern auch deren Prominenz sowie die Bewusstheit, mit der Eckhart
auf dieses Motiv zurückgreift und in seinen deutschen Predigten, in-
dem er sich immer wieder um eine angemessene Übertragung in die
mittelhochdeutsche Volkssprache bemüht, dessen evokative Kraft ent-
deckt.33 In dieser begrifflichen Anstrengung Eckharts kommen die
maßgeblichen begriffsgeschichtlich belegbaren Traditionen zusammen,
jedoch nicht nach Art einer bloßen Kompilation. Vielmehr rückt das
»abditum mentis« in den Mittelpunkt der psychologischen und intel-
lekttheoretischen Konzeptionen insbesondere im Kontext der Inner-
lichkeitsthematik, die in der Frage der Gotteserkenntnis ihren Ernstfall
besitzt. Hierbei werden der überlieferte Sprachgebrauch von »abditum
mentis« und die damit verbundenen Lehrstücke spekulativ durchdrun-
gen, transformiert und somit auf neue Weise auf den Begriff ge-
bracht.34 Dies möchte ich an drei Stationen deutlich machen, die ihren
Ausgangspunkt im Sapientia-Kommentar, dem Gottesgeburtszyklus
und der sogenannten Armutspredigt besitzen.

1.

Beginnen möchte ich mit einem Blick in das siebte Kapitel des Sapien-
tia-Kommentars. Hier wird zugleich erkennbar, wie Eckhart die ver-
schiedenen augustinischen Lemmata miteinander ins Spiel bringt, um
dann zu einer ersten systematischen Deutung des »abditum mentis« zu
gelangen.

Die Auslegung des Bibelspruchs aus dem siebten Kapitel des Bu-
ches der Weisheit (Sap. 7, 7): »Optavi, et datus est mihi sensus, et in-

65

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

patre, ›in sinu patris‹, in ipso fonte suo, in abdito et intimo sui, scilicet intellectu, in
simplicitate ubi se toto redit super se totum.«
33 A. M. Haas: Nim din selbes war (cf. Anm. 5), 32 nennt unter Verweis auf Predigt 9
Quasi stella matutina (DW I, 142–158) huote, lieht, vünkelîn oder bürgelîn in der sêle;
zu nennen ist insbesondere die vor allem im Gottesgeburtszyklus gebräuchliche Formel
vom grunde der sêle.
34 Ich möchte mich im folgenden streng auf das augustinische Lemma, so wie es Eckhart
terminologisch verwendet, beschränken, und gehe daher auf die Überlegungen Loris
Sturleses zum »intellektuellen Seelengrund« nicht ein. Eine solche vergleichende Un-
tersuchung wäre sicherlich lohnend. Siehe hierzu L. Sturlese: »Seele und intellektueller
Seelengrund auf Deutsch und Latein. Eine Lektüre von Predigt 17 Quint«. In: id.: Homo
divinus. Philosophische Projekte in Deutschland zwischen Meister Eckhart und Heinrich
Seuse, Stuttgart 2007, 61–77.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vocavi, et venit in me spiritus sapientiae« ist um die beiden exklamato-
rischen Verben »optavi« und »invocavi« fokussiert, die nach Art des
litteram punctare zu Schlüsselbegriffen der Auslegung werden. Diese
Auslegungsarchitektur umfasst auch die beiden folgenden Verse Sap.
7, 8: »Divitias nihil dixi in comparatione illius«, und Sap. 7, 10: »Inex-
tinguibile est lumen illius«.35 Für unseren Zusammenhang von Inte-
resse ist die zweite Auslegung, die mit dem berühmten Augustinus-
Zitat aus dem 39. Kapitel von De vera religione beginnt: »noli foras
ire, in te ipsum redi, in interiori homine habitat veritas«. Im Mittel-
punkt der Auslegung steht das »venit in me«, das Eckhart unter Ver-
weis auf Ioh. 1, 11: »secundum unam expositionem: ›in propria venit‹«
als »in propria« deutet. Dieser Hinweis ist zugleich als ein expliziter
Verweis auf die Auslegung dieses Bibelwortes zu verstehen und als
eine Einladung an den eifrigen Leser, diesem Verweis im Johannes-
Kommentar nachzugehen.36 Eine zweite Auslegung des »in propria«
verbindet Eckhart mit dem Wort vom »inneren Menschen« aus dem
Augustin-Zitat und bezieht dieses auf die »vires intellectuales interio-
res«, auf die inneren Verstandeskräfte.37 Die inneren Verstandeskräfte
des Menschen, so können wir weiter lesen, haben nichts mit dem Teil
unserer Natur gemein, den wir mit den Tieren teilen, denn man finde
die Weisheit bekanntlich nicht im Viehstall und im Mist.38 Für diesen
Glanz nämlich, so führt Eckhart in seinem Sermo XLVII,1 Confidimus
in domino Jesu aus, sind »Schweine, Hunde und Wölfe, das heißt Men-
schen, die wie die Tiere in ihrem Leben nur von ihren niederen Kräften
Gebrauch machen, nicht empfänglich«.39

66

Andreas Speer

35 Zur Architektur der Auslegung und zur Struktur der Argumente siehe A. Speer:
»Zwischen Erfurt und Paris: Eckharts Projekt im Kontext. Mit einer Bibelauslegung
von Sap. 7,7–10 und Joh. 1,11–13«. In: Meister Eckhart in Erfurt, hrsg. von A. Speer/
L. Wegener. Berlin/New York 2005 (Miscellanea Mediaevalia, 32), 3–33, zur Aus-
legungsarchitektur bes. 30–33.
36 Hierzu A. Speer: »Zwischen Erfurt und Paris«, 15–16, ferner W. Goris: »Prout iudi-
caverit expedire. Zur Interpretation des zweiten Prologs zum ›Opus expositionum‹
Meister Eckharts«. in: Medioevo 20 (1994), 233–278, hier 266–270.
37 Magister Eckhardus: In Sap. n. 89; LW II, 421,1–5. Cf. Augustinus: De vera religione
XXXIX 72; ed. K.-D. Daur, 234,12–13.
38 Magister Eckhardus: In Sap. n. 89; LW II, 421,4–7: »›in propria‹, id est hominum
vires intellectuales interiores, non in communia nobis cum pecoribus, vires scilicet exte-
riores. Non enim dignatur venire sapientia in stabulum iumentorum, quia computrue-
runt iumenta in stercore suo.«
39 Magister Eckhardus: Sermo XLVII,1 n. 484; LW IV, 399,17–400,2: »Non enim splen-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dieser Unterscheidung in die höheren und niederen Ver-
mögen ist ein für Eckharts Anthropologie grundlegender Dualismus
zwischen dem inneren, d. h. dem neuen und himmlischen Menschen
und der geistigen Welt einerseits und dem äußeren, d. h. dem alten
und irdischen Menschen und der sinnlichen Welt andererseits verbun-
den40 – eine Gegenüberstellung, die sich bereits in Augustins Auffor-
derung findet, die Wahrheit nicht draußen, sondern inwendig zu su-
chen. Der Mensch nämlich ist seiner Natur nach »ain vernunftiges
wesen«41 – das ist der Kern der eckhartschen Anthropologie. Ein sol-
cher »vernunftiger mentsch« aber – so heißt es in Predigt 15 Homo
quidam nobilis – ist derjenige, der sich selbst mit der Vernunft begreift
und »im selber abgeschaiden ist« von allem Stofflichen und allen For-
men. Je mehr er »abgeschaiden ist von allen dingen und in sich selber
gekeret« und je klarer er alle Dinge in der Vernunft in sich selbst, ohne
Hinwendung nach außen erkennt, desto mehr ist er ein Mensch.42

Ich übergehe die dritte trinitätstheologische Auslegung von »in-
vocavi« und folge sogleich dem Bibelvers Sap. 7, 10 »Inexstinguibile est
lumen illius«, den Eckhart als Fortsetzung seiner zweiten Auslegung
der »invocavi«-Exegese konzipiert; deren vorzüglicher Gegenstand ist
der innere Mensch. Von einem unauslöschlichen Licht könne zum
einen mit Bezug auf die ungeschaffene Weisheit (sapientia increata),
sodann aber auch hinsichtlich der geschaffenen, mitgeteilten Weisheit
(sapientia participata) gesprochen werden.43 Jedoch kann nicht nur von
der ungeschaffenen göttlichen Weisheit gesagt werden, sie sei unaus-
löschlich. Es gibt auch ein mitgeteiltes unvergängliches Licht (lumen
participatum indeficiens), das gemäß dem Schriftwort unauslöschlich

67

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

doris illius capaces sunt porci, canes aut lupi, id est homines brutaliter viventes in exer-
citio solum virium inferiorum.«
40 Magister Eckhardus: Sermo VII Homo quidam erat dives n. 78; LW IV, 75,10–13:
»Ista ergo quattuor sibi respondent: homo interior, homo novus, homo caelestis, mundus
intelligibilis. Rursus quattuor opposita sibi correspondent: homo exterior, hhomo vetus,
homo terrenus,i mundus sensibilis.«
41 Magister Eckhardus: Predigt 15 Homo quidam nobilis; DW I, 250,5–6.
42 Magister Eckhardus: Pr. 15; DW I, 250,6–10: »Ein vernúnftiger mentsch ist, der sich
selber vernúnfteklichen verstát vnd in im selber abgeschaiden ist von allen materien vnd
formen. ie me er abgeschaiden ist von allen dingen vnd in sich selber gekeret, ie me er
aellú ding clarlich vnd vernúnfteklich bekennet in im selber sunder uskeren: ie me es ain
mentsch ist.«
43 Magister Eckhardus: In Sap. n. 92; LW II, 425,4–5: »Dupliciter potest hoc accipi:
primo de sapientia increata, secundo de sapientia participata.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(inextinguibile) sei.44 Dies ist für Eckhart der intellectus agens. Im Hin-
tergrund dieser Auslegung steht offensichtlich die bereits bei Dietrich
von Freiberg nachklingende Tradition des »augustinisme avicenni-
sant«, wenn dieser den intellectus agens mit dem abditum mentis
gleichsetzt. Dieser Traditionslinie folgt Eckhart auch in der weiteren
Auslegung des intellectus agens, wenn er feststellt, dass die Kommen-
tatoren des Aristoteles den intellectus agens als einen Teil der Seele
(aliquid animae) angesehen hätten, so wie Aristoteles ihn auch im drit-
ten Buch von De anima als lumen und nicht als lux bezeichnet habe.45

Auch in der Parallelstelle im ersten Kapitel des Johannes-Kommentars
bezieht Eckhart das Bibelwort vom wahren Licht, das jeden Menschen
erleuchtet, der in diese Welt kommt (Ioh. 1, 9), auf den intellectus
agens, und wendet sich ausdrücklich gegen diejenigen, die glauben,
»dass die Gnade allein Licht sei, während doch jede Vollkommenheit,
vor allem das Sein ein Licht ist und die Wurzel jeder leuchtenden Voll-
kommenheit, so wie der Philosoph im dritten Buch von der Seele auch
den wirkenden Verstand ein Licht nennt«.46

Eckharts Rekurs auf den intellectus agens betont also die Bedeu-
tung des naturhaften Erkennens. Doch dieses ist gefangen von der Far-
benvielfalt der Trugvorstellungen. Gleichermaßen gebannt durch Par-
tikuläres wie Universales, durch die Mannigfaltigkeit des hic et hoc,
verhält der Verstand sich gleich dem Auge der Nachteule (bzw. der
Fledermaus) zu jenem unauslöschlichen Licht,47 das, so Eckhart im An-
schluss an Augustinus, »im Grund der Seele (in abdito mentis) immer

68

Andreas Speer

44 Magister Eckhardus: In Sap. n. 93; LW II, 426,10–427,2: »Eccli. 24 [6]: ›ego feci in
caelis, ut oriretur lumen indeficiens‹. Ecce habes duo: primo quidem quod lumen sig-
nificat aliquid participatum, utpote factum; … secundo quod ›ipsum est indeficiens‹. Et
hoc est quod hic dicitur: ›inexstinguibile est lumen illius‹.«
45 Magister Eckhardus: In Sap. n. 93; LW II, 427,2–4: »Ad hoc facit quod expositores
philosophi dicunt intellectum agentem esse aliquid animae, eo quod ipsum vocat lumen,
non lucem.« – Cf. De anima III 5 (430 a 15).
46 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 94; LW III, 81,10–13: »Secunda causa et falsa imagi-
natio, quia putant solam gratiam esse lumen, cum omnis perfectio, praecipue ipsum esse,
lumen sit et radix omnis perfectionis lucentis. Et philosophus III De anima intellectum
agentem lumen vocat.« – Cf. wiederum De anima III 5 (430 a 15).
47 Cf. Magister Eckhardus: Expos. lib. Gen. n. 41; LW I, 216,8–10; zu diesem Bild der
vespertilio, das auf Aristoteles: Metaphysica II 1, 993 b 9–11 zurückgeht, cf. auch Bona-
ventura: Itinerarium mentis in Deum V 4; Quaracchi 1882 (Opera omnia, 5), 309 a; zur
Auslegungsgeschichte dieses Motivs cf. C. Steel: Der Adler und die Nachteule. Thomas
und Albert über die Möglichkeit der Metaphysik. Münster 2001 (Lectio Albertina, 4).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leuchtet, auch wenn es verborgen ist«.48 Denn dieses Licht der Weisheit
(lumen sapientiae) ist in sich und seiner Natur nach unauslöschlich; es
kann von sich aus nicht ausgelöscht werden, mag es auch in uns erlö-
schen.49

Dieser Nachsatz deutet auf die in der Identifikation von »abditum
mentis« und »intellectus agens« liegende Spannung zwischen dem
»supra« und dem »infra« dieses Prinzips aller Geistigkeit. Zwar bezieht
sich Eckhart darin auf Plato, dass die Seele, sofern sie unsterblich ist,
für die Weisheit empfänglich und ihr Träger ist (»capax est et sub-
iectum sapientiae«),50 doch wird das Licht der Weisheit nicht von der
vernünftigen Seele (anima rationalis) aufgenommen, sofern sie Natur
oder ein naturhaftes Seiendes ist, »sondern allein vom Verstand (intel-
lectus), sofern er Verstand ist, und das heißt etwas Höheres und Gött-
liches«. Damit ist, in deutlicher Absetzung von der diskursiven Ver-
nunft (ratio), der gesamte Intellekt angesprochen und nicht nur der
intellectus agens als spezifisches Vermögen.51 Eckhart bedient sich der
aristotelischen Terminologie vom »intellectus agens« vielmehr, um
eine bestimmte Lesart des augustinischen Lehrstücks vom »abditum
mentis« zu etablieren: als Seelengrund im Sinne eines naturhaften,
unverlierbaren Besitzes, und nicht bloß als ein besonderes Gnaden-
geschenk. In ähnlicher Weise verbindet Eckhart in der Auslegung von
Ioh. 17, 3 »Haec est vita aeterna« die aristotelische Vorstellung, dass
die Glückseligkeit vorzüglich in der intellektuellen Vollkommenheit
bestehe und diese – so der Kommentator, d. h. Averroes – als etwas
Unbegrenztes zu denken ist, nämlich als die Aufnahme von etwas Un-
begrenztem in einer unbegrenzten Kraft, und dass diese Seligkeit Gott

69

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

48 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW II, 429,2–4: »item quod ipse Augustinus docet
quod in abdito mentis semper lucet, quamvis lateat, lumen divinum«. – Cf. Augustinus:
De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,19 sqq., ferner De Trinitate X 12 19; ibid.
332 und XIV 14 19; ibid. 445–447.
49 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW II, 429,4–6: »Hoc est igitur quod hic dicitur:
›inexstinguibile est lumen illius‹. Posset etiam dici quod lumen sapientiae, quamvis in
nobis exstinguatur, in se tamen et ex sui natura est inexstinguibile, et habet ex se non
exstingui.«
50 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW II, 429,1–2: »Ad hoc facit quod Plato probat
animam eo esse immortalem, quo capax est et subiectum sapientiae.«
51 Magister Eckhardus: In Sap. n. 94; LW II, 428,4–6: »Lumen quidem sapientiae, sub
ratione sapientiae, non recipitur in corporibus, sed nec in anima rationali, ut natura sive
ens est in natura, sed in ipso solo hintellectui, in quantum intellectus est, superius ›ali-
quid‹ est et ›divinius‹.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst ist, sofern er das Erste und Unbegrenzte ist,52 mit der augusti-
nischen Vorstellung, dass Gott zu erkennen für den Intellekt das ei-
gentliche Leben sei. Und deshalb sage Augustinus im vierzehnten Buch
über die Dreifaltigkeit, »dass die Seele in der verborgenen Tiefe des
Geistes (in abdito mentis) immer gedenkt, immer erkennt, immer
liebt«, da die menschliche Seele – so fügt Augustinus im Buch über
die Unsterblichkeit der Seele hinzu – aus der Verbindung der höheren
Vernunft, nämlich des Höchsten und Innersten der Seele (supremi et
intimi animae) mit den ewigen Wahrheiten auch ihre Unsterblichkeit
empfange.53

Eine solche Auslegung, die an die Lehre von der zweifachen Er-
kenntnis der Engel, der Morgen- und der Abenderkenntnis anknüpft,54

steht somit durchaus nicht im Widerspruch zu Eckharts Intellektlehre
und dem Vorrang der aufnehmenden, passiven vor der erkenntniskon-
stituierenden, aktiven Verstandestätigkeit. Doch ist eine gewisse Span-
nung unübersehbar, die im weiteren zu einer Transformation der ab-
ditum mentis-Lehre führen wird. Eckharts Deutungsversuch in
unserem Auslegungszusammenhang zielt darauf, den Grund dafür,
dass das Licht der Weisheit unauslöschlich ist, gerade darin zu suchen,
wodurch es vom Verstand aufgenommen wird (»quo in intellectu reci-

70

Andreas Speer

52 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 678; LW III, 592,5–13: »Adhuc autem ex hoc ipso patet
septimo, quam convenienter et salubriter beatitudo, vita aeterna, ponitur in intellectu,
virtute scilicet apprehensiva; magis enim per omnem modum potest quis accipere quam
dare, quin immo quo plus accipit, plus potest accipere. Et hoc de intellectu dicit philoso-
phus quod ipse quo plus intelligit et quo maiora intelligit, aptior est ad intelligendum.
Unde et commentator in De substantia orbis in fine dicit quod licet in corpore finito non
possit esse virtus infinita, potest tamen esse acceptio ab alio in infinitum et infinita.
Unde ibidem dicitur ex Aristotele quod quies quae est in terra est fortior virtute caeli.
Beatitudo autem, deus ipse, primum est et infinitum. Notavi de hoc diffusive in nostris
Quaestionibus.«
53 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 679; LW III, 593, 1–7: »Duo tamen ad praesens sunt
advertenda. Primum est quod deum cognoscere dicitur hic esse vita. Ratio est, quia sicut
›vivere viventibus est esse‹, sic intelligere intellectui ut sic est vivere. Dicitur autem vita
aeterna, quia secundum Augustinum De trinitate in abdito mentis anima semper me-
minit, semper intelligit, semper amat, et in libro De immortalitate animae dicit quod ex
adhaesione rationis superioris, supremi scilicet et intimi animae, hcum regulis aeternisi
sortitur et accipit anima humana suam immortalitatem.
54 A. de Libera: La mystique rhénane. D’Albert le Grand à Maître Eckhart. Paris 1994,
275–276, verweist vor allem auf Predigt 37 Vir meus servus tuus mortuus est (DW II,
221,4–222,2). Cf. Augustinus: De genesi ad litteram IV 24–25; ed. J. Zycha. Prag/Wien/
Leipzig 1894 (CSEL 28.1), 123–125, und Augustinus: De civitate Dei XI 29; ed. B. Bom-
bart/A. Kalb. Turnhout 1955 (CCSL 48), 349.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pitur«); das aber ist die Gottebenbildlichkeit des Intellekts.55 Anders als
die – in Eckharts Worten – naturhafte Vernunft (ratio) nämlich ist
allein der Verstand (intellectus) fähig, das unauslöschliche Weisheits-
licht aufzunehmen, ohne es allerdings von sich aus zu besitzen oder
erkennen zu können. In seinem Grund erkennt der Intellekt also, dass
er auf etwas Höheres und Göttliches verwiesen ist. Dieses Gewahrwer-
den und »Schmecken« Gottes lässt, wie Eckhart in Predigt 69 Modicum
et iam non videbitis me ausführt, die prinzipalen Eigenschaften des
Intellekts hervortreten: (i) dass er abgelöst ist vom Hier und Nun, (ii)
dass er nichts gleicht, (iii) dass er lauter und unvermengt ist, (iv) dass er
in sich selber wirkend oder suchend ist, und (v) dass er ein »Bild« ist.56

Doch eigentlich kann ein solcher Grund nicht mehr adäquat mit
einem der Seelenvermögen identifiziert werden, auch nicht mit den
Kräften der Seele, sofern sie »in abdito mentis« immer wirksam sind.57

Vielmehr weist die Vorstellung der »in abdito mentis« anwesenden
Kraft des geistigen Lichtes über die augustinische Vermögenspsycho-
logie hinaus: »supra opus, supra potentias intellectivas in abdito men-
tis, ubi solus deus illabitur«. Dass Eckhart hier den ersten Schlüssel-
begriff seiner Predigt zum dritten Sonntag nach Trinitatis Deus omnis
gratiae nicht im engeren Sinne einer besonderen Gnadengabe versteht,
verdeutlicht er durch den expliziten Verweis auf Avicenna, dem zufolge
»das einmal durch eine körperliche Seinsweise Berührte niemals im
Intellekt oder im Sinnesvermögen Aufnahme findet, sondern durch
die Kraft des geistigen Lichtes von allem entblößt werden muss, bevor
es Aufnahme findet«. Um wieviel größer müsse dann jedoch die Vor-
züglichkeit sein, »welche die Gnade in der Seele schafft, als die, welche
das Licht des Intellekts im Stein schafft«.58

71

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

55 Magister Eckhardus: In Sap. n. 94; LW II, 428,4–9, Zitat 8–9: »Patet igitur ratio,
quare lumen sapientiae hoc ipso est inexstinguibile, quo in intellectu recipitur.«
56 Magister Eckhardus: Pr. 69; DW III, 169,1–5: »Ein kraft ist in der sêle, daz ist ver-
nünfticheit. Von êrste, sô diu gotes gewar wirt und gesmecket, sô hât si vünf eigens-
chefte an ir. Daz êrste ist, daz si abescheidet von hie und von nû. Daz ander, daz si nihte
glîch enist. Daz dritte, daz si lûter und unvermenget ist. Daz vierde, daz si in ir selber
würkende oder suochende ist. Daz vünfte, daz si ein bilde ist.«
57 Magister Eckhardus: Super Eccl. n. 27; LW II, 255,5–6): »Augustinus docet quod in
abdito mentis potentiae animae semper sunt in actibus suis.«
58 Sermo IX Deus omnis gratiae n. 98; LW IV, 93,5–94,1: »Secundo nota quomodo gra-
tia est supra omnem naturam, supra opus, supra potentias intellectivas, in abdito ani-
mae, ubi solus deus illabitur. Circa quod nota quomodo secundum Avicennam semel
tactum condicione corporali nunquam recipitur nec in intellectu aut sensu, hsedi virtute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.

Es dürfte deutlich geworden sein, auf welche Weise Eckhart die ver-
schiedenen Motive der augustinischen Geistlehre zusammenführt und
hierbei zugleich in Beziehung zur aristotelischen Intellektlehre setzt. In
diesem Zusammenhang gewinnt der bei Augustinus noch vage Begriff
des »abditum mentis« ein scharfes systematisches Profil. Er wird – in
Verbindung mit der augustinischen imago-Lehre – zum Schlüssel für
die im Vergleich mit der übrigen Kreatur besondere Gottesnähe des
Menschen, die ihren Grund in der ursprünglich gegebenen Gottes-
gegenwart hat, die über die Seelenvermögen hinaus auf einen verbor-
genen Ursprung der Seelenvermögen verweist, »neizwaz gar heimlî-
ches dar enboben dem êrsten ûzbruche, dâ ûzbrechent vernünfticheit
und wille«, wie Eckhart in Predigt 7 Populi eius qui in te est, misereberis
unter Verweis auf Augustinus sagt.59 Und wie Augustinus identifiziert
Eckhart diesen verborgenen Ursprung mit Gott, »der selbst in das We-
sen der Seele eingeht« und »im Verborgenen, im Innersten und Höchs-
ten der Seele« bleibt – getreu dem bereits mehrfach zitierten Adagium
aus De vera religione, das hier in seiner »klassischen« kompilatorischen
Ausformung als auctoritas vorliegt: »›Gehe nicht nach draußen, kehr in
dich selbst zurück, im inneren Menschen wohnt die Wahrheit‹, zu der
auf keine Weise die gelangen, die sie draußen suchen«.60

Und doch – so Eckhart – »ist der Seele kein Ding so unbekannt wie
sie sich selbst«.61 Wir befinden uns in der ersten Predigt Dum medium
silentium tenerent omnia des berühmten Gottesgeburtszyklus. In der
soeben gelesenen Aussage tut sich eine unüberwindbar scheinende

72

Andreas Speer

luminis intellectualis exuitur his omnibus, antequam recipiatur. Iuxta quod nota excel-
lentiam et efficaciam illius luminis, ut etiam lapis sit illic invisibilis, infigurabilis et nullo
sensu exteriori aut interiori perceptibilis.«
59 Magister Eckhardus: Pr. 7; DW I, 123,9–11.
60 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 581; LW III, 508,11–509,2: »Septimo ait: in me ad
denotandum quod deus ipse illabitur essentiae animae. Iterum etiam ipse manet in ab-
ditis, intimis et supremis ipsius animae. Augustinus De vera religione: »noli foras ire, in
te ipsum redi, in interiori homine habitat veritas«, »ad quam nullo modo perveniunt qui
eam foris quaerunt«. – Das Adagium ist in dieser Form eine Kompilation aus De vera
religione XXXIX 72; ed K.-D. Daur, 57,7 und XLIX 94; ed. G. M. Green, Wien 1961
(CSEL 77), 68,14. Siehe hierzu auch R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen
(cf. Anm. 5), 14–16.
61 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 348,65: »Und dar umbe sô enist der sêle kein
dinc als unbekant als si ir selber.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spannung auf zwischen der Seele und ihrem Grund, der sie im eigent-
lichen Sinne selbst und doch nicht selbst ist. Für Eckhart wird die hier
aufscheinende Frage nach der Vereinigung der Seele mit ihrem gött-
lichen Grund oder genauer: nach der Vergegenwärtigung dieses Grun-
des, zur Leitfrage, die nicht nur theoretische, sondern auch praktische
Bedeutung besitzt, sofern die Rückkehr in diesen Grund zugleich als
Vollendung gedacht werden muss.

Warum der Seele ihr eigentlicher Grund das Verborgenste ist, be-
gründet Eckhart – ganz in der Linie Augustins – damit, dass ihr ganzes
Wirken nach außen immer an ein Vermittelndes gebunden ist.

allez ir ûzwürken würket si durch etwaz mittels. Mêr: in dem wesene enist
kein werk. Dar umbe enhât diu sêle in dem wesene kein werk. Mêr: die krefte,
dâ si mite würket, die vliezent ûz dem grunde des wesens. […] Wan daz enist
von natûre nihtes enpfenclich dan aleine des götlîchen wesens âne allez mit-
tel. Got gât hie in die sêle mit sînem allem, niht mit sînem teile. Got gât hie in
den grunt der sêle. Nieman enkumet in den grunt der sêle dan aleine got.62

Daraus erwächst eine zweifache Differenz. Zum einen mit Bezug auf die
Erkenntnis der äußerlich begegnenden Kreaturen: diese müssen »hie
ûze blîben in den kreften«. In den Kräften schaut die Seele die Abbilder,
mit denen die Kreaturen in die Seele hereingezogen worden sind. Zum
anderen für die Selbsterkenntnis der Seele, die von sich selbst ein Bild
weder erzeugen noch wirken kann. Daher könne sie sich selbst durch
nichts erkennen, denn Bilder kommen nur durch die Sinne herein.63

Allein Gott, so fährt Eckhart fort, »würket in der sêle âne alle
mittel, bilde oder glîchnisse, jâ, in dem grunde, dâ nie bilde înkam dan
er selber mit sînem eigenen wesene«.64 Dieses Wirken im Grund der
Seele denkt Eckhart im Modell der Gottesgeburt.

Wie gebirt got der vater sînen sun in dem grunde der sêle? Als die crêatûren
tuont in bilden und in glîchnissen? Nein, entriuwen! Mêr: in aller der wîse als
er in in der êwicheit gebirt, noch minner noch mê. Eyâ, wie gebirt er in dâ?
Daz merket! Sehet, got der vater hât ein volkomen însehen in sich selber und
ein abgründic durchkennen sîn selbes mit im selber, niht mit keinem bilde.
Und alsô gebirt der vater sînen sun in wârer einunge götlîcher natûre. Sehet,
in der selben wîse und in keiner andern gebirt got der vater sînen sun in der
sêle grunde und in irm wesene und einiget sich alsô mit ir.65

73

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

62 Magister Eckhardus: Pr. 101 Dum medium silentium; DW IV,1, 344,48–346,54.
63 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 346,54–58 und 348,66–68.
64 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 350,82–84.
65 Magister Eckhardus, Pr. 101; DW IV,1, 350,85–352,91.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Modell der Gottesgeburt, das der Sache nach den ewigen Hervor-
gang des Sohnes aus dem Vater bezeichnet, werden die in den zeit-
genössischen Debatten vorgegebenen Grenzlinien in zweifacher Hin-
sicht überschritten: (i) zum einen mit Blick auf den vornehmlich von
Dominikanern und Franziskanern geführten Streit über den Primat
von Vernunft und Willen im Vollzug der visio beatifica durch die Ver-
lagerung des Ortes der Glückseligkeit in die essentia animae, die den
Seelenvermögen vorausgeht; auch die irdische Vollkommenheit des
Menschen liegt in einer Instanz, die sich Vernunft und Willen ent-
zieht;66 (ii) zum anderen durch die Interpretation des aus der Verbin-
dung der anaxagoreisch-aristotelischen Vorstellung von der Unbe-
stimmtheit der Vernunft mit dem vom Konzept des intellectus
possibilis her gewonnenen Begriffs der Möglichkeit aus der Sicht der
negativen Theologie dionysisch-proklischer Prägung, dergemäß das
Überschreiten der reflexiven und selbstbestimmten Vernunft nicht im
Modell der coniunctio des intellectus adeptus mit den separaten Sub-
stanzen, sondern als Überschreitung aller naturhaften Determiniert-
heit und aller intentionalen Konstitution und Vermittlung gedacht
wird, indem der Intellekt seine Selbsttätigkeit und Dynamik der
Selbstbegründung preisgibt, um in dieser Negativität der reinen Mög-
lichkeit mit der Gottheit zu konvergieren.67

Gemeinsamer Referenzpunkt ist die augustinische Grundintui-
tion von einem inneren Wissen »in abdito mentis«, das wir nicht durch
unsere natürlichen Vermögen erwerben können, sondern das eine
seinsmäßige Überformung erforderlich macht.68 Den Weg zu dieser
Erkenntnis, die mit der Wendung nach innen beginnt und in dessen
Verlauf der Mensch sich schließlich selbst übersteigt, indem er in die
Selbsterkenntnis Gottes eingeht, der allein sich selbst in sich selbst

74

Andreas Speer

66 Hierzu R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 62–65, 94–97 und 178–
181.
67 Cf. hierzu N. Largier: »Theologie, Philosophie und Mystik bei Meister Eckhart«. In:
Was ist Philosophie im Mittelalter? Hrsg. von J. A. Aertsen/A. Speer. Berlin/New York
1998 (Miscellanea Mediaevalia 26), 704–711, hier bes. 706–707.; ferner N. Largier: Art.
»Vernunft; Verstand«. III. Mittelalter, E. Deutsche Dominikanerschule und Mystik. In:
Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. XI. Basel 2001, 786–790, hier 787.
68 Cf. W. Goris: »Die Vergegenwärtigung des Heils. Thomas von Aquin und die Folge-
zeit«. In: Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven im Mittelalter. Hrsg. von
J. A. Aertsen/M. Pickavé. Berlin/New York 2002 (Miscellanea Mediaevalia 29), 417–
433, bes. 429.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollkommen erkennt,69 denkt Eckhart folglich nicht als einen auf die
Vervollkommnung der eigenen Erkenntnisvermögen und Erkenntnis-
kräfte basierenden Aufstieg, vielmehr als einen Abstieg in die Demut,
als ein Lassen vom Eigenwillen, als ein Lassen von sich selbst, ja letzt-
lich auch von jeglichem Lassen.70 Wahre Selbsterkenntnis führt mithin
über den Selbstverlust, über den Verlust aller erkenntnisvermittelnden
Bilder und Vorstellungen. Denn wahre Selbsterkenntnis ist unmittel-
bar. Befreit von den Erkenntnisbildern erkennt der Mensch sich so, wie
er von Gott erkannt wird, erkennt er schließlich Gott selbst und sich,
insofern er Bild Gottes ist. Denn – so Eckhart – wir müssen wissen, dass
die Seele »innen ledic und vrî ist von allem mittel und von allen bilden.
Und daz ist ouch diu sache, daz sich got lediclîche mit ir vereinen mac
sunder bilde oder glîchnisse«.71

Diese Gotteserkenntnis ist somit weder diskursiv noch reflexiv;
sie überschreitet die natürlichen Bedingungen menschlichen Erken-
nens und geschieht durch einen Akt gnadenhafter Überformung, für
den der Mensch sich bereiten soll: nicht durch die Flucht vor den Din-
gen in eine äußerliche Einsamkeit. Vielmehr muss der Mensch – in
Eckharts Worten – »eine innere Einsamkeit lernen, wo und bei wem
er auch sei. Er muss lernen, die Dinge zu durchbrechen und seinen Gott
darin zu ergreifen und den [= ihn] kraftvoll in seiner wesenhaften Wei-
se in sich hineinbilden zu können« – so lesen wir bereits in den Rede
der unterscheidunge.72 Hier kündigt sich schon ein Motiv an, das den
Abschluss der Rezeption und Transformation der abditum mentis-Leh-
re bilden wird.

Obgleich der Seelengrund im Gottesgeburtszyklus dadurch cha-
rakterisiert ist, dass er Gott in via unvermittelt empfangen könne,
bleibt die Verfassung dieses für Gott empfänglichen Wesens der Seele
– der essentia animae jenseits ihrer Kräfte und Vermögen – grundsätz-
lich von dem in Abwesenheit aller Bilder wirkenden Gott unterschie-
den. Zwar kann der Seelengrund Gottes Wesen unvermittelt empfan-

75

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

69 Cf. Magister Eckhardus: Pr. 15; DW I, 252,2–7.
70 Cf. Magister Eckhardus: RdU 3; DW V, 192–194.
71 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV, 348,70–349,72.
72 Magister Eckhardus: RdU 6; DW V, 207,5–9: »Diz enmac der mensche niht gelernen
mit vliehenne, daz er diu dinc vliuhet und sich an die einœde kêret von ûzwendicheit;
sunder er muoz ein innerlich einœde lernen, swâ oder bî swem er ist. Er muoz lernen diu
dinc durchbrechen und sînen got dar inne nemen und den krefticlîche in sich künnen
erbilden in einer wesenlîchen wîse.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen und sich vollkommen mit ihm vereinen, der Ursprung dieser Ver-
einigung und die Macht, durch die sie besteht, wurzeln jedoch nicht in
der Seele, sondern allein in Gott und seinem Wirken. Somit bleibt im
Grunde ein unüberbrückbarer Unterschied zwischen Gott und dem
Seelengrund, da dieses Vermögen niemals durch sich selbst seine Ver-
vollkommnung erreichen kann. Dieses Vermögen kann nur durch Gott
mit Gott vereinigt werden, in sich selbst, ohne Gott, vermag es nicht in
den Zustand der Vollkommenheit zu gelangen.73 In diesem Sinne be-
tont Eckhart in Predigt 10 In diebus suis placuit deo et inventus est
iustus – abermals unter Berufung auf ein bekanntes Adagium Augus-
tins, dass nämlich Gott der Seele näher sei als sie sich selbst – zwar
einerseits die Nähe zwischen Gott und der Seele, die keinen Unter-
schied kenne, so dass »dasselbe Erkennen (bekantnisse), in dem sich
Gott selbst erkennt, das Erkennen eines jeden losgelösten (abegeschei-
denen) Geistes histi und kein anderes«.74 Und doch liegt eine Priorität
bei Gott, denn »diu sêle nimet ir wesen âne mitel von gote; dar umbe ist
got der sêle næher, dan si ir selber sî; dar umbe ist got in dem grunde
der sêle mit aller sîner gotheit«.75

3.

Den Abschluss soll ein – sicherlich nicht erschöpfender – Blick in die
sogenannte Armutspredigt Beati pauperes spiritu (Predigt 52) bilden,
die von der Forschung einhellig als eines der letzten Zeugnisse eckhart-
schen Denkens angesehen wird.76 Hierbei möchte ich mich auf einige

76

Andreas Speer

73 Eine umfassende Analyse des Gottesgeburtszyklus hat R. Guerizoli: Die Verinnerli-
chung des Göttlichen vorgenommen. Dort finden sich die Evidenzen, die ich hier nur
andeuten konnte.
74 Magister Eckhardus: Pr. 10; DW I, 161,8–162,4: »Als sant Augustinus sprichet: got ist
der sêle næher dan si ir selber sî. Diu nâheit gotes und der sêle diu enhât keinen under-
scheit in der wârheit. Daz selbe bekantnisse, dâ sich got selben inne bekennet, daz ist
eines ieglîchen abegescheidenen geistes bekantnisse und kein anderz.« – Zur Herkunft
des Augustinus-Zitats siehe DW I, 162, Anm. 1.
75 Magister Eckhardus: Pr. 10; DW I, 162,4–6.
76 Siehe hierzu die Einleitung und den Begleitkommentar von Niklaus Largier in der
von ihm besorgten Werkausgabe in der Bibliothek des Mittelalters; siehe hier den Stel-
lenkommentar zu Predigt 52, in: Meister Eckhart: Werke I. Frankfurt a. M. 1993, 1050–
1060. Wie Largier folge ich auch dem Quintschen Text der Werkausgabe, DW II, 486–
506.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinweise beschränken, die auf eine weitere spekulative Zuspitzung im
Verständnis der von Augustinus übernommenen Rede vom »abditum
mentis« hindeuten. Diese Zuspitzung betrifft sowohl das Verständnis
der beiden Seelenvermögen oder Seelenkräfte wie auch das Verständnis
des Seelengrundes. Dass Eckhart selbst eine derartige Radikalisierung
im Sinne hat, macht er eingangs seiner Auslegung der dritten Form der
Armut deutlich, die einem »arm mensche, der niht enhât«, gilt.77

Nû merket hie mit vlîze und mit ernste! Ich hân ez ofte gesprochen, und
sprechent ez ouch grôze meister, daz der mensche alsô ledic sol sîn aller dinge
und aller werke, beidiu innerlîche und ûzerlîche, alsô daz er möhte sîn ein
eigen stat gotes, dâ got inne möhte würken. Nû sagen wir anders. Ist daz
sache, daz der mensche aller crêatûren und gotes und sîn selbes ledic stât,
und ist noch daz in im alsô, daz got stat vinde in im ze würkenne, sô sprechen
wir: als lange daz ist in dem menschen, sô enist der mensche niht arm in der
næhsten armuot. Wan got enist daz niht meinende in sînen werken, daz der
mensche habe eine stat in im, dâ got inne müge gewürken; wan daz ist diu
armuot des geistes, daz er alsô ledic stâ gotes und aller sîner werke, welle got
würken in der sêle, daz er selbe sî diu stat, dar inne er würken wil, – und diz
tuot er gerne. Wan, vindet er den menschen alsô arm, sô ist got sîn selbes
werk würkende, und der mensche ist got alsus in im lîdende, und got ist ein
eigen stat sîner werke mit dem, daz got ist ein würker in im selben. Alhie, in
dirre armuot sô ervolget der mensche daz êwic wesen, daz er ist gewesen und
daz er nû ist und daz er iemer blîben sol.78

In Form einer Retractatio wendet sich Eckhart nunmehr in aller Ent-
schiedenheit gegen jede Form der Instantiierung bezüglich des Wir-
kens Gottes: Anders als große Meister und er selbst früher gelehrt
hätten, könne der Mensch Gott keine Stätte sein. Denn Gott selbst
strebe in seinem Wirken nicht danach, »dass der Mensch eine Stätte
in sich habe, darin Gott wirken könne«, da Gott »in sich selbst«, das
heißt in seinem absoluten Selbstbezug, jede Form der Andersheit abge-

77

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

77 Es sei aus gegebenem Anlass nur kurz angemerkt, dass gerade diese dritte Auslegung
deutlich macht, dass die Armutspredigt – anders als Kurt Flasch behauptet – ihren Sitz
im Leben sicherlich nicht im Armutsstreit und den damit verbundenen innerkirchlichen
Auseinandersetzungen im letzten Drittel des 13. und ersten Drittel des 14. Jahrhunderts
hat. Siehe hierzu K. Flasch, Predigt Nr. 52 Beati pauperes spiritu, in: LE I, 163–199, bes.
183–185. Zu Recht stellt Rodrigo Guerizoli fest, dass Eckhart den Hinweis auf die »äu-
ßere Armut«, die »gut und hoch zu loben ist«, in seiner Predigt unthematisiert läßt;
siehe R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 184.
78 Magister Eckhardus, Pr. 52; DW II, 499,9–501,5.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprochen werden müsse.79 Wenn also das Wirken Gottes aufgrund sei-
nes reinen Selbstbezuges stets ein In-sich-selbst-Wirken besagt, dann
liegt die einzige Möglichkeit eines Verhältnisses zwischen Gott und
Mensch darin, dass das Wirken Gottes im Menschen keine Abwei-
chung vom Wirken Gottes in sich selbst beinhaltet. Gott kann also
dann im Menschen ohne Verlust seines reinen Bezuges auf sich selbst
wirken, wenn es im Menschen »Etwas« gibt, das eins mit Gott ist (und
damit keine Stätte sein kann), so dass das göttliche Wirken darin (in
diesem »Etwas«) nicht vom absoluten Wirken Gottes in Gott abweicht.
Um jedoch dahin zu gelangen, muss der Mensch sich von jeglicher
Vorstellung eines auf ein Anderes wirkenden Gottes entledigen; dies
gilt letztlich selbst für jegliche Form eines Gottesbegriffs.

Alsô sagen wir, daz der mensche alsô arm sül sîn, daz er niht ensî noch enhabe
deheine stat, dâ got inne müge würken. Dâ der mensche stat beheltet, dâ
beheltet er underscheit. Her umbe sô bite ich got, daz er mich ledic mache
gotes, wan mîn wesenlich wesen ist obe gote, alsô als wir got nemen begin der
crêatûren; wan in dem selben wesene gotes, dâ got ist obe wesene und ob
underscheide, dâ was ich selbe, dâ wolte ich mich selben und bekante mich
selben ze machenne disen menschen.80

Im Hintergrund dieser provokant anmutenden Aussagen steht – darauf
hat Wouter Goris aufmerksam gemacht – die Unterscheidung zwischen
(ewigem) Sein und (kreatürlichem) Werden, die sich nicht nur auf das
Gottesverhältnis des Menschen bezieht, sondern auch Gott selbst be-
trifft. Im Akt der Schöpfung zerbricht die ursprüngliche Identität somit
nicht nur dergestalt, dass Gott zum Gegenüber der Geschöpfe wird,
denen somit eine Unvollkommenheit anhaftet, sondern auch Gott, so-
fern er schöpferisch ist, steht in einer Spannung zu jenem Sein Gottes,
»wo Gott über allem Sein und über aller Unterschiedenheit ist, dort wo
ich selber war, da ich mich selber wollte und mich selber erkannte,
diesen Menschen zu schaffen«.81 Daher kann Eckhart auch sagen:

78

Andreas Speer

79 Siehe hierzu R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 200–203.
80 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,4–9.
81 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,8–9; cf. Anm. 77. Cf. W. Goris: »Der Mensch
im Kreislauf des Seins. Vom ›Neuplatonismus‹ zur ›Subjektivität‹ bei Meister Eckhart«.
In: Selbst – Singularität – Subjektivität. Vom Neuplatonismus zum Deutschen Idealis-
mus. Hrsg. von T. Kobusch/B. Mojsisch/O. F. Summerell. Amsterdam 2002, 185–201,
hier 192–194.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dô ich ûz gote vlôz, dô sprâchen alliu dinc: got der ist; und diz enmac mich
niht sælic machen, wan alhie bekenne ich mich crêatûre.82

Nicht Gott als Gegenüber der Geschöpfe kann somit einem vernünfti-
gen Wesen Erfüllung bringen, denn alles Vernunftbegabte sucht »auf
dem Wege der Vernunft den ewigen Abgrund göttlichen Seins, aus
dem es gekommen ist«, und auch nicht Gott, soweit er schöpferisch
tätig ist. Darum also die Bitte an Gott, »dass er mich ›Gottes‹ ledig
mache; denn mein wesentliches Sein ist oberhalb von Gott, sofern wir
Gott als Ursprung der Kreaturen fassen«.83

Die erste Folgerung Eckharts: dass ich nach der Weise meiner Un-
geborenheit ewig bin und niemals sterben kann, meiner Geborenheit
nach jedoch sterben und zunichte werde,84 ist weniger aufrüttelnd als
die zweite, die sich aus der Aufhebung jeglicher Stätte des göttlichen
Wirkens ergibt: »Gott« und »ich« scheinen einander nun wechselseitig
zu bedingen.

In mîner geburt, dâ wurden alliu dinc geborn, und ich was sache mîn selbes
und aller dinge; und hæte ich gewolt, ich enwære niht, noch alliu dinc enwæ-
ren niht; und enwære ich niht, sô enwære ouch got niht. Daz got got ist, des
bin ich ein sache; enwære ich niht, sô enwære got niht got.85

Die Aufhebung jeder Instanz in Gott selbst und im Gegenüber von
Gott und Mensch ist einem radikalen Einheitsdenken geschuldet, das
jede Form des Gegenüber, der Vermittlung, der Instantiierung als Ver-
lust der ursprünglichen Identität deutet. Diese Identität wird nicht er-
reicht kraft der Autonomie der Vernunft, sondern in der völligen Preis-
gabe einer jeden Stätte, für die das »abditum mentis« ein legitimer
Platzhalter war, in der Überbietung aller Prädikationen (»was mir Gott
als Gott ist«), in der vollkommenen Einheit Gottes mit dem Geiste.

79

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

82 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 504,5–6.
83 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,6–7; cf. Anm. 77. Hierzu W. Goris, Der
Mensch im Kreislauf des Seins, 193–194.
84 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,9–503,5: »Her umbe sô bin ich mîn selbes
sache nâch mînem wesene, daz êwic ist, und niht nâch mînem gewerdenne, daz zîtlich
ist. Und her umbe sô bin ich ungeborn, und nâch mîner ungebornen wîse sô enmac ich
niemer ersterben. Nâch mîner ungebornen wîse sô bin ich êwiclîche gewesen und bin nû
und sol êwiclîche blîben. Daz ich bin nâch gebornheit, daz sol sterben und ze nihte
werden, wan ez ist tœtlich; her umbe sô muoz ez mit der zît verderben.«
85 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 503,6–504,3.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alhie envindet got keine stat in dem menschen, wan der mensche erkrieget
mit dirre armuot, daz er êwiclîche ist gewesen und iemermê blîben sol. Alhie
ist got einz mit dem geiste, und daz ist diu næhste armuot, die man vinden
mac.86

Die Armut im Geiste erlangt hier ihre letztgültige Auslegung. In der
gänzlichen Loslösung von jeglichem Bezug auf das Empirische ereignet
sich die unbeschränkte Vereinigung zwischen »Gott in sich selbst« und
dem menschlichen Geist. Eckhart beschreibt diesen Vorgang als »durch-
brechen«, wodurch »der Mensch ledig steht seines eigenen Willens und
des Willens Gottes und aller seiner Werke und Gottes selber«.87

Dâ enpfâhe ich einen îndruk, der mich bringen sol über alle engel. In disem
îndrucke enpfâhe ich sôgetâne rîcheit, daz mir niht genuoc enmac gesîn got
nâch allem dem, daz er got ist, und nâch allen sînen götlîchen werken; wan ich
enpfâhe in disem durchbrechen, daz ich und got einz sîn.88

Hier erreicht die Dynamik der »Verinnerlichung des Göttlichen« ihren
Höhepunkt und ihren Abschluss. Der Mensch hat keine »Stätte« mehr,
in der Gott wirken kann. Diese wird im Durchbrechen aufgehoben.
Gott und das »Etwas« im Menschen, das Augustinus in aller Vagheit
als das Verborgene des Geistes, das »abditum mentis«, zu bestimmen
versucht hatte, sind zu konvertiblen Begriffen geworden!

Im Hintergrund dieser Dynamik, auf die wir bei dem Versuch,
einer begriffsgeschichtlichen Spur in Eckharts Denken zu folgen, ge-
stoßen sind, scheint mir in einem nicht unerheblichen Maße die pro-
klische unum animae-Konzeption zu stehen, die via Pseudo-Dionysius
die Eckhartsche Rezeption und Transformation des abditum mentis-
Motivs begleitet.89 Damit ist der Weg zu der wohl wirkmächtigsten
Rezeption der Eckhartschen – und nicht augustinischen – Lehre von
»der sêle grunde« bei Tauler eröffnet, und somit zum Fortleben eines
Motivs, das in der Armutspredigt an sein Ende gekommen zu sein
schien.90

80

Andreas Speer

86 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 505,6–9.
87 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 504,6–8: »Mêr: in dem durchbrechen, dâ ich ledic
stân mîn selbes willen und des willen gotes und aller sîner werke und gotes selben …«.
88 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 505,1–5.
89 Siehe hierzu die Hinweise bei R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 18–
25 und 112–116.
90 Siehe hierzu P. Wyser: »Der Seelengrund in Taulers Predigten«. In: Lebendiges Mit-
telalter. Festgabe für Wolfgang Stammler. Fribourg 1958, 204–311; L. Sturlese: »Tauler
im Kontext. Die philosophischen Voraussetzungen des »Seelengrundes« in der Lehre

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Stiftung des philosophischen
Selbst-Bewusstseins

Heribert Boeder (Osnabrück)

Selbst-Bewusstsein – wer kennt es nicht aus seiner Selbsteinschätzung?
Aus der Meinung, die er von sich hat. Nicht ohne zuvor für die Schät-
zung Anderer empfindlich zu sein. Derart dass die Lebenserfahrung rät,
lieber nicht daran zu rühren. Und doch ist sogar das ungewollte Antas-
ten solcher Schätzungen geradezu unvermeidlich. Statt dem nachzuge-
hen, sei wenigstens die Beobachtung des Menschenkenners La Roche-
foucault erwähnt: »Quoi q’on dise de bien de nous, on nous dit rien de
nouveau: Was immer man Gutes von uns sagen mag, man sagt uns
nichts Neues.« Diesem Vorwissen entgegnet ein Ich, das krisen- und
also bildungsfähig sein möchte. Deshalb hat die Letzte Epoche der Phi-
losophie gelehrt, das Ich zu unterscheiden und zwar von einem Wir her,
das erst einmal als Subjekt eines Gemeinwesens geschaffen sein wollte
und zwar seiner Freiheit zuliebe. Um kurz zu erinnern:

Macchiavelli war überzeugt: da fehlt es nicht an dessen Substanz,
sondern an dem politischen Subjekt: dem Principe. Den gilt es, ganz aus
eigener Macht zu setzen. Dieses Subjekt hat sodann eine Unterschei-
dung in sich geweckt – produktiv als der Wille des künstlerischen oder
aber des religiösen Individuums. Anfänglich gestaltet zum einen von
Alberti, zum anderen von Pico. Letztlich tritt in dieser Geschichts-Pha-
se das allgemeine Subjekt hervor: die produktive Natur, wie sie Bruno
erlitten und entworfen hat. Das Selbst-Bewusstsein erreicht er aller-
dings noch nicht – nicht einmal das Gegenstands-Bewusstsein.

Dieses tritt mit Descartes auf – die Wissenschaften nicht nur för-
dernd, sondern aus einer vorgreifenden Methode produzierend. Erst da
geht das Bewusstsein zu seiner eigentümlichen Fruchtbarkeit auf. Es
stiftet das Verhältnis von reinem Ich und ihm äußeren Gegenständen.

81

des deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburg«. In: id.: Homo divinus (cf.
Anm. 33), 169–197. Zur Rezeptionsgeschichte siehe auch die Hinweise bei J. Kreuzer:
Aurelius Augustinus, De trinitate (cf. Anm. 6), LI–LXVII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar schwindet deren Äußerlichkeit im Zuge der Entwicklung der na-
türlichen Vernunft, nicht jedoch der Unterschied in jenem Verhältnis –
mit Leibniz gesehen: zwischen wachendem und schlafendem, also un-
bewusstem Subjekt.

Nun ist aber das besagte Verhältnis keineswegs das einzige in Er-
öffnung der philosophischen Epoche; denn auch die mundane Vernunft
bildet eine eigene rationale Figur aus – nicht mehr aus dem Verhältnis
von Ich und Gegenstand, sondern von Gegenstand und Ich, deutlicher
von erdachten Körpern und gesellschaftlicher Person. Hobbes hat es
erfunden und gestaltet. Auch dieses Verhältnis hat seine durchaus ei-
gentümliche Entwicklung – diejenige zur ebenso selbstbeherrschten
wie geselligen Persönlichkeit. Nach Locke letztlich von Shaftesbury
entworfen. Wenn sie sich ihrer bewusst ist, so nur erst im naiven, nicht
schon reflektierten Sinne. Soweit die Eröffnungsphase der Letzten
Epoche der Philosophie als selber »produktive« Wissenschaft.

Deren zentrale Phase wird jedoch nicht von ihr, sondern von der
sofffla angewegt. Diese gewinnt sich jene, wie Kant trefflich bemerkt,
zur Begleiterin. Wie bestimmt? Aus dem moralischen Freiheits-Prin-
zip – ohne sich an den üblicherweise vagen Gebrauch des Namens
»Weisheit« zu hängen. Welches ist seine genaue und also geschicht-
liche Bestimmtheit? Während die philosophische Vernunft da auf die
Unterscheidung von ihr selbst drängt, ist ihr zuvor an die Unterschei-
dung des Menschen von sich zu denken; in diesem Falle ausgehend von
der Einbildung Rousseaus.

Sie prägt das Selbst-Bewusstsein nach Maßgabe der Freiheit –
durchaus nicht in jener abstrakten Allgemeinheit, die einen aus sophis-
tischer Übung sagen ließe: Selbst- Bewusstsein ist, was wir alle immer
schon kennen; vielmehr erst jenes, das an der Unterscheidung von Phi-
losophie und einer ihr vorgängigen sofffla herausspringt. Ihretwegen
konnte Kant Rousseau sogar als den Denker würdigen, der ihn »zu-
rechtgebracht« hatte – nämlich vor der Anmaßung eines Wissens, wie
es ihm zum einen eher harmlos im Dogmatismus der »rationalen«
Metaphysik begegnet war; zum anderen aber im moralischen Skepti-
zismus der so genannten Aufklärung. Während er jenen der Schule
überlassen konnte, forderte die Moral eine Unterscheidung der auf-
geklärten »Weltweisheit«.

Welcher Aufklärung begegnete Rousseau genauer? Einer Usurpa-
tion nicht so sehr von Philosophie, sondern von sofffla; also nicht in
Erneuerung der natürlichen Vernunft und ihrer Wissenschaft wie bei

82

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d’Alembert, oder der mundanen durch Hume. Vielmehr hatte sich jene
Weisheit zur Eigenständigkeit ausgebildet, indem sie sich zunächst ge-
gen die noch vorherrschende christliche Religion von kirchlicher Be-
stimmtheit stellte. Deren Zersetzung wurde einmal von Bayle betrie-
ben – unter dem anti-trinitarischen Deckmantel Muhammats –, zum
anderen und offener mit dem Angriff Mandevilles, insbesondere in der
»Fable of the bees«, schließlich aber mit dem ätzenden Witz Voltaires.

Welchen epochalen Unterschied macht eben daraufhin die sofffla
Rousseaus? Er verabschiedet die christliche Prägung des Denkens im
Princip. Dies mit der Maßgabe, ein verwandeltes Menschentum aus
dem Geist (!) der Bürgerlichen Freiheit zu stiften. Das kann aber nur
in einer Unterscheidung des Selbst-Bewusstseins gelingen. Die blieb
der eigentümlichen Negativität der besagten Aufklärung fremd.

Rousseau nimmt seinen Gedanken aus der Entzweiung von Ver-
stand und Herz auf ein Gefühl zurück, nämlich das der Liebe. Nach
ihrer vormaligen Maßgeblichkeit war sie bestimmt durch das begnade-
te und beseligende In-sein in dem Herrn, der Christus ist. So wollte es
die Unterscheidung der Weisheit in diejenige »dieser Welt« von derje-
nigen Gottes. Wird nun solche Liebe dem Selbst-Bewusstsein übereig-
net, ist ihm unausweichlich, dieses in der Wirklichkeit des Selbst-
gefühls aufzunehmen – sogleich mit Unterscheidung von Eigenliebe
und Selbstliebe. Während jene einem jeden natürlich ist, will diese als
Liebe zum Selbst eigens produziert werden.

Wie bestimmt es sich? Schon seit seiner Erfindung als »Seele«, ist
ihm die Unterscheidung von sich, von seiner Erscheinung wesentlich.
Deren Grund ist aber die »Wahrheit«, wie sie eine selbstische sein
muss. Letztlich zum Vollkommen-seienden der theologischen Wissen-
schaft bestimmt.

Die Wahrheit des Selbst – ob nun im Sinne der sofffla oder der
Philosophie. Für deren Letzte Epoche urteilt die Phänomenologie des
Geistes: »Mit dem Selbst-Bewußtsein sind […] wir in das einheimische
Reich der Wahrheit eingetreten«1 – allerdings noch innerhalb der Bil-
dungsgeschichte des Bewusstseins, als solches zum Untergang in den
reinen Begriff bestimmt. Einheimisch sind wir in jenem Reich inso-
fern, als da unsere Vernunft, mehr noch: ihr Geist nur mit sich selbst,
seinen eigenen Produktionen beschäftigt ist.

83

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

1 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes. Nach dem Texte der Original-Ausgabe
hrsg. von J. Hoffmeister. Hamburg 61952, 134.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erst da offenbart sich das Selbst des Selbst-Bewusstseins. Von
Kant in die Reinheit der Vernunft übersetzt, will sagen: mit Unter-
scheidung des Vorstellungs-Vermögens als transzendentalem. Erst wo
es gilt, die Freiheit bis in ihren Grund zu sichern, sie vor den Anma-
ßungen der wissenschaftlichen Naturerkenntnis zu retten, wird es nö-
tig, eine Erkenntnis aufzutun, »die sich nicht sowohl mit Gegenstän-
den, sondern mit unsern Begriffen a priori von Gegenständen
überhaupt beschäftigt«2. Wenn Kant sie »transzendental« nennt, so
keineswegs aus der üblichen Vorstellung eines Überstiegs oder gar
eines Jenseits der sinnlichen Erfahrung, sondern als die Möglichkeit
des Bei-sich-seins der Vernunft – abgeschieden von der Mannigfalt
äußerer Gegenstände. Das ist erstlich der befreiende Stoß gegen die
Allherrschaft der natürlichen Zwänge, zugleich die Stiftung philoso-
phischer Wissenschaft aus Begriffen a priori gewesen. Wenn immer
noch von Gegenständen, dann jedoch, wie sie in uns sind, als von uns
vorgestellte – womöglich: gesetzte.

Genau die Reinheit dieser philosophischen Wissenschaft verlangt
als Vorgabe jene sofffla, durch die sich Kant von Rousseau »zurecht-
gebracht« sehen konnte. Sie beansprucht nicht so sehr die Reinheit der
Vernunft, als vielmehr die des denkenden Menschen, der sich von sich
unterschieden hat – hier nicht mehr als Heros oder als Heiliger, son-
dern als Bürger, der er keineswegs schon als Mensch ist. Eben darauf-
hin war eine von der Philosophie wohlunterschiedene sofffla geltend
zu machen, nämlich die der Menschheit des Menschen. Ihrer Aufgabe
nach von seiner Vernünftigkeit durchaus verschieden. Entsprechend
auch deren Erfüllung von je eigener »Rationalität«. Daraufhin sei be-
hauptet: die Figur einer ratio der sofffla setzt ein mit der Term-Se-
quenz: Maßgabe, Sache, Denken. Dagegen gilt für die Philosophie in
jeder ihrer geschichtlichen Epochen zuerst die gegenläufige Sequenz –
allerdings mit einer Term- Verschiebung von der natürlichen zur mun-
danen und schließlich zur conceptualen Vernunft. Diese ist hier hervor-
zuheben, weil sich mit ihr auch die kantische Position geltend macht.
Die unmittelbare Unverständlichkeit dieser Behauptungen mag, ob-
gleich wiederholt veröffentlicht und erläutert, von der nachfolgenden
Konkretion aufgewogen werden.

Wie unterscheidet sich da Rousseaus sofffla von der selbstbewuss-

84

Heribert Boeder

2 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe
neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1981. A 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Negativität im Denken seiner aufklärerischen Nachbarn? Durch die
Sammlung auf die produktive Gewalt der ihrerseits reinen Einbil-
dungskraft. Dies aus einem Nichts an Bestimmtheit, das schon deshalb
nur eingebildet sein kann. Umso entschiedener will sie getrennt sein
von den Ausgeburten der allbekannten Phantasien. Dem steht ent-
gegen die Einbildung dessen, was nicht ist: die Einbildung eines Selbst,
das eigens geschaffen sein will. Dazu regt nur jenes Nichts an, das in
der Produktion des Menschenwesens seine Frucht hat. Also fruchtbar
kann aber nicht das Wissen, wie es ist, nicht einmal, wie es zu sein hat,
sondern wie es nicht zu sein hat, also erst das Gewissen sein und zwar
als das zur Reinheit bestimmte. Seiner Urteilskraft dient Rousseaus
Devise: vitam impendere vero: das Leben dem Wahren widmen. Das
fehlende Selbst bestimmt dazu. Sein Fehl hebt den Schein der Unmit-
telbarkeit im cartesischen penser, dem Erwägen des Wahren auf. Dem
zuvor will es selber unterschieden sein; denn wie es ist, ist es von Heu-
chelei korrumpiert – solange es den Eingebungen der Eigenliebe statt
der Selbst-Liebe folgt.

Welche Tektonik bekundet nun die von ihrem Selbst-Bewusstsein
getragene sofffla? Um sie zunächst an der Nouvelle Héloïse offenzule-
gen. Sie beginnt nicht mit den ichlichen Modi des Denkens, sondern
mit einer Maßgabe, die sich in der Sprache, genauer: zum Gespräch
verdichtet. Es gründet in einer gemeinsamen Gesinnung rückhaltloser
Redlichkeit oder rationalitas gegeneinander; deshalb in einem ge-
schlossenen Freundeskreis. Er kann nicht jedermann offenstehen; ist
er doch durch ein Vertrauen begrenzt, weil sich die Einzelnen in die
Wechselbestimmung freigegeben haben. Wie kommt sie zum Tragen?
Anders als durch direkte Ansprache, in der gebrochenen Gegenwart
eines Briefwechsels. Das schriftliche Geben und Nehmen des Wortes
lässt die Sprecher bei sich bleiben.

Der Kreis des Gesprächs wird sodann von dem anderen Moment
der Maßgabe aufgebrochen. Es erschließt die gesellschaftliche Welt der
Sprecher. Die macht sich sogleich in einem Widerstreit geltend. Dies
wegen der aufkeimenden Liebesbeziehung zwischen einem bürgerli-
chen Hauslehrer und seiner adligen Schülerin. Deren natürliche Kau-
salität im so genannten Rechts-Institut der Ehe kann die überkommene
Gesellschafts- Ordnung nicht dulden, weil ihr die Unterschiede von
Herkunft und Stand maßgeblich bleiben.

Julie ist zunächst zerrissen zwischen ihrer Leidenschaft und ihrer
vertu. Die zieht sich in den anfänglichen Widerspruch zusammen: »Tu-

85

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gend, ich verabscheue dich, während ich alles für dich tue.« Lässt sich
doch die Liebe nicht auf die wechselseitige Empfindung von Individuen
einschränken, beansprucht vielmehr eine familiäre Verbindlichkeit,
welche sich in dem Vater der Geliebten verdichtet. Rousseau ist keines-
wegs so naiv, sich über die geltende Sitte mit aufklärerischer Prätention
hinwegzusetzen. Die Rücksicht auf die patria potestas kann ihre Kraft
selbst noch im Gefühl der Tochter behaupten – mit der Folge, dass sie,
als eigenwilliges Individuum vernichtet, als Person der Heirat mit dem
vom Vater ausgewählten Gatten zustimmt.

Erst ihre ausdrückliche Einwilligung in diesen Riss durch ihre See-
le wird ihre Persönlichkeit freisetzen – nämlich im Sinne der sittlichen
Selbstbestimmung. Mit dem Verzicht auf Befriedigung ihrer natürli-
cherweise berechtigten Begierde beginnt, statt der üblichen Durchset-
zung des ichlichen Eigensinns, die eigentliche Unterscheidung und Bil-
dung des Selbst. Erst der Schritt vom Gegensatz der gesellschaftlichen
Vormeinungen zum Widerspruch in der Person selbst eröffnet die Ge-
schichte, welche die Würde des eigenen Geschicks austrägt; will sie
doch als solche eigens bewahrheitet und bewiesen sein. Wie das? Der
Gatte nimmt den vormaligen Geliebten seiner Frau als Hauslehrer auf;
diese Situation verschärft er noch durch seine längere Abwesenheit.

Nur das in Freiheit bewährte Eheversprechen der Gattin taugt zur
Bildung ihres Selbst-Bewusstseins und will, wo es den geschichtlichen
Unterschied macht, in Schmerzen geboren sein. Zuletzt ist die Frau
gefordert, das eigene Leben zur Rettung ihres Kindes einzusetzen –
die Substanzialität auch dieses Verhältnisses bezeugend.

Da ist es mit aller bloßen Vorstellung der eigenen Identität vorbei.
Im Angesicht des Todes gewinnt Julie die Freiheit, sich zu ihrer ur-
sprünglichen Liebe zu bekennen – mehr noch: zum Ehebruch in der
Einbildung. Dies mit dem Eingeständnis, gewollt zu haben, wie es nicht
zu sein hat. Da unterscheidet sich das moralische Selbst-Bewusstsein
von sich. Es hat auch noch die äußere Sitte als negierte integriert. Das
unumwundene Bekenntnis der eigenen Schwäche, dies in Tilgung aller
Heuchelei, fordert vom selbstbewussten Einzelnen die größte Kraft: die
der Selbstüberwindung zu unbedingter Redlichkeit; sie ist das Herz-
stück von Rousseaus rationalitas. Mit ihr produziert er inmitten einer
Gesellschaft von Heuchlern, die gerade als scheinbar selbstbewusste
von ihrer Güte überzeugt sind, die Wahrheit über sich selbst. Mit der
»Phänomenologie des Geistes« das Eingeständnis: Ich bin böse – nicht
das, was mir zu sein bestimmt war. Dies geht allerdings den heutigen

86

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beschreibern eines vorgeblichen »Phänomens« von Selbst-Bewusst-
sein nicht einmal in den Hinterkopf.

Die Persönlichkeit ist religiös geworden, jedoch nicht im Sinne
einer Confession und ihres überkommenen Gottes, sondern der erfüll-
ten Beziehung des Menschen zu sich selbst, will sagen: zu seiner maß-
gebenden Menschheit. Die kann ihm nur durch Unterscheidung von
sich als Individuum aufgehen – also aus dem Vorgriff der reinen Ein-
bildung von sich. Von solcher Erfahrung der Einzigkeit ist sogar der
calvinische Pfarrer am Totenbett Julies ergriffen.

Soweit die Momente einer Bildung, die heutzutage unter ihren
Äquivokationen verschüttet ist. Sie sind jedoch nicht so sehr diejenigen
des Bewusstseins, als vielmehr eines Menschen von epochaler Dignität
gewesen. Seine Maßgeblichkeit hat einst dem sich aus dem Prinzip der
Freiheit erschaffenden, deshalb notwendigerweise vorgreifend gedich-
teten Menschen seine Bestimmung erläutert.

Solche Maßgabe verlangt sodann, die ihr entsprechende Sache
einbildend zu produzieren – im Ganzen die methodische Erziehung
des gedachten Menschen. Um sie nicht durch Einfälle stören zu lassen,
unterstellt Rousseau einen Waisenknaben. Da niemand sich selber auf-
zuziehen vermag – nicht einmal als Seele –, muss dafür der Unter-
schied von Zögling und Erzieher eintreten. Der ist aber wohlgemerkt
nur ein im strengen Sinne »Hinzugetretenes«, Accidens, des Erzie-
hungsvorgangs – also von verschwindender Bedeutung; er bleibt ge-
schichts-, genauer geschicklos.

Der Zögling ist gehalten, sich ganz aus ihm selber zu entwickeln –
will sagen: sich aus seinem Naturzustand herausarbeiten. So ist die
Geschichte des Zöglings gerade nicht diejenige seiner Abrichtung, son-
dern einer hütenden Begleitung bis zu seiner durchgängigen Selbst-
bestimmung – im Erlernen des Verzichts. Zunächst läuft sie auf seine
Selbständigkeit hinaus, nämlich die Fähigkeit, für sich selber zu sorgen.
Deshalb soll er schließlich ein Handwerk erlernen und so die äußeren
Widerstände der Dinge als Gegenstände begreifen – ihre Substanziali-
tät als Vorgabe der Produktion zu würdigen.

In der zweiten Phase muss die einseitige Beziehung auf die äuße-
ren Dinge in die Wechselbeziehung eines Selben mit sich übergehen: in
die Phase seiner Leidenschaften. Sie haben die Erregungen von Mensch
zu Mensch zu ihrem Element und zwar als versprachlichte – zunächst
in einer von der Sitte überfangenen Geschlechtlichkeit. Die wird hu-
manisiert zum sprachlich gestalteten Gefühl von Dankbarkeit und

87

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freundschaft, für Gerechtigkeit und Güte. Von daher entfaltet jene
Kategorie, ausgehend von der Gleichheit der Menschen, das ganze
Spektrum ihrer Unterschiede. In deren Erzählung löst sich die eine
Geschichte in eine Vielzahl von Begebenheiten auf – vornehmlich Bei-
spiele sittlicher Perversität. Daraufhin macht sich die moralische Mei-
nung geltend.

Als deren maßgebliche Gestalt hat sich aber die Religion, die Spra-
che der Glaubenslehre eingerichtet. Deren Beurteilung übernimmt ein
aufgeklärter Vikar – nicht zuletzt deshalb, weil er am eigenen Leibe die
bedrückenden Folgen einer ungeklärten Religion erfahren hat. Er trägt
den Zweifel an ihren Überzeugungen aus, verwirft aber den Gegenhalt
an einer wissenschaftsgläubigen Aufklärung. Statt ihrer besteht er auf
dem natürlichen Glauben an eine Welteinrichtung aus gerechter Vor-
sehung. Dessen letzter Grund ist aber die Anerkennung der Moral, wie
sie jedem bewusst und in Verdichtung zum Gewissen von absoluter
Geltung für ihn ist. Doch erfüllt das noch nicht die Bedeutung des
Selbst-Bewusstseins; hängt es doch in seinem Urteil noch der Offen-
barungs-Religion statt der natürlichen nach; die beschränkt ihren Kult
auf den der allgemeinen Welt-Ordnung – eingebunden in den Cultus
des Herzens, wie er seine Freiheit vorbildlich in Sokrates und Jesus
bezeugt. Dem steht zumal die Überheblichkeit der so genannten phi-
losophes entgegen – deren die Moral zerstörendes Schein-wissen.

Ihrem Intellektualismus gilt die abschließende Klage des Erziehers,
dass heutzutage die Sprache der handlungsträchtigen Symbole entkräf-
tet ist – verkümmert zu derjenigen des Räsonnements. Doch »immer zu
räsonnieren ist der Wahn der kleinen Geister«. Wo die Religion zerfällt,
verfällt die Wechselbeziehung der Menschen der Übergewalt des Pri-
vat-Interesses. Vor ihr schwindet sogar seine selbstbewusste Würde.
Sie verkommt zum Geschwätz – auch noch der Akademien. Die Litera-
tur hat mit ihrer gesellschaftlich tonangebenden Sprache die Verwur-
zelung in der Sitte eines bestimmten Volkes verloren. Doch welchen?
Nicht des vielfältig beschreibbaren, sondern eines eingebildeten, er-
dichteten – bestimmt vom Rhythmus des Landlebens, seinen Mühen
und Festen. So scheint sich Rousseau in das ersehnte Leben fern von
der Großstadt, von der Pariser Gesellschaft zu verabschieden.

Hier bricht das dritte Moment des Terminus der Sache auf. Denn
gegen solche Flucht erhebt sich das Erfordernis einer Welt, die erst
einmal gestaltet sein will. In ihr muss sich der Zögling als causa be-
währen. Dies vermöchte er durch die Stiftung einer eigenen Familie.

88

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dazu gehört aber eine Frau. Diesem vollendenden Moment der zwei-
ten Bildungsphase gibt Rousseau den sprechenden Namen »Sophie« –
ein Wesen, das auf durchaus eigene Weise produziert sein will, zur
Gattin gebildet.

Ihrem anfänglichen Zustand in Unkenntnis ihres Selbst ist nicht
mit einer eruditio beizukommen; was sie zu sein hat, ist sie schon.
Keine Erziehung ist da angebracht, wohl aber eine Bildung im Sinne
ihres Namens. Sie bewahrheitet ihn zunächst durch ihr einnehmendes
Wesen. Eben darin hat sie ihre anfängliche Kausalität. Was sie aber vor
allem lernt, ist die Tugend. Die ihre ergänzt die männlich erworbene,
auf dass der ganzheitliche Mensch erscheine. Dies in Würdigung der
eigentümlich weiblichen Gaben als gleichwichtiger. Sie nehmen Rück-
sicht ebenso auf die öffentliche Meinung wie auf das eigene Gefühl.
Religiöse Überzeugungen bleiben da bloß rudimentär, weil ganz auf
die Praxis abgestimmt. Da bestätigt sich: sie und nicht die Theorie ist
das eigentümliche Feld der sofffla.

Deren Verkörperung will aber gesucht sein – unter einem wenn
auch nur erst vorgestellten Leitbild. Entsprechend der künftige Gatte –
literarisch als Telemaque ausgemalt. Wo ist er zu finden? Nicht in der
Pariser Vergnügungs-Gesellschaft, in der seltsamerweise »das eitle und
sterile Glück von Leuten herrscht, die nichts fühlen« – noch einmal:
nichts fühlen und so im Sinne der Menschheit des Menschen nur un-
menschlich sein können. Sophie hatte »einen Mann gesucht und nur
Affen gefunden, sie suchte eine Seele und fand nichts davon«. In dieser
Zuspitzung ihrer Erfahrungen zum Gegensatz deutet sich die Gefahr
an, dass Sophie in die Unwahrheit des Eigendünkels fällt. Darin bekun-
det sich der Schein des Selbst-Bewusstseins in seiner Genese von
Nichts her – ohne dass es schon zu seiner Wahrheit finden könnte;
denn dies verhindert die von der bloßen Illusion noch ungeschiedene
Einbildung. Die Erschaffung eines Gatten nach ichlicher Vorstellung
bleibt noch gegenständlich bestimmt. Diese tiefste Missachtung seines
eigenen Selbst treibt Sophie in die entscheidende Krise. An die Eltern
gewendet mit dem absurden Verlangen: »gebt mir einen Mann, ge-
tränkt von meinen Maximen«. Noch einmal: von meinen. Sie bekennt
zwar ihr Unglück, kann es aber nicht durchschauen. Verdichtet ihr
Elend in den Seufzer: »Es wäre besser nicht zu sein, als nur zu sein,
um zu leiden.«

Entpuppt sich das Tugendbild ihrer Liebe als anmaßlicher Selbst-
Betrug? Sie müßte lernen, ihre Phantasien aus ichlicher Selbst-Affek-

89

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion von der schöpferischen Einbildung zu unterscheiden. Doch erst
einmal verschließt sie sich. Gegenüber den besorgten Eltern bricht sie
sogar in den Vorwurf falscher Erziehung aus. Die Liebe zur Tugend
schlägt um in Widerwillen. Sie wünscht die anerzogene Moral zum
Teufel, durchschaut ihr Unglück nicht als selbsterzeugtes Produkt aus
literarischer Vor-Spiegelung.

Erst im Einsturz des narzisstisch gewordenen, weil in der Liebe
zur Tugend selbst-verliebten Ichs, bricht mit der Wahrheit über ihre
Illusion das echte Selbst-Bewusstsein auf. Gründlicher als das aufklä-
rerische, zumal voltairische. Dessen Kritik setzt es zum bloßen Vorspiel
seines Setzens herab. Doch gegen den aufklärerischen Selbstgenuss
muss es den Menschen, von dem es Besitz ergreift, bis in das einfache
Bewusstsein seiner Identität erschüttern; denn es hat mit seiner carte-
sischen Stiftung zutiefst gebrochen. Erst mit der Tilgung des Scheins
seiner überlieferten substantia kann ihm die Wahrheit des Selbst-Be-
wusstseins aufgehen – nachdem das unmittelbare Ich sich im strengen
Sinne als entmutigt, sogar als gemüt-los oder seel-los erwiesen hat.
Doch kann es zum Selbstgefühl des Menschen (!) erwachen, der nun
in Wahrheit »rein Mensch« ist. Weil ausgestiegen aus der Sphäre des
Gegenstands-Bewusstseins. Nur deshalb gilt: die raison hat er nicht
schon immer; sie will eigens erworben sein; ist sie doch »die eine der
Erwerbungen des Menschen, und sogar eine der langsamsten«3. Näm-
lich als realisierte.

Hätten die heutigen Nachzügler einer Hermeneutik des Selbst-
Bewusstseins noch eine Erfahrung von jenem Aufbruch? Die Leichtig-
keit, mit der jedermann jederzeit versichern kann: ich bin mir meiner
bewusst, ist vor jenem Selbst verschwunden, das sich als die Wahrheit
des Ich unterstellt – aufgebrochen aus seinem bloßen Schein. Das ist
nur möglich, sofern die sofffla behaupten kann: das Wahre ist zuerst
Subjekt.

Merkwürdigerweise bricht Rousseau seine Darstellung der Krise
Sophiens ausdrücklich ab, indem er sich vorhält: »Sollte ich schließlich
die Unglückliche malen, wie sie sich noch mehr an ihre Chimäre hängt,
[…] langsamen Schrittes auf den Tod zugeht und in dem Moment ab-
steigt in das Grab, da man sie zum Traualtar zu schleppen glaubt? Nein
– ich verwerfe diese trübseligen Gegenstände«. Wenn Sophie sich an

90

Heribert Boeder

3 Brief an Christophe de Beaumont. J.-J. Rousseau: Œvres complètes. Hrsg. von Ber-
nard Gagnebin und Marcel Raymond. 4 Bde. Paris 1959–69. Bd. IV, 951.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Chimäre hängt, ist nur Eines unabdingbar: dass sie aus dem Er-
dichten der Menschheit des Menschen entspringt, also des mit Unter-
schied gedachten – nicht aus der Phantasie von Dichtern im üblichen
Verstande; den »scheinheiligen«, wie Hölderlin sagen wird.

Schon in der Nouvelle Héloïse hatte Rousseau versichert: »Das
Land der Chimären ist in dieser Welt das einzig würdige bewohnt zu
werden, und solcherart ist das Nichts der menschlichen Dinge, dass
außer dem Wesen, das durch sich selbst existiert, es nichts Schöneres
gibt als das, was nicht ist«4 – jedoch zum Setzen, zum Erbauen in der
Einbildungskraft begeistert.

»Sophie hat Geschmack ohne Studien, Talente ohne Kunst, Urteil
ohne Kenntnisse« – hat dieses alles von Natur. »Ihr Geist weiß nicht,
aber er ist cultiviert, um zu lernen; ein wohlvorbereiteter Boden, der
nur das Korn erwartet, um zu fruchten«. Die Begegnung mit der also
Substanziierten trifft Emile wie ein Blitz. Mit Verhaltenheit findet er
sich in die gewährte Gegenwart ein. Die eigentliche Bewährung ihrer
Verbundenheit kommt aber erst mit der Trennung beider – nötig nur,
um die Erziehung Emiles zu vollenden. Er soll sich der Fremde ausset-
zen. Dies in einem Ausland, das sich im Wesentlichen durch die politi-
sche Dienlichkeit der Erfahrung definiert – also der Mannigfalt euro-
päischer Lebensart und Staatsverfassung.

Erst die Rückkehr aus solchem Lernen gibt das Recht auf eine
Heimat frei – gegründet in der Ehe mit Sophie. Eben darin vollendet
sich das dritte Moment dieser ratio. Es wendet sich zur Vorgabe für den
abschließenden Terminus – nämlich das Denken – in dem ausgezeich-
neten Sinne einer Einbildung dessen, was sogar im Allgemeinen nicht
ist, aber gleichwohl zu sein hat. Das ist die fehlende, jedoch aus dem
produktiven Menschenwesen künftige civitas. Sie beansprucht das
Denken allem zuvor als Urteilskraft und zwar für die ihm eigene Stif-
tung. Da unterscheidet sich der Bürger vom bloßen Menschen. Der
Bürger, wie er seine epochale Wirklichkeit keineswegs schon mit dem
so genannten »Spiesbürger« erreicht hatte – nicht einmal im zivilen
Umgang einer bürgerlichen Gesellschaft. Vielmehr erst in einem Ge-
meinwesen, wie es eigens aus Freiheit als Princip gesetzt ist. Ihm wird
bis in seinen Grund durchsichtig, wie es nur ein selbst-produziertes
sein kann. Denn erst aus ihm erhellt, wie und warum das corpus poli-
ticum letztlich ein selbst-bewusstes sein muss und kann.

91

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

4 Rousseau: Œvres complètes, Bd. II, 693.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber welches Selbst beansprucht diese sofffla letztlich? Mit einem
Wort: das der Liebe zum Vaterland; also nicht nur dessen, zu dem sich
die wesentlich einzigartige Persönlichkeit bildet (Julie), nicht nur die in
methodischer Erziehung betreute Person (Emile), sondern jene »öf-
fentliche Persona«, die das Vaterland mit seinen Ansprüchen an den
Bürger ist. Wie konstituiert sie sich? In der Freiheit des Gesellschafts-
Vertrags; er beweist absolute Causalität in seiner Gesetzgebung – nicht
mehr im Bund mit dem Willen eines göttlichen Hirten, sondern allein
aufgrund eines imaginierten Vertrags-Schlusses im gemeinsamen In-
teresse aller Beteiligten. Nur deren gemeinschaftlicher Wille stiftet
Verbindlichkeit. Er unterstellt zwar die Menschen, wie sie sind, unter
dem Gesetz aber, wie sie sein können. Ihre gemeinsame Welt wird be-
stimmt von dem, »was das Recht gestattet, und dem, was das Interesse
vorschreibt«5. Der Vertrag überwindet die Trennung von Gerechtigkeit
und Nützlichkeit im Tun und Lassen der Menschen oder dessen, was
für alle an sich gut ist und was den Einzelnen gut dünkt. Verbunden
durch die Urteilskraft eines bürgerlichen Selbst-Bewusstseins, pro-
duziert in einer gemeinsamen Setzung.

Deren erstes Moment nimmt die letzte Bestimmtheit des vorigen
Terminus auf – aus der »Sache« zum »Denken«, näher: in seine Kau-
salität übersetzt. Es vollendet die so genannte Reformation: »Man wird
zu einem neuen Wesen, frisch aus den Händen der Natur – nicht des
Schöpfers – hervorgegangen«; aus ihr, »wie sie einem die Freiheit ge-
geben hat, um Gutes zu tun, das Gewissen, um es zu wollen, die Ver-
nunft, um es zu wählen«. Eben diese Dreiheit verlangt eine Renaissan-
ce des Denkens aus der Gewissheit: jene Freiheit ist von der
Gesellschaft verwirkt; denn ihr Mensch ist denaturiert. Die Freiheit
fehlt. Wem denn? Etwa dir und mir? Nur beiläufig; sicher jedoch der
persona des Gemeinwesens.

Der wahre Ursprung des Menschen ist nur der Einbildung, ihrer
»Dichtung« zu entnehmen. Da steht er unmittelbar in der Not, sich zu
erhalten. »Seine ersten Sorgen gelten dem, was er sich selber schul-
det«.6 Darin wird er sein eigener Meister. Mit solcher Selbstständigkeit
von Natur erwirkt er aber noch nicht seine Freiheit. Braucht er sie
überhaupt? Erst, wenn ihm seine Knechtschaft als Vergesellschaftetem
aufgeht. Sie zu brechen, kann nur die Tat der Unterscheidung des

92

Heribert Boeder

5 Rousseau: Du contrat social. Amsterdam 1762, 3.
6 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst-Bewusstseins vom Bewusstsein erbringen. Doch welchen? Nicht
schon des emanzipatorischen der so genannten Aufklärung, sondern
jenes, das die Menschheit des Menschen eigens bewahrt hat. Erst da
wird denn auch die Menschenwürde nicht als gottgegeben, sondern
als gesetzte begriffen. Sogar im Anhalt an einem Selbst, das sich das
Ich des Einzelnen untergeordnet hat. Deren allzu gewöhnliche Revolte
aus dem Eigensinn befeuert nur den Schein einer Erneuerung des
Menschen.

Rousseaus Anliegen ist nicht, die Gesellschaft aufzuheben, was
sinnlos wäre, sondern ihr eine Form zu geben, »die mit aller gemein-
schaftlichen Kraft die Person und die Güter jedes Vergemeinschafteten
verteidigt und durch die jeder, indem er sich mit allen vereinigt, gleich-
wohl nur sich selbst gehorcht und ebenso frei bleibt, wie zuvor« –
nämlich im Naturzustand. Er will über die Mitte der Vergesellschaf-
tung mit sich selbst zusammengeschlossen sein. Deren Wider-Natur
wird so zur verschwindenden Mitte eines Schlusses bestimmt. Sie kann
aber nur unter der Bedingung der »völligen Entäußerung jedes Mit-
glieds mit all seinen Rechten an die Gemeinschaft«7 verschwinden. Erst
die reinigende Kraft dieses Verzichts stellt die Gleichheit Aller – wohl-
gemerkt nicht als Menschen, sondern als vertragsbewusster Bürger
her. Da ist niemand privilegiert. Jedoch kann das »alle« nicht den Pöbel
einschließen, der sich solchem Verzicht verweigert – mit Marx gespro-
chen: »das Lumpen-Proletariat«.

Rousseaus Entwurf der politischen Verfassung bewährt ihre Ver-
nunft sogleich mit der Paradoxie, dass ein jeder, »indem er sich allen
gibt, sich niemandem gibt«.8 Er kann als selbstbewusster zu niemandes
Knecht werden. »Jeder von uns stellt gemeinschaftlich seine Person
und alle seine Macht unter die höchste Weisung des Allgemeinen Wil-
lens; und wir empfangen in corpore jedes Glied als untrennbaren Teil
des Ganzen«.9 Dem Willen der öffentlichen persona unterworfen, wel-
che sich einst civitas nannte, jetzt Republik. In passiver Bedeutung ist
sie der Staat, in aktiver die Obrigkeit. Doch wohlgemerkt ist die Repu-
blik nicht von gleicher Dignität wie die anfängliche Persönlichkeit.
Während diese auf dem Boden der Natur in die Unsterblichkeit des

93

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

7 Ebd. 18.
8 Ebd.
9 Ebd. 19.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dichterischen Wortes eingeht, bleibt jene – anders als seine sofffla –
dem Zerfall ausgesetzt.

Das corpus politicum ist sterblich, neigt zur Desintegration. Zum
einen vom moi commun gebildet, zum anderen von der volonté
générale. Dessen Ordnung ist heilig, will sagen: unantastbar und so
auch der Vertrag, der sie setzt – verbürgt vom Souverän. Dieser ver-
dankt sich allein der Anerkennung als höchster Ursache.

Wenn Rousseau hier schließlich die Idealität des Bürgerlichen Ge-
meinwesens von seiner Realität unterscheidet, so hinsichtlich des Be-
sitzes seiner Teilhaber. In ihm wird jeder für die Mitbürger gegen-
ständlich. Weil er strittig ist, muss er die Bedeutung eines Rechtsgutes
annehmen. »Man achtet in diesem Recht weniger das, was einem an-
deren gehört, als das, was einem selber nicht gehört«10. Der Besitz will
nämlich als Eigentum einer Person geachtet sein – bezogen auf ein Ich,
dessen Eigentum den Verzicht auf alles Sonstige bedingt.

Als letztlich strittiges hat das weltliche Moment der ratio des
Denkens seine Ergänzung am geschichtlichen. Das Subjekt des Ge-
meinwesens bleibt nämlich gerade als souveränes gefährdet, weil auf-
hebbar. Der Allgemeine Wille erhält sich nur in einer beständigen
Selbst-Setzung. Seine Übertragung auf ein anderes Subjekt würde be-
deuten: er ist substanzlos geworden, entseelt. Im Tod des Souveräns
verlöre sich das dritte und letzte Selbst des Selbstbewusstseins.

Das corpus politicum ist ein künstliches, will deshalb zuletzt mit
dem gesetzgeberischen Wort als seinem sprachlichen Moment begabt
sein. Seine Maßgabe erfordert die Wechselbeziehung von Regierung
und Regierten, deshalb »Vereinbarungen und Gesetze, um die Rechte
mit den Pflichten zu vereinen und so die Gerechtigkeit an ihren Gegen-
stand zu bringen«.11

Aber wie? Gegen ihren scheinbaren Grund in der Natur ist hier
nur vom Allgemeinen Willen auszugehen. Ihm gegenüber steht der
Wille aller, der sich in die Einzelwillen besondert. Die Mitte zu ihm
hält der Wille der Mehrheit. Das ist der Ort der Gesetze. Nicht mehr
stiftend wie der Allgemeine Wille, sondern fortwährend ändernd. Erst
auf ihn hin definiert sich die Republik: »Jeder Staat, der durch Gesetze
regiert wird […] Da regiert allein das öffentliche Interesse und die res

94

Heribert Boeder

10 Ebd. 26.
11 Ebd. 48

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


publica ist wahrhaft eine res«.12 Zu ihrer Einrichtung bedarf es der
Führung eines Gesetzgebers, nicht Machthabers. Er muss sich auf die
Vorzüge einer Verfassung in einem bestimmten Volk verstehen. Es
bedarf höchster Vernunft und Menschenkenntnis, um das Wort des
Grund-Gesetzes, also was heilig sein soll, zu erfinden.13 Über-mensch-
liche Urteilskraft. Ihre »Diktate« sind die eigentliche Dichtung der
Epoche.

Der Gesetzgeber führt das Wort eines selbst-bewussten Subjekts.
Er muss die Tragfähigkeit seines Volkes für die Freiheit einschätzen
können. Da ist die demokratistische Unterstellung absurd, dass alle
Menschen, gleich welcher Kultur, die bürgerliche Gesetzlichkeit über-
nehmen könnten. Nicht einmal im europäischen Horizont sind flä-
chendeckende Imitate des Subjekts angebracht. »Peter der Große hatte
eine imitative Begabung; er hatte nicht die wahre Begabung (génie) –
jene die erschafft und alles macht von nichts her. Er hat seine Unter-
tanen gehindert, jemals das zu werden, was sie hätten sein können,
indem er sie überredete, sie seien, was sie nicht sind«14 – also ihre
Urteilskraft durch eine Selbsttäuschung beeinträchtigt hat.

Der Gesetzgeber stützt sich nicht auf Gewalt, sondern auf eine
Weisheit, die seinen Setzungen vorgreifen muss. Nur so kann sein
Werk den Widerstand ertragen, der seine Geltung gefährdet. Unantast-
bar bleibt nur die Menschheit des Menschen. Alles sonstige bleibt ver-
änderbar. Allein der selbstbewusste Staat kann den Streit der Meinun-
gen und also die Selbstbehauptung der Individuen mäßigen. In einem
die »vollkommene Unabhängigkeit des Bürgers von allen anderen, und
seine äußerste Abhängigkeit vom Gemeinwesen; denn es gilt nur die
Kraft des Staates, welche die Freiheit seiner Glieder verbürgt«.15

Abhängigkeit und Unabhängigkeit tragen in ihrer Wechselbezie-
hung die »konkrete« Bürgerliche Freiheit aus. Sie stützt sich umso we-
niger auf deren Verschriftlichung als ihr Herzstück das unablässig ur-
teilende Denken ist; es »macht die wahrhafte Konstitution des Staates
aus; nimmt täglich neue Kräfte an; welches, wenn die anderen Gesetze
altern mögen oder verlöschen, sie wiederbelebt oder ersetzt, ein Volk
im Geiste seiner Stiftung bewahrt und unmerklich die Kraft der Ge-

95

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

12 Ebd. 51.
13 Ebd. 55.
14 Ebd. 61.
15 Ebd. 75.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohnheit derjenigen der Autorität unterstellt«. Nur so wird das
Rechtsempfinden gleichsam »logisch«. Der große Gesetzgeber muss
sich mit dem Verhältnis oder der ratio von allgemeiner Sittlichkeit
und vereinzelter Meinungen »insgeheim ständig beschäftigen« – will
sagen: auf die Eingängigkeit der Gesetze für den einzelnen Bürger ach-
ten. Deshalb muss sein Denken ein Bauen sein, das zuerst die tragen-
den Teile der Tektonik entwirft und so dem Wachsen einer Sitte dient.

Die entsprechende Regierung weiß: »Jede freie Handlung hat zwei
Ursachen, die zusammenwirken, um sie zu produzieren, eine moral-
bestimmte, will sagen: der Wille bestimmt die Handlung, und eine
naturbestimmte, will sagen: sie auszuführen«. Dem entspricht die Un-
terscheidung des corpus politicum nach Legislative und Exekutive –
beide vom Geist der Verfassung getragen. Geist deshalb, weil gerade
dieser Körper ein Selbst-Bewusstsein entwickelt. Er hat den substan-
ziellen Unterschied von mens und corpus überwunden. Die Bürger-
schaft ist als solche »geistig«, schließt die Entwicklung des Denk-Ter-
minus aber noch nicht ab. Er bedarf noch der Rücksicht auf den
Widersacher, wie er in der überkommenen Religion, zumal in ihrer
Gehorsams-Forderung nachglimmt. Deren alttestamentliche Prägung
droht immer wieder, den Gesellschafts-Vertrag zu entstellen. Eben dies
erfordert die fortwährende Bildung der Urteilskraft des Bürgers im
Princip der Freiheit. Dem ist die repräsentative Demokratie nicht ge-
wachsen. Der Verzicht auf das eigene Urteil in politischen Entschei-
dungen hebt nicht so sehr das Ich und seine Meinung, sondern das
wahre Selbst auf.

Erst Rousseaus abschließende Fassung der religion civile bringt
die Architektonik des Staatswesens ins Reine. Die Ähnlichkeit in den
Namen darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass sie mit der bisherigen
Religiosität als christlicher im Prinzip gebrochen hat – zum einen mit
ihrem herrschaftsdienlichen Räsonnement, zum anderen mit dem Ge-
fühl des so genannten Enthusiasmus. Nach beiden Seiten war der Be-
ginn der Epoche kompromittiert.

Wenn sich dagegen die conceptuale Philosophische Wissenschaft
geltend macht, so dem zuvor die eigentümliche sofffla der Epoche,
nämlich jene, die Rousseau, Schiller und Hölderlin erdichtet haben.
Da sich über sie der Schatten Kants, Fichtes und Hegels gelegt hatte,
wurde sogar sie von den Besinnungsgestalten der Moderne verhüllt.
Das Gedächtnis der Gegenwart jedoch gibt den Blick auf das Vollbrach-
te ebenso von sofffla wie Philosophie frei.

96

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu deren Beginn hat Rousseau das produktive Wesen des Men-
schen gewürdigt und zwar aus seiner Einbildungskraft. Dem antwor-
tete das neue Staatswesen 1794 in Gestalt eines Festzugs der National-
Versammlung mit dessen Apotheose. Bei der Versinnbildlichung seines
Gesamtwerks zeigte man unter seinen Schriften genau die von uns
bedachten und zwar in der hier erinnerten Abfolge. Ein schöner Beweis
von Vernunft-Instinkt, wie Hegel das genannt hat.

Wozu aber hier und heute unser Beispiel einer logotektonischen
Erschließung? Sie verweist auf die Gesamt-Architektonik der rationes
unserer Tradition. Da erfrischt sich das Denken an der Gewissheit, dass
die Freude des denkenden Bauens, eines neu erwachenden »Logo-
zentrismus« nicht unmöglich ist.

Besiedelt er erneut ein »Land der Chimären« oder »das Reich der
Schatten«? Daraufhin die unter Submodernen beliebte Gegenfrage:
Why not? Inmitten der Angst vor dem Denken, in die Beckett mit
einer offenkundigen Paradoxie hineingestoßen hat: Imagination dead
imagine. Hier wird erneut einer Unterscheidung des Einbildens und so
auch der Freiheit des Denkens das Wort geredet – trotz seiner heut-
zutage vorherrschenden Installationen. Bricht da eine neue Verrückt-
heit auf? Bestärkt durch die alte auch des Doms zu Köln. Jedoch wie er
gehalten von seinem logotektonischen Gedächtnis und also eine Ver-
rücktheit mit dem schönsten Grund.

97

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vier Bestimmungen des Nicht-Ich
in der Jenenser Periode der Fichteschen
Wissenschaftslehre1

Emiliano Acosta (Gent)

Wir wissen es: Viele der Schwierigkeiten im Verständnis des Fichte-
schen Denkens liegen in der Darstellung desselben. Fichte selbst wusste
es.2 Daher rührt, wenn man Fichte glaubt, die ständige Wiederver-
arbeitung der Darstellung seines Systems: (vgl. FW VIII, 369) die Wis-
senschaftslehre. Diesem Problem liegt aber ein noch ursprünglicheres
zugrunde: Die Sache selbst lässt sich per definitionem nicht zur Spra-
che bringen. Das System des menschlichen Wissens an sich ist von
seiner Darstellung für uns absolut verschieden. (Vgl. FW I, 70) Wäh-
rend das Erste als unbegreifliche, weil relationslose Einheit auftritt, ist
seine Darstellung Nachkonstruktion dieser Einheit im Reiche der
Wechselwirkung zwischen Mittelbarkeit und Unmittelbarkeit bzw.
Endlichkeit und Unendlichkeit. Das Problem ist demnach nicht zufäl-
lig, es entspricht der Sache selbst. Die Wissenschaftslehre als Darstel-
lung scheitert, so paradox es klingen mag, wenn sie mit dem Dar-
gestellten identifiziert werden kann. Denn in diesem Fall wäre das
Letzte nicht das, was die Wissenschaftslehre als ihre Sache postuliert.

Dazu ist auch folgendes hinzuzufügen: Fichte hat selbst absicht-
lich in einem bestimmten Maß zur Unverständlichkeit seiner Lehre
beigetragen. Er hat die harte, freie und deshalb lobenswerte Arbeit
übernommen, seinen literarischen Stil nicht nur von der Sprache des
Alltags, sondern auch von der philosophischen Sprache seiner Zeit (FW
III, 4 n.) so scharf wie möglich zu unterscheiden. Fichte hat in der Tat
niemals gewünscht, von Menschen verstanden zu werden, die zum
freien Philosophieren nicht fähig sind, (vgl. FW I, 506) von Menschen,

98

1 Abgesehen von der Wissenschaftslehre nova methodo (im Folgenden: Wlnm), die
nach der Ausgabe von E. Fuchs (Hamburg 1994) zitiert wird, werden die Fichteschen
Schriften nach der Ausgabe von I. H. Fichte zitiert (Fichtes Werke. Berlin 1971; im
Folgenden: FW).
2 Vgl. M. Buhr (Hrsg.): Johann Gottlieb Fichte: Briefe. Leipzig 1986, Brief an Reinhold
vom 21. März 1797, 196.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen die Wissenschaftslehre anders als ihrem Verfasser kein Bedürf-
nis sei. (Vgl. FW I, 89) »Für die, die nicht selbst mitdenken, möchte er
[sc. Fichte] seinen Vortrag ARABISCH machen«. (Wlnm 11) Um an
einem freien Wissen teilzunehmen, müssen wir in der Tat zunächst
einmal selbst frei sein. Wie bei der Lektüre anderer großer Philoso-
phen, lernen wir bei der Lektüre Fichtes Schriften, dass der Zugang
zum Denken immer ein mittelbarer gewesen ist. Und zwar darum –
um es im Sinne Boeders auszudrücken – weil diese Art Philosophie,
zu der die Wissenschaftslehre gehört, nämlich die Metaphysik in klas-
sischem Sinne, eine Unterscheidung des Denkens von sich selbst ver-
langt.3

Eine Unterscheidung im Denken setzt aber eine Krise desselben
voraus. Zu ihr führt uns Fichte durch die bewusste Vermeidung einer
festen Terminologie. Dieselbe, die man vermisst, wenn man etwas
nicht unmittelbar versteht, dieselbe, die »das bequemste Mittel für
Buchstäbler, jedes System seines Geistes zu berauben, und es in ein
trockenes Geripp zu verwandeln« ist. (FW I, 87) Dass Fichte dieser
Maxime treu geblieben ist, lässt sich an der Flexibilität seiner Termi-
nologie erkennen. »Ich«, »Nicht-Ich«, »Realität«, »Negation«, »Sein«,
»Setzen«, »für sich« und andere Termini erhalten in Fichtes Schriften
verschiedene Bedeutungen, die manchmal nicht expliziert werden.
Diese Art terminologischer Flexibilität wird hier am Fall des Terminus
»Nicht-Ich« analysiert, so dass ein Zugang zur Natur der Wissen-
schaftslehre gewonnen werden kann. Da Fichte den Terminus »Nicht-
Ich« ausschließlich in der Jenenser Periode seiner Philosophie verwen-
det, wird sich die vorliegende Arbeit auf diese Periode einschränken. In
der Analyse wird die Struktur der Grundlage der gesammten Wissen-
schaftslehre (von nun an GWL) verfolgt, weil sie die verschiedenen
Bedeutungen von »Nicht-Ich« systematisch darstellt. Andere Jenenser
Hauptschriften von Fichte werden zwar auch zitiert, aber nur um die
Kohärenz und Kontinuität in dieser Periode nachzuweisen.

»Nicht-Ich« meint im Allgemeinen »alles, was als ausser dem Ich
befindlich gedacht, was von dem Ich unterschieden und ihm entgegen-
gesetzt wird«. (FW VI, 295) Diese Formulierung entspricht zwar keiner

99

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

3 Vgl. H. Boeder: »Die conceptuale Vernunft in der Letzten Epoche der Metaphysik«.
In: Abhandlungen der Braunschweigischen Wissenschaftlichen Gesellschaft 43 (1992),
345–360.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonderen Bedeutung, an ihr zeigt sich aber der Hauptcharakter des
Nicht-Ich überhaupt: Es ist ein im Ich gesetztes, auch wenn es als jen-
seits des Ich liegend gesetzt wird. Daraus folgen vier Bedeutungen für
dieses Wort:

Als »jenseits des Ich liegend gesetzt« wird das Nicht-Ich be-
stimmt: a) als der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens
des Ich, b) als absolute, weil relationslose Substanz, nämlich das, was
Fichte das Ding an sich der dogmatischen Positionen nennt.

Wenn anderseits dasselbe als im Ich gesetzt gesetzt wird, dann:
c) in theoretischer Rücksicht als dem Subjekt entgegengesetztes Ob-
jekt, d) in praktischer als das, was ist, und deshalb nicht sein soll.

a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen
Entgegensetzens4

Das »Nicht-Ich des zweiten Grundsatzes« ist »als solches, gesetzt
schlechthin, weil es gesetzt ist«. (FW I, 102) »Als solches« d. h. als
Negation überhaupt, denn als identisch mit sich selbst (Nicht-Ich =
Nicht-Ich), lässt sich dasselbe aus dem Ich deduzieren. Mit »Nicht-Ich«
wird daher hier kein aus dem Ich deduzierter oder »durch Abstraction
von allem Vorgestellten entstandener Begriff« (FW I, 104) gefasst. Das
so verstandene Nicht-Ich wird »überhaupt nicht wahrgenommen, son-
dern ursprünglich gesetzt«. (FW I, 9) Dasselbe wird freilich im Ich
nicht als Wirkung von etwas gesetzt, das dem Ich fremd sei, sondern
als Folge der Spontaneität des Ich, die im Begriff des Entgegensetzens
vorausgesetzt werden muss, wenn das Ich absolut frei sein soll. (Vgl.
FW I, 103) So wie das schlechthin Entgegensetzen das schlechthin Set-
zen negiert, so negiert auch das Produkt des Entgegensetzens das Ich
als Produkt des Setzens. Diese im ursprünglichen, weil selbstschöpferi-
schen Handeln des Ich zu findende Negation konstituiert die Bedin-
gung der Möglichkeit aller Negation für das Ich. (Vgl. FW I, 104)

Das Nicht-Ich ist der Form nach unbedingt, d. h., das »Nicht« ist
das Unbedingte in ihm. Das Negierte in der Negation zeigt hingegen
die Dependenz des Entgegensetzens vom ursprünglichen Setzen. Das
Nicht-Ich lässt sich aber auch im Ich finden. Denn das Sich-Setzen des

100

Emiliano Acosta

4 Erste Erwähnung des Nicht-Ich als »das absolute Objekt« (FW I, 10).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich impliziert seinerseits das Setzen des Nicht-Ich.5 (Vgl. FW I, 446 u.
457)

Diese Bestimmung des Nicht-Ich erschöpft sich nicht mit der Er-
klärung des zweiten Paragraphen der GWL. Diese wird wieder in der
Synthese E des theoretischen Teiles derselben Schrift wie auch in der
Deduktion der Vorstellung und im praktischen Teil der Grundlage der
Wissenschaft thematisiert. Erst nachdem im Teil des theoretischen
Wissens der GWL (§ 4) das Nicht-Ich als Objekt bestimmt wurde, ist
der philosophischen Reflexion eine Rückkehr zur Weiteranalyse des
ersten Sinnes möglich. Und zwar deshalb, weil die theoretische Erklä-
rung des Wechsels Subjekt-Objekt dazu führt, dass außerhalb dessel-
ben das Ich, als unabhängige Tätigkeit und das Nicht-Ich als Anstoß
vorausgesetzt werden müssen. Im Vollzug dieser Aufgabe situiert sich
die philosophische Reflexion wieder im Moment vor der grundlegen-
den Synthese. Das ergibt sich im Übergang vom Theoretischen zum
Praktischen, namentlich zum Gefilde, in dem das Ich in der Idee seiner
selbst den ewigen Widerstreit mit sich selbst in seiner Unerklärbarkeit
zeigt. (Vgl. FW I, 156) Eines ist also klar: Die Gliederung in der Dar-
stellung ist nicht die Gliederung der Sache selbst. (Vgl. FW I, 126, 156
u. 218)

Die Bestimmung des Nicht-Ich als Objekt impliziert das Setzen
einer Grenze, jenseits derer »das von diesem Wechsel unabhängige
Nicht-Ich« (FW I, 189) sich befinden sollte. Dieses Nicht-Ich ist also
Ausdruck »nur desjenigen im Nicht-Ich was übrig bleibt, wenn man
von allen erweisbaren Formen der Vorstellung abstrahirt; desjenigen,
welchem der Anstoss auf die ins unendliche hinausgehende Thätigkeit
des Ich zugeschrieben wird«. (FW I, 251) Es sei angemerkt: Das Pro-
dukt des ursprünglichen Entgegensetzens, als »Anstoß« konzipiert,
(vgl. FW I, 210 u. 212) gibt allerdings die teilbare Unabhängigkeit des
Nicht-Ich wieder, wenngleich mit den durch die Synthesen gewonne-
nen neuen Begriffen: »Der (durch das setzende Ich nicht gesetzte) An-
stoss geschieht auf das Ich, insofern es thätig ist, und er ist demnach
nur insofern ein Anstoss, als es thätig ist; seine Möglichkeit wird durch
die Thätigkeit des Ich bedingt: keine Thätigkeit des Ich, kein Anstoss«.
(FW I, 212) Ohne Anstoß gibt es aber auch keine Selbstbestimmung
des Ich. Diese Entgegensetzung ist anders als die zwischen Ich als Sub-

101

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

5 »Die Ausdrücke: ein Nicht-Ich setzen, und: das Ich einschränken, sind völlig gleich-
geltend« (FW I, 252).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jekt und Nicht-Ich als Objekt zu denken. Sie ist noch grundlegender,
denn »auf der Nothw[endigkeit]. des [hier gemeinten] Entgegenset-
zens beruht der ganze Mechanismus des menschlichen Geistes«.
(WLnm 42) In ihr sind Ich und Nicht-Ich »völlig entgegengesetzt; sie
haben gar nichts Gemeinschaftliches; wenn das eine gesetzt ist, kann
das andere nicht gesetzt seyn«. (FW I, 213) Diese Entgegensetzung ist
also der unbegreifliche Punkt zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit,
Freiheit und Notwendigkeit.

Als Anstoß ist das Nicht-Ich Grenze. Als solche hemmt dasselbe
die ins Unendliche hinausgehende Tätigkeit, wodurch das Ich endlich
bzw. Intelligenz wird. In diesem Sinne meint »Anstoß« Endlichkeit
überhaupt, (vgl. FW I, 278) die nie absolut aufgehoben werden kann.
Denn mit ihrer Aufhebung würde das Ich als absolutes Ich und als Ich
der Intelligenz sowie die Darstellung des Systems annulliert, was dem
Faktum der Einheit des Bewusstseins widerspräche. Das absolute Ich
würde sich aufheben, insofern die Aufhebung des Nicht-Ich bedeutete,
dass das Ich sich ein Nicht-Ich nicht schlechthin entgegengesetzt hat
und das Ich kein absolutes Vermögen, etwas schlechthin zu setzen, sei.
(Vgl. FW I, 254) Das Ich als Intelligenz würde aber auch annulliert,
insofern der Anstoß Bedingung der Möglichkeit der Vorstellung wäre.
(Vgl. FW I, 250)6 In dieser letzten Funktion ist allerdings das Nicht-Ich
Brücke in der Wechselwirkung des Ich mit sich selbst im Sinne seiner
Selbstbestimmung, Mittel zwischen dem Unendlichen und dem End-
lichen im Ich. (Vgl. FW I, 249) Der Beweis der Denkbarkeit dieser
Wechselwirkung erklärt, obwohl apagogisch, (vgl. FW I, 271)7 die
wichtigsten Fragen der WL in der Jenenser Periode, nämlich wie die
reine Tätigkeit zu einer objektiven wird, wie der Übergang zwischen
Bestimmbarkeit und Bestimmung möglich ist, (vgl. WLnm 42f.) wa-
rum das Ich im Modus der Vorstellung denkt, (vgl. FW I, 281) wieso

102

Emiliano Acosta

6 Als solche ist auch das Nicht-Ich »Natur« genannt (vgl. FW VI, 313 und FW I, 64).
7 In der apagogischen Natur der Methode unterscheidet sich die Wissenschaftslehre von
der Methode der Kantischen Philosophie. Es handelt sich aber nicht um einen Unter-
schied unter anderen, denn erst durch die Anwendung dieser Methode gelingt es der
Wissenschaftslehre, die transzendentale Philosophie eben zu der systematischen Form
bringen, die bei Kant nicht zu finden ist. Darüber hinaus darf man nicht vergessen, dass
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft gegen den Gebrauch dieser Beweisart in der
transzendental Philosophie sich erklärt (vgl. B 817-B822). Dieser Unterschied in der
Methode zwischen Kant und Fichte, der auch auf einen Unterschied in der Sache selbst
des jeweiligen Denkens hinweist, ist leider in den Forschungen, die die philosophischen
Systeme von Kant und Fichte vergleichen, noch nicht thematisiert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das absolute Ich die Form des Ideals des Ich erhält (vgl. FW I, 254 ff. u.
515 f.) und die auf das Nicht-Ich bezogene Tätigkeit des absoluten Ich
zum Streben wird. (Vgl. FW I, 261) Die Freiheit des Ich wird dabei
gerettet, denn das Nicht-Ich ist Erklärungsgrund nur der wirklichen
Endlichkeit, (vgl. FW I, 248) der Möglichkeit derselben ist aber das Ich.
(Vgl. FW I, 254)

Anstoß ist, wie es Kaehler betont, die vom Ich zu begrenzende
Grenze des Ich.8 In diesem Sollen offenbart sich das Unendliche im Ich.
Dieser »Machtspruch der Vernunft« (FW I, 106) realisiert sich im un-
aufhörlichen Wiederherausgehen nach der Rückkehr des Ich in sich
selbst mittels des Anstoßes, (vgl. FW I, 261 Anm. u. 277) so dass das
Ich das Fremde als seine Bestimmung setzt. (Vgl. FW I, 96 Anm.)
Selbstbestimmung und Bestimmung des anderen sind in diesem Sinne
eins und dasselbe. Endlichkeit und Unendlichkeit müssen daher als
Momente desselben Ich verstanden werden. Das hier gemeinte Nicht-
Ich ist also »nichts anderes, als bloß eine andere Ansicht des Ich. Das
Ich als Thätigkeit betrachtet gibt das Ich, das Ich in Ruhe betracht[et].
das NichtIch. Die Ansicht des Ich als thätiges kann nicht stattfinden,
ohne die Ansicht des Ich als ruhenden d. h. NichtIch«. (WLnm 42f.)

b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich

Das Nicht-Ich als Ding an sich meint hier nicht die notwendige Voraus-
setzung einer äußerlichen Welt für das praktische Ich, sondern ein
Prinzip des Ich außerhalb des Ich. (Vgl. FW I, 172)9 Das Ding an sich
dessen, was Fichte Dogmatismus nennt. (FW I, 483 ZE)10

Das Ding an sich kann für Fichte nur Prinzip einer Philosophie
sein, die die absolute Freiheit des Ich verleugnet und dadurch der Be-
stimmung des Menschen widerspricht. In diesem Sinne zeigt es dassel-
be Resultat wie eine unnatürliche Abstraktion. Es existiert nur für den
»Philosophen von Profession«, (vgl. FW II, 399) die durch diese Art
Abstraktion über das Bewusstsein hinausspringt, im Leeren den Be-

103

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

8 Vgl. K.-E. Kaehler: »Fichtes ›Ich‹ und seine Krisis in Hegels ›Erfahrung des Bewusst-
seins‹«. In: Osnabrücker philosophischer Schriften. Osnabrück 1996, 191.
9 »Ding an sich« meint manchmal auch die den Anstoß erklärende Voraussetzung (vgl.
FW I, 238, 281).
10 Vgl. auch FW I, 283 u. 491.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griff eines Dings an sich erdichtet und denselben ins Bewusstsein hi-
neinlegt. Hingegen bemerkt Fichte: »Von einem Ding an sich weiss das
gemeine Bewusstsein nichts«.11 (FW I, 514) Dasselbe kann bloß sagen,
dass ihm für sich Dinge vorhanden sind, »dass dieser bestimmte ein-
zelne Mensch, dieses bestimmte Thier, dieser bestimmte Baum ist, die
vor meinem Auge schweben«. (FW II, 448) Weder kann noch will die
Wissenschaftslehre dieses Faktum verleugnen, denn es ist der Boden,
worauf sie sich als System bildet. (Vgl. FW I, 425, 514 u. II, 324) Ihre
Aufgabe ist in der Tat die bewusste Nachkonstruktion der ursprüng-
lichen Handlungen des Ich, deren Produkt das gemeine Bewusstsein
ist, (vgl. FW I, 423) so dass alles, was ist, für das individuelle Ich sei.
Die Abstraktion ist allerdings in der Wissenschaftslehre kein Hinaus-
springen, sondern künstliche Rückkehr in das Bewusstsein, Annahme
des notwendigen Zirkels, in welchem jede endliche und das heißt jede
uns denkbare Vernunft eingeschlossen ist.12 (Vgl. FW I, 11, 92 u. 101)
Es kommt also nicht darauf an, von der Endlichkeit überhaupt zu abs-
trahieren, sondern von ihrer Erscheinung, um zurück in ihre Bedin-
gung der Möglichkeit zu kehren. Und zwar derart, dass Abstraktion
und Reflexion »nur eine und ebendieselbe Handlung, angesehen von
zwei Seiten [sind]«. (Vgl. FW I, 68) Durch diese Abstraktion unter-
scheidet die Wissenschaftslehre nicht die Vorstellungen von einem
Ding an sich, sondern dieselben vom Gefühl der Notwendigkeit bzw.
vom Bewusstsein der willkürlichen Freiheit der Phantasie. (Vgl. FW I,
425) Sowohl für den gesunden Menschenverstand als auch für die Wis-
senschaftslehre spielt dieses Ding an sich keine Rolle. Dasselbe kann
demzufolge nur Sache einer falschen, weil das Faktum des Bewusst-
seins verleugnenden Philosophie sein.

Das Nicht-Ich als Ding an sich hat daher nur einen Sinn für die
Wissenschaftslehre als Ausgangspunkt einer reductio ad absurdum,
durch die bewiesen wird, dass jede Philosophie vom Ich ausgehen muss,
wenn sie nicht in den Widerspruch »Ich bin nicht Ich« (FW I, 61 BWL)
geraten will. Diese Bestimmung des Nicht-Ich befindet sich in §3 der
GWL und entspricht dem methodologischen Moment der Abstraktion

104

Emiliano Acosta

11 Zum Fichtes Gebrauch des Terminus »gemeines Bewusstsein« siehe M. Bruggen: Der
Gang des Denkens in der Philosophie J. G. Fichtes. Diss. München 1964, 3–4.
12 In Bezug auf Abstraktion und Reflexion siehe W. Janke: Fichte. Sein und Reflexion.
Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin 1970, 1–14.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des reinen Ich als Grund und der Reflexion über das Nicht-Ich als Ding
an sich.

Abzuheben ist es hier vom Grundsatze allen Dogmatismus:13 Das
Nicht-Ich wird schlechthin unbedingt gesetzt. Wenn es so wäre, dann
würde das Ich schlechthin nicht gesetzt. Dasselbe wäre folglich als ab-
solutes Setzen völlig aufgehoben. Trotzdem bleibt es das Ich, in dem
das Nicht-Ich durch eine absolute Setzung gesetzt wird. Daraus ergibt
sich eine Entgegensetzung zwischen dem Absoluten (Ding an sich) und
dem Ich als Bewusstsein. Jede Entgegensetzung ist aber Produkt eines
Entgegensetzens, das seinerseits die Identität des Ich im Setzen impli-
ziert. Diese Identität kann aber als solche nicht aus dem Ding an sich
deduziert werden. Sie wird durch das so verstandene Nicht-Ich viel-
mehr negiert und zugleich, um die Negation im Ich zu setzen, voraus-
gesetzt. Es wird demzufolge dadurch bewiesen, dass das Nicht-Ich eben
das aufhebt, was es voraussetzen muss, wenn die Einheit des Bewusst-
seins akzeptiert werden muss. Durch diesen Widerspruch sieht sich die
Reflexion genötigt, das Nicht-Ich aufzuheben. Um es aufzuheben,
muss es aber zuerst die Negation einführen, was durch den Auftritt
des Nicht-Ich erst möglich ist. Um die Gültigkeit des Nicht-Ich tilgen
zu können, muss die Gültigkeit des Nicht-Ich angenommen werden.
Mit Fichtes Worten: »Der zweite Grundsatz hebt sich auf; und er hebt
sich auch nicht auf«. (FW I, 106) Dieser Gebrauch des Wortes »Nicht-
Ich« ist daher »die völligste Verdrehung der Vernunft«, »ein rein un-
vernünftiger Begriff«. (FW I, 472) Seine bloße Möglichkeit impliziert
einen Widerspruch, der als wirklich nicht gedacht werden kann, (vgl.
FW IX, 322) weil es dem ursprünglichen Faktum der Einheit des Be-
wusstseins widerspricht. (Vgl. FW I, 219)

c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt

Im Unterschied zu den vorigen Bedeutungen hat das hier gemeinte
»Nicht-Ich« Realität. (Vgl. FW I, 109) Die Analyse dieser Bedeutung
des Nicht-Ich dient daher zur Erklärung des Verbs »sein« als »real
sein« in der Jenenser Periode. Objekt ist prinzipiell das, was das Subjekt
nicht ist. (Vgl. FW I, 189) Seine Realität ist mithin nicht an sich. Das

105

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

13 Hierzu siehe auch I. Schüssler: Die Auseinandersetzung von Idealismus und Realis-
mus in Fichtes Wissenschaftslehre. Frankfurt a.M. 1972.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objekt »hat Realität, insofern das Ich leidet«. (FW I, 135) Außer der
Bedingung einer Affektion des Ich hat dasselbe keine Realität. Dass das
Ich Realität von etwas prädiziert, das es selbst als im Ich gesetztes Sub-
jekt nicht ist, bedeutet, dass das Ich durch Negation der Realität in sich
selbst, Realität ins Nicht-Ich als Objekt setzt. Sein bedeutet im Ich,
gesetzt zu sein, und zwar als Produkt der Synthesen der Relation. Das
Objekt kann in der Tat erst dann bestimmt werden, wenn dasselbe in
Wechselwirkung mit dem Ich gesetzt wird. Diese ist das Ganze der
Realität im Ich. Von derselben entspricht dem Nicht-Ich ein Teil, ein
bestimmtes Quantum, eben dasjenige, das durch Substantialität das Ich
in sich selbst negiert und durch Kausalität ins Nicht-Ich übertragen
hat. Sein ist also »etwas bestimmtes und nicht etwas anderes zu sein«:
Limitation der Realität durch Negation und umgekehrt. Sein schlecht-
hin kann hingegen nur das Ich als reine Tätigkeit sein. Das letztere
lässt sich durch das unendliche Urteil »Ich bin« ausdrücken. Diese
Seinsweise kann allerdings nicht vorgestellt werden, wenn sie kein
Korrelat in der Erfahrung hat. Daher die Erklärung Fichtes: »Die intel-
lectuelle Anschauung, von welcher die Wissenschaftslehre redet, geht
gar nicht auf ein Seyn, sondern auf ein Handeln«. (FW I, 472 ZE) Das
»Sein« von Ich und Nicht-Ich als Subjekt und Objekt ist hingegen
»seyn mit einem Prädikate«, (FW I, 93) das mittelbar ist.14 (FW I, 342)
Hier wird aber die Existenz des Objekts nicht impliziert. Die Modali-
tätskategorien wie Zeit und Raum werden aus dem Wechsel von Sub-
jekt und Objekt deduziert. (Vgl. FW I, 227 ff., 186 Anm. u. 391 ff.)

Subjekt und Objekt sind nicht kontradiktorisch, sondern konträr.
Identisch miteinander sind sie, insofern beide im Ich als Bewusstsein
gesetzt sind und daher etwas und nicht nichts sind. Demzufolge ist das
Objekt auch Ich, und zwar als Bewusstsein einer Bestimmung im Ich.
(FW I, 96 Anm.) Die andere Seite dieser Identifizierung ist die Identität
von Subjekt und Objekt als Nicht-Ich. Denn beide sind, und »seyn ist
Charakter des Nicht-Ich«. (WLnm 42) Die Identifizierung erfolgt je-
doch durch eine Entgegensetzung praktischen Charakters, die Thema
des folgenden Schrittes ist.

106

Emiliano Acosta

14 Hierzu siehe Grundriss über das Eigenthümliche der Wissenschaftslehre in Rück-
sicht auf das theoretische Vermögen (1795) §3 (FW I, 340–391).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

Die Identifizierung von Subjekt und Objekt im Sein als Nicht-Ich er-
folgt durch die Entgegensetzung zwischen Sein schlechthin, das Fichte
Freiheit nennt, und Sein mit Bestimmtheit. Daraus ist eine neue Be-
deutung des Nicht-Ich in praktischer Hinsicht zu gewinnen. Das Sein
schlechthin ist im Ich als Ideal gesetzt, als das, was sein soll. Vom unbe-
stimmten Ideal aus produziert das Ich für jedes Objekt ein jeweiliges
Ideal, so dass das Ich der realen Welt eine übersinnliche bzw. ideale
entgegensetzt. Von der idealen Welt erhält die reale Welt ihre Bestim-
mung, die allerdings durch unendliche Urteile zur Sprache kommt. In
der Tat: Die praktische Bestimmung einer Realität ist weder falsch noch
richtig, sie ist bloß die Forderung zur Realisierung der absoluten Frei-
heit, zu der das Ich berufen ist. Das Ich soll also in der Entgegensetzung
beider Welten handeln. Sein Leben besteht in der sittlichen Veredelung
der sinnlichen Welt, in ihrer Annährung an ihr Ideal.

Diese Bestimmung ist gründlicher als die theoretische, denn die
Wirklichkeit der Realität entsteht durch die praktische Entgegenset-
zung. Durch das Nicht-Ich wird hier der freie Charakter des Ich gradu-
ell negiert. Aus den verschiedenen Graden jeder besonderen Negation
erfolgt die Mannigfaltigkeit der Realität. Diese ist Negation der Frei-
heit im Sinne eines Abbildes derselben. Als Praktisches aber leistet es
als Ruhe der freien Tätigkeit Widerstand. (Vgl. FW IV, 3 ff.) Durch
diesen Widerstand wird dem Ich die Welt wirklich. Die nicht freie Welt
ist das, was ist, und deshalb nicht sein soll, das, was in seine eigene
Vernichtung eingehen muss, und zwar im Dienst der Bestimmung des
Ich im Sinne einer »Vervollkommnung ins unendliche«. (FW VI, 300)
Eine ständige Vernichtung des Toten, ein lebendiges Schöpfen sittliche-
rer Realität, ohne Ruhe in der Selbstverleugnung, in der Hingabe ans
Ideal des Ich, das soll das Leben des Ich sein. Ein Leben, das, wie es
Hegel betont, nur indem es etwas zerstört, das Gefühl seines Daseins
hat.15

Die sittliche Bestimmung des Seienden kann aber nicht real sein,
da das Nicht-Ich nicht aufgehoben werden kann. Sie ist also ideal in
dem Sinne, dass das, was das Ich schöpft bzw. vernichtet, die Welt des
Ich und nicht die bloße Welt ist. Der menschliche Körper wird vernich-

107

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

15 Vgl. G. W. F. Hegels Werke in 20 Bänden. Hrsg. von. E. Moldenhauer und K. M.
Michel. Frankfurt am Main 1970. Bd. 7, 49.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet, insofern jener nicht das Bestimmende im Willensentschluss zum
Handeln ist. (Vgl. FW VI, 296) Die Zeit ihrerseits ist dreifach: die Ver-
gangenheit als vernünftige, weil teleologische Konstruktion einer Ge-
schichte des Ich für das Ich, (vgl. FW VI, 67 n.) deren Notwendigkeit
durch die Unmöglichkeit einer Vergangenheit an sich entsteht (vgl. FW
I, 409); die Zukunft als Bestimmung des Menschen, als Idee eines un-
endlichen Strebens, in der das Ich sich als absolut selbstidentisch für
alle Ewigkeit denkt; (vgl. FW VI, 300) die Gegenwart, in der Zeit und
Raum als Welt zusammenfallen und das wirkliche sittliche Leben bil-
den, in dem die Agilität sich ertappen lässt, gebildet in der Annerken-
nung anderer Vernunftwesen seines Gleichen, durch die das Ich sich
selbst als frei anschauen kann: (GNR §§1–4) die Familie, (vgl. FW III,
363) die Kirche (vgl. FW IV 244 f.) und der Staat (FW VI, 306) in der
Gemeinschaft der Geister unter der Regierung des Sittengesetzes.16

(Vgl. ibid)

Mit der Darstellung des »Nicht-Ich« in praktischer Hinsicht endet un-
sere Analyse. Das Leben des Ich ist also ein Prozess der ständigen Ver-
nichtung und Schöpfung des Veränderlichen in ihm. In dieser Dialektik
zwischen Unendlichem und Endlichem muss allerdings die Realisie-
rung der absoluten Freiheit ein unerreichbares Ideal bleiben. Unsere
Analyse wollte zum Verständnis der Rolle dieser Unmöglichkeit für
die Wissenschaftslehre beitragen. Die Endlichkeit ist für Fichte konsti-
tutives Moment der Vernunft. Denn erst aus dem Widerstreit des Ich
mit sich selbst als unendlich und endlich zugleich kann sich eine Ver-
nunft erzeugen, die wesentlich nur praktisch ist. (Vgl. FW I, 22) Ihrer
Sache entsprechend weiß sich die Wissenschaftslehre als ein Idealis-
mus, der »nicht dogmatisch, sondern praktisch ist; nicht bestimmt,
was ist, sondern was seyn solle«. (FW I, 156) Ideal muss die letzte
Bestimmung des Nicht-Ich sein: Eine absolute Auflösung des Wider-
spruches der Vernunft mit sich selbst kann nur unter der Form des
Sollens gedacht werden.17 (Vgl. FW I, 156, 260 Anm., 270) In der Tat:
nur im Idealen, d. h., in dem, was die Vernunft schlechthin bestimmt,
kann sie bei sich selbst sein.

108

Emiliano Acosta

16 Hierzu siehe auch B. Willms: Die totale Freiheit. Fichtes politische Philosophie. Köln/
Opladen 1967.
17 »Der Imperativ ist die Realität an sich« (GA II, 3, 82). »Handeln/Kraft/Gesez – Wirk-
lich/Möglich/Nothwendig – Praktisch/Freiheit/Imperativ« (GA, II, 3, 147).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt
Philosophie sein?

�berlegungen zu Schellings Fernere Darstellungen von 1802

Klaus Sellge (Köln)

Eine der beliebtesten und immer wieder gern zitierten Polemiken He-
gels findet sich in der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes und
richtet sich gegen Schellings Identitätsphilosophie:

Dies Eine Wissen, daß im Absoluten Alles gleich ist, der unterscheidenden und
erfüllten oder Erfüllung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzuset-
zen oder sein Absolutes für die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen
pflegt, alle Kühe schwarz sind, ist die Naivität der Leere an Erkenntnis.1

Schelling hat diesen Einwand offenbar vorausgesehen. Bereits vier Jah-
re vorher, in den Fernere[n] Darstellungen aus dem System der Phi-
losophie (1802) lässt er keinen Zweifel daran, dass er mit solchen Re-
zeptionsschwierigkeiten rechnet – und gebraucht dasselbe Bild:

Denn die meisten sehen in dem Absoluten nichts als eitel Nacht, und vermögen
nichts darin zu erkennen; es schwindet vor ihnen in eine bloße Verneinung der
Verschiedenheit zusammen, und ist für sie ein rein privatives Wesen […].2

Das wäre, gemessen am spekulativen Aufwand, ein so magerer Er-
kenntnisgewinn, dass man ihn an dieser Stelle vielleicht gar nicht su-
chen sollte. Ich sehe ihn woanders und möchte im Folgenden der Frage
nachgehen, ob Schellings philosophische Theorie, deren Prinzip und
Gegenstand das Absolute ist, sich zwar aus diesen Gründen (Prinzip
und Gegenstand) selbst vernichten muss – aber gerade dadurch, in

109

1 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes. Neu hrsg. von H.-F. Wessels u. H. Clair-
mont. Hamburg 1988, 13.
2 Fr. W. J. Schelling: Sämmtliche Werke. Hrsg. von K. F. A. Schelling. I. Abtheilung.
Bde. 1–10, Stuttgart 1856–61 (im Folgenden: SW). I/4, 403. Zur Genese der Identitäts-
philosophie vgl. K. Düsing: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus. Schellings
und Hegels Wandlungen zwischen 1800 und 1801«. In: W. Jaeschke (Hrsg.): Der Streit
um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799–1807). Hamburg 1999, 144–163.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrem notwendigen Scheitern, nicht doch ihre Wahrheit, ihre Ange-
messenheit, demonstriert.3

Das Problem wird nur sein, dass ich das nicht kann.
Ich kann es aus demselben Grund nicht, aus dem Schelling es

schon nicht konnte. Denn das tragende Prinzip seiner Identitätsphi-
losophie beruht auf einer Evidenz, die mit den bewährten Methoden
philosophisch-diskursiven Ausweisens – also im philosophischen Text
selbst – sich nicht vermitteln lässt, auch wenn dieser Text in jeder sei-
ner Zeilen in und von ihr zu leben scheint (oder es zumindest vorgibt).
Dies ist der einfache Grund für sein relatives Misslingen, der gleich-
wohl in der behandelten Sache selbst liegt und daher philosophisch
konsequent zum Versagen der Darstellung führen muss – wenn sich
die Sache tatsächlich der Darstellung gemäß verhält. Dann aber wäre
der Text, möglicherweise gegen die Intentionen seines Autors, perfor-
mativ gelungen.

Dies ist freilich noch kein Nachweis. Was hinzutreten müsste, wä-
re die Möglichkeit einer Überprüfung, ob sich die Sache wirklich »ge-
mäß der Darstellung« verhalte, die Darstellung also zumindest be-
schreibungsadäquat sei. Diese Frage betrifft die Philosophie in ihrem
Selbstverständnis und ihrem erkenntnistheoretischen Mut.4

Ich möchte den Versuch in drei Schritten unternehmen, dabei in
etwa dem Ablauf von Schellings Fernere[n] Darstellungen folgend. Als
Erstes werde ich in groben Zügen die Charakteristika von Schellings
Identitätsprinzip zusammentragen, die sich im Grunde analytisch aus
dem Begriff eines neuplatonisch-spinozistischen Absoluten gewinnen
lassen.5 Hier zeigt sich schnell die grundsätzliche Aporie, die sich aus
der Ansetzung dieses Prinzips selbst ergibt.

110

Klaus Sellge

3 Mein Versuch geht in seinem Ausgangspunkt wesentlich konform mit den Ergebnis-
sen von Chr. Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip. Grundzüge der philosophi-
schen Entwicklung Schellings mit einem Ausblick auf die nachidealistischen Philoso-
phiekonzeptionen Heideggers und Adornos. Berlin/New York 1994. Iber zeigt auf, wie
das Grundproblem von Schellings Philosophie des Absoluten – »wie die beiden von ihm
konzipierten Modelle des Absoluten als reiner Identität und als dialektischer Differenz-
einheit miteinander zu vermitteln sind« (29) – sich durch alle Stadien seines Philoso-
phierens ungelöst fortschreibt.
4 Übrigens auch in ihrer diskurspolitischen Toleranz und der Frage, ob es ein philoso-
phisch ehrenvolles Scheitern überhaupt geben dürfe.
5 Zu »Schellings identitätsphilosophische[r] Auslegung der traditionellen Alleinheits-
lehre« siehe Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip (vgl. Anm. 3), 151ff. Speziell
zu den platonischen Spuren in Schellings Identitätsphilosophie vgl. auch C. Bickmann:

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein zweiter Schritt soll darzustellen versuchen, wie Schelling die-
sem Prinzip zum Trotz doch noch eine Art Darstellung des Endlichen
zustande bringt,6 die einen diskursiv interessierten Philosophen zwar
nur enttäuschen kann und eher in den Darstellungen östlicher Philoso-
phien Parallelen und Bestätigungen findet. Und doch liegen hierin ers-
te Hinweise auf einen möglichen Prüfstein zu Schellings un(ver)mit-
telbarer Einsicht.

Der dritte Teil versucht, gerade in dieser Theorie der Endlichkeit
Indizien für den Vollzug einer Erkenntnisbewegung oder kognitiven
Strategie aufzuweisen, die als Korrektiv zu jeder Verabsolutierung dis-
kursiver Strategien durchaus ihre Berechtigung und ihren Eigenwert
beanspruchen kann.

1. Die absolute Erkenntnisart

Die Innovation in Schellings Philosophie dieser Phase ist die Etablie-
rung einer neuen Erkenntnisart, welche, wie er schnell klarmacht, die
»wahre Philosophie«7 von nun an auszeichnen wird. Der erste Para-
graph handelt von dieser »höchsten oder absoluten Erkenntnißart im
Allgemeinen«8, die »eine Erkenntniß gewährt, welche nicht in irgend
einer Beziehung oder einem Verhältniß, sondern der Art nach von al-
len verschieden, durch ihre Natur absolut sey«9.

Das heißt, sie – und sie allein – ist dem Absoluten deswegen voll-
kommen adäquat (und darum auch vollkommen wahr), weil sie als
Erkenntnis des Absoluten mit diesem selbst identisch ist. Denn da es
im Absoluten, wie es Schelling versteht, keinerlei Differenzen geben
kann, demnach auch keine Differenz zwischen Erkennendem und Er-
kanntem, ist sie, als Form des Absoluten, das Absolute selbst. In der
Formel »Erkenntnis des Absoluten« ist darum der Genitiv ein subjecti-
vus und objectivus zugleich.

Es oder sie vollzieht sich als intellektuelle Anschauung. Das Pro-

111

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

»Schellings Identitätsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi/J. Jantzen
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Stuttgart-Bad Cannstatt 2004,
147–196.
6 Hierzu ausführlich Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip, 154–180.
7 SW I/4, 352.
8 SW I/4, 339.
9 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blem dieser intellektuellen Anschauung ist nun, dass sie zwar erkennen
soll, aber nicht in dem Sinne erkennen kann, dass sie irgend etwas
erkenne, denn dazu bedürfte es jener grundlegenden Bewusstseins-
struktur, die sich stets als Bewusstsein-von-Etwas, also relational voll-
zieht. Mit anderen Worten: Die intellektuelle Anschauung muss ein
kognitiver Modus sein, der mit einem Schlag, objektlos, aber in voll-
kommener Selbstgewissheit das Ganze als Ganzes in jedem Einzelnen
und durch jedes Einzelne hindurch erkennt, aber zugleich, da nicht dual
verfasst, kein Bewusstseinsmodus sein kann und das heißt wiederum:
einem alltäglichen Bewusstsein womöglich nie bewusst wird? Tatsäch-
lich schreibt Schelling in seinen frühen Briefen über Dogmatismus und
Kritizismus:

Wir erwachen aus der intellectualen Anschauung, wie aus dem Zustande des
Todes.10

Die Eigenschaften dieser absoluten Erkenntnis fallen mit denen des
Absoluten zusammen. Sie leistet sozusagen stets und mit einem Schlag
das äußerste Maß an Reduktion von Komplexität, indem sie die ansich-
seiende Indifferenz des scheinbar Differenten nun aber nicht einfach
erkennt, sondern vielmehr – ist, etwa als »Indifferenz des Denkens
und Anschauens […], welche der eigentliche Charakter des Philoso-
phen«11 sei. An diesem Punkt treffen sich Schellings und meine
Schwierigkeiten: im Versuch, mit den Mitteln der Sprache, also der
diskursiven Folge aufeinander bezogener, gleichwohl differenter Ein-
heiten ausgerechnet dasjenige abzuhandeln, das in allen seinen Eigen-
schaften genau jener Abhandlungsweise widerspricht und demzufolge
im diskursiven Modus einer Philosophie stets und notwendig verfehlt
werden muss, dazu noch um den Preis beständiger Selbstwidersprüche:

Wir fühlen auch hier die von jeder Darstellung dieser Art unzertrennliche
Schwierigkeit, nacheinander und einzeln darlegen zu müssen, was in dem Ge-
genstand absolut eins ist und auch nur mit einer absoluten Apperception gefaßt
werden kann; denn nothwendig ist, daß für den, welcher alles einzeln aufnimmt
und nicht […] nun jede besondere Bestimmung zum Ganzen zusammenfaßt,
eben in dieser Region nichts als eitel Widersprüche angetroffen werden.12

112

Klaus Sellge

10 SW I/1, 325
11 SW I/4, 344.
12 SW I/4, 374. Zum Problem der notwendigen Widersprüchlichkeit im Endlichen siehe
Düsing: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus« (vgl. Anm. 2), 157.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie aber wird die wahre Philosophie verfahren müssen, die, anders als
die nach Schelling defizienten, wenn auch durchaus verdienstvollen
Vorweg- und Konkurrenzunternehmungen des Dogmatismus, Kriti-
zismus und der fichteschen Transzendentalphilosophie, »ganz und gar
im Absoluten selbst [ist], weder bloß von ihm ausgehend, noch aus ihm
heraustretend, noch etwa in ihm endend«?13 Sie wird ja, wenn sie noch
Philosophie sein will, auf intersubjektive Vermittelbarkeit nicht ganz
verzichten wollen. Und sie tut es auch nicht. Sie geht zweistufig vor
und ist damit durchaus beispielhaft für philosophisches Vorgehen
schlechthin: »Der Philosophie […] bleibt […] die Nothwendigkeit und
die Aufgabe, [die Einheit] unmittelbar im Wesen des Ewigen selbst
anzuschauen und in der Vernunft darzustellen.«14

Das sind (auch wenn im Absoluten alles eins ist) zwei grundver-
schiedene Arten philosophischen Tuns, die auch zwei grundverschiede-
ne kognitive Modi erfordern: zunächst, die fundamentale Einsicht im
postulierten kognitiven Modus der intellektuellen Anschauung als un-
mittelbare Evidenz sich geben zu lassen, welche dann, im diskursiven
Modus, zu einer Darstellung zu bringen wäre (Schelling nennt sie
»Construktion«), die jedenfalls nicht mehr als unmittelbar bezeichnet
werden kann.15

Das Problem der philosophischen Bearbeitung jener absoluten Er-
kenntnis besteht also in ihrer Doppelperspektivierung: Zwar soll sie in
ihrer indifferenten Reinheit von absoluter und damit bewusstsein-
stranszendierender Evidenz sein, in ihrer diskursiven Vermittlung aber
wird sie gegenständlich, be-wusst, be-griffen – und darum in ihrem
Wesen notwendig verfehlt.16

Ob also Schellings Einsicht in die Natur des Absoluten und die
damit präsumierte Erkenntnis des Ganzen inklusive aller Besonderheit
zutreffend ist, scheint darum weniger an ihrer diskursiven Vermittlung

113

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

13 SW I/4, 348.
14 SW I/4, 346f.
15 Vielleicht ist in diesem Zusammenhang erwähnenswert, dass Husserl in den Carte-
sianischen Meditationen (§13) eine ganz ähnliche Zweistufigkeit des philosophischen
Vorgehens fordert, wobei die erste Stufe »in bloßer Hingabe an die […] Evidenz«, die
zweite dann erst in der »Kritik der transzendentalen Erfahrung« bestehe. (E. Husserl:
Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Hrsg. von St. Strasse. (Husserlia-
na I). Den Haag 21963, 31.)
16 Zum Thema Gegenständigkeit als Modus sowohl des Erscheinens als auch Entzugs
des Seins vgl. M. Heidegger: Der Satz vom Grund. Pfullingen 1957, 99 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu hängen,17 sondern vielmehr daran, ob die Evidenz der intellektuel-
len Anschauung mehr ist als nur elitär-dogmatische Beschwörung wie
etwa die folgende:

Auf gleiche Weise [wie dem Geometer] ist dem Philosophen in der strengwis-
senschaftlichen Construktion die intellektuelle oder Vernunftanschauung etwas
Entschiedenes, und worüber kein Zweifel statuirt oder Erklärung nöthig gefun-
den wird. Sie ist das, was schlechthin und ohne alle Forderung vorausgesetzt
wird, und kann in dieser Rücksicht nicht einmal Postulat der Philosophie hei-
ßen.18

Nach der Bemerkung, dass sie darüber hinaus »nichts sey, das gelehrt
werden könne«19, wird Schelling fast ausfällig:

Zu begreifen ist auch nicht, warum die Philosophie eben zu besonderer Rück-
sicht auf das Unvermögen verpflichtet sey, es ziemt sich vielmehr, den Zu-
gang zu ihr scharf abzuschneiden und nach allen Seiten hin von dem gemei-
nen Wissen so zu isoliren, daß kein Weg oder Fußsteig von ihm aus zu ihr
führen könne. Hier fängt die Philosophie an, und wer nicht schon da ist oder
vor diesem Punkt sich scheut, der bleibe auch entfernt oder fliehe zurück.20

Ich vermute, dass in der Heftigkeit solcher Passagen eher die Verzweif-
lung darüber laut wird, dass Schelling um die letztliche Nicht-Mitteil-
barkeit gerade desjenigen weiß, worin seine ganze Theorie ihren ein-
zigen wahren Prüfstein hätte: die diskursiv nicht zu vermittelnde,
intersubjektiv uneinholbare Innenperspektive des Absoluten, ihre tat-
sächliche Erfahrbarkeit in individuo, und das heißt zugleich: über den
unvertretbaren und einsamen Zugang des je philosophierenden Sub-
jekts.21 Denn es kann natürlich nicht genügen, das Absolute durch be-

114

Klaus Sellge

17 Hier scheint für ihn selbst zu gelten, was er einige Seiten zuvor über Fichtes Wissen-
schaftslehre anmerkt: dass die äußere Darstellung, zumal als System, »welche dem
Prinzip selbst fremd« sei, »völlig hinweggenommen werden kann, ohne dass in jenem,
dem Wesentlichen, das Geringste verändert würde.« (SW I/4, 353).
18 SW I/4, 361.
19 Ebd.
20 Ebd. 362.
21 Schelling deutet das Problem zumindest an: »Die Behauptung einer absoluten Er-
kenntnißart führt unmittelbar die einer alleinigen Philosophie mit sich, welches dann,
weil sich diese Ueberzeugung doch durch ein Individuum aussprechen muß, von der
Unphilosophie als ein Vorgeben des Individuums gedeutet wird, daß seine Philosophie
als seine die alleinige sey, als ob nicht mit der Idee der alleinigen Philosophie schon alle
Vorstellung einer besonderen Philosophie vernichtet, und in diesem Sinn von der Phi-
losophie eines Menschen zu sprechen ebenso lächerlich wäre, als wenn der Geometer die
Geometrie seine Geometrie nennen wollte.« (ebd. 352).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffsanalytisches Zusammenraffen seiner tradierten Eigenschaften
gleichsam hochzuziehen und dieser absoluten Semantik allein durch
den Machtspruch des Philosophen ontologische Validität einzuhau-
chen, um sie dann apodiktisch, elitär und mitunter arrogant zu behaup-
ten mitsamt ihren doch nur tautologischen Folgerungen.22

Wenn nun aber schon keinerlei Vermittlung zu jener absoluten
Erkenntnisart zu führen scheint, wie soll nun andersherum aus dem
relationslosen, in sich absolut indifferenten Absoluten die nicht zu
leugnende, in sich überaus different erscheinende Endlichkeit hervor-
gehen können?

2. Theorie der Endlichkeit

§4 der Fernere[n] Darstellungen handelt »Von der philosophischen
Construktion oder von der Art, alle Dinge im Absoluten darzustel-
len«23. Wir erinnern uns: Dies wäre die zweite Stufe der philosophi-
schen Arbeit, nachdem die Einheit im »Wesen des Ewigen unmittelbar
angeschaut« wurde und sich in absoluter Evidenz selbst bewahrheitet
hat. Die gewohnten philosophischen Strategien der Ermittlung will
Schelling allerdings auch hier von vornherein abgeschnitten wissen,
denn alle gängigen Denkgesetze gehören »selbst nicht minder als die
Dinge, die durch sie bestimmt sind, zur Erscheinung«24.

Nicht Ableitung oder Deduktion also, sondern »Darstellung«.
Und da wir uns hier in der Sphäre des Unbedingten befinden, fallen
auch analytische oder synthetische Methoden von vornherein dem
Verbot anheim, da sie dem »bedingte[n] Philosophiren«25 angehören.
Die Philosophie nämlich, »da sie ihre Construktionen weder in dem
einen noch in dem andern, sondern in der an und für sich betrachteten
Einheit oder unmittelbar im Ewigen ausdrückt, kann auch nur Eine
Methode haben«.26

Für die Darstellung ist das die Methode der Construction.

115

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

22 Bezeichnend für diese Art von diskursiver Konsequenz ist ein Satz wie dieser: »Wir
lösen auch diesen scheinbaren Widerspruch auf dieselbe Art, wie wir auch den früheren
gelöst haben.« (ebd. 409).
23 Ebd. 391.
24 Ebd. 397.
25 Ebd. 399.
26 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um sie zu verstehen, müssen wir uns noch einmal vergegenwär-
tigen, dass wir das Absolute als »Indifferenz des Wesens und der Form«
denken sollen, welche als höchste Indifferenz auch alle anderen Diffe-
renzen wie die zwischen Subjekt und Objekt, Endlichem und Unend-
lichem etc. weniger enthält oder umfasst, sondern sie eher, und zwar
alle in in gleicher Weise, zum Verschwinden bringt. Indifferenzierung
also des nur scheinhaft, weil im Absoluten eben nicht Differenten wäre
demnach der Arbeitsmodus der Construktion, deren Bezeichnung
offensichtlich in die Irre führt.

Solche Indifferenzierung als Strategie (bzw. diskursive Umset-
zung der grundlegenden Evidenz), im Differenten dessen stets selbiges
An-sich, nämlich die absolute Identität, anschauen zu können, braucht
jedoch etwas, das indifferenziert werden kann. Und das muss letztlich,
auch wenn es nur der Schein oder nichtige Reflex des Absoluten sein
mag, in diesem selbst auf irgendeine Weise angelegt sein, weil es nicht,
etwa als »äußerer Anstoß«, von woanders herkommen kann.27 In einer
späteren Fassung des ausgearbeiteten Systems von 1804 fasst Schelling
dieses Wesen des Absoluten als »das Affirmierende und das Affirmier-
te von sich selbst«.28

Diese Formel will offenbar jegliches Negative ausschließen. Für
Schelling ist das Absolute Affirmation, durch und durch positiv, die
aber doch in ihren beiden Momenten des Affirmierenden und Affir-
mierten, bei völliger qualitativer Indifferenz dieser Momente (denn
jedes ist dasselbe), zumindest die Möglichkeit in sich tragen soll, sich
selbst in verschiedener, rein quantitativer Verteilung dieser beiden
Momente zu verschiedenstem Ausdruck zu bringen. Dem einen Mo-
ment des Affirmierenden würde dann, im nichtigen Schein des End-
lichen, etwa die Seite des Subjektiven, des Ideellen, des Unendlichen,
des Allgemeinen, des Denkens und so fort entsprechen, der Seite des
Affirmierten dann die des Objektiven, des Stoffs, des Endlichen, des
Seins etc. So dass, je nachdem, welche dieser beiden Seiten in diesen
verschiedenen Kombinationen in welchem Maße (also welcher Potenz)
rein quantitativ überwiegt, dann die jeweilige scheinhafte Bestimmt-
heit im Endlichen zum Ausdruck käme.

116

Klaus Sellge

27 Sonst müsste man ein dem Absoluten Transzendentes annehmen, was das Absolute
sofort zu einem Relativen machte.
28 System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere (1804),
SW I/6, 148.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alle Differenzen und Besonderungen also, auch wenn sie in der
Sphäre des Endlichen (also »hier bei uns«) qualitativ bestimmt zu sein
scheinen, sind, absolut betrachtet, lediglich quantitativer Natur, und
jedes Einzelne ist in seinem An-sich jedem anderen Einzelnen völlig
gleich. »Jede Einheit, insofern sie absolut ist, [empfängt] nothwendig
das ungetheilte Ganze […], jede also [ist] der andern vollkommener
Spiegel und Gegenbild«.29

Da also jede Construction auf das An-sich geht, verschwinden in
der Tat alle Endlichkeiten im Absoluten, sind in ihm weniger aufgeho-
ben als aufgelöst. Das könnte nun, als intuitive Anschauung, als »eine
Erkenntniß, welche von der reinsten Evidenz, ja die Evidenz selbst
ist«30, tatsächlich eine Einsicht bereithalten, die, wenn es sie tatsächlich
gibt, die Weltsicht eines individuellen Subjekts von Grund auf so wan-
deln könnte, dass jener die Identität in allem identifizierende Blick von
nun an zumindest mitliefe, der allem, was sich zeigt, dieselbe Dignität
und Seinswertigkeit zusprechen muss – ohne dabei zugleich die Unter-
schiede im Endlichen zu übersehen.31 Er sähe nicht über sie hinweg,
sondern eher durch sie hindurch und in ihnen stets dasselbe Absolute.
Freilich zementiert Schelling mit der völligen und gleichsam chancen-
losen Nichtigkeit alles Endlichen die Trennung, den cwrism�@, zwi-
schen Endlichem und Absolutem und damit, bei aller gegenteiligen
Beteuerung, dann letztlich doch wieder einen Dualismus, der nur zu
überwinden ist um den Preis der Vernichtung alles Endlichen oder,
sanfter ausgedrückt, im evidenten Einsehen der Nichtigkeit aller Un-
terschiede des Endlichen. Das Absolute bei Schelling ist eben ein abso-
lut Positives, dem das Negative ein letztlich Äußeres bleiben muss (was
nach dem hier mitsprechendem parmenideischen Denkansatz der abso-
luten Nichtigkeit des Nichts durchaus konsequent wäre). Hegels Pointe
ist es nun, gerade die Affirmation als Resultat und dialektischen Voll-
zug ausgerechnet der absoluten Negativität zu begreifen:32 Bei Hegel

117

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

29 SW I/4, 419. Die Ähnlichkeit dieser »Feldhaftigkeit« des Absoluten zu sowohl zen-
buddhistischen als auch (neo)taoistischen Theorien wird Gegenstand einer eigenen, aus-
führlichen Untersuchung sein.
30 Ebd. 402.
31 »[…] jedes in seiner Potenz seyn zu lassen, was das andere in der seinigen ist« (SW I/
4, 344).
32 Vgl. etwa den Abschnitt Die Unendlichkeit in Hegels Seinslogik (Hegel: Wissen-
schaft der Logik, Erster Teil, Erster Abschnitt, zweites Kapitel, Abschnitt C). Zur abso-
luten Negativität und ihren Konsequenzen im nachmetaphysischen Denken siehe K. E.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die Negativität dem Absoluten eingeschrieben, ja: der Motor seiner
Selbstentfaltung.

Indifferenz, und wenn sie noch so sehr behauptet wird, ist natür-
lich ein Verstandesprodukt, dem seine Herkunft, die Differenz, als
Wortstamm noch deutlich anzusehen ist. Das heißt: Die Indifferenz
zu sehen setzt voraus, dass man sie zunächst in Differenz erblicke.
Um sie zugleich in ihrer Wahrheit, nämlich als indifferent, anschauen
zu können. Anders gesagt: In der absoluten Erkenntnisart werden die
Unterschiedenen transparent auf ihre ansichseiende Identität hin, die,
als absolute Identität, alle Unterschiede in sich zusammenfallen lässt.
Wie ist das zu bewerten?

3. Diaphanisierung

Was Schelling in seiner Theorie des Endlichen und Besonderen leistet,
ist gewiss keine Herleitung oder entwicklungsgeschichtliche Darstel-
lung der Bestimmungen des Besonderen, sondern eher deren Trans-
parentmachen auf das ihnen allen in identischer Weise Wesentliche,
auf das Absolute hin.

Diese Strategie hat nun mit »Konstruktion« wenig gemein. Man
könnte hier eher von De-Konstruktion reden oder auch von »Diapha-
nisierung«, vom Durchsichtigmachen und -werden des Endlichen.

Wer sich selbst nun in dieser nicht-diskursiven Evidenz des Abso-
luten erleben könnte, würde vermutlich dem Endlichen und seiner dis-
kursiven Handhabung mit einer Haltung begegnen, die jedes Besonde-
re diaphan werden ließe auf das Absolute hin und in jeder Besonderung
immer auch die unverbrüchliche Einheit und Korrelativität, die Ab-
hängigkeit und das abhängige Entstehen jedes Einzelnen von jedem
anderen Einzelnen sehen könnte.33 Dies wäre eine Erkenntnismodi-

118

Klaus Sellge

Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Chr. Hubig. Berlin/New York 2002, 323–336; Ferner
ders.: »Die Negativität des Ich. Hegels reflexionslogische Kritik des fichteschen Prin-
zips«. In: Hegel-Jahrbuch: Glauben und Wissen. Hrsg. von A. Arndt, K. Bal und H. Ott-
mann, Berlin 2005. Bd. III, 241–246.
33 »Ein Nichtwesen sucht in dem andern seine Realität, das selbst wieder keine in sich
hat und sie in einem anderen sucht. Das unendliche Anhängen der Dinge aneinander
durch Ursache und Wirkung ist selbst der Ausdruck und gleichsam das Bewusstsein der
Eitelkeit, der sie unterworfen sind, und ein Zurücktreten in die Einheit, worin allein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fikation, welche unter Beibehaltung der Phänomene, wie sie sich in der
natürlichen Einstellung zeigen, diese zugleich, um einmal an die posi-
tiven Konnotationen von Indifferenz zu erinnern, als gleich gültig in
ihrer absoluten Dignität betrachten würde. Vor diesem Gesetz wären
tatsächlich alle gleich.34

Diaphanisierung also. Das klingt schön, aber kann es noch zur
Philosophie zählen?

Das hängt von ihrem Selbstverständnis ab. Ich schlage vor, Phi-
losophie zu bestimmen als Disziplin der kognitiven Strategien zur Ge-
winnung von Einsichten, die mit den Strategien anderer Wissenschaf-
ten, namentlich der Naturwissenschaften, nicht zu gewinnen sind.35

Nun gehört zu den Einsichten auch die Intuition im Sinne einer sich
selbst ausweisenden Evidenz. Akzeptiert man meinen Vorschlag,
müsste die Philosophie daher auch Strategien zur Gewinnung intuiti-
ver Einsichten bereithalten. Tut sie das nicht, so hätte sie sich zumin-
dest der Möglichkeit zu öffnen, solche Strategien und Verfahren in ihr
Repertoire aufzunehmen, indem sie diese entweder selbst entwickelt
oder sich in tradierte Methoden einarbeitet, sie auf ihre Tauglichkeit
hin überprüft und sich gegebenenfalls zu eigen macht.

Nicht-abendländische Philosophien, namentlich der Advaita-Ve-
danta (als Lehre der Nicht-Dualität) und der Buddhismus, haben sich
der Pflege und Lehre kognitiver Strategien zur Gewinnung intuitiv-
evidenter Einsichten stets mehr gewidmet als der diskursiven Ausfüh-
rung und Darstellung dieser Einsichten, die, wenn sie einmal sich er-
eignet haben, in ihrer absoluten Eigenart (also gerade Nicht-Eigenart)
als unwiderleglich gelten und daher der diskursiven Stützung auch
nicht bedürfen.

Ob die »wahre Philosophie« Schellings überhaupt Philosophie
sein könne, steht und fällt nun mit der Frage, ob es die (offenbar ganz

119

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

alles wahrhaft ist.« (SW I/4, 397) Wie Schellings Sicht der Kausalität seine Parallele in
Nāgārjunas Deutung der buddhistischen Lehre vom »abhängigen Entstehen«
(Pratı̄tyasamutpāda) findet, soll an anderer Stelle dargelegt werden.
34 An dieser Stelle sei vor einem naheliegenden Missverständnis gewarnt. Wer jene
»absolute Dignität« gleichsam als alle Differenzen in einem absoluten Rundumschlag
aufwertend-auslöschendes Metaprädikat im diskursiven Modus verwenden wollte, be-
ginge eine ›metabasis eis allo genos‹ und müsste sich dann zu Recht Indifferentialismus
(mit fatalen ethischen Konsequenzen) vorwerfen lassen.
35 Was nicht bedeutet, dass die Einsichten und Ergebnisse anderer Wissenschaften mit-
hilfe philosophischer Strategien nicht bearbeitet werden könnten (und sollten).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ähnlich unwiderlegbare) Evidenz der intellektuellen Anschauung tat-
sächlich gibt und sie nicht nur ein aus den begrifflichen Eigenschaften
des Absoluten klug abgeleitetes Postulat ist.

Was zu überprüfen wäre, eventuell nach Einarbeitung in die ent-
sprechenden kognitiven Strategien, die Schelling in seiner Theorie
nicht bereitstellt. Wobei das Glücken der (notwendig individuell begin-
nenden) Überprüfung zwar weder schriftlich garantiert noch schriftlich
herbeigeführt, aber durchaus zum Gegenstand intersubjektiver Ver-
ständigung werden kann.

120

Klaus Sellge

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Wahnsinn des Eigend�nkels

Gerhart Schmidt (Bonn)

Die Subjektivität ist im 21. Jahrhundert weniger gefragt als früher.
Einst wurde sie überschätzt, nun wird sie unterschätzt. Worauf es un-
serer Gesellschaft ankommt, sind Marktanalysen, Umfrageergebnisse,
Einschaltquoten, also das Sich-Verhalten, und zwar nicht das individu-
elle, eigene, sondern das sozial angepasste, anonyme. Unsere Fragestel-
lung ist unzeitgemäß.

»Subjektivität« ist kein Begriff, sondern ein Inbegriff. Er umfasst
die Phänomene Bewusstsein und Selbstbewusstsein, zuständliche und
intentionale Innerlichkeit, Vermögen und Manifestationen derselben.
Die den Phänomenen zugeordneten Begriffe sind mit Paradoxien auf-
geladen und mit philosophiegeschichtlichem Ballast beschwert. Es
grenzt an ein Wunder, wenn das philosophische Denken sich in diesem
Irrgarten noch einigermaßen zurechtfindet.

Zunächst müssen wir uns eingestehen, dass die Subjektivität kein
apriorischer Bestand ist, auf den wir bauen können, als ob er Anspruch
auf überzeitliche Geltung hätte. Die Subjektivität ist zutiefst in den
geschichtlichen Prozess verwoben und geschichtlich bedingt. Sie ist
ein stets sich erneuerndes Ereignis, zu dem nicht ausschließlich, aber
wesentlich die Philosophiegeschichte beigetragen hat. Was sich der
»transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe« und den
»Paralogismen« der transzendentalen Psychologie Kants (beide in zwei
Fassungen vorliegend) erschloss, hatte sich auf geheimnisvolle Weise
im menschlichen Selbstverständnis etabliert und verschaffte sich welt-
weit Gehör durch die Literatur. In »Wald und Höhle« dankt der ver-
jüngte und verliebte Faust euphorisch: Du »zeigst mich dann mir
selbst,/ Und meiner eignen Brust geheime, tiefe Wunder öffnen sich«
(V. 3232–34).1 Fausts fälschlich dem Erdgeist entrichteter Dank wird

121

1 J. W. Goethe: Faust. Eine Tragödie. In: Werke. Hamburger Ausgabe. Hrsg. von
E. Trunz. Bd. III.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Mephistopheles, dem eigentlichen Urheber der Ekstase, sogleich
herzlos verspottet; die Subjektivität ist seine Spezialität.

Im Zweiten Teil des Faust setzt der Teufel seine Übung fort mit der
Subjektivität in Reinkultur, dargeboten durch den von ihm program-
mierten Schüler aus dem Ersten Teil, der inzwischen zum Baccalaureus
der Philosophie promoviert wurde. Dieser junge Herr tritt überheblich
auf; er rastet aber hauptsächlich deswegen aus, weil der Anblick des
spukhaft in Fausts alter Drapierung und in Fausts museale Studierstube
zurückgekehrten Teufels ihn gereizt hat. Er weiß, dass er Ich ist – nicht
ein Ich, sondern das Ich, welches die Welt vor sich erstehen lässt. Die
Welt ist nämlich bloß das Nicht-Ich, das er sein lässt, und das nur durch
ihn ist. Er ist wie Gott vor der Erschaffung der Welt. Dass der ehemalige
Schüler, statt Medizin zu studieren, sich in die idealistische Philosophie
verguckt hat, anerkennen auch die Kollegen aus der Germanistik. Unter
Weglassung von Kant und Hegel nennen sie als Kandidaten der abso-
luten Subjektivität Fichte, Schelling, mit Vorbehalt auch Schopenhau-
er.2 Sie stützen sich dabei auf Eckermanns Bericht über den 6. Dezem-
ber 1829, an dem Goethe erstmals die betreffende Szene aus Faust II
vorgetragen hat: Goethe habe damals dem Baccalaureus die Vorstellung
»eine gewisse Klasse ideeller Philosophen« assoziiert. Weder dem auf-
merksamen Eckermann noch seinen späteren Kommentatoren tat Goe-
the den Gefallen, hier einfach auf Fichte zu verweisen. Dabei ist die von
dem Baccalaureus gepflegte Sprache deutlich genug: »Die Welt, sie war
nicht, eh’ ich sie erschuf …« (V. 6794). Das Setzen ist die Lust, das Ent-
gegensetzen die Last des Ich-Subjekts.3 Das absolute Ich setzt sich
selbst so, wie in Anselms Proslogion das allerrealste Wesen ist, weil es
nicht nicht sein darf. Nicht zu sein, ist Gott verwehrt; sich nicht gesetzt
zu haben, dem Ich.

Das Entgegensetzen ist keine creatio ex nihilo, sondern ein Sein-
lassen durch die Einbildungskraft.4 Der Baccalaureus kommt dank Me-
phistopheles in Fahrt:

122

Gerhart Schmidt

2 E. Traumann: Goethes Faust. München 1924, Bd. II; E. Beutler: Erläuterungen in:
Goethe: Faust. Hrsg. von E. Beutler. Leipzig 1939; E. Trunz: Kommentar zu Faust in
Bd. III der Hamburger Ausgabe von Goethes Werken (s. Anm. 1); H. Arens: Kommen-
tar zu Goethes Faust II. Heidelberg 1982 (er schließt auf S. 351 Fichte nachgerade aus);
U. Gaier: Faust-Dichtungen. Stuttgart 1999, Bd. 3.
3 Die Natur ist das Einengende. Vgl. Fichte: Über das Wesen des Gelehrten (1806). In:
Ausgewählte Werke in 6 Bden. Hrsg. von F. Medicus. Darmstadt 1962. Bd. V, 24.
4 »Dieser Wechsel des Ich in und mit sich selbst, da es sich endlich und unendlich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer, außer mir, entband euch aller Schranken
Philisterhaft einklemmender Gedanken?
Ich aber frei, wie mir’s im Geiste spricht,
Verfolge froh mein innerliches Licht,
Und wandle rasch, im eigensten Entzücken,
Das Helle vor mir, Finsternis im Rücken.

(V. 6801–06)

Dies ist die Sprache der radikalen Aufklärung, welche das Andere in
Natur und Geschichte mit Verachtung straft; auf dem Osterspazier-
gang in der Tragödie Erstem Teil schien sogar Faust ihr zuzuneigen,
der Sonne entgegen:

Ich eile fort, ihr ew’ges Licht zu trinken,
Vor mir den Tag, und hinter mir die Nacht …

(V. 1086–87)

Goethes Altersweisheit dagegen entspricht dem in »anmutiger Ge-
gend« erwachten Faust von Teil II: »So bleibe denn die Sonne mir im
Rücken! […] Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.« (V. 4715,
4727). Das harte Sonnenlicht der radikalen Aufklärung, das Andere
verleugnend, bewirkt Sterilität; der alte Goethe liebte die Zwischentö-
ne.

Mephistopheles wendet sich nach des Baccalaureus Abgang halb
betreten, halb amüsiert, wie schon einmal (V. 6772) ex tempore den
jungen Theaterbesuchern zu, die nicht applaudiert haben:

Ihr bleibt bei meinem Worte kalt,
Euch guten Kindern lass’ ich’s gehen;
Bedenkt, der Goethe, der ist alt,
So werdet alt, ihn zu verstehen!

(vgl. V. 6815–18)

Im Text heißt es »Teufel« statt »Goethe«, aber nur stellvertretend; die
Prosodie verlangt nach »Goethe« – sapienti sat. Als Mephistopheles,
noch als Pudel verkleidet, Fausten bei der Übersetzung des Johannes-
Evangeliums ein wenig nachgeholfen hatte, fand Faust bereits zur Tat,
zu Fichtes »Thathandlung«.

Fichte hat das Andere der Subjektivität, die Natur, ignoriert, ver-
leugnet, verkannt. Der junge Schelling, von Fichte zunächst begeis-

123

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

zugleich setzt […] ist das Vermögen der Einbildungskraft.« (Grundlage der gesamten
Wissenschaftslehre (1794). In: Fichte: Ausgewählte Werke, Bd. I, 409.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tert,5 dann von ihm abgefallen, stellte der Transzendentalphilosophie
die Naturphilosophie gleichberechtigt zur Seite. Fichte und seinen An-
hängern warf er vor, sie hätten fumum ex fulgore machen wollen.6 Für
Fichte gehörten Natur und Philosophie keinesfalls zusammen; er wet-
terte gegen »jene todgläubige Seinsphilosophie, die wohl gar Naturphi-
losophie wird, die erstorbenste von allen Philosophien.«7

Das Andere des Selbst und des Selbstbewusstseins lässt sich nicht aus
der eignen Subjektivität konstruieren. Es lässt sich ebenso wenig erfas-
sen, wie die dunkle Materie ausgeleuchtet, die dunkle Energie gemes-
sen werden kann. Das Andere lässt sich allenfalls indirekt nachweisen,
etwa wenn in der reinen Intellektualität Defizite auftreten. Dazu soll
Hegels Phänomenologie des Geistes befragt werden, welche das fort-
schreitende, sich entwickelnde Bewusstsein durch ein beobachtendes
»für uns« begleitet und sich damit einen wesentlichen hermeneuti-
schen Vorteil sichert. Die Art und Weise, wie das Bewusstsein um sich
weiß, wird kommentiert und relativiert durch die Erkenntnis, was das
Bewusstsein antreibt und es vor der Selbstpreisgabe bewahrt.

Das verheißungsvolle Selbstbewusstsein, welches das Bewusstsein
beerbt hat, versandet alsbald im »unglücklichen Bewusstsein«; vergeb-
lich war aber diese Vorgeschichte des Selbstbewusstseins nicht, führt
sie doch auf den Begriff des Selbstbewusstseins. Dieser ist allerdings
noch unentfaltet, monolithisch, roh und herzlos. Im Kapitel über »Ge-
wissheit und Wahrheit der Vernunft« erreicht die Phänomenologie des
Geistes damit erstmals die Position Fichtes. Es stellt die Urteilung des
Begriffs und damit die Realisierung des Selbstbewusstseins dar als lan-
gen, einschneidenden Prozess, welcher Erkenntnisgewinn verspricht.
Das sich vollbringende Selbstbewusstsein verheißt sogar hinsichtlich
des Anderen Aufschluss, und zwar in dem hochdramatisch betitelten
Stück: »Das Gesetz des Herzens und der Wahnsinn des Eigendün-

124

Gerhart Schmidt

5 Vom Ich als Prinzip der Philosophie, 1795 erschienen, amalgamierte Fichtes Position
mit dem Spinozismus.
6 Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit. In:
F. W. J. Schelling: Sämmtliche Werke. Hrsg. von K. F. A. Schelling. I. Abtheilung. Bde.
1–10, Stuttgart 1856–61. Bd. VII, 360, vgl. 455. Die fulgurations (Ausblitzungen) Got-
tes, der Urmonade, waren Leibniz’ Metapher für das Schaffen der endlichen Monaden;
vgl. Monadologie, §47.
7 Reden an die deutsche Nation. In: Fichte: Ausgewählte Werke (s. Anm. 3), Bd. V, 487.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kels«.8 Es wird sich zeigen, dass dieser Wahnsinn erneut auf Fichte
gemünzt ist; dass sein Gegenstück, das Gesetz des Herzens, auf Rous-
seau zielt, ist leichter erkennbar. Rousseau und Fichte erscheinen jetzt
als zwei feindliche Brüder.

Zunächst scheint das Selbstbewusstsein sich im Determinismus
selbst zu begraben; es überlebt jedoch, indem es sich als »Gesetz« zu
erkennen gibt, und zwar zunächst in der unmittelbaren, unreflektier-
ten Weise der »Empfindung«. Weil die Empfindung ganz subjektiv und
von äußeren Einflüssen frei ist, soll sie als wahrhaft gelten, aber die
gesuchte Echtheit wird teuer bezahlt. Was Hegel von der Empfindung
hielt, zeigt §400 der Enzyklopädie: »Die Empfindung ist die Form des
dumpfen Webens des Geistes in seiner bewusst- und verstandlosen In-
dividualität«. Wenn Rousseau die Empfindung als Quelle der Wahrheit
rühmte, musste er das an der Sprache festgemachte und von der Ver-
nunft ausgehende Denken gering schätzen. Er behauptete, das rationa-
le Denken transportiere fremdes, geliehenes Gedankengut, das es auch
noch als eigene Einsicht ausgibt. Daher vertraut sich Rousseaus Émile,
der homme de la nature, ganz dem »Gesetz des Herzens« an. Die Zivi-
lisation bedeutet ihm nichts, und er beugt sich keiner fremden Auto-
rität. Für ihn zählt allein die Authentizität, welche sich fremden Ein-
flüssen versagt.

Worauf das Gesetz des Herzens anspielt, ist also kein Geheimnis.
Nicht selbstverständlich ist dagegen, den »Wahnsinn des Eigendün-
kels« auf Fichte zu beziehen. Fichte wurde ja im einleitenden, grund-
sätzlichen Abschnitt zu »Gewissheit und Wahrheit der Vernunft« be-
reits eingehend geprüft. Klaus Erich Kaehler hat nachgewiesen, dass
Hegel Fichte nicht gerecht geworden ist, indem er die Gewissheit, alle
Realität zu sein, voreilig dem sich selbst setzenden Ich zuschrieb; die
Höhe der Absolutheit werde aber in der Grundlage erst erreicht durch
das Zusammenspiel der drei ersten Grundsätze, welches Hegel ver-
nachlässigt hat.9 Die ausführliche Behandlung Fichtes, welche dessen
Bedeutung unterstreicht, macht eine 90 Druckseiten später einsetzende
Nachbehandlung fraglich, zumal hier kein Fichte-Text erkennbar wird.

125

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

8 Die lange, verwickelte Entfaltung des Selbstbewusstseins mußte hier vernachlässigt,
kontrahiert und vereinfacht dargestellt werden, um den zu behandelnden Abschnitt in
seinem Kontext darzustellen.
9 K. E. Kaehler/W. Marx: Die Vernunft in Hegels Phänomenologie des Geistes. Frank-
furt 1992, 36–40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werner Marx hat in dem zitierten Kommentar den »Wahnsinn des
Eigendünkels« behandelt: Er benannte als Zielscheibe für Hegels Spott
nicht etwa einen Philosophen, sondern hilfsweise den Räuberhaupt-
mann Karl Moor, also den halben Schiller.10 Auch der literarische Be-
zug auf Jacobis Woldemar, welchem außerdem die Prädikate der »schö-
nen Seele«, des Eigensinns und des Hochmuts zugesprochen werden,
ist zu weit hergeholt. Wenn überhaupt ein Autor für Hegels Wortwahl
in der Überschrift benannt werden müsste, dann wäre dies Kant. Z. B.
ist das Kapitel über die »Triebfedern der reinen praktischen Ver-
nunft«11 scharf gegen den Eigendünkel gerichtet. In Kants Werk ist
der Ausdruck gängig.

Hegel zitiert mit seiner Überschrift jedoch nicht Kant, sondern
sich selbst, und zwar seine Fichte-Kritik aus dem zweiten Kritischen
Journal von 1802. Der dritte Teil von Glauben und Wissen galt der
»Fichteschen Philosophie«. Dabei ging es, anders als in der Differenz-
Schrift und in dem einleitenden Kapitel von »Gewissheit und Wahrheit
der Vernunft«, statt um die Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre von 1794, um den 1800 erschienenen Traktat über Die Bestim-
mung des Menschen. Hegel verwarf hier auch Fichtes neue Negation
der ganzen empirischen Realität, durch welche die Außenwelt zur blo-
ßen Vorstellung herabgesetzt wird; im Originalton Fichtes: »Das Be-
wusstsein des Gegenstandes ist nur ein nicht dafür erkanntes Bewusst-
sein der [von mir erzeugten] Vorstellung vom Gegenstande.«12

Zu diesem Standpunkt führte ein weiter Weg. Fichte machte es
sich nicht so leicht wie Schopenhauer, der schlicht mit Anlehnung an
Berkeley erklärte: »Die Welt ist meine Vorstellung«.13 Fichte fand sich
eingesperrt in die Natur, aus der es kein Entkommen gibt; er nahm den
Determinismus ernst: »ich handle ja überhaupt nicht, sondern in mir
handelt die Natur; […] Ich stehe unter der unerbittlichen Gewalt der
strengen Notwendigkeit.«14 Hegel vermochte Fichtes »Entsetzen«

126

Gerhart Schmidt

10 Ebd. 172, 179. Auch Ludwig Siep: Der Weg der »Phänomenologie des Geistes«.
Frankfurt a. M. 2000 verweist auf Karl Moor (ebd. 154).
11 Kritik der praktischen Vernunft. I. Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg. von der Preu-
ßischen (Deutschen) Akademie der Wissenschaften. Berlin 1910ff. (im Folgenden: AA).
Bd. V, 71 ff.
12 Fichte: Ausgewählte Werke (s. Anm. 3), Bd. III, 317. Mein in eckige Klammern ge-
setzter Text lautet bei Fichte: »meiner Erzeugung einer«.
13 Die Welt als Wille und Vorstellung, § 1.
14 Fichte: Ausgewählte Werke, Bd. V, 285.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu teilen, als Gefangener einer fremden, undurchschaubaren
Macht, nämlich der Natur, existieren zu müssen. Er war zwar kein
Naturfreund, bejahte aber, dass die Natur in uns handelt. Fichte warf
er »ungeheure[n] Hochmuth« vor – und damit den »Wahnsinn des
Dünkels dieses Ich«.15 Das war ungerecht, da Fichte sich gerade an-
schickte, diese Position zu revidieren. Fichte vertraute nämlich sich,
sein Ich, einem wohltätigen Geist an – der allerdings kein anderer als
der neue Fichte ist.

In Glauben und Wissen wurde Fichte ironisch »der Ich« genannt;
Fichte ist also Ich von Beruf! Für die Wandlungen des Herrn Ich, die
schwierige Selbstwerdung desselben interessierte sich Hegel nicht.
Dass Fichte das Einssein mit der großen Natur verwarf, war für ihn
ein Teil von Fichtes Wahnsinn. Angeprangert wird nun, fünf Jahre
später, »der Ich«, die Fichte-Karikatur in Glauben und Wissen. In der
Hauptsache rügt Hegel jetzt aber Fichtes Verständnislosigkeit für die in
der Weltgeschichte wirksame geistige Macht; Fichte wird deswegen
Rousseau gegenübergestellt, weil dieser zwar nicht die Natur, aber die
Geschichte als Verfall des Menschen ansah. Hegel erkannte seine Auf-
gabe darin, Kants allgemein gehaltene Philosophie der Geschichte zu
radikalisieren, den historischen Empirismus in seine Schranken zu
weisen und die Vernünftigkeit der Geschichte konkreter als Kant nach-
zuweisen. Der Geist entfaltet seine ganze Macht erstmals in der Ge-
schichte. Weil Fichte sich dieser Aufgabe verweigert hat, wird seine
Philosophie in das den Geist vorbereitende Kapitel »Gewissheit und
Wahrheit der Vernunft« verwiesen. Die Erkenntnis, dass das Absolute
der Geist ist, blieb ihm verschlossen.

War sich Hegel dessen bewusst, dass »Wahnsinn des Eigendünkels«
letztendlich ein Fremd-Zitat ist? Jedenfalls findet sich der »Wahn des
Eigendünkels« bereits in Kants Religion innerhalb der Grenzen der
bloßen Vernunft (1793; siehe unten). »Wahn-Sinn« und »Wahn« dür-
fen hier als bedeutungsgleich behandelt werden, da Hegel den Wahn-
sinn nicht etwa auf Halluzinationen einschränkt. Semantisch gesehen
ist der Wahn oder Wahnsinn des Eigendünkels ein Pleonasmus: Das

127

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

15 Glauben und Wissen, in: G. W. F. Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der
Deutschen Forschungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie
der Wissenschaften. Bd. IV: Jenauer Kritische Schriften. Hrsg. von H. Buchner und
O. Pöggeler. Hamburg 1968, 404.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dünken ist ein Wähnen, aber nicht jeder Wahn ein Dünkel. Die obsolet
gewordenen Wörter »dünken«, »mich dünkt,« »mich deucht« bezeich-
nen ein extrem subjektives, unsicheres Meinen ohne den eindeutigen
Wahrheitswert der Lüge.

Mit »Wahn« bezeichnete man eine Klasse von psychischen Zu-
ständen. Kant gebrauchte den Ausdruck gern für den religiösen Übe-
reifer, und zwar weniger den Inhalt des Glaubens, als dessen Form, die
religiöse Praxis betreffend. Der religiöse Wahn ist eine bekannte Ver-
irrung; aber dünkelhaft ist er nicht. Religiöse Menschen fühlen sich vor
dem Numinosen klein, sündig, unwürdig; und vor allem die Pietisten,
von denen Kant erzogen worden ist. Vom Größen-Wahn befallen wer-
den konnte aber der Aufklärer, der den Aberglauben verachtete, und
eben auf ihn ist Kants Mahnung gemünzt: »Wer sich, aufgeklärt, den
nichtigen Handlungen der statutarischen Religion entwöhnt hat und
allein die Tugendgesinnung für gottgefällig ansieht, kann immer noch
dem Wahn des Eigendünkels verfallen, nun ganz tugendhaft und dem
Gebot der Pflicht vollständig adäquat zu sein.« (AA VI, 173) Die Ver-
achtung volkstümlichen Aberglaubens darf nicht zur Überheblichkeit
ausarten, welche moralisch noch verwerflicher ist als die abergläubi-
sche Verbohrtheit, auch wenn diese größeren Schaden stiftet. Mit dem
aufgeklärten Mann könnte sogar Kant sich selbst gemeint haben; der
Satz wäre dann als eine Ermahnung zu lesen, die er auch an sich selbst
richtet.

Anders als Hegel oder Feuerbach befasste sich Kant nicht mit den
mystischen Tiefen der Religion, er würdigte nur ihre moralische Be-
deutung. Seine Religionsschrift ist keine Religionsphilosophie, son-
dern eine in bezug auf das menschliche Selbstverständnis erweiterte
Ethik. Dem Menschen attestiert Kant »einen natürlichen Hang zum
Bösen«, den er dreistufig angelegt vorfindet als die »Gebrechlichkeit
der menschlichen Natur«, die »Unlauterkeit des menschlichen Her-
zens« und die »Bösartigkeit« desselben. Der »Wahn des Eigendün-
kels«, vor dem auch er auf der Hut sein muss, gehört der zweiten Stufe,
der »Unlauterkeit« an. Dieser Hang bringt den Menschen dazu, unmo-
ralische Triebfedern mit den moralischen zu vermischen.16 Der noble
Spender fördert gern ein ihm persönlich zusagendes Gut, vor allem,

128

Gerhart Schmidt

16 »Unlauterkeit« ist »der Hang zur Vermischung unmoralischer Triebfedern mit den
moralischen (selbst wenn es in guter Absicht und unter Maximen des Guten geschähe)«
(AA VI, 29).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn er dabei an Ansehen gewinnt und auch noch seine Steuerlast
mindert. Die Maxime der Handlung, mahnt Kant, sei dann »zwar gut
und vielleicht auch zur Ausübung kräftig genug, aber nicht rein mora-
lisch« (AA VI, 30). Es handelt sich dabei um »pflichtmäßige« Hand-
lungen, die »nicht rein aus Pflicht« geschehen. Schämen müsste er
sich! Die Selbstzufriedenheit, die er statt dessen damit verbindet, ist
das miese Stück, das den ganzen Kuchen verdirbt. Sich für gut zu hal-
ten, weil man auch ohne Angst vor der Polizei oder der Hölle Kunden
wie Lieferanten redlich bedient und der eignen Frau treu bleibt, ist ein
gefährlicher Wahn.

Das »radikale Böse« in Kants praktischer Philosophie ist das Ge-
genteil und damit das Andere der freien Subjektivität. Mit ihm ist ein
Anderes unterschwellig verbunden, das der theoretischen oder speku-
lativen Philosophie angehört: das befremdliche »Ding an sich«. Die
Transzendentalphilosophie ernennt den Verstand zum Gesetzgeber
der Natur.17 Die Natur entspricht sowohl in ihrer Erscheinung, als auch
in ihrer physikalischen Gesetzlichkeit der Organisation des mensch-
lichen Erkenntnisvermögens. Der normative Verstand ist ein Leit-
gedanke, eine regulative Idee der Vernunft. Die raumzeitlichen Sinnes-
empfindungen sind nicht »an sich«, sondern für uns, entsprechend der
körperlichen Verfasstheit und erlernter Gewohnheiten. Die Analyse
der Sinnenreize führt nicht zum Ding an sich als Auslöser der Wahr-
nehmung, sondern verstrickt sich allenfalls in den Feinheiten der Neu-
rologie.

Der Ausdruck »Ding an sich« ist Metapher. »Ding« steht für die
sinnfälligen, unbelebten Körper, deren Dasein nicht von ihrem Wahr-
genommenwerden abhängt. Der Regenbogen, die Jupitersinfonie sind
keine Dinge. Aber alle massiven Dinge sind, so gesehen, an sich, weil
sie fortbestehen, wenn wir ihnen den Rücken zuwenden. Kants »Ding
an sich« dagegen ist nie und nimmer für uns. Es ist nicht nur unsicht-
bar, sondern auch nicht indirekt nachweisbar wie der elektrische Strom
durch Messungen. Ebensowenig ist es berechenbar. Erkenntnisse lassen
sich nur gewinnen von Objekten, welche durch die Formen der An-
schauung und des Verstandes vorstrukturiert sind.

Das Ding an sich ist gar kein Ding, es ist weder zuhanden noch
vorhanden. Weder erscheint es in Raum und Zeit, noch bietet es für die
Kategorien des Verstandes Anhaltspunkte. Der Singular »Ding an

129

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

17 AA IV, 93; III, 184; IV, 319.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich« täuscht ein kategoriales Erkennen vor, ist aber so unpassend wie
der Plural. Es ist weder Vieles noch Eines; weder bewirkt es etwas, noch
ist es bewirkt. Es ist, mit Kant zu reden, ein bloßes Gedankending, ens
rationis (AA XXII, 26 f.), ein leerer Begriff ohne Gegenstand. In dem
»System aller Grundsätze des reinen Verstandes« hat es nichts zu su-
chen, wie das darauf folgende Kapitel über »Phaenomena und Noume-
na« beweist. Für den Verstand hat dieser schillernde Begriff keine Be-
deutung, wohl aber für die Vernunft, welche damit statuiert, dass die
Welt der Erscheinung nicht vollkommen und endgültig begreiflich ist.
Was Kant nicht sagt, müssen wir ergänzen: Das Ding an sich ist als
Noumenon eine regulative Idee der Vernunft, eine Idee, durch welche
der Wahrheitsanspruch der Erfahrung und der Erfahrungswissenschaf-
ten relativiert wird. Auf das Ding an sich bauen kann die Vernunft aber
nicht, denn es ist das Non-plus-infra der Vernunftkritik.

Das Ding an sich ist nicht nur unanschaulich, sondern auch un-
denkbar. Als das den Erscheinungen Zugrundeliegende ist es nicht zu
gebrauchen, weil es weder Substanz noch Ursache ist. Damit scheitert
der Versuch, das Ding an sich als das Affizierende subjektiver Erfah-
rung in Stellung zu bringen. »Dinge an sich« sind kein Feuer, das ver-
brennt oder erwärmt, und das Affiziertwerden des Ich ist letztlich
Selbstaffektion. Die schematisierten und zum System der Grundsätze
erweiterten Kategorien des Verstandes benötigen keine Hinterwelt, um
das Reich der Erfahrung zu gründen; und die Dinge an sich taugen
nicht zur intelligiblen Welt hinter den Erscheinungen. In der 1. Auf-
lage der Kritik der reinen Vernunft wird der »transzendentale Gegen-
stand« noch als »Ursache« oder »Grund« der Vorstellungen bezeich-
net;18 die 2. Auflage formuliert hier vorsichtiger.

Das Ding an sich ist weder materia prima noch atomar noch Ele-
mentarteilchen. Dass es rational nicht fassbar ist, leuchtet ein; aber es
ist nicht einmal irrational, es ist weder seiend noch nichtseiend und
damit das schlechthin Andere der Rationalität. Dass Jacobi19 ohne die-

130

Gerhart Schmidt

18 Kritik der reinen Vernunft, A 390, 379f. – In der Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten ging Kant immerhin so weit, »dass man hinter den Erscheinungen […] die Dinge
an sich […] annehmen müsse,« und zwar so, »wie sie uns afficiren« (AA IV, 451).
Gewöhnlich setzt das Wie ein Dass voraus, hier verhält es sich aber umgekehrt: Die
Passivität der eigenen Bewusstseinsinhalte veranlasst uns dazu anzunehmen, dass sich
etwas in deren Sosein manifestiere.
19 David Hume über den Glauben oder Idealismus und Realismus. In: Fr. H. Jacobi:
Werke. Hrsg. von F. Roth und F. Köppen. Darmstadt 1976. Bd. II,162.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses Stück in Kants Kritik nicht eindringen und mit ihm nicht darin
bleiben konnte, ist keine Widerlegung der Vernunftkritik, sondern die
exakte Beschreibung für das Denken dieses eigentlich unmöglichen
Begriffs. Kants Kritik ist kein Polster, auf dem man sich nach dem He-
rumirren zwischen Rationalismus und Empirismus zur Ruhe legen
kann, sondern eine Festung, welche es zu verteidigen gilt. Der Regres-
sus in die Feinstruktur der Materie erweist sich als nicht praktikabel. Er
reicht vom schlicht zu Beobachtenden über das instrumentell Beob-
achtbare zum noch Messbaren, schließlich zum gerade noch Berechen-
baren; zu einem uns primär Affizierenden führt dieser Weg nicht. In
den Prolegomena wird methodologisch festgestellt, es sei ungereimt,
von einem Gegenstande mehr zu erkennen, als die Erfahrung hergibt;
aber gar keine Dinge an sich einzuräumen und die Erkenntnis allein auf
die verständige Erfahrung zu beschränken, wäre ebenfalls ungereimt
(AA IV, 350). Das Andere wird damit zum stummen Begleiter und
Unruhestifter der Physik wie der Metaphysik erhoben.

Dinge an sich sind die kosmische Ausprägung des Anderen; in der
praktischen Philosophie kommen sie nicht vor, es sei denn als Platz-
anweiser für die Dimension der Freiheit.20 Die praktische Vernunft
wird aber mit dem Anderen in der Form des »radikalen Bösen« heraus-
gefordert. Das Attribut »radikal« zeigt keine Verstärkung, sondern die
Verheimlichung des Bösen an; radix ist die im Verborgenen wirkende
Wurzel. Das radikale Böse beeinflusst alle Handlungen. Wer nicht nur
Gutes tut, sondern hin und wieder sogar die »Unlauterkeit« überwin-
det, spürt die unheimliche Kraft des radikalen Bösen am stärksten. Ein
Analogon zum radikalen Bösen könnte die Lehre von der Erbsünde
bieten; aber Kant erwähnt sie bloß in einer schnurrigen Anmerkung
über die Oberen Fakultäten (AA VI, 40).

Aus dem unterschwelligen, existenziellen Wissen um das radikale
Böse entspringt der Vernunftglaube. Für diesen ist Gott ausschließlich
der »Herzenskündiger« (kardiognôstês, Act. Ap. 1, 24; 15, 8); Gott ist,
der das Herz anschaut, qui novit corda Deus – und nichts außerdem.
Als personifizierte »intellektuale Anschauung« (AA VI, 67) erkennt er
den »intelligiblen Charakter« des Menschen (oder dessen Fehlen) und
damit den »ersten Grund der Annehmung der Maximen«. Kant hat die
sporadische, kaum beachtete christliche Idee des Herzenskündigers ak-

131

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

20 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA IV 451, 459.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiviert. Sie soll uns vor dem Eigendünkel bewahren, welcher die »Re-
volution in der Gesinnung« oder die »Revolution für die Denkungsart«
(AA VI, 47) verhindert. Es muß diesen Gott geben, damit er, den intel-
ligiblen Charakter erkennend, diesen vor der Unwirklichkeit des blo-
ßen Gedankendings bewahrt. Unserer Einsicht bleibt er versagt, aber
uns ist die moralische Aufgabe gestellt, den intelligiblen Charakter als
unser Wesen zu gründen und aufzubauen. Der intelligible Charakter
wie seine Defizienz ist die Person selbst, sofern sie nicht unter der
Zeitbedingung steht.

Der Hund hat keinen Gott, er braucht ihn nicht. Der Mensch aber
hat ein Bewusstsein, das ihm mittels der Sprache eine ungewisse
Zukunft eröffnet und außerdem die Sorge um seine Seele herauf-
beschwört. Das theoretische Bewusstsein ermöglicht ihm die Erkennt-
nis der Naturgesetze und damit des Kosmos. Das (moralische) Selbst-
bewusstsein konfrontiert ihn mit seinem eignen moralischen Dasein,
dessen Qualität er zu nachsichtig bewertet, wenn er sich ausnahmswei-
se Rechenschaft darüber ablegt. Kant besteht auf der Defizienz des
Selbstbewusstseins: Ich weiß nicht, was und wie ich bin, sondern nur,
wie ich mir erscheine. Ich bin nicht Herr in meinem eignen Haus. Um
mit Locke und Hume zu argumentieren: Ich weiß nicht einmal, wie ich
es fertigbringe, meinen Arm zu heben.21

Der tiefere Grund für dies Unvermögen ist die Freiheit, die den
Menschen auszeichnet, ihn aber auch belastet; die Kausalität aus Frei-
heit bleibt rätselhaft, weil die Freiheit sich nicht in der Zeit darstellt
und damit kein Gegenstand der Erfahrung ist. Diese Lücke im mensch-
lichen Selbstbewusstsein hat der »Herzenskündiger« zu schließen. Das
Postulat des Daseins Gottes besagt eigentlich: Weil ich frei bin, darf,
kann, muss ich an den Gott glauben, der die ethische Wahrheit über
mich besitzt und verwaltet. Der sogenannte moralische Gottesbeweis
ist nichts anderes als ein Beweis für die Notwendigkeit des Glaubens an
den Herzenskündiger. »Gebiet des Verstandes« ist die Erfahrung; ihr
bleibt die intelligible Welt verschlossen. Bedeutung gewinnt das Intel-
ligible erst für die transzendentale Überlegung der reflektierenden,
theoretischen Vernunft, der sich die Möglichkeit der moralischen Frei-
heit eröffnet.

Die Freiheit ist selbst ein transzendentaler Gegenstand und fällt in

132

Gerhart Schmidt

21 Locke: An Essay concerning Human Understanding, Book IV, Ch. III, No. 28; Hume:
An Enquiry concerning Human Understanding, Sect. VII, I, No. 52.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den ansonsten gespenstischen Bereich der Dinge an sich. Wir aber sind
keine Gespenster, wir sind in der Tat und für die Tat frei. Dass Freiheit
nicht nur eine Idee, sondern eine Tatsache ist, statuierte Kant erstmals
in der Kritik der praktischen Vernunft.22 Die Freiheit ist kein empi-
risch-anthropologischer Befund, sondern ein Faktum der praktischen
Vernunft. Die Natur, das Gebiet der Erscheinungen, unterliegt der Ge-
setzgebung des Verstandes, welche der spekulativen oder theoretischen
Vernunft eine nur regulative Funktion zuerkennt. Das freie, mora-
lische Subjekt aber gehört demjenigen »Gebiet« an, in dem die prakti-
sche Vernunft gesetzgebend ist.23

Die Physikotheologie hat nunmehr ausgedient; sie ist naturwis-
senschaftlich kontraproduktiv, und moralisch ist sie unverantwortlich,
weil sie ethische Grundsätze aus der Erfahrung gewinnen will.24 Der
Herzenskündiger hat mit der Erscheinung nichts zu schaffen. Von der
Weltschöpfung ist er entbunden, und sein Eingreifen in den Weltlauf
aufgrund törichter Gebete zu erhoffen, ist ein Aberglaube. Der Ver-
nunftglaube legitimiert ausschließlich das Sittengesetz und das um
die moralische Qualität seiner Maximen ringende Subjekt; von Höl-
lenstrafen weiß er nichts. »Furcht und Angst vor dem übernatürlichen
Wesen« sind abergläubische Vorstellungen.25 Die Seelsorge hat sich
davor zu hüten, Schicksalsschläge als göttliche Strafe für frühere Ver-
fehlungen darzustellen. Den biblischen Theologen, welche sich auf
Leibnizens Theodicée stützen, empfiehlt Kant das Buch Hiob. Hiob ha-
be gezeigt, »dass er nicht seine Moralität auf den Glauben, sondern den
Glauben auf die Moralität gründete.« (AA VIII, 265 ff.)

Verbrechen werden mühelos als böse erkannt; dazu bedarf es kei-
ner moralischen Belehrung. Das radikale Böse wirkt sich aber dort ver-
hängnisvoll aus, wo es hinter dem schönen Schein verborgen ist; etwa

133

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

22 Vgl. AA V, 4 (mit der Anmerkung), 612; Kritik der Urteilskraft, AA V, 468, 474.
23 Zu der grundsätzlichen Aufteilung der »Gebiete« von Gesetzgebungen gelangt erst
die zweite, definitive Einleitung der Kritik der Urteilskraft und deren Vorwort; beide
sind römisch paginiert, also zuletzt abgefasst. Erst hier wird der gemeinsame »Boden der
Erfahrung« vorgestellt, auf dem die Gesetzgebungen des Verstandes und der Vernunft
gelten (und auf den das Ding an sich und das radikale Böse direkt bezogen sind). Boden-
los ist dagegen »das Feld des Übersinnlichen« für die theoretische Erkenntnis (AA V,
168, 171ff.).
24 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 318f., B 375.
25 AA V, 264. Die beiläufig erwähnten Höllenstrafen (AA VI, 69 Anm., VIII, 25) werden
gewissermaßen in Anführungszeichen gesetzt. Die Strafe für den schlechten Lebens-
wandel besteht in der »Verstoßung aus dem Reiche Gottes« (AA VI, 72).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei der selbstlosen Bereitschaft, jemandem »aus der Patsche zu helfen«.
Glückt diese Hilfe, so richtet sie bei dem Pechvogel wie bei seinem
Helfer einen bleibenden moralischen Schaden an. Besonders scharf ver-
folgte Kant die Verharmlosung der Lüge und die Nachsicht, mit der sie
gewöhnlich behandelt wird. Denn auf ihr ist die verderbliche Selbst-
zufriedenheit errichtet,26 und die Physikotheologie gibt den Segen da-
zu. Die Lüge war für Kant »der eigentliche faule Fleck in der mensch-
lichen Natur« (AA VIII, 422; vgl. VI, 38). Ihre Duldung erlaubt dem
radikalen Bösen, sich im menschlichen Selbstverständnis einzunisten
und es zu korrumpieren.

Kants vorletzte Publikation Über ein vermeintes Recht aus Men-
schenliebe zu lügen (1797) verwahrte sich gegen die Kritik des franzö-
sischen Publizisten Benjamin Constant an der ausnahmslosen Verwer-
fung der Lüge. Constant empörte die aus Kants moralischer Härte
folgende Lehre, dass man einem Mörder auf dessen drohende Frage
auch noch den Weg zu seinem Opfer weisen müsse, statt ihn mit einer
klugen Lüge irrezuführen; schon die Erklärung, man wisse nicht, wo er
sei, wäre ja wahrheitswidrig. Viel später hat ein französischer Philo-
soph sich für Kants Verwerfung der Notlüge stark gemacht, und zwar
nicht theoretisch, sondern poetisch. Es handelt sich um die 1939 er-
schienene Erzählung aus dem spanischen Bürgerkrieg Le mur von
Jean-Paul Sartre.

Das Ding an sich und das radikale Böse sind das Andere des Selbst im
Werk Kants. Das Ding an sich ist unerkennbar, weil es als frei von aller
Subjektivität gedacht werden muß. Das radikale Böse ist immun gegen
die Subtilitäten und Kompromisse der anthropologisch aufgeweichten,
den Umständen angepassten Moral. Es unschädlich zu machen, würde
jedoch das beste moralische Subjekt überfordern. Allein das Streben
nach der »Revolution der Denkungsart« zeigt den aktiven Widerstand
gegen jenes Virus, auch wenn die vollbrachte Revolution selbst für das
edelmütige und tapfere Individuum ein unerreichbares Ideal bleibt.
Kant hat in erstaunlichem Umfang der Andersheit Rechnung getragen
und gezeigt, wie sie ihre Herrschaft geheim und gut verborgen ausübt.
Ist seine Transzendentalphilosophie und seine Ethik im 21. Jahrhun-
dert noch von Bedeutung?

Dem unergründlichen Ding an sich ließe sich der sogenannte Pa-

134

Gerhart Schmidt

26 Später bezeichnete er die Unlauterkeit auch als »Lügenhaftigkeit« (AA VII, 270).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


radigmenwechsel anlasten, den nichts mit der Willkür der Kleidermode
verbindet. Auch wissenschaftliche Errungenschaften haben eine Halb-
wertszeit, verlieren ihre Kraft und wandern ab ins historischen Ge-
dächtnis. Glanzvolle Theorien verfallen oder werden falsifiziert. Die
aristotelische Physik hatte jahrhundertelang die menschliche Neugier
mit plausiblen Erklärungen zufrieden gestellt. Aber als die Verbindung
der Physik mit der Mathematik die natürlichen Vorgänge voraussagbar
machte, hatte sie ausgedient. Die Jupitermonde, durch Galileis Fern-
rohr sichtbar gemacht, zerschlugen förmlich die kristallnen Schalen
des ptolemäischen Weltbilds. Als die klassische Physik Newtons mit
Maxwells allgemeiner Feld-Theorie abgeschlossen wurde, konnte sie
ihren Triumph nicht auskosten. Durch die Relativitäts- und die Quan-
tentheorie wurde sie zur Makrophysik, gewissermaßen zur Physik fürs
Grobe degradiert und auf ein Nebengleis geschoben.– Was die zweite
Dimension des Anderen, das radikale Böse angeht, so hatte Kant dessen
Gewalt eher unterschätzt. Seine Hoffnung auf eine um Moralität be-
mühte, republikanische Völkergemeinschaft wurde nachgerade perver-
tiert; selbst in der besten, modernen Demokratie sichert nur die Lüge
das politische Überleben und die Macht.

Hegel besaß nicht die intellektuelle Härte Kants. In der 2. Auflage
der Wissenschaft der Logik hat er die Andersheit meisterhaft beschrie-
ben; wir werden an Platons Parmenides und Philebos erinnert.27 Das
Apeiron hat er in die Rubrik des Endlichen versetzt, weil er das Unend-
liche im positiven Sinne verstand, als das Ganze. Hegels ausgeprägter
Sinn für das Tragische und die unentbehrliche Rolle des Negativen in
der Geschichte hieß ihn das Böse wie auch die einseitige Subjektivität
zu relativieren. Sein Harmoniebedürfnis wies dem Negativen die Rolle
der dialektisch nötigen Antithesis zu. Die Subjektivität gilt ihm als
endlich, antithetisch, nicht aber als das Andere. – In der Gegenwart gilt
die Subjektivität nicht als das Andere, sondern bloß als nebensächlich.

135

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

27 Hegel: Gesammelte Werke (s. Anm. 15). Bd. XXI: Wissenschaft der Logik (1832) I/1.
Hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke. Düsseldorf 1985, 124.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Gigantenstreit zwischen Schelling und
Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Claudia Bickmann (Köln)

I. Schelling auf dem Weg zum ›irreduziblen Faktum der
individuellen Existenz‹

Eintönig, ja beinahe einschläfernd sei Hegels Begriffsphilosophie, so
Schelling in seinen Münchener Vorlesungen von 1827: In der angeb-
lich notwendigen Entfaltung der Begriffe sei der Begriff als etwas sich
selbst Bewegendes vorgestellt und, was die Lage verschärfe, die Über-
tragung der Bewegung auf den Begriff sei kaum in der Lage, den
Hauptmangel des Unternehmens: »den Mangel des wahren Lebens zu
verbergen«1. Vom Begriffe zu sagen, er bewege sich durch seine »Mo-
mente hindurch«, sei »nicht etwa eine kühne, sondern nur eine frostige
Metapher.«2

Seine Identitätsphilosophie sei demgegenüber bereits »mit den
ersten Schritten in der Natur, also in der Sphäre des Empirischen und
somit auch der Anschauung«.3 Über der Naturphilosophie aber eine
»abstrakte Logik« aufzubauen,4 so Schelling, heiße, den zweiten vor
dem ersten Schritt zu tun. Die abstrakten Begriffe wie Werden, Dasein
usw. werden darin zum Ersten, zum Wirklichen, zum eigentlich Trei-
benden; Abstrakta aber, so die Kritik, könnten natürlicherweise nicht
eher dasein, für Wirklichkeiten gehalten werden, als das ist, wovon sie
abstrahiert sind. Begriffe, »objektiv genommen«, seien »nach der

136

1 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie. Mün-
chener Vorlesungen. (1833/34). Erstdruck in: Schelling: Sämtliche Werke. Hrsg. von
K. F. A. Schelling. Stuttgart 1856ff. (im Folgenden: SW). Bd. I/10, 137. (Fotomechan.
Nachdruck in Schelling: Ausgewählte Schriften. 6 Bde. Frankfurt a. M. 1985. Bd. 4:
Schriften 1807–34, 417–616).
2 Ebd. 138.
3 Ebd.
4 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur, nicht aber vor derselben:5 Die Kategorie »Werden kann nicht
eher sein als ein Werdendes, ein Dasein nicht eher als ein Daseiendes.«6

Die Methode der Naturphilosophie aber auf die Logik zu übertragen,
mache leicht ersichtlich, »welche Erzwungenheit dadurch entstehen
musste, dass er [Hegel, C. B.] die Methode, welche durchaus Natur
zum Inhalt und Naturanschauung zur Begleiterin hatte, ins bloß Logi-
sche erheben wollte«.7 Als negative oder rein-rationale Philosophie sei
diese Philosophie trefflich beschrieben – man könne, so Schelling, He-
gel für diesen bezeichnenden Ausdruck dankbar sein.8

Doch blicken wir auf Schellings Einwände gegen Hegels reine Ver-
nunftwissenschaft, auf den Streit zwischen einer Philosophie, die das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein, mithin also die Realität gegebe-
ner Größen, für irreduzibel wie unerreichbar im Begriffe hält, die das
Sein vor allem Was- und Wie-Sein in sein Recht einzusetzen sucht
einerseits und einer von Schelling als Begriffsphilosophie in Abweis
gebrachten Logik, die den Gedanken des Seins zur durchgängigen ka-
tegorialen Bestimmung treibt, andererseits. In seiner höchsten Kon-
kretion soll in der zweiten Variante das durchgängig bestimmte Ganze
als in allen Teilen durchgängig bestimmte Seinsordnung gelten kön-
nen. Die Rede vom reinen unmittelbaren Sein, frei von einer jeden
Bestimmung und Vermittlung, gilt ihr als ein Widerspruch in sich.

Wenn Schelling dann gegen Hegels reine Begriffsphilosophie das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein9 (als das eigentliche ›principium
individuationis‹) als den wahren Ausgang der Philosophie einzuklagen
sucht, so wird mit dieser Neufundierung der Philosophie ein unver-
söhnlicher Streit erneut entfacht und mit ihm ein letzter Dolchstoß
gegen ein Philosophieren aus reinen Begriffen versucht: Nicht allein
die Wissenschaft, wie Kant dies wollte, sondern die Philosophie selbst
sollte sich fortan vor dem Richterstuhl des empirisch erfahrbaren

137

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

5 Ebd. 140 (Hervorh. im Text).
6 Ebd. 141.
7 Ebd. 138.
8 Ebd. 141. Seither wird der Titel: negative und rein-rationale Philosophie zur gehei-
men Leitformel einer, wie der frühe Marx dies in Anleihe eines Jacobischen Diktums
wähnt, vom Kopf auf die Füße gestellten Philosophie.
9 Ebd. 150. Ferner: Schelling: Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mytho-
logie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (Zwischen 1847 und 1852). SW
II/1, 13. Vorlesung, 312ff. (im Folgenden: Darstellung der reinrationalen Philosophie).
(Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewählte Schriften (s. Anm. 1), Bd. 5:
Schriften 1842–52, Erster Teilband, 263–582).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens verantworten müssen. Nicht der Geist, sondern das Leben sei
ihr wahrer Gehalt!

Mit der ganzen Emphase des aristotelischen Empiristen, so Schel-
lings Selbstbeschreibung 1842, soll die Dominanz der spekulativen,
bloß negativen Philosophie zu brechen sein:10 Das unverrechenbar
Einzelne, Individuelle, das wahrhaft Erstgegebene und Fraglose sei
fortan wahrer Ausgang und wahres Ziel einer jeden positiven Philo-
sophie!11

Denn erst wenn wir die Dinge auf den Kopf stellten und unseren
Ausgang im reinen Begriffe, den Ideen oder der bloßen Rechtfertigung
von Argumenten wählen, werde uns das Konkrete, Gegebene, das In-
dividuelle zu einem Problem. Dann werde in unendlicher Annäherung
auf hoffnungslosen Fährten nach dem ›principium individuationis‹ ge-
sucht. Vom Wesen, vom Logos zum Einzelnen aber führe kein Weg;
alle generativen Schritte vom Begriff zur individuellen Entität verfehl-
ten, was sie erstreben: »Vom Unendlichen zum Endlichen«, so Schel-
ling mit Blick auf Spinoza und Kant, »kein Übergang!«12

In einer anderen als in begrifflicher Gestalt müsse darum das on-
tologische Korrelat des Allgemeinen, das vor-begrifflich Individuelle,
zu finden sein; von diesem können wir, so Schelling – Kant zitierend –,
nur in einer sinnlichen, raum-zeitlichen Erfahrung Kunde haben.
Durch verständige Operationen oder rein-rationale Rechtfertigungen
erreichen wir nicht das irreduzible Faktum der individuellen Existenz,
diese sei, so Schelling, aller begrifflichen Annäherung voraus.13

138

Claudia Bickmann

10 Vgl. Schelling: Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begründung der
positiven Philosophie (Berliner Vorlesung, vermutlich Wintersemester 1842/43), SW
II/1, 102. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewählte Schriften, Bd. 5: Schrif-
ten 1842–52, Erster Teilband, 603–776).
11 Vgl. dazu Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 269, 413ff.
12 Schelling: Allgemeine Übersicht der neuesten philosophischen Literatur (Titel in
späteren Ausgaben: Abhandlungen zur Erläuterung des Idealismus der Wissenschafts-
lehre) (1797/98). Schelling: Werke. Hist.-krit. Ausgabe. Im Auftrag der Schelling-Kom-
mission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hrsg. von H. M. Baumgartner,
W. G. Jacobs und H. Krings. Stuttgart 1976ff. (im Folgenden: AA) I/4, 86 (SW I/1, 367);
ders.: Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kritizismus (1795), AA I/3, 82 f.
(SW I/1, 313). Ein solcher Übergang sei nur dort, wo »Endliches und Unendliches ur-
sprünglich vereinigt sind«, und diese ursprüngliche Vereinigung sei nirgends, »als im
Wesen einer individuellen Natur« (Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur
(1797), AA I/5, 92 (SW I/2, 37).
13 Auf Platons Timaios zurückgehend könne im überseienden Einheitsprinzip dann der
Umschlagsort von Identität und Differenz, Tun und Leiden, auf ein prärationales Fun-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schellings Umwertung von Individuellem und Allgemeinem ist
von langer Hand vorbereitet – werfen wir einen kurzen Blick ins späte
Mittelalter: Auf aristotelischen Fährten, bereits auf der Suche nach
einem begrifflichen Ausdruck für die – dem Allgemeinen unzugäng-
liche – Individualität, erweitert Duns Scotus das Gattung-Art-Schema
des ›Arbor Porphyrii‹ um die species specialissima, um auf diese Weise
die Individualität als Ausgang und Ziel der Annäherung im Begriffe
nicht nur erscheinen, sondern als den reichsten Gegenstand erscheinen
zu lassen.14 Aristoteles hatte diesen Gedanken antizipiert: Eine jede
ousia sollte als notwendige Einheit von stofflichem Gehalt und gestalt-
gebender Form Wesen und Existenz einer Sache als eine lebendige En-
telechie greifbar werden lassen.

Das erfahrbare Individuelle – als reichster Gegenstand aufgefasst
– wird der empirischen Wende von der reinen Begriffswissenschaft zur
Theorie erfahrbarer Gegenstände den Weg bereiten: Nur im empiri-
schen Wissen, so der leitende Gedanke, begegne uns die wahre Fülle,
die irreduzible Mannigfaltigkeit und Singularität individueller Exis-
tenz. Seit mit dem Nominalismus der Nexus zwischen Individuellem
und Allgemeinem jäh durchtrennt und Individualität zu einer lokali-
sierbaren Stelle in einem raum-zeitlichen Kontinuum geworden ist,
rücken die empirischen Gegenstände endgültig in das Zentrum der For-
schung.

Kriterium der Anerkennung von Individualität wird in dieser Tra-
ditionslinie eine Antwort auf die Frage sein, ob unsere Begriffe ihre
›Wahrmacher‹ in situierbaren Repräsentanten raum-zeitlicher Erfah-
rung finden können.

Mit dieser Idee sinnlicher Repräsentanz für das begrifflich All-
gemeine hinwiederum scheint der Begriff von Individualität als reichs-
ter Erscheinung verloren; an die Stelle des gattungsbestimmenden All-

139

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

dament gestellt, durch das Prinzip der Individualität in einem vorlogischen Raum zu
retten sein (vgl. Platon: Timaios 34 b sqq.; vgl. ferner Schelling: Darstellung der reinra-
tionalen Philosophie, SW II/1, 402).
14 Nach Hans Blumenberg wird durch Duns Scotus’ Erweiterung des Arbor Porphyrii
um die species specialissima allererst die intelligible Erfassbarkeit der Individualität
durch eine endliche Definition erreicht. Demgemäß werde das Individuelle dann zum
reichsten und würdigsten Gegenstand der Erkenntnis, und damit werde dann zugleich
auch die Empirie zur gemäßesten Erkenntnisweise (Blumenberg: Art. »Individuation
und Individualität«. In: Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, 720ff.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinen wie der spezifizierenden Attribute treten situierbare Koor-
dinaten gegebener Größen in Raum und Zeit.

Mit Leibniz und Kant wird die Idee einer notwendigen Verbin-
dung von Einzelnem und Allgemeinem jedoch erneut belebt und in
der Urmonade bzw. im Ideal der reinen Vernunft auf einen neuen
Grund gestellt: Kants ›Idee in individuo‹ ist die Idee eines in allen Tei-
len durchgängig bestimmten Einzelnen – sei es eines Dinges, eines le-
bendigen Individuums oder der Ordnung insgesamt.15 Der Begriff des
Individuellen ist damit an den Begriff aller möglichen Prädikate, die
Gegenständen überhaupt zugesprochen werden können und damit an
die Idee des Alls der Realität gebunden und ohne diesen nicht zu be-
greifen.

Um nämlich den Gegenstand als durchgängig bestimmt begreifen
zu können, müssen wir ihm alle die Prädikate zusprechen, die für ihn
zutreffend sind; und um ihn zugleich als Singularität von allen nur
denkbaren Gegenständen zu unterscheiden, müssen wir, so Kant, einen
solchen universellen Prädikationsgrund antizipieren, in dem nicht nur
die gegebenen, sondern auch alle nur denkbaren Gegenstände a priori
aufgehoben sind. Ohne eine solche Antizipation eines unendlichen
Prädikationsgrundes nämlich wäre der einzelne Gegenstand nicht hin-
reichend von allen anderen unterschieden. »[…] noch weiter, als die
Idee, scheint dasjenige von der objektiven Realität entfernt zu sein,
was ich das Ideal nenne, und worunter ich die Idee, nicht bloß in con-
creto, sondern in individuo, d. i. als ein einzelnes, durch die Idee allein

140

Claudia Bickmann

15 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Aus-
gabe neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1971 (im Folgenden: KrV). A 572, B 600: »Ein
jedes Ding aber, seiner Möglichkeit nach, steht noch unter dem Grundsatze der durch-
gängigen Bestimmung, nach welchem ihm von allen möglichen Prädikaten der Dinge,
so fern sie mit ihren Gegenteilen verglichen werden, eines zukommen muss. Dieses
beruht nicht bloß auf dem Satze des Widerspruchs; denn es betrachtet, außer dem Ver-
hältnis zweier einander widerstreitenden Prädikate, jedes Ding noch im Verhältnis auf
die gesamte Möglichkeit, als den Inbegriff aller Prädikate der Dinge überhaupt, und,
indem es solche als Bedingung a priori voraussetzt, so stellt es ein jedes Ding so vor,
wie es von dem Anteil, den es an jener gesamten Möglichkeit hat, seine eigene Möglich-
keit ableite. Das Principium der durchgängigen Bestimmung betrifft also den Inhalt und
nicht bloß die logische Form. Es ist der Grundsatz der Synthesis aller Prädikate, die den
vollständigen Begriff von einem Dinge machen sollen, und nicht bloß der analytischen
Vorstellung, durch eines zweier entgegengesetzten Prädikate, und enthält eine trans-
zendentale Voraussetzung, nämlich die der Materie zu aller Möglichkeit [Hervorh.
C. B.], welche a priori die Data zur besonderen Möglichkeit jedes Dinges enthalten soll.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmbares, oder gar bestimmtes Ding, verstehe.« (KrV A 568, B
596)

Wie aber sollte im Sinne Schellings nun das unverrechenbar Ein-
zelne, Lebendige, Individuelle gegen Hegels Begriffsphilosophie zu ret-
ten sein; und wie sollte das Sein, das nackte Dass – vor allem Was- und
Wie-Sein – Individualität verbürgen können? Wie kann das reine un-
bestimmte Dass-sein als Garant von Individualität – wie Schelling es
sucht – in Erscheinung treten, und wie soll Individualität im Begriffe
zu reichster Fülle finden können, so dass diese allererst in begrifflicher
Gestalt ihren angemessenen Ausdruck gewinnen kann – wie Hegel dies
sieht? Dieser Streit berührt den Grundlegungsgedanken von Schellings
und Hegels Philosophie.

Ist dieser Widerstreit unversöhnlich, oder zeigt es sich vielleicht
bei näherem Betrachten, dass Schelling und Hegel ihren Widerpart im
eigenen Lager je schon mit sich führen und darum beide in ihrer Argu-
mentation auf das ›Ausgeschlossene‹ je wechselseitig bezogen und an-
gewiesen sind?

Mit der Genesis und Funktion des Begriffs für die Bewegung des
Seinsgedanken in Hegels Philosophie werden wir beginnen. Der Weg
vom Begriff des Begriffs führt über den »Begriff als Idee« in einem
zweiten Schritt zu Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont von He-
gels Logik wie der Positiven Philosophie Schellings gleichermaßen. Im
dritten Schritt wird sodann mit Blick auf diesen gemeinsamen Bezugs-
punkt eine Klärung darüber herbeizuführen versucht, welche Gestalt
der Annäherung an den Individualitätsgedanken besser gerechtfertigt
ist: die begriffsexplikative oder die seinsbezogene, der das Vor- und
Überbegriffliche als eigentlicher Garant der Individualität gilt?

Ich komme zum ersten Punkt:

1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs

Die Frage nach der Berechtigung von Schellings Kritik an Hegels reiner
Begriffsphilosophie, wonach das Individuelle dem Allgemeinen geop-
fert werde, setzt eine Analyse von Hegels Begriff des Begriffs voraus.

Hegels Begriff des Begriffs ist doppelgesichtig: Er ist logische
Form wie genetische Exposition seiner Gehalte gleichermaßen.16 Als

141

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

16 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formbedingung des Denkens wie als Form des Gedachten ist alles Den-
ken – sei es ein Denken des Etwas oder das Denken des Denkens – nicht
ohne ein je Gedachtes, ein Worumwillen oder ein Zu-Denkendes, auf
das es als Gegenstand oder Fluchtpunkt bezogen ist. Und so fragt es
sich, wie in Hegels Logik, in seiner sog. Begriffsphilosophie, mithin
also im Denken des Denkens die Formbedingungen des Denkens auf
das je zu Denkende bezogen sind? Wenn Hegel als Telos allen wahr-
heitsbezogenen Denkens die Idee der Übereinstimmung des Denkens
mit dem je Zu-Denkenden begreift, so wird im Resultat der Annähe-
rung der Gedanke der durchgängig bestimmten Sache wie auch die
Sache selbst im Gedanken, im Begriffe, erscheinen.

Nun fragt es sich, wie das Individuum ein möglicher Gegenstand
des Begriffs sein kann. Für Schelling ist der Ort der Individualität ein
Ort außerhalb der Sphäre des Begriffes. Mit Kant nimmt er ein Be-
griffsjenseitiges in Anschlag, um das im Begriffe zugleich Ausgegrenz-
te, Nicht-Artikulierbare, gegen die Hermetik der subsumierenden Be-
griffsform zu retten; Hegel habe demgegenüber – sei es im Horizonte
der Analyse der »sinnlichen Gewissheit« oder im Ausgang der Logik
von 1812 – im Medium des Allgemeinen stets quittiert, was sich als
irreduzible Besonderheit oder Individualität begrifflicher Vereinnah-
mung notwendig entzieht.17

Das Gegebene, nicht ein bloß Gesetztes und Gezeugtes, sei als
Begriffsjenseitiges ein Schattenreich bloßer Vermittelung, das Wider-
lager, in dem alles begreifende Denken – soll es nicht bloß Denken des
Denkens sein – als in seinem Anderen, dem Vor- und Außerbegriff-
lichen, zu verankern ist. Als reines Sein darum allem Denken, allem
Wesen und aller Bestimmung voraus, verleihe es als Ziel und Flucht-
punkt der Seinsentfaltung dem Denken allererst die Kraft und seinem
Gehalte Fülle und Realität. Demgegenüber werde im Horizont reiner
Begriffsphilosophie der Hegelschen Art das Sein nur in und aus dem
Begriffe und nicht unabhängig davon, als das aufgefasst, was ist und

142

Claudia Bickmann

die genetische Exposition des Begriffes aus.« (G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik II.
Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832–1845 neu edierte Ausgabe. Redaktion
E. Moldenhauer und K. M. Michel. 20 Bde. Frankfurt a.M. 1986. Bd. 6, 245).
17 Vgl. zum Problem des Ortes der Individualität in Schellings Philosophie: C. Bick-
mann: »Schellings Identitätsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Schellingiana, Bd. 11. Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2004, 147–196.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wodurch allein das zertrennte Seiende vermögend ist, zusammen-
gehalten zu werden.18

Auf die Frage etwa: »Was ist Kallias?« kann ich, so Schelling, »mit
einem Gattungsbegriff antworten, z.B. er ist lebendes Wesen; aber was
ihm Ursache des Seins (hier also des Lebens) ist, das ist nicht ein All-
gemeines mehr, nicht ousia im zweiten, sondern im ersten und höchs-
ten Sinne, protē ousia, und diese ist jedem eigen und keines anderen,
während das Allgemeine mehreren gemein [ist]«; allein die protē ou-
sia, jenes nackte Dass sei »des Individuellen ›ti ēn einai‹ ; und auch sie
ist eines jede eigne und nicht mehreren gemein.«19

Beide nun, Hegel und Schelling, sollten sich in der Auslegung des
principium individuationis auf Kant berufen können: Wie sollte dies
möglich sein?

Schellings Kritik prüfend, werden wir zunächst fragen: Ist Hegels
Sein-Gedanke bloß der Gedanke »Sein«? Wird die Logik alles Sein im
Wissenssinn absorbieren und damit das Sein seiner Unabhängigkeit
gegenüber dem seinssetzenden, wesensbestimmenden Denken berau-
ben, oder nimmt auch Hegel den Gedanken der Realität vor allem
Geist- und Bewusstseins-Sein, vor allem Was- und Wie-Sein ernst
und in Gebrauch?

Wir entsinnen uns der Kritik Schellings: Hegel habe nicht »die
Gegenstände oder die Sachen, wie sie […] im Begriff sich darstellen
betrachtet, sondern Begriffe zum Gegenstand gemacht, die wiederum
nur den Begriff zum Inhalt haben« sollen.20 Ein Denken jedoch, das
sich derart in sich selbst zurückziehe, könne man nicht wirklich »Den-
ken« nennen.21 Die ganze Welt liege »gleichsam in den Netzen des
Verstandes oder der Vernunft«, aber die Frage sei eben, »wie sie in
diese Netze gekommen sei, da in der Welt offenbar noch etwas anderes
und etwas mehr als bloße Vernunft ist, ja sogar etwas über diese
Schranken Hinausstrebendes.«22

Wie nun – so die beiden Positionen zugrundeliegende Frage –
muss Vernunft aufgefasst werden, wenn ein Anderes zu ihr möglich
sein soll, und wie soll jenes Andere dann in einem Vor- und Außer-
begrifflichen überhaupt zu retten sein?

143

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

18 Vgl. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 407.
19 Ebd. 406f.
20 Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie, SW I/10, 141.
21 Ebd.
22 Ebd. 143f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Beantwortung dieser Frage blicken wir nun näher auf Hegels
Begriff des Begriffs. Es verwundert nicht, dass Hegel dem Begriff im
engeren Sinne in seiner Logik von 1812 zunächst eine genetische Ex-
position, eine Genesis aus einem Vor- und Außerbegrifflichen, aus
einem Realitätsgedanken vorangestellt hat. Denn auch für Hegel gilt:
Allein diese Genesis aus einem Vorbegrifflichen vermag dem Begriffe
Realität und Bedeutung zu verleihen.

In der Seins- und Wesenslogik, der Sphäre des Objektiven, wird
darum – ganz in Schellings Sinne – ein dem Begriffe Entgegengestell-
tes, ein nicht-Identisches als das Andere zum Begriffe zur Sprache ge-
bracht.

In dieser Sphäre des Objektiven geht das Werden des Realen in
noch unbegriffener Form allem Begriffe voraus – als Sein und Wesen
aller Realitätsgehalte; mithin also als die ontogenetische Entfaltung
derjenigen Sphäre, durch welche der Begriff allererst Bedeutung und
Realität erhält.

Von diesem Orte der Seins- und Wesenslogik, vom Realitäts-
gedanken aus soll sich die Sphäre des Alls der Realitäten erst in einem
weiteren Schritt in einem Medium durchsichtig werden, das Licht auf
dasjenige Licht zu werfen vermag, das zuvor nur Mittel der Erkundung
eines Anderen war: dies erst ist die Sphäre des Begriffs des Begriffes. So
wird der Begriff aus seinem bloßen an sich, wodurch er nur der Mög-
lichkeit nach Begriff ist, zum sich selbst setzenden und bestimmenden
Begriff. Im sich durchlichtenden Begriff wird dabei nicht mehr die Rea-
lität, wie sie Gegenstand der Wissenschaften wie des alltäglichen Be-
wusstseins ist, sondern ebenso auch die Selbst-Durchlichtung des Be-
griffs selbst in der Durchlichtung des Realen, d. h. im Begriffe des
Begriffs, zur Darstellung gebracht –, auf diese Funktion des Begriffes
kommt es Hegel in seiner Begriffslogik an.

Als die einzige Sphäre aber, die im Anderen zugleich sich selbst
sieht, das Andere nur mehr als das Andere ihrer selbst begreift, kann –
so Hegel in der Tradition des aristotelischen und neuplatonischen
Nous-Gedankens – der Geist aufgefasst werden. Selbst- und Fremdbe-
zug sind in ihm zur Einheit gebracht, indem die Form selbst der Gehalt
und der Gehalt die Form ist.

Beide Sphären, Realität und Begriff, – auch wenn im Begriff des
Begriffs im sich selbst durchlichtenden Geiste in eine höherstufige Ein-
heit gebracht – bleiben jedoch in dieser Einheit zugleich auch unter-
schieden; denn Sein und Wesen als Sphären der objektiven Logik, des

144

Claudia Bickmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alls der Realitäten, sind nicht selbst bereits begriffliche Verhältnisse;
erst der Begriff des Begriffs trägt auch die Form eines Gehaltes, welcher
ist, unabhängig davon, ob er in der Form des Begriffs erscheint oder
nicht. Die genetische Exposition der wesentlichen Formen jener Seins-
gedanken ist aller Explikation durch Begriffe voraus.23

Doch welch ontisch-epistemischer Status sollen Sein und Wesen
in ihrer Unabhängigkeit vom Begriffe zuzusprechen sein, wenn beide
als das Ansich des Begriffs, jedoch nicht selbst bereits als Begriff auf-
zufassen sind? Was bedeutet dieses An- und Fürsichsein des Begriffs?
Trifft hier nicht Schellings Kritik die Hegelsche Begriffsphilosophie zu
Recht, dass diese den Seinsgedanken im Wissenssinn absorbiere?

Hegel unterscheidet: Das Ansich-sein im Ausgang der Seinslogik
wie auch das Für-sich-Sein der Wesenslogik gelten ihm als vorbegriff-
liche Verhältnisse, Verhältnisse realer Wesenheiten, die das Dasein als
Etwas und Anderes, Endliches und Unendliches etc. konstituieren: In
ihnen sollen nicht bloße Begriffe, sondern die Wirklichkeit selbst als in
sich reflektiert aufgefasst werden.

Dabei machen die Reflexionsbegriffe des Identischen und Ver-
schiedenen etc. die realen Verhältnisse zwischen Erscheinung und
Wirklichkeit, wie sie sich in den drei Relationen von Substanz und
Akzidenz, Kausalität und Wechselwirkung ausprägen, allererst lesbar,
und diese Lesbarkeit des Realen in der Gestalt der Reflexionsbegriffe
soll das Seinsganze in seiner inneren Notwendigkeit als ein Wechsel-
spiel aufeinander verweisender Verhältnisse – und nicht bloß als be-
griffliches Verhältnis – durchsichtig werden lassen. Dass dabei die
Sphäre des Objektiven die Form des Ansichs des Begriffes trägt, bringt
Hegel nicht in Verlegenheit; selbst Schelling – so wäre sein Einwand –
kann nicht unbedacht lassen, dass bereits eine jede Rede vom ›nackten
Dass‹ vor allem Was- und Wiesein nur in einer Form zu vergegenwär-
tigen ist, deren Zeichengestalt nicht leer sein kann.

Somit gelten auch Hegel »Sein« und »Wesen« nicht als bloße Ge-
danken, sondern als Bewegungen des Realen: Auch wenn in der Logik
als reinem Kategoriendenken die kategorialen Verhältnisse des Seins
und Wesens zur Darstellung gebracht werden, so sollen die Kategorien
– darin folgt Hegel der aristotelischen Tradition – nicht allein die Be-

145

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

23 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich
die genetische Exposition des Begriffes aus.« (Hegel: Wissenschaft der Logik II (s.
Anm. 16), 245.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffe »Realität« und »Wesen«, sondern in ihrer ontisch-epistemischen
Doppelgestalt sollen sie ebenso wohl die Konstitutionsprinzipien des
Realen selbst zum Ausdruck bringen. Mit den Seins- und Wesens-
bestimmungen wird somit dem Begriffe dasjenige vorangestellt, das
als genetische Exposition des Begriffes den Begriff aus der vor- und
außerbegrifflichen Sphäre der Realität in seine eigene Sphäre hinüber-
führt:

2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung
der Sphäre des Begriffs24

Die Schritte sind dabei folgende. Die Realität des Wesens – als einheits-
stiftende Substanz vorgestellt – ist unmittelbare Voraussetzung des
Begriffes, insofern die Substanz als das an sich bestimmte Wesen der
Manifestation in einer einheitsstiftenden Gestalt bedarf. Diese erhält
sie in der Form des Begriffs. Das substantielle Sein im Sinne Hegels hat
eine a priori notwendige Beziehung zum Begriff. So ist der Begriff
gegenüber Sein und Wesen das Dritte: ihre Grundlage und Wahrheit,
durch die Sein und Wesen allererst in ihrer Identität greifbar werden.25

Der Weg zum Begriff ist dabei folgender: Seiendes, substantielles
Sein – zunächst in der Wechselwirkung seiner Attribute noch als in
einem Anderen gründend und durch Anderes bestimmt vorgestellt –
ist in dieser Abhängigkeit von den jeweils vorausgesetzten Verhältnis-
sen noch nicht sich selbst setzende, freie Substanz geworden, sondern
ist bloß Substanz, die aus äußeren Quellen ermöglicht und bewirkt
wird und einen fremden Grund zu ihrer Bestimmung hat. Hegel nennt
diese von äußeren Abhängigkeiten bestimmte Substanz am Ende der
Wesenslogik: »passive Substanz«.26 Diese Substanz in der Wechselwir-

146

Claudia Bickmann

24 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik II, 246: »Der Begriff hat daher die Substanz zu
seiner unmittelbaren Voraussetzung, sie ist das an sich, was er als Manifestiertes ist. Die
dialektische Bewegung der Substanz durch die Kausalität und Wechselwirkung hin-
durch ist daher die unmittelbare Genesis des Begriffes, durch welche sein Werden dar-
gestellt wird.«
25 Ebd. 245.
26 »Passiv ist das Unmittelbare oder Ansichseiende, das nicht auch für sich ist, – das
reine Sein oder das Wesen, das nur in dieser Bestimmtheit der abstrakten Identität mit
sich ist. – Der passiven steht die als negativ sich auf sich beziehende, die wirkende Sub-
stanz gegenüber. Sie ist die Ursache, insofern sie sich in der bestimmten Kausalität
durch die Negation ihrer selbst aus der Wirkung wiederhergestellt hat, [ein Anderes,]

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung ihrer Attribute zerstört zunächst den Schein jener unbestimmten
Unmittelbarkeit. Das einfache Ansich-sein wird als durch ein Anderes
gegründet und ermöglicht offenbar. Es ist dies der Ort, den Schelling
gegen Hegel einklagt: der Begriff der bewegenden und durch Anderes
bewegten lebendigen Substanz.

Auf diese Weise aber ist die bewegte lebendige Substanz noch
nicht sich selbst setzende freie Substanz. Erst im Übergang zur Be-
griffslogik ist der Weg zur aktiven Substanz frei: zur Aktivität, die sich
von der äußeren Abhängigkeit befreit und – sich selbst setzend – in
ihrem Selbstbezug auf ihr Anderes bezogen ist. Die aktive Substanz
bringt eine innere Reflexivität des Seins zum Ausdruck – ein Sein, das
zugleich ein sich selbst im Anderen sehendes Sein geworden ist, durch
das sich das vorausgesetzte Sein darum in ein freies sich-selbst-bestim-
mendes Sein überführen kann.

Doch wie ist nun die Rede vom Übergang der passiven zur aktiven
Substanz zu verstehen? Wodurch kann eine Substanz – als aktive Sub-
stanz – von sich selbst zugleich Ursache und Wirkung sein? Nicht kann
sie es, so Hegel, eingelassen in die Dunkelheit der Kausalitätsverhält-
nisse. In ein freies Selbstverhältnis überführen kann sich einzig eine
sich selbst setzende und sehende Substanz: Als solche aber ist sie Be-
griff. Denn erst im Begriff kann sich die Substanz der Abhängigkeit
gegebener Kausalitätsverhältnisse entwinden und sich als freie sich
selbst setzende Substanz zu »selbst durchsichtig werdender Klarheit«
fortentwickeln, d. h. »zum Begriffe befreite« Substanz werden.27

Was nun bedeutet diese Rede von einer zum Begriffe befreiten
Substanz? Wie sollte die Substanz selbst der Begriff sein können? Wel-
ches ist die zur freien Existenz gelangte Substanz? Es ist dies – so Hegel
– nichts anderes als das Ich oder das reine Selbstbewusstsein:28 in die-
sem erst ist die Substanz, so der Gedanke, wesentlich Subjekt gewor-
den.

Nicht soll dies so aufgefasst werden, als gäbe es zum einen ein Ich
und dann noch eine davon unterschiedene Substanz; das Ich, so Hegel,
sei vielmehr selbst der reine Begriff der Substanz – der Begriff der
Substanz, die Ursache ihrer selbst genannt werden kann, freies sich

147

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

das in seinem Anderssein oder als Unmittelbares sich wesentlich als setzend verhält und
durch seine Negation sich mit sich vermittelt.« (ebd. 233f.)
27 Ebd. 251.
28 Ebd. 252.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst setzendes Subjekt: die Substanz als Begriff.29 Dies nun – so He-
gel – sei der wahre Begriff des Begriffs.30

Das Dasein des Begriffs ist gewonnen: und es ist dies – hier folgt
Hegel den Spuren der kantischen ›Deduktion der reinen Verstandes-
begriffe‹ – die Einheit der Apperzeption, die freie schrankenlose Sich-
selbst-Gleichheit, die von allem Inhalte abstrahiert, weil sie alle Be-
stimmtheit und allen Inhalt in sich aufgehoben hat, sich in den Inhalt
versenkt hat und nur seine bloße Gleichheit mit sich zurückbehält.31

Darum ist das Dasein des Begriffs zugleich Allgemeinheit: das aller
Bestimmtheit, allem Seinssetzen zugrundeliegende Allgemeine; aber,
so Hegel, insofern es vom Vollzug jener Einzelheit des denkenden Ich
zugleich unabtrennbar bleibt, ist es zugleich Individuelles, Einzelnes,
das einem jeden anderen Einzelnen in seiner absoluten Vereinzelung
gegenübertritt.32

So ist jene absolute Allgemeinheit, die hier im einzelnen Selbst-
bewusstsein zugleich als vereinzelte auftritt, die ist, insofern sie sich
setzt und im sich Setzen sich zugleich ihr Dasein gibt: so ist es die
Natur des Begriffs, durch das Ich und im Ich gesetzt zu sein. Auch darin
ist die Hegelsche Logik der kantischen ›Deduktion der reinen Verstan-
desbegriffe‹ gefolgt: Indem das reine Ich als Grund der Verbindung und
Verknüpfung des gegebenen Mannigfaltigen im Begriffe fungiert, ist
jene Apperzeptionseinheit zugleich Begriff des Begriffs.

Kant, so Hegel, habe dies gesehen, indem er als Objekt jenes ge-
fasst habe, in dessen Begriff das Mannigfaltige der gegebenen An-
schauung als vereint gedacht werden könne.33

Was eine Sache an und für sich ist, sei darum – wie Hegel zu Recht
schließt – allein in und durch das Denken ausgemacht; das Denken
hebe die Unmittelbarkeit, mit der uns der Gegenstand zunächst ent-
gegentritt, auf und mache so ein Gesetztes aus ihm: dies aber, sein
Gesetztsein, sei sein Anundfürsichsein, seine Objektivität. Der Gegen-
stand hat seine Objektivität darum allein im und durch den Begriff,34

und diese wiederum könne nicht anderes sein, als die Einheit des
Selbstbewusstseins, in die er aufgenommen wird.

148

Claudia Bickmann

29 Ebd.
30 Ebd.
31 Ebd. 253ff.
32 Ebd. 254ff.
33 Ebd. 254.
34 Ebd. 255.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objektivität oder der Begriff einer Sache sei darum nichts anderes
als die Natur des Selbstbewusstseins selbst, denn sie habe keine ande-
ren Momente oder Bestimmungen als das Ich. Darum müsse man, um
zu erkennen, was der Begriff ist, sich der Natur des Ich entsinnen.
Objektivität, so kann geschlossen werden, ist darum ein Sichselbstset-
zen im Anderssein: nicht finden wir hier ein Ich und dort seine mögli-
chen Gedanken, sondern die Objektivität ist der Gedanke – das Selbst-
bewusstsein darum in ein und demselben Akte auch seine eigene
Veranderung: Der Begriff der Objektivität ist somit an den Begriff des
Setzens wie des Entgegensetzens gleichermaßen gebunden: Ich und
nicht-Ich konstituieren sich in ein und demselben Akt. Das Selbst-
bewusstsein erzeugt Objektivität darum nicht als von ihm selbst unter-
schiedene, sondern es ist ein Selbst in der Veranderung: beide sind nur
mehr die komplementären Pole des einen Gedankens!

Gleichwohl muss allem Begreifen zuvor ein Vorbegriffliches, ein
Sinnliches als der Stoff zur gedanklichen Form gegeben sein – auch
darin sind Kant und Hegel sich einig.

Was darum etwa in der Phänomenologie des Geistes in der Lehre
vom Bewusstsein die sinnliche Gewissheit und die Wahrnehmung ist,
sei in der Psychologie das Gefühl und die Anschauung, schließlich die
Vorstellung; nach Analogie dazu seien es in der Logik die Stufen Sein
und Wesen, die dem Begriffe vorangestellt seien.35 Von der Seins- zur
Wesenslogik werde in dialektischer Bewegung die Entfaltung des Seins
vom reinen bestimmungsfreien Sein zur Einheit der Substanz – durch
Kausalität und Wechselwirkung – in ihre wesentliche Bestimmung ge-
bracht: Diese Bewegung gilt Hegel als die eigentliche Genesis des
Begriffs, als das Werden des Begriffs aus seinem Anderssein in seine
anundfürsichseiende Gestalt. Denn erst im Anundfürsichsein, im Be-
griffe, ist die Substanz Subjekt, d. h. sich frei setzendes Sein geworden;
erst im Begriffe ist die Substanz auch der Form nach Ausdruck des
Aktes freier Selbstbestimmung.36 So ist der Begriff des Begriffs die
Form einer Substanz, die zu sich selbst gekommen ist, indem sie nicht
nur ist oder Äußerliches bewirkt, sondern etwas in sich selbst bewirkt

149

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

35 Ebd. 256.
36 Ebd. 251: »Im Begriffe hat sich daher das Reich der Freiheit eröffnet. Er ist das Freie,
weil die an und für sich seiende Identität, welche die Notwendigkeit der Substanz aus-
macht, zugleich als aufgehoben oder als Gesetztsein ist und dies Gesetztsein, als sich auf
sich selbst beziehend, eben jene Identität ist.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sich selbst und ihr Anderes auch der Form nach frei setzt. Und
darum ist sie auch erst im Begriffe – als sich frei selbst setzendes und
bestimmendes Sein, Substanz, die Subjekt geworden ist.37

Dies bedeutet für Hegels Systemanlage zugleich, dass erst hier, in
der subjektiven Logik oder der Logik des Begriffs derjenige Ort gefun-
den ist, an dem Hegel über Spinoza und Kant hinausgegangen ist. Über
Spinoza, da für Hegel die durchgängig bestimmte Substanz sich aller-
erst im sich wissenden Begriff als sich frei setzende Substanz – als an
und für sich seiende Substanz – ergreifen kann. Somit ist sie nicht
Substanz, in deren Attributen die Freiheit des Einzelnen erlischt, son-
dern muss als Substanz aufgefasst werden, die den Akt des freien Sich-
selbst-setzens der Subjektivität in ihre Gründungsurkunde aufgenom-
men hat.

Über Kant hinaus bleibt jenes Ansichsein nicht mehr bloß uner-
reichbarer Fluchtpunkt und Grenzbegriff gedanklicher Annäherung,
bloß regulative Idee, sondern die Sphäre des Anundfürsich wird zum
Orte der Selbsterkenntnis des Absoluten selbst: mithin also eines An-
sich, dem Freiheit und Selbstbestimmung eingeschrieben ist. Bereits
für Kant sollte das Ansich Platzhalter der Ideen des Unbedingten wie
der Freiheit und des Wesens aller Wesen sein. Hegel radikalisiert die-
sen Gedanken:38 Allein die anundfürsichseiende Idee soll dem Akte
freier Selbstbestimmung gemäß sein können: Ein Absolutes sei gewon-
nen, dem das Prinzip des Sich-Bestimmens als Maß und Quelle der
Entfaltung aller Seinseinheiten gilt. Ihrem Maß sollte zugleich auch
der Grad der Freiheit in Natur und Geist ablesbar sein.

Gegen Schelling kann darum eingewandt werden: Nicht aus und
in Begriffen wird in Hegels Logik das Einzelne, das Mannigfaltige ab-
zuleiten sein oder gar durch den Begriff in seiner Besonderheit quit-
tiert, sondern als unsynthetisierte Mannigfaltigkeit oder als das reine
Sein ist es auch für Hegel – in einer jeden empirischen oder nicht-em-

150

Claudia Bickmann

37 Ebd. Durch diese Argumentation ist leicht ersichtlich, dass Hegels spekulative Annä-
herung an die Seinsfrage nicht ins Bodenlose fallen muss, sobald wir empirische Ver-
hältnisse ins Auge fassen: Erweisen sich seine kategorialen Analysen doch bei näherer
Betrachtung als Formen des Empirischen wie ihrer gedanklichen Durchdringung glei-
chermaßen: Natur und Geist gelten Hegel als Manifestation einer Formensprache,
durch die alles Empirische auf die Gründe seiner Möglichkeit befragt und zurückgeführt
werden kann: Nicht mehr als die Formbedingungen des Endlichen und nicht Verhält-
nisse innerhalb der Sphäre des Endlichen sollen sie zur Darstellung bringen.
38 Hegel: Wissenschaft der Logik II, 246.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pirischen Erfahrung – allem Begriffe voraus. Auf das unverrechenbar
Einzelne ist ein jeder empirische Begriff als auf seinen Realitätsgehalt
bezogen. Im Unterschied zur Psychologie oder Phänomenologie jedoch
gehen die zugrundeliegenden konkreten Gestalten in Raum und Zeit
die Logik weiter nichts an.

Dies nun haben Schelling und die ihm folgende Philosophie von
Feuerbach über Marx und Nietzsche bis in den Wiener Kreis gründlich
außer Acht gelassen, indem sie die transzendentale Analyse der Kate-
gorien in Hegels Logik in welthaltiges Wissen verwandelt und darum
den spekulativen Begriff des Begriffs mit dem empirischen Begriff des
erfahrbaren Lebens konfundiert haben.

Das Leben oder die organische Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer
Erscheinungen ist im Sinne Hegels allein auf derjenigen Stufe der Ent-
wicklung verbürgt, auf welcher der Begriff zuallererst hervortreten
kann – wenn auch zunächst als blinder, sich selbst noch nicht fassender,
d.h. nicht als denkender Begriff.

Blinder, sich selbst nicht erfassender, nicht denkender Begriff –
jenes unbewusste, bloß vorausgesetzte Sein, das in der Realphilosophie
durch die anorganische und organische Natur sowie im Leben des noch
nicht zu sich gekommenen Geistes zum Ausdruck gebracht wird, ist
auch für Hegel noch nicht sich selbst durchlichtender Begriff, sondern
vielmehr nur der Begriff in seinem Anderssein. Sich durchlichtender,
denkender Begriff wird er erst im und durch den Geist sein.39

In der Phänomenologie des Geistes – in idealtypischen Formatio-
nen antizipiert – sind Natur und Geist zunächst bloß Stufen in der
Entfaltung zu stets höherer Klarheit; in der Entäußerung des Geistes
in die Sphären der Realphilosophie sind beide dann zunächst sich nicht
selbst wissende Zwecke der Natur, die sie als gefügtes Ganzes aus Zwe-
cken erscheinen lässt, und ferner – im Geiste – Zwecke, die als solche
frei gesetzt von einem Bewusstsein angeeignet und verstanden sind, in
der objektiven Sphäre des Staates Gestalt gewinnen und im intelligi-
blen Medium freier Selbstentäußerung in Kunst, Religion und Phi-
losophie zur Erscheinung des freien Geistes werden.

151

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

39 Ebd. 257.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Der Begriff in der Idee

Doch was ist das eigentliche Movens der Bewegung? Ist es, wie Schel-
ling vermutet, der Begriff?

Der Begriff, so Hegel, kann den Begriff nicht bewegen. Telos und
Movens jener Bewegung kann nicht selbst wiederum der Begriff sein.
Es muss vielmehr, so Hegel, »zugegeben werden, dass der Begriff als
solcher, noch nicht vollständig ist«.40 Er muss sich vielmehr erst »in die
Idee […] erheben«.41 Erst die Idee kann als das innere Band zwischen
Realität und Begriff erscheinen. Die Idee und nicht der Begriff ist das
eigentlich Treibende, das Movens der Gesamtbewegung. In dieser erst
finden wir, so Hegel, die seit Parmenides gesuchte Einheit von Denken
und Sein, die Hegel in der Idee der Einheit von Begriff und Realität am
Werke sieht. Erst durch die Idee, so Hegel, wird die Natur oder das
wesentliche Sein zu sich selbst finden, indem sie über die blinden Kau-
salitätsverhältnisse hinaus freie selbstbestimmte Subjektivität möglich
macht. So ist es die Idee, die diesen Prozess vom bloßen Ansichsein der
realen Verhältnisse zum Fürsichsein begrifflicher Bestimmungen vo-
ranzutreiben vermag, indem sie das Reale zur Selbstdurchlichtung im
Begriffe und das Subjektive zu seiner Realisierung in einer freien Ge-
setzesordnung bewegt.

Wir können festhalten: Beiden – Hegel wie Schelling – gilt das
reine bestimmungsfreie Sein als allem Bewusstsein, allem Was- und
Wie-Sein voraus: Der blinde, sich nicht fassende Begriff gewinnt erst
in der Form des Begriffs seine Klarheit und Durchsichtigkeit.

Erst im Begriff des Begriffes ist darum auch die ›Eine‹ Seinsord-
nung in ihre Selbstdurchlichtung gebracht, zerfällt nicht mehr in eine
Zufälligkeit gleichgültiger, einander äußerlicher Substanzen, sondern
wird als eine durchgängig bestimmte, in sich konkrete, organisierte
Seins-Totalität greifbar. Dies ist der Begriff des Seinsganzen – in seine
Unverborgenheit gebracht, die sich – in der Sphäre des Nous, des Geis-
tes – selbst durchsichtig geworden ist.

Ich komme zum zweiten Punkt:

152

Claudia Bickmann

40 Ebd. 258.
41 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont der Kontrahenten

Als dieses in sich selbst zurückkehrende Sein – im sich durchlichtenden
Seinsganzen – ist das Ganze zugleich als ein Einzelnes gesetzt.42

Als ein Ganzes aber, das zugleich als Einzelnes gesetzt ist, das in
all seinen Teilen durchgängig bestimmt und durch unsere moralische
Selbstgesetzgebung auf einen freien Grund gestellt ist, hatte bereits
Kant den höchsten Seinsgedanken, das »Ideal der reinen Vernunft«
ausgelegt: Als ein solches trug es die Bezeichnung einer ›Idee in indi-
viduo‹.43

Dabei sollte die Einzigartigkeit des Individuellen – so der Gedanke
– nur durch jene Idee des Alls der Realität, d. h. von der Idee der un-
endlichen Fülle ihres möglichen Begriffsumfanges bestimmt sein:
Individualität im höchsten Sinne war dann eine solche, der alle nur
denkbaren Prädikate in höchster Vollendung zugesprochen werden
können.44 Für Kant – wie für Leibniz und Hegel – sollte ein solcher
Zustand dabei nur göttlichen Wesen vorbehalten sein; alles Endliche
sollte demgegenüber durch Negation unendlich weit vom Ideal eines
vollkommenen Einzelnen entfernt bleiben – gleichwohl aber durch die-
ses allererst in seiner eigenen Individualität verbürgt sein können.

So ist – diesem Ideal der ›Idee in individuo‹ gemäß – die Totalität
aller Seinssphären die Konkretion aller in einer Ordnung aufeinander
bezogener Sphären. Erst durch das freie Sich-selbst-Setzen im Begriffe
soll für Hegel wie für Kant – aber schließlich auch für Schelling – ein
zureichender Grund einer möglichen Ontologie gefunden sein: Nicht
das Seiende, insofern es ist, sondern das Seiende, insofern es durch Frei-
heit möglich ist, soll für die genannten Autoren als Prinzip und Maxime
des vollständig entfalteten Begriffs der Realität wirksam werden.

Auch diese Funktion eines zureichenden Grundes des Seinsganzen
trägt in Kants Philosophie der höchste Gedanke, das Ideal der reinen
Vernunft, seine ›Idee in individuo‹ : Von der bloßen Idee – die nur Ge-
danke ist – ist diese ›Idee in individuo‹ auch im kantischen Sinne durch
ihren Seinsgehalt unterschieden, indem sie nicht nur als regulative
Idee der Übereinstimmung unserer Verstandesfunktionen untereinan-
der, sondern – darin ist Kant ganz platonisch – als das Urbild einer zu

153

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

42 Ebd. 240
43 Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 567, B 596.
44 Ebd. A 569, B 597; A 573ff., B 601ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestaltenden Ordnung dient, an dem alle empirischen Weltverhältnisse
als Leitfaden und Fluchtpunkt ihrer Entfaltung ihr Maß zu nehmen
haben. Mit dem Ideal der reinen Vernunft sollte darum mehr als nur
eine regulative Idee für unsere Verstandeshandlungen, mit ihm sollte
auch ein der Materie nach zu gestaltender, durchgängig bestimmter
Seinsgedanke gewonnen sein. Ihr ›materialer Gehalt‹ stammt dabei
aus den Quellen der reinen Intelligibilität einer Gesetzesordnung, die
nur durch den freien Willen moralisch bestimmter Einzelner zu bewe-
gen und zu bewerkstelligen ist.45

Schelling wird Kants Ideal der reinen Vernunft den Kerngedanken
nennen, an dem »die spätere Entwicklung (des Idealismus, C. B.) sich
als eine notwendige Folge anschloss«.46 In seiner Abhandlung über die
Quelle der ewigen Wahrheiten wird Schelling Kants Unterscheidung
zwischen bloßer Idee und seinsbezogenem Ideal zum Ausgangspunkt
seines eigenen Fundierungsgedankens der Philosophie: Kant habe zu-
nächst gezeigt, dass »zur verstandesmäßigen Bestimmung der Dinge
die Idee der gesamten Möglichkeit oder eines Inbegriffs aller Prädika-
te« gehöre.47 Als Idee schlechthin, ohne alle weitere Bestimmung, sei
dieser Gedanke darum in der nachkantischen Philosophie auch auf-
gefasst worden; »diese Idee selbst nun aber«, so fährt Schelling fort,
»existiert nicht, sie ist eben, wie man zu sagen pflegt, bloße Idee; es
existiert überhaupt nichts Allgemeines, sondern nur Einzelnes« – die-
ser Gedanke wird nun gleichermaßen auf die Idee des Alls der gesam-
ten Möglichkeiten bezogen: diese existiert nicht – nur Einzelnes exis-
tiert: es ist dies das »reine Dass – actus purus.«48 Die erste Substanz.

»Das allgemeine Wesen existiert darum nur«, so Schelling, »wenn
das absolute Einzelwesen es ist.«49 So folgert Schelling für das Ideal der
reinen Vernunft: das Ideal ist Ursache des Seins der Idee. »Nicht die
Idee ist dem Ideal, sondern das Ideal ist der Idee Ursache des Seins,
wie man auch insgemein zu sagen pflegt, dass durch das Ideal die Idee
verwirklicht ist.«50 Das Ideal ist darum jene Wirklichkeit der Idee, ohne

154

Claudia Bickmann

45 Ebd.
46 Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 283.
47 Schelling: Abhandlung über die Quelle der ewigen Wahrheiten (1850), SW II/1, 586
Anm. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewählte Schriften (s. Anm. 1), Bd. 5:
Schriften 1842–52, Erster Teilband, 583–602).
48 Ebd.
49 Ebd.
50 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das die Idee bloß der Möglichkeit nach ein Seiendes wäre. Ob für das
Einzelwesen oder das Wesen aller Wesen: Beide haben ihr Sein nicht
im Was- und Wie-Sein, sondern in diesem vorgängigen Dass-Sein. Die
Idee in ihrer Wirklichkeit ist darum das Ideal – weshalb ihm Kant auch
den Titel ›Idee in individuo‹ verlieh. Dasjenige individuierte Allgemei-
ne sollte es zum Ausdruck bringen, das nicht nur dem Einzelnen, son-
dern der gesamten Seinsordnung, dem Seinsganzen, Bedingung der
Existenz genannt werden kann. Und Existenz, so Schelling mit Blick
auf Kant, sei allein durch die Individualität garantiert.

Mit Blick auf diese häufig verkannte kantische Unterscheidung
von Ideal und Idee sucht Schelling nun, den Seinsgedanken – darin
Kant und Aristoteles verbunden – vor die Idee zu stellen: »In dem Satz:
das Ideal ist die Idee, hat also das ist nicht die Bedeutung der bloßen
logischen copula.«51 Denn »Gott ist die Idee heißt nicht: er ist selbst
nur Idee, sondern: er ist der Idee (der Idee in jenem hohen Sinn, wo
sie der Möglichkeit nach alles ist), er ist der Idee Ursache des Seins,
Ursache, dass sie Ist, aitia tou einai, im aristotelischen Ausdruck.«52 In
ihm als der ›Ersten Substanz‹ ist aber kein Was, er ist das reine Dass –
actus purus.

Dies ist es dann, was für Schelling im eigentlichen Sinne Indivi-
dualität heißt: Diese sei allein durch die unverrechenbare Existenz ver-
bürgt.

Ich komme nun zum dritten Punkt – dem Versuch einer Versöh-
nung:

III. Ann�herung der Extreme: Die »wahre Stelle f�r die Einheit
von Denken und Sein«53

An diese Individualität, das nackte Dass, gerichtet, fragt Schelling nun
– nicht überraschend – ähnlich wie Hegel im Übergang vom reinen
Sein zum Gedanken des durchgängig bestimmten Ganzen: »Aber […],
wenn in ihm [dem nackten Dass, C. B.] selbst kein Was und nichts All-
gemeines ist, durch welche Notwendigkeit geschieht es, dass was selbst

155

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

51 Ebd.
52 Ebd.
53 Ebd. 587.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder in sich ohne alles Was ist, dass dieses das allgemeine Wesen, das
alles begreifende Was ist?«54

Als jenes »chôriston«, d. h. als Individuellste[s]«, »aus dem nichts
Allgemeines folgen kann« kann es, so Schelling, »das Alles Begreifende
nur sein – infolge einer über ihn selbst hinausreichenden Notwendig-
keit. Aber welcher Notwendigkeit?«55 Wodurch kann aus dem bestim-
mungsfreien Dass ein Was- und Wie-Sein werden?

Schelling sucht nun die Notwendigkeit des Übergangs – auch da-
rin nicht überraschend Hegel nah – durch eine apriorische Beziehung
des Seins zum Denken, zum Begriff, mithin also mit Bezug auf dasje-
nige zur Sprache bringen, unter dem das reine Sein je schon steht: wie
die Form zum Wesen, so das Denken zum Sein. Das Sein, so die These,
sei a priori notwendig auf das Denken bezogen. Um ›in seiner Wahrheit
zu existieren‹, so Schelling, hat das reine Sein darum ein unmittelbares
Verhältnis zum Denken: Denn »was Nichts ist, d. h. was kein Verhält-
nis zum Denken hat, auch nicht wahrhaft Ist.«56 Da Gott in seinem
reinen Innesein »nichts als das reine Dass des eigenen Seins« enthält,
hätte sein Sein keine Wahrheit, »wenn er nicht Etwas wäre«.57

Sein und Wesen, Denken und Sein bilden somit eine untrennbare
Einheit; doch nicht als ›omnitudo realitatis‹ ist jenes Sein aufgefasst,
sondern als die absolute individuelle Existenz, deren Essenz das All der
Realitäten genannt werden kann.

Doch um ein Missverständnis zu vermeiden: Gott, so Schelling,
sei selbstverständlich nicht eine Entität, ein Etwas »im Sinn eines Ein-
zel-Seienden«, sondern allein das ›alles Seiende‹, das All der Möglich-
keiten.58 Dieses aber sei, so Schelling, der Begriff des Begriffs, mithin
also die Idee: Denn Gott wäre nicht, »wenn er nicht ein Verhältnis zum
Denken hätte, ein Verhältnis nicht zu einem Begriff, aber zum Begriff
aller Begriffe, zur Idee.«59

Dieser Ort nun, der Begriff aller Begriffe, der durch die Idee re-
präsentiert auf ein unvordenkliches Dass-sein bezogen ist, um die ab-
solute Existenz mit der Essenz des Göttlichen a priori zu verbinden,
dieser Ort sei, so Schelling, »die wahre Stelle für jene Einheit des Seins

156

Claudia Bickmann

54 Ebd. 586
55 Ebd. 587
56 Ebd.
57 Ebd.
58 Ebd. 586.
59 Ebd. 587.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und des Denkens, die einmal ausgesprochen auf sehr verschiedene Wei-
se angewendet worden.«60

Auch wenn es Schelling nun in der Umkehr der Begründungsver-
hältnisse gegen Hegel darauf ankommt, in dieser Einheit »die Priorität
nicht auf Seiten des Denkens« zu setzen, sondern das Sein als »das
Erste, das Denken erst das Zweite oder Folgende«,61 so ist beiden Posi-
tionen nicht allein jene a priori notwendige Beziehung des Seins zum
Denken gemeinsam, sondern für beide gilt ebenso, dass der Gedanke
der Individualität, jene ›Idee in individuo‹, als der höchste Seinsgedan-
ke zugleich als durchgängig bestimmte Individualität aufzufassen ist,
die zugleich nicht nur aus Begriffsverhältnissen abgeleitet oder diesen
unterworfen, sondern die Ausgang und bleibendes Ziel aller gedank-
lichen Annäherung ist.62

Platon und Aristoteles ruft Schelling als Ahnherren dieses Gedan-
kens in Erinnerung. Leicht sei man geneigt, beiden zu attestieren, dass
sie das Denken über das Sein gesetzt haben; »Platon? – nun ja, wenn
man jene einsame Stelle im sechsten Buch der Republik übersieht, wo
er von dem agathon, d. h. von dem Höchsten in seinen Gedanken, sagt:
ouk ousias ontos tou agathou all’ eti epekeina tês ousias […], also, dass
das Höchste nicht mehr ousia, Wesen, Was ist, sondern noch jenseits
des Wesens, das an Würde und Macht ihm Vorangehende.«63

So kann schließlich auch für Schelling gelten, dass das Was, das
Wesen der Dinge, in ihrem Dass enthalten und begriffen ist.64 Dieses
Dass soll zudem im Sinne lebendiger Wesen als ›Seele‹ bezeichnet wer-
den, die als ein Immaterielles gegenüber der Materialität des Seienden
als das eigentlich Seiende, das Selbst-Sein einer Sache oder Person ge-
nannt werden soll, mithin also als dasjenige, wodurch ein jedes über-
haupt nur es selbst genannt werden könne.

So scheint auch für Schelling das ›principium individuationis‹
nicht allein durch sein nacktes Dass-Sein, sondern ebenso durch sein
Wie- und Was-Sein verbürgt: da das Wie- und Was-Sein das Einzelne
allererst als ein Einzelnes durch Bezug auf das gemeinschaftsbezogene
Allgemeine – sei es durch Sprache, Geschichte oder Kultur – d. h. in
seiner Generalisierung begreiflich werden lässt.

157

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

60 Ebd.
61 Ebd.
62 Ebd.
63 Ebd. 588.
64 Ebd. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 407.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegel hat diesen Gedanken spekulativ ausgearbeitet, indem er das
Seinsganze, als die ›Idee in individuo‹, im Gedanken des in all seinen
Teilen vollständig bestimmten höchsten Wesens entfaltet hat. Dabei
sollte der vollständige Begriff des Seinsganzen allererst im Durchgang
durch alle seine Sphären – im mit dem Allgemeinen zusammen-
geschlossene Einzelnen – als die Idee eines durchgängig bestimmten
Ganzen greifbar werden. Dies hatte Hegel bereits in seiner Logik im
Blick.

Mit einer derartigen Konvergenz der Extreme, die uns zum
Schluss deutlich wurde, werden nun diejenigen unzufrieden sein, die
in Schelling den Vorschein der Neufundierung der Philosophie in
einem unverrechenbaren ›unvordenklichen Seinsgedanken‹ finden:
einen Schelling, der eher realistische als spekulativ-idealistische Züge
trägt, der mit Naturalisierungen besser als mit Idealisierungen verträg-
lich ist und der über Marx, Schopenhauer und Nietzsche ins 20. Jahr-
hundert weist – und es werden aber auch diejenigen unzufrieden sein,
die in Hegels Logik die Unhintergehbarkeit begrifflicher Vermittlung
gegen jede Annahme eines vor- und außerbegrifflichen Seins verteidi-
gen wollen, bringen beide doch in ihren eigenen Reihen ihren Wider-
sacher je schon mit: Hegels reine Begriffsphilosophie ist nichts ohne
ihr vorbegriffliches Dawider, worauf der Begriff als sein Realitätsgehalt
bezogen ist, und Schellings positive Philosophie ist nichts ohne eine
notwendige Beziehung des nackten Dass, des Seins, zum Begriff, durch
welchen – im Begriff des Begriffes, in der Idee, ganz ähnlich der Hegel-
schen Philosophie – allererst das wahre Band zwischen Realität und
Begriff gewonnen ist.

Schließlich werden auch diejenigen ein Ungenügen an einem sol-
chen Ergebnis finden, die Platon und Kant ungern in ihrem vorgängi-
gen Seinsgedanken – in der Vorgängigkeit des Ideals vor der Idee – so
deutlich an die nachkantischen Systembildner heranrücken wollen.

Ohne noch näher auf diese Einwände eingehen zu können, möchte
ich abschließend Folgendes bedenken:

Wenn gezeigt werden kann, dass Hegels Philosophie vom Orte der
Substanz aus zu denken sucht und diese in Seins- und Wesenslogik mal
als passive, in der Begriffslogik dann als sich selbst setzende, aktive
Substanz zu begreifen sucht, so wird auch in Hegels Philosophie das
Prinzip ›Subjektivität‹ nur mehr als eine besondere Modalität des Seins
ausgelegt: als sich bestimmendes, selbstdurchsichtiges, sich selbst set-
zendes Sein.

158

Claudia Bickmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und wenn ferner gezeigt werden kann, dass Schellings Idee des
›unvordenklichen Dass‹ a priori mit ihren Wesensfunktionen verbun-
den ist und dass dieses nackte Dass zudem als die sich bestimmende
Seele aufgefasst werden kann, die als das Prinzip der Selbstbewegung
ihren Attributen vorausgesetzt ist, so schwinden die Abstände: Beide
bringen – wie Platon bezogen auf die Wechselintegration der Pole be-
reits im »Gigantenstreit« des Sophistes antizipiert hatte – ihren Wider-
sacher im eigenen Lager immer schon mit.

Dies war es, was Hegel und Schelling meinten, wenn sie sich beide
vehement gegen die Zusprache des bloßen Idealismus wehrten: Sei
ihnen doch gerade an der Art der Verbindung von Realität und Ideali-
tät, Natur und Geist, Denken und Sein, mithin also an der Überwin-
dung dieser Gegensätze gelegen, so dass weder das Denken im Seins-
sinne noch der Seins- im Wissenssinne absorbiert werden könne, weil
beide – in der Idee, die Kant als ›Idee in individuo‹ antizipiert hatte –
immer schon über diese Gegensätze hinausgegangen sind.

159

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst
und sein Anderes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Geschichte des Ich bei Husserl

Mit Bemerkungen zum Ur-Ich
in Husserls sp�ten Zeitmanuskripten

Dieter Lohmar (Köln)

Mein Thema ist die Entwicklung des Ich-Begriffs im Werk von Ed-
mund Husserl. Im ersten Teil werde ich die verschiedenen statischen
Entwürfe Husserls zum Verständnis des Ich darstellen. Dabei beginne
ich bei den Logischen Untersuchungen und gelange über die Ideen I
und Ideen II schließlich zu den Ich-Konzepten in den spätesten Schrif-
ten Husserls. Im zweiten Teil konzentriere ich mich dann auf den Be-
griff des Ur-Ich in der genetischen Phänomenologie ab ca. 1917/18. Das
Ur-Ich kommt in den Bernauer Manuskripten, den späten C-Manu-
skripten und auch in den §§54ff. der Krisis-Schrift vor. Vor allem die
Interpretation dieses Ur-Ich stellt uns auch heute noch vor große Pro-
bleme, zumal seine Bestimmungen von Husserl oft nur kurz angedeu-
tet werden. Die ganze Darstellung ist eine Art von »Geschichte des Ich
– bei Husserl« aber es ist eine etwas komplizierte Geschichte.

Mit dieser sehr späten, erneuten Konzentration auf das Ich und
seine zentralen Leistungen in der Konstitution greift Husserl wieder
auf ein altes Motiv seiner bewegten Interpretation des Ich zurück:
Schon der Titel »Ur-Ich« klingt so, als sei dies endlich ein ursprüng-
liches, einheitliches Ich – vor aller Teilung durch die Konzentration auf
immer wieder neue Intentionen. Hat Husserl die Zersplitterung des Ich
in ein »Bündel« von Intentionen (in der 5. Logischen Untersuchung)
überwunden und am Ende doch noch das einheitliche Ich gefunden?

Aus dem Blick eines Kantianers wäre dies eine sehr erfreuliche
Wendung. Denn: Husserl ist derjenige, der nach Kants erfolgreicher
Überwindung von Humes Skeptizismus hinsichtlich der Einheitlich-
keit des Ich so tat, als ob Kant hinsichtlich dieses Rätsels eigentlich
nichts bewiesen habe. In der 5. Logischen Untersuchung spricht Hus-
serl wieder vom Ich als einem Humeschen Bündel von Akten. Nach
diesem katastrophalen Rückfall in den Ich-Begriff David Humes wäre
er mit dem Ur-Ich – wenn nicht schon zuvor mit dem »reinen Ich« der
Ideen I – wieder auf den »rechten Weg« gekommen.

162

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich selber glaube, dass man weder das Husserlsche transzendenta-
le Bewusstsein noch das reine Ich und auch nicht das Ur-Ich im Sinne
eines einheitlichen Ich(-Prinzips) interpretieren kann. Es gibt bei Hus-
serl keinen einfachen Weg zur Einheit des Ich.

1. Von den Logischen Untersuchungen zu den Ideen I

Die Themenstellung »Eine Geschichte des Ich bei Husserl« verweist
auf den vielfältigen Wandel der Konzeption des Ich in der Husserlschen
Phänomenologie.1 Er beginnt seine Phänomenologie in der 5. Logi-
schen Untersuchung mit einem provozierenden Bekenntnis zu einem
Ich-Begriff, den man eigentlich nur noch in den Kellern der Philoso-
phiehistorie vermutet hätte: Humes Begriff des Ich als »Bündel von
Perzeptionen«. Blicken wir zurück auf Humes These: Das Ich ist keine
Einheit, sondern nur ein von äußeren Faktoren zusammengehaltenes
Bündel, welches auch kein Einheitsprinzip hat. Humes These verstand
sich selbst als eine treue Beschreibung des Bewusstseinslebens: Eine
Vorstellung wird von der anderen abgelöst und niemand weiß genau,
wie diese Folge von Ereignissen zusammenhängt.

Dennoch steht schon das Verständnismodell des »Bündels« im
Kontext anderer Modellbildungen, die hinsichtlich verbindender Fak-
toren keineswegs in derselben Weise skeptisch sind. So erwähnt Hume
neben dem Modell des Bündels auch den Vergleich des Ich mit den
aufeinander folgenden Akten eines Bühnenstückes.2 Hierin liegt offen-
sichtlich eine motivationale Verbindung, denn es gibt im Theater le-
bensvolle Motive wie Emotionen, Liebe, Rache, Hass, die die Phasen
verbinden. Es sind dann auch die Emotionen, wie Stolz und Nieder-
gedrücktheit, die Hume im zweiten Buch des Treatise wieder auf die
Spur eines bleibenden Eindrucks der identischen Person führen, denn
Emotionen haben keinen Sinn, wenn sie nicht auf ein bleibendes Ich

163

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

1 Zum Thema des Ich vgl. E. Marbach: Das Problem des Ich in der Phänomenologie
Husserls. (Phaenomenologica 59). Den Haag 1974; M. Egger: Bewusstseinstheorie ohne
Ich-Prinzip? Die Auseinandersetzung zwischen Husserl und Natorp über Bewusstsein
und Ich. Hamburg 2006; U. Schmitz: Das problematische Ich. Machs Egologie im Ver-
gleich zu Husserls. Würzburg 2004; G. Hoffmann: Bewusstsein, Reflexion und Ich bei
Husserl. Freiburg 2001.
2 D. Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur. Hrsg. von R. Brandt. 2 Bde. Ham-
burg 1973, 1. Buch: Über den Verstand, IV, 6. Bd. I, 327.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezogen werden. Hier schreibt Hume mehrfach, dass er sich eines blei-
benden Eindrucks seines Ich jederzeit deutlich bewusst sei.3 Und: Von
den skeptischen Konsequenzen seiner Bündel-Konzeption des Ich für
die Möglichkeit von Verantwortlichkeit ist im dritten Buch über die
Moral nichts zu bemerken. Dies scheint im Widerspruch zu der These
des Schlussteils des ersten Buchs zu stehen, aber es lässt sich wohl
treffender als eine Korrektur seiner Modellbildung interpretieren.

Humes Interpretation des Ich als Bündel war vor allem gegen die
theologische Seelenmetaphysik gerichtet, d. h. gegen die Vorstellung,
dass es eine substanzielle identische Einheit, eine Seele gibt, deren
Identität und Einheit über das Leben der einzelnen Person hinaus
reicht. Die anschauliche Vorstellung einer solchen Substanz schien für
Hume im Bewusstseinsleben nicht nachweisbar zu sein. In diesem
Punkt verstärkt er John Lockes Kritik an der Vorstellung einer selbst
eigenschaftslosen, unerkennbaren Substanz als Träger der Eigenschaf-
ten von Gegenständen und Personen.

Dennoch war Hume nur in erkenntnistheoretischer Hinsicht so
radikal, d. h. er war nur radikal skeptisch im Hinblick auf die Erkenn-
barkeit der Seele als Grund der Identität der Person. Er war nicht skep-
tisch hinsichtlich der Tatsache und der Erkennbarkeit der Identität des
empirischen Ich und der empirischen Person. Im zweiten Buch des
Treatise, das den Menschen als ein Wesen mit einer bewegten Ge-
schichte von Leidenschaften betrachtet, entdeckt Hume die identische
Person als Bezugszentrum dieser bleibenden, sich verändernden und
bewegenden Emotionen. Folgerichtig kann er im dritten Buch des Trea-
tise dann auch die naheliegende Konsequenz einer zu weit gehenden
Skepsis vermeiden: Ein Ich, das immer nur eine Menge gerade jetzt
entstehender und dann wieder vergehender Eindrücke ist, wäre in mo-
ralischer Hinsicht nicht zurechnungsfähig. In moralischer Hinsicht
sieht Hume jedoch die Identität des Ich als gegeben an.

Hume kann also nicht als Skeptiker hinsichtlich der Identität des
Ich gelten. Wenn man dies behauptet, so könnte man mit gleichem
Recht Kant als einen Skeptiker hinsichtlich der Freiheit des Menschen
betrachten, denn die Freiheit scheint Kant in rein erkenntnistheoreti-
scher Hinsicht in der Kritik der reinen Vernunft unerkennbar zu sein.

164

Dieter Lohmar

3 D. Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur, 2. Buch: Über die Affekte, I, 11,
Bd. II, 49; II, 4, Bd. II, 86). Zur Verbindung der Emotion mit der Identität der Person vgl.
ebd. 46.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dennoch ist sie in moralischer Hinsicht doch unbezweifelbar vorhan-
den: Das Bewusstsein der moralischen Verpflichtung ist in Kants prak-
tischer Philosophie ihr Erkenntnisgrund.

Der theologische Rationalismus von Leibniz sieht in der Monade
eine identische Seelensubstanz. Kant versteht unter dem transzenden-
talen Ich ein letztes, notwendiges, einheitsstiftendes Prinzip, das alle
gegenständliche Einheit allererst garantieren soll. Die notwendige
Existenz dieses transzendentalen Ich wird in der transzendentalen De-
duktion der Kritik der reinen Vernunft mit regressiven Argumenten
abgeleitet. Aus der Sicht des Kantianismus ist das bleibende und ste-
hende Ich daher unentbehrlich – in offenem Gegensatz zum Empiris-
mus. Der Deutsche Idealismus wählte dann dieses rätselhafte, dunkle
Prinzip als Urquelle seiner spekulativen Deutungen des Bewusstseins-
lebens. Vor der Ich-Metaphysik des Deutschen Idealismus schreckte
Husserl jedoch bekannterweise zurück.

Husserls Position in den Logischen Untersuchungen lässt sich
weitgehend als eine Reaktion gegen den vorherrschenden Neukantia-
nismus seiner Zeit verstehen. Er richtet sich gegen die Ansicht des
Kantianismus, dass es ein einheitliches Ich gibt und dies zudem das
begründende Prinzip aller Erkenntnismöglichkeiten ist. Denn: Dieses
einheitschaffende Ich-Prinzip bleibt bei Kant ein mit regressiven Me-
thoden lediglich auf logischem Weg erschlossenes Ich. Kants Argument
lautet: Wir glauben, dass wir bleibende Gegenstände haben. Da wir
aber keine Garantie dafür haben, dass unsere Vorstellungen auch nur
einen Moment lang identisch bleiben, müssen wir etwas als bleibend
und einheitlich in ihnen voraussetzen. Dieses identische, primitive Et-
was, d. h. mein »Ich-denke«, stellt sie jeweils als »meine« Vorstellun-
gen heraus. Es muss daher jede meiner Vorstellungen begleiten kön-
nen. Die eigenartige Modalität des »muss können« bedeutet lediglich,
dass das Ich-denke nicht jede Vorstellung explizit und bemerkbar be-
gleitet, dass dies aber dennoch möglich sein muss. Andernfalls gäbe es
keine Einheit in unseren Gegenständen. Das unwegdenkbare Ich aller
Vorstellungen in der Kantischen Philosophie bleibt aber eine bloß er-
schlossene Instanz, deren Notwendigkeit aus einer bestimmt gewähl-
ten Ausgangskonstellation herausspringt. Es ist ein bloß logisch er-
schlossenes, notwendiges Prinzip und es ist kein erlebtes Ich.

Hierauf richtet sich das grundlegende Unbehagen Husserls. Er
wendet auf der Grundlage seiner deskriptiven Analysen der Leistungen
des Bewusstseins in der 5. Logischen Untersuchung daher ein: »Nun

165

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss ich freilich gestehen, dass ich dieses primitive Ich als notwendiges
Beziehungszentrum schlechterdings nicht zu finden vermag« (Hua
XIX/1, 374).

Die Zurückweisung einer bestimmten Begründung für die Einheit
des Bewusstseins, z.B. die durch ein Ich-Prinzip (Kant), bedeutet aber
nicht, dass es diese Einheit nicht gibt. Erinnern wir uns an Hume, der
die Einheit in praktischer Hinsicht als gegeben ansah, obwohl er sie mit
seiner empiristischen Methode theoretisch zunächst nicht begründen
konnte. Es gibt auch für Husserl viele Erfahrungsmotive, die eine Ein-
heitlichkeit des Bewusstseins begründen können, und zwar, ohne dass
auf ein regressiv erschlossenes Ich-Prinzip zurückgegriffen oder eine
substanzielle Seele angenommen werden müsste. Ich nenne einige da-
von:

Auf die Möglichkeit, dass das Bewusstsein nicht aus diskreten Er-
lebnissen aufgebaut ist, weist schon die von Husserl oft verwendete
Metapher vom »Bewusstseinsfluss« hin. Die Elemente eines Flusses
lassen sich nicht als diskrete, voneinander getrennte Punkte verstehen,
sie berühren einander und gehen stetig ineinander über. Schon Hus-
serls Analyse der Phänomene der Verwebung, Verbindung und Ver-
schmelzung zwischen einzelnen Bewusstseinsphasen in der 5. Logi-
schen Untersuchung lassen viele Wege offen, um deskriptiv zu einer
Einheit des Bewusstseins zu gelangen.4

In der 2. Auflage der Logischen Untersuchungen von 1913 finden
wir in einigen neuen Fußnoten eine anscheinend eindeutige Selbstkri-
tik Husserls an seiner These vom Bewusstsein als ›Bündel‹. Unter an-
derem sagt Husserl über das ›reine Ich‹ – also unter Verwendung des
von Kant anscheinend treu übernommenen Terminus: »Inzwischen ha-
be ich es zu finden gelernt«.5 Es hat also nun den Anschein, zumindest
den Worten nach, als ob er das Kantische Ich-Prinzip, welches er 1900

166

Dieter Lohmar

4 Vgl. die Diskussion der Verschmelzung im §4 der 5. Logischen Untersuchung (Hus-
serl: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Hrsg. von U. Panzer. (Husserliana (im
Folgenden: Hua), Bd. XIX/1). Dordrecht/Boston/Lancaster 1984, 363f.). In einem Ab-
satz, der sich in der 1. Auflage am Ende dieses §4 findet, wird auch die Begründung der
Einheitlichkeit des Bewusstseins durch ein kausales Band abgelehnt. Husserl schreibt,
dass »das phänomenologisch reduzierte Ich, also das Ich nach seinem von Moment zu
Moment sich fortentwickelnden Bestand an Erlebnissen, seine Einheit in sich selbst
trägt, mag es in der kausalen Betrachtung als ein Ding gelten oder nicht.« (Hua XIX/1,
364)
5 Hua XIX/1, 374, Anm. *

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der 1. Auflage »schlechterdings nicht zu finden vermag« (Hua XIX/
1, 374), jetzt doch noch gefunden hat. Viele Interpreten haben sich mit
diesen wenigen Worten der Selbstkritik begnügt und waren überzeugt,
dass Husserl von jetzt an ganz auf den Kurs von Kants Kritizismus
eingeschwenkt war. Schließlich harmonierte dies auch mit der weitver-
breiteten Ansicht einer ›transzendentalen Wende‹ in den Ideen I.

Das Problem dieser Interpretation von Husserls Selbstkritik deu-
tet sich aber schon mit der deutlich vernehmbaren Ironie der anschei-
nend selbstkritischen Worte an: »Inzwischen habe ich es zu finden ge-
lernt […]«. Diese klingen fast wie ein Wort von Lichtenberg: Was man,
von anderen gedrängt, lange genug sucht, findet sich dann schließlich
doch. Die überdeutliche Ironie dieser Wendung ist also eigentlich
schwer übersehbar. Dennoch gelang dies vielen Interpreten, die Hus-
serl ab hier wieder ganz im Gefolge Kants sehen. Wenn es aber wirklich
nur beißende Ironie ist, die aus diesen Worten spricht, was ist dann hier
wirklich passiert? Was hat Husserl »gefunden« und 1913 zum ersten
Male publiziert, und dann auch auf eine Weise präsentiert, als ob es
genau das sei, was der vorherrschende Kantianismus seiner Zeit von
ihm erwartete? Hat er diese Fehlinterpretation seiner Selbstkritik nur
billigend in Kauf genommen oder vielleicht sogar bewusst provoziert?

Im Hinblick auf diese Fragen ist die Fortsetzung des selbstkriti-
schen Zitats aufschlussreich: »Inzwischen habe ich es zu finden gelernt,
beziehungsweise gelernt, mich durch Besorgnisse vor den Ausartun-
gen der Ich-Metaphysik in dem reinen Erfassen des Gegebenen nicht
beirren zu lassen.« (Hua XIX/1, 374, Anm. * = B 361, Anm. *), und an
anderer Stelle heißt es: »Die sich in diesem Paragraphen schon ausspre-
chende Opposition gegen die Lehre vom ›Reinen‹ Ich billigt der Verf.,
wie aus den oben zitierten Ideen ersichtlich ist, nicht mehr« (Hua XIX/
1, 364, Anm. * = B 354, Anm. *). Husserl verweist an dieser Stelle auf
die §§ 57 und 80 der Ideen I. Um über den Sinn der Selbstkritik Klar-
heit zu gewinnen, gehe ich kurz auf diese Verweise ein.

Eine der wesentlichen Neuerungen der Ideen I ist die transzen-
dentale Reduktion. Bei dieser neuen Methode geht es darum, das zen-
trale Rätsel der Transzendentalphilosophie zu lösen, nämlich die Frage,
wie wir dazu kommen und was uns dazu berechtigt, die Objektivität
unserer Erkenntnisse anzunehmen. Wir sagen zwar oft über die
»Wirklichkeit« aus, aber was berechtigt uns zu dieser Behauptung?
Husserl ist hier auf der Spur einer der absolut grundlegenden Selbst-
verständlichkeiten, die er als eines der vielen bislang niemals behandel-

167

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten »Rätsel aller Rätsel«6 herauszuarbeiten versucht. Entscheidend
scheint für ihn dabei die richtige Zugangsmethode: Um die Frage nach
dem Erfahrungsgrund der Wirklichkeitssetzung auf einem Erfah-
rungsboden zu behandeln, der die zu untersuchende Setzung nicht
mehr – ausdrücklich oder versteckt – in sich enthält, muss man von
allen Geltungsansprüchen absehen, die ein »Wirkliches« setzen. Um
also ohne einen Zirkel der Argumentation die Frage nach dem Erfah-
rungsgrund und die Berechtigung der Wirklichkeits-Setzung behan-
deln zu können, muss man die Setzung »wirklich« (und alle ihre Mo-
difikationen) zeitweise aussetzen.7 Das aus der Anwendung der
Reduktion resultierende Erfahrungsfeld wird von Husserl das »trans-
zendental reine Bewusstsein« genannt.8

Dieses transzendentale Bewusstsein Husserls lässt sich aber nicht
mit dem transzendentalen Ich Kants gleichsetzen. Husserls transzen-
dentales Bewusstsein ist ein Erfahrungsfeld, das von sich aus noch kei-
ne Einheit hat, und zwar ebensowenig wie unsere Sinnlichkeit, die sich
aus vielen getrennten Erlebnissen und Teilfeldern zusammensetzt, de-
ren Zusammenhang und stückweise Einheitlichkeit erst in der regel-
haften Erfahrung deutlich werden kann.

Husserl hat in den Ideen I aber nicht nur das transzendental reine
Bewusstsein gefunden, sondern auch das sogenannte ›reine Ich‹. Den-
noch ist beides nicht dasselbe, obwohl er auch in Wendungen wie »das
transzendental reine Bewusstsein« beides gelegentlich sehr nahe zu-
sammen setzt. Auch das reine Ich klingt wie etwas, das die Hoffnungen
der Kantianer auf ein einheitliches Ich erfüllen könnte. Der Status des
reinen Ich ist bei Husserl jedoch eng an den Vollzug der transzenden-
talen Reduktion und an die eidetische Methode der Wesenschau ge-
bunden. Es handelt sich bei dem reinen Ich um ein eidetisch aufweis-
bares Strukturelement, das jeder einzelne Bewusstseinsakt auch nach
der transzendentalen Reduktion besitzt. Jeder intentionale Akt hat den
Charakter des cogito (d. h. des ›ich denke‹), genauer: des ego – cogito –
cogitatum.9 Stellen wir einen Gegenstand vor, so tun wir dies immer,

168

Dieter Lohmar

6 Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno-
menologie. Hrsg. von W. Biemel (Hua VI). Den Haag 21962, 13.
7 Dabei müssen nicht nur die Setzungen von »wirklich« eingeklammert werden, son-
dern auch die von »möglich«, »fraglich« und so weiter, denn hierbei handelt es sich
immer nur um mundane Modalitäten dieser einen Grundkategorie des »wirklich«.
8 Vgl. den §51 der Ideen I.
9 Vgl. den Anfang des §37: »Zum cogito selbst gehört ein ihm immanenter ›Blick-auf‹

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indem wir einen Akt vollziehen, und es gilt eidetisch notwendig, dass
dieser Akt auf einen Gegenstand gerichtet ist. Er hat einen »Gegen-
standspol«, wie es Husserl schon kurze Zeit später nennt. Und – bild-
lich gesprochen – an dem entgegengesetzten Ende dieses Aktes befin-
det sich ein Ich-Pol, nämlich ein ebenso eidetisch notwendiges
Strukturelement, das wir oft ›ich‹ nennen und von dem wir glauben,
das es diesen Akt vollzieht.10

Das intentionale »Gerichtet-Sein auf …« enthält bereits wesens-
mäßig in sich, das es ein Gerichtet-Sein ist, das von einem subjektiven
Zentrum ausgeht, aber dieses subjektive Ende des Aktes bleibt in der
eidetischen Betrachtung natürlich inhaltlich »leer«.11 Man kann von
diesem Strukturelement dann sagen, dass es eidetisch notwendig ist,
und auch, dass es als ein solches Strukturmoment identisch ist. Aber,
und hier behält die Kritik der 1. Auflage der Logischen Untersuchun-
gen weiterhin recht: Es ist ein Strukturelement des intentionalen Er-
lebnisses, d. h. es ist nur mit Hilfe der eidetischen Methode aufweisbar,
und deshalb ist es kein reell gegebenes, in schlichten Akten erlebbares
Element im Akt.12

Es muss aber deutlich gemacht werden, dass dieses ›reine Ich‹ kei-
neswegs Kants Einheitsprinzip des Bewusstseins ist. Es handelt sich bei
Husserls Entdeckung des ›reinen Ich‹ in dem Erfahrungsfeld des ›trans-
zendental reinen Bewusstseins‹ um ein eidetisch aufweisbares Struk-
turelement, das von sich aus Einheit und wirkliche Identität nicht be-
gründen kann. Um einen Vergleich zu gebrauchen: Ebenso, wie wir in
eidetischer Methode an vielen Oberflächen von Gegenständen feststel-
len können, dass dasselbe Strukturmoment, z. B. »rau« oder »glatt« an
ihnen vorkommt, besagt dies überhaupt nichts über die mögliche Iden-

169

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

das Objekt, der andererseits aus dem ›Ich‹ hervorquillt, das also nie fehlen kann.« (Hus-
serl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Ers-
tes Buch. (Hua III/1–2). Neu hrsg. von K. Schumann Den Haag 197, III/1, 75.
10 Vgl. den § 22 der Ideen II, »Das reine Ich als Ichpol«.
11 Vgl. den § 80 der Ideen I, besonders Hua III/1, 179.
12 Husserl schreibt: »Demgegenüber scheint aber das reine Ich ein prinzipiell Notwen-
diges zu sein, und als ein bei allem wirklichen und möglichen Wechsel der Erlebnisse
absolut Identisches, kann es in keinem Sinn als reelles Stück oder Moment der Erleb-
nisse selbst gelten« (§ 57, Hua III/1, 123). Natürlich sind auch Allgemeingegenstände
und strukturelle Gemeinsamkeiten in kategorialen Anschauungen intuitiv gegeben, so-
gar absolut gegeben und als eidetisch notwendiges Element am Akt, aber eben nur in
dem willentlich herbeizuführenden Rahmen der ideierenden Abstraktion. Husserl re-
klamiert hier aber die schlichte Gegebenheit.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tität der Gegenstände selbst. Eidetische Gemeinsamkeiten leisten somit
nicht das, was das Kantische transzendentale Ich leisten soll. Sie kön-
nen nicht die Identität des vollziehenden Ich und auch nicht die Ein-
heitlichkeit des Bewusstseinsstromes begründen.13

Hier kann man allerdings einen Einwand formulieren: Husserl
behauptet an einigen Stellen der Ideen I, dass die Akte meines Be-
wusstseinsstroms alle zu einem, und auch zu einem einheitlichen Er-
lebnisstrom gehören. Doch es ist zu beachten, dass diese Einheitlichkeit
nicht auf die eidetische Einsicht des »reinen Ich« als notwendig vor-
kommendes Strukturelement aller Akte zurückgeht. Sie stammt aus
einem ganz anderen Kontext, nämlich den Analysen der Zeitkonstitu-
tion. Diese Richtung der Analyse entwickelte sich bekanntlich vor al-
lem in den Vorlesungen vom Winter 1904/05, 1906/07 und in den
Jahren 1908–1911. Einen ersten Abschluss erreichten diese Reflexio-
nen in der Redaktion der Vorlesungen zur Phänomenologie des inne-
ren Zeitbewusstseins im Jahre 1917.14

Bei seinen Analysen zur Konstitution der Zeit im inneren Zeitbe-
wusstsein nimmt Husserl die Frage nach der Einheit des Bewusstseins
wieder auf. Sein neuer Ansatzpunkt ist die Vorstellung einer »aus-
gedehnten Gegenwart« mit den Komponenten Urimpression, Retenti-
on und Protention. Die Retention ist eine Art kurzfristiges »Festhal-
ten« bzw. »Lebendig-Erhalten« der sinnlichen Gegebenheiten, die er
hier Hyle nennt (Empfindungen, Sinneseindrücke etc.). Anders formu-
liert: Im retentionalen Herabsinken von sinnlichen Gegebenheiten ver-
schwinden diese nicht einfach, sondern sie schwächen sich in charakte-
ristischer Weise langsam ab. Retention ist aber kein physikalischer
Nachklang, es ist auch kein physiologisches Nachklingen unserer Or-
gane, sondern es ist eine intentionale Funktion, die dieses Festhalten
bewirkt. Damit ist aber schon ein erster Schritt zur Aufklärung des
vielschichtigen Problems der Einheitlichkeit des Ich getan: Zumindest
in der retentional noch lebendigen Phase des inneren Zeitbewusstseins
ist eine Einheitlichkeit des Bewusstseins zu bemerken.

Es gibt also schon hier, d. h. in der ›kleinen‹ Erstreckung des aus-
gedehnten Zeitbewusstseins, eine Einheit, welche in den sinnlichen

170

Dieter Lohmar

13 Dies gilt, obwohl Husserl hier auch den bekannten Satz Kants zitiert: »Das ›ich den-
ke‹ muss alle meine Vorstellungen begleiten können.« (Hua III/1, 123).
14 Dieser redigierte Text wurde dann von Martin Heidegger 1928 im Jahrbuch für Phi-
losophie und phänomenologische Forschung Bd. IX, 1928 veröffentlicht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegebenheiten und den retentionalen Modifikationen des mensch-
lichen Geistes begründet ist. Die Aufmerksamkeitsrichtung, in der ich
diese Einheit bemerken kann, ist aber nicht die Richtung auf die sinn-
lichen Gegebenheiten und ihre Dauer, die hier Querintentionalität
heisst, sondern sie hat eine andere Richtung: Die Längsintentionalität
gibt uns im »Durchblicken« durch eine Reihe von retentionalen Modi-
fikationen desselben Datums zugleich die Einheitlichkeit des Bewusst-
seinsstroms. Dies mag zuerst schwer zu verstehen sein, aber wenn wir
das Modell des fließenden Stroms buchstäblich nehmen, wird es sofort
klarer. Wenn wir ein Ding einen langsam fließenden Fluss hinabtreiben
sehen, dann können wir auf der Grundlage dieser Wahrnehmung –
aber in anderer Aufmerksamkeitsrichtung – bemerken, dass der Fluss
gleichmäßig fließt, dass er kontinuierlich fließt und dass er in diesem
Fließen eine kontinuierliche Einheit hat. Auf kleinster und unschein-
barster Ebene ist damit schon der Grund gelegt für die Aufklärung der
Möglichkeit einer sich für uns zeigenden Einheit des Bewusstseins. Die
Analysen der Längsintentionalität finden sich in den §§ 11 und 39 der
Vorlesungen, sowie in der Beilage VIII.15 Die zentralen Texte stammen
alle aus den Jahren 1908–1911, so dass die gesicherte These von der
erlebbaren Einheit des Bewusstseins bereits vor der Publikation der
Ideen I feststand. Die Einheitlichkeit des Bewusstseins ist also nicht
von der Entdeckung des reinen Ich abhängig.

Eine weitere Quelle für die Einsicht in die Einheit meines Be-
wusstseins ist eine kraftvolle Analyse der intentionalen Implikationen
des reinen Ich in den Ideen II, eine Analyse, die einen explizit gene-
tisch-phänomenologischen Charakter hat. In den Ideen I ist die Ana-
lyse statisch, transzendental und eidetisch. Hier ist das reine Ich eines
von zwei Extremen (Polen), die sich notwendig und a priori an jedem
intentionalen Akt finden lassen: Gegenstands-Pol und Ich-Pol. Die Re-
flexionen des § 29 der Ideen II, die wohl aus dem Jahr 1915 stammen,
eventuell aber auch schon 1912 geschrieben wurden, haben einen voll-
kommen anderen Ausgangspunkt. Das Ich wird hier nicht statisch,
sondern genetisch analysiert. Die Beispiele dieser Untersuchung sind
Emotionen, wie z. B. Furcht oder Trauer. In Emotionen ist eine Vor-
geschichte von Ereignissen und persönlichen Beziehungen intentional

171

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

15 Zu § 11 vgl. den Text Nr. 45 in Hua X (Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins (1893–1917), Hrsg. von R. Boehm., Den Haag 1966), zu § 39 den Text Nr. 54 in
Hua X.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enthalten, ebenso wie Tendenzen zum weiteren Handeln. In der Furcht
beziehen wir uns auf mögliche zukünftige Ereignisse, und diese Furcht
ist auf vorangegangenen Erlebnissen begründet. Das Ich emotionaler
Akte hat eine Vorgeschichte von guten und schlechten Erfahrungen
sowie von Entscheidungen, die sein künftiges Handeln betreffen. Da-
her erhält dieses Ich – auch wenn es hier noch reines Ich genannt wird –
personale, individuelle Eigenschaften, eine personale Identität und eine
Geschichte (Hierin liegt eine beachtliche Parallele zu Humes Wende
seiner Interpretation des Ich im zweiten Buch des Treatise). Das reine
Ich wird – von Husserl in dieser genetischen Weise interpretiert – zu
einem individualisierten Habitualitäten-Ich, wie wir es erst wieder in
der voll etablierten genetischen Phänomenologie finden.16 Das zuvor
mit Hilfe der eidetischen Aktanalyse entdeckte Strukturmerkmal ›rei-
nes Ich‹ wird jedoch durch diese lebensvolle Interpretation zu einer
anderen Sache, obwohl es weiter mit dem gleichen Namen bezeichnet
wird.

Versuchen wir hier kurz die bisherigen Ergebnisse zusammen-
zufassen, so könnten wir dies tun, indem wir die hoffnungsvollen Fra-
gen des Kantianismus dreifach negativ beantworten:

1. Ist Husserls transzendentales Bewusstsein ein einheitliches,
oder sogar ein einheitsstiftendes Ich (wie bei Kant)? Nein, es ist ein
Erfahrungsfeld ohne garantierte Einheitlichkeit.

2. Ist das reine Ich der Ideen I ein Einheitsprinzip im Sinne Kants?
Nein, es ist lediglich ein eidetisches Strukturelement des intentionalen
Aktes.

3. Ist das reine Ich der Ideen I der Grund der erfahrbaren Einheit-
lichkeit des Bewusstseins? Nein, denn der Grund dieser Einheitlichkeit
wurde in den Analysen zur Längsintentionalität bereits Jahre zuvor
entdeckt.

2. Das Ur-Ich in der genetischen Ph�nomenologie

2.a. Das Ur-Ich der Bernauer Manuskripte Nr. 14 und 15

Nun komme ich zu den Positionen der genetischen Phänomenologie, in
denen die Bestimmungen des Ich weiter diskutiert werden. Der Aus-

172

Dieter Lohmar

16 Z. B. in § 32 der Cartesianischen Meditationen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


druck »Ur-Ich« findet sich meines Wissens zum ersten Mal in einigen
Manuskripten aus der Bernauer Zeit, d. h. um 1917/18. Aber die Be-
deutung des Ur-Ich ist von Anfang an mehrdeutig.

In dem Text Nr. 15 der Bernauer Manuskripte aus dem Jahr 1918
geht es um die Aufklärung der Wesensstruktur des ursprünglich kon-
stituierenden Lebensstroms. Auf der hyletischen Seite gibt es hier
immer neue und zufällig auftretende Impressionen, aber nicht nur
dies: »In eins damit und korrelativ ist ein einziges Ur-Ich zum Strom
gehörig, nicht zufällig eintretend wie ein objektives Datum, sondern
notwendig dabei als numerisch einziger Subjektpol von Ichaffektionen
und Ichverhaltungsweisen […]«17. Hier müssen wir aber die Ebenen
der Konstitution in der Untersuchung sorgfältig beachten. Denn dieses
Ur-Ich ist – anders als das reine Ich der Ideen I – kein Subjektpol, der
auf der Ebene des intentionalen Aktes korrelativ zum Gegenstandspol
wäre, sondern hier geht es um ein Korrelat auf der tieferen Ebene der
Uraffektion im hyletischen Strom.

Leider benutzt Husserl in diesem Kontext nicht diese scharfen
begrifflichen Unterscheidungen. So teilt das Ur-Ich des Urlebensstroms
durchaus einige der Charakteristika des reinen Ich, vor allem deshalb,
weil es ebenfalls ein eidetisch zu bestimmendes Strukturelement von
Affektionen und Verhaltungen ist: Es ist eidetisch-apriori, d. h. not-
wendig, es ist außerdem eidetisch-identisch (Hua XXXIII, 286). Es darf
sogar ein »›ewiges‹ Ich« (ebd.) genannt werden, ein »allzeitliches Indi-
viduum« (ebd.) und sogar »numerisch einziger Subjektpol« (ebd.).18

173

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

17 Husserl: Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein (1917/18). Hrsg. von
R. Bernet und D. Lohmar. (Hua XXXIII). Dordrecht/Boston/Lancaster 2001, 286.
18 Die Begrifflichkeit vom Ich als »Subjektpol« findet sich aber nicht nur auf der tiefen
Ebene des inneren Zeitbewusstseins, sondern auch auf der Ebene der intentionalen Akte
wieder. So wird die Polarisierung des intentionalen Erlebnisses, die sich schon bei der
eidetischen Analyse des »reinen Ich« in den Ideen I aufweisen ließ, von Husserl später
noch einmal klarer begrifflich bestimmt. In einem Text aus den Jahren 1920/21 bezeich-
net er das reine Ich der Ideen I ausdrücklich als einen »Ichpol«, dem ein »Gegenstands-
pol« gegenübersteht: »Ein Bewusstsein und darunter ein Aktbewusstsein hat aber noch
einen Gegenpol. Das Gerichtetsein auf den Gegenstandspol ist Gerichtetsein des Ich ›im‹
Bewusstsein auf diesen Pol. Und auch dieses Ich ist nur ein Pol.« (Husserl: Zur Phäno-
menologie der Intersubjektivität. II. Teil. Hrsg. von I. Kern (Hua XIV), Den Haag 1973,
Text. Nr. 2, 27). Das Ich ist ein »Subjektpol« im Gegensatz zum »Gegenstandspol« (Hua
XIV, 29, 51, 316). Der eidetisch gegebene identische Ichpol ist »das Zentrum der Affek-
tionen und Aktionen« (Hua XIV, 28). Damit wird auch der Charakter des Ich als bloßes
Funktionszentrum deutlicher: »Wir haben so ein identisches Ich, das aber nichts für sich
ist, an und für sich, abstraktiv betrachtet, völlig leer ist an Inhalt, an und für sich be-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Zeitbestimmung des Ur-Ich als »allzeitlich« lässt sich verständlich
machen, wenn man die Tatsache berücksichtigt, dass es einerseits »nu-
merisch einzig« ist, dass es aber dennoch an jeder zufälligen Stelle der
Zeit als dieses selbe (mit seinem je verschiedenen, jetzt gerade konsti-
tuierten Gegenstand) auftreten kann. Jeder konkrete Ich-Akt hat sein
zeitliches Sein an einer bestimmten Stelle, dagegen gilt: »Das Ich aber,
das sich so verhält, ist identisch«, obwohl in dem Inhalt des jeweiligen
Aktes nichts Identisches geblieben ist.19

In anderen Manuskripten aus der Bernauer Zeit zeigt sich klar,
dass der Begriff des Ur-Ich in verschiedenen Weisen verwendet wird.

Sehr deutlich wird dies in einem kurzen Text aus der Bernauer
Zeit: Hier wird das Ur-Ich als Bezeichnung für den animalischen An-
fangszustand des empirischen Ich verwendet.20 Es ist eigentlich noch
kein richtiges Ich mit seinen Habitualitäten, sondern es ist das, was wir
Ich nennen, bei der »Ich-Geburt«, d. h. ganz am Anfang der jeweiligen
Erfahrungsgeschichte des Menschen: »Jedes empirische Ich fängt als
Ur-Ich an, also jedes histi völlig identisch bis auf die ihm vorgegebene
Hyle und die Art ihrer Verteilung in der immanenten Zeit. Danach
entwickelt sich jedes Ur-Ich anders als jedes andere.« (Hua XIII, 407).21

Es ist die Bezeichnung für den Anfangspunkt bzw. Anfangszustand,
von dem aus der Mensch seine Welt kennenlernt. Diese Ur-Ich hat
noch keine bestimmten Erfahrungen, denn es muss sie alle erst erwer-
ben.22 Es ist demnach eigentlich noch gar nicht Ich zu nennen, sondern
lediglich ›Vor-Ich‹, d.h. ein Ich, mit dem die Erfahrungs-Geschichte des
Ich allererst anfängt.

2.b. Das Ur-Ich in den C-Manuskripten

In der späteren genetischen Phänomenologie, insbesondere in den Car-
tesianischen Meditationen, kommt dann das Ich meistens unter dem

174

Dieter Lohmar

trachtet nur das spezifisch Eigene und Allgemeine hat, Funktionszentrum überhaupt zu
sein.« (Hua XIV, 29).
19 Vgl. hierzu auch die Darstellungen des Textes Nr. 14 in Hua XXXIII.
20 Vgl. Text Nr. 15 (Bernau 1918) in Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivi-
tät. I. Teil. Hrsg. von I. Kern (Hua XIII). Den Haag 1973.
21 Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Husserliana Bd. XIII, XIV, XV,
Hrsg. von Iso Kern. Den Haag 1973.
22 Vgl. Hua XIII, 408.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wiederum neuen Gesichtspunkt des Erfahrungserwerbs, der erhalten-
den Sedimentation und der Modifikation der gemachten Erfahrungen
in den Blick. Das Ich – und zwar sowohl das mundane als auch das
transzendentale Ego – wird jetzt begriffen als Habitualitäten-Ich, in
dem die Erfahrungen und Entscheidungen seines bewussten Lebens
weiterwirken. Es wird mit Entscheidungen und mit Erfahrung angerei-
chert gedacht und damit individualisiert und personalisiert. In den Car-
tesianischen Meditationen gewinnt das Ich auch nach der transzenden-
talen Reduktion durch die Erfahrungsniederschläge eine persönliche
Geschichte.

Umso mehr wundert es uns, wenn in Texten, die nicht viel später
entstanden sind, nämlich im September 1931, wieder das Ur-Ich dis-
kutiert wird. Aber der Kontext ist jetzt wiederum ein anderer. Das Ich
wird in den sogenannten C-Manuskripten nämlich im Rahmen der
»Reduktion auf die lebendige Gegenwart« ausgelegt.23 Dennoch ist
das Ich als Residuum dieser Reduktion keineswegs bereits frei von al-
len Naivitäten. So ist es immer schon auf eine Welt, andere Personen
und die Gegenstände in dieser Welt bezogen.

Was der Kenner der Husserlschen Zeitanalysen aber in den späten
C-Manuskripten sofort vermisst, ist die tiefere Ebene der sogenannten
»formalen Zeituntersuchungen«, wie sie vor allem in den Vorlesungen
und in den Bernauer Manuskripten versucht wurde: Wie konstituiert
sich im komplexen Ineinander von anströmender Hyle und den Leis-
tungen des Subjekts, allen voran der Retention, der Ursprung von Dau-
er? Die C-Manuskripte tun offenbar so, als ob diese Probleme schon
alle erledigt seien, und fangen auf dem Boden der Reduktion auf die
lebendige Gegenwart an, auf das zu reflektieren, was ich »jetzt« – also
in Konzentration auf die lebendige Gegenwart – als Gegenstand in der
Welt zu haben vermeine.

Einerseits ist der Rückgang auf die lebendige Gegenwart also ein
radikaler Anfang bei einer scheinbar nicht weiter zu hintergehenden
Form der Erfahrung. Aber dennoch lauert hier überall die Gefahr unbe-
merkter Naivitäten, denn das Ich der lebendigen Gegenwart, das schon
Welt hat, ist noch keineswegs verstanden. Husserl ermahnt sich selbst

175

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

23 Die Reduktion auf die lebendige Gegenwart wird von Husserl gelegentlich auch als
ein Äquivalent zur transzendentalen Reduktion interpretiert, hiermit ist aber ihr Sinn
sicher nicht voll erfasst (vgl. Husserl: Texte zur Phänomenologischen Reduktion. Hrsg.
von S. Luft (Hua XXXIV). Dordrecht/Boston/London 2002, Text Nr. 11, 185–188, = C 3,
Bl. 3–4).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Text Nr. 20 (Hua XXXIV, vom Sept. 1931), dass man »jeder Ver-
suchung widerstehen [muss], für mich in diesem unverstandenen welt-
konstituierenden Sein irgendetwas in Anspruch zu nehmen, was selbst
wieder in einer Verkettung und Grundbegründung von Leistungen aus
mir und durch mich zur Geltung kommt.« (Hua XXXIV, 299)

Er folgert daher: Wir können offensichtlich »die phänomenologi-
sche Reduktion nicht abschließen damit, dass ich die Welt einklamme-
re«, sondern ich muss an diesem transzendentalen Leben »selbst trans-
zendentale Reduktion üben, nämlich alle mir naiv auferlegten
Apperzeptionen einklammern, die selbst schon fundierte Leistungen
sind.« (Hua XXXIV, 299 f.) Das Ich der lebendigen Gegenwart ist also
noch in vielen Hinsichten naiv. Husserl schreibt: »Das naiv gewonnene
transzendentale Ich muss selbst wieder einer transzendentalen Reduk-
tion unterworfen werden« (Hua XXXIV, 300, Anm. 1). Aber diese
zweite Reduktion kann keine bloße Wiederholung oder Verdoppelung
der ersten Reduktion sein. Im Gegenteil, wir müssen die erneute Ver-
tiefung der Reduktion anhand der von uns entdeckten, noch naiv vo-
rausgesetzten bzw. »naiv auferlegten Apperzeptionen« vornehmen, die
noch »fundierte Leistungen« sind. Das setzt aber voraus, dass wir sol-
che Naivitäten auch finden können bzw. schon gefunden haben. In dem
hier zitierten Text Nr. 20 nennt Husserl vor allem die Zeitlichkeit der
Welt, auf die wir uns – als vermeinte – auch in der transzendentalen
Reduktion beziehen. Die Konstitution der Zeit dieser Welt, die ausgeht
von dem »Jetzt« der lebendigen Gegenwart, verlangt daher zu ihrem
vollen Verständnis einen Rückgang auf eine »Urzeitigung« (Hua
XXXIV, 300). Diese Urzeitigung wird von Husserl mit dem Hinweis
auf die Urstufe des »reellen Lebens« charakterisiert, in der man un-
schwer die Analysen der Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren
Zeitbewusstseins zur Konstitution von sinnlichen Daten mit ihrer
Dauer wiedererkennen kann. Das transzendentale Ich der lebendigen
Gegenwart ist demnach noch naiv im Hinblick auf tieferliegende Syn-
thesen, und daher muss ein Rückgang auf jene Erlebnisschichten erfol-
gen, die die Zeit der Welt noch nicht erreicht haben. Aber dies ist ledig-
lich eine der vielen Richtungen der noch notwendigen Arbeit an den
Naivitäten des Ich der Reduktion auf die lebendige Gegenwart.

Das Ur-Ich ist also jeweils im Hinblick auf eine bereits entdeckte
Naivität eines »Ich« hin als solches bestimmt, und es kann daher auch
immer wieder neue Arten des Ur-Ich geben, und zwar je nachdem,
welche Naivitäten sich noch entdecken lassen.

176

Dieter Lohmar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.c. Das Ur-Ich in der Krisis (§§ 52–54)

Die Darstellung des Ur-Ich in den §§ 52–54 der Krisis dreht sich einer-
seits um das ungeklärte Verhältnis von mundanem und transzenden-
talem Ich, andererseits um die Frage, wie denn das »Ich-bin« für mich
evident wird, d. h. wie und was sich darin wirklich selbst zeigt. Das
erste Thema einer solchen Untersuchung ist die Paradoxie, in die man
zwangsläufig zu geraten scheint, wenn man einerseits das mundane Ich
als Teil der Welt begreift, andererseits das transzendentale Ich als das
letzte Subjekt der Konstitution der Welt versteht: Ein Teil der Welt
(d.h. das mundane Ich) konstituiert die ganze Welt – und das scheint
paradox zu sein.

Am Ende des §53 konstatiert Husserl, dass eine wirklich radikal
anfangende transzendentale Phänomenologie fast unvermeidlich
(»notwendig«) an ihrem Anfang mit naiven Evidenzen beginnen muss.
Unbemerkte Naivitäten stellen sich jedoch nach und nach immer wie-
der heraus, d. h. sie können bemerkt und dann auch vermieden werden.

In §54 wendet Husserl diese Einsicht auf das Ich in der transzen-
dentalen Reduktion an und stellt fest, dass auch sein eigenes bisheriges
Vorgehen im Text der Krisis mit einer gewissen Naivität behaftet war.
Die bemerkbare Naivität besteht hier darin, dass er die Frage der Kon-
stitution der Intersubjektivität in diesem Text bisher nicht thematisiert
hat. Für den kundigen Leser ist es sofort sichtbar, dass Husserl im Text
der Krisis bis zum §54 vermieden hat, die Fragestellung der 5. Carte-
sianischen Meditation nach der Konstitution des Anderen aufzuneh-
men. Er war also so vorgegangen, als ob mit der transzendentalen Re-
duktion schon eine Gemeinschaft von transzendentalen Ichen erreicht
sei. Auf diese Weise ist aber ein gewisser Bedeutungswandel im Sinn
des transzendentalen Ich vorgenommen worden: Wir verstehen dieses
Ich als »ein« Ich – d. h. als Ich in der Einzahl – und stellen es somit
diesem Sinn nach schon anderen, gleichberechtigten Ichen an die Seite,
d.h. in eine Gemeinschaft.

Gegen diese Naivität wendet Husserl nun eine Vertiefung bzw.
Radikalisierung der Epoché auf, die er »radikale Epoché« nennt.24 Er
versucht also, genau diese verbliebene Naivität aufzuheben. Die radi-
kale Epoché bringt uns erst in die »einzigartige philosophische Einsam-
keit« (Hua VI, 188) des Ich, das nun kein numerisch einziges mehr ist

177

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

24 Vgl. Hua VI, 182 und 184.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Zusammenhang mit vielen anderen, sondern es ist jetzt ein anony-
mes Ich ohne numerische Bestimmung. Diese Vertiefung der Redukti-
on hebt den Sinn aller Personalpronomina auf und damit den Sinn aller
Mit-Personen. Das »Ur-Ich«, wie dieser letzte, absolut gegebene Erfah-
rungsboden jetzt genannt wird, ist nicht mehr deklinierbar, es ist nicht
mehr »mein Ich« gegenüber »deinem Ich«. Dennoch hat es noch einen
guten Sinn, hier von Ich zu sprechen.

Dem Resultat nach hat uns der Rückgang auf das Ur-Ich also in die
Primordialsphäre geführt, genauso wie die primordiale Reduktion der
Cartesianischen Meditationen. Auf dem so erreichten Grund wird
dann die »erste Gegenstandssphäre«, die primordiale Natur konstitu-
iert und dann der Sinn des Anderen, als eines anderen Ich (Hua VI,
189). An anderer Stelle nennt Husserl den Rückgang auf die Primordi-
alsphäre auch eine »Epoché in der Epoché« (Hua VI, 262).

Husserl versteht diesen Rückgang auf die im Argumentations-
gang der Krisis bis zu diesem Punkt noch nicht thematisierte Primordi-
alsphäre als eine Vertiefung der transzendentalen Reduktion. Sie ver-
tieft die Radikalität der bisherigen Reduktion und führt uns auf eine
bislang unthematisierte und zunächst noch unverstandene, gemein-
schaftliche Dimension des Ich, die bislang noch unbemerkt und naiv
als Geltungsboden gedient hat.

Diese immer radikalere Methodenkritik ist für die Zeit nach 1930
sehr charakteristisch. Der Philosophierende der transzendentalen Be-
sinnung muss seine Radikalität immer wieder steigern, indem er solche
Naivitäten überwindet. Das Ziel ist es, die urquellend fungierende Sub-
jektivität aller Konstitution zu erreichen.25

Man darf aber bei aller Begeisterung auch nicht zu optimistisch
sein, dass das Ziel des von Naivitäten völlig freien Ur-Ich wirklich zu
erreichen ist: Die Primordialreduktion deckt zweifellos eine Naivität
auf. Aber dennoch: Sie geht lediglich von einer Stufe der Naivität zu
einer weniger naiven Stufe über, und diese könnte dennoch immer
noch unbemerkte Voraussetzungen enthalten, welche dann in weiteren

178

Dieter Lohmar

25 Dieses Ziel wird in der Diskussion von Kant ausdrücklich formuliert. Husserl will:
»die Einsicht erwecken, dass eine Transzendentalphilosophie um so echter ist, um so
mehr ihren Beruf als Philosophie erfüllt, je radikaler sie ist; schließlich, dass sie über-
haupt zu ihrem wirklichen und wahren Dasein allererst kommt, zu ihrem wirklichen
und wahren Anfang, wenn der Philosoph zu einem klaren Verständnis seiner selbst als
der urquellend fungierenden Subjektivität sich durchgerungen hat« (Hua VI, 102).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schritten aufzudecken wären usw., die wieder zu neuen Varianten des
Ur-Ich führen.

Man fragt sich, wozu all dieses Hin und Her mit dem Begriff des
Ich und am Ende auch mit dem Begriff des Ur-Ich geführt hat. Hat sich
wirklich ein Ergebnis abgezeichnet, das über die grundlegenden Ein-
sichten der Reflexionen zur Zeitkonstitution hinsichtlich der Einheit-
lichkeit des Bewusstseinsstroms hinausgeführt hätte? Ich persönlich
glaube, dass die wesentlichen Einsichten bereits darin bestehen, dass
sich das Bewusstsein immer in einer erlebten Weise (d. h. nicht gegen-
ständlich) selbst bewusst ist und dass in diesem Erleben zugleich auch
die Einheit dieses Bewusstseins erlebt wird. Dies sind aber bereits die
Einsichten von 1908/09 über die Längsintentionalität und den beson-
deren Charakter der begleitenden inneren Wahrnehmung. Was über
diese grundlegenden Eigenschaften des Ich als Bewusstsein hinausgeht,
wird dann nur noch im Hinblick auf die Betrachtung des Ich als indivi-
duelle Person gewonnen. Diese Richtung der Reflexion führt dann zu
der Konzeption des Habitualitäten-Ich in der späten genetischen Phä-
nomenologie.

Ich hoffe, dass es in meiner Darstellung deutlich geworden ist,
dass der Begriff des Ur-Ich nicht einheitlich und einfach ist. Mein Ein-
druck ist, dass es wenigstens drei verschiedene Kontexte der Verwen-
dung dieses Begriffs gibt.

1. Es gibt eine Variante des Ur-Ich aus den Jahren 1917/18, das in
den Texten Nr. 14 und 15 der Bernauer Manuskripte vorgestellt wird
und das sich noch im Bereich des »reinen Ich« der Ideen I bewegt, das
durch Wesensbetrachtung als Strukturbestandteil aller Akte aufgewie-
sen werden kann.

2. Es gibt eine weitere Variante des Ur-Ich in den C-Manuskripten
aus den Jahren 1929–1934, die in einem anderen Kontext steht, der
durch die Zugangsweise der lebendigen Gegenwart gekennzeichnet ist,
d.h. von einem Erlebnisbereich individueller, konkreter Dinge in der
Welt. Hier beginnen wir bereits mit der schon etablierten Beziehung
eines »Ich« auf die Welt und die Dinge in ihr sowie auf andere Per-
sonen. Daher scheint es in den C-Manuskripten zunächst so, als ob alle
die wichtigen und ergebnisreichen Untersuchungen der tieferen Ebe-
nen der Konstitution keine Bedeutung mehr hätten. Dies betrifft be-
sonders die Analysen zur passiven Synthesis, die Analysen der Vor-
lesungen über die Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, die
der vorprädikativen Erfahrung und der Primordialsphäre. Dennoch

179

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden diese Analysen der tieferen Stufen der Konstitution nicht ein-
fach vergessen. Aber wenn sich der Blick von dem transzendentalen
Ich, das schon einen Weltbezug (in Klammern) hat, auf Vorstufen und
tiefere Leistungsschichten zurückwendet, dann können diese nur noch
einem »Ur-Ich« zugehören.

3. In der Krisis steht das Ur-Ich in derselben methodischen Funk-
tion, aber wieder in einem anderen Kontext: Die transzendentale Re-
duktion ist vollzogen, aber das transzendentale Ego ist hier noch naiv
als ein numerisch »einzelnes« transzendentales Ego neben anderen
transzendentalen Egos vorgestellt. Daher muss der Blick auf die vo-
rausgesetzte Konstitution des Anderen geworfen werden. Erst nach
der primordialen Reduktion gelangen wir zu einem transzendentalen
(letztlich fungierenden) Ich, für das die Einzahl keine Bedeutung mehr
hat. Natürlich kann es jetzt nicht im gleichen Sinne Ich heißen, son-
dern es muss ein non-numerisches vor-gemeinschaftliches Ich ohne
Personalpronomen sein, das hier – also in dieser Richtung der Betrach-
tung – wieder ein Ur-Ich genannt wird. Dieses Mal definiert es sich
durch die Aufgabe der Konstitutionsanalyse der Anderen in meiner
Primordialsphäre.

Das Ur-Ich ist demnach in der späten genetischen Phänomenolo-
gie jeweils ein Ich, das im Hinblick auf die Aufklärung einer bestimm-
ten, bemerkbaren Naivität bestimmt ist. Daher gilt: Es ist kein Ich, das
hypostasiert wird oder das Erbe des Kantischen »ich denke« antreten
kann. Es hat seine bestimmte Bedeutung immer nur im Kontext be-
stimmter Konstitutions-Analysen.

In gewissem Sinn könnte man das Ur-Ich daher einen »operativen
Begriff« nennen, der seine Bedeutung jeweils im veränderten Kontext
auch verändert. Meiner Ansicht nach ist diese Eigenschaft aber eher
eine Tugend von deskriptiven Begriffen, die uns helfen sollen, gegebe-
ne Erfahrungen zu benennen und es Anderen zu ermöglichen, diesel-
ben Einsichten zu gewinnen. Sie eignen sich aber genau deshalb auch
nicht für die Beantwortung der klassischen, metaphysischen Fragen.

180

Dieter Lohmar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Husserls antirationalistische Bestimmung der
Vernunft

Thomas Nenon (Memphis)

I.

Die beiden letzten Werke Husserls aus den 30er Jahren, nämlich der
Wiener Vortrag und die Krisis-Schrift,1 berufen sich auf eine Krise:
eine europäische Krise, eine Krise innerhalb der Wissenschaften und
in Bezug auf sie; Husserl nennt sie auch eine Krise in Bezug auf die
Aufgabe und die Möglichkeiten der Philosophie. Für ihn stellen sie alle
Symptome der gleichen Krise dar, weshalb er am Anfang und am
Schluss dieser Werke sie auch als die Krise der »Vernunft« bezeichnet,
als eine Krise in Bezug auf die Beschaffenheit, Möglichkeiten und
Grenzen der Vernunft selbst (Hua VI 7, 10, 13, 273, 319 u. 347).
Grundsätzlich vertritt Husserl in diesen Werken die Ansicht, dass das
neuzeitliche westliche Denken (»europäisch« heißt es bei ihm) eine
fatale Wendung vollzogen hat, indem es sich an einem technisch pro-
duktiven, aber philosophisch viel zu engen Begriff der Vernunft orien-
tiert hat, der die Möglichkeit einer vernünftigen philosophischen Dis-
kussion der normativen, sozialen, ethischen und praktischen Fragen
ausgeschlossen hat, die von den modernen Natur- und empirischen
Sozialwissenschaften nicht gelöst werden können. Husserls eigene
Darstellung dieser Krise wirkt manchmal etwas missverständlich – ge-
rade wegen der Ambiguität des Begriffs der Vernunft und folglich we-
gen Husserls Verwendung des Begriffs der Rationalität, den er an man-
chen Stellen auf die unangemessene und schicksalhafte Einschränkung

181

1 »Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philosophie« (vorgetragen 1935)
und Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomeno-
logie (teilweise veröffentlicht 1936), beide abgedruckt in Band VI der Husserliana (im
Folgenden: Hua), hrsg. von W. Biemel. Den Haag 21962 (der Vortrag ebd. 314–348, die
Schrift 1–276). Zitate von Husserl beziehen sich im Folgenden auf die Husserliana-Edi-
tionen – mit Ausnahme der Ideen I, siehe dazu Fn. 4.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen bezieht, was die Vernunft ist und sein kann, an anderen Stellen
dagegen auf das Projekt der Philosophie selbst und das Ziel der euro-
päischen Menschheit, die viel weitergehen als das engere Projekt der
modernen Naturwissenschaft. In den Originaltexten ist es schwierig,
diese beiden Bedeutungen von Rationalität terminologisch auseinan-
derzuhalten, und in englischsprachigen Übersetzungen kommt es voll-
ends durcheinander. Man kann dennoch feststellen, dass Husserl den
engeren, an der modernen Naturwissenschaft orientierten Begriff der
Vernunft meistens mit dem lateinischen terminus »ratio« oder mit den
verwandten termini »Rationalität« oder »Rationalismus« bezeichnet
(z. B. Hua VI, 18 ff. in seiner Darstellung des Ursprungs der neuzeitlich
mathematisch angelehnten Naturwissenschaft), den umfassenderen
und seiner Meinung nach angemesseneren Begriff hingegen mit dem
deutschen Wort »Vernunft« (z. B. in den §§2–6 bei der Beschreibung
der traditionellen Rolle der Philosophie, aber auch Hua VI, 275, 329
und 337). Es wäre nicht ganz falsch zu behaupten, dass die grundsätz-
liche Absicht dieser beiden Werke in der Aufforderung besteht, die
Vorstellung von der Rationalität als dem bloßen »Rationalismus« zu
überwinden zugunsten einer anderen Konzeption der Rationalität in
einem ursprünglicheren und weiterem Sinne der »Vernunft«.2 Des-
wegen auch der Titel, den ich gewählt habe – denn Husserls positive
Bestimmung der Vernunft ist tatsächlich »antirationalistisch«, wenn
man unter »Rationalität« vornehmlich den neuzeitlichen Rationalis-
mus versteht.

Im Folgenden möchte ich darlegen, wie Husserls Verwendung des
Terminus in diesen beiden Spätwerken sich demgegenüber am positi-
ven Sinn des »Vernunft« orientiert, den er von Franz Brentano über-
nommen und insbesondere in den Ideen I und in den Kaizo-Aufsätzen
aus den 20er Jahren weiterentwickelt hat. Ich werde auch zu zeigen
versuchen, dass man durch ein besseres Verständnis dieser etwas un-
gewöhnlichen Bestimmung des Vernunftbegriffs Husserls späte
Schriften besser versteht. Ein richtiges Verständnis seiner Bestimmung
der Vernunft kann zugleich helfen, Husserls Gesamtprojekt anders als
diejenigen Kommentatoren zu verstehen, die in Husserl nur einen

182

Thomas Nenon

2 Man denke hier an die Parallele zu Heideggers Aufruf in seinen früheren und mitt-
leren Werken, auf die ursprünglichere (griechische) Bedeutung von philosophischen
Begriffen zurückzukommen, die durch die Übersetzung ins Lateinische verunstaltet
und verschüttet wurde.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Descartes des 20. Jahrhunderts gesehen haben.3 Dabei wird sich he-
rausstellen, dass Husserl in einem entscheidenden Sinne grundlegende
Kritik an der Modernität geübt hat – nicht, um eine postmoderne Po-
sition jenseits der Unterscheidung von Vernunft und Unvernunft zu
suchen oder um den traditionellen Sinn der Vernunft zu untergraben,
sondern um eine verschüttete, seiner Meinung nach ursprünglichere
Bestimmung der Vernunft wieder in Erinnerung zu rufen, die es der
Philosophie möglich machen soll, ihre traditionelle Rolle in einer Wei-
se wieder auszuüben, die von der falschen, viel zu engen, modernen
Vorstellung der Rationalität als Rationalismus verhindert wird.

II.

Teil IV von Husserls großem systematischem Werk, den Ideen I, trägt
die Überschrift »Vernunft und Wirklichkeit«. Etwas befremdlich ist
aber, dass der Begriff der Vernunft hier wenig oder gar nichts mit der
traditionellen – und auf Deutsch heißt das meist: der Kantischen oder
Hegelschen – Bestimmung dieses Begriffs zu tun hat. Im folgenden
möchte ich zuerst beschreiben, wie Husserl diesen Begriff in den Ide-
en I entwickelt, und dann durch Hinweise auf andere Werke, insbeson-
dere die Kaizo-Aufsätze, zeigen, dass der Begriff der Vernunft bei Hus-
serl sich zwar von Brentanos Bestimmung des Begriffs in seinem Werk
Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889) ableitet, aber einen
eigenen Sinn bekommt, der über Brentano hinausgeht. Es wird sich
herausstellen, dass Husserl die typischen neuzeitlichen Auffassungen
vom Wesen der Vernunft deutlich ablehnt, da er die Vernunft gerade
nicht als ein intellektuelles Vermögen auffasst und noch weniger damit
einverstanden ist, der modernen Tendenz zu folgen, die Vernunft (ra-
tio) auf eine Art ratiocinatio oder Kalkül zu reduzieren. Im Gegenteil,
ein Hauptthema des Wiener Vortrags und der Krisis-Schrift liegt gera-
de in der Bekämpfung dieser Tendenz.

183

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

3 Ich denke hier etwa an Richard Rorty, Hubert Dreyfus u.a., die eine Geschichte der
Philosophie des 20. Jahrhunderts konstruieren, die Husserl und Descartes auf der einen
Seite Heidegger und anderen angeblich weniger rationalistischen, praktisch orientierten
Figuren gegenüberstellt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Man könnte den Vierten Teil der Ideen I als Husserls Auseinanderset-
zung mit der Frage beschreiben, die traditionell als die Frage nach der
»Objektivität« der Erkenntnis gestellt wurde: der Frage nach dem Ver-
hältnis zwischen einem Erkenntnisanspruch und dem Gegenstand, auf
den er sich bezieht, oder – um die Terminologie zu verwenden, die
Husserl statt dessen bevorzugt – nach dem Verhältnis zwischen Bedeu-
tungsintentionen und deren möglichen Erfüllungen. Wir erinnern uns,
dass Husserl in den Logischen Untersuchungen die traditionelle Frage
nach der Übereinstimmung zwischen der Erkenntnis und ihrem Ge-
genstand in eine ganz andere Fragestellung umgewandelt hat. In der
V. Untersuchung hat Husserl das Thema der Gegenständlichkeit im
Verlauf seiner Analyse der Bedeutungsintentionen eingeführt, durch
die wir uns auf Gegenstände intentional beziehen, so dass aus phäno-
menologischer Perspektive die »Gegenstände« immer als Gegenstände
der möglichen oder aktuellen Intention betrachtet werden, durch die
sie vom Bewusstsein jeweils vorgestellt werden. Der Philosoph weiß,
dass das, was wir im Alltag geradehin und ohne darauf zu reflektieren
die Gegenstände nennen, in Wahrheit immer »intentionale Objekte«
sind. Das heißt weder, dass es keinen dieser Intention entsprechenden
wirklichen Gegenstand gibt, noch dass dieser Gegenstand – falls er
existiert – nicht genauso beschaffen sein kann, wie die Intention ihn
vermeint, sondern nur, dass jedes Mal, wenn wir von einem wirklichen
oder nicht wirklichen Gegenstand sprechen oder ihn auch nur denken,
irgendeine Intention besteht, wodurch unser Bewusstsein auf diesen
Gegenstand gerichtet ist. Die Frage nach seiner Wirklichkeit und die
Frage, ob er wirklich so ist, wie wir ihn intendieren, wird in der VI.
Logischen Untersuchung als die Frage nach der möglichen Erfüllung
dieser Intention gestellt. Allgemein anerkannt ist nun auch, dass einer
der größten Beiträge Husserls zur Philosophie des 20. Jahrhunderts in
seiner Einsicht besteht, dass die Erfüllung von Intentionen vermittels
der Anschauung in einem weiten Sinne erfolgen kann, die nicht nur die
Evidenz der sinnlichen Wahrnehmung einschließt, sondern auch viel-
fältige Erfahrungen umfasst, die als angemessenes »Sehen« oder »Ein-
sehen« des vermeinten Sachverhalts gelten können, so dass die Inten-
tion als erfüllt, d. h. bestätigt gilt, z. B. die Durchführung eines
mathematischen Beweises oder die Einsicht in das Bestehen nicht nur

184

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von physischen Objekten – »Dinge« heißen sie bei Husserl –, sondern
auch von Sachverhalten oder Werten.

Husserls Analyse des Wahrheitsphänomens in den Ideen I baut
auf seinem Ansatz in den Logischen Untersuchungen insofern auf, als
im Mittelpunkt weiterhin die Frage nach dem Verhältnis von Intention
und Erfüllung steht, aber in der neuen Terminologie von noesis und
noema. Auf die immer noch heftige wissenschaftliche Diskussion nach
dem Status vor allem des noema möchte ich mich in diesem Zusam-
menhang nicht einlassen, aber zum Zwecke dieses Beitrags festhalten,
dass dieses Begriffspaar den Unterschied zwischen dem Akt des Inten-
dierens eines Gegenstandes (der noesis) einerseits und seinem korrela-
tiven intendierten Gegenstandsgehalt (noema) andererseits markiert –
ohne dass man notwendigerweise davon ausgehen muss, dass der Ge-
genstand selbst wirklich existieren muss und wirklich so beschaffen
sein muss, wie er intendiert wird. Festzuhalten ist auch, dass es gerade
das Noema ist, das sich als identisch mit dem wirklichen Gegenstand
im Fall einer erfüllten, d. h. bestätigten Intention erweist. Jede objekti-
vierende Intention zielt wesenhaft auf solche Erfüllung, aber nicht jede
Intention erreicht sie. So hat jede Intention ihren intentionalen Gegen-
stand, der aber nicht immer mit einem echten Gegenstand identisch
sein muss.

In den Ideen I führt Husserl die Diskussion dieser möglichen
Identität oder – traditionell gesprochen – dieser möglichen Überein-
stimmung unter dem Titel der »Vernunft«. Husserl führt die Probleme
des »Vernunftbewusstseins« als korrelativ zur Bestimmung des Wirk-
lichkeitsbegriffs ein, denn gerade im Vernunftbewusstsein weist sich
die Wirklichkeit des Gegenstands oder des Sachverhalts aus (Hua III/
1, 281).4 Daher hängen für Husserl die Phänomene der Wirklichkeit,
der Wahrheit und der Vernunft aufs engste zusammen: »Im Bereich
der Logik, d.h. der Sätze, gehören ›wahr-sein‹ oder ›wirklich-sein‹ und
›vernünftig ausweisbar-sein‹ prinzipiell zusammen« (Hua III/1, 282).
Wenn wir dann die weitere Frage stellen, worin die vernünftige Aus-
weisung oder das Vernunftbewusstsein eines gesetzten Sinnes bzw.
Sachverhaltes besteht (um es »objektiv« auszudrücken) oder eines Sat-
zes (aus der korrelativen subjektiven Perspektive), dann besteht die

185

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

4 Zitate aus den Ideen I beziehen sich im Folgenden auf Band III/1 der Husserliana,
aber die Seitenzahl bezieht sich auf die Originalausgabe von 1913, die in der Husserlia-
na-Ausgabe am Rand angegeben wird.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antwort im Hinweis auf die Leistung der Einsicht, des »originär ge-
benden Bewusstseins« – Erfahrung aus erster Hand, könnte man sa-
gen –, und diese besteht wiederum in nichts anderem als dem, was in
der VI. Logischen Untersuchung »Erfüllung« genannt wurde: »Der
Unterschied betrifft die Weise, wie der bloße Sinn, bzw. Satz […] er-
füllter oder nicht erfüllter Sinn und Satz ist.« (Hua III/1, 283)

Es sind natürlich nicht alle Erfüllungen gleich – gezielt wird auf
vollständige, leibhaftige und originäre Gegebenheit, die »Anderssein
ausschließt« (Hua III/1, 285). Und nicht jede Erfüllung genügt diesem
Anspruch – es können partielle, indirekte oder abgeleitete sein. Aber
das Vernunftbewusstsein ist die Bezeichnung für die grundsätzliche
Tendenz, adäquate Erfüllung für das Gesetzte zu suchen, und als das
Ideal der vollkommenen und unwiderlegbaren Bestätigung oder Erfül-
lung wird sie nicht nur in Verbindung mit dem Phänomen der Wahr-
heit gebracht, sondern auch mit dem Streben nach Gewissheit bzw.
dem, was Husserl die »Urdoxa« nennt. »Es ist als eine phänomenologi-
sche Erkenntnis von größter Wichtigkeit zu betrachten, dass […] Ver-
nunftbewusstsein überhaupt eine oberste Gattung von thetischen Mo-
dalitäten bezeichnet, in der eben das auf originäre Gegebenheit
bezogene ›Sehen‹ (im extrem erweiterten Sinne) eine festbegrenzte
Artung ausmacht.« (Hua III/1, 285 f.) Einige Sätze weiter fügt er hinzu:
»Wahrheit ist offenbar das Korrelat des vollkommenen Vernunftcha-
rakters der Urdoxa, der Glaubensgewissheit.« (Hua III/1, 290)

Die wesentliche Gerichtetheit des Bewusstseins auf endgültige
Bestätigung bezeichnet Husserl auch mit dem Begriff der »Rechtheit«
(Hua III/1, 289). Die Rechtheit besagt, dass das Setzen des Sachverhalts
zu Recht erfolgte, dass der Gegenstand oder der Sachverhalt so gesetzt
wurde, wie er gesetzt werden sollte – weshalb die Diskussion um das
Phänomen, das in der Neuzeit unter dem Namen der »Objektivität«
der Erkenntnis geführt wurde, sich hier in den Ideen I um den Begriff
der Evidenz dreht (genauso wie in den Logischen Untersuchungen),
und das Ideal der Vernunft in Zusammenhang mit der Suche nach Evi-
denz diskutiert wird, welche subjektiven Bewusstseinsgestalten wie
Meinungen begründen kann. Der Begriff der Rechtheit drückt den te-
leologischen Charakter der Vernunft aus, sowohl die inhärente Ten-
denz der Meinungen auf Bestätigung (oder allgemeiner gesagt: aller
setzenden oder thetischen Intentionen, die ungefähr den »objektivie-
renden« Intentionen der Logischen Untersuchungen entsprechen, auf
Erfüllung) als auch den wesentlichen Anspruch solcher Intentionen,

186

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Gegenstand so vorzustellen, wie er ist – einen Anspruch, der die
Norm ihrer Bewertung als erfolgreich oder erfolglos in sich birgt.

Wichtig ist aber auch, dass Husserl in §138 der Ideen I die Unter-
scheidung zwischen sinnlicher und kategorialer Anschauung aus der
VI. Logischen Untersuchung weiterdenkt und behauptet: »Jeder Regi-
on und Kategorie prätendierter Gegenstände entspricht phänomenolo-
gisch nicht nur eine Grundart von Sinnen, bzw. Sätzen, sondern auch
eine Grundart von originär gebendem Bewusstsein solcher Sinne und
ihr zugehörig ein Grundtypus originärer Evidenz, die wesensmäßig
durch so geartete originäre Gegebenheit motiviert ist.« (Hua III/1, 288)
Die Einführung des Begriffs der Region – mit ihrer je eigenen, ihr ent-
sprechenden Einstellung, ihren eigenen Grundkategorien, ihrer eige-
nen Gegenstandsart und ihrer eigenen Art der Evidenz – eröffnet die
Möglichkeit, vielfältigere und viel subtilere Unterscheidungen zu ma-
chen als nur die zwischen Gegenständen der Sinne (Dingen) und kate-
gorialen Objekten (Sachverhalten). Zwar hatte Husserl schon in den
Logischen Untersuchungen differenziertere Unterscheidungen als nur
diejenige zwischen sinnlichen und kategorialen Gegenständen ange-
deutet, aber in den Ideen I wird er sehr explizit in bezug auf die Viel-
zahl und Vielschichtigkeit der Gegenstandbereiche (man denke etwa an
den Unterschied zwischen der Region der Natur (d.h. der bloßen Din-
ge) und der Region des Geistes, und innerhalb dieser an den Unter-
schied zwischen Gebrauchs- bzw. Kulturobjekten und Personen – oder
an den Unterschied zwischen diesen Gegenstandsarten, die alle phy-
sisch instantiiert sind, und der Region der idealen Objekte wie der
Zahlen und der logischen Prinzipien).

In §139 erläutert Husserl die Erweiterung des Evidenzbegriffs
und damit auch des Begriffs der Vernunft als Rechtheit über den theo-
retischen Bereich hinaus in die »axiologische« oder »ästhetische« und
auch in die praktische Sphäre. In beiden soll die Vernunft mit dem
»Charakter der Rechtheit« zusammenfallen, wonach die jeweilige In-
tention auf die Erfüllung durch die jeweils spezifische Art der Evidenz
gerichtet ist, die den Gegenstand idealiter als schön, angenehm oder
lobenswert, eine Handlung als gut oder böse ausweist: »Evidenz ist
aber keineswegs ein bloßer Titel für derartige Vernunftvorkommnisse
in der Glaubenssphäre (und gar nur in der des prädikativen Urteils),
sondern für alle thetischen Sphären und insbesondere auch für die be-
deutsamen zwischen ihnen verlaufenden Vernunftbeziehungen.« (Hua
III/1, 290) Jede dieser Sphären ist einzigartig und hat ihre eigenen

187

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtfertigungsarten, die vielleicht einige Gemeinsamkeiten, aber
auch signifikante Unterschiede aufweisen, die alle ein Thema der phä-
nomenologischen Untersuchung darstellen können.

Sowohl sachlich wie terminologisch folgt Husserl hierin, wie er in
einer aufschlussreichen Fußnote (Hua III/1, 290) feststellt, Franz Bren-
tanos »genialer Schrift« Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis,5 wo-
rin Brentano der Frage nach dem Ursprung und der Geltung ethischer
Normen anhand einer Analyse der Wahrheit von Aussagen über sie
und der Evidenz nachgeht, die die Rechtfertigung dieser Normen ge-
währleistet. Diese Rechtfertigung der Normen und der Urteile über sie
nennt Brentano deren »Rechtheit«.6 Auch in der Unterscheidung der
Vermögen in das theoretische, das axiologische und das praktische folgt
Husserl der Einteilung Brentanos, die dieser selbst auf Descartes zu-
rückführt,7 die aber – wie Brentano selbst wohl weiß – natürlich viel
weiter in die Geschichte der Philosophie zurückgeht.

Zusammenfassend können wir feststellen, dass Husserl den Be-
griff der Vernunft in den Ideen I als die Rechtheit einer thetischen In-
tention bestimmt, die durch die Einsicht oder die anschauungsmäßige
Evidenz der Wirklichkeit eines Gegenstandes oder des Bestehens eines
Sachverhalts gewährleistet wird, weshalb der Begriff der Wirklichkeit
in enger Beziehung zum Begriff der Wahrheit steht. Darin stimmt die-
se Bestimmung mit der Position der V. und VI. Logischen Unter-
suchung überein, aber sie ist auch insofern weiter, als nicht nur der
Umfang der intentionalen Gegenstandsarten, die Husserl thematisiert,
sich erweitert hat, sondern auch die Arten der Intentionen, die unter
der allgemeinen Norm der Rechtheit oder Rechtmäßigkeit stehen, wie
z. B. auch intentionale Stellungnahmen wie Werten und Wollen.

IV.

In den Kaizo-Aufsätzen setzt sich diese Konzeption der Vernunft fort,
aber die Betonung verlagert sich von der Sphäre theoretischer Urteile
auf die Frage nach der praktischen Vernunft überhaupt. Husserl eigene
Erfahrungen und die allgemeine Lage in Europa zeigten eine generell

188

Thomas Nenon

5 Franz Brentano: Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889). Hamburg 41955.
6 Ebd. 16–19.
7 Ebd. 17.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anerkannte Unfähigkeit der europäischen Gesellschaften – aber auch
der Fortschritte in den Wissenschaften – die Einbrüche zu verhindern,
die Husserl und seine Zeitgenossen in und nach dem Ersten Weltkrieg
erleiden mussten. Dieses Versagen führte Husserl nicht dazu, die Su-
che nach der Vernunft aufzugeben, sondern sie vielmehr als Teil einer
umfassenderen Aufgabe der individuellen und sozialen Erneuerung
aufgrund vernünftiger Reflexion und vernünftigen Handelns zu inten-
sivieren.

Als Personen, behauptet Husserl, sind die Menschen frei, sie ent-
scheiden sich und handeln nicht nur nach vorgegebenen kausalen Ge-
setzen, sondern aufgrund von Motivationen, die Prioritäten setzen,
Entscheidungen bestimmen und Handlungen leiten. Wenn Husserl da-
zu auffordert, dies vernünftig zu tun, so verwendet er die in den Ideen I
entwickelte Terminologie und stellt die Frage nach der Vernunft als
Frage nach der Rechtheit sowohl von Meinungen wie auch von Werten
und Handlungen: »Und noch ein Wichtiges: Zu den Akten und ihren
Motivationen gehören Unterschiede der Vernunft und Unvernunft, des
›rechten‹ und ›unrechten‹ Denkens, Wertens und Wollens.« (Hua
XXVII, 8) Vernünftig Werten und Handeln heißt rechtes Werten und
Handeln. Das Streben nach der Vernunft besteht im Streben nach rech-
ten Werten, nach den Gegenständen und Sachverhalten, die wirklich
wertvoll sind, und im Streben nach dem rechten Ziel des Handelns,
nach einer Einsicht in das wahrhaft Gute, das zum Leitfaden für das
Handeln dienen kann.

Die Suche nach der Rechtheit im Meinen, Werten und Wollen
wird auch als die Suche nach der »Echtheit« terminologisch festgehal-
ten (Hua XXVII, 11 u. 30). Es geht darum, das echt Wahre vom angeb-
lich Wahren, das echt Wertvolle vom scheinbar Wertvollen und das
echt Gute vom nur vermeintlich Guten zu unterscheiden. Dieses Stre-
ben nach Authentizität hat nichts mit dem existentialistischen Begriff
der Eigentlichkeit zu tun, nach dem eine jede Wahl gleich ist, sofern sie
nur konsequent und bewusst oder eigens ergriffen wird. Sie ist viel-
mehr Brentanos Auffassung verpflichtet, es gebe gültige und ungültige
Normen, so dass das Streben nach Echtheit in der Suche nach Normen
besteht, die tatsächlich die Gültigkeit besitzen, die sie beanspruchen –
die für Brentano die rechten statt die unrechten sind. Sowohl für Bren-
tano wie auch Husserl ist das Wissen um die Gültigkeit der echten
Normen nicht angeboren, sondern durch Erfahrungen der Evidenz er-
worben, in denen sich das eine als gut Vermeinte als ein echtes Gut

189

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erweist und anderes, nur scheinbar Gutes eben auch als solches und
damit als unechtes oder unwahres Gut zeigt. Beide Male dreht es sich
nicht bloß um persönliche Präferenzen oder gesellschaftliche Konven-
tionen, sondern um Sachlagen, worüber wir uns als Einzelne oder als
Gesellschaft irren können. Husserl Vertrauen in die Fähigkeit der Ver-
nunft, das Echte vom Unechten zu unterscheiden, besagt, dass mit der
Zeit und aufgrund von Erfahrung vernünftige Menschen entdecken
können, ob sie richtig liegen oder nicht.

Für Husserl gilt das für alle Arten der theoretischen, axiologischen
und praktischen Stellungnahmen: »Andererseits hebt sich aber die
schauende Klarheit, die ›Evidenz‹, die ›Einsicht‹ als Bewusstsein der
direkten Selbsterfassung des Gemeinten (im realisierenden Handeln
das der Erreichung des Zielwertes selbst), vom bloßen antizipierenden
Vermeinen ab. Es wird zu einer nun besonders gewerteten und ange-
strebten Quelle bewährender Normierungen. So versteht sich das Ei-
gentümliche des Vernunftstrebens, als eines Strebens, dem persönli-
chen Leben hinsichtlich seiner jeweiligen urteilenden, wertenden und
praktischen Stellungnahmen die Form der Einsichtigkeit bzw. in sich
anmessenden Beziehung auf sie, die der Rechtmäßigkeit oder Vernünf-
tigkeit zu geben. Es ist, korrelativ ausgedrückt, das Streben, das in den
entsprechenden Hinsichten ›Wahre‹ – wahres Sein, wahre Urteils-
inhalte, wahre oder ›echte‹ Werte und Güter – in der einsichtigen
Selbsterfassung herauszustellen, an dem die bloßen Meinungen das
normierende Maß der Richtigkeit und Unrichtigkeit haben.« (Hua
XXVII, 26) Aus dieser Perspektive erscheint sogar das Meinen als eine
bestimmte Tätigkeit des Menschen, eine geistige Handlung, so dass der
angestrebte Übergang von der bloßen Meinung zum theoretischen
Wissen eine Sonderform der umfassenderen Tendenz zur Realisierung
der praktischen Vernunft im allgemeinen darstellt. Die Vernunft stellt
die Norm für das Handeln überhaupt dar, wovon Meinen und Wissen
nur besondere Gestalten sind (Hua XXVII, 41).

Das Streben nach Echtheit in allen Stellungnahmen hat seinen
Ursprung in einem dem Bewusstseinsleben innewohnenden Drang,
seine Meinungen, Wertungen und Handlungen an etwas orientieren
zu können, das mit dem weiteren Verlauf der Erfahrung in Einklang
stehen wird – etwas, das Dauer und Bestand haben kann. Als die Suche
nach dem eigentlichen Ziel der praktischen Bestrebungen heißt dieses
Ziel auch schlicht »die Glückseligkeit« (Hua XXVII, 25). Dieses Stre-
ben findet auf der untersten Stufe in Gefühlen und Assoziationen statt,

190

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sozusagen unbewusst auf Einheit, Kontinuität und Bewährung ge-
richtet sind und somit eigene Arten der Evidenz haben. Sie werden
aber erst dann vernünftig, wenn zwei Elemente hinzukommen – näm-
lich der Prozess der Reflexion und die Gerichtetheit auf Allgemeinheit.

Die Reflexion verlangt einen Schritt zurück aus den bisherigen
Stellungnahmen, um zu prüfen, ob man tatsächlich genügend Evidenz
hat, um sie zu rechtfertigen, und die Bereitschaft, sie zu revidieren oder
ganz zurückzunehmen, wenn sie sich in dieser Hinsicht als mangelhaft
erweisen. Dieser Prozess der Selbstkritik kann schließlich zur Suche
nach zuverlässigen Prinzipien, insbesondere Wesenswahrheiten, füh-
ren, die als feste Grundlage für Wissen und Handeln dienen können. Er
führt damit auch auf die Wissenschaft im weitesten Sinne, die nach
Husserls Darstellung ihren historischen Ursprung im Aufkommen
der philosophischen Reflexion hat, die er die »Sokratisch-Platonische
Wendung« in der griechischen Antike nennt.

Das zweite zusätzliche Element, das Husserl in dieser ursprüng-
lichen Wende erblickt, besteht in der Fähigkeit des Menschen, all-
gemein zu denken. Das Streben nach Einheit wird für Husserl erst
dann wirklich vernünftig, wenn die Suche nach dem Wahren, Wert-
vollen und Guten explizit allgemein wird. Dann ist die Glückseligkeit
als das Gute nicht nur etwas individuelles, sondern ein anzustrebendes
interpersonales und allgemeines Gut (vgl. z. B. Hua XXVII, 30 und 40).
Nur wenn man allgemein denkt, werden die Bestrebungen des Einzel-
nen wirklich vernünftig und daher erst auch wirklich frei. Husserl
schreibt diese Einsicht den alten Griechen zu, aber auch Kant könnte
Autor der folgenden Zeilen Husserls sein: »Nun gehören zu den im
Wesen der humanen Geistigkeit a priori als möglich vorgezeichneten
Bewusstseins- bzw. Motivationsgestalten auch die Normgestalten der
›Vernunft‹, und a priori besteht zudem die Möglichkeit, in Freiheit all-
gemein zu denken und gemäß selbsterkannter apriorischer Normge-
setze praktisch und allgemein zu bestimmen« (Hua XXVII, 9). Eine
Norm ist echte praktische Norm, eine vernünftige Norm für Husserl
erst dann, wenn sie allgemein gilt. Oder, wie er es an anderer Stelle
formuliert, die Freiheit muss die Form eines »Überhaupts« annehmen,
das den menschlichen Willen zur Vernunft erhebt (Hua XXVII, 24).

Husserl unterscheidet sich aber von Kant in diesem Aufsatz nicht
nur hinsichtlich des Umfangs des ethischen Bereichs, der für ihn die
praktische Vernunft insgesamt und nicht nur die »reine praktische Ver-
nunft« oder die Moral betrifft, sondern auch hinsichtlich der Aufgabe,

191

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die dem Philosophen – und spezifischer dem Phänomenologen – bei der
Bestimmung und Propagierung der dieser Ethik zugrundeliegenden
Prinzipien zugeschrieben wird.

V.

Für Husserl in den 30er Jahren zählt diese Allgemeinheit – Husserl
nennt sie zu dieser Zeit den »Universalismus« – zu den wichtigsten
Merkmalen der Rationalität im echten Sinne. Dieser Begriff – vor al-
lem in Verbindung mit Husserls Verwendung des Namens »Europa«
und seiner engen Beziehung zur Aufgabe der Vernunft – ist nicht sel-
ten missverstanden worden.8 Das ist einerseits sehr verständlich – weil
Husserl zwar ausführlich darlegt, wie neuzeitliche philosophische Ent-
wicklungen den echten Sinn der Vernunft verstellt haben, aber wenig
über den positiven Sinn der Vernunft sagt, den er meint. Ich hoffe, dass
wir durch den Rekurs auf das bisher Gesagte jetzt in der Lage sind,
diesen positiven Sinn genauer zu beschreiben. Zuerst aber gilt es zu
klären, was sie nicht ist, d. h. die neuzeitlichen Positionen zu umreißen,
die Husserl ablehnt.

Ganz klar ist, dass die Allgemeinheit der Vernunft im positiven
Sinn nicht den Objektivismus meint, der die Vernunft und ihre Aus-
richtung auf Allgemeingültigkeit auf einen bestimmten Begriff der
Objektivität reduziert, der nur für eine Region, nämlich die der Natur
im Sinne des Korrelats der neuzeitlichen Naturwissenschaft, angemes-
sen ist – wodurch alle andere Regionen des Seienden als inexistent
erscheinen oder als irrationale, d. h. außerhalb der Reichweite des ra-
tionalen Diskurses situierte. Ein weiter Sinn der Vernunft wirkt, wie
wir gesehen haben, diesem Sinn entgegen, denn Vernunft im weiten
Sinne stellt klar, dass die Evidenzen, die als vernünftige Ausweisung
gelten können, sehr vielfältig und keinesfalls deshalb weniger vernünf-
tig sind, nur weil sie von der naturwissenschaftlichen Ausweisung ab-
weichen. Husserls geforderte Rückwendung zur Subjektivität soll ge-
rade zeigen, wie diese engere Auffassung zustande kam und dass es ein

192

Thomas Nenon

8 Die fragliche Allgemeinheit kann auch in anderen Kulturen vorkommen – wie Hus-
serl auf S. 335 (Hua XXVII) bemerkt: »Nur die Fähigkeit zu einer universalen kritischen
Haltung, die freilich auch ihre Voraussetzungen hat in einer gewissen Höhe der vor-
wissenschaftlich Kultur, muss vorhanden sein.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unberechtigtes Vorurteil darstellt, sie als die ausschließliche Form der
Vernunft anzusehen. Damit soll der Weg zu einer Rehabilitierung
eines vernünftigen Diskurses auch in Bezug auf die Probleme des Wer-
tens und des Handelns (wie auch des Wissens in Bereichen, die anders
als der naturwissenschaftliche verfasst sind, etwa von Gebrauchsgütern
oder Personen) freigemacht werden, die sich nicht nur durch Zahlen
und Fakten im Sinne der Natur- und naturwissenschaftlich orientierten
Sozialwissenschaften lösen lassen. Dies stellt kein rationalistisches
Programm im Sinne des Cartesianismus dar, der alles deduktiv aus
ersten Prinzipien ableiten will, da gerade die wichtigsten Fragen die
Grundlagen betreffen, die nicht aus anderen Voraussetzungen dedu-
ziert werden können. (Hier hilft es, sich an Husserl sorgfältige Ana-
lysen der Möglichkeiten und Grenzen der formalen Logik in der For-
malen und Transzendentalen Logik zu erinnern).

Der Universalismus, den Husserl fordert, soll vielmehr ein Ruf
zurück zu den Sokratisch-Platonischen Wurzeln der Philosophie und
der Wissenschaft sein, nämlich zur systematischen und wiederholten
Prüfung der eigenen Annahmen und Voraussetzungen daraufhin, ob
sie wirklich in Evidenzen gegründet sind. Sie ist in diesem Sinne
Selbstbesinnung, beständige Selbstkritik, die zu Selbstverantwortung
führen soll. Insofern ist sie gerade das Gegenteil eines dogmatischen,
auf sich selbst insistierenden oder hegemonialen Rationalismus, viel-
mehr die ständige selbstkritische Prüfung der eigenen Meinungen,
Werte und Motive.

VI.

So gesehen kommt Husserls Begriff der Vernunft den philosophischen
Ansätzen der Hermeneutik und der kritischen Theorie näher als dem
Rationalismus von Descartes oder Leibniz. Denn seine Bestimmung
der Vernunft lässt diese eher als einen Prozess erscheinen, als eine Auf-
gabe, an der viele Menschen partizipieren können. Wir haben es hier
nicht ausgeführt, aber man könnte zeigen, wie in seinen späten Wer-
ken die Aufgabe der Vernunft, und damit der Phänomenologie aus-
drücklich über das bloß Individuelle hinausweist in einen, wie er es
nennt, »Einfühlungshorizont«. An Hegel und die kritische Theorie er-
innert die Charakterisierung der Vernunft als Echtheit – als der Übe-

193

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reinstimmung einer Sache, wie sie wirklich ist, mit dem Geltungs-
anspruch, den sie erhebt, von Sein und Schein.

Diese »antirationalistische« Bestimmung der Vernunft lässt diese
als ein viel reichhaltigeres Vermögen als die »rationalistische«, »intel-
lektualistische« Vernunft erscheinen. Die Einsicht, dass es vielfältige
Gegenstandsregionen gibt, bedeutet, dass die Vernunft eben auch viel-
fältige Gestalten annehmen kann und muss. Husserls Betonung der
Rolle der Anschauung verdeutlich auch, dass das Streben, das Leben
vernünftig zu gestalten, gerade keine endgültige Abkehr von den Ge-
genständen des Alltags und unserer konkreten Erfahrung beinhaltet,
sondern dass wir uns in der richtigen Weise auf sie einlassen müssen
(und nicht nur durch den sie verstellenden und verengenden Blickwin-
kel der naturalistischen Vorurteile der Neuzeit), wenn man echte Ra-
tionalität im Meinen, Werten und Handeln erreichen will.

Rationalität in diesem Sinne stellt gerade das Gegenteil des Re-
duktionismus und Selbstverlusts dar. Sie ermöglicht die Wiederent-
deckung der Reichhaltigkeit der menschlichen Erfahrung – und dies
gerade in einer Welt, deren wirklicher Sinn im falschen Gegensatz zwi-
schen Rationalismus und Objektivismus einerseits und Irrationalismus
andererseits verloren zu gehen droht. Husserl unterscheidet sich aber
von Hegel (oder zumindest von der landläufigen Interpretation He-
gels) durch die Offenheit des Ausgangs dieses Prozesses und durch
den Verzicht auf eine bestimmte Methode, spezifische Ergebnisse ab-
zuleiten. Daher – trotz Husserls starker Rhetorik der Reform und der
absoluten Ideale – seine bescheidene Feststellung zu Beginn seines letz-
ten Werkes: »Ich versuche zu führen, nicht zu belehren, nur aufweisen,
zu beschreiben, was ich sehe« (Hua VI, 17).

194

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sartres Abwesenheit

Claus-Artur Scheier (Braunschweig)

1987 publizierte Peter Handke ein Buch mit dem Titel Die Abwesen-
heit (genauer besehen erweist es sich als die narrative Vorlage für einen
Film). Der Untertitel verheißt Ein Märchen. Wie kann der fleißige Le-
ser von Martin Heidegger und Roland Barthes aus der Abwesenheit ein
Märchen machen? Die ältere Schriftstellergeneration war noch exis-
tenzialistisch, und der Name auch im Nachkriegsdeutschland und -ös-
terreich war Jean-Paul Sartre.

Der Vortrag bedenkt aber nur Sartres Abwesenheit zu Ehren
meines im Leben wie im Denken altbewährten Freundes Klaus Erich
Kaehler, dessen präzise Analysen der Geschichtlichkeit des dezentrier-
ten Subjekts wegweisende Beiträge zum Verständnis unsrer philoso-
phisch so schwer zu verstehenden Moderne sind. In seinen Überlegun-
gen zur »Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«
zeigt er, wie die »in das je subjektive Bewusstsein und Leben aufgenom-
men[en]« Realitäten »nicht nur in Begriffe oder andere sinnhafte Gebil-
de gefaßt« werden, »sondern auch gleichsam eingetaucht in den inneren
Zusammenhang des subjektiven Erlebnisstroms, dessen individuelle
Färbung sich der intersubjektiven Erfassung im wesentlichen, nämlich
in seinem Wie des Erlebens und seiner Details entzieht. Dieses imagi-
näre Leben ist nicht mehr irrelevant für den vollen Realitätsgehalt we-
der des Seins noch des Wissens. Es erhält gerade erst durch das Prinzip
des dezentrierten Subjekts seine Wahrheitsrelevanz«,1 und Kaehler
nennt als Beleg Sartres L’imaginaire von 1939 – ich möchte dem frucht-
barem Hinweis auf das imaginäre Leben des dezentrierten Subjekts ein
paar Schritte in Sartres frühes Denken hinein folgen.

Sartres produktive Verwandlung der Phänomenologie2 erscheint
als eine geschichtlich unumgehbare Verwandlung des phänomenologi-

195

1 K. E. Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In:
Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philoso-
phische Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Voßhenrich und
M. Wirtz. Amsterdam/New York 2006, 179–192.
2 Husserl war in Frankreich längst kein Unbekannter mehr. 1929 hielt er an der Sor-
bonne eine Reihe von Vorträgen, aus denen die Cartesianischen Meditationen hervor-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Gedankens der Produktivität, wobei mitverstanden sei, dass die-
ser Gedanke für das Produktivitäts-Denken des 20. Jahrhunderts – und
so zugleich für dessen eigentümliche Weise zu produzieren – exempla-
risch ist. Unmittelbar fällt freilich auf, dass Sartre seinen Gedanken an
einem besonderen Produkt und an dessen besonderer Produktionsform
entwickelt – am Bild (image) und an einem Bewusstsein, das intentio-
nal auf dies Bild bezogen ist (conscience imageante). Die Abhandlung,
mit der er die schließlich zum Existenzialismus von L’être et le néant
und Les mouches führende Untersuchung beginnt, heißt L’imagina-
tion, was ganz richtig mit Über die Einbildungskraft übersetzt wurde.

Und doch lässt die Übersetzung zögern. Das Wort imaginatio wird
wie die anderen Ableitungen von imago, imitor erst in der römischen
Kaiserzeit gebraucht und übersetzt namentlich das griechische phan-
tasia. Zur Sache der Philosophie ist die phantasia zuerst bei Platon
geworden, der sie als symmeixis aisthêseôs kai doxês, also als Vereini-
gung von Wahrnehmung und Auffassung denkt,3 sowie bei Aristote-
les, aus dessen Untersuchungen4 hier nur festgehalten sei, dass auch
die (menschliche) Vernunfttätigkeit nicht möglich ist ohne Mitwir-
kung der phantasia.5 Das wird wegweisend für die folgenden zweitau-
send Jahre.6 Die deutsche Lehnübersetzung des mittel-latein. vis ima-
ginationis als Einbildungskraft scheint zuerst belegt zu sein bei
Comenius 1640. Eine neue Bedeutung wird der Einbildungskraft im
empfindsamen 18. Jahrhundert zugeschrieben. Alexander Gottlieb
Baumgarten entwirft eine ästhetische Wissenschaft der Einbildungs-
kraft: Scientia imaginando cogitandi et ita cogitata proponendi est aes-
thetica phantasiae – »die Wissenschaft des einbildenden Denkens wie
des Darstellens des so Gedachten ist die Ästhetik der Phantasie«.7 Aber
erst Kants Theorie der produktiven Einbildungskraft in der Kritik der
reinen Vernunft stellt die Einbildungskraft auf einen ganz neuen (spe-
kulativen) Grund, dessen Tiefen vor allem Fichte und Schelling aus-

196

Claus-Artur Scheier

gingen. Die von E. Levinas und G. Pfeiffer unter dem Titel Méditations Cartésiennes
besorgte Übersetzung erschien 1931 in Paris.
3 Platon: Sophistes, 264b.
4 Aristoteles: De an. III.3, De mem. 449b29–450b1, De insom. 459a8–23.
5 Ebd. 449b32: kai noein oyk esti aney phantasmatos.
6 Eine kurze Übersicht bis zur Renaissance gibt die Einleitung von Charles B. Schmitt
und Katherine Park zu Gianfrancesco Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, De
imaginatione. Hrsg. von E. Kessler. München 1984.
7 A. G. Baumgarten: Metaphysica. Halle 51763, §570.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


loten werden.8 Dass diese ganze, wie man wohl sagen darf: entschei-
dende Phase in der Geschichte der Theorie der Einbildungskraft von
Sartre mit keinem Wort auch nur berührt wird, ist kein Zufall und liegt
jedenfalls nicht nur an dem konstitutiv zu nennenden Unverständnis,
mit dem das Denken der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts auf die
Epoche des Deutschen Idealismus zurückblickte, wo es dies überhaupt
noch tat.

Kant allerdings blieb wenigstens in den Modifikationen des Neu-
kantianismus präsent, und hier mag es genügen, seine prägnante De-
finition der Einbildungskraft festzuhalten, die kraft ihrer Kargheit den
Bogen von Aristoteles bis zu Sartre spannt: »Einbildungskraft ist das
Vermögen, einen Gegenstand auch ohne dessen Gegenwart in der An-
schauung vorzustellen«.9

Gleichwohl – die Übersetzung der imaginatio, und so der Sartre-
schen imagination durch die vis imaginationis in die Einbildungskraft
lässt zögern, und zwar der »Kraft« wegen, die nicht nur als Bestim-
mung eines »Seelenvermögens« ein metaphysischer und in emphati-
scher Bedeutung neuzeitlicher Begriff ist. Gewiss nimmt etwa Nietz-
sche keinen Anstand, von Kräften zu reden, wie ja auch die moderne
Physik diesen Begriff nicht verabschiedet hat (ihn jedoch mit den neu-
en Begriffen Arbeit und Energie zusammendenkt), aber näher besehen
sind die so gedachten Kräfte nicht länger diejenigen, die in der Neuzeit
gedacht wurden – deren Begriff geht unter in der Hegelschen Dialektik.
In diesem geschichtlichen Sinn ist die imagination nicht mehr die neu-
zeitliche Einbildungskraft, sondern nur mehr ein Einbilden, und noch
genauer genommen nicht einmal mehr ein Ein-Bilden. Sie ist darum
nicht weniger, kein »defizienter Modus« des mächtigen alten Begriffs,
sondern etwas anderes. Sehr genau ersetzt deshalb Sartre den im kriti-
schen Teil seiner Untersuchung noch gebrauchten Begriff der imagina-
tion durch den präzisen Terminus conscience imageante, ein schwer
übersetzbarer Ausdruck, den der im übrigen verlässliche Übersetzer
von L’imaginaire, Hans Schöneberg, mit »vorstellendes Bewusstsein«
wiedergibt – eine leider irreführende (vielleicht von Freuds Wort-
gebrauch inspirierte) Übersetzung. Denn die Rückübersetzung von
»Vorstellung« muss allemal représentation sein, und dieser Begriff ist

197

Sartres Abwesenheit

8 Hierzu umfassend R. Loock: Schwebende Einbildungskraft. Konzeptionen theoreti-
scher Freiheit in der Philosophie Kants, Fichtes und Schellings. Würzburg 2007.
9 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 151.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entschieden zu weit (wie ohnehin der der repraesentatio),10 so dass
Husserl zum Beispiel ganz selbstverständlich von den Problemen »des
psychologischen Ursprungs der Raumvorstellung, der Zeitvorstellung,
Dingvorstellung, Zahlvorstellung usw.« sprechen kann.11 Bei Sartre
geht es hingegen präzis um die bildliche Vorstellung.

Wie also ist conscience imageante angemessener zu übersetzen?
Da Sartres Theorie von Husserl ausgeht, der die Tätigkeit des Bewusst-
seins phänomenologisch als dessen »Konstitutionsleistungen« be-
schreibt, bietet sich der Ausdruck bildkonstituierendes Bewusstsein
an, was sich ohne weiteres zu Bildbewusstsein verkürzen lässt, wenn
nur ein für allemal festgehalten wird: »das Bewußtsein ist Akt und
alles, was im Bewußtsein existiert, existiert in der Weise des Akts (en
acte)«.12 Sartre ist in der Tat radikal: Das Bewusstsein und es allein –
und nicht etwa das sei es Cartesisch, Kantisch oder sogar Husserlsch
gedachte Ich – ist spontan:

Spontan nennt man eine Existenz, die sich durch sich selbst zum Existieren
bestimmt. Mit anderen Worten, spontan existieren heißt existieren für sich
und durch sich. Eine einzige Realität verdient daher den Namen der sponta-
nen, nämlich das Bewusstsein. Für es sind in der Tat Existieren und Bewusst-
seinhaben des Existierens ein und dasselbe. Mit andern Worten, das große
ontologische Gesetz des Bewusstseins ist das folgende: die einzige Existenz-
weise für ein Bewusstsein ist Bewusstsein haben, dass es existiert.13

Natürlich wäre es hier verlockend, hinüberzusehen zu den Existenz-
konzeptionen von Heideggers Sein und Zeit (1927) oder Jaspers’ Phi-
losophie (1932), aber es mag genügen, festzuhalten, dass Sartre Exis-
tenz und Bewusstsein strikt identifiziert: Existieren ist Bewusstsein
und umgekehrt, und in allem Bewusstsein-von … hat das Bewusstsein

198

Claus-Artur Scheier

10 Vgl. ebd. B 376f.
11 E. Husserl: Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phänomenologie.
Hrsg. von E. Ströker. Hamburg 1977, §§37, 78.
12 J. P. Sartre: L’imagination. Edition corrigée avec und index par Arlette Elkaïm-Sartre.
Paris 2000 (Erstausgabe 1936), 35.
13 Ebd. 125f. Eine glattere Übersetzung wäre wohl: »Für es sind in der Tat Existieren
und sich des Existierens bewusst sein eins und dasselbe. […]: die einzige Existenzweise
für ein Bewußtsein ist sich bewußt zu sein, daß es existiert.« Das hieße aber: ›exister et
être conscient d’exister […] c’est d’être conscient qu’elle existe.‹ Sartre will offenbar,
obwohl er von einem »ontologischen Gesetz« spricht, das ›être‹ umgehen, um den rei-
nen Akt der conscience namhaft zu machen – womit freilich anderseits auf das ›avoir‹ zu
achten bleibt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Existieren als das Bewusstsein seines Existierens. Indem es sich so
hat – und nur ist, indem es sich so hat –, unterscheidet es sich in ein
habendes und ein gehabtes Bewusstsein, ein Unterschied, den es so-
gleich auch löscht. Es ist entspringend-verschwindendes (Sich-)Haben,
weshalb das Sein-(der-Welt-)für-das-Bewusstsein unmittelbar Ha-
ben(-von-Welt) ist.14 Das ist eine im Blick auf Freges Logik der Funk-
tion, f(a), zweifellos gültige Beschreibung des intentionalen Bewusst-
seins überhaupt – und also des dezentrierten Subjekts als des Dipols
Bewusstsein(Gegenstand). Husserl freilich denkt, wenigstens seit den
Ideen I, wesentlich vom »transzendentalen Ich« her, das zwar nur in
der Reflektion erfasst wird: f1[f0(a)] usw., die unmittelbare Intentiona-
lität f(a) aber immer schon fundiert. Denn:

Im cogito lebend, haben wir die cogitatio selbst nicht bewußt als intentionales
Objekt; aber jederzeit kann sie dazu werden, zu ihrem Wesen gehört die
prinzipielle Möglichkeit einer ›reflektiven‹ Blickwendung und natürlich in
Form einer neuen cogitatio, die sich in der Weise einer schlicht-erfassenden
auf sie richtet.15

Weil es also zum Wesen der unmittelbaren cogitatio gehört, dass wir
jederzeit auf sie selbst und weiter auf die cogitatio der cogitatio usw.
reflektieren können, ist schon die unmittelbare cogitatio f(a) ichhaft:

Ist ein intentionales Erlebnis aktuell, also in der Weise des cogito vollzogen,
so ›richtet‹ sich in ihm das Subjekt auf das intentionale Objekt. Zum cogito
selbst gehört ein ihm immanenter ›Blick-auf‹ das Objekt, der andererseits aus
dem ›Ich‹ hervorquillt, das also nie fehlen kann.16

Sartre dagegen kehrt das Fundierungsverhältnis um, stellt das Be-
wusstsein, mit der bekannten Hegel-Marxschen Metapher, vom
(Ich-)Kopf auf die eignen Füße, indem er sein Wesen im bloßen Fürsich
(pour soi) ausmacht: Das Bewusstsein hat das Bewusstsein der (seiner)
Existenz immer schon vor allem (Bewusstsein von) Ich. Zwar ist auch
für Husserl der Akt der Reflektion notwendig später als das unmittel-
bare Bewusstsein, aber ebenso notwendig führt er zuletzt auf ein Ich
als solches, auf das transzendentale Ego. Worauf die Reflektion aber

199

Sartres Abwesenheit

14 Die Nähe zum Heideggerschen, nicht vom alten ›Eräugnis‹ abgeleiteten »Ereignis«
und seinen Verwandten ist ersichtlich.
15 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. (Husser-
liana, Bd. III/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag 1976, 77 (§38).
16 Ebd. 75 (§37).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


näher betrachtet (und das »später« sorgfältig festgehalten) eigentlich
nur führt, ist das Bewusstsein eines Bewusstseins eines Bewusstseins
usw., d. h. jenes »Ego«, aus dem als Ursprung das unmittelbare Be-
wusstsein ›hervorquellen‹ soll, erweist sich vielmehr als die idealisie-
rende (von der Zeit abstrahierende) Fixierung des abstrakten Fürsich.17

Entsprechend machen in der logischen Transformation für Sartre
f(a) und f1[f0(a)] keinen wesentlichen Unterschied; f1[f0(a)] ist bloß der
Ausdruck dafür, dass das Bewusstsein immer schon für sich ist oder
dass es Bewusstsein davon hat, zu existieren. Erst f2(f1[f0(a)]) drückt
die eigens vorgenommene Reflektion auf dasjenige intentionale Objekt
aus, das der Bewusstseinsakt als solcher ist. Von der Selbstkonstitution
eines Bewusstsein entquellen lassenden Ich kann aber auch hier keine
Rede sein. Das liegt zuletzt offenbar daran, dass Sartre anders als Hus-
serl nicht von der Zeit abstrahiert, was durchaus wieder in der Kon-
sequenz des Husserlschen Konzepts des intentionalen Bewusstseins
liegt. Husserl selbst hatte ja (zu seinem nicht geringen Erstaunen) ent-
deckt, dass »die ursprünglichen zeitkonstituierenden Erlebnisse […]
selber wiederum in der Zeit« sind,18 worin sich bekanntlich das phäno-
menologische als das intentionale Ich epochal vom reflexiven Ich des
deutschen Idealismus unterscheidet. Wie immer das Bewusstsein re-
flektieren mag, es wird – Husserl selber hatte es gelehrt – die Retenti-
onsspur nicht los und damit auch nicht den Gegenstand des reflekti-
onslosen (unmittelbaren) Bewusstseins oder die »Welt«. Und insofern
diese – nicht als Horizont, sondern in der Gestalt von Gegenständen –

200

Claus-Artur Scheier

17 Eine interessante Zwischenposition nimmt hier offenbar der Wittgenstein der Lo-
gisch-philosophischen Abhandlung ein, wenn er schreibt (5.64), »daß der Solipsismus,
streng durchgeführt, mit dem reinen Realismus zusammenfällt. Das Ich des Solipsismus
schrumpft zum ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte
Realität. / 5.641 Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie nicht-
psychologisch vom Ich die Rede sein kann. / Das Ich tritt in die Philosophie dadurch ein,
daß die ›Welt meine Welt ist‹. / Das philosophische Ich ist nicht der Mensch, nicht der
menschliche Körper, oder die menschliche Seele, von der die Psychologie handelt, son-
dern das metaphysische Subjekt, die Grenze – nicht ein Teil der Welt.« (Wittgenstein:
Schriften 1. Frankfurt a. M. 1960, 66) Zuvor hatte er geschrieben: »5.631 Das denkende,
vorstellende, Subjekt gibt es nicht. […] / 5.632 Das Subjekt gehört nicht zur Welt,
sondern es ist eine Grenze der Welt. / 5.633 Wo in der Welt ist ein metaphysisches
Subjekt zu merken? / Du sagst, es verhält sich hier ganz, wie mit Auge und Gesichtsfeld.
Aber das Auge siehst du wirklich nicht. / Und nichts am Gesichtsfeld läßt darauf schlie-
ßen, daß es von einem Auge gesehen wird.« (ebd. 65)
18 E. Husserl: Briefe an Roman Ingarden. Mit Erläuterungen und Erinnerungen an
Husserl. Hrsg. von R. Ingarden. Den Haag 1968, 122.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allemal den logischen Charakter des Arguments hat, ist sie, wie Witt-
genstein sagt, meine Welt, d. h. sie wird gehabt.

Wo immer also Bewusstseinsdifferenz stattfindet – und das Be-
wusstsein ist als spontanes Fürsich differierend –, da findet Haben
statt, was Sartre präzis mit der Formel ausdrückt, das Bewusstsein exis-
tiere einzig so, dass es Bewusstsein hat, dass es existiert. Und da das
Bewusstsein wiederum nichts anderes ist als Existieren, ist das Existie-
ren Sein-zur-Welt als so oder so gehabter. Hier macht nun auch das
Bildbewusstsein keine Ausnahme, auch es ist Welt-Bewusstsein, das
Bild wesentlich nicht eine Weise des Ich, für sich zu sein, sondern eine
Weise von Welt(-für-das-Bewusstsein) bzw. eine Weise von Bewusst-
sein–(in Richtung auf)–Welt.

So wird verständlich, dass Sartres ganze Anstrengung in den bei-
den dieser Thematik gewidmeten Schriften die ist, das Bild nicht als
eine Art von Sache, sondern als Weise des Existierens oder Seins-zur-
Welt zu denken. Husserl selbst, räumt Sartre ein, habe diesen Schritt
wohl schon getan, aber in seinen Konsequenzen nicht ausgeführt. Die
Geschichte der Imagination von Descartes über Leibniz, Berkeley, Hu-
me, Kant, Mill, Taine, Bergson zu den Psychologen des ersten Drittels
des 20. Jahrhunderts zieht sich der Sartreschen Kritik mithin zusam-
men auf das Proton pseudos, das Bild isoliert und zu einer Sache ge-
macht zu haben, deren Realität sich von der Realität »äußerer« Sachen
nur dadurch unterscheiden soll, dass sie eben »innerpsychisch« ist, wo-
bei die Psyche zugleich behauptet wird als ein Behälter von Bildern.
Husserls Phänomenologie hingegen bringe hier die radikale Wende:

Indem das Bild zu einer intentionalen Struktur wird, geht es aus dem Status
eines trägen Bewusstseinsinhalts über in den des einen und selben syntheti-
schen Bewusstseins in Beziehung auf einen transzendenten Gegenstand. Das
Bild meines Freundes Pierre ist keine vage Phosphoreszenz, keine Bahnung,
die von der Wahrnehmung von Pierre in meinem Bewusstsein hinterlassen
wurde: es ist eine organisierte Bewusstseinsform, die, auf ihre Weise, Bezug
nimmt auf meinen Freund Pierre, es ist eine der möglichen Weisen, sich auf
das wirkliche Wesen Pierre einzustellen. So nimmt das Bewusstsein im Akt
der Imagination direkt Bezug auf Pierre und nicht durch die Vermittlung
eines Simulakrums, das in ihm wäre. Zusammen mit der immanentistischen
Metaphysik des Bildes verschwinden auf einen Schlag alle Schwierigkeiten
[…] betreffs des Bezugs dieses Simulakrums auf seinen wirklichen Gegen-
stand und des reinen Denkens auf dies Simulakrum. Dieser ›Pierre im Klein-
format‹, dieser vom Bewusstsein mitgeschleppte Homunculus gehörte nie-
mals dem Bewußtsein an. Er war ein Gegenstand der materiellen Welt, der

201

Sartres Abwesenheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich unter die psychischen Wesen verirrt hatte. Indem er ihn aus dem Be-
wusstsein hinauswirft mit der Versicherung, dass es nur einen und denselben
Pierre gibt, Gegenstand der Wahrnehmungen wie der Bilder, hat Husserl die
psychische Welt von einer schweren Last befreit und nahezu alle Schwierig-
keiten niedergeschlagen, die das klassische Problem des Bezugs von Bild und
Denken verdunkelten.19

Jenes Proton pseudos mithin, das von Descartes spätestens bis zu den
Psychologen des frühen 20. Jahrhunderts die psychologische wie die
philosophische Lehre von der Imagination bestimmt, stellt sich logisch
dar als ein Schluss, dessen Mitte (als Simulakrum) das Denken bzw.
Bewusstsein überhaupt und den Gegenstand verknüpft und auseinan-
derhält:

Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand.

Genauer erscheint das Simulakrum als Gegenstand sui generis, der sich
zwischen das Bewusstsein und dessen ursprünglichen Gegenstand
schiebt, diesen gleichsam abblendet und dem Bewusstsein den Zugang
zur wirklichen Welt, zur Welt-des-Bewusstseins im emphatischen
Sinn, also zur wahren Welt versperrt. Diese Schranke, gemacht aus
dem Stoff der wirklichen Welt, wird aber aus einem Bild (image) zu
einem Trugbild (simulacre) dadurch, dass sie umgekehrt die Welt als
aus ihrem Stoff gemacht erscheinen lässt, so dass das Bewusstsein al-
lein dadurch, dass es das Bild für eine Art von Gegenstand nimmt, zum
Korrelat einer simulierten Welt wird.

Damit kommt die kritische Modernität des Sartreschen Gedan-
kens zum Vorschein, denn das Simulakrum ist im Horizont der Imagi-
nation offenbar eben dasselbe, was im ökonomischen Horizont der Mo-
derne die Ware ist, deren eigentümlichen Fetischcharakter Marx als
erster in unübertrefflicher Klarheit herausgestellt hatte.20 »Das Ge-
heimnisvolle der Warenform«, erkannte er, bestehe

einfach darin, daß sie den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer
eignen Arbeit als gegenständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als
gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt, daher auch
das gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein

202

Claus-Artur Scheier

19 Sartre: L’imagination (s. Anm. 12), 147f.
20 K. Marx: Das Kapital. I. Bd. In: K. Marx/F. Engels: Werke. Berlin 1956ff. Bd. 23, ins-
bes. Kap. 1.1.4.: »Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheimnis«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außer ihnen existierendes gesellschaftliches Verhältnis von Gegenständen.
Durch dies Quidproquo werden die Arbeitsprodukte Waren, sinnlich über-
sinnliche oder gesellschaftliche Dinge. […] Es ist nur das bestimmte gesell-
schaftliche Verhältnis der Menschen selbst, welches hier für sie die phantas-
magorische Form eines Verhältnisses von Dingen annimmt.21

Mit dem Attribut »phantasmagorisch«22 verweist Marx sogleich auf
die Analogie zwischen der Imagination und dem Bewusstsein unter
der Bestimmung der kapitalistischen Produktionsverhältnisse, nach-
dem er das gesellschaftliche Verhältnis vom natürlichen Verhältnis

Sehnerv – Licht – Ding

unterschieden hat. »Dagegen«, sagt er,

hat die Warenform und das Wertverhältnis der Arbeitsprodukte, worin sie
sich darstellt, mit ihrer physischen Natur und den daraus entspringenden
dinglichen Beziehungen absolut nichts zu schaffen. […] Um daher eine Ana-
logie zu finden, müssen wir in die Nebelregion der religiösen Welt flüchten.
Hier scheinen die Produkte des menschlichen Kopfes mit eignem Leben be-
gabte, unter einander und mit den Menschen in Verhältnis stehende selb-
ständige Gestalten. So in der Warenwelt die Produkte der menschlichen
Hand. Dies nenne ich den Fetischismus, der den Arbeitsprodukten anklebt,
sobald sie als Waren produziert werden, und der daher von der Warenpro-
duktion unzertrennlich ist.23

In der »Nebelregion der religiösen Welt« scheinen »die Produkte des
menschlichen Kopfes […] selbständige Gestalten« zu sein – soweit die
Lehre Feuerbachs, und nun ihre Marxsche Übersetzung: »So in der
Warenwelt die Produkte der menschlichen Hand.« Im geschichtlichen
Ort Nietzsches sind diese Produkte abermals übersetzt, in eine Welt
des Schaffens, in der nun »mit der wahren Welt […] auch die schein-

203

Sartres Abwesenheit

21 Ebd. 86.
22 Der Larousse étymologique erläutert: »fantasmagorie fin XVIIIe s., ›appliqué à la
lanterne magique‹, […]. fantasmagorique 1798.« Der Laterna magica kommt eine
Schlüsselrolle in der Proustschen Poetik zu, die Sartre konsequenterweise von Anfang
an ebenso befehdet wie die Freudsche Psychoanalyse.
23 Marx: Das Kapital. I. Bd. (s. Anm. 20), 86f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bare abgeschafft« ist.24 Deren in der Wirklichkeit – nicht im Nietz-
scheschen Gedanken selbst – uferlos fortströmende Bilderflut wird
kanalisiert von der Husserlschen Substrukturierung des »Bewusst-
seinsstroms« durch die Konstitutionsleistungen des intentionalen Be-
wusstseins und seines transzendentalen Ich – und abermals bleibt eine
korrelative Theorie der Imagination als solcher ein Desiderat. Ersicht-
licherweise verhält sich Sartre in diesem Punkt zu Husserl wie vormals
Marx zu Feuerbach. Hatte Marx nämlich die Kritik des Bilds aus der
»Konversation des Menschen mit dem Menschen« in die ökonomi-
schen Verhältnisse übersetzt, übersetzt Sartre die intentionale Konzep-
tion des Bilds, ihre kritische Potenz entdeckend, aus der transzenden-
talen Phänomenologie in den Horizont der psychologisch-literarisch
deskribierbaren Lebenswelt.

Die Parallele springt in die Augen: Die Warenform spiegelt »den
Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als ge-
genständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst« zurück – das Si-
mulakrum spiegelt dem Bewusstsein den Aktcharakter der Bildkonsti-
tution als gegenständlichen Charakter des Bilds selbst zurück. Wie nun
die Marxsche Grundoperation darin besteht, die scheinbaren Natur-
eigenschaften der Dinge zu denken als Charaktere der menschlichen
Arbeit, den Trug-Schluss

Arbeit – Natureigenschaft – Produkt

aufzulösen in die Funktion

Arbeitsform(Produkt),

besteht Sartres Grundoperation darin, den imaginären Schluss

Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand

aufzulösen in die Funktion

204

Claus-Artur Scheier

24 F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung. Wie die ›wahre Welt‹ endlich zur Fabel wurde. In:
Nietzsche: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von G. Colli und M. Montinari,
Band VI–3, Berlin 1969, 75.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildbewusstsein(Gegenstand)

und so das intentionale Subjekt-Objekt-Verhältnis als die wahre Struk-
tur der Lebenswelt gegen den Schein ihrer Natürlichkeit zu erweisen.
Beide denken an gegen den Schein geschichtlicher Kontinuität von der
frühen Neuzeit zur Gegenwart, und beide denken damit zugleich ge-
gen sich selber. Denn wie Marx zunächst eine Kontinuität der kapita-
listischen Produktionsweise seit der Auflösung der mittelalterlichen
Feudalstrukturen voraussetzt, so Sartre eine Kontinuität der imaginä-
ren Natürlichkeit der Imagination. Aber Marx’ Analyse der maschinel-
len Produktion deckt eine epochale Differenz zwischen dem alten ma-
nufakturiellen und dem gegenwärtigen industriellen Kapitalismus auf,
und Sartre beobachtet jedenfalls genau, dass es – nach den »großen
metaphysischen Systemen«25 – die Romantik war, der das »Problem
des Bildes eine veritable Erneuerung hätte […] verdanken können«.26

Was dem als Phänomenologe ungeschichtlich denkenden Sartre
anders als Marx allerdings entgehen musste, war die geschichtliche
Differenz im Begriff des Bilds selbst. Verständlich wird das dadurch,
dass die zeitgenössische Psychologie (die Psychoanalyse ausgenom-
men, die der Phänomenologe aber a limine als blanken Naturalismus
verabschiedet) gerade wie zu Marx’ Zeiten die Nationalökonomie eine
entschieden »metaphysische«, also sekundär-metaphysische, d. h. den
Schein geschichtlicher Kontinuität befestigende Statur hat. So können
beide Denker die epistemische Verfassung ihrer Gegenwart als befan-
gen in einer Schein-Natürlichkeit – und damit logisch gesprochen im
Schein der alten (»aristotelischen«) Logik der Copula – voraussetzen,
wie sie sich eben in den beiden Schlüssen

Arbeit – Natureigenschaft – Produkt
Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand

darstellt. Jedesmal hat die Mitte des Schlusses

S–M–P

dinglichen Charakter, der sich näher besehen als Verdinglichung he-

205

Sartres Abwesenheit

25 J. P. Sartre: L’imagination (s. Anm. 12), Kap. I.
26 Ebd. 21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rausstellt. Das betrifft dann aber, als geschichtliches Dispositiv, nicht
nur die Semantik, sondern auch die Syntax dieser Schlüsse: Sie sind
in Wahrheit keine Schlüsse mehr, sondern selber schon, allerdings lar-
vierte, d. h. »verkehrte« Funktionen. Wie in Freges Logik Copula und
Prädikat zur Funktion konkreszieren und das auf diese Weise von sei-
nem Sein (der Copula) isolierte Subjekt als Argument freisetzen, über-
nehmen Natureigenschaft-Produkt bzw. Simulakrum-Gegenstand die
funktionale Herrschaft und werden von der menschlichen Arbeit bzw.
vom Bewußtsein als ihren Argumenten »gesättigt«:

Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein).

Und die Kritik dieser Verdinglichung besteht jedesmal darin, die Copu-
la als Schein auf ihre Wahrheit als menschliche bzw. Bewusstseins-Tä-
tigkeit durchsichtig zu machen und so an das vormals isolierte Subjekt
zurückzubinden. Dadurch kehrt sich die Funktion um und zeigt sich in
ihrer gesellschaftlichen bzw. psychologischen Wahrheit:

Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

– das Wesen des Menschen bzw. des (dezentrierten) Bewusstseins ist
die Wahrheit (der »Begriff«) der Welt (der Produkte und Gegenstände)
und nicht umgekehrt.

So ist aber die innere Bewegung der Moderne beschaffen, die nicht
dies oder das ist, so dass man, wie ein naives Denken tut, säuberlich
(und weil säuberlich auch moralisch) Moderne und Anti-Moderne
scheiden könnte, sondern sie ist immer, wie Kaehlers Analysen sehr
konkret zeigen, dies und das, eine beständige metanoia und metabolê
oder permanente Revolution, was Feuerbach noch glaubte ein für alle-
mal erledigen zu können:

Wir dürfen nur immer das Prädikat zum Subjekt und so als Subjekt zum
Objekt und Prinzip machen – also die spekulative Philosophie nur umkehren,
so haben wir die unverhüllte, die pure, blanke Wahrheit.27

Was ist nun mit der Umkehrung der Einbildungskraft aus einem Mo-
dus von Anwesenheit (des Bildes) in einen Modus von Abwesenheit

206

Claus-Artur Scheier

27 L. Feuerbach: Vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie. In: Gesammelte
Werke. Hrsg. von W. Schuffenhauer. Berlin 1967ff., Bd. 9, 244.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(des »Eingebildeten«) – und so, wie die weiteren Entwicklungen zeigen,
in den primären Modus von Bewusstsein (Sprache) überhaupt ge-
leistet?

Von Anfang an fragt die Philosophie nach der Gegenwart, nach
dem Verhältnis des Menschen zur Zeit, das sich für ein erstes Verständ-
nis in die berühmten drei oder vier Kantschen Fragen auffalten lässt:
Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist
der Mensch? Der wesentliche Bezug auf Vergangenheit (Wissen = ei-
denai: Gesehenhaben) und Zukunft (Hoffen) zeigt bereits, dass Gegen-
wart (Tun) zu denken ist als Anwesenheit-Abwesenheit, im klassischen
Denken von den Vorsokratikern bis zum deutschen Idealismus, noch-
mals mit Kant gesprochen, als »Synthesis a priori« von Abwesenheit
und Anwesenheit unter dem Primat von Anwesenheit (»Anschau-
ung«). Der (industriellen) Moderne war diese Synthesis (unter dem
Namen der reinen oder spekulativen Vernunft) ebenso abhanden ge-
kommen wie der Primat der Anschauung. Hinfort steht das In-einan-
der von Anwesenheit und Abwesenheit vielmehr unter dem Primat der
Abwesenheit, aber das Denken des 19. Jahrhunderts bleibt insofern
noch ein Denken von Anwesenheit, als es die Welt aus deren Nah-
erwartung entwirft (die »Utopien« – und auch Schopenhauers Nirwa-
na, Feuerbachs Konversation des Menschen mit dem Menschen und
Kierkegaards religiöses Stadium sind solche Utopien, nicht nur Marx’
kommunistische Gesellschaft, Wagners Weltherrschaft des deutschen
Geistes und Nietzsches tragisches Zeitalter). Aber noch Husserls radi-
kal verzeitlichtes intentionales Bewusstsein konstituiert sich aus dem
quasi-angeschauten, in Wahrheit postulierten »Ursprung« einer »le-
bendigen Gegenwart«, die Husserl mit dem traditionellen Namen des
transzendentalen Ego belegt, und auch noch Heidegger hält gegen die
Unanschaulichkeit des »rechnenden Denkens« an der nicht-unmögli-
chen Anschaulichkeit des Gevierts, Adorno gegen die »verwaltete
Welt« an der wie immer gebrochenen Anschaulichkeit des authenti-
schen Kunstwerks fest.

Der alte Vorwurf der modernen Denker gegen ihre nicht minder
modernen Vorgänger, sie seien »noch« Metaphysiker gewesen, erklärt
sich daraus, dass sie bei ihnen immer noch einen Rest Anwesenheit als
Constituens des Gedankens entdecken, und es ist Sartre, dem das Ver-
dienst zukommt, zum ersten Mal in der Geschichte des modernen Den-
kens radikal von der Abwesenheit her gedacht zu haben: Sartre ist der
Denker der Abwesenheit kat’exochên, der Abwesenheit der Dinge der

207

Sartres Abwesenheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt bei einander (Kontingenz), der Wirklichkeit und der Möglichkeit
bei einander, der Welt und des Bewusstseins bei einander (Ansich und
Fürsich), der Abwesenheit endlich des Bewusstsein bei sich selber (es
ist nicht, was es ist, und es ist, was es nicht ist). Das ist gemeint mit der
Freiheit, zu der wir »verurteilt« sind.

Diese Entdeckung des Nichts an der Stelle des alten Ich erscheint
bei Sartre ihrer Unmittelbarkeit wegen allerdings noch als Entzug, die
ontische Wirklichkeit der Abwesenheit ist der Mangel, und da in alter
Tradition das Subjekt, das den Mangel (über)kompensiert, der Heros
ist, ist das existenzialistische Bewusstsein das heroische Bewusstsein,
seiner Nichtigkeit wegen freilich ein heroisches Bewusstsein ohne He-
ros (das alltägliche Bewusstsein des Zweiten Weltkriegs und der Nach-
kriegszeit). Es ist darum auch, Sarte sagt es im Rückblick auf (den
immer mit Kojèves Analysen von Herrschaft und Knechtschaft gelese-
nen) Hegel selbst, ein »unglückliches Bewusstsein«, das im (Blick des)
andern, der es zu einem Anwesenden macht, notwendig den Feind se-
hen muss (»Die Hölle – das sind die andern«), und das es bestenfalls
zur Zweckgemeinschaft oder (Klein-)Gruppe bringt, wo die »Situati-
on« die ist, mit einem allgemeineren Mangel fertig zu werden.

Aber diese Radikalität, das intentionale Verhältnis von Bewusst-
sein und Welt als Abwesenheit überhaupt und so als die Abwesenheit
des Zentrums zu denken, war die geschichtliche Bedingung der Mög-
lichkeit der Transformation der industriellen Moderne in die mediale
Moderne – strukturell ist notwendig schon Sartres »präreflexives Co-
gito« ein Medium. Anwesenheit ist nämlich die Abwesenheit von Zei-
chen, und so ist denn die Abwesenheit, insofern nicht Nichts ist, das
Feld der Zeichen, freilich der Zeichen von Zeichen von Zeichen und so
der Spuren von Spuren von Spuren, und in dieser Fülle – der Abwe-
senheit der Abwesenheit von Zeichen – hat sein Unglück vom (damit
»strukturalistischen«) Bewusstsein abgelassen, dem sich in verwandel-
ter Gestalt Hegels Einsicht neu bewährt, »daß es Nichts gibt, […] was
nicht ebenso die Unmittelbarkeit enthält, als die Vermittlung«.28

Kein Wunder, dass Strukturalismus wie Poststrukturalismus mit
dem Denker der Abwesenheit als Mangel nichts zu tun haben wollten,

208

Claus-Artur Scheier

28 G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik, »Womit muß der Anfang der Wissenschaft
gemacht werden?« (Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der Deutschen For-
schungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissen-
schaften. Bd. 21. Hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke. Düsseldorf 1985, 54).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber wir taumeln auch nicht länger benommen durchs bunte Zeichen-
feld und können dem Bruder Pförtner unsre Reverenz erweisen: Wir
wissen, was wir am dezentrierten Subjekt haben.

209

Sartres Abwesenheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Selbst und der Andere –

Levinas im Kontext der fr�hen Ph�nomenologie1

Hans Rainer Sepp (Prag)

I.

Phänomenologie verstand sich nie als ein Vorgehen, das sein Ziel nur
in der Entfaltung einer Theorie des Theoretischen erblickte. Eine Theo-
rie des Praktischen zu entwickeln, war von Anbeginn für das Unter-
nehmen der Phänomenologie ebenso bestimmend, ja stellte vielleicht
das eigentlich leitende Vorhaben dar. Edmund Husserl widmete bereits
seine Antrittsvorlesung an der Universität Halle dem Thema ›Ethik
und Metaphysik‹ und benannte damit das, worauf er früh schon hi-
nauswollte. Fragen zur Freiheit des Willens, zu Axiologie und Praktik
begleiteten sein Philosophieren von diesem Zeitpunkt an. Nahezu
überflüssig ist es zu erwähnen, dass auch für Max Scheler Fragen zur
Ethik und Alterität im Vordergrund standen, als er seine ersten großen
Werke vorlegte. Der Erste Weltkrieg und die unmittelbare Nachkriegs-
zeit verschärften diese Tendenz; immer deutlicher trat hervor, dass für
die Phänomenologie die Theorie selbst in eine Revolution der Praxis zu
münden habe. So war Husserl bekanntlich der Auffassung, dass die
Ausbildung einer Philosophie als einer strengen Wissenschaft unter
der Direktive der transzendentalen Phänomenologie nicht nur zu einer
Neuordnung des Gesamtgefüges der Wissenschaft, sondern über diese
zu einer Neugestaltung des menschlichen Lebens in der Welt zu führen
habe. Mit dieser Abzielung unterscheidet er sich in keiner Weise von
den Grundintentionen Schelers und Martin Heideggers, die, wenn-
gleich durchaus unterschiedlich in den Ansätzen, so doch beide eine
Intensivierung der Echtheit des Lebensvollzugs forderten. Allen dreien

210

1 Die vorliegende Publikation ist im Rahmen des Forschungsvorhabens Antropologie
komunikace a lidské adaptace entstanden, das an der Humanwissenschaftlichen Fakul-
tät der Karls-Universität Prag durchgeführt wird (FHS UK, MSM 0021620843).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht es darum, menschliche Existenz aus der Umklammerung einer
Lebenshaltung zu befreien, die sich in einer Verabsolutierung des
Weltzugangs, den moderne Wissenschaft und Technik ermöglichten,
etabliert hatte. Denn alle drei hatten erkannt, dass die faktische Ent-
wicklung der Wissenschaft sich nicht damit zufrieden gab, ein jeweils
bestimmtes Feld der Wirklichkeit mit theoretischen Mitteln zu er-
schließen, sondern mit ihrem begrenzten Blick auf das Wirkliche längst
die konkrete Praxis ergriffen und diese gleichsam unter der Hand, im
Wildwuchs, ›revolutioniert‹ hatte. So überrascht es keinesfalls, dass
Emmanuel Levinas, Schüler bei Husserl und Heidegger während der
zwanziger Jahre, sein phänomenologisches Philosophieren der Direkti-
ve unterstellte, dass die Erste Philosophie Ethik zu sein habe.

Worum geht es bei den frühen Versuchen von Husserl, Scheler
und Heidegger, den menschlichen Lebensvollzug authentischer werden
zu lassen? Lässt sich ein strukturelles Profil aufzeigen, in dem die Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede, die ihre Positionen in Bezug auf die-
se Absicht aufweisen, deutlich hervortreten, und zwar so, dass sich
ihnen auch der Ansatz von Levinas hinzufügen ließe? Husserl, Scheler
und Heidegger setzen damit an, dass menschliche Existenz in ihrem
›normalen‹, d. h. zunächst ungebrochenen, in ihrer Umwelt veranker-
ten Sein, pervertiert ist. Aller Anfang, alle ›Normalität‹, ist also per se
Perversion, und die Aufgabe lautet, Existenz aus diesem Zustand he-
rauszulösen. Der pervertierte Status betrifft die Relation des Selbst zu
seinen Anderen: Im Status der ›Normalität‹ ist das ›Selbst‹ schon auf
den Anderen verwiesen, was zur Folge hat, dass es sowenig bei sich
selbst wie bei Anderen ist. Es verdeckt sich selbst und die Anderen in
ihrer Andersheit, es nivelliert. Eine grundlegende Weise solcher Nivel-
lierung ist für Husserl, Scheler und Heidegger die Objektivierung: Das
subjektive Korrelat einer Objektivierung ist weder das Selbst noch der
Andere, sondern im wahrsten Sinn des Wortes das ›durchschnittliche‹
Selbst: weder – noch. Als ein solches ›Nichts‹ ist dieses Selbst un-mög-
lich: Sein Standpunkt ist ein Drittes, das es streng genommen nicht
gibt, sondern das Produkt einer imaginativen Setzung ist, die den
Durchschnitt von Selbst – Anderer faktisch sein lässt.

Während Husserl, Scheler und Heidegger Normalität als ein sol-
ches Sein-beim-Anderen ansetzen, welches das Selbst schon über-
sprungen hat, also eine Verschmelzung an den Anfang stellen, vertritt
Levinas die These, dass das Erstliche die Trennung ist: der Egoismus des
Lebens. Zwar haben Husserl, Scheler und Heidegger ebenfalls den Ego-

211

Das Selbst und der Andere

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ismus beschrieben, doch so, dass dieser gerade dadurch bestimmt ist,
sich von vornherein im Anderen einzunisten. Damit haben sie eine
wesentliche Dimension übersprungen. Der entscheidende Punkt ist al-
so, dass Egoismus Trennung ist. Im Folgenden soll genauer betrachtet
werden, wie das Verhältnis von Selbst und Anderem bei Husserl, Sche-
ler und Heidegger angelegt ist und was Levinas dagegen setzt.

II. Husserl – Scheler – Heidegger

Zunächst wird darzulegen sein, wie Husserl, Scheler und Heidegger
den Egoismus bestimmen, also dasjenige Selbst, das sich an die Welt
verloren hat (1.). Im Anschluss daran werden die Strategien fixiert,
durch welche dieser Egoismus aufgelöst werden soll, und es wird zu
zeigen sein, wie das von seinem Egoismus befreite Selbst jeweils ge-
fasst wird (2.). Bei alldem geht es darum, die Grundlinien der jeweili-
gen Ansätze, ihre Struktur, herauszupräparieren, um sie so einem Ver-
gleichsprofil zuordnen zu können.

1. Egoismus als Bindung

1.1. Husserl. Das verweltlichte und darin verleiblichte transzendentale
Selbst ist für Husserl »Nullpunkt«, Nullpunkt für alle »Orientierun-
gen«.2 Damit ist ein Zweifaches ausgedrückt: Es ist ein absolutes Hier,
besitzt in und mit seiner Leiblichkeit eine nicht hintergehbare Ver-
ankerung. Zugleich verbleibt es nicht nur in diesem Stand, sondern ist
von da aus gerichtet: Für die sich an die Welt verlierende Einstellung
bei Husserl ist es charakteristisch, dass der Lebensvollzug der »natürli-
chen Einstellung« ein spezifisches Transzendieren darstellt. Natürlich
eingestellt ist das Selbst gerade nicht (nur) auf das bezogen, was ihm
wirklich, anschaulich, gegeben ist, sondern ist auf solches ausgerichtet,
das gegenüber dem evidenten Selbst-Da ein Noch-Nicht darstellt. Im
Fall des äußeren Erlebens wäre das anschaulich Gegebene die sinn-
erfüllte, evidente Präsentation; da aber immer nur je ein Aspekt des

212

Hans Rainer Sepp

2 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch (Husserliana, Bd. IV). Hrsg. von M. Biemel. Den Haag 1952, 158.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichen erfüllt ist, verweist jede Erfüllung auf noch Unerfülltes.
Jede Erfüllung besitzt Horizonte, welche die offenen Bereiche des An-
schaulichen zwar sinnhaft, aber leerintentional, d.h. »leer« in Bezug
auf Erfülltheit, vorzeichnen. Das Geflecht dieser Horizontverweisun-
gen webt das Netz, in dem sich das Selbst in der Welt halten kann – und
sich an Welt verliert. Das Netz ist diejenige Dimension, die das System
von Intention und Erfüllung trägt. Es ist aufgespannt aufgrund des
Interesses, mit dem sich das Selbst eine zweite Verankerung gibt: in
der Tendenz auf die Objekte seines Begehrens, bei diesen zu sein und
mit ihnen bei der Welt.

Sich an die Welt verlieren bedeutet dann: Das Subjekt über-
springt, dass es immer nur je ein Stück Welt wirklich gegeben hat, alles
Übrige ist für es, ohne dass es dies ausdrücklich bemerkt, nur Prätenti-
on, ein ungedeckter Scheck. Das Selbst verfängt sich aber nicht nur im
Geflecht der Horizontbezüge. Diese Bezüge selbst schießen zu sinn-
haften Einheiten, genannt »Gegenstände«, zusammen. Diese Einheiten
sind ebenfalls Sinnüberschüsse, deren Einheitsbildung, »Konstituti-
on«, von den in den erfüllten Ansichten gründenden Horizontverläu-
fen motiviert ist. Da es aber diese Einheiten qua Gegenstände sind,
worauf das praktische (und auch theoretische) Leben in der Welt ge-
meinhin ausgerichtet, »verschossen« ist, wird nicht nur der gesamte,
als solcher hier lediglich fungierende Gegenstandsbezug, jene Bedin-
gung der Möglichkeit von Gegenstandssein überhaupt, übersprungen;
sofern natürliches Weltleben sich nur bei den Produkten der Gegen-
standskonstitution aufhält, werden diese, für sich bloße endkonstitu-
ierte Sinneinheiten, zum eigentlichen Anhalt und auf diese Weise sub-
stantialisiert. Dies widerfährt jedoch nicht nur den Gegenständen in
der Welt, sondern dieser selbst: Welt selbst avanciert zu einem über-
großen Gegenstand, einem Behälter oder einem realiter tragenden
Grund, wohingegen sie, transzendentalphänomenologisch gesehen,
nur der Inbegriff der Horizontverweisungen selbst ist: das verknüpfen-
de Band, das alle Horizontbezüge zu- und ineinander fügt und als »To-
talhorizont« das Hinausmeinenkönnen selbst und als solches ist.

Damit Welt zu der in lebensweltlichen wie auch wissenschaftli-
chen Bezügen objektiven Welt, der Welt für jedermann, wird, bedarf
es eines bestimmten ursprünglichen Kontakts zum Anderen, und zwar
eines Kontakts, der sich in dieser Ursprünglichkeit als Verschmelzung
des Selbst mit dem Anderen erweist. Husserl analysiert dies ausgehend
von der »primordialen« Leiblichkeit, derjenigen, für die noch nicht der

213

Das Selbst und der Andere

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn ›anderer Mensch‹ konstituiert ist.3 Die Identifikation des Selbst
mit dem Anderen verläuft in drei Stufen: 1. Ich in meiner primordialen
Leiblichkeit nehme den Körper eines ›Anderen‹ als einen solchen wahr,
der im Prinzip die gleichen Vermögen besitzt wie mein Leib, so wie
dieser mir von meinen leiblichen Vermögen her vertraut ist: Ich ver-
setze mich also in den ›Anderen‹, als ob ich an seiner Stelle wäre. 2. Da
ich aber zugleich im Hier meiner leiblichen Verortung, meines Null-
punkts, verbleibe, also nicht wirklich ›aus meiner Haut fahren‹ und zu
einem Anderen werden kann, apperzipiere ich seinen Leib weiterhin
als einen Körper, aber als einen besonderen Körper, als »Leibkörper«.
3. Dieses Mischwesen, das der Andere nun für mich ist, weder Fisch
noch Fleisch, übertrage ich auf mich selbst, da ich den Anderen als
meinesgleichen erfahren habe. Auf diese Weise bildet sich ein ›Durch-
schnitt‹ zwischen Selbst und Anderem, ein Durchschnitt, der weder
mein Selbst noch der Andere ist. In wechselseitiger Konstitution kon-
figuriert sich so eine dritte Subjektivität, die weder die meine noch die
deine, sondern gegenüber leiblichen Verortungen eigentümlich ortlos
ist: eine Inter-Subjektivität, die sich selbst als objektive mit dem Kor-
relat einer objektiven Welt apperzipiert.

In lebensweltlicher Einstellung ist das volle Korrelat zur objekti-
ven Welt mein interessiertes (inter-)subjektives Ego-Selbst, denn ob-
gleich die objektive Intersubjektivität mein Selbst überlagert, bleibt
dieses in sich, was es ist: gebunden an den absoluten Ort, den mein Leib
ihm zuweist. Daraus resultiert eine unheilvolle Mischung: verankert
zu sein im Selbst und zugleich aus ihm vertrieben und angewiesen zu
sein an einen Durchschnitt, der wie ›die‹ Welt selbst das Produkt einer
Konstitutionsleistung der Subjektivität ist. Die Grundintention der eu-
ropäischen Philosophie ist es, dieses Konglomerat zu durchhellen und
seine automatische Wirkung aufzulösen; doch indem sie, so Husserls
Vorwurf, nicht radikal dort ansetzte, wo dieses Problem entstand: in
der leibverankerten transzendentalen Subjektivität, verstrickte sie sich
selbst in diese Vermischung, und anstatt sie zu beseitigen, intensivierte
sie sie noch.

1.2. Scheler. Die Auffassung, dass Egoität und Transzendenz einander
nicht widersprechen, sondern in einem Wechselverhältnis stehen, fin-

214

Hans Rainer Sepp

3 Vgl. hierzu die V. Meditation in E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser
Vorträge (Husserliana, Bd. I). Hrsg. von St. Strasser. Den Haag 1954.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


det sich auch bei Scheler. Für ihn ist das Erleben im Status der natürli-
chen Einstellung oder, wie es bei ihm heißt, der »natürlichen Welt-
anschauung« jedoch nicht nur egogebunden, sondern überdies egois-
tisch, sofern das Selbst als Ego die Art und Weise seines Ausgriffs auf
Welt dominiert. Da das Faktum dieses Dominierens der natürlichen
Weltanschauung selbst verdeckt bleibt, liegt deren hervorstechendes
Merkmal darin, dass sie einer Illusion verhaftet ist. Diese existenzielle
Illusion, die das grundlegende Verhältnis des Egos zur Welt betrifft,
bezeichnet Scheler als »Egozentrismus« und »Anthropozentrismus«.
Ist das Subjekt der natürlichen Weltanschauung stets umweltlich ori-
entiert, besagt Egozentrismus »die Illusion, die eigene ›Umwelt‹ für die
›Welt‹ selber zu halten, d. h. die illusionäre Gegebenheit der eigenen
Umwelt als ›die‹ Welt.«4 Damit ist nicht gemeint, dass ich Sinngehalte
der eigenen Weltanschauung vorziehe, sondern mein Erleben, für das
diese Inhalte je Gültigkeit haben, privilegiere: Die Orientierung des
solcherart welterfahrenden Lebens verläuft von diesem aus auf es
selbst zurück. Die Rede vom Egozentrismus natürlicher Weltanschau-
ung bezeichnet somit das Faktum, dass das Ego der natürlichen Welt-
anschauung Welt auf sich bezieht. Zwar meint Scheler mit Betonung
der Welt nicht wie Husserl den Fluchtpunkt aller Horizontverweisun-
gen, der als eine einheitliche Entität konstituiert wird, sondern die
Tatsache, dass das, was sich nur einem je bestimmten Weltzugang ver-
dankt, vor dem Hintergrund einer egozentrischen Grundhaltung un-
ausdrücklich für das Ganze genommen wird; beiden Ansätzen gemein-
sam ist aber die Auffassung, dass die Art und Weise, wie ein Ego-Selbst
transzendiert, auf dieses relativ ist.

Für Scheler ist jedoch nicht nur die Weise, wie natürliche Welt-
anschauung Welt ›hat‹, relativ auf ihr (für das Ganze gesetztes) Um-
weltsein; dieses selbst ist seinerseits relativ auf die »biologische Son-
derorganisation des Menschen«,5 auf den Menschen als ›Lebewesen‹,
und dies mache den Anthropozentrismus der natürlichen Welt-
anschauung aus. Dieses Relativsein drückt sich darin aus, dass die Sub-
jekte natürlicher Weltanschauung der Welt nur den Sinn entnehmen,
der für ihre besondere Organisation zweckmäßig, für die »dringlichs-

215

Das Selbst und der Andere

4 M. Scheler: Wesen und Formen der Sympathie (Gesammelte Werke, Bd. 7). Hrsg. von
M. S. Frings. Bern/München 1973, 69.
5 M. Scheler: Vom Ewigen im Menschen (Gesammelte Werke, Bd. 5). Hrsg. von Maria
Scheler. Bern/München 1954, 88.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Lebensbedürfnisse« bedeutsam ist, wie Scheler in seiner Biologie-
Vorlesung von 1908/1909 hervorhebt.6 Scheler deutet bereits in dieser
frühen Vorlesung an, wie der in natürlicher Welthaltung bestehende
(und später von Heidegger benannte) Verweisungszusammenhang des
Um-zu erfasst werden könnte. Die Bedeutsamkeit der Weltinhalte
richtet sich nach ihrer Zweckmäßigkeit: Das Interesse zielt auf sie nur
in der Absicht, um sie sich dienstbar zu machen; und da sich in diesem
Um-zu die Struktur des korrelativen subjektiven Ausgriffs bekundet,
ist die Um-zu-Verweisung letztlich zurückbezogen auf das Sein des
Subjekts natürlicher Weltanschauung, wie dieses sich umgekehrt in
der Art seiner Verweisungsstruktur bekundet. Anthropozentrik dieser
Art schließt Egozentrik mit ein: Denn besteht letztere darin, dass na-
türliche Weltanschauung ihr Umweltsein mit Welt selbst in eins setzt,
und ist dieses Umweltsein relativ auf die Sonderorganisation des Men-
schen, dann erhält Welt überhaupt den Sinn von menschlicher Welt.
Da aber Umweltbezogenheit die triebmäßig gesteuerte Um-zu-Struk-
tur in ihren Dienst stellt, käme es umgekehrt ohne die natürliche Zen-
tralstellung des Egos, welche Welt mit dessen Umwelt identifiziert,
nicht zu einer Anthropologisierung des Welthaften.

Der Mensch in natürlicher Welthaltung versteht sich primär aus
Anderem, als er selbst ist, ohne dass dies ihm, der in seine egoistische
Grundstruktur verstrickt ist, auffällig würde. So lebe in ihm, wie Sche-
ler bemerkt, die Tendenz, die Formen von Raum und Zeit sowie Kau-
salstrukturen auf seelische Mannigfaltigkeiten zu übertragen;7 auch
die »Gewalt der sprachlichen Tradition« lasse in der eigenen Psyche
zunächst nicht »die Erlebnisphänomene selbst« erblicken, sondern
vielmehr »die Deutungen dieser durch die sprachliche Tradition der
Gemeinschaft«.8 Die Tendenz, Strukturen und Daten der Außensphäre
auf die Innensphäre zu übertragen, steht keineswegs in Widerspruch
zu dem Befund, natürliche Welthaltung sei durch den Grundzug des
Egozentrismus charakterisiert. Beide Aussagen sind miteinander zu
vereinbaren, ja sie stehen sogar in einem Abhängigkeitsverhältnis zu-
einander. Die mit Anthropozentrik stets eng verbundene Egozentrik

216

Hans Rainer Sepp

6 M. Scheler: Schriften aus dem Nachlaß, Bd. V: Varia I (Gesammelte Werke, Bd. 14).
Hrsg. von M. S. Frings. Bonn 1993, 293f.
7 Vgl. M. Scheler: Vom Umsturz der Werte (Gesammelte Werke, Bd. 3). Hrsg. von
Maria Scheler. Bern/München 1955, 267ff.
8 Ebd. 283f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natürlicher Welthaltung erweist sich auch hier als Bedingung dafür,
dass sich natürliches Weltleben zunächst nicht aus sich selbst und nicht
in Bezug auf sich selbst versteht. Denn nur das Bestehen einer egozen-
trischen Grundtendenz vermag plausibel zu machen, wie Weltleben
überhaupt dazu gelangt, Außendaten in sich zu integrieren. Es muss,
zum einen, vorweg eine Bezugsdimension bestehen, die die Richtung
des Bezogenwerdens vorgibt; und diese Dimension muss, zum zweiten,
eine identifizierende Kraft besitzen, Anderes nicht nur an sich zu zie-
hen, sondern auf das Eigene zu übertragen, ja damit das Eigene über-
haupt erst mit Gehalten zu besetzen. Der Egozentrik natürlicher Welt-
haltung käme als fundamentale Struktur diese spezifische Dimension
zu, die Dimension nur ist vermöge einer Fremddaten vereinnahmen-
den (anziehenden und identifizierenden) Bewegungsrichtung. Erst der
egozentrische Grundzug macht deutlich, warum hier nicht der Versuch
unternommen wird, das Übertragene als das aufzunehmen, was es in
sich selbst ist, und in dem zu erfassen, worin es seinen ursprünglichen
Ort besitzt; und die Annahme und Vereinnahmung von Fremddaten
bestärkt wiederum die egozentrische Tendenz: Die durch sie erst er-
möglichte Leistung der Annahme und Vereinnahmung bekräftigt ihre
Illusion, den eigenen Umkreis für das Ganze zu halten bzw. die selbst
gesetzte Bestimmung des Anderen für dessen tatsächliche.

1.3. Heidegger. Wie Husserls Begriff des leiblichen Nullpunkts und
Schelers Betonung einer Zentrierung im Ego beinhaltet auch Heideg-
gers Terminus der Jemeinigkeit den zweifachen Sinn eines nicht
tauschbaren und nicht hintergehbaren Moments des Selbst, und wie
Husserl und Scheler verknüpft auch Heidegger dieses Moment mit
dem Befund einer transzendierenden, einer Öffnungsbewegung, wel-
che Seiendes in einer Welt entdeckt: Einem jeweiligen Dasein eröffnet
sich Welt in der Bedeutsamkeit des Umgang mit dem Seienden, um
dem es diesem Dasein zu tun ist. Auch für Heidegger entdeckt somit
Dasein Welt von seiner jeweiligen Umweltlichkeit her. Während aber
für Scheler die Bedeutsamkeit in der Triebstruktur des Menschen
gründet, entnimmt Heidegger sie dem Verstehenszusammenhang ei-
ner Zeugwelt, in die, sie besorgend, das Dasein als das sorgende sich
verliert.

Ähnlich wie Husserl und Scheler bestimmt auch Heidegger die
Dimension weltlichen Verhaltens, die »Räumlichkeit des Daseins«, als
eine solche, die sich »zunächst und zumeist« in einem Status des »Ver-

217

Das Selbst und der Andere

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fallens« befindet; dieses Fallen besagt, dass das Dasein im Besetzen
seiner Räumlichkeit immer schon vorweg bei dem von ihm zu besor-
genden Seienden ist. Was bei Husserl das Verschossensein in Gegen-
stände und bei Scheler der Egozentrismus ist, der keine Differenz zwi-
schen Anderem und Eigenem zulässt, der zunächst in Anderem haust
und darin sein Selbst preisgegeben hat, wird bei Heidegger zu einem
Dasein, das sich von dem her versteht, was es besorgt. Weil es dem
Dasein jeweils um etwas geht, ist es je ein sich (um sich) sorgendes
Dasein, als dieses aber zugleich ein solches, das im Umgang mit den
Dingen seines Besorgens zugleich nicht dieses selbst ist, da es sich aus
dem versteht, was es besorgt: Es ist nur insofern je meines, als es »zu-
nächst und zumeist nicht es selbst ist«.9

Wenngleich Heidegger das Hier nicht wie Husserl leiblich charak-
terisiert, ist die Struktur eine sehr ähnliche, sofern Heidegger das »Ich-
hier« als das »In-Sein aus dem Dort der zuhandenen Welt« bestimmt.10

Doch ein Unterschied besteht: Bei Heidegger ist zwar eine Verschmel-
zung von Hier und Dort zum Ausdruck gebracht; diese Verschmelzung
resultiert jedoch nicht aus dem Kontakt mit dem Anderen, sondern ist
ein Strukturmoment des jeweiligen Daseins selbst. Das hat zur Folge,
dass für Heidegger die Nivellierung zumindest nicht expressis verbis
über einen Kontakt mit dem Anderen zustande kommt, wie dies bei
Husserl und bei Scheler der Fall ist. Obgleich ein jedes Dasein sozusa-
gen seine je eigene Perspektive hat, wie es jeweils besorgend existiert,
kommt alles Dasein darin überein, dass es, zunächst und zumeist, auf
dieselbe, stets Seiendes besorgende Art und Weise auf Welt bezogen
ist. Die Nivellierung besteht hier folglich schon darin, dass Dasein sich
auf das Seiende, das es besorgt, entwirft und von ihm her versteht. Erst
diese Nivellierung führt dazu, dass die Anderen diejenigen sind, »von
denen man selbst sich zumeist nicht unterscheidet«,11 und dass das
jeweilige Dasein in ihrer »Botmäßigkeit« steht.12 Das Wer dieses nivel-
lierten Daseins, das »Man«, ist nicht ein Gegensatz zum Selbst, son-
dern eine Modifikation, eine bestimmte Weise, das Selbst zu sein: im
Modus des »Man-selbst«. Wenn Heidegger betont, dass dieses Man-

218

Hans Rainer Sepp

9 M. Heidegger: Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd. 2). Hrsg. von F.-W. von Herrmann.
Frankfurt a. M. 1977, 155.
10 Ebd. 159.
11 Ebd. 158.
12 Ebd. 168.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst den Verweisungszusammenhang der Bedeutsamkeit »artiku-
liert«,13 so weist dies darauf hin, dass der besorgende Bezug nicht rela-
tiv auf das Man ist, sondern umgekehrt: Das Man macht es aus, dass es
sich von diesem Bezug völlig vereinnahmen lässt.

2. Entbindung als Geburt des Selbst

Husserl, Scheler und Heidegger entwickelten Strategien, die zeigen
sollen, wie das Selbst, das sich im Stand der natürlichen Einstellung,
der natürlichen Weltanschauung oder der Alltäglichkeit des Man an
eine nivellierte Durchschnittlichkeit verloren hat, aus diesem Prozess
des Entfremdens zurückzugewinnen ist. Das Ziel der Verwirklichung
eines ›authentischen‹ Selbst wird dabei jeweils über die Aufhebung des
zunächst dominierenden und Authentizität verwehrenden Bezugs zur
Welt angesetzt.

2.1. Husserl. Husserls Strategie, Subjektivität von ihrer Weltverfan-
genheit zu lösen, ist die transzendentale Epoché. Mit diesem »univer-
salen«, weil auf Welt selbst bezogenen Verfahren soll das hinausmei-
nende Transzendieren, das Terminieren in Welt, das Leben in
Horizonten zur Gänze durchtrennt werden. Diese Durchtrennung ist
ein existenzieller Akt, den Husserl als solchen jedoch nicht eigens zum
Thema gemacht hat. Ihn interessierte, was dieser einzigartige Akt er-
möglichen kann: den Aufbau einer neuen, ebenso »universalen« Wis-
senschaft, die durch die Mittel der transzendentalen Phänomenologie
gegründet wird. Die Epoché liegt vor dieser universalen Theorie als die
erste Bedingung der Möglichkeit ihrer Realisierung.

Sofern Subjektivität nach dem Vollzug der Epoché und der Instal-
lierung der transzendentalen Theorie nicht mehr in Welt lebt, sondern
sich jetzt selbst zusieht, wie sie als transzendentale den Weltbezug im-
merfort ausbildet, bezieht sich der phänomenologische Blick, der Blick
nach der Entkoppelung von seinem weltkonstituierenden Ausgriff,
nicht auf die ›Endprodukte‹ der in Welt terminierenden transzenden-
talsubjektiven Konstitution, sondern vermag jetzt diese selbst, ihr »Te-
leologischsein«, ihren in der Hervorbildung von Sinnbeständen sich
manifestierenden genealogischen Prozess, zu gewahren. Das Selbst als

219

Das Selbst und der Andere

13 Ebd. 172.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Stand der natürlichen Einstellungen übersprungene, anonym fun-
gierende transzendentale Subjektivität wird so durch ein Patentmachen
seiner Funktionsweise angeeignet, und zwar in einem zweifachen Ver-
fahren von höchst unterschiedlicher Zeitlichkeit: einerseits in einem
einzigartigen, einmaligen Schritt, der einmal vollzogenen transzen-
dentalen Epoché, die erst auf die zu untersuchende Dimension ›hebt‹,
und andererseits in einem dadurch möglich gewordenen unendlichen
Arbeitsprozess, in dem das Fungieren der Subjektivität phänomenolo-
gisch durchleuchtet wird. Da dieser unendliche Prozess der Auf-
deckung ein wissenschaftlicher ist und die neue universale Wissen-
schaft ermöglichen soll, ist er nur in der Kooperation einer offenen
Vielheit von Forschern zu bewältigen; zugleich sollen parallel dazu sei-
ne Ergebnisse im Zuge einer authentischen, die aufgedeckten Gehalte
wahrenden Verendlichung – sozusagen in der Verendlichung eines
ebenso unendlichen Bildungsprozesses – in die außerwissenschaftliche
soziale Praxis eingebunden und damit allen Nicht-Phänomenologen
zugänglich gemacht werden.14 Die offene Unendlichkeit dieses For-
schungsprozesses und seiner praktischen Verendlichung sind es also,
in der im Kontext einer Gewinnung jeweils authentischer Selbstbezüge
(die als wissenschaftliche schon in einem sozialen Kontext stehen) der
Andere bzw. der auch ›authentisch‹ gewordene oder werdende Andere
seinen Ort erhält.

2.2. Scheler. Scheler bestimmt die phänomenologische Reduktion aus-
drücklich als eine grundlegende existenzielle Modifikation; sie ist nicht
Methode, sondern ein »Verfahren inneren Handelns«.15 Dieses Ver-
fahren richtet sich auf den ego- wie anthropozentrischen Grundzug
natürlicher Weltanschauung und trachtet danach, die kurz geschlosse-
ne Verbindung von jeweiliger Umwelt und Welt im Zusammenhang
mit dem Wirken der Triebstruktur außer Vollzug zu setzen. Dies wird
konkret dadurch erreicht, dass das »Realitätsmoment« selbst, d. h. das
einen triebbestimmten Organismus kennzeichnende Erleben von Rea-
lität und nicht etwa nur der Sinn von Realität, ausgeschaltet wird. Die

220

Hans Rainer Sepp

14 Vgl. dazu Husserls Beilagen zu E. Fink: VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die
Idee einer transzendentalen Methodenlehre (Husserliana Dokumente, Bd. II/1). Hrsg.
von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven. Dordrecht/Boston/London, bes. Beilage
XV, 216.
15 M. Scheler: Späte Schriften (Gesammelte Werke, Bd. 9). Hrsg. von M. S. Frings.
Bern/München 1976, 206.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausschaltung dieses Moments lässt mit der Aufhebung der Triebstruk-
tur die Umweltgebundenheit kraftlos werden.

Diese radikale Möglichkeit einer Überwindung des Gebunden-
seins an die eigene Triebstruktur kann phänomenologische Reduktion
offenbar nur aus dem Grunde ergreifen, weil sie im Menschen als sol-
chen angelegt und in ›schwächeren‹ Formen immer schon vollzogen
wird. Denn Menschsein bedeutet für Scheler das Können, die Anbin-
dung an die Triebstruktur zu hemmen, sie zu »sublimieren«, und das
mit ihr gegebene Fixiertsein auf eine Umwelt außer Kraft zu setzen.
Dieses »›Nein‹ zur konkreten Wirklichkeit der Umwelt«16 beinhaltet
die Voraussetzung für ein weltoffenes Verhalten, das »die nie ruhende
Sucht, […] in die entdeckte Weltsphäre vorzudringen«,17 impliziert,
wie auch die damit verbundene Anpassung der entdeckten Welt an sich
selbst. Das Eigentümliche ist also, dass im Stand der natürlichen Welt-
anschauung die Möglichkeit der nur partiellen Aufhebung der Trieb-
struktur die Bedingung dafür schafft, dass ein prinzipiell zur Welt hin
offenes Leben sich dadurch bindet, dass es Welt egoistisch auf das ei-
gene Umweltsein bezieht, dass es damit zugleich aber – wie gezeigt –
die Bedingung dafür bereitstellt, dass die Triebstruktur im Menschen
ihren spezifischen ›Spielraum‹ erhält.

Da auch das wissenschaftliche Erkennen für Scheler noch in den
Strukturformen der natürlichen Weltanschauung verbleibt, zielt erst
das philosophische Erkennen auf eine Sphäre, die »außer und jenseits
der bloßen Umweltsphäre des Seins überhaupt gelegen ist«.18 Wie
Husserl möchte auch Scheler mit Hilfe des phänomenologischen Ver-
fahrens über alles Umweltsein hinaus zum Sein der Welt selbst vor-
dringen. Das Ergebnis der Reduktion liegt für Scheler folglich darin,
Erkenntnis der apriorischen Struktur der Welt zu ermöglichen.19 Sche-
ler wirft Husserl jedoch vor, die Reduktion nicht radikal genug durch-
geführt zu haben; da Husserl, anstatt das Realitätsmoment selbst auf-
zuheben, sich mit der Dispensierung des Daseinsurteils, des Urteils
über Realität, begnügte, habe er die Raum-Zeit-Struktur in Geltung
belassen.20 Die Raum-Zeit-Struktur lässt Scheler hingegen im Realsein

221

Das Selbst und der Andere

16 M. Scheler: »Die Stellung des Menschen im Kosmos«. In: Ders.: Späte Schriften, 68.
17 Ebd. 68 f.
18 Scheler: Vom Ewigen im Menschen (s. Anm. 5), 89.
19 Vgl. M. Scheler: Schriften aus dem Nachlaß, Bd. II: Erkenntnislehre und Metaphysik
(Gesammelte Werke, Bd. 11). Hrsg. von M. S. Frings. Bern/München 1979, S. 72 ff.
20 Vgl. hierzu Scheler: Späte Schriften, a. a.O., 207.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fundiert sein und verankert nicht umgekehrt das Realsein etwa in einer
›ursprünglicheren‹ Zeitlichkeit.

Vor dem Einsatz der phänomenologischen Reduktion sind aprio-
rische Gehalte in die Vitalsphäre der Triebstruktur eingelassen. Da das
Realsein der Raum-Zeit-Struktur vorgängig ist, wirkt es im trieb-
gestützten Erleben wie ein Filter: Es determiniert, was an apriorischen
Gehalten zu unterschiedlichen Zeiten an verschiedenen Orten er-
schlossen wird. Die das Realitätsmoment einklammernde phänomeno-
logische Reduktion kann daher apriorische Gehalte nicht totaliter, son-
dern nur in derjenigen Perspektive freilegen, in der sie für die
natürliche Weltanschauung in Funktion treten. Für Scheler führt dies
zu der Notwendigkeit eines interkulturellen Austauschs in dem Sinne,
dass jede Region und auch jede Epoche über ein apriorisches Wissen
verfügen, das auf ursprüngliche Art und Weise jeweils nur ihnen zu-
kommt. In einem formal ähnlichen Sinne wie Husserl formuliert Sche-
ler somit den Gedanken einer offen-unendlichen Erkenntnisgewin-
nung, wobei aber – anders als bei Husserl – das Europäische selbst nur
eine Facette darstellt. Entbindung des Selbst bedeutet bei Scheler also
das (unabschließbare) Erfassen der eigenen Sinngründe, ihrer Grenzen
wie ihrer daraus entspringenden Möglichkeiten, im notwendigen Kon-
text einer Anerkennung der Sinngründe der Anderen und der Mit-
arbeit bei der Freilegung ihres jeweiligen Selbstseins.

2.3. Heidegger. Die Entbindung des Selbst, deren existenzielle Ver-
ortung in Husserls Epoché-Konzept nur impliziert angelegt ist, von
Scheler in Bezug auf die phänomenologische Vorgehensweise aus-
drücklich in Anspruch genommen wird, gerät bei Heidegger zu einem
rein existenziellen Erlebnisvollzug, der jedoch nicht im Kontext eines
phänomenologischen Vorgehens operiert. Aufgabe der Fundamen-
talontologie ist es lediglich, diesen Erlebnisvollzug mit phänomenolo-
gischen Mitteln aufzuzeigen. Dasjenige, was die Klammer löst, mit der
Dasein zunächst und zumeist bei Seiendem ist und von diesem Modus
der Entdecktheit her auch sich selbst versteht, ist bei Heidegger die
Grundstimmung der Angst. Die Angst führt vor das Nichtige des all-
täglichen Bezugs zum Seienden, sofern sie den Bewandtniszusammen-
hang der Um-zu-Verweisungen kraftlos werden lässt und mit dem
nunmehr von seinen Verweisungen entleerten Moment der Bedeut-
samkeit, der Bedeutsamkeit der Welt, konfrontiert. Da Welt keine
durch Verweisungen gestützte Bedeutung mehr bietet, wird sie, im

222

Hans Rainer Sepp

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Modus des Nicht, im Modus des Entzugs ihrer Weltlichkeit, selbst auf-
dringlich. Indem sich in dieser Erfahrung des Nichtigwerdens die Welt-
lichkeit von Welt aufdrängt, wird das Dasein aus seinem nivellierten
Bezug zur Welt, in den es sich im Modus des Man mit allem Mitdasein
teilt, herausgesetzt.

Dieses in der überkommenden Stimmung der Angst augenblick-
lich seiner Nivellierung entbundene und darin aufleuchtende Selbst ist
jedoch instabil, es vermag keine »Selbst-ständigkeit«21 zu bieten. Um
diese zu erlangen, bedarf es des Vollzugs einer einzigartigen Möglich-
keit als eines radikalen Selbstbezugs der Sorge: Als die Bewegung des
Um-willen, worum es Dasein jeweils geht, hält die Sorge den Bereich
daseinsmäßiger Möglichkeiten offen. Da das vordringliche Besorgen
von Seienden das Dasein sein Seinkönnen selbst vergessen lässt, d. h.
vergessen lässt, dass es selbst es ist, um das es ihm in all seinen Besorg-
nissen geht, eröffnet ein Versinken aller innerweltlichen Bezugspunkte
des Besorgens die einzigartige Möglichkeit, sich zu diesem Besorgen-
können selbst, zum Dasein als Sorge, zu verhalten. Dieses Verhalten
bezeichnet Heidegger als »Vorlaufen«, und zwar als Überspringen
sämtlicher möglicher Möglichkeiten hin zu der ultimativen Möglich-
keit, die allem Seinkönnen ein Ende setzt: der Möglichkeit der Unmög-
lichkeit zu sein, der Möglichkeit des Todes als der »schlechthinnigen
Nichtigkeit des Daseins«.22 Der Tod ist die »eigenste Möglichkeit des
Daseins«23 – nicht nur, weil jedes Dasein seinen Tod ›hat‹, sondern weil
sich in der Erfahrung der Möglichkeit der Unmöglichkeit der Existenz
der Seinssinn des Daseins selbst erschließt: nämlich als Sorge der
»nichtige Grund seines Todes«24 zu sein. Das Dasein ist Grund seines
Todes, weil nur es in der Erfahrung seines Sterblichseins diese selbst
bezeugen kann; und es ist nichtiger Grund, weil dieses Können die
Möglichkeit seines Nichtseins bezeugt. Der Vollzug der einzigartigen
Möglichkeit besteht infolgedessen darin, im Vorlaufen auf diese ulti-
mative Möglichkeit der Unmöglichkeit das Seinkönnen selbst, darin es
dem Dasein um »sein eigenstes Sein« geht,25 zu übernehmen. Diese
das Dasein auf sein Eigenstes zurückbringende Übernahme vereinzelt

223

Das Selbst und der Andere

21 Heidegger: Sein und Zeit (s. Anm. 9), 427.
22 Ebd. 406.
23 Ebd. 349.
24 Ebd. 406.
25 Ebd. 349.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Dasein und entbindet es aus der Struktur der »Uneigentlichkeit«
des Man.

Die Übernahme der ultimativen Möglichkeit der Unmöglichkeit
bedeutet eine absolute Grenzziehung: Zum einen ist die Erfahrung
dieser Möglichkeit nicht mehr zu übertreffen: die »eigentliche Existenz
des Daseins« könne »durch nichts mehr überholt werden«.26 Zum an-
deren ist dadurch das Selbst völlig umgrenzt, denn es ist nicht nur
eigentlich, sondern »ganz« geworden.27 Für dieses ab-solute, in seiner
Vereinzelung ganz (nur) es selbst gewordene Dasein wird keine (ei-
gentliche) Möglichkeit des Austauschs, der Kooperation mehr namhaft
gemacht. Mit dem Eigentlichwerden der Existenz verschwindet der
Andere aus dem Blick.

Der Strukturvergleich zwischen Husserls, Schelers und Heideg-
gers Versuchen, das Verhältnis zwischen dem Selbst und dem Anderen
sowohl zu analysieren wie auch zu radikalisieren, zeigt zunächst, trotz
der Unterschiede im Detail, ein übereinstimmendes Profil: ein nicht
hintergehbares Selbst, das sich jedoch in einem Überstieg an das ge-
bunden hat, woraufhin der Überstieg erfolgt, und das sich zugleich im
wechselseitigen Kontakt mit Anderen nivelliert, das sich aber durch
eine bestimmte Handlung von der Auslieferung an das Überstiegene
und die Nivellierung so entbinden kann, dass es sich in seinem Selbst
freigibt. Allen dreien gemeinsam ist, dass die Selbstwerdung das Re-
sultat einer Trennung ist, wobei für Husserl und Scheler das dergestalt
sich zurückgegebene Selbst nicht nur dem Anderen gegenüber neu er-
öffnet, sondern auf ihn angewiesen ist.

III. Levinas

Davon unterscheidet sich Levinas’ Vorgehen grundlegend. Sein Aus-
gangspunkt ist die Feststellung, dass das Selbst (»das Selbe«, le même)
ursprünglich durch seine Ab-solution, seine völlige Trennung, charak-
terisiert ist. Im Folgenden soll zuerst zusammengefasst werden, wie
Levinas das Selbe bestimmt, bevor zu fragen sein wird, ob auch er
Weisen eines Verfallens und dessen Überwindung entwickelt und was
schließlich die Position des Anderen kennzeichnet.

224

Hans Rainer Sepp

26 Ebd. 407.
27 Ebd. 406.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Das Selbe

Das Bemerkenswerte ist, dass Levinas das Selbe auf einem untersten
Stockwerk bestimmt. Das Selbe ist für ihn in erster Linie nicht dasjeni-
ge, was, wie bei Husserl, Scheler und Heidegger, schon in ein weltliches
Bezugsverhältnis eingelassen ist, das, um es mit Sartres Terminologie
auszudrücken, sich schon im Status des Für-sich-seins befindet. Die
Voraussetzung für die Trennung des Selben ist zwar auch für Levinas
ein »inneres Leben«, ein »Psychismus«,28 doch das Selbe verankert sich
damit nicht schon in einer intentionalen oder seinsverstehenden
Räumlichkeit, sondern befindet sich im Faktum purer Leiblichkeit: Es
ist dadurch absolut getrennt, dass es genießt. Der Genuss ist nicht wie
ein Sinngeschehen zu teilen, er vereinzelt notwendigerweise. Genie-
ßen, d. h. im Vollzug zu leben, kann nur jede und jeder für sich allein.
Der Genuss ist in sich selbst schon Sättigung und Stillung, noch bevor
das Selbe den Bildschirm der Welt aufspannt, der die Differenz von
Intention und Erfüllung oder, allgemeiner gesprochen, von Begehren
und Erlangung setzt. Wenn Levinas hinzufügt, dass der Genuss stets
egoistisch ist, dann wird deutlich, dass er ein Selbes, das durch den
Genuss charakterisiert ist, und ein schlicht egoistisches Selbst (den
»Egoismus des Lebens«)29 einander gleichsetzt. Dieses Selbe, der ur-
sprüngliche Egoismus, ist nicht ein primordial reduzierter Nullpunkt
wie bei Husserl, der zudem nicht ohne die von ihm ausgehende und
durch ihn ermöglichte und stabil gehaltene Orientierung gedacht wer-
den kann, sondern ein leibliches Selbst, das im schlichten Genuss stets
von neuem seine absolute Trennung bezeugt.

2. Verfallen als endliches Begehren

Der Genuss des Selben betrifft dort einen Anderen, wo es zu einer
ersten Transzendenz kommt. Ein solches erstes Überschreiten liegt
dann vor, wenn das Selbe nicht nur im Genuss lebt, sondern den Ge-

225

Das Selbst und der Andere

28 E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Übers. von
W. N. Krewani. Freiburg/München 1987, 68 [Orig.: Totalité et infini. Essais sur l’exté-
riorité (Phaenomenologica, Bd. 8). La Haye 1961, 24]. – Das »Selbe zu sein« heißt, »sich
von Innen zu identifizieren« (ebd. 417 [265]).
29 Ebd. 155 [84].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nuss sucht. Das »Bedürfnis« als Ausgriff auf einen erhofften Genuss ist
die »erste Bewegung des Selben«.30 Levinas bezeichnet es als ein end-
liches Begehren. Es ist endlich, weil es, das Sättigung will, sich auf das
Sättigende bezieht, das es noch nicht besitzt; es terminiert im jeweili-
gen Ziel seiner Sättigung. Erst mit dieser Bewegung wäre konstituiert,
was sich mit Husserls Konzept der natürlichen Einstellung parallelisie-
ren ließe und schon Husserl als das Bezogensein auf Endliches bezeich-
nete.

Mit dem Willen zur Sättigung korreliert ein Ego, das sich von
demjenigen Ego, das genießend den Egoismus des Lebens schlicht voll-
zieht, unterscheidet; es hat sich in ein ausgesprochen egoistisches Ego,
in ein Ego, das seinen Egoismus in Szene setzt, verschoben. Dem wider-
spricht nicht, dass dieses Ego nur sein kann, was es ist, sofern es selbst
absolute Trennung ist und bleibt. Ein solches seinen Egoismus auf der
Bühne der Welt inszenierendes Ego wäre mit demjenigen Ego ver-
gleichbar, das Scheler ebenfalls als das zur Welt seiende egoistische
Selbst beschreibt. Von Levinas her gesehen, würde diese Art des Trans-
zendierens mit dem Verlassen des reinen Egoismus des Genießens die
absolute Grenze, die das Selbe als solches ausmacht, seine Trennung
(die es doch ist), überschreiten und ein Totum installieren: diejenige
Totalität, die in der Einebnung der Grenze sich bildet, dort, wo das
Selbe sich in das Bedürfnis verlegt und auf sein absolut Begehrtes als
eines zu erlangenden entwirft. Der Egoismus des endlichen Begehrens
impliziert somit eine Unkenntnis seines Orts, das endliche Begehren
weiß nicht, wo es sich befindet und was es überschritten hat. Das Selbe
verliert sich auch hier in einem Niemandsland, einen Bereich, der total
ist, da es außer ihm nichts mehr gibt; und in und mit dieser Totalität
sehnt sich das Selbe, gerade weil es seinen ursprünglichen Ort verloren
hat, egoistisch nach einem heilen Zustand, einem verlorenen Paradies,
das es doch nicht erreicht, genauso wenig, wie es dem Anderen als
Anderen Raum zu geben vermag. Es vermag ihm aus dem Grunde
nicht zu entsprechen, weil es sich in den Bildern seines Begehrens ver-
fängt und darin gefangen gehalten wird.

226

Hans Rainer Sepp

30 Ebd. 161 [88].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aufhebung als metaphysisches Begehren

Der Weg, diese Art des Begehrens zu überwinden, ist die Realisierung
einer anderen Form der Transzendenz: das unendliche oder metaphysi-
sche Begehren. Dieses Begehren hält sich kein Idol vor, umtanzt kein
Goldenes Kalb. Es lebt im Begehren in der Weise, dass es ein jegliches
zu Begehrende vom Begehren selbst fern hält. Es will den Genuss nicht
verlängern, indem es das Begehren nicht dazu nutzt, Objekte des Ge-
nusses festzuschreiben. In diesem Sinn ist es nicht nur ein anderes
Begehren, sondern ein solches, das ein Verhalten zum endlichen Be-
gehren impliziert, ja daraus selbst erst erwächst. Es schließt ein Be-
wussthaben der Grenze des endlichen Begehrens und darin der absolu-
ten Grenze: der Trennung des Selben, mit ein. Damit ich mich nicht im
Setzen von Objekten verliere, muss ich wissen, dass kein Objektbezug
genügt, um dem Status des Selben zu entsprechen: Ein Selbes, das ab-
solut getrennt ist, vermag in Objekten, die immer endlich sind, prinzi-
piell keinen Halt zu finden; solche stets nachkommenden Stabilisati-
onsversuche können das Selbe, das in sich selbst schon Anker geworfen
hat, nicht gründen.

Diese Antwort auf die Verlängerung des Genusses, mit der sich
der Egoismus in die Welt transportiert, ist eine – wenngleich von Levi-
nas so nicht bezeichnete – Art von Epoché: Diese Epoché hält die Ver-
längerung zurück und unterbricht damit auch die Zeitlichkeit, die sich
weltlich mit der Verlängerung hervorbildete. An einer Stelle in Totalité
et infini distanziert sich Levinas von Husserls Form der Epoché, die er
die »erste Bewegung der Vorstellung« (représentation) nennt: Husserls
Epoché will »den Sinn einer Exteriorität wiederfinden«, die »in Noe-
mata umgewandelt werden kann«.31 Transzendentes wird hierbei als
Sinn festgeschrieben, der bewusstseinsimmanent, im Selbst, fixiert
werden kann. Das mit ›Vorstellung‹ Bezeichnete, also der Umkreis der
bewusstseinsmäßigen Sinnbestände, ist ein Medium des Selben, mit
dem es das Andere definiert, da alles, was ist, das sogenannte Trans-
zendente, zu einer Bestimmtheit des Selben wird. Indem die Welt im
Selbst aufgebaut, re-präsentiert wird, ist, so Levinas’ Kritik, das Ande-
re nur für das Selbe gegenwärtig, es selbst in seiner eigenen Gegenwart
hingegen ist aufgehoben.

In seiner Bezugnahme auf Husserls Epoché unterscheidet Levinas

227

Das Selbst und der Andere

31 Ebd. 176 [98].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zwischen einem Sich-Absetzen und dem daran erst anknüpfen-
den Vorgehen eines Hinführens-zu. Denn die Inhibierung seitens der
transzendentalen Epoché löst zunächst nur die Verklammerung von
Selbst und Welt; erst ein zweiter (nicht notwendig aus dem ersten fol-
gender) Schritt bezieht diese Trennung, schließlich mündend in ein
Geflecht phänomenologischer Reduktionen, auf die ›Setzung‹ einer
»neuen, in ihrer Eigenheit bisher nicht abgegrenzten Seinsregion«,32

in der das Bewusstsein und seine Korrelate als Feld transzendentalphä-
nomenologischer Forschung ausgewiesen werden.

Es ist jedoch noch eine andere Epoché denkbar, und dies wäre eine
Suspension, die gerade dem Bezogenwerden des Anderen auf das be-
dürftige Selbe, das »gierig sucht, was es ergänzt«,33 »Einhalt gebie-
tet«.34 Dies ist das metaphysische oder unendliche Begehren selbst,
das den steten Rückbezug auf sich und damit die Totalität des Selben
durchbricht. Für Levinas drückt dies die Idee der Schöpfung ex nihilo
aus: Sofern diese Idee eine Mannigfaltigkeit meint, die gerade nicht
durch Totalität charakterisiert ist, zerbricht sie das System und setzt
ein Seiendes außerhalb eines jeglichen Systems. Entsprechend dieser
Idee ist die geschaffene Existenz vom Unendlichen, das es in die Exis-
tenz entlassen hat, absolut getrennt.35 Da diese Trennung (über die
Bildung eines inneren Lebens, eines Psychismus) die Stiftung des Sel-
ben besagt, befindet sich das Selbe seiner Trennung und dem Unend-
lichen gegenüber schon in einem Stand der Offenheit. Diese Offenheit
wird jedoch nur dann realisiert, wenn das Begehren selbst die Kraft
aufbringt, sein endliches Gerichtetsein, den Status des bedürftigen Sel-
ben, zu inhibieren und so das Begehren aktualiter dem Unendlichen zu
öffnen.36 Diese Öffnung ereignet sich, so Levinas, in einer besonderen
Gegenwart: nicht, wenn der Andere re-präsentierend auf das Selbe be-
zogen wird, sondern wenn das Selbe sich ihm aussetzt, seinem »Anlitz«

228

Hans Rainer Sepp

32 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch (Husserliana, Bd. III/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag
1976, 67.
33 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit (s. Anm. 28), 148 [78].
34 Ebd. 63 [21].
35 Vgl. ebd. 148f. [78].
36 Das wäre, wie es beim späten Levinas heißt, die »Überwindung der Anstrengung, zu
sein: ein Durchbruch des Menschlichen durch das rein Lebendige. Ich habe nicht nur zu
leben« (E. Levinas, »›Sterben für‹. Zum Begriff der Eigentlichkeit bei Martin Heidegger
[1988]«. In: Après vous. Denkbuch für Emmanuel Levinas 1906–1995. Hrsg. von
F. Miething und Chr. von Wolzogen. Frankfurt a. M. 2006, 60–73; hier: 71).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begegnet. Das Antlitz des Anderen ist seine Weise, sich darzustellen,
die jenseits der »Idee des Anderen in mir«37 liegt. Erst eine Erfahrung
also, welche die Welt aus eigenem Sinn und ihre Sogwirkung auf sich
selbst so stört, dass diese Selbstwelt an eine absolute Grenze gelangt
und bricht, erst diese radikale Erfahrung des Anderen befreit das Po-
tential eines Begehrens, welches das bedürftige Selbe und die Totalität
eines von ihm gesetzten Seins überschreitet.38

4. Selbst sein und der Andere

Der Andere ist hier nicht mehr, wie bei Husserl, Konstitutionsmoment
des Selbst, noch gehen Selbst und Anderer in die einheitliche Dimen-
sion einer Intersubjektivität ein. Der Andere zieht dem Selben viel-
mehr eine absolute Grenze – eine Grenze, die in ihrer Übernahme das
Selbe ebenso vor den Anderen wie vor die eigene Realität als eines
absolut Getrennten bringt. Freilich ist der Andere ein ebensolches Sel-
bes, das für sich absolut getrennt ist. Während Husserl diese Trennung
zunächst mit der Differenz von meinem Leib und dem Körper des ›An-
deren‹ andeutet, letztlich aber überbrücken will – mit der Feststellung,
dass sich ein Selbst durch assoziative Paarung39 im Anderen wieder-
erkennt –, wird diese Differenz bei Levinas ausgehalten. Der ›wahre‹
Andere ergibt sich nicht erst in der Radikalität der Ergreifung meines
Selbst, sondern umgekehrt: Nur im Antlitz des Anderen werde ich von
mir selbst zu mir selbst befreit, und diese Befreiung ist erstlich und
letztlich wiederum ein Dokument dafür, dass ich dem unendlichen Un-
terschied, in dem der Andere sich zu mir befindet, entspreche. Am
wenigsten aber ist der Andere wie bei Heidegger eine faktische Begleit-
erscheinung, dessen Mitsein ich im Eigentlichwerden meines Selbst
überrunde. Schelers reduktives Verfahren verfolgt zwar ebenfalls nicht
vornehmlich den Zweck, das Selbst zu restituieren, sondern zielt in der
Rücknahme des Ego-Selbst darauf, das Selbst als ein relationales, in
Relationen zu anderen Selbst-Positionen stehendes, zu verorten. Dabei

229

Das Selbst und der Andere

37 Ebd. 63 [21].
38 Der späte Levinas formuliert: »Das Utopische: das Da ist überwunden, die Welt ist
überwunden. Dés-intér-essement […].« (Levinas, »›Sterben für‹« (s. Anm. 36), 72.)
39 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen (s. Anm. 3), § 51.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darf jedoch nicht übersehen werden, dass gerade dadurch eine absolute
Trennung und damit auch eine radikale Begegnung mit dem Anderen
umgangen wird.

Indem Levinas dies beides ansetzt: eine faktisch schon bestehende
absolute Trennung des egoistischen Selben in seiner Leiblichkeit und
zugleich das Überspielen dieser Trennung durch das egoistische Selbe
in einer Steigerung seines Egoismus, nimmt er eine zweifache Diffe-
renzierung vor: Er isoliert sozusagen die durch das Bedürfnis zusam-
mengehaltene Sinnwelt, die das Selbe in seinem endlichen Begehren –
und im Kontakt mit anderen, sich ebenfalls in ihr endliches Begehren
einrichtenden Selben – ausbildet, nach zwei Seiten: einmal in Richtung
auf das Selbe und das andere Mal in Bezug auf den Anderen. Diese
doppelte Differenz in Bezug auf das eigene Selbe und den Anderen –
jeweils das eigene Selbe als getrenntes zu sein und dem Anderen radi-
kal begegnen zu können – fällt dort in die eine grundlegende Differenz
zusammen, wo es um die Akzeptanz der absoluten Trennung als sol-
cher geht. Dabei bleibt aber ein nicht zu tilgender Unterschied zwi-
schen dem eigenen Getrenntsein und dem Getrenntsein des Anderen
bestehen: Ersteres bin ich selbst, letzteres vermag ich nie zu sein. Diese
Differenz trägt das ethische Konzept von Levinas, denn sie drückt aus,
dass es weder zwischen dem Selben und dem Anderem eine Verschmel-
zung gibt in dem Sinn, dass dem Anderen durch eine Repräsentation
im Selben wirklich entsprochen und so die Differenz zwischen mir und
ihm eingeebnet werden könnte, noch dass ich dadurch, dass ich selbst
eigentlich werde, dem Anderen auf eigentliche Weise zu begegnen ver-
möchte.40 Das ethische Konzept besagt vielmehr ein sich intensivie-
rendes Aushalten dieser Differenz: Der Andere bleibt der unendlich
Uneinholbare, Signum für die größte Ferne. Gefordert ist daher ein
Intensivieren, ein »Wachsen der Ferne«, um so dem »Hohen«, dem
nie zu erklimmenden Niveau des Anderen, zu entsprechen.

Diese Ferne ist bei Levinas nicht mehr die Ferne, von der Heideg-
ger spricht. Für Heidegger ist es die Ferne der transzendierenden Exis-
tenz, sei es in der schwachen Version des alltäglichen Daseins, das im
Seinsverstehen sein Transzendieren lebt, im Aufenthalt bei dem Seien-
den aber um die Weltlichkeit seines In-der-Welt-seins nicht weiß, oder
in der starken Version, dass das Dasein im ultimativen Transzendieren

230

Hans Rainer Sepp

40 »Eigentlichkeit und der Andere sind zwei unvereinbare Wege« (Levinas, »›Sterben
für‹«, 69).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Vorlaufens in den Tod sich als »Wesen der Ferne«41 aneignet. Von
Levinas’ Position her gesehen, verbleibt auch diese Bewegung noch im
Selben, in der Totalität des endlichen Begehrens, wobei der im Trans-
zendieren aufgespannte Kreis lediglich das eine Mal gelebt, das andere
Mal als solcher vollzogen wird. Die ontologische Differenz wäre somit
nur eine Binnendifferenz innerhalb der durch das Bedürfnis gehalte-
nen Sinnwelt. Sofern Scheler mit der Aufhebung des Lebensbedürfnis-
ses dem Selbst eine stärkere, da ›tiefer‹, nämlich im Leib verankerte
Trennung zumutet, als dies Heidegger mit dem Vollzug der Eigentlich-
keit denkt, kommt er in diesem Punkt um einen wesentlichen Schritt
näher an Levinas’ Position heran.

231

Das Selbst und der Andere

41 M. Heidegger: »Vom Wesen des Grundes«. In: Ders.: Wegmarken (Gesamtausgabe,
Bd. 9). Hrsg. von F.-W. von Herrmann. Frankfurt a.M. 1976, 175.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter
Subjektivit�t

Markus Pfeifer (Köln)

In dem Essay Die Philosophie und die Idee des Unendlichen1 erhebt
Levinas das Verhältnis zwischen dem Selben und dem Anderen zu
dem philosophischen Grundverhältnis schlechthin, das demzufolge alle
Positionen des abendländischen Denkens prägt. Exemplarisch macht er
diese Grundkonstellation in der Wahrheitssuche fest, die sich durch
einen Verweis auf die Erfahrung, in der etwas vom Denker Verschiede-
nes begegnen muss, auszeichnet: »Wahrheit impliziert Erfahrung. In
der Wahrheit unterhält der Denker eine Beziehung zu einer Wirklich-
keit, die von ihm verschieden ist, anders als er, ›Absolut anders‹ […].
Denn die Erfahrung verdient diesen Namen nur, wenn sie das, was
unsere Natur ist, überschreitet.« (SpA 185) Andererseits bedarf die
Wahrheit aber nicht nur des in der Erfahrung begegnenden Anderen,
ebenso gehört zum Verständnis der Wahrheit »auch die freie Zustim-
mung zu einer Aussage, das Ziel einer freien Forschung. Die Freiheit
des Forschers, des Denkers, der keinem Zwang unterliegt.« (SpA 186)
Das freie Subjekt, chiffriert in der Freiheit des Forschers, muss daher,
soll es ohne Zwang sein, unabhängig in sich Bestand haben. Die Bewe-
gung des Suchens nimmt den Ausgang von einem freien Denken, das
in sich selbst gründend, unabhängig von dem Anderen, das es sucht,
den Anfangspunkt des Philosophierens bildet. »Erhaltung seiner Na-
tur«, »der Selbe zu bleiben trotz der unbekannten Gebiete«, (SpA 186)
sind die Voraussetzungen forschender Tätigkeit und von Subjektivität
überhaupt.

In der Behauptung eines Selben, eines mit sich identisch bleiben-
den Subjekts, das sich nicht durch das Andere auflösen lässt, zeichnet
sich für Levinas der große, unsterbliche Verdienst der Philosophie ab.
(Vgl. SpA 197) Aber in der Auszeichnung verbirgt sich die Gefahr der

232

1 E. Lévinas: »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«. In: Die Spur des Ande-
ren. Freiburg/München 1999, 185–208. Im Folgenden: SpA.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übergewichtung der Seite des Selben, unter der das Andere zu ver-
schwinden droht, indem es bloß auf das Selbe reduziert wird. Die phi-
losophische Tradition tendiere zur Autonomie desjenigen Subjekts, das
bestrebt sei, alle Fremdbestimmung zurückzudrängen, bishin zur
Seinssetzung des äußeren Objekts durch die Tätigkeit des Subjekts.
Autonomie scheint daher in einer doppelten Weise auf: als freie Selbst-
setzung des Subjekts, das nicht im Strom der Wirklichkeit untergeht,
und zugleich als »die Reduktion des Anderen auf das Selbe«. (SpA 186)
Die Konsequenz sei ein Einschluss in totale Immanenz, die wahrhafte
Transzendenz und damit auch den Bezug zum Anderen in seiner An-
dersheit ausschließe. Die Struktur des mit sich identischen Subjekts
wiederholt in der Verselbigung die Identität des Seins und ist deswegen
ein Umweg, den das Sein nimmt. Alles Philosophieren habe sich unter
der Frage nach dem Sein versammelt. »Wenn die Frage ›Was?‹ in ihrer
Zugehörigkeit zum Sein am Ursprung allen Denkens ist […], dann ge-
hen alle Suche und alle Philosophie auf die Ontologie zurück, auf das
Verstehen des Sein des Seienden, auf das Verstehen von sein.«2 In die-
sem Sinne fasst Levinas die gesamte abendländische Tradition mitsamt
ihres Subjektbegriffs als Ontologie, die durch den identifizierenden
Zwang allen Seins keine Andersheit zulasse und problematisiert sie in
ethischer Hinsicht. »Das Gesicht des Seins, das sich im Krieg zeigt,
konkretisiert sich im Begriff der Totalität. Dieser Begriff beherrscht
die abendländische Philosophie.«3 Philosophie im Allgemeinen zeichne
sich durch ihre Beschäftigung mit dem Sein aus und produziere darin
Totalitäten mit einem kriegerischen Wesen. »Der Krieg ist der Vollzug
oder das Drama des Interessiertseins am Sein.« (JS 26) Das Subjekt, das
sich im Sein behaupten will, das seinen eigenen Nutzen und Gewinn
sucht (vgl. JS 26 Anm.) – das Subjekt also das als ontologisch verfasstes
Subjekt zu benennen ist – erwächst zum ethischen Problem, wenn sich
die Vereinnahmung von Andersheit auf interpersonale Beziehungen
erstreckt. Dagegen versucht Levinas ein ethisches Subjekt zu profilie-
ren, das als »désintéressement«, als »Sich-vom-Sein-Lösen« gedacht
ist. (JS 23)

Andersheit im Levinasschen Denken meint in erster Linie die An-

233

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

2 E. Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg/München 1998,
66. Im Folgenden: JS.
3 E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Freiburg/Mün-
chen 2003, 20. Im Folgenden: TU.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dersheit des anderen Menschen. Diesen Begriff versucht Levinas, als
das Wesen der Ethik herauszupräparieren, indem er das ethische Sub-
jekt als ursprünglich mit dem Anderen verstrickt bestimmt – einer Ver-
strickung die sich in nichts der Aktivität oder Spontaneität des Subjekts
verdankt. Der Andere ist in Form einer radikalen Passivität schon im-
mer, bevor das Subjekt sich dieser Intrige überhaupt bewusst ist, bevor
es zum Selbstbewusstsein gelangt, in das Subjekt eingeschrieben. Ur-
sprünglich, ohne gewählt oder entschieden zu haben, soll das Subjekt
Levinas zu folge in der Verantwortung für den Anderen stehen, durch
die das Subjekt zugleich als Einzigartiges erwählt ist. (Vgl. SpA 224)
Die Subjektivität des Subjekts bestimmt sich dergestalt entgegen des-
sen, was Levinas für die philosophische Tradition hält, nicht durch ei-
gene Aktivität oder eine Reflexion, die von sich ausgeht und sich in der
Rückkehr auf sich wieder mit sich schließt. Die Subjektivität des ethi-
schen Subjekts liegt ihm vielmehr in einer passiven Struktur begrün-
det, durch die es sich nicht mehr in einem identifizierenden Akt zu
schließen vermag, sondern gerade durch den Einfall des Anderen aus
seinem Zentrum vertrieben ist. Insofern ist das ethische Subjekt im
Gegensatz zum ontologischen Subjekt ohne Identität.

Wenn Levinas in der philosophischen Tradition den Bezug zum
Anderen unterstreicht, dieses Andere aber durch den übergreifenden
Zugriff des Subjekts entstellt und verdeckt ist, kann es für Levinas
einzig darum gehen, einen Subjektbegriff zu konzipieren, der das
Statthaben des Anderen in seiner Andersheit erlaubt. Es gilt, die Mög-
lichkeitsbedingungen für das Andere und vor allem für den Anderen,
die in der philosophischen Tradition stets zugegen und randständig
thematisch gewesen sind, aufzudecken. Aus der These, ethische Ver-
antwortlichkeit nehme ihren Ursprung allein in der Beziehung zum
Anderen, ethische Verantwortlichkeit sei nur durch den Anspruch des
Anderen an das jeweils einzelne individuelle Subjekt ihrem vollen Ge-
halte nach fassbar, entspringt die Erfordernis, ein Subjekt zu denken,
das den Anspruch auch hören und vernehmen kann, ohne den Anderen
in den Strudel der Verselbigung zu reißen. Die Ausformulierung eines
solchen Subjekts, das in der Folge näher in seiner dezentrierten Struk-
tur zu fassen ist, gerät Levinas zur Aufgabe.

Das Selbe und das Andere als die prägende Struktur schlechthin in die
gesamte philosophische Tradition einzuzeichnen, wird der Tradition
aber nur bedingt gerecht. Denn welche Richtung die Frage nach dem

234

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst und seinem Anderen nimmt, hängt im entscheidenden Maße
davon ab, in welchem Rahmen man sie stellt. Es hängt von den Voraus-
setzungen ab, unter denen das Denken steht, womit nicht bloß äußere
historische Verhältnisse gemeint sind, sondern diejenigen, die mit dem
Selbstverständnis der Philosophie je selbst gegebenen sind. So lassen
die Metaphysik und die sich von ihr abstoßende Nachmetaphysik
grundsätzlich unterschiedliche Gewichtungen im Verhältnis zwischen
dem Selbst und dem Anderen zu. Eine prinzipielle oder das Denken
bestimmende Wirkmächtigkeit erwächst dem Anderen erst unter der
nachmetaphysischen Verfassung des Denkens. Von dieser Seite be-
leuchtet zeigt sich daher, dass Levinas’ ethische Philosophie auf den
Voraussetzungen des nachmetaphysischen Denkens fußt und somit
die Verfassung des nachmetaphysischen Subjekts reflektiert, das ur-
sprünglich mit dem Anderen als einer ihm unverfügbaren Vorgabe be-
haftet und dadurch wesentlich dezentriert ist.

An dem Verhältnis zwischen dem Selbst und seinem Anderen
lässt sich der vollzogene Wandel des Grundprinzips zwischen Meta-
physik und nachmetaphysischem Denken deutlich ablesen. Genau die-
sen Wandel im Verhältnis zwischen dem Selben und dem Anderen
beleuchtet die Theorie des dezentrierten Subjekts, wie Klaus Erich Ka-
ehler sie entwickelt hat. Und zwar nicht nur, indem sie versucht, die
prinzipielle Veränderung zu benennen und sie durch bloß äußerliche
historische Verhältnisse zu umschreiben oder zu plausibilisieren. Es ist
ihr darum bestellt, die prinzipielle Verschiebung der Voraussetzungen
des Denkens und Philosophierens erstens auf ein dem nachmetaphysi-
schem Denken zu Grunde liegendes Prinzip zu bringen und dieses
Prinzip zweitens durch die Rückführung auf ihre Herkunft im Hegel-
schen System als Vollendungsgestalt der Metaphysik zu rechtfertigen,
indem das Prinzip aus der Selbstreflexion des vollendeten Systemgan-
zen gewonnen wird. Das so aufgedeckte und gerechtfertigte Prinzip,
das es in den einzelnen Positionen des nachmetaphysischen Denkens
je aufzudecken gilt, bestimmt sich unter dem Titel dezentrierter Sub-
jektivität. An dieser Stelle ist jedoch weniger aufzuzeigen, wie sich das
Prinzip dezentrierter Subjektivität entwickelt und bestimmt – dies ist
bereits in der Einleitung zu dieser Festschrift geschehen. Vielmehr soll
anhand des Denkens Levinas’ exemplarisch gezeigt werden, wie sich
das Prinzip in einer nachmetaphysischen Position ausgestaltet. Mit
dem Verweis auf die Theorie ist nicht ein bloßer Exkurs intendiert,
der sich nur einer Würdigung dessen schuldet, dem diese Festschrift

235

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewidmet ist. Auch versteht sich der Verweis nicht als eine Anspielung
auf bloß formale Ähnlichkeiten zwischen der Theorie des dezentrierten
Subjekts und Levinas’ Rede von der philosophischen Grundstruktur
des Selben und des Anderen. Die Ausführungen folgen der Überzeu-
gung, dass die Einordnung des Levinasschen Denkens in das Prinzip
dezentrierter Subjektivität zu einem tieferen Verständnis der Levinas’
Denken umtreibenden Probleme führt.

Zur Erinnerung: Dem dezentrierten Subjekt steht das Andere als
unverfügbare Gegenseite gegenüber. Das Subjekt aber bleibt der Bezie-
hungsgrund allen Weltbezuges, so dass das Andere zum Subjekt immer
bezogen auf ein Subjekt bleibt. Jedoch gewinnt das Andere die Qualität
einer radikalen Fremdheit, die außerhalb der subjektiven Verfügungs-
macht steht. Die Konsequenz ist, dass das Subjekt in seinem tiefsten
Grunde schon immer mit anderem kontaminiert ist und sich nicht
mehr allein zur Vorgabe hat: sein Anderes ist in es als Vorgabe mit
eingeschrieben. Daraus erwächst dem Subjekt die Aufgabe, sich be-
ständig seinem Anderen gegenüber, dem auch entfremdendes Potential
zukommt, behaupten zu müssen.4 Beide aufgezeigten Aspekte des de-
zentrierten Subjekts werden von Levinas reflektiert, indem er einer-
seits die unverfügbare Andersheit des Anderen in den Mittelpunkt sei-
ner ethischen Überlegungen stellt und andererseits den drohenden
Selbstverlust des Subjekts bedenkt. Aus der Radikalität seines Ansatzes
folgt zunächst ein Subjekt, dessen Identität vollständig entkernt sein
muss, damit die Andersheit nicht in die drohenden Fänge des Selben
gerät. Da ein solches Subjekt nicht bestehen könnte und kaum noch
Subjekt zu nennen wäre, muss Levinas im derart zur Selbstauflösung
getriebenen Subjekt eine andere, »neue« Form der Identität nachzeich-
nen. Die darin aufscheinende Behauptung des Subjekts gegen seine
andere Seite erfolgt jedoch nicht mehr aus einer aktiven Setzung, son-
dern aus einer passiv erfolgten Einsetzung vom Anderen her.

Vor dem Hintergrund des dezentrierten Subjekts ist der antizipierten
Spannungslage näher nachzugehen: Levinas’ fast meditativ beschwö-
renden Zeichnungen eines ethischen Subjekts, die sich am kürzesten

236

Markus Pfeifer

4 Vgl. K. E. Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Auf-
gabe«. In: Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkultu-
relle philosophische Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Voßhen-
rich und M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 184f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als eine Meditation über die oft bemühte und zitierte Rimbaudsche
Zeile »Ich ist ein anderer«5 zusammenfassen lassen, kreisen um das
dem dezentrierten Subjekt aufgegebene Problem. Sie fragen danach,
wie das durch die Beziehung zum anderen Menschen radikal bis zum
drohenden Selbstverlust in Frage gestellte und dezentrierte Subjekt
noch ein mit sich identisches Subjekt bleiben kann. Der Andere ist
gerade die Unverfügbarkeit par excellence und das Subjekt bis nahe
zum drohenden Identitätsverlust dezentriert. Dass die Formel »Ich ist
ein anderer« tatsächlich nicht nur Entfremdung und Auflösung des Ich
meinen muss, dass Levinas nicht auf Grund einer Vereinseitigung aus
dem Prinzip dezentrierter Subjektivität ausschert, gilt es aufzuarbei-
ten. Dabei dient die Theorie dezentrierter Subjektivität als ein heuris-
tisches Mittel, um das gestellte Problem der Identität des ethischen
Subjekts in seiner Philosophie aufzuzeigen.

In ethischer Hinsicht verfolgt Levinas eine notwendige Vertiefung
der Dezentrierung, durch die der Andere seinen ganzen Bedeutungs-
gehalt in die Beziehung hineintragen kann. Mit der von Robert Ber-
nasconi an das zentrale Kapitel IV Die Stellvertretung (JS 219–288) in
Levinas’ zweitem Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht gestellten Frage: What is the question to which ›substitution‹
is the answer?,6 ist die Antwort darin zu suchen, dass mit dem dort
entwickelten Subjektbegriff das Problem gelöst werden soll, wie der
Andere im Subjekt als Anderer aufscheinen kann, ohne dass weder
der Andere durch das Selbe noch das Selbe durch den Anderen auf-
gelöst wird. Levinas befragt das dezentrierte Subjekt also von der an-
deren Seite her. Er problematisiert, wie das Subjekt entgegen einer de-
zentrierenden unverfügbaren Macht sich in seinem Selbststand als
Beziehungsgrund behaupten kann und fragt zudem nach den Bedin-
gungsmöglichkeiten von Ethik, die darauf beruhen, dass das Subjekt
mit dem Anderen in Beziehung treten kann und ihn in der Beziehung
auch als Anderen in seiner Andersheit wahrt.

Subjektivität habe sich in der Tradition immer auf Bewusstsein
gegründet und sich darin durch Aktivität ausgezeichnet, mit der Kon-

237

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

5 E. Lévinas: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989, 88. Im Folgenden
abgekürzt mit HaM.
6 R. Bernasconi: »What is the question to which ›substitution‹ is the answer?«. In: The
Cambridge Companion to Levinas. Hrsg.: R. Bernasconi und S. Critchley. Cambridge
2002, 234–251.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sequenz eines inneren Verschlusses in die eigene Identität oder reine
Selbstgegenwart. Wenn es gerade die Identität des Subjekts ist, die aus
einem radikalisierten ethischen Anliegen in die Kritik gerät, weil sie
durch den allumfassenden Einschluss des Anderen die Transzendenz
des Anderen verhindert, steht Levinas vor der paradoxen Aufgabe, ein
identisches Subjekt zu zeichnen, das ohne Identität ist. Denn wäre das
Subjekt nicht auf sich selbst bezogen, wäre es kein subjektives Verhält-
nis mehr – und wer oder was sollte dann noch in der Verantwortung für
den Anderen stehen können? Das Paradox löst sich teilweise auf,
schreibt man die zweifache Rede von der Identität unterschiedlichen
Bedeutungsebenen zu. Ohne Identität zu sein, heißt dann, auf ontolo-
gische Identität zu verzichten, auf das von der Tradition vorgeschlage-
ne Identitätsmodell also. Identisch wäre das Subjekt dann, insofern es
seine Identität nicht seiner eigenen Aktivität verdankte, sondern diese
durch den ethischen Anruf des Anderen allererst eingesetzt wäre. Le-
vinas nennt das »die Differenz, die zwischen dem Ich und dem Sich
klafft«. (HaM 99) Das Ich, das ist das Ausgehen-von-sich und Zurück-
kehren-zu-sich, das Levinas nebenbei bemerkt nicht nur als Reflexion
fasst, sondern auch als eine Bewegung des konkreten Weltbezugs. Das
ontologisch verfasste Subjekt steht mit den Seienden durch das Be-
wusstsein in Beziehung. Alles Seiende ist dadurch ursprünglich be-
wusst erfasst und bekommt durch das Bewusstsein Identität verliehen.
»Was ihm an Unbekanntem auch zustoßen mag, ist schon im voraus
enthüllt, erschlossen, offenbar«. (JS 221) In der Beziehung zum Ande-
ren hingegen kündigt sich ein neues Paradigma an, das nicht mehr auf
Bewusstsein oder Wissen beruht, sondern auf der Nähe in der Bezie-
hung zum Anderen, die der ARCHE des Bewusstseins vorausliegt und
deswegen einen »an-archischen« (JS 68) Ursprung markiert, der sich
durch das Bewusstsein nie wieder einholen lässt. Der Andere ist dem
Selben gegenüber transzendent, d. h. dass in der Erfahrung des Ande-
ren die Bedeutung des Anderen über die Bedeutung hinausragt, die das
Subjekt ihm zuschreibt. In diesem Sonderfall der »Erfahrung« geht die
Bedeutung nicht vom Denken, sondern vom Gedachten aus. Und des-
wegen ändert sich das Verhältnis zum Anderen, wenn der andere
Mensch in die Beziehung einfällt: »Die Andersheit des Anderen wird
nicht annulliert, sie schmilzt nicht dahin in dem Gedanken, der sie
denkt.« (SpA 197) Andersheit ist dann aus der Verfügungsgewalt des
Subjekts herausgelöst. Ihr erwächst ein radikal dezentrierendes Poten-
tial, das die vereinnahmende Geste des Subjekts zurückdrängt. Für die

238

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sichtbarkeit des Bewusstseins ist die Bedeutung der Nähe daher un-
sichtbar. Nähe bedeutet »Verantwortung und Stellvertretung« (JS 108)
und steht im Denken Levinas’ für ein neues Paradigma der Beziehung,
das das Bewusstsein als den tragenden Grund ablöst. Zwar meint Nähe
die Beziehung zum Anderen (vgl. JS 221) als eine unmittelbare, (vgl. JS
203) dies aber im Sinne einer Beunruhigung des Ich, (vgl. JS 183/SpA
285) in der das Subjekt nicht mehr allein im Selbststand ist, sondern als
Glied der Beziehung. (Vgl. JS 185) Das Ich ist als Glied der Beziehung
und nicht nur ein Beziehungsglied, das ist zu unterstreichen, denn das
Ich ist nicht gänzlich auf die Beziehung rückführbar, (vgl. JS 185) be-
hält also auch in der Beziehung seine Selbstständigkeit. Die Beziehung
zwischen dem Ich und dem Anderen in der Nähe ist kein bloßes Ne-
beneinander, kein bloßes Miteinander und auch kein bloßes Zwischen-
einander, wenngleich sie dies immer auch ist. Wesentlich für die Bezie-
hung ist nach Levinas das Für, das weniger ein wechselseitiges
Füreinander meint, sondern das nicht reziproke Verantwortlichsein
des Ich für den Anderen: die Subjektivität als »der-Eine-für-den-Ande-
ren«, (JS 177) das in den Bahnen der Asymmetrie verläuft. Denn wür-
de das in der Verantwortung stehende Ich nach wechselseitiger Verant-
wortung verlangen, danach also, dass der Andere für es selbst
verantwortlich ist, würde es von dem Anderen dasselbe wie von sich
verlangen und ihn so wieder unter dem Verlust seiner Andersheit zu
einem Selben und Gleichen machen. Die Nähe zeichnet sich daher vor
allem durch die ethische Beunruhigung des Subjekts und durch die
Struktur des Für-den-Anderen aus. Einerseits scheint die Bedeutung
der Nähe, das Subjekt aus seinem Selbstsein zu vertreiben. »Das Sub-
jekt ist nicht in sich, nicht bei sich«. (JS 118) Levinas spricht von An-
näherung, von Vorladung, Sich-Aussetzen, (vgl. JS 118) von einem
Sagen »als reinem ›Für-den-Anderen‹« (vgl. JS 144) und gar von »sich
exilieren«, »sich deportieren« und »sich ausliefern«,7 vom Entreißen
des Wortes durch den Anderen. (Vgl. JS 175) Aber dann behauptet
Levinas auch, dass die Nähe »die eigentliche Bedeutung der Subjekti-
vität« (JS 191) bilde und dass die Nähe das Subjekt in seine Subjektivi-
tät setze. (Vgl. JS 193) Die Nähe stellt das Subjekt vor eine Zerreiß-
probe. Es soll in der Beziehung zum Anderen ein eigenständiges
Subjekt bleiben, auf der andere Seite soll es aber nicht mehr in sich
ruhen und auch nicht mehr bei sich bleiben, indem es sich dem Ande-

239

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

7 E. Lévinas: Gott, der Tod und die Zeit. Wien 1996, 171.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren öffnet und anbietet. Von Anfang an ist daher die Nähe in ihrem
Sinn als Sinn des Subjekts in den Blick zu nehmen, das zwischen
Selbst-sein und Selbstverlust in der Entäußerung pendelt.

In der Beziehung zum Anderen muss das Bewusstsein stets im
Verzug sein, es kommt stets zu spät, da das, was vom Anderen erfahren
wird, schon nicht mehr die ursprüngliche Bedeutung des Anderen ist;
der Andere hat sich bereits zurückgezogen. Deswegen »zeigt sich« die
Bedeutung nur in der Spur, die sie hinterlassen hat. Die Spur beunru-
higt, ohne durch das Bewusstsein eingesetzt worden zu sein. »Die Spur
ist Gegenwart dessen, was eigentlich niemals da war, dessen, was
immer vergangen ist.« (SpA 233) Mit anderen Worten: Die Aktivität
des Bewusstseins trägt nichts zu der Beziehung zum Anderen bei, es
kehrt sich um in Passivität, in radikale Passivität. Vor der Reflexion des
Selbstbewusstseins, die ein Auf-sich-Zurückgehen meint, befindet sich
das Subjekt durch die Beziehung zum Anderen bereits in einem Vor-
seinen-eigenen-Anfang-gehen. (Vgl. JS 227 f.) Das Bewusstsein beruht
deswegen auf einer »subjektiven Bedingtheit«, (JS 227) die Levinas in
Abgrenzung von der Reflexion die Rekurrenz nennt, durch die eine
andere Identität gestiftet wird. Eine Identität, die im rekurrenten Term
nicht in einer Beziehung des Subjekts mit sich im Sinne eines Für-Sich
besteht, sondern auf dem überraschenden Auftauchen einer Verant-
wortung für den Anderen beruht, die man nicht gewählt hat. Als eine
ethische Identität unterscheidet sie sich in Absetzung von der ontolo-
gischen Identität eben dadurch, dass sie sich nicht durch den subjekti-
ven Vollzug bildet, sondern bereits aus absoluter Passivität gebildet ist.
Weil die Beziehung zum Anderen nur durch die Passivität des Subjekts
bestehen kann und das Subjekt vor jeglicher Wahl in der Verantwor-
tung für den Anderen steht, kann der Andere, für den Verantwortung
zu übernehmen ist, nicht ausgesucht werden. Der Andere drängt sich
als der Nächste (vgl. JS 193) auf: »der Nächste, als Erstbester«, (JS 194)
wodurch die Beziehung zu einer vollkommen kontingenten wird, über
die kein Vermögen a priori verfügen könnte. (Vgl. JS 194) Levinas
überträgt das Fehlen einer erkenntnistheoretischen Kategorie auf die
ethische »Erscheinungsweise« des Anderen für das Ich. Die Tatsache,
dass der Andere in der Nähe kein Thema des Bewusstseins ist, (vgl.
JS 210) geradezu unischtbar oder »jenseits der Sichtbarkeit« (JS 221)
ist, entkleidet ihn aller erkenntnistheoretischen »Um«- und »Beklei-
dung«, was ihn derart aus der Sinnstiftung freilässt, dass er in der Nähe
der Nackte ist. So ließe sich die Rede von der »Nacktheit«, »Armut«

240

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(JS 201) und Bedürftigkeit des Anderen zumindest aus seiner erkennt-
nistheoretischen Herleitung verständlich machen, indem aus der Nicht-
Setzung des Anderen ein Nacktsein folgt, das sich als Folge des Fehlens
einer Umhüllung durch das Bewusstseins in einem ethischen Sinne als
Nacktheit in der Bedeutung von Bedürftigkeit verstehen ließe.

Inwiefern kann das radikal passive Subjekt aber noch ein identi-
sches Sein und somit Subjekt bleiben? Ist das Ich dann nicht tatsächlich
ein anderer und somit aufgelöst? Indem Levinas die ursprüngliche Ein-
gebundenheit des Anderen in das Selbst in der ethischen Kategorie der
Verantwortung denkt, weist er nach, dass Dezentrierung durch den
Anderen nicht unbedingt nur Entfremdung und Verlust bedeuten
muss. Das zutiefst dezentrierte Subjekt der Verantwortung fasst Levi-
nas als das Sich, das ein Ich im Akkusativ, in der Anklage meint, dem
kein Nominativ vorausgeht. (Vgl. HaM 94) Wenn man also die nicht
einholbare Bedeutung in der Beziehung zum Anderen als den ethi-
schen Anspruch und als flehenden Anruf des bedürftigen Anderen, in
der Verantwortung des Ich zu stehen, versteht, wird deutlich, wie ein
Subjekt zu denken ist, das sich im Selbstverlust wiederfindet. Bevor das
Ich auf sich reflektieren kann, hat sich zwar der Andere in das Selbst
eingeschlichen und verhindert, dass das Ich sich mit sich schließen
kann. Es ist dann nicht mehr mit sich identisch, weil es nicht mehr auf
sich, sondern auf den Anderen beziehen muss, mit dem es schwanger
geht. (Vgl. JS 235) In der radikalen ethischen Dezentrierung bleibt das
Subjekt als Sich aber gerade auch ein identisches in einem anderen
Sinne: Es ist als Einzelner vom Anderen angesprochen und steht als
Einziger in der unabweisbaren Verantwortung für ihn. Trotz einer
durchgreifenden Passivität wird es durch den Anspruch, der vom An-
deren aus ergeht, gerade in seiner Einzigartigkeit fixiert und damit mit
sich identisch. Diese Identität verschließt nicht wie die ontologische
Identität den Zugang zum Anderen, sie ist gerade durch den Anderen
eingesetzt und verdankt sich überhaupt der ethischen Beziehung. In
der Auserwählung, die die Passivität dieses Vorgangs am klarsten um-
zeichnet, geschieht dem Subjekt daher ein Doppeltes: Es ist in die un-
abweisbare Verantwortung berufen, wird aber durch dieses In-der-Ver-
antwortung-Stehen zugleich zu einem unaustauschbar Einzelnen.
(Vgl. JS 234) Das Subjekt löst sich nicht auf, es erfährt eine andere
Einsetzung durch die vorreflexive Verantwortung für den Anderen.
Indem es von außen in die Verantwortung berufen ist, ist es als ein
einzelnes Ich angesprochen und in seiner Identität fixiert. Der An-

241

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spruch geht geradewegs an es und es ist zu einer Identität geworden,
ohne sich selbst mit sich identisch verschließen zu müssen. Das Subjekt
»begreift« sich als einzelnes Ich, weil es unaustauschbar angesprochen
ist und sich dem Angesprochensein nicht entziehen kann. Damit löst
sich weder das ontologische Subjekt auf, noch wird das Subjekt dadurch
einmalig eingesetzt. Das Subjekt muss bereits ontologisch bestehen,
damit es ein Ansprechpartner für den Anderen sein kann. In jeder Si-
tuation der Begegnung mit dem Anderen jedoch erfährt das Subjekt
seine Identität als eine nicht von ihm selbst gesetzte. Das Subjekt ist
in der Beziehung zum Anderen ohne Identität, da es nicht einer vor-
hergehenden reflexiven Identität des Subjekts bedarf, damit der Ande-
re bedeuten kann. Sehr wohl aber bedarf es eines identischen Subjekts,
das überhaupt in Beziehung stehen kann. Umso mehr bedarf es eines
mit sich identischen Subjekts, wenn das Ich als unersetzbares Ich in der
Verantwortung für den Anderen stehen soll. Wie sollte es unersetzbar
in der Verantwortung stehen, wenn es nicht mit sich identisch wäre?
Dann wäre es gerade austauschbar, weil es nicht an seine unverwech-
selbare Identität gebunden wäre. Es könnte dann jeder Beliebige sein.
Das Subjekt muss eines sein, (vgl. JS 229) wie es auch Levinas sieht.
Wer Einer ist, der muss aber auch mit sich identisch sein, sonst wäre er
nicht distinkt Einer, sondern auch Anderer oder zumindest nicht ein
Individuum. Kurz: Es muss als einzelnes Individuum identifiziert sein.
Ist das Ich ohne ontologische Identität, ist es nicht durch sich selbst
identifiziert, kann aber gleichwohl mit sich identisch sein, indem es
von außen durch den Anderen fixiert wird. Diese Unterscheidung be-
ruht letztlich auf einer doppelten Distinktion des Begriffs Innerlich-
keit. Auf der einen Seite sei die Einzigkeit des verantwortlichen Sub-
jekts ohne Innerlichkeit, der »Mensch ohne Identität«. (HaM 101) Auf
der anderen Seite hingegen spricht Levinas fast im selben Atemzug
von einer »Innerlichkeit anderer Art« (HaM 101), einer anarchischen
Innerlichkeit, jenseits des Seins und vor allem Anfang. (Vgl. HaM 72)
Für die Wandlung des Identitätsbegriffs im Subjekt gebraucht Levinas
den Ausdruck des »Ab-Dankens«,8 mit dem keine Auslöschung der
Identität einhergeht, sondern eine transformierte Bedeutung der Iden-
tität in der Verantwortung und der Stellvertretung für den Anderen.
Dem ethischen Subjekt die Identität abzusprechen, bedeutet näherhin,

242

Markus Pfeifer

8 E. Lévinas: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über Betroffenheit und Trans-
zendenz. Freiburg/München 1999, 76.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einer nicht zu rechtfertigenden Identität des Subjekts auszugehen.
(Vgl. JS 235 f.) Rechtfertigung ist an dieser Stelle im Sinne einer de-
duktiven Ableitung zu verstehen. Vom Bewusstsein des Subjekts her
betrachtet, das dem Seienden schon immer eine Identität verliehen hat,
bildet die Identitätsbildung in der Rekurrenz eine Grenze: Dem Unver-
mögen ähnlich, den Anderen in seiner sich entziehenden Andersheit
nicht konstituieren zu können, ist es dem Subjekt ebenso unmöglich,
seine eigene ursprüngliche Identität zu setzen. Diese ist bereits ge-
bildet, das Subjekt in seinem Grunde von Passivität durchdrungen.
»Das Sich kann sich nicht bilden, es ist bereits gebildet aus absoluter
Passivität« (JS 232) und verdankt seine Identität somit einem unvor-
denklichen Diesseits.

Indem Levinas folglich die Selbstheit des Selbst, die Subjektivität des
Subjekts, als einen von außen identifizierbaren Punkt nachweist, (vgl.
JS 237) der durch die Einzigkeit des Einen, der in der nicht gewählten
Verantwortung des Anderen steht, schon immer von außen identifi-
ziert ist und nicht mehr in der Gegenwart eingeholt werden kann,
scheint eine Interpretation von Rimbauds »Ich ist ein anderer« mög-
lich, die nicht nur Verrat und Entfremdung des Selbst bedeutet. Im
Gegenteil, die Schwangerschaft des Selben mit dem Anderen, die bis
zur Stelltvertretung des Ich für den Anderen reicht, bestätigt gerade
das Selbst in seiner Identität, weil es in der unabweislichen Verantwor-
tung für den Anderen steht: von außen vorgeladen als Unersetzbarer.

Was also vordergründig wie ein Ausbruch aus dem Prinzip dezen-
trierter Subjektivität erscheinen könnte, weil die Seite des Anderen im
Prinzip des dezentrierten Subjekt an Übergewicht gewinnt und schein-
bar zur Auflösung des Subjekts überhaupt führt – was also anschei-
nend nicht mehr mit den Prämissen des Prinzips einhergeht, bestätigt
das Prinzip am Ende doch. Dies in einem ethischen Sinne jedoch von
der Seite des Anderen her. Und dies notwendig in Form einer radikale-
ren Dezentrierung, denn wie Levinas betont, lässt sich »die ethische
Situation der Verantwortung nicht von der Ethik her verstehen.«
(JS 268) Eine traditionelle Ethik, die nicht mit dem ontologischen Pri-
mat des Selben bricht, verstellt geradezu den ethischen Ursprung. Die
Dezentrierung des Subjekts erwächst so zum notwendigen ethischen
Imperativ, damit die Beziehung zum Anderen statthaben kann, was
aber keineswegs das Subjekt zum Verschwinden bringt, denn ethisch
lässt sich mit Levinas durchaus das Paradox einer gleichzeitigen Auf-

243

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lösung und Bestätigung des Subjekts denken. Allein, die Richtung, von
der her das Subjekt gesetzt wird, verschiebt sich. Die permanente Auf-
gabe des Subjekts, seine Identität herzustellen, wird vom Anderen
übernommen. Das Selbst ist in der ethischen Beziehung nicht durch
sich selbst ein identisches, seine Identität kommt ihm von der Verant-
wortung, in der es für den Anderen steht, her zu. Die Subjektivität des
Subjekts nimmt dann einen anderen möglichen, einen vom Scheitel bis
zur Sohle reichenden ethischen und dezentrierten Sinn an.

244

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und
die Selbstheit des Handelnden

László Tengelyi (Wuppertal)

Es ist ein bekannter Grundzug menschlichen Handelns, dass es zu Kon-
sequenzen führen kann, die nicht in der ursprünglichen Absicht des
Handelnden lagen. Zwar zeitigen auch Naturbegebenheiten nicht sel-
ten unerwartete und nach unserem jeweiligen Wissensstand sogar
grundsätzlich unvorhersehbare Wirkungen. Die ungewollten Hand-
lungsfolgen unterscheiden sich jedoch von derartigen Kausalwirkun-
gen dadurch, dass sie den ursprünglichen Sinn der Handlung nachträg-
lich verändern. Oidipus meint am bewussten Kreuzweg nur einen
hochmütigen Fremden zu töten, aber seine Tat enthüllt sich im Nach-
hinein als Vatermord. Nunmehr gehört diese Handlungsbeschreibung
zur Bedeutung oder zum Sinn dessen, was auf dem erwähnten Kreuz-
weg tatsächlich vorgefallen ist. Dagegen bleibt ein Vulkanausbruch ein
für alle Mal das, was es ist, ungeachtet seiner mehr oder weniger ver-
heerenden Wirkungen.

Handlungen sind demnach nicht einfach Ereignisse unter anderen
Ereignissen der Welt. Sie sind zwar Ereignisse, aber sie unterscheiden
sich wesenhaft von Naturbegebenheiten, weil sie sich nicht ein für alle
Mal festlegen lassen. Erstens sind sie nur deshalb überhaupt Handlun-
gen, weil sie aus einer Handlungsabsicht erwachsen. Liegt eine derarti-
ge Absicht nicht vor, so liegt auch keine Handlung vor, sondern es spielt
sich eben nur eine mehr oder weniger zufällige Begebenheit in der
Welt ab. Es ist daher zweitens auch kein Wunder, dass die Absicht des
Handelnden den Sinn – oder die Bedeutung – der Handlung wesenhaft
bestimmt. Als eine wahrhafte Drohung kann nur eine Bemerkung wir-
ken, die als Drohung gemeint ist. Vergeblich prägt jedoch drittens die
Absicht des Handelnden der Handlung einen gewollten Sinn auf, die
unbeabsichtigten Handlungsfolgen können diesen Sinn dennoch von
Grund auf verwandeln. Handlungen sind Ereignisse in der Welt, die
keineswegs notwendig ein für alle Mal das bleiben, was sie sind. Sie
gehen oft schon von Anfang an darüber hinaus, als was sie gemeint

245

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind. So kann etwa eine Bemerkung, die vom Sprechenden nicht aus-
drücklich als Drohung gemeint ist, unter gewissen Umständen doch
den Sinn einer Drohung haben.

Die Handlung kann sich also von der Absicht des Handelnden
loslösen. Gleichwohl bleibt sie eine Tat ihres Urhebers. Kann sie diesem
überhaupt als eine beabsichtigte Handlung zugeschrieben werden, so
werden auch ihre ungewollten Folgen ihm zugeschrieben. Nimmt Oi-
dipus Rache an dem hochmütigen Fremden am besagten Kreuzweg, so
ist der Vatermord unter den gegebenen Umständen gleichfalls seine
Tat. Daher tut der Handelnde mehr, als was er absichtlich tut; er tut in
gewissem Sinne alles, was seine Handlungen an Wirkungen zeitigen.

Daraus wird zugleich verständlich, weshalb der Handelnde von
den ungewollten Konsequenzen seiner Handlungen keineswegs unbe-
troffen bleibt. Als Urheber einer Handlung, deren Sinn nicht ein für
alle Mal feststeht, sondern sich ändert, bleibt er auch nicht derselbe, der
er ursprünglich war. Durch seinen Racheakt wird ja Oidipus zugleich
Vatermörder. Der Handelnde macht eine Erfahrung mit seiner Hand-
lung, indem ihm die ungewollten Konsequenzen seiner Handlung wi-
derfahren. Die Handlung lässt sich schon deshalb nicht einfach als ein
Ereignis unter anderen Ereignissen der Welt auffassen, weil sie sich
zugleich einem Erfahrungszusammenhang einfügt, der sie auf den
Handelnden zurückbezieht.

Der Handelnde handelt, er tut seine Tat, aber die unbeabsichtigten
Folgen seiner Handlung widerfahren ihm und werden von ihm erlitten.
Da diese Folgen auf den Sinn seiner ursprünglichen Handlung mit-
bestimmend einwirken, erleidet er in gewissem Sinne sogar seine eige-
ne Tat. Das Handeln ist infolgedessen ebenso sehr Erleiden wie Tun;
ebenso sehr passio wie actio. Es ist dem Handelnden vergönnt, die Ini-
tiative zu ergreifen, ohne jedoch über die Handlung Herr bleiben zu
können.

Damit sind einige Züge des Handelns zusammengefasst,1 die den
folgenden Überlegungen zugrunde gelegt werden sollen. Es ist nicht
schwer zu sehen, dass sich aus diesen Zügen gewisse Schlussfolgerun-
gen ergeben, die das Problem der Handlungsfreiheit und die Frage nach

246

L�szl� Tengelyi

1 Siehe dazu ausführlicher vom Vf. »Narratives Handlungsverständnis«, in: K. Joisten
(Hrsg.), Narrative Ethik. Das Gute und das Böse erzählen. Berlin 2007, 61–73. Die
gegenwärtigen Betrachtungen knüpfen aufs Engste an die Gedanken an, die in diesem
Aufsatz dargelegt wurden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Selbstheit des Handelnden näher beleuchten können. Die folgen-
den Überlegungen sind dazu bestimmt, diese Schlussfolgerungen zu
ziehen.

1. Die Handlungsfreiheit

Wir gehen davon aus, dass es dem Handelnden tatsächlich vergönnt ist,
die Initiative zu ergreifen. Er kann sich für das Tun (und damit gegen
das Lassen) oder auch für das Lassen (und damit gegen das Tun) ent-
scheiden, und, wenn er sich für das Tun entscheidet, kann er selbst
bestimmen, wie er handeln soll. Wir wollen hier die Frage, ob Begriffe
wie Entscheidung und Selbstbestimmung den Vorgang der Handlungs-
wahl sachlich angemessen beschreiben, auf sich beruhen lassen. Es ist
hier nicht der Ort, auf die Schwierigkeiten, die es mit der Willensfrei-
heit haben mag, näher einzugehen. Wir denken diesmal nur über die
Beobachtung nach, dass dem Handelnden die Folgen der von ihm frei
ergriffenen Initiative widerfahren, ohne dass er über sie je ganz Herr
werden könnte. Die folgenden Betrachtungen lassen sich als Meditatio-
nen über diese grundlegende Beobachtung auffassen.

Trifft diese Beobachtung zu, so ist der Handelnde niemals ganz
Urheber, sondern immer nur Miturheber seiner eigenen Taten. Seine
Handlungen als Ereignisse in der Welt bewirken das Übrige. Sie zeiti-
gen Wirkungen, die nicht in der ursprünglichen Absicht des Handeln-
den lagen. Bestehen diese Behauptungen zu Recht, so bestimmt sich
die Freiheit als eine immer nur partielle Handlungskausalität, die sich
notwendig mit den Wirkungsmechanismen der Welt verbindet. Als
Miturheber seiner Taten sieht sich der Handelnde zu einer Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit gezwungen, sobald er überhaupt
handelt, ja, selbst wenn er eine mögliche Handlung auch nur unter-
lässt.

Alles kommt hier darauf an, die Verbindung partieller Hand-
lungskausalität mit den Wirkungsmechanismen der Welt richtig zu
bestimmen. Diese Verbindung lässt sich nicht etwa als eine Parallelität
von zwei verschiedenen Kausalreihen begreifen. Es geht nicht darum,
die freie Handlungsinitiative zugleich durch die Bedürfnisse, Wünsche
oder Neigungen des Handelnden zu erklären und auf diese Weise
gleichzeitig einer Kette von Ursachen und Wirkungen in der Natur
einzufügen. Im Gegenteil, wir gehen hier gerade davon aus, dass eine

247

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freie Handlungsinitiative von sich aus eine kausale Reihe in der Welt
anhebt, ohne dazu durch vorhergehende Ursachen bestimmt worden
zu sein. Wir setzen also eine Selbsttätigkeit des Handelnden voraus,
die von Kant als »Spontaneität« – im Sinne des sponte sua (»von
selbst«), das heißt: des Selbstanfangenkönnens – bezeichnet wurde.
Aber wir fügen hinzu, dass diese Selbsttätigkeit wegen ihrer wesenhaf-
ten Komplizenschaft mit der Erfahrungswirklichkeit nicht etwa als die
Manifestation einer rein noumenalen oder auch transzendentalen Frei-
heit betrachtet werden kann. Eine immer nur partielle Handlungskau-
salität geht mit den Wirkungsmechanismen der Welt eine Verbindung
ein, von der sie – anders als der Parallelitätsvorstellung zufolge – in
ihrem Eigenwesen keineswegs unberührt bleibt. Wir können diese Ver-
bindung als ein Ineinandergreifen bezeichnen. In unserem Handeln
greifen jeweils freie Handlungsinitiativen und Wirkungsmechanismen
der Welt ineinander, um eine Tat (einschließlich ungewollter Hand-
lungsfolgen) zustande zu bringen.

Die Idee eines Ineinandergreifens der freien Handlungsinitiative
und der Wirkungsmechanismen der Welt ist von der Parallelitätsvor-
stellung deutlich zu unterscheiden. Im Augenblick der Ergreifung einer
Handlungsinitiative liegt noch keine Parallelität vor, da erst die einmal
schon vollzogene Handlung den Wirkungsmechanismen der Welt An-
lass gibt, Handlungsfolgen zu bewirken, die den Sinn der ursprüng-
lichen Handlung verändern. Sobald jedoch diese Wirkungsmechanis-
men in Gang gesetzt worden sind, liegt keine Parallelität mehr vor, da
sich nunmehr Vorgänge abspielen, die in der ursprünglichen Hand-
lungsinitiative nicht intendiert waren. Handlungsinitiative und Wir-
kungsmechanismen der Welt greifen also ineinander, und ebendeshalb
laufen sie nicht parallel zueinander ab.

Um welche Wirkungsmechanismen der Welt handelt es sich da-
bei? Es ist offenbar nicht allein die Naturkausalität, die in Betracht
kommt, sondern ebenso sehr auch der komplexe Verlauf geschichtlich
bestimmter Prozesse. Mit der Gegenüberstellung von Natur und Ge-
schichte ist dabei eine Unterscheidung zwischen zwei Seinsschichten
gemeint; der Begriff der Geschichte umfasst hier die verschiedensten
Untersuchungsfelder (wie etwa das ökonomische, das soziale, das poli-
tische usw.), in denen sich eigenständige Wirkungsmechanismen ent-
wickeln. Auf die Unterschiede dieser Wirkungsmechanismen brauchen
wir an dieser Stelle allerdings nicht einzugehen.

Dass Handeln und Herstellen miteinander nicht ohne Weiteres

248

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichgesetzt werden können, ist zumindest seit Aristoteles klar. Das
Herstellen folgt technischen Regeln, indem es sich auf die Natur-
kausalität stützt. Darüber hinaus hat aber das Herstellen immer auch
einen Handlungsaspekt, indem es sich gleichzeitig geschichtlichen Wir-
kungsmechanismen einfügt. Obgleich wir hier nur vom Handeln re-
den, erfassen wir damit auch den Handlungsaspekt des Herstellens.
Vielen Handlungen kommt zugleich ein Herstellenscharakter zu, aber
sie sind keineswegs allein deshalb auf die Wirkungsmechanismen der
Welt angewiesen. Es ist nicht die Kausalität der Naturbegebenheiten,
die das Handeln in erster Linie gefährdet. Es sind vor allem die viel
weniger durchsichtigen Wirkungsmechanismen der Geschichte, die
den Sinn der Handlung oft in sein Gegenteil verkehren.

In welchem Sinne kann aber noch von Handlungsfreiheit über-
haupt die Rede sein, wenn die zwangshafte Verflechtung freier Hand-
lungsinitiativen mit diesen undurchsichtigen Wirkungsmechanismen
nunmehr ins Blickfeld gestellt wird? Verschiedene Vorstellungen von
Handlungsfreiheit können in Betracht gezogen werden.

Die erste Vorstellung, die erwähnt werden kann, ist die von der
Handlungsfreiheit als vollständiger Wirkmächtigkeit. Das Ideal einer
restlosen Herrschaft über die Wirkungsmechanismen der Welt hat sei-
nen Herkunftsort in der Arbeit. Ohne Zweifel erweitert die technolo-
gische Beherrschung der Arbeitsprozesse unsere Macht über die Natur.
Aber der Mensch als maître et possesseur de la nature stellt sich zu-
gleich in den Dienst seiner eigenen Herrschaft. Der Arbeiter sieht sich
dazu gezwungen, ein Verhalten zu entwickeln, das bis in die einzelnen
Körperbewegungen hinein durch die Zweckrationalität bestimmt ist.
Statt frei zu werden, begibt er sich in die Gefangenschaft der Naturbe-
herrschung. Nicht anders steht es mit der »zweiten Natur«, wie das
geschichtliche Sein manchmal genannt wird. Daher ist das Ideal einer
restlosen Herrschaft über die Wirkungsmechanismen der Welt frag-
würdig, und zwar nicht nur deshalb, weil es sich nicht verwirklichen
lässt, sondern auch deshalb, weil seine volle Verwirklichung nicht zum
Nutzen der Handlungsfreiheit gereichen würde.

Ein Versuch, die Handlungsfreiheit zu verstehen, ohne sie mit der
Herrschaft über die Wirkungsmechanismen der Welt gleichzusetzen,
kann sich jedoch statt auf die Arbeit auch auf die sogenannten Tätig-
keitsformen (fr. pratiques, eng. practices) stützen. Die Tätigkeits-
formen – wie ein Beruf, ein Spiel oder die verschiedenen Bräuche –
verbinden die Handlungen mit erwünschten und voraussehbaren

249

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlungsfolgen. Sie sind ebendeshalb dazu geeignet, die ungewollten
Konsequenzen unserer Handlungsinitiativen möglichst zu unterbin-
den. Nur dass diese Tätigkeitsformen naturwüchsige Regelsysteme
oder Ordnungen sind, die den freien Handlungsinitiativen von vorn-
herein Schranken setzen.

Gibt es weitere Vorstellungen von der Handlungsfreiheit, die
ihren Ursprung weder in der Arbeit noch in den Tätigkeitsformen ha-
ben? Die Antwort ist sicherlich bejahend. Man könnte zum Beispiel an
die Verständigung – die Kommunikation im weitesten Sinne – denken.
Aber die Verständigung – und überhaupt die Kommunikation – verfes-
tigt sich nur allzu leicht in Tätigkeitsformen.

Daher soll hier eine andere Vorstellung befürwortet werden, die
ihren Herkunftsort in der Lebensgeschichte hat. Unsere Handlungen
gehen nicht darin auf, Züge im Spiel der Tätigkeitsformen zu sein. Sie
sind zugleich Episoden unserer Lebensgeschichte. In der Lebensge-
schichte des Handelnden entwickeln sich die ungewollten Konsequen-
zen seiner Taten, gegen die keine Tätigkeitsformen Schutz bieten konn-
ten. Der Erfahrungszusammenhang, dem sich die Handlungen samt
ihren beabsichtigten und unbeabsichtigten Folgen einfügen, ist von
der Lebensgeschichte des Handelnden getragen. Welche Gestalt nimmt
aber die Handlungsfreiheit in der Lebensgeschichte an?

Vier Begriffe können dazu dienen, diese Frage zu beantworten:
Eingriff, Unterfangen, Erfahrungsweg und Abenteuer. Eine Hand-
lungsinitiative, die sich unvermeidbar mit den Wirkungsmechanismen
der Welt verbindet, drückt sich notwendig in einem Eingriff in das
Leben bestehender Tätigkeitsformen aus. Mit dem Eingriff beginnt
ein Unterfangen. Ohne ein eigenständiges Unterfangen kann sich die
Handlungsfreiheit nicht in der Welt verkörpern. Jedes Unterfangen
bahnt einen Erfahrungsweg durch die Welt hindurch an. Der Begriff
des Erfahrungswegs setzt die Bewegtheit der Existenz voraus. Er hat
nicht allein eine räumliche, sondern auch eine zeitliche Dimension.
Jeder Erfahrungsweg ist eine Strecke der jeweiligen Lebensgeschichte.
Es handelt sich um eine Strecke, die sich von einem ursprünglichen
Eingriff ins Leben bestehender Tätigkeitsformen zu der ersten bedeu-
tenderen Erfahrung erstreckt, die mit dem durch diesen Eingriff einge-
leiteten Unterfangen gemacht wird. Diese Erfahrung kann ebenso sehr
dazu drängen, das begonnene Unterfangen weiterzuführen, wie dazu,
es aufzugeben. Sie kann sich gleichfalls in dem Urteil ausdrücken, das
begonnene Unterfangen habe sich aussichtslos festgefahren und könne

250

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deshalb weder weiter ausgedehnt noch zurückgenommen werden. Dass
der Handelnde mit seinem Unterfangen jeweils diese unterschiedlichen
Erfahrungen machen kann, deutet auf das Abenteuerliche jeder Hand-
lungsinitiative hin.

Der unaufhebbare Abenteuercharakter jeder Handlungsinitiative
bestimmt einen Sinn von Handlungsfreiheit, der sich mit der Einsicht
in die bloße Miturheberschaft der Taten und in die Komplizenschaft
mit der Erfahrungswirklichkeit vereinbaren lässt. Gewiss erinnert die-
ser Sinn an die Freiheit des Spiels. Der gemeinsame Zug besteht in
dem, was man als einen Versuch bestimmen könnte, das Schicksal he-
rauszufordern. In diesem Sinne hat die Freiheit immer ihr Gewagtes.
Sie versucht sich an dem Lauf der Welt, und sie stellt sich dabei selbst
auf die Probe. Gleichwohl kann die Freiheit eines Handlungsunterfan-
gens mit der Freiheit des Spiels keineswegs gleichgesetzt werden. Denn
ein Handlungsunterfangen bahnt einen Erfahrungsweg an, der eine
einmalige Episode der Lebensgeschichte bestimmt. Deshalb geht der
Handlung das selbstvergessene Glück des Spiels ab. Die Einmaligkeit
jedes Erfahrungsweges nötigt zu Ernst und wohlbedachter Überlegung;
sie verbindet die Handlungsfreiheit mit der Verantwortlichkeit.

Diese Auffassung von der Handlungsfreiheit unterscheidet sich
von jeder Idee der Willensfreiheit darin, dass sie sich nicht auf den
Augenblick der Handlungsinitiative beschränkt, sondern auf die ganze
Episode der Lebensgeschichte Bezug nimmt, die zu einer bedeutende-
ren Erfahrung mit der betreffenden Handlungsinitiative führt. Da die-
se Erfahrung der Erzählung zugrunde liegt, in der die Geschichte des
durch die ursprüngliche Handlungsinitiative eingeleiteten Unterfan-
gens zum Ausdruck kommt, können wir hier von einem narrativen
Verständnis der Handlungsfreiheit reden. Das Eigentümliche dieses
narrativen Verständnisses liegt darin, die Handlung nicht nur über-
haupt einem Erfahrungszusammenhang einzufügen, der sie auf den
Handelnden zurückbezieht, sondern ihr zugleich das Gepräge eines Er-
fahrungsweges durch die Welt hindurch aufzuprägen. Im Gegensatz zu
Wahl, Entscheidung und Selbstbestimmung wird die Handlung damit
nicht allein als eine Äußerung der Selbsttätigkeit des Handelnden, son-
dern zugleich als eine Ereignisfolge in der Welt begriffen. Nur als eine
derartige Ereignisfolge kann die Handlung erzählt werden.

Ebendeshalb taucht hier jedoch noch eine Frage auf: Wie kommt
es zu einem ursprünglichen Eingriff ins Leben bestehender Tätigkeits-
formen? Die reine Spontaneität der Handlungsinitiative schließt einen

251

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Motivationsgrund nicht aus. Denn die Motivationsgründe üben ihre
Wirkung immer nur auf einen Willen aus, der sich von sich aus dazu
entschließen kann, ihnen zu folgen; sie setzen also – im Gegensatz zu
Ursachen von Naturbegebenheiten – die Determinationsstufe der
Selbstbestimmung voraus.2 Als Motivationsgründe kommen aber Be-
dürfnisse, Wünsche und Neigungen eigentlich nur deshalb in Betracht,
weil sie beim Menschen nur so viele Gestalten eines Begehrens sind,
das durch einen Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf entfacht
wird. Der Eingriff ins Leben bestehender Tätigkeitsformen antwortet
auf einen Appell, der nicht vom Handelnden selbst ausgeht.

Deshalb hat jede Handlungsinitiative eine Vorgeschichte, die nar-
rativ genau so erfasst werden kann wie, das »Gefüge der Handlungs-
begebenheiten«, von dem Aristoteles spricht. Es ergibt sich sogar noch
mehr aus den Überlegungen, die wir gerade angestellt haben: Vom
Gesichtspunkt der Geschichtserzählung und der Lebensgeschichte aus
bestimmt sich die Handlungsfreiheit als Freiheit für …, wobei das Wo-
für der Freiheit durch den Anreiz, den Anspruch oder den Anruf be-
stimmt wird, der auf das Begehren des Handelnden appelliert.

2. Die Selbstheit des Handelnden

Ungewollte Handlungsfolgen ändern nicht nur den Sinn der ursprüng-
lichen Handlung, sondern sie verwandeln auch den Handelnden selbst.
Oidipus sieht sich durch die unbeabsichtigten Konsequenzen seiner Tat
dazu genötigt, sich als Vatermörder und als Mutterschänder zu verste-
hen. Daraus wird deutlich, wie wenig der Handelnde von den unge-
wollten Konsequenzen seiner Handlung verschont bleibt. Deshalb ent-
steht die Frage, ob und, wenn ja, in welchem Sinne er trotz derartiger
Handlungsfolgen seine Selbstheit bewahrt.

Die bejahendende Antwort auf die erste Hälfte der Frage (auf das
»Ob?«) liegt auf der Hand: Würde der Handelnde seine Selbstheit
nicht bewahren, so wäre er von den unbeabsichtigten Konsequenzen
seiner Handlung überhaupt nicht betroffen. Wie steht es aber mit der
zweiten Hälfte der Frage? Welche Gestalt nimmt die Selbstheit des
Handelnden an, wenn seine Handlung zu unbeabsichtigten Kon-
sequenzen führt?

252

L�szl� Tengelyi

2 Vgl. N. Hartmann: Ethik. Berlin/Leipzig 1935, besonders 590–595.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsere bisherigen Ausführungen bestimmen eine Fragerichtung,
die wir hier einschlagen wollen. Wir verstehen die Handlungsinitiative
von vornherein als einen Eingriff in das Leben bestehender Tätigkeits-
formen, der ein Unterfangen einleitet und damit zugleich einen Erfah-
rungsweg eröffnet. Der unaufhebbare Abenteuercharakter der Hand-
lungsinitiative äußert sich darin, dass der Handelnde mit seiner
Handlung verschiedene Erfahrungen machen kann. Diese Erfahrungen
gelten für ihn zugleich als Erprobungen seiner selbst. Der Handelnde
versteht sich aus seiner jeweiligen Handlung. Da er jedoch immer nur
Miturheber seiner Taten ist und da er sich daher auf eine Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit einlassen muss, um überhaupt
handeln zu können, da er darüber hinaus durch eine Freiheit für einen
Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf gekennzeichnet ist, der auf
sein Begehren appelliert, scheint ihm als Handelndem notwendig ein
Selbst zuzukommen, das als »dezentriertes« bezeichnet werden kann.

Die Vorstellung von einem dezentrierten Selbst läuft der Idee
eines selbstmächtigen Ich, die in der neuzeitlichen Philosophie zu-
nächst mit Descartes und dann erst recht mit Fichte vorherrschend ge-
worden ist, deutlich zuwider. Dabei ist sie viel älter als diese Idee. Sie
geht zumindest auf Plotin zurück, der davon spricht, dass alle Seelen
das Eine zum Zentrum haben und daher nicht in sich selbst ruhen,
sondern im Einen.3 Möglicherweise meint sogar Platon mit dem
Gleichnis des Flügelgespanns der Seele bereits etwas Ähnliches: Der
eigentliche Mittelpunkt der Seele ist an dem überhimmlischen Ort. Es
gilt aber zu bedenken, in welchem Sinne das Selbst des Handelnden als
ein dezentriertes Selbst verstanden werden soll.

Ricœur, der diesen Ausdruck verwendet, macht deutlich, dass ei-
nerseits eine Unterscheidung zwischen Selbigkeit und Selbstheit, ande-
rerseits aber auch ein Verhältnis zur Andersheit oder Fremdheit mit
ihm gemeint ist. Die Selbstheit, die dem Handelnden zukommt, lässt
sich schon deshalb keineswegs auf eine Identität im Sinne von Selbig-
keit (mêmeté) zurückführen, weil der Sinn der Tat nicht ein für alle

253

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

3 Siehe Plotin, Enn., VI 9, 8, Opera. Hrsg. von P. Henry/H.-R. Schwyzer. Oxford 1977,
Bd. III, S. 284f.; Plotin: Ausgewählte Schriften. Hrsg. und übersetzt von Ch. Tornau.
Stuttgart 2001, S. 74f.: »Ist demnach das, was wir suchen, quasi der Mittelpunkt der
Seele? Oder muß man annehmen, daß es noch etwas anderes ist, etwas, in dem alle
Quasi-Mittelpunkte zusammenfallen? […] [Wir] ruhen mit unserem eigenen Mittel-
punkt in dem, was quasi der Mittelpunkt von allem ist, nicht anders als die Mittelpunkte
der größten Kreise in dem Mittelpunkt der umgebenden Kugel.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mal feststeht, sondern sich wandelt, und weil der Handelnde von dieser
Sinnverwandlung in seinem Selbst nicht unbetroffen bleibt. Aber
wenn er auch nicht derselbe bleibt, der er war, so bleibt er doch er selbst
und wird kein Anderer. Ansonsten wäre er von der Sinnverwandlung,
die seine Tat erfährt, gar nicht betroffen. Daher muss dem Handelnden
eine Selbstheit (ipséité) zugeschrieben werden, die nicht in einer un-
wandelbaren Identität im Sinne von Selbigkeit besteht. Von Selbstheit
kann aber auch in einem anderen Sinne die Rede sein. Selbst noch in
ihren ungewollten Folgen weist die Handlung eine Selbstbezüglichkeit
auf: Sie bleibt die Tat ihres Urhebers ungeachtet dessen, wie weit sie
dessen Absichten entspricht. Diese Selbstbezüglichkeit der Handlung
legt das Selbst des Handelnden trotz aller inhaltlichen Änderungen
fest, ohne es allerdings von der Andersheit abzutrennen und in sich
selbst abzuschließen. Daher trägt das Selbst des Handelnden, der sich
aus seinen Handlungen versteht, seinen Mittelpunkt nicht in sich
selbst. Gerade weil es nicht in sich selbst ruht, ist es jedoch offen für
das Fremde.

Eine Schwierigkeit mit diesem Verständnis des Selbst ergibt sich
daraus, dass die Handlung die ganze Ereignisfolge umfasst, die eine
ursprüngliche Handlungsinitiative heraufbeschwört, ohne sie notwen-
dig beabsichtigt zu haben. Diese Beobachtung stellt ein vermeintliches
Ausdrucksverhältnis zwischen dem Selbst und der Reihe seiner Taten
in Frage. Trifft die Feststellung zu, dass sich die Taten nicht selten von
den Handlungsabsichten ablösen, so kann das handelnde Selbst mit der
Reihe seiner Taten nicht ohne Weiteres gleichgesetzt werden. Das han-
delnde Selbst muss deshalb von seinen Taten abgelöst, gleichsam ent-
koppelt werden. Es muss ihm eine Innerlichkeit zuerkannt werden, die
sich niemals auf adäquate Weise in der Ereignisfolge der Handlungen
widerspiegelt. Ohne eine derartige Innerlichkeit kann von einer Selbst-
heit des Handelnden nicht die Rede sein.

Es wäre aber voreilig, aus diesen Überlegungen einen Grund
schöpfen zu wollen, der gegen die Annahme eines dezentrierten Selbst
spricht. Denn es handelt sich um eine Innerlichkeit, die sich aus dem
unaufhebbaren Unterschied des Handelnden von seiner eigenen Hand-
lung ergibt. Weit entfernt jedoch, das Selbst in sich abzuschließen,
trägt die so verstandene Innerlichkeit vielmehr dazu bei, es offenzuhal-
ten. Sie ist die Quelle einer Unruhe, aus der neues Begehren hervor-
geht. Daher öffnet sie das Selbst für einen Anreiz, einen Anspruch oder
einen Anruf, der es nicht erreichen könnte, wenn es in der Folge seiner

254

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlungen voll aufginge, wenn es also nicht mehr wäre als die Ge-
samtheit seiner Taten.

Ist nun das Selbst mehr als die Gesamtheit seiner Taten, so besteht
der Überschuss nicht etwa bloß in anschwellenden Gefühlen oder im
Spiel der Einbildungskraft. Der Überschuss drückt sich vielmehr eben-
falls im Bereich des Handelns aus. In diesem Bereich nimmt er die
Gestalt eines Vermögens zu neuen Handlungen an. Dieses Vermögen
setzt jedoch voraus, dass sich das handelnde Selbst von dem, wozu es
durch seine Taten gerade geworden ist, jeweils loslösen kann. Nur ein
Selbst, das seinen Mittelpunkt nicht in dem trägt, wozu es durch seine
Taten gerade geworden ist, bleibt daher fähig, neue Taten zu voll-
bringen.

Die neuen Taten, die ein dezentriertes Selbst vollbringt, lassen
sich aus seinen früheren Handlungen niemals lückenlos ableiten.
Lücken treten im Zusammenhang der Handlungen deshalb auf, weil
sich das Selbst nicht auf eine bloße Weiterführung des schon Voll-
brachten festlegen lässt. Daher rührt die Zufälligkeit, die der Verbin-
dung der Handlungen in einer Lebensgeschichte eigentümlich ist. Wird
diese ureigene Zufälligkeit der Lebensgeschichte zu einem Schicksal
heraufstilisiert, so ist damit dem Verständnis der Selbstheit des Han-
delnden wenig geholfen. Die Schicksalsvorstellung verwandelt die Zu-
fälligkeit der Handlungen in eine vermeintliche Notwendigkeit und
schließt damit das Selbst in sich selbst ab, indem sie ihm einen Mittel-
punkt zuschreibt, den es in sich tragen sollte. Sie bleibt uns jedoch
ebendeshalb die Antwort auf die Frage schuldig, wie das Selbst im
Stande sein kann, neue Handlungen zu vollbringen.

Die ureigene Zufälligkeit der Lebensgeschichte ist der Grund da-
für, dass die Folge der Handlungen am angemessensten durch Erzäh-
lungen erfasst werden kann. Ein notwendiger Zusammenhang kann
nicht erzählt, sondern nur abgeleitet, deduziert werden. Man kann des-
halb behaupten, dass sich der Begriff eines dezentrierten Selbst einem
narrativen Verständnis des Selbst einfügt. Allerdings erweist sich der
Gesichtspunkt der Narrativität erst dann als geeignet, das Selbst ver-
ständlich zu machen, wenn von vornherein deutlich gesehen wird, dass
die Erzählung nicht bloß Erzählbares zu erfassen, sondern auch Nicht-
Erzählbares anzudeuten vermag. Denn zu einem Selbst, das in der Rei-
he seiner Taten nicht voll aufgeht, gehört immer auch eine an und für
sich nicht erzählbare Innerlichkeit. Dieser nicht erzählbaren Innerlich-
keit des Selbst wird durch die Theorie der narrativen Identität in ihren

255

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedenen Spielarten allzu wenig Rechnung getragen. Daher soll
das narrative Verständnis des Selbst, so wie es hier umrissen wird, kei-
neswegs mit der Theorie der narrativen Identität gleichgesetzt werden.
Wir behaupten nicht, dass die Selbstheit des Handelnden mit der Ge-
schichte – oder vielmehr mit den Geschichten – gleichzusetzen sei, die
von seinem Leben – von ihm selbst und von anderen – erzählt werden
kann bzw. erzählt werden können. Wir halten nur daran fest, dass die
Erzählbarkeit der Lebensgeschichte eine Urzufälligkeit in der Folge der
Handlungen voraussetzt, die das dezentrierte Selbst wesenhaft kenn-
zeichnet.

Was ist aber der Sinn von Selbstheit, wenn er nicht in der Selbig-
keit, also nicht in Identität und Permanenz besteht? Um diese Frage
beantworten zu können, müssen wir zunächst bedenken, auf welcher
Ansicht der Lebensgeschichte die Gleichsetzung der Selbstheit mit
Identität und Permanenz beruht. Es handelt sich um eine Ansicht, die
zwei beliebig ausgewählte Zeitpunkte in der Lebensgeschichte mit-
einander vergleicht, um festzustellen, dass das Selbst in dem Wandel
der Zeit sich selbst gleichgeblieben ist. Wer stellt jedoch diesen Ver-
gleich an? Offenbar ein Außenbetrachter – oder auch das Selbst, aber
nur, indem es den Standpunkt eines Außenbetrachters dabei einnimmt.
Das Selbst kommt aber nur gelegentlich – und selbst dann immer nur
vorübergehend – dazu, seine Lebensgeschichte aus dieser Sicht zu be-
trachten. Es bewegt sich zunächst und zumeist in einer Innenbetrach-
tung seiner eigenen Lebensgeschichte. Es findet sich in einem be-
stimmten Augenblick vor und verhält sich von diesem Augenblick aus
zur eigenen Vergangenheit und Zukunft. Halten wir uns streng an
diese Innenbetrachtung der Lebensgeschichte, so wandelt sich der Sinn
von Selbstheit. Der verwandelte Sinn kann als die Einmaligkeit eines
Erfahrungswegs durch die Welt hindurch aufgefasst werden. Die
Selbstheit des Handelnden bedeutet nicht die Selbigkeit, also die Iden-
tität und die Permanenz, sondern die Einzigkeit des Selbst. Hinzuzufü-
gen bleibt, dass diese Einzigkeit nicht überzeitlich und außerweltlich
gedacht werden soll. Diese Forderung drängt dazu, die Einzigkeit in
dem einmaligen und unwiederholbaren Verhältnis des Selbst zur An-
dersheit oder Fremdheit zu suchen. So verstanden kann aber nur ein
dezentriertes Selbst Einzigkeit für sich beanspruchen.

Allerdings kann diese Feststellung irreführend sein. Sie kann uns
dazu verleiten, das Zentrum eines dezentrierten Selbst einfach in dem
Anderen – oder den Anderen – zu suchen. Dieser Deutungsansatz

256

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint auf jeden Fall zu kurz zu greifen. Das dezentrierte Selbst weist
in seiner Einzigkeit doch auch eine Eigenständigkeit auf, die sich in
seiner Offenheit für die Andersheit oder Fremdheit überhaupt am
deutlichsten äußert, ohne aus seinem Verhältnis mit bestimmten An-
deren abgeleitet werden zu können.

Hier taucht sogar die Frage auf, ob überhaupt eindeutig gesagt
werden kann, wo das Zentrum eines dezentrierten Selbst liegt. Ricœur
versucht, das dezentrierte Selbst im Sein zu verankern. Er nennt einen
fond à la fois effectif et puissant,4 also einen ebenso wirklichen wie
möglichen – oder auch »vermöglichen«, das heißt wirkmächtigen –
Seinsgrund, auf den seines Erachtens das dezentrierte Selbst von An-
fang an angewiesen ist. Er stützt sich dabei vor allem auf die aristote-
lische Ontologie. Aber er hat auch die Ethik von Spinoza im Auge, in
der das innere Zentrum des Menschenmodus, die letzte Quelle allen
Strebens, Triebs und Begehrens, nicht in diesem Modus selbst, sondern
in der unendlichen Substanz verortet ist.5 Man muss sich allerdings
fragen, ob eine derartige Seinsgrundlage, die dem Selbst und dem An-
deren gemeinsam ist, von vornherein unterstellt werden kann.

Vielleicht ist es daher doch sinnvoller, uns einfach an die grund-
legende Beobachtung zu halten, dass ein Anreiz, ein Anspruch oder ein
Anruf an das handelnde Selbst ergeht, indem er auf sein Begehren
appelliert. Im Anschluss an Waldenfels können wir dabei dem Begeh-
ren einen responsiven Charakter zuschreiben, indem wir hervorheben:
Das Begehren antwortet auf den Anreiz des Anderen, und ebenso ant-
wortet es auf den fremden Anspruch oder Anruf. Zugleich trägt aber
das Begehren, wie Sartre, Levinas und Lacan auf je verschiedene Weise
gezeigt haben, eine Unruhe in sich, die es über die jeweilige Antwort
hinaustreibt.

Wo also das Zentrum des dezentrierten Selbst liegt, kann deshalb
nicht eindeutig gesagt werden, weil die Unruhe des Begehrens dieses
Zentrum immer wieder verschiebt. Von einer Verankerung im Sein
kann daher kaum die Rede sein. Wenn Spinoza hier maßgebend für
eine Antwort bleibt, so nicht deshalb, weil er von der Substanz spricht,

257

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

4 P. Ricœur: Soi-même comme un autre. Paris 1990, 364.
5 B. Spinoza, Die Ethik. Lat.-dt. Revidierte Übersetzung von J. Stern, Stuttgart 1984,
Pars III, Prop. VI, Dem.: »Denn die Einzeldinge sind Modi, durch welche die Attribute
Gottes auf gewisse und bestimmte Weise ausgedrückt werden […], Dinge, welche die
Macht Gottes, durch die Gott ist und handelt, auf gewisse und bestimmte Weise ausdrü-
cken.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern weil er die Substanz als das Unendliche begreift. Hat das Be-
gehren einen Mittelpunkt, so kann dieser Mittelpunkt – ohne aller-
dings irgendwo eindeutig verortet werden zu können – nur im Unend-
lichen liegen.

258

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichte des Selbstbewusstseins
und Selbstbewusstseinsmodelle

Ein systematischer Vergleich

Klaus Düsing (Köln)

Theorien des Selbstbewusstseins und der Subjektivität finden heute
zwar ein wieder erwachtes Interesse; noch immer aber sind ganz unter-
schiedliche Einwände gegen Selbstbewusstseins- oder Subjektivitäts-
auffassungen mit der Prätention von Selbstverständlichkeit dominant.
Dabei lassen sich evidente lebensweltliche Phänomene von Selbst-
bewusstsein aufweisen, denen gegenüber sich jene oft typisierten Ein-
wände zumindest als phänomenfern ausnehmen. So setzt jede Ver-
abredung mit anderen, jede Erinnerung an eigene frühere Erlebnisse,
jede autobiographische Zuschreibung einer eigenen bestimmten Eigen-
schaft, jede gegenwärtige reflexive Selbstbeziehung, z. B. in der Aus-
sage: »ich weiß, dass ich jetzt deutsch spreche«, jeder Entschluss, der
den eigenen Status in der Zukunft betrifft, konstituierende Spontanei-
tät und Selbstbezüglichkeit sowie vorgestellte Identität des Selbst in
durchaus verschiedenen Zeitphasen von Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft voraus.

Gegen Selbstbewusstsein und Ich aber werden seit dem Ende des
19. Jahrhunderts unterschiedliche Grundtypen von Einwänden erho-
ben. So wird das Ich oder Selbst psychologistisch aufgelöst in bloße
Erlebnisserien oder Erlebniskomplexionen; oder es wird soziologistisch
nur als Kreuzungspunkt gesellschaftlich angebotener oder gebotener
Aufgaben und Rollen angesehen. Ferner gilt es ontologisch als unselb-
ständiges, nachgeordnetes, im Prinzip passives Wesen gegenüber dem
sich allererst von sich her zeigenden oder verdeckenden Seienden. Oder
es wird in analytischen bzw. physikalistischen Einwänden als bedeu-
tungsarmes oder gar bedeutungsloses Zeichen einer Ich-Rede bzw. als
reine Illusion deklariert, da Ich, Selbst, Geist oder Wille nur physika-
lische Zustände seien, wobei offen bleibt, in welcher Physik sie erklärt
werden. Alle diese durchaus voraussetzungsreichen und untereinander
sehr divergierenden Einwände setzen aber schwerlich die lebenswelt-
liche Realität und Evidenz von Selbstbewusstsein und Ich außer Kraft,

259

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daher auch schwerlich ohne weiteres die Selbstbewusstseinstheorien,
insofern sie von solchen Evidenzen ausgehen. Nur der Einwand der
unendlichen Iteration des Ich in der Selbstvorstellung, auch Zirkel-
Einwand genannt, ist nicht wie jene anderen Einwände inhaltlich von
der Voraussetzung einer bestimmten philosophischen Theorie abhän-
gig. Er besagt in seiner Standardversion, dass das Ich oder Selbst sich,
wenn es sich erfassen will, für eben diese Tätigkeit schon voraussetzen
muss; und wenn dies vorausgesetzte tätige Ich sich erfassen will, muss
erneut das tätige Ich dafür vorausgesetzt werden usf. ins Unendliche;
nie erfasst das Ich sich wirklich. Diesen Einwand muss jede Subjektivi-
tätstheorie ausräumen. Er setzt jedoch ein wenig realistisches, rein sta-
tisches, auch simples Selbstbewusstseinsmodell voraus, nämlich das
Modell der Selbstbeziehung als starrer, symmetrischer Subjekt-Ob-
jekt-Beziehung. Es wird sich im Folgenden zeigen, wie es vermieden
wird.1

So soll nun in einem ersten Teil die Konzeption der idealistischen
Geschichte des Selbstbewusstseins als gemeinsames, wenn auch durch-
aus variantenreiches Programm bei Fichte, bei Schelling und in Hegels
Phänomenologie des Geistes umrissen werden. Der zweite Teil gilt der
Skizzierung von stufenartig angeordneten Selbstbewusstseinsmodel-
len, und in einem dritten Teil seien dann Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede zwischen dieser Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle und
der idealistischen Lehre von der Geschichte des Selbstbewusstseins her-
vorgehoben.

260

Klaus D�sing

1 Klaus Erich Kaehler vertritt profiliert die gegenwärtige Bedeutung von Subjektivitäts-
theorie im Ausgang und in Abhebung von Leibniz und von der klassischen deutschen
Philosophie. Sein eigener, weiterführender, produktiver Entwurf gilt einem »dezentrier-
ten Subjekt« in selbständiger Auseinandersetzung mit Hegels Theorie des Absoluten;
vgl. dazu bes. K. E. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch über
das Resultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Den-
ken. Festschrift für Hans Poser zum 65. Geburtstag. Hrsg. von G. Abel u.a. Berlin und
New York 2002, 323–336; vgl. ähnlich mit Bezug auf Leibniz die Abhandlung von K. E.
Kaehler: »Subjekt und Welt – das Problem der Monade«. In: Leibniz und die Gegenwart.
Hrsg. von F. Hermanni und H. Breger. München 2002, 1–11. Hierbei führt er modifi-
zierend seine frühere Darlegung weiter, ders.: Leibniz – der methodische Zwiespalt der
Metaphysik der Substanz. Hamburg 1979. – Zu den erwähnten Grundtypen von Ein-
wänden sei auch der Hinweis erlaubt auf die Darlegung des Verf.s: Selbstbewusstseins-
modelle. Moderne Kritiken und systematische Entwürfe zur konkreten Subjektivität.
München 1997, bes. 23–120.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Grundlinien der idealistischen Geschichte des
Selbstbewusstseins

Eine idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins stellt als erster
Fichte auf, und zwar zunächst in der Grundlage der gesamten Wissen-
schaftslehre (1794/95) unter dem Namen einer »pragmatischen Ge-
schichte des menschlichen Geistes«.2 Hintergrund hierfür dürfte für
ihn Ernst Platners »pragmatische Geschichte des menschlichen Er-
kenntnisvermögens«3 sein, die dieser freilich als Logik konzipierte. In-
nerhalb der empiristisch-sensualistischen Tradition, in der sich Platner
befand, entwarf de Condillac in seinem Traité des sensations (1754) die
Geschichte von einer zum Leben gelangenden Statue, an der, mit der
Geruchsempfindung beginnend, ein Vermögen nach dem anderen er-
wacht. Diese Schilderung ist wenigstens Hegel bekannt.4 So gibt es
offenbar einzelne inhaltliche, empiristisch-sensualistische Präfigura-
tionen für die idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins.

Doch ist diese empiristische Schilderung sukzessiver Anfänge der
Betätigung menschlicher Vermögen nicht systematisch und enthält da-
her auch keine Garantie für Vollständigkeit. Ebenso folgt die äußer-
liche Anordnung einer Klassifizierung und Rubrizierung der verschie-
denen menschlichen Vorstellungsvermögen in der Anthropologie und
empirischen Psychologie des 18. Jahrhunderts keiner inneren Syste-
matik des menschlichen Geistes. Schließlich gilt auch von Kants Syste-
matik der menschlichen Vorstellungsvermögen, wie sie insbesondere
die Einleitung in die Kritik der Urteilskraft vorführt, dass sie nicht
genetisch entwickelt und nicht aus einem inneren Prinzip aufgewiesen
wird. Hegel ergießt infolgedessen seinen Spott über diese Theorien, die
nur einen »Sack voller Vermögen« darbieten können (GW 4, 237, vgl.

261

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

2 J. G. Fichte: Gesamtausgabe. Abt. I, Bd. 2. Stuttgart-Bad Cannstatt 1965, 365, 369ff.
Hierzu und zum Folgenden möge der Hinweis auf die Darlegung des Verf.s gestattet
sein: »Theorie der Subjektivität und Geschichte des Selbstbewusstseins im Frühidealis-
mus und in Hegels Phänomenologie«. In: Geist und Psyche. Klassische Modelle von
Platon bis Freud und Damasio. Hrsg. von E. Düsing und H.-D. Klein. Würzburg 2008,
175–191.
3 Vgl. E. Platner: Philosophische Aphorismen. T. 1. Dritte Aufl. Leipzig 1793, bes. 19.
4 Vgl. G. W. F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundris-
se. 3. Aufl. Heidelberg 1830, § 442 Anm.; s. Hegel: Gesammelte Werke (im Folgenden:
GW). Hamburg 1968ff. Bd. 20, 436.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GW 9, 169). Es ist Aufgabe einer idealistischen Geschichte des Selbst-
bewusstseins, diese gravierenden Defizite zu vermeiden.

Die idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins enthält zwei
grundlegende Seiten, deren erste deutlicher bei Fichte, deren zweite
eher bei Schelling ausgebildet ist. Zum einen expliziert sie idealgene-
tisch und systematisch eine Stufenfolge von Vermögen und Leistungen
des menschlichen Geistes, und zwar aufgrund des leitenden Prinzips
der inneren, vollständig bestimmten Struktur des Selbstbewusstseins;
dieses soll schließlich als Ziel in jenem genetisch entwickelten Stufen-
bau erreicht werden. Auch Fichte beginnt – wie dann ebenso Schelling
– seine Darlegung bei der ganz einfachen und unmittelbaren Sinnes-
empfindung und entwickelt daraufhin höherstufige Vermögen und Be-
tätigungen wie Selbstgefühl, sinnliche Anschauung, Verstand usf.; die-
se Explikation ist weder eine empirische Erzählung noch eine
äußerliche bzw. statische, starre Anordnung, sondern eine idealgeneti-
sche Entwicklung des Stufenbaus vieler Vermögen und Leistungen aus
einem Prinzip der Subjektivität. Dasjenige Grundvermögen, aus dem
jene theoretischen Betätigungen des menschlichen Geistes hervor-
gehen, ist für Fichte, was Schelling und Hegel dann aufnehmen und
abwandeln, die Einbildungskraft. Noch Heidegger betrachtet in seiner
Kant-Interpretation die Einbildungskraft, offenbar ohne Kenntnis die-
ser idealistischen Theorien, als die zentrale, Zeit bildende Fähigkeit des
Selbst, aus der sinnliche Anschauung und Verstand erst hervorgehen.
Fichte ordnet dann allerdings die Einbildungskraft in das praktische Ich
ein, dessen höchste, vollendete Bestimmung der freie, vernünftige und
sittliche Wille der Person ist.

Zum anderen erörtert die idealistische Geschichte des Selbst-
bewusstseins, was Fichte andeutet und Schelling in seinem System des
transzendentalen Idealismus (1800) deutlicher hervorhebt, nämlich
die Entwicklung der Vermögen und Leistungen des Geistes als Ent-
wicklung des betrachteten Ich oder des Ich-Objekts; dazu aber gehört
notwendig, dass die in dieser Weise betrachteten mentalen Leistungen
sich intentional auf ihnen entsprechende, noematische Gegenstände
beziehen. So wird das Ich-Objekt in dieser genetischen Untersuchung
betrachtet als empfindendes, sinnlich anschauendes, verständig den-
kendes usf., das sich in diesen Betätigungen auf Empfundenes, sinnlich
Angeschautes, verständig Gedachtes usf. bezieht. In diesem Entwick-
lungsgang der intentionalen Betätigungen und ihrer entsprechenden
noematischen Gegenstände reichert sich das betrachtete Ich oder Ich-

262

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objekt zunehmend mit Bestimmungen der Subjektivität an. Das Ziel
dieser Entwicklung ist das vollständig entwickelte Ich-Objekt und des-
sen intentional erfolgende Selbstvergegenständlichung, so dass sich in
dessen vollendeter, komplexer Selbstbeziehungsstruktur das betrach-
tende, erfüllte Ich-Subjekt wiederfinden kann. Dies ist für Fichte im
reinen, vernünftigen, sittlichen Willen der Person erreicht, der die
ihm aufgegebene moralische Welt erstrebt, für Schelling aber im Ge-
nie, das sich selbst als vollendete Subjektivität in der höchsten Einheit
von bewusster und unbewusster Tätigkeit in seinem Werk, dem von
ihm geschaffenen Kunstwerk, ästhetisch anschaut. Hegel dagegen er-
blickt die Vollendung der Subjektivität im »absoluten Wissen« und
dessen kategorialen, noematischen Korrelaten.

Insbesondere diese zweite Seite der Geschichte des Selbstbewusst-
seins ist nur ausführbar, wenn man grundsätzlich methodisch zwischen
diesem betrachteten Ich oder dem Ich-Objekt in seinen Vermögen,
Leistungen, intentionalen Gegenständen einerseits und dem betrach-
tenden Ich, dem »Beobachter« oder »Zuschauer« jener Entwicklung
des Ich-Objekts andererseits unterscheidet. Dies betrachtende Ich ist
das Subjekt des Philosophen, der die Entwicklung des betrachteten Ich
Schritt für Schritt verfolgt; das betrachtete Ich und dasjenige, was nur
»für es« ist, soll den erfüllten Selbstbeziehungsstatus des betrachten-
den, philosophierenden Subjekts und dessen, was »für uns«, die phi-
losophierenden Subjekte ist, erreichen.

Auch Hegels Phänomenologie von 18075 ist als eine solche idea-
listische Geschichte des Selbstbewusstseins, freilich mit bedeutsamen
Abwandlungen, anzusehen. Sie stellt, wie Hegel sagt, eine »Geschichte
der Bildung des Bewusstseins selbst zur Wissenschaft« (GW 9, 56) dar.
Das Bewusstsein in allgemeinem Sinne als das hier in seinem Stufen-
gang betrachtete Ich-Objekt soll sich zur Wissenschaft und zum rein
denkenden Wissen als Wissen seiner selbst oder »zum sich als Geist

263

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

5 Vgl. hierzu in Auswahl J. Hyppolite: Genèse et structure de la »Phénoménologie de
l’esprit« de Hegel. Paris 1946 sowie die Sammelbände Materialien zu Hegels »Phäno-
menologie des Geistes«. Hrsg. von H. F. Fulda und D. Henrich. Frankfurt a. M. 1973 und
G. W. F. Hegel: »Phänomenologie des Geistes«. Hrsg. von D. Köhler und O. Pöggeler.
Berlin 1998; vgl. darüber hinaus die perspektivenreiche Interpretation des Vernunft-Ka-
pitels vor dem Hintergrund der Gesamtkonzeption der Phänomenologie durch K. E.
Kaehler und W. Marx: Die Vernunft in Hegels »Phänomenologie des Geistes«. Frank-
furt a. M. 1992; vgl. ebenso den Kommentar von L. Siep: Der Weg der »Phänomenologie
des Geistes«. Ein einführender Kommentar. Frankfurt a. M. 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wissenden Geist« (GW 9, 433, vgl. 427) entwickeln. Darin gewinnt es
höchst komplexe, sich denkende und sich erkennende Selbstbeziehung
vollendeter Subjektivität. »Geschichte« bedeutet hier – wie schon in
Fichtes und Schellings ›Geschichte des Selbstbewusstseins‹ – nicht rea-
le, zeitliche Historie, sondern ideale Genese in der systematischen Ex-
plikation der Betätigungen des Bewusstseins und ihrer Gegenstände.
Für Hegel entwickelt es sich hierbei gestaltenreich vom Bewusstsein
im engeren Sinne in Abhebung von seinen ihm äußeren Gegenständen
über Selbstbewusstsein und Vernunft zum Geist. Idealistisch wird die-
se Geschichte des Bewusstseins und Selbstbewusstseins genannt, weil
sie detaillierte Subjektivitätstheorie ist.

Hegels Phänomenologie von 1807 bedeutet aber eine gravierende
Abwandlung des Fichteschen und Schellingschen Programms der idea-
listischen Geschichte des Selbstbewusstseins; diese Phänomenologie ist
– was Fichtes und Schellings entsprechende Lehren nicht sind – eine
systematische Einleitung und zugleich, Hegels Anspruch nach, Recht-
fertigung des »absoluten Wissens« oder des rein denkenden Wissens
des Geistes von sich, das in der spekulativen Logik entfaltet wird. Darin
sind, kurz gesagt, drei bedeutsame, spezifischere Veränderungen ge-
genüber Fichte und Schelling begründet:

Erstens: In der Phänomenologie als dieser systematischen Ein-
leitung und Rechtfertigung des spekulativen Wissens werden nicht
Fähigkeiten und Leistungen des menschlichen Geistes als solche unter-
sucht, sondern nur, insofern sie wesentliche Weisen des Fürwahrhal-
tens darstellen. So wird zu Beginn nicht die Sinnesempfindung selbst
als einfachste, unmittelbare Vorstellung wie bei Fichte und Schelling,
sondern die entsprechende Weise des Fürwahrhaltens durch solche
sinnliche Empfindung, nämlich die sinnliche Gewissheit im Hinblick
auf ihre Erkenntnisfähigkeit untersucht. Dasselbe gilt für Wahrneh-
mung, Verstand usf.; sie werden nicht als mentale Fähigkeiten und
Betätigungen des menschlichen Geistes mit ihren jeweiligen intentio-
nalen Korrelaten, sondern als Weisen des Fürwahrhaltens mit ihrem
jeweiligen Wahren kritisch erörtert.

Zweitens: In dieser Einleitungsfunktion gründet auch, dass die
Phänomenologie in der systematischen und idealgenetischen Entwick-
lung solcher Weisen des Fürwahrhaltens ein »sich vollbringender
Skeptizismus« (GW 9, 56) ist. Eine Weise des Fürwahrhaltens nach
der anderen wird skeptisch geprüft und als nichtig erwiesen. Das Be-
wusstsein als allgemeines Subjekt des Fürwahrhaltens gerät dadurch

264

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweils in Zweifel, und da eine Bewusstseinsgestalt über seine spezi-
fische Weise des Fürwahrhaltens mit dessen intendiertem Wahren
nicht hinaussieht, gelangt es durch den Verlust seines Wahren und
seines Fürwahrhaltens jeweils sogar in »Verzweiflung« (ebd.). So ist
der Weg der »Bildung des Bewusstseins« ein Weg der Verzweiflung.
Auch diese Konzeption findet sich nicht bei Fichte oder Schelling.

Doch ist diese von Bewusstseinsgestalt zu Bewusstseinsgestalt je-
weils erneuerte Verzweiflung nur »für es«, das jeweilige Bewusstsein.
»Für uns«, die betrachtenden Philosophen, ist dieser Entwicklungsgang
zugleich eine sinnvolle, systematische Abfolge. Diese wird konstituiert
durch die nur »für uns« durchsichtige »bestimmte Negation« (GW 9,
57) als systematische Verbindung der Weisen des Fürwahrhaltens un-
tereinander. Sie besagt, dass in diesem »sich vollbringenden Skeptizis-
mus« nicht wie in historisch aufgetretenen Skeptizismen die zu be-
zweifelnden Inhalte nur als vorgefundene aufgegriffen und dann
immer in denselben »leeren Abgrund« des Nichts (ebd.) geworfen wer-
den. Vielmehr resultiert aus einer negierten, d. h. skeptisch als ungültig
erwiesenen Weise des Fürwahrhaltens unter Bewahrung ihrer Grund-
bestimmungen als bloß untergeordneter Momente eine neue Weise
des Fürwahrhaltens mit ihrem Wahren. Die bestimmte Negation hat
nach Hegels prononcierter These damit ein positives Resultat. So er-
weist sich z. B. die sinnliche Gewissheit und ihr intentionales Korrelat,
das Diese, als ungültig, weil ihr Wahres sich in mehrfacher Weise als
Allgemeines herausstellt. Werden nun ein bestimmtes sinnliches Die-
ses und ein Allgemeines zu einer höheren Einheit verbunden, so ent-
stehen das Wahrnehmungsding und dessen entsprechende Weise des
Fürwahrhaltens, die Wahrnehmung. So gewährt die bestimmte Nega-
tion »für uns« Einsicht in den systematischen Zusammenhang der ide-
algenetisch dargelegten Weisen des Fürwahrhaltens. Die bestimmte
Negation und die mit ihr verwendeten Kategorien als Grundlagen der
Bewusstseinsgestalten sind jedoch nur in der spekulativen Logik zu
rechtfertigen.

Drittens: Ein weiterer, in diesem »sich vollbringenden Skeptizis-
mus« gründender Unterschied zu Fichte und Schelling besteht darin,
dass das fürwahrhaltende Bewusstsein innerhalb jeder Stufe oder Wei-
se des Fürwahrhaltens »dialektische […] Erfahrungen« (GW 9, 60)
macht. Dies ist spezifisch für die »Wissenschaft der Erfahrung des Be-
wusstseins« (GW 9, 444), wie die Phänomenologie ursprünglich hei-
ßen sollte. Solche »dialektische« Erfahrung besteht darin, dass das für-

265

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrhaltende Bewusstsein in der skeptischen Prüfung die Erkenntnis
gewinnt, dass sich das Gegenteil dessen, was es für das Wahre hält, als
das Wahre erweist. Die sinnliche Gewissheit z. B., die das unmittelbare
sinnliche Diese für das Wahre hält, muss erfahren, dass ihr Wahres
eigentlich ein Allgemeines ist. Die »dialektischen« Erfahrungen sind
Bestandteile des »sich vollbringenden Skeptizismus«, der wiederum in
der Einleitungsfunktion fundiert ist. Diese ist, wie sich wohl gezeigt
hat, der entscheidende Grund der von Fichte und Schelling abweichen-
den Gestalt der Geschichte des Selbstbewusstseins. – Hegels Phänome-
nologie von 1807 führt somit idealgenetisch über die verschiedenen,
jeweils skeptisch als ungültig erwiesenen Weisen des Fürwahrhaltens
als stufenartige Entwicklung des fürwahrhaltenden Bewusstseins zum
reinen, letztlich standhaltenden Wissen, nämlich zum reinen Sich-
Denken und Sich-Erkennen der Subjektivität.

Gegen diese Varianten einer idealistischen Geschichte des Selbst-
bewusstseins bei Fichte, Schelling und Hegel ist der Vorwurf der un-
endlichen Iteration des Ich in der Selbstvorstellung oder der sog.
Zirkeleinwand stumpf. Denn in diesen Theorien wird zwar Selbst-
beziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung oder als Beziehung von Be-
wusstsein und Gegenstand in verschiedenen Arten verstanden, aber
nicht als statische, starre, symmetrische Subjekt-Objekt-Beziehung.
Der Selbstvorstellung auf welcher Stufe auch immer geht nicht wieder,
wie in jenem Vorwurf angenommen, das tätige Ich in völlig gleicher
Bedeutung voraus. Vielmehr ist, wie man insbesondere aus Hegels
Phänomenologie entnehmen kann, sowohl das Verhältnis des aktiven
Bewusstseins zu seinem Gegenstand, selbst wenn er bewusstseinsim-
manent ist, asymmetrisch als auch das Verhältnis der Bewusstseinsstu-
fen untereinander; und ebenso bleibt in der Vollendung der Subjekti-
vität am Ende der Geschichte des Selbstbewusstseins eine Asymmetrie.
Der sittliche Wille erstrebt eine erst zu verwirklichende moralische
Welt; das Genie, das sich im Kunstwerk anschaut, übertrifft das phi-
losophierende, die Ich-Entwicklung betrachtende Subjekt; das absolute
Wissen muss allererst kategorial in der Logik entwickelt werden. So
konzipieren die Idealisten das idealgenetisch zu entwickelnde Selbst
nicht starr symmetrisch-zentriert, sondern asymmetrisch-dezentriert
und das heißt: prinzipiell mit einem Überschuss an bedeutungsreicher
Dynamik.

266

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Skizze der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle

Die Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle6 verfolgt ein ähnliches Ziel
wie jene Varianten einer Geschichte des Selbstbewusstseins; sie sucht in
idealgenetischer Explikation den Stufenaufbau und die Struktur kon-
kreten Selbstbewusstseins aufzuzeigen. Die Durchführung erfolgt frei-
lich unabhängig von jenem Programm einer Geschichte des Selbst-
bewusstseins. Die Grundthese besagt, dass Selbstbewusstsein nicht
monolithisch zu fassen ist, sondern dass es sich in einer Pluralität von
Selbstbewusstseinsmodellen idealiter entwickelt. Ein Selbstbewusst-
seinsmodell ist dabei eine grundlegende Weise der Selbstverständigung
des Selbst in seiner umweltlichen oder sozialen Situation, eine als Sinn-
ganzheit entworfene Gestalt solcher Vergewisserung seiner selbst in
der eigenen Umwelt. Ein solches Selbstbewusstseinsmodell basiert phä-
nomennah auf signifikanten Erfahrungen als Ausgangspunkten für die
Gewinnung idealtypischer – in Max Webers Sinn – Bedeutungsschema-
ta von Selbstbeziehungsweisen. Die Explikation dieser Selbstbewusst-
seinsmodelle muss idealgenetisch erfolgen, da erstens eine realhistori-
sche Darlegung der Entwicklung von Selbstbewusstsein entschieden zu
wenig faktische Daten zur Verfügung hätte und da zweitens und vor
allem eine derartige realhistorische Darstellung nur möglich wäre un-
ter der Leitung einer schon vorausgehenden Theorie, was Selbst-
bewusstseinsmodelle und deren Zusammenhänge grundsätzlich be-
deuten, um sie dann realhistorisch aufweisen zu können. So ist die
Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle auch grundlegend für empi-
risch-anthropologische und empirisch-psychologische Untersuchun-
gen bis hin zur Interrelation von Psychologie und Gehirnphysiologie,
wie man sie insbesondere bei A. Damasio7 findet.

Das erste, einfachste, noch ganz rudimentäre Modell dieser Art ist
das phänomenologische Horizontmodell. Das Selbst ist in seinen

267

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

6 Hierzu sei der Hinweis erlaubt auf die Ausführungen des Verf.s in Selbstbewusst-
seinsmodelle (s. Anm. 1), bes. 121–268 und in Fundamente der Ethik. Unzeitgemäße
typologische und subjektivitätstheoretische Untersuchungen. Stuttgart-Bad Cannstatt
2005, bes. 129–185.
7 Vgl. A. R. Damasio: Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusstseins. Aus
dem Englischen übers. von H. Kober. München 32002; ders.: The Feeling of what Hap-
pens. Body and Emotion in the Meeting of Consciousness. New York 1999. Vgl. dazu die
erhellenden Darlegungen von T. Schlicht: »Selbstgefühl. Damasios Stufentheorie von
Bewusstsein und Emotion«. In: Geist und Psyche (s. Anm. 2), 337–369.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmungen von Umweltlichem, in seinen Stimmungen oder Ge-
fühlen, sofern sie einen bestimmten umweltlichen Bedeutungsinhalt
haben, oder in seinen umweltlichen Orientierungen zwar thematisch
immer auf etwas anderes, außer ihm Liegendes bezogen, dabei aber
nicht gänzlich selbstvergessen. Es ist darin vielmehr horizonthaft sei-
ner inne; in seinem auf andere, umweltliche Gegebenheiten gerichte-
ten Bewusstsein ist es sich am Rande oder unthematisch mit gegen-
wärtig; oder es befindet sich selbst sozusagen im Halbschatten seines
Aufmerksamkeitslichtkegels. Auch für solches Horizontbewusstsein
des Selbst von sich gilt, was Husserl vom Horizontbewusstsein über-
haupt lehrte, nämlich dass in allem thematisch Bewussten unthema-
tisch mitbewusste Ränder oder Horizonte latent oder halbwegs mit-
gegenwärtig sind und dass diese auch eigens ausdrücklich thematisiert
und vergegenwärtigt werden können.

Diese Überlegung führt zu einem neuen Selbstbewusstseins-
modell, das der Möglichkeit nach im vorigen angelegt ist, zum Modell
thematischer Unmittelbarkeit der Selbstbeziehung. Hierin stellt sich
das Selbst ganz unmittelbar als solches vor. Dies kann in holistischer
Gestimmtheit geschehen, in der das Selbst sich in seinem umweltlichen
Dasein als ganzes grundlegend stimmungshaft, z. B. in Freude oder in
Schwermut, erschlossen ist. In solcher Grundgestimmtheit sind Selbst-
beziehung und Umweltbeziehung noch ein Ganzes. Es kann auch in
psychophysischem Selbstgefühl geschehen, wenn ein Selbst sich als in
seinem Leibe waltendes originär und unmittelbar thematisch fühlt,
was eindrücklich etwa beim Schwinden der Kräfte in einer Krankheit
oder dem Wiedererstarken der Kräfte bei der Genesung geschieht. Hier
trennen sich bereits thematisches Selbstgefühl und Umweltbewusst-
sein. Drittens stellt sich das Selbst thematisch unmittelbar in sinnlich-
anschaulicher oder auch in imaginativer Weise vor, z. B. im Hören der
eigenen Stimme oder in unwillkürlich aufkommenden, nichtreflexiven
Erinnerungen an eigene frühere Erlebnisse. Hierin tritt das Selbst in
erster, noch ganz unmittelbarer Weise sich gegenüber, ohne dass aber
eine reflexive Vergegenständlichung erfolgt; das sinnlich-anschauliche
oder imaginative Sich-Vorstellen bleibt vielmehr einbehalten in die
Erlebnisganzheit der unmittelbaren thematischen Selbstbeziehung.

Aus diesen Bestimmungen der ersten beiden noch vorreflexiven
Selbstbewusstseinsmodelle geht hervor, dass sie keineswegs der Selbst-
beziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung folgen; denn in solcher Sub-
jekt-Objekt-Beziehung werden zwei eigenständige, wiewohl korrela-

268

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive, ausdrücklich fixierte Bedeutungsinstanzen als Subjekt und Objekt
unterschieden und aufeinander bezogen. Diese Art von Selbstbezie-
hung aber findet in den erwähnten beiden vorreflexiven Selbstbewusst-
seinsmodellen nicht statt; und da der Iterations- oder Zirkelvorwurf
solche Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung grundsätzlich
voraussetzt, kann er auf diese ersten Selbstbewusstseinsmodelle gar
nicht zutreffen.

Die vorreflexiven Selbstbewusstseinsmodelle haben ihre eigene
Berechtigung innerhalb des idealgenetischen Aufbaus von Selbst-
bewusstsein. Sie schließen aber keineswegs komplexere, und innerlich
differenziertere Selbstbewusstseinsmodelle aus.

Die folgenden Selbstbewusstseinsmodelle setzen entwickelte
Sprache voraus. Die Sprache erweitert, konturiert und präzisiert nicht
nur Umwelterfahrungen, sondern ebenso Selbstvergegenwärtigungen.
Auf ihr basiert schon das erste komplexere Selbstbewusstseinsmodell,
dasjenige der partiellen Selbstidentifikation. Hierin schreibt ein Selbst
sich ausdrücklich eine bestimmte Eigenschaft zu, z. B. wenn es sagt:
»Ich bin Bergsteiger«. Voraussetzung dafür sind mehrfache Synthesen.
So müssen Bergsteigererlebnisse als in den Erlebnisstrom diskontinu-
ierlich eingelagerte ausgewählt und eigens synthetisiert werden; darin
sind schon einfachere Selbstbeziehungserlebnisse von psychophysi-
schem Selbstgefühl enthalten. Das Selbst muss sich in diesen diskon-
tinuierlichen Erlebnissen durch identifikatorische Synthesis als eines
und dasselbe wissen, sich aber inhaltlich mit einer bestimmten, es par-
tiell betreffenden Eigenschaft identifizieren. Solche Selbstzuschrei-
bung einer Eigenschaft wird schließlich synthetisch-intersubjektiv
mitkonstituiert. Auch dieses Selbstbewusstseinsmodell ist nicht nach
dem Modell der Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung, schon
gar nicht der symmetrischen Subjekt-Objekt-Beziehung gedacht.

Es bildet in der Regel die Grundlage für das Reflexionsmodell, das
aus ihm entwickelt werden kann, z. B. durch die Aussage: »Ich weiß,
dass ich Bergsteiger bin«, oder: »Ich erinnere mich, dass ich einmal
Barockkenner war«. In solcher reflexiven Selbstaussage werden bereits
ausdrücklich zwei unterschiedliche Selbstbeziehungen miteinander
verbunden. Im gegenwärtigen oder sich erinnernden Wissen von sich
ist das Selbst seiner inne; damit wird die partielle Selbstidentifikation
verbunden zu einer neuen, komplexeren, reflexiven Selbstgewissheit.
Diese komplexere Selbstbeziehung als Synthesis zweier schon vor-
liegender Selbstbeziehungen folgt – entgegen vielfältig geäußerter

269

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auffassung – ersichtlich nicht dem simplen und starren Schema sym-
metrischer Subjekt-Objekt-Beziehung und erliegt daher nicht dem Ite-
rations- oder Zirkeleinwand.

Im Modell der partiellen Selbstidentifikation und im Reflexions-
modell werden dem Selbst nur einzelne Eigenschaften zugeschrieben.
Darin ist der Möglichkeit nach das Zuschreiben weiterer, insbesondere
für es wesentlicher Eigenschaften enthalten. Schreibt es sich diese,
nämlich grundlegende Persönlichkeitseigenschaften wie praktische
Freiheit, ferner Charakterzüge wie z. B. Besonnenheit und sodann sein
Selbstverständnis prägende Kulturkreiseigenschaften zu in einer re-
flektierten, holistischen Synthesis, die auch die Synthesisweisen vo-
rangehender Modelle enthält, so erfasst es sich nach dem noch kom-
plexeren epistemischen Intentionalitätsmodell. Dies Modell liegt der
Gewinnung eines Persönlichkeitsbildes von sich zugrunde; literarisch
wird es z. B. in der Autobiographie realisiert. Hier erinnert sich das
gegenwärtige Selbst, ist darin seiner selbst inne; und es vergegenwär-
tigt sich frühere Erlebnisse sowie die Ausbildung wesentlicher Eigen-
schaften, die je schon frühere Selbstvergewisserungen enthalten. So
wird hiermit eine hochkomplexe Gesamtselbstbeziehung von verschie-
denartigen, schon vorliegenden Selbstbeziehungen eigens konstituiert.
Dies ist eine besondere intellektuelle Leistung.

Auf der Grundlage der Ausbildung eines Persönlichkeitsbildes
wird es möglich und ist darin latent schon angelegt, dass das Selbst
einen Lebensplan oder ein Lebensziel für sich – natürlich immer im
umweltlichen und sozialen Kontext – entwickelt. Dies wird begriffen
in dem noch komplexeren Selbstbewusstseinsmodell der voluntativen
Selbstbestimmung. Das entwerfende Selbst ist dabei willentlich stre-
bend auf seine Zukunft ausgerichtet, nämlich wie es in Kenntnis seiner
Persönlichkeit und ihres Umfeldes wesentlich sein will. Die voluntative
ist die höchstkomplexe Gesamtselbstbeziehung, die in einer eigenen,
aktiven Leistung das augenblickliche Seiner-inne-Sein des entwerfen-
den Selbst, die Selbstvorstellungen der durch Erinnerungen vergegen-
wärtigten eigenen Persönlichkeit und die Selbstbeziehungen des Sich-
Befindens in dem angestrebten zukünftigen Zustand des Selbst, zu
einer differenzierten Einheit und Ganzheit des Selbst allererst verbin-
det. – Diesen komplexen Selbstbeziehungen liegen jeweils einfache
Weisen des unmittelbaren Seiner-inne-Seins zugrunde. Auch diese
komplexen Selbstbeziehungen, ja Gesamtselbstbeziehungen als syn-
thetische Relationen mehrerer einfacherer Selbstbeziehungen folgen

270

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offenkundig nicht dem simplen, starren Modell der Selbstbeziehung
als Subjekt-Objekt-Beziehung und erst recht nicht der symmetrischen
Subjekt-Objekt-Beziehung; sie werden daher auch nicht vom Iterati-
ons- oder Zirkeleinwand getroffen.

So zeigt sich, dass Selbstbewusstsein sich innerhalb dieses ideal-
genetischen Stufengangs in seinen Bedeutungsmomenten entwickelt,
und zwar gemäß einem grundlegenden, es als solches betreffenden
Konstitutions- und Entwicklungsmodell. Die Bedeutung von Selbst-
bewusstsein ist nicht statisch, sondern generiert und konstituiert sich
allererst in diesen Modellen. Der methodische Durchgang durch diese
Modelle weist somit zugleich eine Sinnzunahme von Selbstbewusst-
sein auf.

3. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Geschichte des
Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodellen

Die Gemeinsamkeiten zwischen den idealistischen Theorien zur Ge-
schichte des Selbstbewusstseins und der Theorie der Selbstbewusst-
seinsmodelle sind allgemeiner, auch grundlegender Art: Es handelt sich
jeweils um eine Theorie konkreter Subjektivität. Diese Subjektivität
wird idealgenetisch in verschiedenen Stufen entwickelt; und von Stufe
zu Stufe, von Bewusstseinsgestalt zu Bewusstseinsgestalt oder von
Modell zu Modell des Selbstbewusstseins reichert sich das erörterte
Selbst mit Bestimmungen der Subjektivität an, bis es die erfüllte oder
die komplexeste Bestimmung seiner selbst erreicht hat. Angetrieben
wird diese idealgenetische Entwicklung des betrachteten Selbst von
Stufe zu Stufe durch dessen jeweils überschießende Dynamik.

Es gibt jedoch auch gravierende Unterschiede. Erstens ist die
Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle keine systematische Entwick-
lung der Vermögen und Leistungen des menschlichen Geistes. Sie ex-
pliziert vielmehr thematisch die verschiedenen skalaartig aufeinander
aufbauenden Selbstverständnis- und Selbstbeziehungsweisen des be-
trachteten Subjekts als solche. Sie legt, da sie auch nicht das Programm
einer Einleitung in eine spekulative Logik verfolgt, ebenso wenig Wei-
sen des Fürwahrhaltens auf den unterschiedlichen Stufen dar. Es geht
vielmehr um die internen mentalen Aktivitäten selbst, die die Selbst-
bewusstseinsstrukturen und -bestimmungen konstituieren, sowie um
deren Zusammenhänge; dabei müssen Faktizitäten des Daseins des

271

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst in seiner Umwelt und sozialen Welt mit berücksichtigt werden.
Selbstbewusstsein aber ist offensichtlich dasjenige, wodurch sich
menschliche geistige Tätigkeit vor andersartigen lebendigen Aktivitä-
ten auszeichnet. Natürlich werden hierbei auch Vermögen und Leis-
tungen des menschlichen Geistes erörtert, allerdings nur, insofern sie
zur Konstitution von Selbstbewusstseinsmodellen beitragen.

Der zweite Unterschied zwischen den Theorien der Geschichte des
Selbstbewusstseins und der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle be-
steht darin, dass jene idealistischen Theorien implizit jeweils einem
teleologisch determinierenden Prinzip folgen, dem Ideal und letzten
Zweck erfüllter Selbstbeziehung; und dies soll als Erfüllung und Voll-
endung von Subjektivität den notwendigen, gesetzmäßigen Zusam-
menhang der Stufen des Selbst untereinander garantieren. Die Theorie
der Selbstbewusstseinsmodelle folgt nicht einem solchen streng not-
wendige Zusammenhänge ermöglichenden Prinzip. Sie entwickelt
vielmehr jeweils auf neuer, höherer Stufe, was zuvor schon der Mög-
lichkeit nach oder latent angelegt war. In der Realisierung solcher Mo-
delle kann es aber durchaus vorkommen, dass in Krisen, durch Krank-
heiten oder auch durch persönliche Verfehlung insbesondere höhere
Stufen von einzelnen Personen nicht verwirklicht werden. Dies weist
darauf hin, dass auch der idealgenetische Selbstkonstitutionsweg des
Selbstbewusstseins offener zu konzipieren ist. Hier legt sich ein Ver-
gleich mit geschichtlicher Sprachentwicklung nahe; sie erfolgt sinn-
haft-differenzierend, wohl auch formal zweckmäßig in Kantischer Be-
deutung und erreicht stufenweise höhere Komplexität, jedoch ohne
notwendig determinierende Steuerung durch ein dirigierendes Prinzip.

Daraus ergibt sich ein dritter Unterschied zwischen den zu ver-
gleichenden Theorien. Die Lehre von den Selbstbewusstseinsmodellen
nimmt methodisch die idealgenetische Explikation der Selbstverständ-
nis- und Selbstbeziehungsweisen nicht durch Konstruktion vor, wie es
der Tendenz nach in Fichtes, deutlicher aber in Schellings Theorie der
Geschichte des Selbstbewusstseins geschieht. Sie liefert also keine
Konstruktion von Fähigkeiten, Leistungen und Selbstbeziehungswei-
sen etwa aufgrund von begrifflich erfasster, in der Regel partieller Ver-
einigung von entgegengesetzt strebenden Tätigkeiten, wozu nachfol-
gend Bestätigung in der Erfahrung gesucht wird. Sie legt auch keine
dialektischen Prozesse innerhalb einer Stufe und keine bestimmten,
spekulativ begründeten Negationen mit positivem Resultat dar wie
Hegel. Ihr Verhältnis zur Erfahrung oder Empirie ist vielmehr grund-

272

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätzlich ein anderes. Sie nimmt, wie skizziert, ihren Ausgang von sig-
nifikanten Basiserfahrungen; aus diesen werden nicht abstrakte Merk-
male als bloße, einseitige Teilvorstellungen ausgesondert, sondern
idealisierend und idealtypisch von Zufälligkeiten gereinigte Ganz-
heitsvorstellungen von Selbstbewusstseinsmodellen gewonnen. Diese
wiederum können philosophisch grundlegend für lebensweltliches
Erfahrungswissen, aber auch für Erkenntnisse der empirischen An-
thropologie und Psychologie und schließlich für die psychologischen
Pendants der Gehirnforschung sein, wie sie speziell A. Damasio her-
vorhebt.8

Ferner wird viertens in der Theorie der Selbstbewusstseinsmodel-
le nicht wie insbesondere in Schellings transzendentalem Idealismus
oder in Hegels Phänomenologie ein Absolutes als konstitutiver Bedeu-
tungsbestandteil der vollendeten Subjektivität und damit des den Ent-
wicklungsgang determinierenden teleologischen Prinzips angesetzt.
Dies bedeutet nicht, dass nicht höhere Sinnsynthesen aufgestellt wer-
den können, welche über Selbstbewusstseinsmodelle und Selbstver-
gewisserungen konkreter endlicher Subjekte hinausführen, die dabei
freilich fundierend erhalten bleiben; nur neue und höhere Selbst-
bewusstseinsmodelle stellen sie nicht dar.

Schließlich folgt fünftens die Theorie der Selbstbewusstseins-
modelle nicht dem starren und simplen Modell der Selbstbeziehung
als Subjekt-Objekt-Beziehung. Ein solches Modellkonzept findet sich
zwar in den idealistischen Lehren zur Geschichte des Selbstbewusst-
seins; aber diese Beziehung wird dort bereits dynamisiert und differen-
ziert und von der Verengung auf symmetrische Subjekt-Objekt-Bezie-
hung befreit. In der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle wird das
Modell der Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung dagegen
als Leitmotiv, ja auch nur als ursprüngliches Selbstbewusstseinsmodell
verabschiedet. Diese Theorie entfaltet idealgenetisch vielmehr den
ganzen inhaltlichen Reichtum der Selbstverständnis- und Selbstbezie-
hungsweisen, in denen ein konkretes Selbst sich ursprünglich konsti-
tuiert, begreift und ein gelingendes Dasein in seiner Umwelt und so-
zialen Welt zu führen weiß. – So zeigt in Analogie zu den idealistischen
Lehren über die Geschichte des Selbstbewusstseins, aber zugleich auf
der Grundlage neuer Erfahrungen und in einem begrifflich und metho-
disch andersartigen, inhaltsreicheren Entwicklungsgang die Theorie

273

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

8 S. o. Anm. 7.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Selbstbewusstseinsmodelle die Skala der Grundcharakteristika des
menschlichen Geistes gerade als endlicher, konkreter, selbstbezüglicher
Subjektivität auf.

274

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats
formaler Semantik

Smail Rapic (Köln)

1. Tugendhats Standortbestimmung der sprachanalytischen
Philosophie

Tugendhat vertritt in seinen Vorlesungen zur Einführung in die
sprachanalytische Philosophie die These, dass die Sprachanalyse das
methodische Fundament der Philosophie im Ganzen bilden müsse.1 Er
rechtfertigt diesen Anspruch durch eine kritische Abgrenzung der
sprachanalytischen Philosophie von der antiken Ontologie auf der
einen Seite und der neuzeitlichen Subjektivitätsphilosophie auf der an-
deren. Als paradigmatische Gestalt der Ontologie führt Tugendhat die
aristotelische »Erste Philosophie« an, die »das Seiende als Seiendes be-
trachtet« (Met. 1003 a 21–22). Tugendhat vermisst in der antiken On-
tologie ein »Reflexionsfundament« (46): Sie trifft Aussagen über das
Seiende im Ganzen, ohne »die Art und Weise unserer Bezugnahme auf
die Gegenstände« zu problematisieren. (39) Tugendhat konkretisiert
diesen Vorwurf anhand Aristoteles’ Bestimmung der Wahrheit (Met.
1011 b 26–27), welche er folgendermaßen wiedergibt: »zu sagen, dass,
was der Fall ist, nicht der Fall ist, oder dass, was nicht der Fall ist, der
Fall ist, ist falsch; aber dass das, was der Fall ist, der Fall ist und das, was
nicht der Fall ist, nicht der Fall ist, ist wahr.« (249) Dass eine Aussage
genau dann wahr ist, wenn der Sachverhalt, auf den sie sich bezieht,
tatsächlich besteht, ist unbestreitbar; dieser unhintergehbare Aspekt
im Begriff der Wahrheit wird jedoch von Aristoteles – so Tugendhat –
inadäquat gefasst. (250 f.) Tugendhat wertet dessen Bestimmung der
Wahrheit als Beleg dafür, dass gemäß der Ontologie unser Verständnis
des Wortes »wahr«, d. h. der wahr/falsch-Differenz von Aussagen, in

275

1 E. Tugendhat: Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie.
Frankfurt a. M. 1976, 46 ff., 103.– Zitate aus diesem Band werden im Folgenden durch
einfache arabische Ziffern nachgewiesen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erkenntnis der »Wirklichkeit« von Sachverhalten fundiert ist.
(ebd.) Tugendhat macht demgegenüber geltend, dass wir nur vermit-
tels sprachlicher Aussagen »erklären« können, was unter der Wirklich-
keit von Sachverhalten zu verstehen ist, so dass unsere Auffassung der
Wirklichkeit in unserem Verständnis des Wahrheitsanspruchs von
Aussagen gründet. (251)

Die aristotelische Bestimmung der Wahrheit gibt Anlass zu der
Rückfrage, ob den sprachlichen Allgemeinbegriffen, mittels derer wir
Aussagesätze formulieren, Bestimmungen der Gegenstände selbst ent-
sprechen. Diese Frage wurde erst durch den spätmittelalterlichen No-
minalismus virulent. (184 ff.) Für die Reflexion, die Tugendhat in der
antiken Ontologie vermisst, spielt somit die Frage nach dem Status
sprachlicher Allgemeinbegriffe, d. h. von Prädikaten, eine zentrale Rol-
le (s.u. Abschnitt 4.2.).

Tugendhat ersetzt die aristotelische Frage nach den Grundbestim-
mungen des Seienden als solchen durch die nach den Grundstrukturen
unserer sprachlichen Bezugnahme auf Gegenstände. Hierin besteht das
zentrale Thema der formalen Semantik, die die Funktion sprachlicher
Ausdrücke in Satzzusammenhängen untersucht. (55 f.)

Den Vorwurf, der tradierten Ontologie fehle ein zureichendes
»Reflexionsfundament«, hat bereits die neuzeitliche Subjektivitäts-
bzw. Bewusstseinsphilosophie erhoben. Sie ist der eigentliche Gegner,
gegen den Tugendhat den Anspruch seiner formalen Semantik vertei-
digen muss. (79) Gemäß dem bewusstseinsphilosophischen Ansatz sind
jedem Subjekt nur seine eigenen »Vorstellungen« (d. h. Wahrnehmun-
gen, Gedanken, Phantasiebilder usw.) unmittelbar gegeben, so dass wir
uns nur vermittels unserer Vorstellungen auf Gegenstände beziehen
können. (80 f., 86) Tugendhat erklärt – im Anschluss an den späten
Wittgenstein – den subjektivitätsphilosophischen Grundbegriff der
»Vorstellung« zu einem »Pseudobegriff« (286; s.u. Abschnitt 2.).

Der Rekurs auf mentale Entitäten, d. h. »Vorstellungen«, ist je-
doch – wie im folgenden gezeigt werden soll – auch innerhalb der Be-
deutungstheorie Tugendhats unverzichtbar. In seiner Analyse unserer
sprachlichen Bezugnahme auf raum-zeitliche Einzeldinge tritt eine Lü-
cke auf, die nur geschlossen werden kann, wenn die Rede von ›meinen
Vorstellungen‹ im Rahmen einer grundsätzlichen Revision seiner Be-
deutungstheorie sprachanalytisch rekonstruiert wird (s.u. Ab-
schnitt 6.).

Peter Rohs bringt in seinem Aufsatz »Sprachanalytische oder

276

Smail Rapic

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?« mehrere Einwände
gegen Tugendhats bedeutungstheoretischen Ansatz vor, die nach seiner
Überzeugung dazu zwingen, diesen durch einen transzendentalphiloso-
phischen zu ersetzen.2 Demgegenüber soll im folgenden dafür argu-
mentiert werden, dass Rohs’ Einwände zwar zu einer tiefgreifenden
Modifikation, aber nicht zur prinzipiellen Ablehnung von Tugendhats
bedeutungstheoretischem Ansatz nötigen und dass aus einem revidier-
ten Tugendhatschen Ansatz das Programm einer Vermittlung von
Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie entwickelt werden kann.

Zunächst sollen die Kritikpunkte umrissen werden, die Tugendhat
und der späte Wittgenstein gegen den Begriff der »Vorstellung« vor-
bringen (Abschnitt 2.). Anschließend soll Tugendhats bedeutungstheo-
retischer Ansatz skizziert werden (Abschnitt 3.1.), gegen den Rohs
fundamentale Einwände erhebt (Abschnitt 3.2.). Aus diesen Einwän-
den ergibt sich eine systematische Perspektive für die Interpretation
von Tugendhats Detailanalysen (Abschnitt 4.). Mit den Schwierigkei-
ten, die hierbei zutage treten, lässt sich das Programm einer Vermitt-
lung von Tugendhats sprachanalytischem Ansatz mit einer transzen-
dentalen Subjektivitätstheorie motivieren (Abschnitte 5.–6.).

2. Die Kritik Tugendhats und des sp�ten Wittgenstein am
bewusstseinsphilosophischen Ansatz

2.1. Tugendhats Kritik an Husserls Begriff der Intentionalität

Tugendhat hält dem bewusstseinsphilosophischen Ansatz entgegen:
»Gegenstände stellen wir nicht vor, Gegenstände meinen wir.« (88) Er
begründet seinen Standpunkt in den Vorlesungen zur Einführung in
die sprachanalytische Philosophie in zwei Schritten, wobei er exempla-
risch auf Husserls Begriff der »Intentionalität« eingeht. (94 ff., 358 ff.)
Im ersten Teil der Vorlesungen wendet er gegen Husserls Auffassung,
der ›intentionale‹ Bezug unseres Bewusstseins auf vorgestellte Gegen-
stände sei ein evidentes und unhintergehbares Phänomen,3 ein, dass

277

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

2 P. Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«
In: Philosophisches Jahrbuch 86 (1979), 16–41, hier 17 ff.
3 »In der Wahrnehmung wird etwas wahrgenommen, in der Bildvorstellung etwas bild-
lich vorgestellt, in der Aussage etwas ausgesagt, in der Liebe etwas geliebt, im Hasse

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedes Gegenstandsbewusstsein in einem Satzverständnis fundiert sei.
(100 ff.) Tugendhat führt als zentrales Argument für diese These an,
dass jede prima facie unmittelbare Bezugnahme auf Gegenstände ein
Bewusstsein von Sachverhalten einschließt – was er auf die Formel
bringt: »alle nichtpropositionalen Bewusstseinsweisen implizieren pro-
positionale« (100). Sind wir von der realen Existenz eines vorgestellten
Gegenstandes überzeugt, schließt die Bezugnahme auf ihn eine Exis-
tenzunterstellung und damit das Bewusstsein eines Sachverhalts ein;
Phantasiebilder, bei denen eine solche Existenzannahme fehlt, lassen
sich unter die propositionalen Bewusstseinsweisen insofern subsumie-
ren, als wir auch phantasierten Gegenständen bestimmte Eigenschaf-
ten zusprechen; so vergegenwärtigen wir uns etwa bei der Vorstellung
eines Einhorns den Sachverhalt, dass es sein Horn auf der Stirn und
nicht auf dem Rücken oder Unterleib trägt. (100 ff.) Aus dem pro-
positionalen Charakter aller prima facie nichtpropositionalen Bewusst-
seinsweisen darf allerdings nicht – wie es bei Tugendhat geschieht –
unmittelbar der Schluss gezogen werden, dass jedes Gegenstands-
bewusstsein in einem Satzverständnis fundiert ist: Es ist denkbar, dass
bestimmte Satzstrukturen im propositionalen Charakter unseres Ge-
genstandsbewusstseins verwurzelt sind.

Dass es sich tatsächlich so verhält, soll in Abschnitt 6. anhand
einer Metakritik der – im Hauptteil der Vorlesungen zur Einführung
in die sprachanalytische Philosophie vorgetragenen – Kritik Tugend-
hats an Husserls These gezeigt werden, dass sich der Bezug unserer
Wahrnehmungen auf räumliche Dinge einer – mit Tugendhat zu spre-
chen – »geregelten Synthesis von schlichten Gegebenheitsweisen«
eines Dinges verdankt, die unterschiedlichen »perzeptiven Perspekti-
ven« des wahrnehmenden Subjekts zugeordnet sind; diese »Gegeben-
heitsweisen« haben nach Husserl den Charakter von »Vorstellungen«
(359).4 Solche Wahrnehmungsanalysen sind nach Tugendhat für die
Rekonstruktion unserer – sprachlich vermittelten – intersubjektiven

278

Smail Rapic

etwas gehasst, im Begehren etwas begehrt usw.« (E. Husserl: Logische Untersuchungen.
II. Band. Hrsg. von U. Panzer (Husserliana XIX/1). Den Haag/Boston/Lancaster 1984,
380).
4 Räumliche Dinge sind uns immer nur in bestimmten Aspekten anschaulich gegeben,
so dass wir eine Vielfalt von Einzelwahrnehmungen (z.B. den Anblick der Fassade und
der Innenräume eines Hauses) durchlaufen müssen, um uns auf sie als ganze beziehen
zu können. Vgl. Husserl: Ding und Raum. Vorlesungen 1907. Hrsg. von U. Claesges
(Husserliana XVI). Den Haag 1973, 49 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezugnahme auf Erfahrungsgegenstände irrelevant: Die »mannigfalti-
gen Gegebenheitsweisen des Gegenstandes, die Husserl ins Auge
fasst«, berühren nach Tugendhats Auffassung nicht die Relation der
»singulären Termini«, mit denen wir uns sprachlich auf Einzeldinge
beziehen, zum jeweiligen Gegenstand. (361 f.) Tugendhat macht dies
daran fest, dass solchen Gegebenheitsweisen keine »Vielzahl von sin-
gulären Termini«, »die irgendwie alle denselben Gegenstand bezeich-
nen«, zugeordnet sei. (362) Da es ein konstitutives Moment unseres
Begriffs räumlicher Dinge ist, dass sie intersubjektiv zugänglich sind,
betreffen Husserls Wahrnehmungsanalysen nach Tugendhat demnach
nicht »den räumlichen Gegenstand als solchen«, nämlich »als Subjekt
möglicher wahrer Prädikationen«. (361) Diese These soll im vorliegen-
den Beitrag entkräftet werden (s.u. Abschnitt 6.).

2.2. Die Kritik des späten Wittgenstein am Vorstellungsbegriff

Zur Stützung seiner Behauptung, dass der subjektivitätsphilosophische
Grundbegriff der »Vorstellung« ein »Unding« sei (87), greift Tugend-
hat in Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung auf die Auseinander-
setzung des späten Wittgenstein mit dem »Solipsisten« zurück.5 Der
bewusstseinsphilosophische Ansatz lässt sich als ›methodischer Solip-
sismus‹ kennzeichnen, da die »Vorstellungen« eines Subjekts ihm al-
lein unmittelbar gegeben bzw. als sie selbst zugänglich sind. Die »Klas-
se von Zuständen« (80), die die Subjektivitätsphilosophie unter den
Begriff der »Vorstellung« subsumiert, hat demzufolge einen »pri-
vaten« Charakter (PU § 243).

Das Erlernen »unserer allgemeinen, nicht mir allein verständ-
lichen Sprache« (PU §261) setzt voraus, dass die ›Lehrenden‹ überprü-
fen können, ob der Lernende einen Ausdruck richtig verstanden hat.
Dies gilt auch für diejenigen Wörter, die sich auf unsere »inneren Er-
lebnisse« (PU § 243) beziehen. Wittgenstein zieht hieraus den Schluss,
ein »innerer Vorgang« bedürfe »äußerer Kriterien«, um in sprach-

279

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

5 Tugendhat: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Frankfurt a. M. 1979, 91 ff.;
vgl. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen. In: L. Wittgenstein: Schriften 1.
Frankfurt a. M. 1960 (im Folgenden unter Angabe der Paragraphennummer zitiert als:
PU), §§243–315; Das blaue Buch. In: Wittgenstein: Schriften 5. Frankfurt a. M. 1970,
40ff.; »Wittgenstein’s Notes for Lectures on ›Private Experience‹ and ›Sense Data‹«. In:
Philosophical Review 77 (1968), 271–320.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Verständigungsprozessen thematisiert werden zu können. (PU
§ 580) Wittgenstein erläutert dies am Beispiel des Schmerzes: Fänden
bestimmte Körperempfindungen nicht in charakteristischen Verhal-
tensreaktionen ihren natürlichen Ausdruck, könnte man einem Kind
nicht den Gebrauch von Wörtern wie Kopfschmerzen, Zahnschmerzen
usw. beibringen – da die Erwachsenen den Erwerb der betreffenden
Ausdrücke nicht durch die Kritik und Korrektur eventueller Missver-
ständnisse anleiten könnten. (PU § 257)

In den Philosophischen Untersuchungen werden die Begriffe »Be-
deutung« und »Gebrauch« weitgehend synonym verwendet. (PU §30,
vgl. §43) Gemäß dem gebrauchstheoretischen Ansatz des späten Witt-
genstein versteht derjenige einen sprachlichen Ausdruck richtig, der
ihn in Situationen verwendet, deren intersubjektiv feststellbare Be-
schaffenheit derjenigen der Lernsituationen ähnelt, in denen ihm seine
Bedeutung anhand von Beispielfällen veranschaulicht worden ist. In
diesem Sinne heißt es in den Philosophischen Untersuchungen: »Ich
kann Schmerzen vorführen, wie ich Rot vorführe, und wie ich Gerade
und Krumm und Baum und Stein vorführe.« (§ 313) Schmerzen wer-
den durch ein – mit Wittgenstein zu sprechen – »Schmerzbenehmen«
vorgeführt (PU § 244), d. h. durch charakteristische gestische und laut-
liche Schmerzäußerungen, »Rot«, »Gerade«, »Baum« usw. vermittels
deiktischer Hinweis auf passende Gegenstände in intersubjektiv zu-
gänglichen Wahrnehmungssituationen,

Wittgensteins Begriff des »Sprachspiels« bringt die Verankerung
sprachlicher Bedeutungen in unserer gemeinsamen Lebenspraxis zum
Ausdruck. (PU § 7) Der Begriff ›subjektiver Vorstellungen‹ gehört – so
Wittgenstein – »überhaupt nicht zum Sprachspiel« (PU §293), da er
den »privaten« Aspekt unserer »Erlebnisse« isoliere, welcher aus der
Kommunikation herausfalle. (vgl. PU §293) In diesem Sinne wird er
von Tugendhat als »Pseudobegriff« charakterisiert. (286)

3. Tugendhats bedeutungstheoretischer Ansatz

3.1. Tugendhats Programm einer Vermittlung der Gebrauchstheorie
mit der Verifikationsthorie der Bedeutung

Tugendhat weist in den Vorlesungen zur Einführung in die sprachana-
lytische Philosophie darauf hin, dass die Gebrauchstheorie der Bedeu-

280

Smail Rapic

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung eine begrenzte Reichweite hat. (212 ff.) Ihre Grundthese, dass der-
jenige sprachliche Ausdrücke richtig versteht, der sie unter den passen-
den »Umständen« verwendet (PU § 117), d. h. in Situationen, die den
Lernsituationen ähneln, in denen ihre Bedeutung ›vorgeführt‹ wurde,
ist nur in Bezug auf Äußerungen mit expressivem oder appellativem
Duktus (wie z. B. »Ich habe Hunger«, »Sei vorsichtig!« usw.) sowie
subjektlose Sätze über Sinneswahrnehmungen (wie »Dies ist rot«, »Es
ist kalt« etc.) plausibel. Für den Großteil der Aussagesätze lassen sich
jedoch keine spezifischen Verwendungssituationen ausmachen. So
kann etwa der Satz: »Das Heidelberger Rathaus brennt« in völlig un-
terschiedlichen Kontexten geäußert werden: Im Munde eines Nach-
richtensprechers hat er den Status einer reinen Tatsachenfeststellung,
im Hauptquartier der Heidelberger Feuerwehr nimmt er den Charakter
eines Alarmrufs an, im Fall einer vorsätzlichen Brandstiftung kann er
als »Erfolgsmeldung« kolportiert werden (221, 225).

Nach Tugendhat lässt sich das Defizit des gebrauchstheoretischen
Ansatzes beheben, indem man ihn mit der – bei Frege vorgebildeten –
bedeutungstheoretischen Grundthese von Wittgensteins Tractatus lo-
gico-philosophicus »in bestimmter Weise verbindet« (135): »Einen
Satz verstehen, heißt, wissen was der Fall ist, wenn er wahr ist.«6 Die
These, dass derjenige einen Behauptungssatz versteht, der weiß, »unter
welchen Bedingungen er wahr bzw. falsch ist«, der also dessen »Wahr-
heitsbedingungen« kennt (135, 256; vgl. Tract. 4.431), wird von Tu-
gendhat dahingehend reformuliert, dass man eine Aussage »genau
dann versteht, wenn man weiß, wie sie zu verifizieren ist, und d. h.,
wenn man ihre Verifikationsregel kennt«; er fügt hinzu, dass diese
stets in einen »Regel- und Handlungszusammenhang« eingebettet ist,
den er als ein »Ausweisungsspiel« kennzeichnet. (258 ff.) Tugendhat
setzt diesen Terminus zum Begriff des »Sprachspiels« in Wittgensteins
Philosophischen Untersuchungen in Beziehung (253).

Bevor auf Tugendhats Programm einer Synthese der Gebrauchs-
theorie der Bedeutung mit dem ›verifikationistischen‹ Ansatz des
Tractatus näher eingegangen wird, sollen zwei fundamentale Einwände
erörtert werden, die Rohs gegen die These erhoben hat, dass das Ver-
ständnis eines Behauptungssatzes auf der Kenntnis seiner Verifikati-
onsregel beruht.

281

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

6 Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, in: Wittgenstein: Schriften 1 (im Fol-
genden unter Angabe der Satznummer zitiert als: Tract.), Satz 4.204.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2. Rohs’ Einwände gegen Tugendhats Begriff der
»Verifikationsregel«

Rohs’ erster Einwand besagt, dass es bei zahlreichen verständlich
formulierten Behauptungssätzen »schwierig« sei, Verifikationsregeln
anzugeben, so etwa bei »kulinarische[n] Geschmacksurteile[n], ästhe-
tische[n] und moralische[n] Werturteile[n], Aussagen von Metaphysi-
kern, Mystikern, Frommen usw.«7 Nach Rohs steht Tugendhat vor
dem Dilemma, den Begriff der »Verifikationsregel« entweder so weit
fassen zu müssen, »dass auch Schönheitssinn, moralisches Fühlen,
mystisches Erleben, vielleicht gar innere Stimmen und dergleichen un-
ter Verifizieren fallen« – womit dieser Begriff wertlos würde –, oder
ihn auf den »Bereich ausweisbarer Erfahrung« einzugrenzen, inner-
halb dessen »die Möglichkeit einer intersubjektiv überprüfbaren Ent-
scheidung über Wahrheitswerte besteht«, woraus sich wiederum die
abwegige Konsequenz ergäbe, dass alle Aussagen, die nicht in diesem
strengen Sinne empirisch verifizierbar sind, für schlichtweg unver-
ständlich erklärt werden müssen.8

Die zweite der von Rohs genannten Alternativen scheidet von
vornherein aus. Tugendhat hebt selber die »innere Widersprüchlich-
keit« der vom frühen Wittgenstein und im Wiener Kreis vertretenen
These hervor, dass alle Sätze, die weder zur Mathematik und Logik
noch zur Naturwissenschaft gehören, sinnlos sind – woraus folgt, dass
das Prädikat »unsinnig« auch auf diese These zutrifft (vgl. Tract. 6.54).9

In seinen Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Phi-
losophie behandelt Tugendhat die Begriffe »Verifikation«, »Auswei-
sung« und »Rechtfertigung« als Synonyma; er wendet sie nicht nur
auf den Gesamtbereich theoretischer, sondern auch auf praktische Aus-
sagen an. (115 ff., 258) Die »Ausweisung praktischer Aussagen« ge-
lingt, wenn sich nachweisen lässt, dass bestimmte Handlungsalternati-
ven »aus objektiven Gründen vorzuziehen« sind. (114, 117) Rohs hält
dem die »Auffassung mancher Philosophen« entgegen, dass er für
praktische Sätze (der Form »es ist gut, dass p«) »kein intersubjektives

282

Smail Rapic

7 Rohs »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?« (s.
Anm. 2), 22.
8 Ebd. 22f.
9 Tugendhat: »Tarskis semantische Definition der Wahrheit und ihre Stellung inner-
halb der Geschichte des Wahrheitsproblems im logischen Positivismus«. In: Philosophi-
sche Rundschau 8 (1960), 131–159, hier 143ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entscheidungsverfahren gibt«.10 Hiermit ist die Rede von der »Aus-
weisung praktischer Aussagen« jedoch nicht ad absurdum geführt;
Rohs macht lediglich darauf aufmerksam, dass Tugendhat die Möglich-
keit ethischer Letztbegründung voraussetzen muss – was er in den Vor-
lesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie explizit
tut.11

Auch die übrigen der von Rohs angeführten Satzklassen stellen
Tugendhat vor keine unlösbaren Probleme. Ein Kunstwerk kann mit
dem Anspruch auf Allgemeingültigkeit als »gelungen« oder »misslun-
gen« bewertet werden, indem man ermittelt, ob die ästhetischen Prin-
zipien, von denen sich sein Urheber leiten ließ, darin konsequent oder
inadäquat umgesetzt wurden. Kulinarische Geschmacksurteile lassen
sich mühelos verifizieren – da man anhand von Verhaltenskriterien
feststellen kann, ob ein Gericht dem herrschenden Geschmack bzw.
den Vorlieben bestimmter Individuen entspricht. Der Einwand, dass
Aussagen von »Metaphysikern« und »Frommen« über jenseitige Enti-
täten zwar verständlich sind, aber nicht verifizierbar seien, ist bereits
von Moritz Schlick mittels der Devise: »Wait until you die!« zurück-
gewiesen worden.12

Rohs’ zweiter Einwand gegen Tugendhats These: »Einen asserto-
rischen Satz versteht man, wenn man weiß, welches seine Verifikati-
onsregeln sind« (265), ist dagegen von weitreichender Bedeutung. Falls
der Inhalt einer Verifikationsregel nur mittels sprachlicher Aussagen
bestimmt werden kann, folgt aus der zitierten These, dass das Ver-
ständnis dieser Aussagen wiederum auf der Kenntnis ihrer jeweiligen
Verifikationsregeln beruht, so dass »das Verstehen einer Verifikations-
regel das Kennen einer Verifikationsregel der Verifikationsregel« vo-
raussetzt – was in einen unendlichen Regress führt;13 lässt Tugendhat –
um diesen zu vermeiden – dagegen »ein sprachfreies Kennen von Re-

283

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

10 Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«
(s. Anm. 2), 22.
11 »Das Gute ist […] eine Spezies des Wahren, womit einfach gesagt werden soll, dass
praktische Aussagen eine Art Aussagen sind, und das Wahre seinerseits ist eine Spezies
des Richtigen, diejenige, wo wir von absoluter Rechtfertigung, Ausweisung sprechen.«
(116)
12 M. Schlick: »Meaning and Verification«. In: Ders.: Gesammelte Aufsätze. Wien
1938, 338–367, hier 355.
13 Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«,
21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geln« zu, bleibt zu fragen, wie ermittelt werden kann, ob verschiedene
Personen die Verifikationsregel einer Behauptung in derselben Weise
auffassen – und damit diese Behauptung in derselben Weise verste-
hen.14

Rohs räumt ein, dass Tugendhat dieses Problem gesehen hat.15

Tugendhats Lösungsversuch geht in die Richtung der zweiten Alterna-
tive, wobei er die von Rohs benannte Schwierigkeit im Rekurs auf die
Praxis des Spracherwerbs zu beheben versucht. Nach Tugendhat erwer-
ben wir die Kenntnis der Verifikationsregel eines assertorischen Satzes
durch deren praktische »Vorführung«: indem »gezeigt« wird, wie der
betreffende Satz verifiziert wird. (259) Für die systematische Relevanz
der Bedeutungstheorie Tugendhats ist es somit von ausschlaggebender
Bedeutung, ob dieser – im folgenden zu konkretisierende – Lösungs-
ansatz tragfähig ist.

4. Tugendhats Analyse empirischer Aussages�tze

4.1. Tugendhats semantischer Fundamentalismus

Tugendhat greift in seiner Rekonstruktion des »Ausweisungsspiels«
von Aussagesätzen über raum-zeitliche Erfahrungsgegenstände die
Unterscheidung von »Elementarsätzen«, worin Einzeldinge prädikativ
bestimmt werden, und höherstufigen Sätzen in Wittgensteins Tracta-
tus auf. (287, 290; vgl. Tract. 4.21, 4.221) Im Tractatus werden alle
höherstufigen Aussagen als »Wahrheitsfunktion[en] der Elementar-
sätze« aufgefasst (Tract. 5). Tugendhat bezieht sich in seiner Analyse
der durch »und« und »oder« gebildeten »komplexen Sätze« explizit auf
die Wahrheitstafeln, die im Tractatus »Satzzeichen« definieren, mittels
derer höherstufige Aussagen gebildet werden. (Tract. 4.442, 5.101; 301)
Die Bedeutung von Ausdrücken wie »und«, »oder« usw. wird hierbei
im Ausgang von ihrer Rolle als Konjunktionen zwischen Sätzen be-
stimmt. So versteht etwa – laut diesem Erklärungsmodell – derjenige
die Bedeutung des Ausdrucks »und«, der weiß, dass die Aussage »p und
q« (wobei »p« und »q« für Elementarsätze stehen) genau dann wahr ist,
wenn p wahr ist und q wahr ist, dass also die Wahrheitsbedingungen

284

Smail Rapic

14 Ebd. 20.
15 Ebd. 24.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Aussage »p und q« in den Wahrheitsbedingungen der Sätze »p«
und »q« fundiert sind. Tugendhat räumt ein, dass nicht alle komplexen
Aussagen in derselben Weise wie solche schlichten Beispiele mittels
Wahrheitstafeln analysiert werden können; er hält jedoch daran fest,
dass die Wahrheitsbedingungen aller höherstufigen Sätze vom »Wahr-
heitswert« der Elementarsätze abhängen (310, 314).

Bei dieser Rekonstruktion höherstufiger Aussagen tritt – wie Tu-
gendhat selber hervorhebt – eine »Zirkularität« auf. (301, 314 f.) So
kann z.B. gegen den Versuch, die Bedeutung des Wortes »und« im
Rekurs auf die Wahrheitsbedingungen der Aussage »p und q« zu be-
stimmen, eingewendet werden, dass nur derjenige die Feststellung:
»Der Satz ›p und q‹ ist genau dann wahr, wenn p wahr ist und q wahr
ist« versteht, der die Bedeutung der Konjunktion »und« bereits kennt
(301).16 Tugendhat will solche Zirkularitäten im Rückgriff auf das
praktische »Vorführen« von Verifikationsregeln durchbrechen.

Er bezeichnet die programmatische Aussage des späten Wittgen-
stein: »Die Bedeutung des Wortes ist das, was die Erklärung der Bedeu-
tung erklärt« (PU § 560) als den »Grundsatz der analytischen Philoso-
phie« schlechthin und interpretiert ihn in der Weise, dass die
Explikation sprachlicher Ausdrücke in der philosophischen Semantik
nachzeichnen müsse, wie die Bedeutung der betreffenden Ausdrücke
»vorphilosophisch« erklärt, d. h. einem Lernenden vermittelt wird.
(187, 199) Tugendhat folgt allerdings nicht dem Weg der Philosophi-
schen Untersuchungen, die bei der phänomengeleiteten Beschreibung
rudimentärer Sprachspiele ansetzen; er unterstellt vielmehr, dass seine
– am Tractatus orientierte – semantische Analyse der Wahrheitsbedin-
gungen bzw. Verifikationsregeln höherstufiger Aussagen im Ausgang
von Elementarsätzen in sich bereits den Schlüssel zum Verständnis
vorphilosophischer Bedeutungsklärungen, d. h. von Lernprozessen,
enthält. In Tugendhats Darstellung der Art und Weise, wie Eltern
ihrem Kind die Bedeutung des Ausdrucks »oder« beibringen, fungieren
die Wahrheitstafeln des Tractatus gleichsam als Regieanweisung für
das praktische Vorführen der Bedeutung der Aussage »p oder q«. Tu-

285

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

16 Tugendhat macht darauf aufmerksam, dass seine Bedeutungexplikation genereller
Sätze ebenso zirkulär bleibt (314 f.): Die semantische Feststellung, dass derjenige den
Satz »jede Ameise ist giftig« versteht, der weiß, dass dieser genau dann wahr ist, »wenn
man in jedem Fall, in dem man von etwas sagen kann, dass es eine Ameise ist, auch
sagen kann, dass es giftig ist« (312), ist nur denen verständlich, die die Bedeutung des
All-Quantors (»alle«, »jede(r)«) bereits erfasst haben. (314f.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gendhat wählt als Beispiel den Satz: »vor der Haustür sitzt ein Nilpferd
oder im Hof liegt ein Löwe« (wobei das Wort »oder« im ausschließen-
den Sinne zu verstehen ist): »Herr X bejaht den Satz, Frau X verneint
ihn. Sie gehen gemeinsam mit dem Jungen hinaus und sehen nach.«
(307) Der Junge wird feststellen, dass seine Mutter ihre Behauptung
zurückzieht, falls beide Teilsätze wahr oder beide falsch sind; in den
beiden übrigen Fällen wird der Vater seine Behauptung revidieren.
Der Lernerfolg einer solchen ›Vorführung‹ der Fundierung der Wahr-
heitsbedingungen der Aussage »p oder q« in den Wahrheitsbedingun-
gen ihrer beiden Teilsätze tritt – so Tugendhat – dadurch zutage, dass
der Junge das Wort »oder« fortan korrekt verwendet (ebd.).

Tugendhats Versuch, die Zirkularität, die in seiner (vom Tractatus
inspirierten) Rekonstruktion komplexer Sätze auftritt, im Rückgriff
auf den gebrauchstheoretischen Ansatz des späten Wittgenstein zu lö-
sen, bleibt jedoch unzulänglich. Puntel wendet gegen diesen Versuch
ein, dass der Junge das »Ausweisungsspiel« der Eltern nur nachvoll-
ziehen kann, wenn er von vornherein weiß, dass entweder die Mutter
oder der Vater Recht hat – was voraussetzt, dass er die Bedeutung von
»oder« bereits kennt.17

Tugendhats Rekurs auf das »Vorführen« von Verifikationsregeln
erweist sich auch in seiner Rekonstruktion der Elementarsätze als pro-
blematisch; sie soll im folgenden skizziert (Abschnitte 4.2–4.4.) und in
den Abschnitten 5. und 6. kritisch beleuchtet werden.

In seiner Analyse der Elementarsätze verknüpft Tugendhat die
beiden gegenläufigen Thesen miteinander, dass auf der einen Seite
sprachliche Ausdrücke erst im Satzzusammenhang ihre Bedeutung ge-
winnen (55), auf der anderen Seite jedoch das Verständnis eines Satzes
im Verständnis der Satzglieder fundiert, ein Satz also – mit Wittgen-
stein zu sprechen – »als Funktion der in ihm enthaltenen Ausdrücke«
zu begreifen ist. (41; Tract. 3.318) Tugendhat löst die – bereits in Witt-
gensteins Tractatus feststellbare – Spannung zwischen diesen beiden
Thesen18 in der Weise auf, dass er jedes Satzglied als ein »abstraktes
Moment der Struktur« des Satzganzen kennzeichnet (55), und zwar in
dem Sinne, dass seine Bedeutung in seinem spezifischen Beitrag zur
Bedeutung des Satzes bestehe. (42) Dies besagt in Bezug auf den Ele-
mentarsatz, dass dessen »Verifikationsregel« in den »Verwendungs-

286

Smail Rapic

17 L. B. Puntel: Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie. Darmstadt. 21983, 123f.
18 Vgl. Tract. 3.3, 3.318.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regeln der Prädikate und singulären Termini« fundiert ist, wobei deren
Bedeutung wiederum nur aus ihrer Funktion im Satzzusammenhang
erschlossen werden kann. (262 f.) Ein singulärer Term hat die Funktion,
den Gegenstand, auf den sich die Aussage bezieht, zu »spezifizieren«
(369, 395; s.u. Abschnitt 4.3.); durch das Prädikat, welches stets ein
genereller Term ist, wird der betreffende Gegenstand in einer bestimm-
ten Hinsicht »charakterisiert« (178 f.; s. u. Abschnitt 4.2.). Indem beim
Spracherwerb vorgeführt wird, wie man feststellt, ob ein bestimmtes
Prädikat auf ein bestimmtes Einzelding zutrifft, wird nach Tugendhat
zugleich der Begriff der Wahrheit in Bezug auf Elementarsätze erklärt
(346; s u. Abschnitt 4.4.). Auf dieser Basis lässt sich die Bedeutung des
Prädikats »wahr« in Bezug auf höherstufige Aussagen nach Tugendhat
dadurch rekonstruieren, dass man die Fundierung der Wahrheitsbedin-
gungen der höherstufigen Aussagen in den Wahrheitsbedingungen der
Elementarsätze expliziert. (318) In diesem Sinne strebt Tugendhat eine
»rekursive Wahrheitsdefinition« an: »das Prädikat ›wahr‹ ist so defi-
niert, dass es zuerst für die Klasse der Elementarbehauptungen defi-
niert ist und dass es für die anderen […] als eine Funktion seiner An-
wendung auf die Elementarbehauptungen definiert ist.« (ebd.)

Tugendhats konkrete Ausgestaltung seines Programms einer Syn-
these von Gebrauchs- und Verifikationstheorie der Bedeutung lässt
sich als »semantischer Fundamentalismus« kennzeichnen.19 Er basiert
auf drei Thesen: (1) Die Bedeutung komplexer Sätze lässt sich im Aus-
gang von »Elementarsätzen« rekonstruieren. (2) Die sprachlichen Aus-
drücke, aus denen ein Elementarsatz aufgebaut ist, haben eine eindeu-
tig bestimmte Funktion. (3) Die Bedeutung aller Strukturmomente
assertorischer Sätze lässt sich anhand von Beispielen vorführen.– Die
erste These hat sich bereits als problematisch erwiesen. Es soll gezeigt
werden, dass Tugendhats semantischer Fundamentalismus insgesamt
aufgegeben werden muss.

4.2. Tugendhats Analyse der generellen Terme

Tugendhat entwickelt seine Theorie der Prädikatausdrücke in kriti-
scher Abgrenzung von der »gegenstandstheoretischen Auffassung«,

287

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

19 M. E. Bremer: Epistemische und logische Aspekte des semantischen Regelfolgens.
Aachen 1993, 114ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derzufolge deren Bedeutung in ihrem Bezug zu einem »gemeinsamen
Merkmal« der Gegenstände, denen sie zugesprochen werden, besteht.
(182 f., 188 f.) Gemäß seiner methodischen Maxime: »Die Bedeutung
des Wortes ist das, was die Erklärung der Bedeutung erklärt«, postu-
liert Tugendhat, dass die Art und Weise, wie Kindern die Verwendung
genereller Terme beigebracht wird, Auskunft über ihre Bedeutung
gibt. Sie werden zu Beginn des Spracherwerbs durchgängig anhand
von Beispielfällen erklärt, d. h. vorgeführt. (188) Obwohl später Defi-
nitionen hinzutreten, sieht Tugendhat die Erklärung durch Beispiele
als das Paradigma der Bedeutungsexplikation genereller Terme im
Ganzen an. Indem einem Kind vorgeführt wird, welchen Einzeldingen
ein bestimmter Prädikatausdruck zu- und welchen er abzusprechen ist,
lernt es Gegenstände zu »klassifizieren«. (182, 188) Mit seiner These,
dass generelle Terme »Klassifikationsausdrücke« sind (40 f., 331), de-
ren Bedeutung wir genau dann verstehen, wenn wir wissen, auf welche
Einzeldinge sie anzuwenden sind, formuliert Tugendhat eine »funktio-
nale« Alternative zur »Vorstellung von einem allgemeinen Wesen« als
des ›gegenständlichen Korrelats‹ von Prädikatausdrücken. (184, 189)
Tugendhat ordnet diese – Wittgensteins Philosophischen Untersu-
chungen entnommene – funktionale Bedeutungsklärung genereller
Terme der Tradition des Nominalismus zu. (184, 186) Hierbei muss
allerdings berücksichtigt werden, dass Tugendhat die Auffassung, die
»Charakterisierungsfunktion« von Prädikatausdrücken bedürfe einer
»objektive[n] Grundlage« – in Gestalt eines »Attribut[s]« der fragli-
chen Einzeldinge – nicht kategorisch verwirft. (184, 207) Sein zentrales
Argument gegen die »gegenstandstheoretische Auffassung« lautet,
»dass die Existenz bzw. das Verstehen des Attributs das Verstehen des
Prädikats nicht begründet, sondern ihrerseits auf diesem gründet«.
(207) Wir können auf Attribute von Gegenständen nur mittels Prädi-
katausdrücken Bezug nehmen; deren Anwendungsbereich kann durch
Konvention festgelegt bzw. verändert werden. Ob z. B. einem bestimm-
ten Gegenstand das Attribut »gelb« zuzusprechen ist, hängt von der
»Verwendungsbreite« (204) des Wortes »gelb« ab, die durch die Ein-
führung von Ausdrücken wie »beige«, »ocker« usw. modifiziert werden
kann. In analoger Weise ist es Sache der Konvention, ob wir zwischen
»Furcht« und »Angst« unterscheiden oder beide Ausdrücke synomym
verwenden. Aufgrund des konventionalistischen Aspekts aller Klassifi-
kationsausdrücke kann Tugendhat den Lernprozess, in dem Kindern
anhand von Beispielfällen vermittelt wird, auf welchen Gegenstands-

288

Smail Rapic

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereich die Sprachgemeinschaft einen generellen Term anwendet, als
das Paradigma ihrer Bedeutungsexplikation im Ganzen werten.

Zugleich bedarf die Klassifikation von Einzeldingen mittels gene-
reller Terme eines ›fundamentum in re‹, um störungsfrei funktionie-
ren zu können. So lässt sich z. B. die Tatsache, dass Kinder Farbwörter,
die ihnen anhand weniger Einzelfälle erklärt worden sind, selbständig
auf dieselben Gegenstandsklassen anwenden wie die Erwachsenen, nur
durch eine »angeborene qualitative Gliederung« optischer Reize, d. h.
eine gemeinsame sinnesphysiologische Ausstattung Normalsichtiger,
erklären.20 Höherstufigen Prädikaten ist in dem Maße eine »objektive
Grundlage« (184) zuzuerkennen, wie aus ihrer Anwendung auf Einzel-
dinge in Urteilen zutreffende Prognosen entspringen.21

Dass Tugendhat auf der einen Seite den konventionalistischen
Aspekt genereller Terme hervorhebt, ihnen auf der anderen Seite aber
ein gegenständliches Korrelat zubilligt, spiegelt sich in seiner Stellung-
nahme zur Wahrheitsdefinition des Aristoteles wieder (s. o. Ab-
schnitt 1.): Er erkennt an, dass prädikative Sätze mit der »Wirklichkeit«
übereinstimmen können, was einschließt, dass Erfahrungsgegenstände
begrifflich bestimmbar sind (250 f., 338); aus der Priorität der Prädikat-
ausdrücke gegenüber den Attributen folgt jedoch, dass auch der prädi-
kative Satz gegenüber der darin ausgedrückten »Tatsache« prioritär ist.
(251)

Tugendhat unterscheidet Prädikate im eigentlichen Sinne von
»Quasiprädikaten«, d.h. »elementaren« Wahrnehmungsausdrücken
(wie z. B. »rot«; 208 ff., 331, 472). Diese müssen von der formalen Se-
mantik insofern als eigene Wortklasse gewertet werden, als nur sie in
subjektlosen Sätzen (z. B. »Es ist warm«) auftreten können. Das Kenn-
zeichen der Prädikate im eigentlichen Sinne ist demgegenüber ihre
»Ergänzungsbedürftigkeit« durch singuläre Terme, die sich auf reiden-
tifizierbare Einzeldinge beziehen (344). In diesem Sinne konstituiert
sich die Bedeutung von Prädikaten erst im prädikativen Satz. In Aus-
sagen wie: »Der Golfstrom ist warm«, in denen ein elementarer Wahr-

289

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

20 W. v. O. Quine: »Natürliche Arten«. In: Ders.: Ontologische Relativität und andere
Schriften. Stuttgart 1975, 157–189, hier 169f.– Tugendhat spricht von einer »Ähnlich-
keitsbandbreite der Reize« (204).
21 Dass wir z. B. domestizierte Abkömmlinge von Wölfen als »Hunde« bezeichnen, ist
zwar Sache der Konvention; der Begriff »Hund« hat aber insofern eine »objektive
Grundlage«, als er u.a. das – frei lebenden Wölfen fehlende – Merkmal der Dressur-
fähigkeit einschließt, welches einen prognostischen Wert hat.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmungsausdruck mit einem singulären Term verknüpft wird, wird
»ein Ausdruck, der sonst ein Quasiprädikat wäre«, prädikativ verwen-
det. (344)

Tugendhat weist darauf hin, dass auf subjektlose Sätze, die mittels
Quasiprädikaten gebildet werden, die wahr/falsch-Differenz nicht an-
gewendet werden kann. (445 ff.) Sie macht nur dort Sinn, wo es grund-
sätzlich möglich ist, Irrtümer zu korrigieren. Dies ist beim Gebrauch
von Quasi-Prädikaten insofern nicht der Fall, als sie sich auf etwas
unmittelbar anschaulich Gegebenes beziehen. Wenn verschiedene Per-
sonen ein Quasi-Prädikat abweichend verwenden (z. B. ein Inder und
ein Skandinavier uneins darüber sind, ob es »kalt« oder »mild« ist),
können sie einander nur auf ihre andersartige Wahrnehmung hinwei-
sen; niemand kann aber dem anderen einen Irrtum bei der Anwendung
des fraglichen Quasi-Prädikates auf das von ihm Wahrgenommene
nachweisen. (449)

Rohs wendet gegen Tugendhats Rekurs auf das »Vorführen« von
Bedeutungen ein, ein solcher Ansatz sei »mehr eine Sache der Pädago-
gik als der Philosophie«: »Das Problem der Philosophie ist doch nicht,
woher die Schüler ihre Wissen haben […]; das Problem der Philosophie
ist, woher die Lehrer selbst ihr Wissen haben.«22 Mit seiner These, eine
philosophische Bedeutungstheorie könne »den Lehrenden […] unbe-
schadet beiseite lassen«,23 geht Rohs darüber hinweg, dass die Bedeu-
tung genereller Terme aufgrund ihres konventionalistischen Aspekts
immer nur relativ auf eine historisch tradierte Sprachpraxis bestimmt
werden kann, so dass eine zureichende Bedeutungstheorie den ge-
brauchstheoretischen Ansatz des späten Wittgenstein einbeziehen
muss. Rohs’ Kritik trifft dennoch die Schwachstelle von Tugendhats
Analyse der generellen Terme, wobei Rohs allerdings das entscheiden-
de Problem nicht expliziert hat (s.u. Abschnitt 5., Anm. 29).

4.3. Tugendhats Analyse der singulären Terme

Die Funktion singulärer Terme in prädikativen Sätzen besteht darin
»anzugeben, welcher von allen Gegenständen, die in Frage kommen

290

Smail Rapic

22 Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«
(s. Anm. 2), 25.
23 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnten«, es ist, der vom Prädikat »klassifiziert wird«. (369) Diese
Funktion der »Spezifizierung« (ebd.) lässt sich dahingehend konkreti-
sieren, dass uns der Gebrauch eines singulären Terms in die Lage ver-
setzen soll, den betreffenden Gegenstand als einen eindeutig bestimm-
ten zu »identifizieren«. (395) Der Gegenstandsbezug eines singulären
Terms wird nicht schon dadurch hergestellt, dass man auf ein anschau-
lich präsentes Einzelding zeigt. (400) Die Identifizierungsfunktion
eines singulären Terms schließt ein, dass wir in den Gesprächssituatio-
nen, in denen der fragliche Gegenstand nicht gegenwärtig ist, angeben
können, auf welchem Weg wir zu ihm gelangen können, um Aussagen
über ihn zu verifizieren bzw. falsifizieren. Singuläre Terme können
somit ihre Identifizierungsfunktion nur erfüllen, wenn wir imstande
sind, uns in einem alle Erfahrungsgegenstände umfassenden Raum-
Zeit-System zu orientieren. (403) Um einen Gegenstand aus jeder be-
liebigen Gesprächssituation heraus aufsuchen zu können, bedürfen wir
eines »objektiven Lokalisierungssystem[s]«, welches durch geographi-
sche Angaben und die kalendarische Erfassung der Zeit konstituiert
wird; wir müssen zugleich in der Lage sein, den »subjektiven Koor-
dinatennullpunkt« unseres Leibes in diesem System zu verorten. (436)
Wir bedienen uns hierbei deiktischer Ausdrücke wie »hier«, »jetzt«,
»dort«, »damals« usw. (431, 434) Ihnen kommt bei der Erklärung der
Bedeutung singulärer Terme eine Schlüsselrolle zu. Da raum-zeitliche
Dinge dadurch gekennzeichnet sind, dass sie im Anschluss an einen
Wechsel der Wahrnehmungssituation reidentifiziert werden können,
spielt der Verweisungszusammenhang von Sätzen wie: »Dies (hier) ist
mein Fahrrad«/»Mein Fahrrad steht dort hinten« eine konstitutive
Rolle für die Identifizierungsfunktion und damit die Bedeutung singu-
lärer Terme. (435) Sie wird beim Spracherwerb dadurch erklärt – bzw.
›vorgeführt‹ –, dass solche Sätze in wechselnden Wahrnehmungsposi-
tionen füreinander substituiert werden. (480 f.) Dies geht mit der Ein-
führung von »objektiv raumzeitlich lokalisierenden singulären Termi-
ni«, d. h. geographischen und kalendarischen Angaben, einher. (438)
Hierdurch werden alle Erfahrungsgegenstände in ein einheitliches
Raum-Zeit-System eingeordnet; sie werden als ›Dinge in der Welt‹
aufgefasst.

291

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.4. Tugendhats Erklärung des Prädikates »wahr«
in Bezug auf Elementarsätze

Da Tugendhat das von Rohs hervorgehobene Problem, wie die Verifi-
kationsregel eines assertorischen Satzes zu explizieren ist, durch den
Rekurs auf das Vorführen von Bedeutungen bzw. semantischen Funk-
tionen zu lösen versucht, vertritt er die These, dass beim Spracherwerb
eine »nicht-verbale Erklärung der Verwendung des Wortes ›wahr‹« in
Bezug auf Elementarsätze möglich ist. (346) Er gibt folgende »Wahr-
heitsdefinition« von Elementarsätzen: »die Behauptung, dass a F ist, ist
wahr genau dann, wenn das Prädikat ›F‹ auf den Gegenstand zutrifft,
für den der singuläre Terminus ›a‹ steht.« (321) Da hierbei die Rede
vom »Zutreffen« – eines Prädikats auf einen singulären Term – als
Definiens des Begriffs »wahr« fungiert, postuliert Tugendhat die Mög-
lichkeit einer »nicht-verbale[n] Erklärung« dessen, »was mit dem ›Zu-
treffen‹ eines Prädikats gemeint ist«. (324) Eine solche Erklärung wird
– so Tugendhat – dadurch gegeben, dass man »an Beispielen zeigt«,
»wie man feststellt, dass eine Behauptung wahr ist«. (324, 484) Tu-
gendhat stellt somit die These auf, dass beim Spracherwerb durch die
exemplarische Verifikation bzw. Falsifikation von Elementarsätzen
nicht bloß deren jeweilige Verifikationsregel vorgeführt, sondern in
eins damit auch die Bedeutung dessen vermittelt wird, was unter dem
»Zutreffen« eines Prädikats auf einen singulären Term – als dem De-
finiens des Begriffs »wahr« in Bezug auf Elementarsätze – zu verstehen
ist. (324 f.)

Dass Tugendhat die – anschaulich vorzuführende – Feststellung
des »Zutreffens« eines Prädikates auf einen singulären Term zum ba-
salen Definiens des Begriffs der Wahrheit erklärt, lässt sich als implizi-
te Antwort auf die Frage verstehen, wie er auf der einen Seite das kon-
ventionalistische Moment genereller Terme hervorheben und auf der
anderen Seite an der Idee einer Übereinstimmung von Aussage und
Wirklichkeit festhalten kann: Der konventionalistische Aspekt der Ver-
wendung genereller Terme – und damit zugleich der Verifikations-
regeln prädikativer Sätze – wird von Tugendhat in den Wahrheits-
begriff selbst hineingenommen.

Dies ist allerdings nur um den Preis einer Zweideutigkeit in Tu-
gendhats Explikation des Begriffs »wahr« möglich. Diese tritt mit dem
Anspruch einer »Wahrheitsdefinition« auf; indem Tugendhat darauf
insistiert, dass man das Wort »wahr« nicht »in abstracto«, sondern

292

Smail Rapic

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur dadurch erklären könne, dass man beschreibt, »wie man feststellt,
dass eine Behauptung wahr ist« (324), dass man also Verifikationsver-
fahren benennt, gibt er aber faktisch eine Antwort auf die Frage nach
dem »Wahrheitskriterium« prädikativer Sätze,24 derzufolge eine Aus-
sage über raum-zeitliche Gegenstände genau dann wahr ist, wenn sie
durch anschauliche Erfahrungen bestätigt wird, d. h. sich empirisch be-
währt. Eine explizite Auseinandersetzung mit der These, dass die em-
pirische Bewährung nur als Wahrheitskriterium, nicht aber als Defi-
niens der Wahrheit fungieren könne,25 ist in Tugendhats Vorlesungen
nirgends zu finden.

Aber selbst wenn man dieses Problem ausklammert, erweist sich
Tugendhats – für seinen semantischen Fundamentalismus grundlegen-
de – These, dass eine »nicht-verbale Erklärung der Verwendung des
Wortes ›wahr‹« möglich ist, als fragwürdig. Dies tritt in einer Gegen-
überstellung mit den sprachphilosophischen Reflexionen in Lockes Es-
say concerning Human Understanding zutage.

5. Bedeutung und Verifikation in Lockes Essay concerning
Human Understanding

Lockes Essay eignet sich insofern für eine Gegenüberstellung mit der
Bedeutungstheorie Tugendhats, als Locke die Gebrauchstheorie der
Sprache im Ansatz vorwegnimmt und zugleich die These vertritt, dass
wahrheitsorientierte Verständigungsprozesse mit ihr nicht zureichend
erfasst werden können: »Common use regulates the meaning of words
pretty well for common conversation, but […] common use is not suf-
ficient to adjust them to philosophical Discourses«.26 In »philosophi-
schen«, d. h. wissenschaftlichen, Diskursen, in denen es um die all-
gemeinverbindliche Beurteilung von Wahrheitsansprüchen geht,
müssen – so Locke – die Bedeutungen der »Namen von Substanzen«,

293

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

24 Puntel: Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie (s. Anm. 17), 121.
25 Vgl. R. Carnap: »Wahrheit und Bewährung« (1936). In: G. Skirbekk (Hrsg.): Wahr-
heitstheorien. Frankfurt a. M. 1977, 89–95, hier 89.
26 J. Locke: An Essay concerning Human Unterstanding. Hrsg. v. P. H. Nidditch. Ox-
ford.1975 (im Folgenden unter Angabe der Band-, Kapitel- und Paragraphennummer
zitiert als: Ess.), III, IX, 8.– Zu Lockes gebrauchstheoretischem Ansatz vgl. S. J. Schmidt:
Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem von Locke bis Wittgenstein.
Den Haag 1968, 20 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d. h. der Artbegriffe, die angeben, ›was‹ ein bestimmter Gegenstand ist,
»nach den Dingen selbst« festgesetzt (»regulate«) werden (Ess. III, IX
11), wobei allerdings die Bedeutungsexplikation solcher Begriffe nach
Locke auch in »philosophischen« Verständigungsprozessen ein kon-
ventionalistisches Moment behält. (Ess. III, IX 13, 15)

Locke erläutert dies anhand des Begriffs »Gold«. Er wird im all-
täglichen und im wissenschaftlichen Sprachgebrauch unterschiedlich
bestimmt; seine chemische Definition unterliegt wiederum histori-
schen Wandlungen. (Ess. III, IX 13) In den ›vorwissenschaftlichen‹
Begriff des Goldes können nur anschauliche Qualitäten wie Farbe, Ge-
wicht usw. eingehen; demgegenüber haben Chemiker im 17. Jahrhun-
dert die Entdeckung, dass sich Gold nur in einer einzigen Säure – dem
»Königswasser« (einer Mischung von Salz- und Salpetersäure) – auf-
löst, in ihre Definition des Goldes aufgenommen (ebd.). Locke weist
dem wissenschaftlichen Sprachgebrauch die Aufgabe zu, »die präzise
Bedeutung der Namen von Substanzen« ausfindig zu machen (Ess. III,
IX 15); er betont aber zugleich, dass auf die Frage nach der ›richtigen‹
Begriffsbestimmung immer nur eine vorläufige Antwort im Span-
nungsfeld von »Tradition« und »Erfahrung« gegeben werden kann.
(Ess. III, IX 13, 17)

Als es gelang, Legierungen herzustellen, deren anschauliche Qua-
litäten denen des Goldes vollständig gleichen, stand man vor der Alter-
native, diese Legierungen unter den herkömmlichen Begriff des Goldes
zu subsumieren oder aber die bisherige Begriffsbestimmung für unzu-
reichend zu erklären, um an der Intuition festhalten zu können, dass
»Gold« keine Legierung ist (wobei diese Intuition wiederum erst dann
manifest werden konnte, als Legierungen erstmals hergestellt wurden).
Dass grundsätzlich die Möglichkeit bestand, den herkömmlichen All-
tagsbegriff beizuhalten und die neu entdeckten Legierungen fortan
»Gold« zu nennen, zeigt, dass die Entscheidung der Sprachgemein-
schaft, eine wissenschaftliche Definition des Goldes, die die betreffen-
den Legierungen ausschloss, als überlegen zu akzeptieren, einen kon-
ventionalistischen Aspekt enthält; es handelt sich jedoch um keine
bloße Konvention, da die mit dem tradierten Sprachgebrauch ver-
knüpfte Intuition, dass das Gold (d. h. jeder unter den Begriff »Gold«
zu subsumierende Gegenstand) eine homogene Struktur aufweist, an-
dernfalls hätte preisgegeben werden müssen.

Bis zur Entdeckung des Königswassers galt Gold als das einzige
unlösliche Metall; es bot sich damit an, die »Unlöslichkeit« zu seinem

294

Smail Rapic

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


maßgeblichen Unterscheidungskriterium zu erklären. Als zum ersten
Mal beobachtet wurde, dass sich ein Goldstück in Königswasser auflöst,
stellte sich die Frage, ob man den fraglichen Metallklumpen nicht
fälschlicherweise für Gold gehalten habe. Selbst wenn sich dasselbe
Resultat bei allen bislang als »Gold« anerkannten Stücken wiederholt,
könnte man auf der Hypothese insistieren, bislang sei eben noch kein
›echtes Gold‹ zu Tage gefördert worden, dieses liege vielmehr irgendwo
in den Metalladern der Erde verborgen. Da diese Hypothese solange
nicht definitiv falsifiziert ist, wie man nicht die gesamte Erdoberfläche
abgesucht hat, schließt die Entscheidung der Chemiker, das Bestim-
mungsmoment der »Unlöslichkeit« aus der Definition des Goldes zu
eliminieren, ein konventionalistisches Moment ein. Diese Entschei-
dung kann aber damit gerechtfertigt werden, dass andernfalls die Klas-
se der unter den Begriff »Gold« zu subsumierenden Gegenstände rela-
tiv auf den faktischen Erfahrungsstand leer bliebe. Wenn dieser Begriff
seine herkömmliche Funktion, eine bestimmte Klasse realer Gegen-
stände zu umgrenzen, behalten soll, muss somit seine Definition in
Hinblick auf die mit der Entdeckung des Königswassers entstandene
Faktenlage modifiziert werden.

In diesem Sinne verlangt Locke, die »Namen von Substanzen«
nach den »Dingen selbst« festzusetzen. Der gebrauchstheoretische An-
satz behält zwar im »philosophischen« Sprachgebrauch eine einge-
schränkte Gültigkeit – da auch die wissenschaftliche Begriffsbildung
einen konventionalistischen Aspekt einschließt –; er trägt aber inso-
fern zu kurz, als das Festhalten am tradierten Gebrauch von Artbegrif-
fen in einer veränderten Faktenlage dazu führen kann, dass sie ihre
Funktion, reale Gegenstände präzise zu klassifizieren, einbüßen, indem
sie entweder zu weit und unbestimmt werden oder aber auf nichts
Reales mehr bezogen werden können. Diese Funktion ist im »philoso-
phischen« Sprachgebrauch unentbehrlich, da dieser darauf abzielt, in
»allgemeinen Sätzen« intersubjektiv verbindliche Erkenntnisse zu for-
mulieren (Ess. III, IX 3): Um »instruktive« (Ess. IV, VIII 6) – mit Kant
zu sprechen: »synthetische« – Aussagen über die Erfahrungswelt veri-
fizieren bzw. falsifizieren zu können, müssen wir Konsens darüber er-
zielen können, dass wir jeweils über dasselbe reden; hierzu müssen in
»verbalen« (Ess. IV, VIII 12–13) – mit Kant zu sprechen: »analyti-
schen« – Sätzen Artbegriffe so definiert werden, dass sie eine eindeu-
tige Identifikation der darunter zu subsumierenden Gegenstände er-
möglichen. (Ess. III, XI 25)

295

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Locke schränkt somit die Reichweite des gebrauchstheoretischen
Ansatzes mit dem Hinweis darauf ein, dass die Funktion sprachlicher
Ausdrücke in Verifikationsprozessen hiermit nicht adäquat erfasst wer-
den kann. In dieser Hinwicht berührt sich seine Kritik am gebrauchs-
theoretischen Ansatz mit derjenigen Tugendhats. Zwischen den Posi-
tionen Lockes und Tugendhats bestehen aber zugleich entscheidende
Differenzen.

Lockes Forderung, die »Namen von Substanzen« nach den »Din-
gen selbst« festzusetzen, schließt die – von Quine aufgegriffene – The-
se ein, dass es zwischen analytischen und synthetischen Urteilen keine
klare Grenze gibt (Ess. III, IX 17).27 Tugendhat versteht hingegen die
Unterscheidung beider Satztypen als strikte Dichotomie. (19 f.)

Der Bedeutungswandel von Artbegriffen im »philosophischen«
Sprachgebrauch im Sinne Lockes vollzieht sich im Rahmen des empi-
rischen Erkenntnisfortschritts. Locke erklärt die Kohärenz von Aus-
sagezusammenhängen zum maßgeblichen Beurteilungskriterium der
empirischen Erkenntnis. (Ess. IV, XV 4–6) Das Wahrheitskriterium
der Kohärenz28 lässt sich nicht anschaulich vorführen, sondern nur
verbal erläutern. Gäbe Tugendhat Locke – und Quine – darin recht,
dass zwischen analytischen und synthetischen Aussagen keine strenge
Grenze gezogen werden kann, müsste er entweder die Auffassung zu
entkräften versuchen, dass die Kohärenz von Aussagezusammenhän-
gen ein unentbehrliches Wahrheitskriterium der empirischen Erkennt-
nis bildet – was auf dem Hintergrund der gegenwärtigen wissen-
schafts- und wahrheitstheoretischen Diskussion kaum Aussicht auf
Erfolg hat –, oder aber seine Kernthese aufgeben, dass der Begriff der
Wahrheit auf nicht-verbale Weise erklärt werden kann; diese Kon-
sequenz wäre insofern unausweichlich, als Tugendhat den Wahrheits-
begriff selber kriteriologisch bestimmt.

Zugleich erweist sich durch die von Locke formulierte Aufgabe
einer normativen Beurteilung des historischen Bedeutungswandels
empirischer Begriffe Tugendhats methodische Maxime als unzurei-
chend, die philosophische Bedeutungstheorie solle den vorphilosophi-

296

Smail Rapic

27 Vgl. Quine: »Two Dogmas of Empiricismn«. In: Ders.: From a Logical Point of View.
New York 1953, 20–46.
28 Zur Bedeutung dieses Kriteriums in der neueren Wissenschafts- und Wahrheitstheo-
rie vgl. C. G. Hempel: »Zur Wahrheitstheorie des logischen Positivismus« (1935). In:
Skirbekk (Hrsg.): Wahrheitstheorien (s. Anm. 25), 96–107; Puntel: Wahrheitstheorien
in der neueren Philosophie (s. Anm. 17), 172ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Sprachgebrauch deskriptiv rekonstruieren. (187, 199) Bei der
Analyse der Funktion genereller Terme in Verifikationsprozessen trägt
Tugendhats Rekurs auf das Vorführen anhand von Beispielen beim
Spracherwerb zu kurz.29

Darüber hinaus läuft Lockes Erörterung der »Namen von Sub-
stanzen« der Auffassung Tugendhats zuwider, dass den singulären
und generellen Termen im prädikativen Satz eine eindeutig bestimmte
Funktion zukommt. Die »Namen von Substanzen«, die Locke im Blick
hat, sind generelle Terme; Locke erörtert sie aber in Hinblick darauf,
inwieweit sie sich als Unterscheidungs- und damit Identifikationskrite-
rium der darunter zu subsumierenden Gegenstände eignen, was nach
Tugendhat gerade die entscheidende Funktion singulärer Terme aus-
macht. So soll es etwa eine chemische Bestimmung des Begriffs »Gold«
u.a. ermöglichen, einen echten Goldring von einem gefälschten Dupli-
kat zu unterscheiden. Bei raum-zeitlichen Einzeldingen, die den Cha-
rakter amorpher »Massen« haben – Tugendhat führt als Beispiele ein
Schneefeld, eine Erzmine und ein Regengebiet an – (463), können wis-
senschaftliche Begriffsbestimmungen ein unentbehrliches Identifikati-
onskriterium sein. Wenn etwa nach einem Chemieunfall eine Giftwol-
ke in den Erdboden dringt, kann das entwichene Gift nur mittels
chemischer Analysen verlässlich lokalisiert werden.

6. Die Rolle mentaler Entit�ten bei der Konstitution des
Gegenstandsbezugs singul�rer Terme

6.1. Tugendhats Kritik an Husserls Analyse der Dingwahrnehmung

Tugendhat konkretisiert seine Kritik an Husserls Analyse des Bezugs
unserer Wahrnehmungen auf räumliche Dinge (s. o. Abschnitt 2.1.)
dahingehend, dass das Problem, welches Husserl »unter dem Titel
›Synthesis der Gegebenheitsweisen‹« eines Gegenstandes behandelt,
lediglich dessen prädikative Bestimmungen – »seine Farbe, seine
Form« usw. – betreffe, nicht aber ihn selbst »als Subjekt möglicher

297

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

29 In diesem Sinne ist der Kritik Rohs’ zuzustimmen, dass Tugendhat die Frage aus-
blendet, woher die »Lehrer« das Wissen haben, das ihren Sprachgebrauch anleitet
(Rohs: »Sprachanalytische oder transzendentalphilosophische Bedeutungstheorie?«,
25).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrer Prädikationen«. (361) Dass der Zuschreibung einer bestimmten
Sinnesqualität die geregelte Synthesis einer Mannigfaltigkeit von
»subjektiven Erscheinungsweisen« des betreffenden Gegenstandes zu-
grunde liegt, erläutert Tugendhat anhand der Farbwahrnehmung.
(ebd.) So schließt z. B. der korrekte Gebrauch des Satzes: »Dieses Stück
Papier ist weiß« die Feststellung ein, dass es in der Dämmerung bläu-
lich, unter elektrischem Licht gelblich usw. erscheint. Die Bezugnahme
auf eine Mannigfaltigkeit von »subjektiven Erscheinungsweisen«
raum-zeitlicher Gegenstände bildet somit ein integrales Moment der
Verwendung von Farbprädikaten. Tugendhat insistiert jedoch darauf,
dass diese Erscheinungsweisen nicht mit privaten »Vorstellungen«
identifiziert werden dürfen: Ihr intersubjektiver Charakter tritt am
übereinstimmenden Gebrauch von Sätzen wie »Weißes Papier er-
scheint in der Dämmerung bläulich« zutage.

Während Husserl die Tatsache, dass uns dreidimensionale Gegen-
stände immer nur »einseitig«, d. h. in einem bestimmten Aspekt, nie
als ganze anschaulich gegeben sind, dahingehend interpretiert, dass der
Bezug unserer Wahrnehmungen auf räumliche Dinge auf einer gere-
gelten Synthesis ihrer Aspekt-Erscheinungen beruht,30 ist Tugendhat
der Auffassung, dass die Aspekt-Erscheinungen »gar nicht Gegeben-
heitsweisen des Gegenstandes als solchen« sind, sondern lediglich sei-
ner Raumgestalt als einer seiner prädikativen Bestimmungen. (361)
Das Argument, mit dem Tugendhat seine Gegenposition zu Husserl
begründet: den mannigfaltigen Aspekt-Erscheinungen entspreche kei-
ne »Vielzahl von singulären Termen«, »die alle irgendwie denselben
Gegenstand bezeichnen« (362), bleibt jedoch klärungsbedürftig, da in
seiner Rekonstruktion der prädikativen Verwendung von Quasiprädi-
katen – in Sätzen wie: »Das Heidelberger Schloss ist rot« (167) – eine
Lücke auftritt. Nach Tugendhat wird ein quasiprädikativ eingeführter
Ausdruck prädikativ verstanden, wenn er mit einem singulären Term
verknüpft wird, dessen Bedeutung beim Spracherwerb durch die wech-
selseitige Substitution von Sätzen wie: »Das Schloss dort hinten ist
rot« und »Dies hier ist rot« (bzw. »Dies (hier) ist das rote Schloss«)
vorgeführt werde. (vgl. 489 f.) Da Tugendhat die These vertritt, dass
sich durch den Verweisungszusammenhang solcher Sätze der Bezug
singulärer Terme auf raum-zeitliche Gegenstände konstituiert, kenn-
zeichnet er die »singulären Termini« als »Ergänzungsausdrücke von

298

Smail Rapic

30 Husserl: Ding und Raum (s. Anm. 4), 52 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prädikaten«, »die, wenn sie nicht so ergänzt würden, Quasiprädikate
wären«. (408) Die Unvollständigkeit seiner Analyse des prädikativen
Gebrauchs von Quasiprädikaten tritt anhand des – konstruierten – Bei-
spielfalls zutage, dass auf der dem Berg zugekehrten Seite des Heidel-
berger Schlosses der Stein aufgrund von Feuchtigkeit, Moosbewachs
usw. eine graugrüne Färbung angenommen hat. Wenn ein Kind, wel-
ches das Heidelberger Schloss noch nie gesehen hat und den Anblick
der der Stadt zugekehrten Seite als Beleg dafür wertet, dass die Aus-
sage: »Das Heidelberger Schloss ist rot« wahr ist, die Bedeutung des
singulären Terms »das Heidelberger Schloss« richtig verstanden hat,
wird es, wenn man es zu der dem Berg zugekehrten Seite hinführt,
diese Aussage dahingehend korrigieren, dass nur die ›Stadtseite‹ des
Schlosses rot, die ›Rückseite‹ dagegen graugrün ist. Dieses Beispiel
zeigt, dass beim prädikativen Gebrauch von Quasiprädikaten die Ein-
führung von Ausdrücken wie »die Vorderseite«, »die Rückseite« usw.,
die sich auf die anschauliche Präsenz eines räumlichen Dinges in unter-
schiedlichen »perzeptiven Perspektiven« (359) beziehen, erforderlich
ist. Der Aussage Tugendhats, den mannigfaltigen Aspekt-Erscheinun-
gen eines räumlichen Dinges sei keine »Vielzahl von singulären Ter-
men« zugeordnet, »die alle irgendwie denselben Gegenstand bezeich-
nen« (362), ist zwar insofern zuzustimmen, als Ausdrücke wie »die
Vorderseite«, »die Rückseite« usw. nicht das Ding selbst, d. h. als gan-
zes meinen, sondern seine Aspekt-Erscheinungen, doch lässt sich ge-
gen die Konsequenz, die er hieraus zieht: die Aspekt-Erscheinungen
seien »gar nicht Gegebenheitsweisen des Gegenstandes als solchen«,
sondern lediglich seiner »prädikativen Bestimmungen« (361), einwen-
den, dass wir Ausdrücke wie »die Vorderseite«, »Rückseite« usw.
durchaus auf das Ding selbst beziehen – indem wir von der Vorderseite
oder Rückseite ›des Hauses‹, ›des Schlosses‹ usw. sprechen.

Zwingt dieser Einwand zu einer grundsätzlichen Revision der
Husserl-Kritik Tugendhats? Ein Anhaltspunkt für die Klärung dieser
Frage lässt sich seinem Rekurs auf Kants Analyse der Dingwahrneh-
mung in der zweiten »Analogie der Erfahrung« der Kritik der reinen
Vernunft entnehmen, worin er zu Recht eine Inspirationsquelle der
Wahrnehmungstheorie Husserls sieht. (359 f.)

299

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.2. Tugendhats Kritik an Kants Analyse der Dingwahrnehmung in
den »Analogien der Erfahrung«

Kant entwickelt in den »Analogien der Erfahrung« seine – von Husserl
übernommene – These, dass der Gegenstandsbezug unserer Wahrneh-
mungen auf der geregelten Synthesis einer Mannigfaltigkeit von Sin-
neseindrücken beruht, im Ausgang von der Feststellung, dass wir Din-
ge von Prozessen anhand der Reversibilität bzw. Irreversibilität von
Wahrnehmungsverläufen unterscheiden: Während wir die mannigfal-
tigen Aspekt-Erscheinungen eines Dinges immer wieder in beliebigen
Richtungen durchlaufen können, schreitet der Ablauf eines Prozesses –
und damit auch seiner Wahrnehmung – unumkehrbar voran.31 Auf-
grund der Reversibilität unserer Wahrnehmung der Aspekte eines
Dinges schreiben wir diesen eine simultane Existenz zu. Indem wir
hiermit die Existenz der aktuell nicht wahrgenommenen Aspekte un-
terstellen, nehmen wir auch die wahrnehmungsunabhängige Existenz
des Dinges im Ganzen an. Wir unterscheiden somit die subjektive Ab-
folge unserer Dingwahrnehmungen von der objektiven – simultanen –
Existenz der Dingaspekte und damit auch der Dinge selbst im Raum.32

In diese objektive Dingwelt ordnen wir die Prozesse, die wir aufgrund
der Irreversibilität ihrer Wahrnehmung als solche identifizieren, ein.
Die Unterstellung eines wahrnehmungstranszendenten Dingzusam-
menhangs kann – dies ist Kants zentrale These in der zweiten »Analo-
gie der Erfahrung« – nur mittels des Kausalprinzips gerechtfertigt wer-
den: durch den Aufbau eines Erklärungszusammenhangs, anhand
dessen jedes wahrgenommene Ereignis in eine objektive Zeitordnung
eingeordnet wird; hierbei ist es unumgänglich, nicht-wahrgenommene
Ereignisse als ›missing links‹ von Prozessen in Ansatz zu bringen, die
andernfalls sprunghaft, d. h. regellos, erschienen.33 Der Rekurs auf sol-
che ›missing links‹ lässt sich damit legitimieren, dass wir unsere Wahr-
nehmungen nur auf diese Weise zu einem regelhaften Zusammenhang
verbinden können, der uns die Aufstellung zutreffender Prognosen er-
möglicht.34

300

Smail Rapic

31 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe
neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1971, A 189ff., B 234ff.
32 Ebd. A 194f., B 239f.
33 Ebd. B 219; A 198f., B 243f. Vgl. P. F. Strawson: Die Grenzen des Sinns. Ein Kom-
mentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Königstein/Ts. 1981, 118ff.
34 Die in der Forschung vielfach angegriffene These Kants, die Unterscheidung zwi-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tugendhat wertet die Schlüsselrolle, die Kant der Kategorie der
Kausalität in der zweiten »Analogie der Erfahrung« für den Gegen-
standsbezugs unserer Erfahrung zuspricht, als Beleg dafür, dass er in
diesem Textabschnitt in Wirklichkeit »ein ganz anderes Problem« erör-
tere (359): Die Leitfrage der zweiten »Analogie« sei de facto »nicht, wie
es dazu kommt, dass wir uns auf Dinge beziehen, sondern inwiefern die
Zusammenhänge unserer Vorstellungen nicht bloß subjektiv, sondern
objektiv sind«; der Terminus »objektiv« ist nach Tugendhat nicht dem
Gegenstand als solchem, sondern der »Proposition«, d. h. dem »Sach-
verhalt«, zuzuordnen. (359 f.)

Tugendhat behauptet hiermit implizit, dass in seiner eigenen Ana-
lyse der Bedeutung singulärer Terme, worin die Kategorie der Kausali-
tät außer Betracht bleibt, der Gegenstandsbezug unserer Erfahrung
hinreichend aufgeklärt wird. In dieser Analyse ist die Unterscheidung
zwischen der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen und der
objektiven Existenz von Dingen bzw. Dingzusammenhängen insofern
im Spiel, als nach Tugendhat singuläre Terme ihre Bedeutung, d. h.
Identifizierungsfunktion, dadurch gewinnen, dass wir Gegenstände in
ein objektives Raum-Zeit-System vermittels der wechselseitigen Sub-
stitution von Aussagen über abwesende Dinge (wie z. B. »Mein Fahrrad
steht hinter der nächsten Ecke«) und Sätzen, in denen auf deren an-
schauliche Präsenz Bezug genommen wird (etwa »Dies (hier) ist mein
Fahrrad«) einordnen; die Möglichkeit der wechselseitigen Substitution
solcher Aussagen ist gleichbedeutend damit, dass wir Sätze des ersten
Typs mittels Sätzen des zweiten Typs immer wieder verifizieren kön-
nen, indem wir uns zum fraglichen Gegenstand hinbewegen; auch Tu-
gendhat bindet somit die Annahme der simultanen Existenz von Din-
gen im Raum an die Reversibilität der leiblichen Bewegungen zurück,
durch die wir uns anschauliche Erfahrungen der einzelnen Gegenstän-
de verschaffen können. Beim Durchlaufen der Aspekt-Erscheinungen
eines Dinges bildet der Verweisungszusammenhang von Ausdrücken
wie »die Vorderseite«, »Rückseite«, »Unterseite« usw. das Pendant zur
wechselseitigen Substitution von Sätzen wie den oben genannten bei

301

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

schen der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen und der objektiven Zeitord-
nung der Erfahrungswelt setze die kausale Determination sämtlicher Ereignisse voraus,
kann in diesem Zusammenhang außer Betracht bleiben. Vgl. Strawson: Die Grenzen des
Sinns, S. 115ff., 123f.; B. Thöle: »Die Analogien der Erfahrung«. In: G. Mohr/M. Wil-
laschek (Hrsg.): Immanuel Kant: »Kritik der reinen Vernunft« (Klassiker auslegen,
Bd. 17/18). Berlin 1998, 267–296, hier 294.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Einordnung eines Dinges in das objektive Raum-Zeit-System. Der
Kritik Tugendhats an der Rolle, die die Kategorie der Kausalität in
Kants Analyse des Gegenstandsbezugs unserer Erfahrung spielt, liegt
somit die These zugrunde, dass die Bedeutung der für unseren Begriff
der dreidimensionalen Raumgestalt von Dingen konstitutiven Annah-
me der simultanen und damit wahrnehmungsunabhängigen Existenz
ihrer Aspekte ebenso wie die Bedeutung der für unseren Begriff räum-
licher Dinge konstitutiven Annahme ihrer wahrnehmungstranszen-
denten Koexistenz im Raum durch die Vorführung des Verweisungs-
zusammenhangs von Sätzen wie »Mein Fahrrad steht hinter der
nächsten Ecke«/»Dies (hier) ist mein Fahrrad« bzw. »Die Rückseite
dieser Münze ist zerkratzt«/»Hier sieht man Kratzspuren auf der
Münze« vollständig aufgeklärt wird. Der Rekurs auf »meine Vorstel-
lungen« ist nach Tugendhat nicht nur bei der Rekonstruktion des Ge-
genstandsbezugs singulärer Terme überflüssig, sondern auch bei der
Rekonstruktion unserer Bezugnahme auf die dreidimensionale Raum-
gestalt von Dingen mittels einer Synthese ihrer Aspekt-Erscheinun-
gen, da die Bedeutung des Ausdrucks »Aspekt« in intersubjektiven
Wahrnehmungssituation vorgeführt werden kann. Für die Beurteilung
der Stichhaltigkeit von Tugendhats Kritik an Husserls Wahrneh-
mungsanalysen wie auch an der Argumentation Kants in der zweiten
»Analogie der Erfahrung« ist es somit von ausschlaggebender Bedeu-
tung, ob er den faktischen Gebrauch singulärer Terme tatsächlich adä-
quat aufgeklärt hat.

6.3. Die Differenz von subjektiver und objektiver Zeitfolge im
prädikativen Gebrauch von Quasiprädikaten

Wenn beim Durchlaufen der Aspekte eines Dinges Sinneseindrücke
unseren Antizipationen zuwiderlaufen – zeigt sich z. B. »in der nun
sichtig werdenden Rückseite« einer Kugel statt des erwarteten »Rot
vielmehr Grün, statt der Kugelform gemäß der Anzeige der Vordersei-
te vielmehr eine Eingebeultheit oder Eckigkeit«35 –, korrigieren wir die
betreffenden Antizipationen im Normalfall retrospektiv, unterstellen
also, dass die soeben noch nicht wahrgenommenen Aspekte bereits zu-

302

Smail Rapic

35 Husserl: Analysen zur passiven Synthesis. Hrsg. von M. Fleischer (Husserliana XI).
Den Haag 1966, 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor anders beschaffen waren, als wir »antizipierend meinte[n]«.36 In
Sonderfällen treten allerdings durchaus blitzartige Veränderungen auf
– etwa beim Farbwechsel eines Chamäleons. Die retrospektive Korrek-
tur von Antizipationen nach Maßgabe der aktuellen Wahrnehmungen
schließt somit die Überzeugung ein, dass es für abrupte Veränderungen
im vorliegenden Fall keine Anhaltspunkte gibt, d. h. dass keine Ursa-
chen solcher Veränderungen erkennbar sind. Entdecken wir etwa auf
der Rückseite einer Metall- oder Holzkugel eine Beule, gehen wir da-
von aus, dass sie nicht erst beim Betasten, sondern zu einem früheren
Zeitpunkt durch Druck oder Stoß entstanden und die Rückseite seither
deformiert ist. Bei der rückwirkenden Korrektur von Antizipationen
sind somit Hypothesen über Kausalrelationen im Spiel. Die anhand
solcher Hypothesen zu entscheidende Frage, inwieweit Antizipationen
der aktuell nicht wahrgenommenen Aspekte beim Auftreten wider-
streitender Sinneseindrücke korrigiert werden müssen, ist beim prädi-
kativen Gebrauch von Quasiprädikaten von ausschlaggebender Bedeu-
tung. Wir ordnen demnach bei der prädikativen Verwendung von
Quasiprädikaten die Totalität der Aspekte eines Dinges in einen Kau-
salzusammenhang der Erfahrungswelt und damit in eine objektive
Zeitreihe ein. Dies zwingt zu einer Revision der These Tugendhats,
die Aspekt-Erscheinungen seien »gar nicht Gegebenheitsweisen des
Gegenstandes als solchen«, sondern lediglich seiner »prädikativen Be-
stimmungen« (361): Wir fassen kausale Einwirkungen auf die Aspekte
eines Dinges als Einwirkungen auf das Ding selbst auf, indem wir etwa
im angeführten Beispielfall sagen, dass die Kugel – und nicht bloß ihre
Oberfläche – an einer bestimmten Stelle eingebeult ist. So muss Tu-
gendhats Bestimmung der singulären Terme als »Ergänzungsausdrü-
cke von Prädikaten«, »die, wenn sie so nicht ergänzt werden, Quasiprä-
dikate wären« (408), in der Weise neuinterpretiert werden, dass die
Überprüfung und eventuelle Korrektur des prädikativen Gebrauchs
von Quasiprädikaten beim Durchlaufen der mannigfaltigen Aspekte
eines Dinges ein konstitutives Moment der Bedeutung singulärer Ter-
me ist.

Damit kann Tugendhats Kritik an der Argumentation Kants in der
zweiten »Analogie der Erfahrung«, an die Husserl anknüpft, abge-
wehrt werden: Tugendhat übersieht, dass (1) die Differenz zwischen

303

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

36 Husserl: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitu-
tion. Hrsg. von R. Sowa (Husserliana XXXIX). Dordrecht 2008, 696.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen und der objektiven
Zeitordnung, die beim prädikativen Gebrauch von Quasiprädikaten in
Sätzen wie »Diese Kugel ist rot« insofern im Spiel ist, als wir beim
Auftreten von Diskrepanzen zwischen Antizipationen und Sinnesein-
drücken stets entscheiden müssen, ob die Antizipationen rückwirkend
korrigiert werden müssen, nur im Rekurs auf die Kategorie der Kausa-
lität aufgeklärt werden kann und (2) die prädikative Verwendung von
Quasiprädikaten in Sätzen wie dem genannten für die Bedeutung sin-
gulärer Terme konstitutiv ist.

Hier tritt erneut – wie bereits bei Tugendhats Rekonstruktion der
Verwendung des Begriffs »wahr« (s. o. Abschnitt 4.4.) – die Unzuläng-
lichkeit seiner basalen These zutage, dass die Bedeutung aller Struktur-
momente assertorischer Sätze anhand von Beispielfällen vorgeführt
werden kann. Die Differenz zwischen der subjektiven Abfolge unserer
Wahrnehmungen und der objektiven Zeitordnung der Erfahrungswelt,
die bei der Verwendung singulärer Terme im beschriebenen Sinne im
Spiel ist, lässt sich nicht anschaulich vorführen; sie erschließt sich nur
demjenigen, der die Einordnung wahrgenommener Gegenstände und
Ereignisse in einen kausalen Erklärungszusammenhang, welcher über
das Wahrgenommene hinausreicht und dadurch die Aufstellung zu-
treffender Prognosen ermöglicht, mitvollzieht. Wenn etwa im kons-
truierten Fall, dass die Rückseite des Heidelberger Schlosses graugrün
ist (s. o. Abschnitt 6.1.), das Kind, welches beim Anblick seiner ›Stadt-
seite‹ den Satz »Das Schloss ist rot« geäußert hat, sich weigert, ihn
beim Anblick der Rückseite zu korrigieren, muss es von der Erwachse-
nen darauf hingewiesen werden, dass dieser Satz nur dann korrekt ge-
wesen wäre, wenn die rückwärtige Fassade in der Zwischenzeit eine
andere Farbe angenommen hätte und eine solche Annahme unserem
empirischen Wissen zuwiderläuft. Akzeptiert das Kind die Belehrung,
können die Erwachsenen konstatieren, dass es ebenso wie sie auf eine
objektive Zeitordnung mittels der Kategorie der Kausalität Bezug
nimmt. Beharrt es dagegen darauf, dass seine Äußerung »Das Schloss
ist rot« korrekt gewesen sei, ergibt sich die Alternative, dass es entwe-
der die wahrnehmungstranszendente Existenz von Gegenständen zwar
anerkennt, aber falsche Annahmen über die Erfahrungswelt macht
oder aber die Differenz zwischen der subjektiven Abfolge unserer
Wahrnehmungen und objektiven Zeitverhältnissen gar nicht verstan-
den hat – damit auch nicht die Bedeutung singulärer Terme.

Die Überzeugung von der Existenz einer mittels der Kategorie der

304

Smail Rapic

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kausalität zu erschließenden objektiven Zeitordnung der Erfahrungs-
welt ist eine mentale Entität: Sie kann nicht vorgeführt werden, son-
dern wird nur auf dem Weg der verbalen Verständigung über die Er-
klärbarkeit bzw. Prognostizierbarkeit wahrnehmbarer Prozesse
intersubjektiv zugänglich. In diesem Sinne bildet eine »Vorstellung«
bzw. ein »Bewusstseinsinhalt« ein konstitutives Moment der Bedeu-
tung singulärer Terme.

Da sich Tugendhats ›fundamentalistischer‹ Anspruch, dass die ba-
salen Strukturmomente assertorischer Sätze vorgeführt werden kön-
nen, in Bezug auf singuläre Terme ebenso wenig einlösen lässt wie in
Bezug auf die Funktion genereller Terme in Verifikationsprozessen
und auf den Begriff der Wahrheit, bietet sich als Alternative zum se-
mantischen Fundamentalismus ein Bedeutungsholismus an, wobei die-
ser an Tugendhats Programm einer Vermittlung von Gebrauchs- und
Verifikationstheorie festhalten kann.37

Tugendhat knüpft mit seiner Analyse der Identifizierungsfunk-
tion singulärer Terme an Strawsons Individuals (1959) an. (391 ff.)
Strawson spricht dort der Analyse der notwendigen Bedingungen für
die erfolgreiche Klärung der Frage, ob wir mit den sprachlichen Aus-
drücken, die wir verwenden, jeweils dasselbe meinen, einen transzen-
dentalen Status zu.38 In Individuals bindet er das Raum-Zeit-System
der Erfahrungswelt, in das alle wahrgenommenen Gegenstände und
Ereignisse einzuordnen sind, allerdings nicht an die Kategorie der Kau-
salität zurück. Einen solchen Zusammenhang stellt er in seiner Kant-
Interpretation in Die Grenzen des Sinns her, an der sich die Metakritik
der Kant-Kritik Tugendhats im vorliegenden Beitrag orientiert hat.39

Wenn die These, dass wir beim Gebrauch singulärer Terme die Unter-
scheidung zwischen der subjektiven Abfolge unserer Wahrnehmungen
und objektiven Zeitverhältnissen auf der Basis der Kategorie der Kau-
salität in Ansatz bringen, stichhaltig ist, lässt sich Tugendhats Aussage,
dass jedes prima facie nichtpropositionale Gegenstandsbewusstsein ein
Bewusstsein von Sachverhalten einschließt (100), mit kantischen Mit-
teln stützen, wobei sich dann aber gerade nicht die Konsequenz ergibt,
die Tugendhat zieht: Jedes Gegenstandsbewusstsein sei in einem Satz-

305

Die versteckte Subjektivit�t in Tugendhats formaler Semantik

37 Vgl. Bremer: Epistemische und logische Aspekte des semantischen Regelfolgens (s.
Anm. 19), 190ff.
38 Strawson: Einzelding und logisches Subjekt (Individuals). Stuttgart 1972, 50.
39 Vgl. Strawson: Die Grenzen des Sinns (s. Anm. 33), 19 ff., 118 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verständnis fundiert (s. o. Abschnitt 2.1.); die notwendige Inanspruch-
nahme von Kausalrelationen bei der Konstitution der Bedeutung sin-
gulärer Terme lässt sich vielmehr als Argument dafür anführen, dass
sprachliche Allgemeinbegriffe und damit die prädikative Struktur ele-
mentarer assertorischer Sätze – anders als der Nominalismus meint –
eine »objektive Grundlage« (184) haben (s. o. Abschnitt 4.2.): in dem
Sinne, dass die erfolgreiche Aufstellung von Hypothesen über Kausal-
relationen eine notwendige Bedingung der (Re-) Identifikation von
Einzeldingen bildet. Der für sprechende Subjekte basalen Unterstel-
lung einer kausal geordneten – wenn vielleicht auch nicht kausal deter-
minierten – objektiven Welt kommt damit ein transzendentaler Status
im Sinne von Strawsons Individuals zu.

306

Smail Rapic

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ver�ffentlichungen von

Klaus Erich Kaehler

a) B�cher

(1) Leibniz – der methodische Zwiespalt der Metaphysik der Substanz.
Hamburg: Meiner 1979

(2) Leibniz’ Position der Rationalität. Die Logik im metaphysischen
Wissen der »natürlichen Vernunft«.
Freiburg/München: Alber 1989

(3) Das Prinzip Subjekt und seine Krisen: Selbstvollendung und De-
zentrierung.
Freiburg/München: Alber 2009.
(Zusammen mit Werner Marx:)

(4a) Das Selbstbewußtsein in Hegels Phänomenologie des Geistes.
Frankfurt/M.: Klostermann 1986

(4b) Die Vernunft in Hegels Phänomenologie des Geistes.
Frankfurt/M.: Klostermann 1992

b) Aufs�tze

(1) Systematische Voraussetzungen der Leibniz-Kritik Kants im
»Amphibolie-Kapitel«.
In: Akten des 5. Internationalen Kant-Kongresses Mainz 1981,
417–426

(2) Kant und Hegel zur Bestimmung einer »philosophischen Ge-
schichte der Philosophie«.
In: Studia Leibnitiana XIV (1982), 25–47

(3) Baumgartens ontologische Begründung der Monadenlehre und
Leibniz’ »Vernunft«.
In: IV. Internationaler Leibniz-Kongreß Hannover 1983, Vor-
träge, 328–335

308

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(4) Wie ist Monadologie möglich?
In: Perspektiven der Philosophie, Band 10 (1984), 249–269

(5) Kants frühe Kritik der Lehre von der prästabilierten Harmonie
und ihr Verhältnis zu Leibniz.
In: Kant-Studien 76 (1985), 405–419

(6) Baumgartens ontologische Begründung der Monadenlehre und
Leibniz’ »Vernunft«.
In: A. Heinekamp (Hg.): Beiträge zur Wirkungs und Rezeptions-
geschichte von Gottfried Wilhelm Leibniz. Studia Leibnitiana
Suppl. XXVI (1986), 126–138 (überarbeitete und erweiterte Fas-
sung von (3))

(7) Zu Leibniz’ Modaltheorie. Bericht über ein Symposion (Freiburg
1987).
In: Studia Leibnitiana, Band XX/1 (1988)

(8) Enthaltensein und Negation. Zur logischen Bedeutung von Leib-
niz’ »großen Principien« für Quantität und Qualität der Aussage.
In: Leibniz: Questions de logique. Symposion organisé par la
Gottfried-Wilhelm-Leibniz-Gesellschaft e.V. Hannover. Studia
Leibnitiana, Sonderheft 15 (1988), 16–26

(9) Die Monade in Husserls Phänomenologie der Intersubjektivität.
In: V. Internationaler Leibniz-Kongreß Hannover 1988, Vorträge,
393–399

(10) Philosophische Ästhetik im Zeichen der Postmoderne.
In: W. Gruhn (Hg.): Das Projekt Moderne und Postmoderne.
Hochschuldokumentationen zur Musikwissenschaft und Musik-
pädagogik (Musikhochschule Freiburg), Bd. 2, Regensburg 1989,
35–52

(11) Probleme der moralischen Identität in der praktischen Philoso-
phie Kants.
In: B. Kienzle/H. Pape (Hg.): Dimensionen des Selbst. Selbst-
bewußtsein, Reflexivität und die Bedingungen von Kommunika-
tion. Frankfurt/M. 1991, 298–310

(12) Zweckmäßigkeit ohne Zweck: Die systematischen Voraussetzun-
gen und Rahmenbedingungen des dritten Moments des Ge-
schmacksurteils in Kants ›Kritik der Urteilskraft‹.
In: J.-E. Pleines (Hg.): Zum Teleologischen Argument in der Phi-
losophie: Aristoteles, Kant, Hegel. Würzburg 1991, 63–77

309

Ver�ffentlichungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(13) Freiheit und Schöpfung. Zu einem Problem der ›Kritik der prakti-
schen Vernunft‹.
In: Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses (Mainz 1990),
hrsg. von G. Funke, Bonn 1991, 525–538

(14) Comment to Henry E. Allison: Kant’s Antinomy of Teleological
Judgment.
In: H. Robinson (Hg.): »Spindel-Conference 1991: System and Te-
leology in Kant’s Critique of Judgment«, Memphis/Tennessee
(USA), 43–48

(15) Von der monadischen zur transzendentalen Subjektivität.
Die Bedingtheit in der Unbedingtheit des Subjekts.
In: Baumgartner/Jacobs (Hg.): Philosophie der Subjektivität? Ak-
ten des 1. Internationalen Kongresses der Schelling-Gesellschaft
(Leonberg 1989) Stuttgart/Bad Cannstatt 1993, 451–458

(16) Die Asymmetrie von apriorischer Rechtslehre und positivem
Recht bei Kant.
In: Jahrbuch für Recht und Ethik, Bd. 1 (1993), 103–112

(17) Der Grund der Realität in Kants Idealismus.
In: Neue Realitäten. XVI. Deutscher Kongreß für Philosophie,
Berlin 1993, 503–510

(18) Die Ultima Ratio der Naturteleologie bei Kant und ihr Verhältnis
zu Leibniz.
In: J.-E. Pleines (Hg.): Teleologie. Ein philosophisches Problem in
Geschichte und Gegenwart. Würzburg 1994, 56–68

(19) Kants transzendentale Reformulierung der substantiellen Einheit
des leibnizschen Subjekts.
In: R. Cristin (Hg.): Leibniz und die Frage nach der Subjektivität.
(Leibniz-Tagung Triest 11.–14.5. 1992) Stuttgart 1994, 159–170

(20) Die »ersten Erfahrungen« in Leibniz’ objektiver Metaphysik.
In: VI. Internationaler Leibniz-Kongreß (Hannover 18.–23. Juli
1994), Vorträge I. Teil, 385–391

(21) Die prästabilierte Harmonie nach der transzendentalen Wende.
In: Proceedings of the Eighth International Kant Congress, Mem-
phis/TN (USA) 1995

(22) Die Monade in Husserls Phänomenologie der Intersubjektivität.
In: Tijdschrift voor Filosofie 57/4 (1995), 672–709

(23) Selbsterkenntnis, Selbsttäuschung und das Subjektive der Werte.
In: G. Pfafferott (Hg.): Vom Umsturz der Werte in der modernen
Gesellschaft. II. Internationales Kolloquium der Max-Scheler-Ge-

310

Anhang

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaft e.V. (Universität zu Köln, 7.–10. Juni 1995), Bonn 1997,
314–321

(24) Leibniz’ metaphysische Begründung der Möglichkeit rationaler
und ästhetischer Antizipation.
In: F. Gaede/C. Peres (Hg.): Antizipation in Kunst und Wissen-
schaft. Ein interdisziplinäres Erkenntnisproblem und seine Be-
gründung bei Leibniz, Tübingen 1997, 35–46

(25) Descartes und die transzendentale Phänomenologie.
In: Cognitio humana – Dynamik des Wissens und der Werte.
XVII. Deutscher Kongreß für Philosophie (Leipzig, 23.–27. Sep-
tember 1996, Vorträge und Kolloquien), hg. von C. Hubig, H. Po-
ser, Leipzig 1996, 423–432

(26) Fichtes »Ich« und seine Krisis in Hegels »Erfahrung des Bewußt-
seins«.
In: A. Regenbogen (Hg.): Antike Weisheit und moderne Vernunft,
Osnabrück 1996, 189–204

(27) Aspekte des Zeitproblems in der Musikphilosophie Theodor W.
Adornos.
In: Mit den Ohren denken. Adornos Philosophie der Musik. Hg.
von R. Klein, C.-St. Mahnkopf, Frankfurt am Main 1998, 37–51

(28) Substanz und Subjekt.
In: Nowak/Poser (Hg.): Wissenschaft und Weltgestaltung. (Inter-
nationales Symposium zum 350. Geburtstag von G. W. Leibniz,
Leipzig 1996) Hildesheim/Zürich/New York 1999, 131–141

(29) Der Raum und das Subjekt.
In: H. Egner (Hg.): Lebensräume – Spielräume – Schutzräume.
Zürich/Düsseldorf 1999, 181–193

(30) Leibniz’ »rationale Ordnung der Natur« als Theodizee? Zu Do-
nald Rutherford: Leibniz and the Rational Order of Nature.
In: Archiv für Geschichte der Philosophie (1999), 206–217

(31) Das Bewußtsein und seine Phänomene: Leibniz, Kant und Hus-
serl.
In: R. Cristin/K. Sakai (Hg.): Phänomenologie und Leibniz. Frei-
burg/München 2000, 42–74

(32) The Right of Particular and the Power of the Universal.
In: 2000 Spindel Conference: The Contemporary Relevance of
Hegel’s Philosophy of Right. University of Memphis/TN, USA
2000, The Southern Journal of Philosophy, Vol. XXXIX, Suppl.,
147–162

311

Ver�ffentlichungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(33) Der Empirismus im leibnizschen Universum. Zur Problematik des
Subjekts bei Leibniz und Locke.
In: Akten des VII. Internationalen Leibniz-Kongresses, Berlin
(10.–14. 09.2001), Nachtragsband

(34) Subjekt und Welt – das Problem der Monade.
In: F. Hermanni/H. Breger (Hg.): Leibniz und die Gegenwart.
München 2002, 1–11

(35) Metaphysik und ästhetisches Weltverhältnis. Der anfängliche
Sinn der philosophischen Ästhetik und ihre Krise.
In: H.-G. Schwarz/ J. V. Curran (Hg.): Denken und Geschichte.
Festschrift für Friedrich Gaede. München 2002, 7–19

(36) Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch über das Re-
sultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts.
In: G. Abel/H.-J. Engfer/C. Hubig (Hg.): Neuzeitliches Denken.
Festschrift für Hans Poser. Berlin/New York 2002, 323–336

(37) Leibniz und die transzendentale Wende.
In: M. Pickavé (Hg.): Die Logik des Transzendentalen. Festschrift
für Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag. Berlin/New York 2003,
659–675

(38) Das Kontingente und die Ausnahme im spekulativen Denken.
In: C. Dierksmeier (Hg.): Die Ausnahme denken. Festschrift für
Klaus-Michael Kodalle. Bd. 1, Würzburg 2003, 63–70

(39) History of Philosophy as Philosophical Task.
In: The New Year Book for Phenomenology and Phenomenologi-
cal Philosophy III (2003), 259–271

(40) Einheit und Existenz des Subjekts in Kants Idealismus.
In: Revue Roumaine de Philosophie, T. 47, 1–2, Bucuresti 2003,
39–52

(41) Das Leibniz-Bild Ludwig Feuerbachs im Rahmen seiner theo-
logiekritischen Deutung der neueren Philosophie.
In: A. Lewendoski (Hg.): Leibnizbilder im 18. und 19. Jahrhundert
(Studia Leibnitiana Sonderheft 33), Wiesbaden 2004, 239–255

(42) Die Negativität des Ich. Hegels reflexionslogische Kritik des fich-
teschen Prinzips.
In: A. Arndt/K. Bal/H. Ottmann (Hg.): Glauben und Wissen,
Dritter Teil, Hegel-Jahrbuch 2005, 241–246

(43) Hegel und das Prinzip der neuzeitlichen Metaphysik.
In: D. Fonfara (Hg.): Metaphysik als Wissenschaft. Freiburg/
München 2005, 246–266

312

Anhang

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(44) Leibniz: Die Seele als Monade und Subjekt.
In: Klein, H. D. (Hg.): Der Begriff der Seele in der Philosophie-
geschichte. Würzburg 2005, 209–234

(45) Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe.
In: C. Bickmann u.a. (Hg.): Tradition und Traditionsbruch zwi-
schen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philosophische Per-
spektiven. Amsterdam/New York 2006, 179–192

(46) Deus est unus omnia. Die ultima ratio der ›analytischen‹ Wahr-
heitstheorie bei Leibniz.
In: Breger, H., J. Herbst, S. Erdner (Hgg.): Einheit in der Vielheit,
VIII. Internationaler Leibniz-Kongress, Nachtragsband, Hanno-
ver 2006, 101–106

(47) Comments on Merold Westphal: The Prereflective Cogito as Con-
taminated Opacity.
In: Nenon, T. (Hg.): The First-Person-Perspective in Philosophical
Inquiry (Spindel Conference, Memphis/TN, September 28–30,
2006), The Southern Journal of Philosophy, Vol. XLV (2007)
Suppl., 178–186

(48) Hegel und Leibniz: Begreifendes und vorstellendes Denken des
Absoluten.
In: Heidemann, D. H./Krijnen, C. (Hg.): Hegel und die Geschichte
der Philosophie. Darmstadt 2007, 116–130

(49) Die Positivierung des Nichtigen. Hegel, Feuerbach und das dezen-
trierte Subjekt der Moderne.
In: Westerkamp D./v. d. Lühe, A. (Hg.): Metaphysik und Mo-
derne. Ortsbestimmungen philosophischer Gegenwart (FS für
C.-A. Scheier), Würzburg 2007, 177–193

(50) Zum Verhältnis von Phänomenologie und Psychologie bei Hegel
und Husserl.
In: Zeitschrift für Psychotraumatologie, Psychotherapiewissen-
schaft, Psychologische Medizin, 5. Jg. (2007), Heft 4, 47–57

(51) Das Unendliche im Endlichen. Feuerbachs anthropologische Ver-
kehrung des spekulativen Wahrheitsanspruchs.
In: Bickmann, C. u. a. (Hg.): Philosophie und Religion im Wider-
streit? Amsterdam/New York 2008, 93–102

313

Ver�ffentlichungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Lexikonartikel und Rezensionen

(1) Rezension von: Hans Burkhardt, Logik und Semiotik in der Phi-
losophie von Leibniz. München 1980. In: Archiv für Geschichte
der Philosophie, Bd. 7 (1985), 212–216

(2) Zu Leibniz’ Modaltheorie. Bericht über ein Symposion. In: Studia
Leibnitiana XX (1988), 97–100

(3) Artikel ›Baumgarten‹ in: H. Burkhardt/B. Smith (Hg.), Handbook
of Ontology and Metaphysics. München 1990

(4) Rezension von: Jürgen-Eckardt Pleines, Ästhetik und Vernunftkri-
tik. Natur- und Kunstinterpretation im Zeitalter der deutschen
Klassik und Romantik. Hildesheim/Zürich/New York 1989, in:
Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (1990),
226–229

(5) Rezension von: Nicholas Jolley, The Light of the Soul. Theories of
Ideas in Leibniz, Malebranche, and Descartes. Clarendon Press
Oxford 1990, in: Archiv für Geschichte der Philosophie (1993),
97–100

(6) Artikel ›A. G. Baumgarten: Aesthetica‹, in: R. G. Renner/E. Ha-
bekost (Hg.), Lexikon literaturtheoretischer Werke, Stuttgart
(Kröner) 1994

(7) Artikel ›Immanuel Kant: Beobachtungen über das Gefühl des
Schönen und Erhabenen‹, in: R. G. Renner/E. Habekost (Hg.),
Lexikon literaturtheoretischer Werke, Stuttgart (Kröner) 1994

(8) Artikel ›I. Kant: Kritik der Urteilskraft‹, in: R. G. Renner/E. Ha-
bekost (Hg.), Lexikon literaturtheoretischer Werke, Stuttgart
(Kröner) 1994

(9) Artikel ›Fr. W. J. Schelling: Philosophie der Kunst‹, in: R. G. Ren-
ner/E. Habekost (Hg.), Lexikon literaturtheoretischer Werke,
Stuttgart (Kröner) 1994

314

Anhang

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liste der Vorlesungen von

Klaus Erich Kaehler

Universit�t Freiburg/Br.

WS 1986/87 Die Sinnlichkeit in Kants Vernunft-Kritik
SoSe 1987 Logik und Subjektivität bei Kant
WS 1987/88 Hegel und der Vernunftbegriff im Deutschen Idea-

lismus
SoSe 1988 Hegels Kritik der subjektiven Vernunft in der Phä-

nomenologie des Geistes
WS 1988/89 Hegels Phänomenologie des Geistes (Fortsetzung)
SoSe 1989 Das Grundproblem des Idealismus
WS 1989/90 Erfahrungswissenschaftliche und philosophische

Theorie
SoSe 1990 Theoriewandel in Wissenschaft und Philosophie

Memphis State University (USA)

1990 Herbstsemester (Graduate Course)
History of Modern Philosophy: Rationalism (Des-
cartes, Spinoza, Leibniz)

Universit�t Hamburg

SoSe 1992 Philosophische Ästhetik in der Metaphysik der
Neuzeit

WS 1992/93 Das Subjekt und seine Krise: Selbstvollendung und
Dezentrierung

315

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Memphis State University (USA)

1993 Frühlingssemester (Graduate Course)
Substance and Subject in Leibniz’s Metaphysics

Universit�t zu K�ln

WS 1993/94 Das Subjekt und seine Krise (I): Leibniz und die
transzendentale Wende

SoSe 1994 Das Subjekt und seine Krise (II): Das transzenden-
tale Wissen

WS 1994/95 Fichtes »Wissenschaftslehre« und Hegels Idee der
absoluten Wissenschaft

SoSe 1995 Hegels »Wissenschaft der Logik«
WS 1995/96 Wesen und Begriff in Hegels »Logik«
SoSe 1996 Subjekt und Selbstbewusstsein in der Philosophie

der Neuzeit
WS 1996/97 Das Grundproblem des Idealismus
SoSe 1997 Schelling: Philosophie des Absoluten als Idealis-

mus?
SoSe 1998 Die Begründung der Intersubjektivität im Idealis-

mus (Fichte)
WS 1998/99 Leibniz und der Empirismus
SoSe 1999 Die Krisis des endlichen Subjekts in Hegels »Phäno-

menologie des Geistes«
WS 1999/2000 Intersubjektivität und »absolutes Wissen«
SoSe 2000 Hegels System als Selbstvollendung des Subjekts
WS 2000/01 Hegels »Geist« und die Dezentrierung des Subjekts
SoSe 2001 Die philosophische Ästhetik in der Metaphysik der

Neuzeit
WS 2001/02 Leibniz und das Prinzip der neuzeitlichen Philoso-

phie
WS 2002/03 Positionen und Probleme des Idealismus I
SoSe 2003 Positionen und Probleme des Idealismus II
WS 2003/04 Was ist »absoluter Idealismus«?
SoSe 2004 Krisis und Transformation des Subjekts als Prinzip

der Philosophie
WS 2004/05 Metaphysik und Moderne

316

Anhang

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SoSe 2005 Das dezentrierte Subjekt als Prinzip der Philosophie
»nach« der Metaphysik

WS 2005/06 Leibniz und der Empirismus
SoSe 2006 Kant: Die Systematik der Vernunft-Kritik
WS 2006/07 Wahrheit: empirisch, transzendental, spekulativ
SoSe 2007 Grundzüge des dezentrierten Subjekts
WS 2007/08 Philosophie der Intersubjektivität
SoSe 2008 Grundfragen der Anthropologie: Die Natur und das

Subjekt
WS 2008/09 Einführung in die Philosophie

317

Liste der Vorlesungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397 - am 24.01.2026, 10:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung der Herausgeber
	1. Klaus Erich Kaehler – Biografischer Abriss
	2. Kaehlers Konzeption des dezentrierten Subjekts
	3. Übersicht über die Beiträge

	I.	Formen der Selbstheit und Andersheit in der Metaphysik
	Dirk Fonfara (Köln): Das Selbst und die Begründung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon
	I. Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons Seelenlehre
	II. Die Begründung der Philosophie als Wissenschaft in Platons mittleren Dialogen
	III. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse (mathêmata)
	IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

	Andreas Speer (Köln): Im Verborgenen des Geistes: »abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart
	I. Augustinus
	II. Meister Eckhart
	1.
	2.
	3.


	Heribert Boeder (Osnabrück): Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins
	Emiliano Acosta (Gent): Vier Bestimmungen des Nicht-Ich in der Jenenser Periode der Fichteschen Wissenschaftslehre
	a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen Entgegensetzens
	b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich
	c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt
	d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

	Klaus Sellge (Köln): Kann die »wahre Philosophie« überhaupt Philosophie sein?
	1. Die absolute Erkenntnisart
	2. Theorie der Endlichkeit
	3. Diaphanisierung

	Gerhart Schmidt (Bonn): Der Wahnsinn des Eigendünkels
	Claudia Bickmann (Köln): Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager
	I. Schelling auf dem Weg zum ›irreduziblen Faktum der individuellen Existenz‹
	1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs
	2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung der Sphäre des Begriffs
	3. Der Begriff in der Idee

	II. Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont der Kontrahenten
	III. Annäherung der Extreme: Die »wahre Stelle für die Einheit von Denken und Sein«

	II. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst und sein Anderes
	Dieter Lohmar (Köln): Eine Geschichte des Ich bei Husserl
	1. Von den Logischen Untersuchungen zu den Ideen
	2. Das Ur-Ich in der genetischen Phänomenologie
	2.a. Das Ur-Ich der Bernauer Manuskripte Nr. 14 und 15
	2.b. Das Ur-Ich in den C-Manuskripten
	2.c. Das Ur-Ich in der Krisis (§§ 52–54)


	Thomas Nenon (Memphis): Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.

	Claus-Artur Scheier (Braunschweig): Sartres Abwesenheit
	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Sehnerv – Licht – Ding
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt
	Arbeitsform(Produkt)
	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Bildbewusstsein(Gegenstand)
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	S--M--P
	Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein)
	Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

	Hans Rainer Sepp (Prag): Das Selbst und der Andere
	I.
	II. Husserl – Scheler – Heidegger
	1. Egoismus als Bindung
	2. Entbindung als Geburt des Selbst

	III. Levinas
	1. Das Selbe
	2. Verfallen als endliches Begehren
	3. Aufhebung als metaphysisches Begehren
	4. Selbst sein und der Andere


	Markus Pfeifer: Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivität
	László Tengelyi (Wuppertal): Betrachtungen über die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden
	1. Die Handlungsfreiheit
	2. Die Selbstheit des Handelnden

	Klaus Düsing (Köln): Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle
	1. Grundlinien der idealistischen Geschichte des Selbstbewusstseins
	2. Skizze der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle
	3. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodellen

	Smail Rapic (Köln): Die versteckte Subjektivität in Tugendhats formaler Semantik
	1. Tugendhats Standortbestimmung der sprachanalytischen Philosophie
	2. Die Kritik Tugendhats und des späten Wittgenstein am bewusstseinsphilosophischen Ansatz
	2.1. Tugendhats Kritik an Husserls Begriff der Intentionalität
	2.2. Die Kritik des späten Wittgenstein am Vorstellungsbegriff

	3. Tugendhats bedeutungstheoretischer Ansatz
	3.1. Tugendhats Programm einer Vermittlung der Gebrauchstheorie mit der Verifikationsthorie der Bedeutung
	3.2. Rohs’ Einwände gegen Tugendhats Begriff der »Verifikationsregel«

	4. Tugendhats Analyse empirischer Aussagesätze
	4.1. Tugendhats semantischer Fundamentalismus
	4.2. Tugendhats Analyse der generellen Terme
	4.3. Tugendhats Analyse der singulären Terme
	4.4. Tugendhats Erklärung des Prädikates »wahr« in Bezug auf Elementarsätze

	5. Bedeutung und Verifikation in Lockes Essay concerning Human Understanding
	6. Die Rolle mentaler Entitäten bei der Konstitution des Gegenstandsbezugs singulärer Terme
	6.1. Tugendhats Kritik an Husserls Analyse der Dingwahrnehmung
	6.2. Tugendhats Kritik an Kants Analyse der Dingwahrnehmung in den »Analogien der Erfahrung«
	6.3. Die Differenz von subjektiver und objektiver Zeitfolge im prädikativen Gebrauch von Quasiprädikaten


	Anhang
	Veröffentlichungen von Klaus Erich Kaehler
	a) Bücher
	b) Aufsätze
	c) Lexikonartikel und Rezensionen

	Liste der Vorlesungen von Klaus Erich Kaehler
	Universität Freiburg/Br.
	Memphis State University (USA)
	Universität Hamburg
	Memphis State University (USA)
	Universität zu Köln


