
Crouch, C. (2008). Postdemokratie. Frankfurt/M: Suhrkamp.
De Souza Briggs, J. (2008). Democracy as Problem Solving. Civic Capa-
city in Communities Across the Globe. Cambridge: MIT Press.
Dewey, J. (2001). Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Berlin: Philo.
Lathrop, D.; & Ruma, L. (2010). Open Government: Collaboration,
Transparency, and Participation in Practise. Sebastopol, CA: O´Reilly.
Leggewie, C. (2011). Mut statt Wut. Aufbruch in eine neue Demokratie.
Hamburg: Körber Stiftung.
Nanz, P.; & Fritsche, M. (2012) Handbuch Bürgerbeteiligung. Verfahren
und Akteure, Chancen und Grenzen. Bonn: Bundeszentrale für politische
Bildung.
Olte, P. (2012). Was ist Demokratie? Geschichte und Gegenwart. Mün-
chen: C.H. Beck.
Sartori, G. (2006). Demokratietheorie. 3. Aufl. Wiesbaden: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft.
Schnelle, K.; & Voigt, M. (2012). Energiewende und Bürgerbeteiligung:
Öffentliche Akzeptanz von Infrastrukturprojekten am Beispiel der „Thü-
ringer Strombrücke“. verfügbar unter: http://germanwatch.org/en/down-
load/4135.pdf.

Versteyl, A. (2001). Partizipation durch Verfahren: Verbesserung der
Öffentlichkeitsbeteiligung auf Grundlage der gesetzlichen Regelungen.I
+E – Zeitschrift für Immissionsschutzrecht und Emissionshandel, 89-96.

Der Text ist eine gekürzte Version des Policy Briefs „Deutsch-
lands Energiewende – Demokratie kollaborativ gestalten“, der
von der Projektgruppe „Kollaborative Demokratie“ der stif-
tung neue verantwortung (www.stiftung-nv.de) erarbeitet
wurde. Das 10-köpfige Team aus Wirtschaft, Wissenschaft,
Politik und Beratung trieb die Frage nach der Zukunft der
Demokratie um. Im Mittelpunkt der Arbeit stand die Frage:
Wie bringen wir den wachsenden Wunsch nach direkter Betei-
ligung mit dem praktischen Bedürfnis nach politischer Hand-
lungsfähigkeit in Einklang?

Zum dauernden Besitz verfasst: Thukydides‘ „Geschichte des
Peloponnesischen Krieges“ als Klassiker der Politikberatung
Andreas Lotz

Kernaussagen:

Ist das Werk des antiken Historikers Thukydides für die
Politikberatung von Bedeutung? Dagegen spricht auf den
ersten Blick mehr als nur die Tatsache, dass es sich hierbei
um ein Geschichtswerk handelt. An der wechselvollen
Rezeption seines Werkes wird ebenfalls deutlich, dass sich
dessen politikberaterische Relevanz nicht unmittelbar
erschließt. Und doch fördert eine konsequente Lektüre das
politikberaterische Potential dieses umfangreichen Werkes
zu Tage.

Einleitung

Aristoteles spricht in seiner „Poetik“ der Geschichtsschrei-
bung die Fähigkeit ab, Aussagen über das Allgemeine treffen
zu können. Die Aufgabe der Dichtung sieht er hingegen darin,
„das nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit oder Notwen-
digkeit Mögliche“ (1451 b) in Worte zu fassen. Anders als der
Geschichtsschreiber, der bloß über das wirklich Geschehene
berichte und nur das Besondere behandle, teile der Dichter
mit, was geschehen könnte und sei daher in der Lage über das
Allgemeine zu sprechen. Die Poesie, urteilt Aristoteles, sei
somit im Unterschied zur Geschichtsschreibung etwas Ernst-
hafteres und Philosophischeres.

Inwiefern trifft diese Auffassung auf Thukydides‘ Darstel-
lung des sogenannten Peloponnesischen Krieges1 nicht zu?
Sein Gegenstand ist zwar ein spezieller – eine langjährige krie-

1

gerische Auseinandersetzung –, der Anspruch jedoch, den er
erhebt, geht darüber hinaus. Das bezeugt folgende Aussage am
Ende des sogenannten Methodenkapitels:

„Zum Zuhören wird vielleicht diese undichterische Darstel-
lung minder ergötzlich scheinen; wer aber das Gewesene klar
erkennen will und damit auch das Künftige, das wieder ein-
mal, nach der menschlichen Natur, gleich oder ähnlich sein
wird, der mag sie so für nützlich halten, […]: zum dauernden
Besitz nicht als Prunkstück fürs einmalige Hören ist sie ver-
fasst“ (I, 22).

Obzwar Thukydides dezidiert erklärt, dass sein Werk nichts
mit Dichtung gemein habe, erfüllt es dennoch Aristoteles‘ Kri-
terien. Es beansprucht nämlich für sich, allgemeingültige
Erkenntnisse präsentieren zu können, die nicht nur das Ver-
gangene betreffen, sondern auch in Zukunft relevant sein wer-
den. Indem der Historiker die Nützlichkeit seiner Erkenntnisse
anspricht, enthüllt er die didaktische Absicht seines Werkes.
Durch die Formulierung, seine Schrift sei kein Prunkstück,
sondern zum dauernden Besitz verfasst, bringt Thukydides

1 Thukydides‘ Vereinheitlichung der aufeinander folgenden Kriege zwi-
schen Athen und Sparta – der erste Krieg endete mit einem Friedens-
vertrag im Jahre 423 v. Chr. und wurde offiziell erst zehn Jahre später
aufgenommen – zu einem einzigen Konflikt erschien seinen Zeitge-
nossen mit ziemlicher Sicherheit als fragwürdig. Deshalb erklärt er
nach der Darstellung des Friedensschlusses: „Insgesamt dauerte damit
der Krieg siebenundzwanzig Jahre. Denn die Einigung zwischenhinein
nicht als Krieg bezeichnen zu wollen, wäre ein Irrtum: man achte auf
die Tatsachen, wie eins das andere ablöste, und man wird finden, daß
das nicht wohl Frieden heißen darf“ (V, 26). Zitiert wird im Folgenden
nach Thukydides (1976).

Forum | Lotz – Thukydides' "Geschichte des Peloponnesischen Krieges" als Klassiker der Politikberatung

196 ZPB 4/2012

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:41:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196


zum Ausdruck, dass die darin enthaltenen Erkenntnisse zum
Gebrauch gedacht sind. Er deutet damit an, dass sein Werk für
die politische Praxis relevant sein könnte.

Er selbst bekleidete nur für kurze Zeit ein Strategenamt
und war aufgrund der Verbannung aus Athen gezwungen, das
politische Geschehen über einen langen Zeitraum aus der
Äquidistanz zu den am Krieg beteiligten Parteien zu beobach-
ten. Er hatte mithin verhältnismäßig wenig politische Erfah-
rung und war, soweit bekannt, nie als politischer Berater tätig.
Wenngleich diese Tatsachen die politikberaterische Relevanz
seines Werkes auf den ersten Blick schmälern mögen, ist die
Frage, ob seine Darstellung jenes gewaltsamen Konflikts als
ein Klassiker der Politikberatung gelten könnte, damit nicht
erledigt. Zunächst: Was spricht dagegen und wie verlief die
Rezeption des Thukydides?

Kein Klassiker der Politikberatung?

Gegen die Erhebung des Thukydides zum Klassiker der Poli-
tikberatung kann erstens eingewendet werden, dass sein Werk
keine genuin politikberaterische Abhandlung, sondern erklär-
termaßen eine historische Darstellung von Kriegsereignissen
ist, aus der sich, zweitens, nicht umstandslos politische Hand-
lungsmaximen ableiten lassen. Denn anders als im „Il prin-
cipe“ Niccolò Machiavellis, der Thukydides in wichtigen
Aspekten nahe steht (vgl. Münkler, 1984, S. 261 f.), finden
sich beim antiken Historiker weder ausformulierte
Gebrauchsanweisungen noch feste Lehrsätze. Drittens, fällt
Thukydides‘ Schweigen bezüglich der aus seiner Darstellung
zu erschließenden Konklusionen auf, was immer wieder Kon-
troversen über das Sinnganze seines Werkes genährt hat (Mei-
neke, 2003, S. 481 f.). Hinzu kommt, viertens, dass er, im
Gegensatz zu Machiavelli, nicht dezidiert darlegte, für welches
Publikum er schrieb. Fünftens trug sein oftmals schwer ver-
ständlicher Stil sicherlich dazu bei2, im Unterschied zur klaren
Sprache Machiavellis, dass sein Werk selten zur praktischen
Orientierung herangezogen wurde.

Dies sowie die Tatsache, dass Thukydides die Frage nach
der ‚besten Staatsform‘ unbeantwortet ließ, führte dazu, dass
er in der Neuzeit – nach seiner Wiederentdeckung in der
Renaissance – fast ausschließlich von Historikern und Philo-
sophen gelesen wurde (vgl. zum Nachfolgenden ebd.). So
wirkte sich der Umstand, dass er ein Krisenautor war, wenig
auf die Rezeption seines Werkes aus. Denn es war vor allem
Tacitus, der im Zeitalter der politischen Konflikte, die Europa
seit Mitte des 16. Jahrhunderts erschütterten, zur politischen
Belehrung heran gezogen wurde. Der religiös gefärbte Cha-
rakter der damaligen Kriege sowie das Aufkommen des Abso-
lutismus machten es den Rezipienten zunehmend schwerer,
Parallelen zu ihrer Gegenwart im Werk Thukydides‘ zu finden.

Diese sozio-politischen Erschütterungen schwächten
jedoch das moralpädagogische historische Interesses allmäh-
lich ab, das „durch eine auf die Feststellung konstanter
Daseinsprinzipien gerichtete philosophische Reflexion der
Geschichte abgelöst wurde“ (ebd., S. 487). Thomas Hobbes
und andere neuzeitliche Denker nahmen nunmehr die spezifi-

2

sche Erkenntnisleistung des Thukydides würdigend wahr. Die
Diskussion um die US-amerikanische Bundesverfassung
wurde mit Bezug auf dessen pessimistische Anthropologie und
die Darstellung des Niedergangs der Athener Demokratie als
abschreckendem Musterfall geführt. Im 20. Jahrhundert, dem
„Zeitalter der Extreme“ (E. Hobsbawm), wurde der antike
Geschichtsschreiber in den verschiedensten Variationen von
den unterschiedlichsten Parteien für die eigene politische
Sache instrumentalisiert. Nach dem II. Weltkrieg erklärte die
Denkschule des sogenannten Realismus innerhalb der Inter-
nationalen Beziehungen Thukydides zu einem ihrer wichtigs-
ten Vordenker (dazu Johnson Bagby 1994).

Zur politikberaterischen Relevanz Thukydides‘

Um Thukydides‘ politikberaterische Relevanz, die sich nicht
unmittelbar aufdrängt, erschließen zu können, bedarf es einer
sorgfältigen Lektüre. Denn er operiert nicht mit einprägsamen
Formulierungen, sondern bedient sich der sophistischen
Methode der Antilogien. Indem er antithetische Positionen in
Redepaaren (δισσοί λόγοι) gegenüber stellt, bemüht er sich um
eine polyperspektivistische Darstellung bestimmter Konstella-
tionen und Probleme. Er platziert die Reden dort, wo die
Fäden des Geschehens zusammenlaufen und ein repräsentativ-
paradigmatisches Moment vorliegt. Die Reden stehen an den-
jenigen Stellen, die zur Rück-, Um- und Vorschau animieren.
Und sie enthalten bestimmte Gedankenkomplexe, die wieder-
holt von denselben oder verschiedenen Sprechern vorgetragen
werden. Durch die Wiederaufnahme analoger Gedanken-
gänge in disparaten Situationen wird eine Verknüpfung zwi-
schen einmaligem Geschehen und allgemeinen Prinzipien her-
gestellt (vgl. Regenbogen, 1933).

Týche

Solch ein allgemeines Prinzip der historisch-politischen
Abläufe ist τύχη, die in einer gegebenen Situation eigentlich
nur negativ zu fassen ist, insofern Thukydides mit diesem
Wort das bezeichnet, „was dem planenden und handelnden
Menschen sich nicht oder nicht mehr fügen will“ (Müri, 1947,
S. 254, Hervorhebung im Original). Damit benennt er all das,
was sich παράλογος, d.h. im Bereich jenseits menschlicher Vor-
aussicht und Berechenbarkeit, befindet. Er gemahnt daran,
dass es das Unverfügbare gibt – beispielsweise Naturereignisse
(I, 23, 101; II, 8, 77; III, 49, 89; IV, 3; V, 45; VI, 70, 95; VII,
50, 79) –, das sich im Unterschied zum eigenen Entschluss
nicht beherrschen lässt (IV, 64), und dass die Möglichkeiten
des Menschen mithin nicht grenzenlos sind. Die Querschläge
der týche können nicht berechnet (VI, 78), aber beim Entwer-
fen von Strategien mit eingerechnet werden (vgl. Herter, 1950,
S. 140). Das Vermeiden von Risiken gehört demnach zum ver-
nunftgeleiteten Planen dazu (VI, 23), darf aber nicht mit Inak-
tivität verwechselt werden oder zu Passivität führen (II, 87).

3

3.1

2 Bereits in der Antike bekunden die Rezipienten ihre Schwierigkeiten
mit Thukydides‘ Sprache (vgl. Regenbogen, 1933, S. 3 f.).

Thukydides' "Geschichte des Peloponnesischen Krieges" als Klassiker der Politikberatung – Lotz | Forum

ZPB 4/2012 197

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:41:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196


Das Einkalkulieren der týche in die eigenen Pläne ist zudem
nicht gleichbedeutend mit dem bloßen Vertrauen auf ihre
Macht. Denn sie begünstigt nie nur die eine Seite (VII, 61; vgl.
auch IV, 18). Deshalb ist es verheerend, wenn aus blinder
Zuversicht auf die týche heraus gehandelt wird (siehe dazu III,
97).

So betont der spartanische König Archidamos gegenüber
seinen Landsleuten, dass man bei einer bevorstehenden Aus-
einandersetzung weder auf die Fehler des Feindes hoffen noch
seine geistigen Fähigkeiten unterschätzen, sondern die eigene
Strategie ausgehend von der Annahme entwickeln sollte, dass
die gegnerischen Pläne durchdacht entworfen wurden (I, 84,
vgl. zudem II, 11; VI, 11). Die gleiche Einsicht spricht Perikles
in einer für Athen kritischen Situation aus, als er versucht,
aufgebrachte Bürger zu beruhigen und ihnen Mut zuzuspre-
chen:

„[D]er Wagemut bekommt mehr Festigkeit, wenn, bei gleicher
Gunst des Glücks, die Vernunft sich überlegen fühlt; sie ver-
traut auch nicht dem Hoffen (das in der letzten Not seine Kraft
zeigt), sondern der mit dem Gegebenen rechnenden Erkennt-
nis, deren Voraussicht verläßlicher ist“ (II, 62).

An den Ausführungen zur týche wird ersichtlich, dass Thuky-
dides – ohne es ausdrücklich zu erklären – sich insbesondere
an die okkasionell-aktiven politischen Akteure wendet (vgl.
Regenbogen, 1933, S. 30). Er demonstriert, dass eine rationell-
praktische Bewältigung anfallender Aufgaben und drängender
Probleme stets gefährdet ist, sei es durch das jede Berechnung
durchkreuzende Walten der týche, sei es durch die Zwangs-
läufigkeit politischer Entwicklungen.

Anánke

Denn dem Prinzip der Notwendigkeit (άνάγϰη) zufolge, erge-
ben sich aus bestimmten Entscheidungen oder Reaktionen
nicht nur Handlungsalternativen, sondern notwendigerweise
auch Konstellationen von Verhältnissen, die Zwänge für die
politischen Akteure mit sich bringen. So hat die Zurückhal-
tung der Spartaner im Kampf gegen das Perserreich nach
Ansicht der Athener dazu geführt, dass sie in die Führungsrolle
geradezu gedrängt wurden: die Übernahme der Führungspo-
sition durch Athen stellte den ersten Schritt Richtung Vor-
macht dar. Die Athener betonen, dass sich aus dieser macht-
politischen Verschiebung notwendigerweise weitere Schritte
ergaben. Anders ausgedrückt: sie konnten nicht umhin, ihre
Dominanz weiter auszubauen, wollten sie ihre politische Exis-
tenz nicht gefährden (I, 75; vgl. Herter, 1950, S. 143).3 Die
veränderte machtpolitische Lage wirkte sich ihrerseits auf die
außenpolitische Wahrnehmung der Spartaner aus und musste
zwangsläufig zu einer Gegenreaktion führen.4 Thukydides
schreibt diesbezüglich, dass die öffentlich vorgebrachten
Beschuldigungen seitens Spartas nur Anlässe für eine Kriegs-
erklärung waren. Die eigentliche Ursache des Krieges sei die
durch Athens Expansion hervorgerufene Furcht der Spartaner,
die sie zu einer militärischen Reaktion gezwungen habe (I, 23,
vgl. zudem I, 88, 118).

3.2

Der Mensch als politisches Wesen

Furcht ist Bestandteil der affektiven Verfasstheit des Men-
schen, der als Träger des geschichtlichen Geschehens bei
Thukydides in dreifacher Gestalt dargestellt wird: als Indivi-
duum, als Typus und als Kollektiv (vgl. dazu Regenbogen,
1933, S. 10-17). Thukydides stattet die politischen Akteure
nur in wenigen Fällen mit individuellen Zügen aus und lässt
sie vor allem als Typen auftreten. Dabei stilisiert er sie zu
Exponenten einer bestimmten politischen Haltung oder zu
Musterexemplaren einer Politikergattung. Indem er unter-
schiedliche Typen von politischen Akteuren konturiert dar-
stellt, vermag er zugleich anhand ihrer Reaktionen in
bestimmten Lagen verschiedene Handlungsmöglichkeiten für
ähnliche Situationen vorzuführen. Statt daraus fest umrissene
Handlungsmaximen abzuleiten, regt er mittels ausführlicher
Beschreibung der Handlungsfolgen zur eigenständigen Refle-
xion an (ähnlich ebd., S. 9 f., 17).

Politische Aktivitäten erschöpfen sich jedoch nicht in Aus-
einandersetzungen einzelner politischer Akteure, sondern
betreffen notwendig das gemeinsame Handeln von Kollekti-
ven. Thukydides‘ Analyse kollektiver Dynamiken setzt beim
synchronen Vergleich zwischen Athen und Sparta an: die spä-
teren Kriegsgegner werden aus der Außenperspektive der
Korinther als höchst verschiedene politische Einheiten darge-
stellt. Dabei charakterisieren sie die Spartaner als zögerlich-
zurückhaltend, während die Athener als risikofreudig und
innovativ beschrieben werden (I, 68-71; zudem VIII, 96).5 In
ihrer anschließenden Verteidigungsrede versuchen die Athener
aus der Innensicht heraus geschichtlich zu begründen, wie sie
zu ihrer militärisch-wirtschaftlichen Überlegenheit gelangt
sind (I, 73-75). Ihre diachrone Darstellung offenbart, dass
Athens und Spartas unterschiedliche ökonomisch-politische
Herangehensweisen und Mentalitäten, die eine strukturelle
Wirkung auf das Handeln der jeweiligen Akteure haben, das
Ergebnis eines historischen Prozesses sind. Thukydides
gemahnt mithin an die strukturellen Zwänge, zeigt aber impli-
zit, dass es alternative Entwicklungsmöglichkeiten gibt. Er
verdeutlicht zudem, dass bestimmte Eigenschaften, die in
gewissen Situationen bzw. Konstellationen zum Erfolg führen,
nicht in jeder Lage vom Vorteil sind. So betont Perikles, dass
der Drang, stets das Erreichte überschreiten zu wollen, den er
als ein positives Merkmal athenischer Mentalität herausstellt
(II, 39 f.), im Krieg gegen Sparta nicht das Handeln Athens
bestimmen darf (I, 144).

Gleichwohl gibt es eine Konstante – Athener führen sie
apologetisch an (I, 76; ähnlich V, 105) –, die beim Analysieren
und Planen stets mit einzubeziehen ist: die menschliche Natur.

3.3

3 Alkibiades verweist auf dieselben ‚Zwänge‘ als er seine Mitbürger zur
militärischen Aktion gegen Sizilien animiert (VI, 18). Ähnliche Argu-
mentation findet sich außerdem in Kleons Rede während der atheni-
schen Debatte über Mytilene (III, 40).

4 Perikles erkennt ebenfalls, dass der Krieg notwendig kommen wird und
empfiehlt deshalb den Athenern, als Ausdruck des richtigen Umgangs
mit der anánke, diese Tatsache aktiv anzunehmen (I, 144).

5 Vgl. ferner zum spartanischen Zaudern bzw. Mangel an Übermut I,118;
II, 94 und zu Athens Drang-nach-mehr IV, 21, 41.

Forum | Lotz – Thukydides' "Geschichte des Peloponnesischen Krieges" als Klassiker der Politikberatung

198 ZPB 4/2012

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:41:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196


Thukydides erklärt unmissverständlich, dass zum Wesen des
Menschen die Ehrsucht, das Streben nach eigenem Nutzen6

sowie das Mehrhabenwollen gehört. Er exponiert ferner die
Furcht als den markantesten Ausdruck emotionaler Instabili-
tät und stellt kollektive Gefühlsschwankungen als eine Her-
ausforderung an politische Führung dar (I, 140; II, 59, 61, 65;
III, 36).7 Da die Affekte und Leidenschaften bemerkenswert
häufig das Handeln der kollektiven Akteure bestimmen, ist
das Movens der Politik nicht immer in der Verfolgung ratio-
naler Interessen zu suchen. Unfehlbares Kalkül ist demnach
eher selten möglich.

Schlussbetrachtung

Die notwendige Voraussetzung des erfolgreichen politischen
Handelns ist daher είκός, die Fähigkeit verschiedene Aspekte
und Erfahrungen zur Erstellung von Prognosen oder Strate-
gien miteinander verbinden und vergleichen zu können. Es ist
ein Denken, das sich am Wahrscheinlichen orientiert (vgl.
Hunter, 1973, S. 25-41). Wie funktioniert es?

Der Plan Archidamos‘ ist augenscheinlich wohlüberlegt: Er
schätzt die wirtschaftliche Stärke und die militärischen Kapa-
zitäten Athens als beträchtlich ein (I, 80, 81, 83). Er erkennt
implizit das, was Perikles explizit ausdrückt (I, 141 f.): dass im
Falle einer langfristigen Auseinandersetzung Athen aufgrund
ökonomischer Überlegenheit strategische Vorteile hat. Sein
Vorgehen besteht daher darin, Athen rasch zu einer Schlacht
zu bewegen. Er bezieht kollektive Emotionalität als Faktor in
seine Strategie ein, indem er davon ausgeht, dass die Verwüs-
tung des Athener Umlandes sich als ein affektiver Anstoß
erweisen wird: emotional erschüttert, zumal sie solche Zer-
störung vor den eigenen Toren nicht kennen, werden die Athe-
ner unüberlegt handeln und sich den Spartanern stellen (II,
11). Dass es dazu nicht kam, liegt nicht nur daran, dass die
Spartaner zu lange Oinoë belagerten, sondern resultiert vor
allem aus der Fähigkeit Perikles‘, mit der affektiven Aufgela-
denheit seiner Mitbürger umzugehen, die in der Tat aufge-
bracht waren und ausrücken wollten (II, 18-22). Archidamos‘
Strategie bewährte sich demnach nicht, weil er den Faktor
politische Führung ignorierte. Welche Lehren lassen sich
daraus und aus Thukydides‘ Werk überhaupt ziehen?

Die Orientierung am Wahrscheinlichen setzt ein ausgewo-
genes Vertrauen in die eigenen Fähigkeiten voraus. Dazu
gehört zudem, in einer gegebenen Situation die Verhältnisse
adäquat erfassen und sich entsprechend verhalten zu können.
„Wer seinesgleichen nicht nachgibt, dem Stärkeren wohl
begegnet, gegen Schwächere Maß hält, der fährt meist am bes-
ten“ (V, 111). So lautet der Ratschlag der überlegenen Athener
an die Melier. Dass sie sich selbst an ihn letztlich nicht hielten,
spricht angesichts ihres Desasters auf Sizilien für seine Rich-
tigkeit (vgl. VII, 42-87).8 Sich-am-Wahrscheinlichen-orientie-
ren bedeutet ferner, alle erdenklichen Aspekte und Elemente
einer Konstellation unbedingt zu berücksichtigen und zugleich

4

mit den Querschlägen der týche zu rechnen, die Möglichkeit
des eigenen Scheiterns in Betracht zu ziehen.

Das Einkalkulieren jedweder Faktoren und Perspektiven
erscheint im „Zeitalter der Beschleunigung“ (H. Rosa) als ein
ebenso unmögliches Unterfangen wie die Orientierung am
voluminös-umständlichen Werk von Thukydides. Gleichwohl
lohnt sich die Mühe einer geduldig-genauen Lektüre dieses
Werkes, das fraglos das Potential zum Klassiker der Politik-
beratung hat. Aristoteles irrte sich: die Geschichtsschreibung
vermag allgemeingültige und praktikable Erkenntnisse bereit-
zustellen. Thukydides liefert dafür einen eindrucksvollen
Beleg. Nicht umsonst wurde sein Werk zum dauernden Besitz
verfasst.

Literatur

Aristoteles (1982). Poetik. Stuttgart: Reclam.

Johnson Bagby, L. M. (1994). The Use and Abuse of Thucydides in Inter-
national Relations. International Organisation, 48 (1), 131-153.

Herter, H. (1950). Freiheit und Gebundenheit des Staatsmannes bei
Thukydides. Rheinisches Museum für Philologie, 93, 133-153.

Hunter, V.J. (1973). Thucydides: The Artful Reporter. Toronto: Hakkert.

Meineke, S. (2003). Thukydidismus. In Der Neue Pauly: Enzyklopädie
der Antike (Bd. 15/3, S. 480-494). Stuttgart, Weimar: Metzler.

Münkler, H. (1984). Machiavelli: Die Begründung des politischen Den-
kens der Neuzeit aus der Krise der Republik Florenz. Frankfurt a. M.:
Fischer.

Müri, W. (1947). Beitrag zum Verständnis des Thukydides. Museum Hel-
veticum, 4, 251-275.

Regenbogen, O. (1933). Thukydides als politischer Denker. Das huma-
nistische Gymnasium, 44, 2-25.

Thukydides (1976). Geschichte des Peloponnesischen Krieges (2., über-
arb. Aufl.). Zürich, München: Artemis.

Studium der Geschichte und Politik-
wissenschaft in Wien, Riga und Ber-
lin. Seit 2010 wissenschaftlicher Mit-
arbeiter am Sonderforschungsbe-
reich 644 „Transformationen der
Antike“ der Humboldt-Universität
zu Berlin. Forschungsschwerpunkte:
Imperien, Politische Theorie und Ide-
engeschichte, Politische Philoso-
phie, Psychoanalyse und Politik.
Email: andreas.lotz@sowi.hu-ber-
lin.de

6 So kommt moralisch-rechtlichen Überlegungen in den Reden eine
geringere Bedeutung gegenüber den Appellen an den Eigennutz der
Zuhörer zu. Vgl. dazu die Debatte über Mytilene, in der primär vom
Nutzen für Athen her argumentiert wird (III, 37-48). Vgl. ferner I, 32; III,
14; VI, 83, 86, 87.

7 Zur massenpsychologischen Wirkung des Aberglaubens vgl. VI, 70; VII,
50, 79.

8 Siehe zudem die falsche Einschätzung der Macht Athens durch die
Chier (VIII, 5-8, 14 f., 22-24).

Thukydides' "Geschichte des Peloponnesischen Krieges" als Klassiker der Politikberatung – Lotz | Forum

ZPB 4/2012 199

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:41:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1865-4789-2012-4-196

