
 

 40

2. Bild Gottes 

 

Das Christentum hat diese klassische Sicht des Menschen auf seine 

Weise rezipiert und im Licht des biblischen Schöpfungsdenkens um-

gebaut. So wird der Kosmos theologisch als Schöpfung und das animal 

rationale als Bild Gottes und damit als Ziel und Krone der Schöpfung 

bestimmt: der Mensch ist das, um dessentwillen alles geschaffen ist, 

und er ist dazu geschaffen, den Schöpfer zu loben und zu ehren. 

Damit rückt der Mensch an die Spitze der Schöpfung. Von allen übri-

gen Geschöpfen unterscheidet er sich als ‹Bild Gottes›, von Gott da-

gegen als dessen geschaffenes ‹Bild›. Indem man den Bildgedanken 

nach der Logik von Urbild und Abbild deutet, werden Vernunft und 

Wille des Menschen als das endliche und unvollkommene Abbild der 

vollkommenen Vernunft und des unendlichen Willens Gottes verstan-

den. Entsprechend hat sich die Theologie lange dazu verleiten lassen, 

in Phänomenen wie Vernunft, Geist, Gewissen, Sprachfähigkeit usf., 

in denen sich Menschen angeblich kategorial von anderen Lebewesen 

unterscheiden, auch das zu sehen, worin sich ihre Gottesnähe mani-

festiert. Und eben das wurde als die unvergleichliche Würde der Men-

schen gegenüber allen anderen Geschöpfen herausgestellt.  

Evolutions- und neurobiologische Einsichten in die nur graduelle Ver-

schiedenheit von Menschen und anderen Primaten sind für diese 

Sichtweise eine Provokation: Sie stellen nicht nur die Gottebenbild-

lichkeit der Menschen in Frage, sondern lösen auch die an-

thropologische Basis für die Erkenntnis des Willens Gottes und eine 

darin fundierte menschliche Wertorientierung auf. Wer wir sind, wird 

konsequent von der biologischen Evolution des Lebens her beantwor-

 
stärkungen konnte es aber nur kommen aufgrund einer fragwürdigen Deutung des 

Gedankens der Gottebenbildlichkeit. Diese ist das, was den Menschen von allen 

anderen Geschöpfen unterscheidet: Als Mann und als Frau ist er allein zum Bild 

Gottes bestimmt, wie es in Auslegung von Gen 1,27 («Gott schuf den Menschen 

nach seinem Bild, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn; als Mann und Frau schuf 

er sie») heißt. Zugleich wird sie in dem gesehen, was ihn von anderen Lebewesen 

unterscheidet: in seiner Vernunft, seinem aufrechten Gang, seiner Fürsorgepflicht 

gegenüber den übrigen Geschöpfen und seinem Herrschaftsauftrag über sie.  

https://doi.org/10.5771/9783845207247-40 - am 17.01.2026, 11:01:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 41

tet, in der immer neue Formen des Lebens emergieren, also frühere 

Lebensformen voraussetzen, aber aus diesen kausal nicht ableitbar 

sind. Das, was bis ins 19. Jahrhundert hinein ein unerklärliches Rätsel 

war, wie denn das Tier zum Menschen, wie aus animalischem Leben 

menschlicher Geist werden könne, wird mit dem Emergenzgedanken 

ohne Rekurs auf eine göttliche Herkunft des Geistes oder einen 

Schöpfer des Menschen erklärbar. Sind Vernunft, Geist, freier Wille 

aber Emergenzphänomene und damit Evolutionsprodukte, dann sind 

sie nicht mehr Anzeichen des Göttlichen im Menschen, und daran 

ändern auch epizyklische Rettungsversuche wie das anthropische 

Prinzip, fine-tuned universe-95 oder intelligent design-Entwürfe nichts. 

 

3. Korrektur des traditionellen Verständnisses der Gottebenbildlichkeit 

 

Es hat wenig Sinn, diese Entwicklung zu beklagen und sich ihr gegen-

über auf das klassische christliche Menschenbild zu berufen. Dieses 

Bild verdankt sich einer fragwürdigen und korrekturbedürftigen Inter-

pretation des Gedankens der Gottebenbildlichkeit. Das gilt vor allem 

für ihren Kernpunkt, die kurzschlüssige Identifikation dessen, was 

Menschen von anderen Lebewesen unterscheidet, mit dem, was sie 

mit Gott gemeinsam haben. Dass diese Sichtweise theologisch ein 

Holzweg ist, liegt schon lange auf der Hand. Wenn Gott das voll-

kommen sein soll, was Menschen nur unvollkommen sind, dann wird 

aus der biblischen Auszeichnung des Menschen durch Gott die dog-

matische Okkupation Gottes durch den Menschen. Das ganze Ge-

dankengefälle führt dann nicht dazu, den Menschen von Gott, sondern 

Gott vom Menschen her zu bestimmen: Was Menschen im Unter-

schied zu anderen Wesen sind, ist Gott im höchsten Maße. Das Lob 

der Größe Gottes – das hat Feuerbach durchaus richtig gesehen – wird 

so unter der Hand zum Selbstlob des Menschen. 

 
95  V. J. Stenger, Is the Universe Fine-Tuned For Us?, PDF file, 21: «The universe is 

not fine-tuned for humanity. Humanity is fine-tuned to the universe.» 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-40 - am 17.01.2026, 11:01:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

