
1. Gefühl

»Ha, ha, natürlich sind Theorien so etwas

wie eingefrorene Emotionen.

Menschen haben ein gewisses Gefühl für

die Welt, dann wollen sie ihre Gefühle be-

weisen, und heraus kommt eine Theorie.«1

Paul Feyerabend

In einer Theorie gefriert ein Gefühl, das Menschen für die Welt haben. Im Gefrie-

ren erstarrt es und mit ihm die sonst lose fluktuierenden Teilchen, aus denen es

besteht – all die Annahmen, Bewertungen undWidersprüche eines Menschen und

seiner Geschichte. Folgt man Feyerabend, dann steht einMensch durch sein Gefühl

bereits in Verbindung mit der Welt, doch ringt darum, dieses zu beweisen. War-

umMenschen das wollen, verrät er nicht.Womöglich gewinnt ein Mensch an Halt,

wenn er sich des eigenen Gefühls sicher sein kann. Vielleicht ist ein Mensch auch

erst dann in der Lage, sein Gefühl für dieWelt anderen zu zeigen, wenn das Gefühl

›stillsteht‹ und so greifbar wird. Es liest sich bei Feyerabend jedenfalls nahezu, als

misslinge demMenschen der gewollte Beweis, als käme ein nicht so befriedigendes

Ergebnis heraus – kein Beweis, eben nur eineTheorie.

Im letzten Interview seines Lebens gibt Feyerabend somit eine Anregung, wie

Menschen (gar nicht einmal nur Akademiker:innen)2 zu denTheorien kommen,mit

denen sie hantieren. Er verdeutlicht auf diese Weise die Relevanz individueller Ge-

fühle für das theoretische Arbeiten und wirft die Folgefrage auf, inwiefern sich Ge-

fühle nicht nur einfrieren, sondern Theorien gleichsam auftauen lassen; inwiefern

mittelsTheorie zu einem neuen emotionalenWeltverhältnis zu gelangen ist.

Mit dieser Frage sind wir bereits am Kern der vorliegenden Schrift. Bevor wir

uns aber einem neuen Weltverhältnis qua Auftauen zuwenden können, gilt es, ei-

nige der eingefrorenen Emotionen zu betrachten, von denen Feyerabend spricht.

Solche entstammen einem Sonderfall der Theorie; dem, in dem sich menschliche

1 Feyerabend, Jung 2002, S. 213.

2 Zu einer weiterführenden Untersuchung zu Paul Feyerabends Auffassung von Forschung

und Theoriebildung vgl. Rettenmaier 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Gefühle nicht abstrakt auf Welt, sondern auf ein bestimmtes Objekt in der Welt

richten, nämlich auf Gefühle. Ein Sonderfall ist es, da hier das Theoretisieren über

Gefühle und dasTheoretisieren durch Gefühle ineinander übergeht; oder um es mit

einer Beschreibung Sedgwicks zusammenzufassen:

»[T]here is no distance at all between affect theory in the sense of the important

explicit theorizing some scientists and philosophers do around affects, and affect

theory in the sense of the largely tacit theorizing all people do in experiencing and

trying to deal with their own and others’ affects.«3

Das vorliegende erste Kapitelmeiner Dissertation handelt also vonTheorien der Af-

fekt- und Emotionsforschung; genauer vomwissenschaftlichen DiskursfeldGefühl.

Ich folge darin dem Bestreben, das nötige Repertoire an Zugängen an die Hand zu

geben, um sich den Debatten um Begriffe wie Gefühl, Emotion oder Affekt anzunä-

hern. Ich will also eine Grundlage schaffen, auf welcher die Untersuchungen der

Folgekapitel aufbauen können.

Diese Grundlage besteht aber nicht darin zu klären, was Gefühl bedeutet, son-

dern wie es gedeutet wird. Anstatt einer Arbeitsdefinition lege ich dar, wie ambi-

valent und vieldeutig der BegriffGefühl ist und entlang welcher differenten Ansätze

versucht wurde, diesen handhabbar zu machen. Daher gebrauche ich den Begriff

Gefühl als eineweitgefasste Sammelbezeichnung, unter dem ich zunächst auch jene

Theorien versammle, die auf ganz andere Begrifflichkeiten – Affekt, Sentiment, Emo-

tion und andere – zurückgreifen, um ›Gefühle‹ zu verstehen.4

Durch diese Abkehr von einer Arbeitsdefinition will ich jedoch nicht den An-

schein erwecken,als entzöge ichmich einer theoretischenPositionierung.Diese be-

steht vielmehr in einerMetaperspektive zum Zweck, das Feld der Affekt- und Emo-

tionsforschung aufzuspannen und so einenEinblick in einen der beidenGrundbau-

steine einer Kritik der Gefühle zu ermöglichen. Dies ist nötig, um mit den im Ver-

lauf dieser Dissertation herangezogenen Theorien ergebnisoffen umzugehen und

ihnen nicht die Last einer vorgefertigten Definition aufzubürden. Schließlich lässt

sich aus solchen Theorien nur so für einen kritischen Umgang mit politischen Ge-

fühlen lernen.

Wie soll nun angesichts dessen vorgegangen werden? Das vorliegende Kapitel

folgt drei Schritten: Zunächst lege ich dar, wie komplex die Diskurse der Affekt-

undEmotionsforschung sind.Hierzu greife ich sowohl aufmein persönlichesÜber-

forderungsgefühl wie auf drei zentrale Brüche im Forschungsdiskurs zurück, dem

emotional turn, dem affective turn und der ›Emotionalisierung des Politischen‹. In Bezug

3 Sedgwick 2003a, S. 133f.

4 Zudem liegt es mir nahe, einen Begriff zu nutzen, der nicht nur an wissenschaftliche De-

batten, sondern auch an einen alltäglichen Sprachgebrauch anknüpft. Gefühl erfüllt diesen

Anspruch.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 31

aufRonalddeSousawerde ichdarlegen,dassdieKomplexitäten imZusammenhang

mit der phänomenalenVielgestalt des ForschungsgegenstandesGefühl zusammen-

hängt (1.1). Von hieraus schlage ich einen alternativen Zugang vor, der dem Gegen-

stand und dem vielfältigen Forschungsfeld gerecht wird. Dabei will ich Gefühl als

das Gemeinsame nutzen, an dem sich verschiedene Auffassungen entfalten – seien

diese als Gegenstand wissenschaftlicher Debatten explizit oder einzelner Ansätze

implizit. Diese Differenzen lassen sich heuristisch drei sich tangierenden Dimen-

sionen zuordnen – dem ontologischen Status (1.2), dem epistemischen Status (1.3) und

dem ethischen Status (1.4) von Gefühlen. Am Ende fasse ich diese drei Dimensionen

und die Erkenntnisse meines ersten Kapitels zusammen (1.5).

1.1 Gefühle begreifen

Beginntman, sich in ein neues Forschungsfeld einzuarbeiten, beschleicht nicht sel-

ten ein ungutes Gefühl interessierte Denker:innen. Mich ergriff ein solches Gefühl

inderAnfangsphasedes vorliegendenProjektesnachder initialenLektürederAdor-

no-Vorlesungen vonEva Illouz5. Von hieraus habe ichmit denRecherchen zumThe-

ma Gefühl begonnen und dabei festgestellt, wie umfangreich das Feld der Affekt-

und Emotionsforschung ist. Ich fühlte mich regelrecht erschlagen angesichts der

Vielzahl variierender Zugänge, ihrer jeweiligen Forschungstraditionen und der zu

jener Zeit aktuellen DebattenGefühl überhaupt zu operationalisieren.6 Kurz gesagt:

Ich war überfordert. Um dem Abhilfe zu schaffen, versprach ich mir erste Anhalts-

punkte vondenbeidengroßenWenden inder sozial- undgeisteswissenschaftlichen

Forschung zu Gefühlen, dem emotional turn und dem affective turn. Auch der Diskus-

sion um eine vermeintliche Emotionalisierung des Politischen wollte ich mich aus

diesem Grund widmen.7

Der emotional turn bezeichnet in den Sozial- und Geisteswissenschaften eine

Wende zu und Wiederentdeckung von Gefühlen, die in einem wachsenden gesell-

schaftlichen undwissenschaftlichen Interesse anGefühlen zumAusdruck kommt.8

5 Vgl. Illouz 2015.

6 Einen guten Eindruck dieser Vielfalt bietet Ronald de Sousa, der auf die Frage, was eine

Emotion ist, 29 unterschiedliche Antworten gibt, von denen einige Emotionen als somatis-

che, andere als konative Phänomene betrachten, während wieder andere sie als Erfahrun-

gen, Urteile oder Überzeugungen auffassen, um nur einige Möglichkeiten zu nennen (vgl.

de Sousa 2011, S. 27f.).

7 Ich beziehe mich in dieser Darstellung zunächst unkritisch auf mein Überforderungsge-

fühl, welches sich motivierend auf meinen Forschungsprozess ausgewirkt hat. Die Klärung

in diesem Kapitel war für mich allerdings eine Möglichkeit, ebendieses Gefühl der Über-

forderung zu untersuchen und so kritisch zu bearbeiten.

8 Vgl. Lemmings, Brooks 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Gefühle waren also als Phänomen nie gänzlich verschwunden, lediglich von nach-

geordnetem wissenschaftlichen Interesse. Der gesellschaftliche Trend zum Gefühl

bezieht sich vor allem darauf, dass Gefühle zum Gegenstand der populären Mas-

senpsychologie, der Werbung und des Managements wurden.9 In der Forschung

scheinen hingegen einzelne Disziplinen noch immer oder in einem erneuten emo-

tional turn begriffen – wie die Politikwissenschaft10 oder die Politische Bildung11 –,

während andere nie das Interesse verloren und mit Gefühlen stets befasst waren.12

Dieser turn stellte sich mit fortschreitender Lektüre als inkonsistent heraus, va-

riierte er je nach wissenschaftlicher Disziplin und geografischem Kontext.13 In

der Gesamtschau gewann ich so den Eindruck, dass es sich beim emotional turn

weniger um einen Anhaltspunkt handelt denn um einen eigenen Fragekomplex zur

kollektiven Aufmerksamkeit für dasThema Gefühl in modernen Gesellschaften und

einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen.

Ähnlich verhält es sich mit dem affective turn: In Abgrenzung sowie in Über-

schneidung mit einer vermeintlichen Wiederentdeckung der Gefühle vollzog sich

seit den 2000er Jahren eine Wende hin zum Affektiven.14 Bei diesem turn handelt

es sich ebenfalls nicht um eine einheitliche theoretische Wende, sondern um ein

wissenschaftliches Streitfeld, in dem sich verschiedene sozialtheoretische Per-

spektivverschiebungen überschneiden. Dazu einige Beispiele: In feministischer

Tradition vollzog sich eine Perspektivverschiebung weg vom Sprechen über Gefüh-

le hin zum prozessualen, leiblichen Empfinden (Affekt). Die Affect Studies gingen

damit auf Abstand zu Gefühlen respektive Emotionen als sprachlich-kulturelle

Konstrukte.15 Zudem handelt es sich um eine Wende hin zur Relationalität von

Gefühlen, wodurch weniger der Qualität bestimmter Gefühle wie Ekel oder Wut

9 Vgl. Illouz 2015, S. 7–12; Senge 2013, S. 12.

10 Vgl. Korte 2015b; Sauer 1997, S. 216f.

11 Vgl. Besand 2014.

12 Ich denke hierbei an die psychoanalytischen Arbeiten der Frankfurter Schule, an die

Phänomenologie wie die Schelers oder an die feministische Geistes- und Sozialwissenschaft.

13 So ist dem emotional turn der 2000er Jahre auf dem europäischen Festland eine ähnliche

Wende etwa 15 Jahre zuvor vorausgegangen. Bereits in den 1970er Jahren entdeckte damit

die angelsächsische Soziologie und Psychologie das Thema der Gefühle (wieder), befördert

durch die fortschreitende neurobiologische Forschung. Erst zu Beginn der 1990er Jahre er-

fuhr das Thema ausgehend vom britischen Diskurs in Zentraleuropa Anerkennung und dif-

ferenzierte sich weiter aus (vgl. Senge 2013, S. 12ff.). Eine gegenläufige Entwicklung zeigt

demgegenüber die akademisch-wissenschaftlich Philosophie der Gefühle. Die logisch-an-

alytischen Denkschulen, die den angelsächsischen Sprachraum im 20. Jahrhundert zu do-

minieren begannen, vernachlässigten Gefühle als philosophische Kategorie, während ins-

besondere die Phänomenologie sie in den Mittelpunkt ihres Denkens stellte (vgl. Solomon

1998b, S. 289).

14 Vgl. Clough, Halley 2007; für zentrale Grundlagentexte vgl. Gregg, Seigworth 2010b.

15 Vgl. Gregg, Seigworth 2010a, S. 2ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 33

als vielmehr der strukturellen Formierung leiblicher Empfindungen Aufmerk-

samkeit zukam. Dies wird entlang einer materiellen Affektontologie belegt, der

entsprechend sich das Affektive sprachlich nicht fassen oder gar gestalten, sondern

maximal steuern lässt.16 Hier greift eine Rezeption der Philosophie Baruch de

Spinozas, insbesondere durch Gilles Deleuze und Félix Guattari.17

Je nach Position in diesem Debattenfeld des affective turns lassen sich weitere

Charakteristika ausmachen,18 während andere die Wende insgesamt in Frage stel-

len. Anu Koivunen meldet beispielsweise ihre Zweifel an, ob ein affective turn jemals

stattgefunden hat – so sei die reflexive Verbindung von Ontologie und Epistemolo-

gie bereits länger charakteristisch für ein feministisches Selbstbewusstsein.19 Sara

Ahmed grenzt sich von einer Überbetonung der Körperlichkeit im Begriff Affekt ab

und will lieber an einen alltäglichen Sprachgebrauch anknüpfen, weshalb sie den

Begriff Emotion vorzieht.20

In der Gesamtschau half mir der affective turn, meinen Blick auf bestimmte Di-

mensionen scharfzustellen – auf die Körperlichkeit und die verschiedenen Formen

politischer Gefühle beispielsweise. Allerdings bemerkte ich auch den hohen Theo-

retisierungsgrad des Debattenfeldes, das damit in Kontrast zu den empirischen Ar-

beiten der Emotionssoziologie im emotional turn stand.

Diese vorwiegend sozialtheoretische Wende zum Affektiven wird durch eine

›Emotionalisierung des Politischen‹ ergänzt. Gemeint sind damit die politischen und

sozialen Transformationen, in denen Gefühlen zunehmend Einfluss zukommt

oder zugesprochen wird: der Aufstieg populistischer Politikmodelle, politisierte

Gefühlszuschreibungen21 und -mobilisierungen in sozialen Bewegungen22, ge-

fühlspolitische Steuerungen via sozialer Medien23 sowie Rechtfertigungen und

Legitimationen mit subjektiven Gefühlserfahrungen, die unter der Diagnose der

16 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 37–39; Clough, Halley 2007, S. 2.

17 Vgl. Braidotti 2018; Deleuze 2015, S. 187ff.; Massumi, Manning,Weigel 2010, S. 74ff. Eine aus-

führlichere Thematisierung der affekttheoretischen Position zu Brian Massumi, Eve Kosof-

sky Sedgwick sowie Brigitte Bargetz findet sich in Kapitel 3. dieser Arbeit.

18 Für Überblicksdarstellungen vgl. Penz, Sauer 2016; Gregg, Seigworth 2010a; Koivunen 2010.

19 Vgl. Koivunen 2010, S. 23.

20 Vgl. Schmitz, Ahmed 2014, S. 97. Auf eine ähnliche Problematik hinsichtlich des allt-

agssprachlichen Gebrauchs des Begriffes Affekt weisen Penz und Sauer hin. Diese ge-

brauchen gezielt den Terminus Affekt, um dem Dualismus von Vernunft und Gefühl zu ent-

gehen – der Gefahr bewusst, sich damit »einen nicht-kontrollierbaren, vorreflexiven Au-

tomatismus einzukaufen, den die deutsche Alltags-, aber auch Rechtssprache transportiert«

(Penz, Sauer 2016, S. 48).

21 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95f. Das prominenteste Beispiel hierfür bilden wohl die so genan-

nten ›Wutbürger‹ (vgl. Kurbjuweit 2010).

22 Vgl. Martin 2021; Chmilewski, Hajek 2018; Ahmed 2014b, S. 122–143; Gould 2009.

23 Vgl. Wuth 2019; Mühlhoff 2018a, S. 86ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Postfaktizität firmieren.24 Diese vermeintliche Emotionalisierung verhalf demThe-

maGefühl und insbesondere dem affective turn zumehr Aufmerksamkeit. Allerdings

stellte sich die berechtigte Frage, ob das Politische nicht immer schon zu einem ge-

wissen Grad emotionalisiert war,wie Kultur- und Sozialforscher:innen imHinblick

auf ein liberales Gesellschaftsmodell bemerkten.25

Diese kurz angerissenen wissenschaftlichen und gesellschaftspolitischen Ent-

wicklungen halfen mir zwar, die wachsende Aufmerksamkeit für Gefühle nachzu-

vollziehen; je weiter ich aber las, desto ärger wurde das Gefühl, dass mir das The-

ma Gefühl entglitt, ich es nicht festmachen konnte. Von hier aus gelangte ich zu der

Überlegung, mich nicht den vorhandenen Theorien, sondern zunächst dem Phä-

nomen zuzuwenden. Dabei stellte ich fest, dass mir nicht die Forschung, sondern

gleichsamdas Phänomen entglitt. Dieses Entgleiten lässt sich auf fünfmiteinander

verzahnte Komplexitäten des Phänomens Gefühl zurückführen:

Erstens kommen in der Alltagssprache ebensowie in verschiedenen Forschungs-

zugängen eigentümliche Begriffe bis hin zu ganzen Sprachspielen zumEinsatz, um

›Gefühlsphänomene‹ zu benennen–mandenke zumBeispiel an die juristische Ver-

wendungsweise des BegriffesAffekt (zumBeispielMord imAffekt) oder die nachwie

vorwirkmächtigeKonnotation vonWeiblichkeit als sentimental. In der Forschung ist

die Lage noch komplexer, werden Begriffe wie Emotion,Gefühl, Stimmung oder Affekt

teils in harscher Abgrenzung zu-, teils in Symbiosemiteinander genutzt, teils theo-

retisch fundiert, teils deskriptiv verwendet – je abhängig von den zugrundeliegen-

den Annahmen. Jedes dieser Sprachspiele impliziert eine gewisse Schwerpunktset-

zung; beispielsweise mag der Begriff Emotion manchen die kulturelle Bedingtheit

einer Empfindung ausdrücken,während andere damit einen standardisierten neu-

rophysiologischenProzess beschreiben.26 Entsprechendkomplex gestaltet sich eine

transdisziplinäre Lektüre, da nicht einmal Autor:innen derselben Forschungsgrup-

pe das Gleiche unter Gefühl verstehen.

Zweitens werden Oberbegriffe wie Gefühl oder Emotion durch ein vielfältiges Vo-

kabular zubestimmtenGefühlenerweitert–Liebe,Freude,Angst,Ekel,Wut,Scham

etc.DiesewerdenwiederumdurchGefühle erweitert, die nicht in diesem ›eindeuti-

gen‹KanonPlatzfinden,da sie einegewisseUnschärfe aufweisen,oft nurumschrie-

ben werden können und ihr Status als Gefühl daher strittig ist, zum Beispiel Unge-

rechtigkeitsgefühle, Schwermut, Überforderungsgefühl, Nostalgie oder Melancho-

lie. In der Affekt- und Emotionsforschung umgibt jedes dieser Gefühle wiederum

24 Vgl. Metje 2019, S. 75ff.; Vogelmann 2018, S. 18–22.

25 Vgl. Arias-Maldonado 2017, S. 31; Bargetz 2014, S. 117.

26 Daraufhin versuchen einige Forschungsperspektiven Emotionen zu katalogisieren und ih-

nen den Rang von Basisemotionen zuzusprechen, von denen sich alle anderen Gefühlsre-

gungen ableiten (vgl. bspw. Scheff 2015; allgemein erläuternd vgl. Schmitter 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 35

eigeneDiskurse –mit je eigenen Ideengeschichten undTheorien,welche nicht not-

wendigerweise an allgemeinere Gefühlstheorien rückgebunden sind.27

Drittens variieren Gefühlsphänomene hinsichtlich Temporalität, Intensität und

Referenz: Gefühle können regelrecht aus einem Menschen herausbrechen, ausge-

löst durch ein einzelnes Objekt (das symbolische Schlussmachen amEnde einer Be-

ziehung beispielsweise). Sie können aber auch in seichter Stimmung auftreten, die

sich über Wochen dahinzieht und sich, ohne klar bestimmbaren Ausgangspunkt,

wie ein Schleier über die Welt legt (die Trauer nach der Trennung womöglich). Die

beiden Beispiele lassen erahnen, Temporalität, Intensität und Referenz weisen auf

diversedenkbareAbstufungenundKombinationenvonGefühlenhin,was eineklare

Eingrenzung in ihrerThematisierung umso bedeutender macht.

Viertens verbindet sichmitGefühl einProblemderAmbivalenz: De Sousa beschreibt

damit »denHanggleichzeitigerGefühle,miteinander inKonflikt zu stehen,undden

Hang einzelner Gefühle, miteinander in Konflikt stehende Bewertungen zu erzeu-

gen.«28 Damit ist zum einen gemeint, dass Gefühle miteinander in Widerspruch

stehen können und so Einfluss aufeinander haben. Ich mag mich beispielsweise

über das Wohlergehen von jemandem freuen, kann aber zeitgleich aufsteigenden

Neid verspüren (die erste Variante).29 Oder ich kann überwältigt sein vor Neid, wo-

bei ich nicht weiß, ob ich es der anderen Person nicht gönne oder ich mir selbst ein

solchesWohlergehen für mich wünsche (die zweite Variante).

Schließlich darf fünftens nicht außer Acht gelassen werden, dass auch Gefühle

mit anderen geistigen und leiblichen Prozessen in Verbindung stehen –mit Wahr-

nehmungs-, Kommunikations- und Denkprozessen,mitWillen, Trieb oder Begier-

de, um nur einige zu nennen.30

An diesen fünf Komplexitäten gelangte ich zu zwei Feststellungen: Zum einen

handelt es sich bei Gefühl um kein Phänomen, das sich auf ein einheitliches Funkti-

onsschema reduzieren lässt, sondern um eine komplexe phänomenale Vielfalt. Ro-

nald de Sousa umschreibt diesen Umstand treffend:

»[Es ist] ein wichtiges Kennzeichen der Gefühle das, was ich ihre Präsenz auf al-

len Ebenen nenne. Sie manifestieren sich als physiologische Phänomene, als psy-

chologische, als soziale – um nur einige der relevanten Ebenen zu nennen. Und

unter geeigneten Bedingungen scheint jede Ebene die anderen beeinflussen zu

können. Ein rein physiologisches Bedürfnis kann einen geistigen Höhenflug un-

27 Vgl. bspw. Barbalet 2004, S. 8–28.

28 De Sousa 2016, S. 59.

29 Im Umkehrschluss schließt die erste Variante auch den Fall ein, in dem Gefühle einander

nicht widersprechen, sondern sich gegenseitig steigern oder intensivieren.

30 Vgl. de Sousa 2016, S. 79f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

terbrechen. Auf der anderen Seite kannman über einer regen poetischenMedita-

tion Hunger, Kälte oder Sex völlig vergessen.«31

Solche phänomenalen Ebenen lösen sich also nicht untereinander auf oder negie-

ren einander. Stattdessen wirken sie aufeinander ein – mein physiologischer Zu-

ckerspiegel wird einen Effekt auf meine Grundstimmung haben. Diese Stimmung

prägt wiederummein soziales Interaktionsverhalten, weshalb ich einen vertrauten

Menschen unnötig anblaffe. Dies kann dann zu einem anhaltenden schlechten Ge-

wissen führen. Gefühle sind also nicht zuvorderst sozial, physiologisch, psycholo-

gisch etc., sondernfindenpotenziell auf all diesenEbenenundaufeinanderbezogen

Ausdruck.KeinedieserEbenen ist einer anderen statischüber- oder untergeordnet.

Stattdessen lassen sich Gefühle als eine Vielzahl parallel arbeitender Systeme auf-

fassen, von denen jedes vorübergehend einen, die anderen dominierenden Einfluss

ausüben kann. De Sousa bezeichnet diese Auffassung als radikale Heterarchie.32

Gefühl als Phänomen aufzufassen, das auf allen Ebenen präsent ist, ermöglicht

zumanderen einenweniger defizitärenZugang zurGefühlsforschung: Es ist keinDe-

fizit der Forschung, bislang nicht zu einem umfassenden Forschungsansatz zu Ge-

fühlen gekommen zu sein. Stattdessen drückt sich in der Vielfalt der Ansätze die

Vielgestalt des Phänomens aus. Wenn Gefühle phänomenal auf allen Ebenen prä-

sent sein können, so mag darin der Grund einer entsprechenden Ausdifferenzie-

rung ihrer Erforschung liegen:

»Diese Mannigfaltigkeit der Ebenen, auf denen sich die Gefühle manifestieren

können, hat zu einer ungewöhnlichen Vielfalt an Theorien der Gefühle geführt,

und jede setzt ihre eigene bevorzugte Ebene an den Anfang.«33

JededieserTheorienderGefühle stellt so eine Interpretationdar,diegewisseEbenen

stärker betont als andere.Die phänomenale Vielfalt bürdet somit jeder Forschungs-

perspektive einen blinden Fleck auf, durch den sich Gefühle dem forschenden Blick

entziehen.34 Folglich lassen sich Gefühle weder auf eine einzelne Phänomenebene

oder auf eine zugrundeliegende Antriebskraft wie Trieb, Begehren oderWille redu-

zieren noch sind sie letztgültig begründbar.35

Mit dieser Feststellungwill ich jedochweder Forschungsansätze per se als unzu-

reichend ausweisen nochwill ich auf den banalenHinweis hinaus, dass alle Ansätze

gewissen Prämissen folgen. Stattdessen will ich mit de Sousa anmerken, dass die

verschiedenen Zugänge zu diesem schillernden Phänomen Gefühl mit ihren kon-

31 De Sousa 2016, S. 74f. Herv. i. O.

32 Vgl. de Sousa 2016, S. 132.

33 De Sousa 2016, S. 75.

34 Vgl. Senge 2013, S. 19; Kochinka 2004, S. 17.

35 Vgl. de Sousa 2016, S. 74f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 37

zeptionellen Stärken und Schwächen aufeinander verweisen.36 Die verschiedenen

Auffassungen ins Verhältnis zu setzen, kann also nicht nur ihre jeweiligen blinden

Flecken zu erkennen helfen.Was Gefühl in der Forschung als Gegenstand bedeutet,

wird über die Differenzen greifbar, die zwischen verschiedenen Forschungszugän-

gen zu einem gewissen historischenMoment angelegt sind.

Um Gefühl zu operationalisieren, und dieser Arbeit eine gewisse theoretische

Grundlage zu bieten, liegen also zweimögliche Zugänge nahe: Der eine Zugang ori-

entiert sich daran, eine Arbeitsdefinition oder einModell vorzuschlagen, umgewis-

se phänomenale Ebenen genauer zu untersuchen.Wie imVerlauf dieser Arbeit aber

noch deutlich werden wird, würde ein solches Vorgehen den an späterer Stelle zu

untersuchendenAnsätzen einKonstrukt aufbürden,das gegebenenfallsmit demei-

genen Ansinnen derTheorien inWiderspruch steht.

Im Bestreben, einen Einblick zu ermöglichen, der unterschiedliche Auffassun-

gen einzuordnen hilft, will ich dagegen einen alternativen Weg vorschlagen und

Gefühle nicht über eine positive Definition, sondern über die Differenzen über

sie zugänglich machen.37 Damit mache ich die Überlegung de Sousas zu meiner

Ausgangsthese: Die Vielfalt der wissenschaftlichen Diskurse zu Gefühl ist Ausdruck

der phänomenalen Vielfalt von Gefühlen. Die Differenzen um den Begriff Gefühl,

die in einzelnen wissenschaftlichen Kontroversen zum Ausdruck kommen, sind

damit nicht als Makel eines idealen Forschungsprozesses, sondern als konstituti-

ves Merkmal des Denkens von Gefühlen als radikaler Heterarchie zu begreifen.38

Zu diesem Zweck will ich folgend drei Dimensionen darstellen, die sich in den

vorwiegend europäischen und amerikanischen Denktraditionen der Affekt- und

Emotionsforschung ausmachen lassen, ohne diese jedoch im Detail auszuführen.

Wie auch immer Gefühle aufzufassen sind – so die Überlegung –, sie beziehen

Position in diesen drei Dimensionen und verweisen so auf Gegenpositionen. Es

handelt sich bei den Dimensionen um die zum ontologischen, zum epistemischen und

zum ethischen Status von Gefühlen.

Hierzu allerdings einWort der Einschränkung: Es wäre ein lohnenswertes Pro-

jekt, diese Differenzen für eine gewisse historische Situation zu analysieren und –

den hiesigen Fokus aufTheoremehintanstellend–die gesellschaftlichenBedingun-

gen in Betracht zu ziehen, vor deren Hintergrund Gefühle auf differente Weisen

operationalisiertwerden.Für den geringenUmfangdieses Kapitels und seinemAn-

liegen, einenEinblick zubieten,bescheide ichmich jedoch auf einige zentraleDiffe-

renzen,die sich in derHistorie desDenkens vonGefühlen ausfindigmachen lassen.

Ich will damit den Gefühlsdiskurs oder Gefühl per se keinesfalls enthistorisieren,

sondern im Gegenteil zeigen, dass sich das, was wir wissenschaftlich unter Gefühl

36 Vgl. de Sousa 2016, S. 54f., 75ff.

37 Vgl. Kneer, Moebius 2010, S. 9f.

38 Vgl. de Sousa 2016, S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

verstehen, abhängig von den Differenzen der Ansätze verändert, die sie zu opera-

tionalisieren versuchen. Diese Ansätze lassen sich nicht losgelöst von ihrem spezi-

fischen historischen Entstehungskontext begreifen – besonders dann nicht, wenn

wir sie selbst als affektive Theorien auffassen. Mit anderen Worten: Das Argument

dieses Kapitels ist es nicht, eine umfängliche Analyse gesellschaftlicher Gefühlsdis-

kurse zu bieten, sondern grundlegender, eine Anregung zu geben, wie sich Gefühl

qua Differenz denken lässt.

1.2 Zum ontologischen Status: Was ist das Wesen der Gefühle?

Eine erste Dimension, die sich über die Geschichte des Denkens von Gefühlen er-

streckt, betrifft den ontologischen Status von Gefühlen39: Was ist das eigentlich, dem

wir den Begriff Gefühl zugeordnet haben? Was ist das Wesen der Gefühle? Sind Ge-

fühleEntitäten,Prozesse,Strukturenetc.? SindGefühlenatürlichoder kulturell,per

se irrational? An den Antworten auf diese Fragen lassen sich einigeDifferenzen die-

ser Dimension illustrieren: Gefühle als Ausdruck der Seele gegenüber der Leibes-

verfassung; Gefühle als innermenschliche Erregungen oder Reaktionen auf Objekte

in der Umwelt; als neuronale Prozesse oder Habitualisierungen; Gefühle als mate-

rieller Effekt, kulturelle Norm oder Urteil etc.Weitere Optionen ließen sich hier an-

führen. Deutlich wird hieran die ontologische Positionierung, die dem Denken der

Gefühle anhaftet und die mit einer theorieimmanenten Hierarchisierung der Phä-

nomenebenen einhergeht.40

Eine dieser ontologischen Differenzen, die zwischen der Leiblichkeit und Geis-

tigkeit von Gefühlen, lässt sich ideengeschichtlich bis zu den antiken Affektlehren

zurückverfolgen: Der Medizin zugeneigte Gelehrte wie Galenus waren davon über-

zeugt, dass Gefühle primär mit körperlichen Vorgängen und Säften in Verbindung

stehenund entsprechend therapiertwerden könnten.41Der ontologische Status von

Gefühlen war auf dieseWeise an diemedizinischen Leben allerMenschen geknüpft

und wurde von diesen aus aufgefasst.42 Anders argumentieren Philosophen wie

Aristoteles. Dieser räumt ein, dass Emotionen mit körperlichen Veränderungen

verbunden sein können (zum Beispiel das kochende Blut bei Wut), beschreibt

39 Mir geht es an dieser Stelle weniger darum, alle möglichen ontologischen Fundierungen

aufzuzeigen. Ich möchte hingegen an Beispielen verdeutlichen, wie der ontologische Status

unterschiedlich gedeutet wird und was für ein widersprüchliches Gesamtbild sich so ergibt

(vgl. bspw. die Übersicht in de Sousa 2016, S. 75–90).

40 Auch Ronald de Sousa kommt mit seiner pluralistischen Auffassung nicht umhin, eine on-

tologische Position einzunehmen, indem er Gefühle als radikale Heterarchie beschreibt (vgl.

de Sousa 2016, S. 132).

41 Vgl. Galenus 2018, S. 49–102; Gill 2008, S. 104ff.

42 Vgl. Gill 2008, S. 99–104.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 39

sie aber primär als einen seelischen Zustand, den Menschen durchleben, ohne

diesen aktiv herbeigeführt zu haben.43 Es handelt sich bei der antiken Medizin

und der Philosophie allerdings nicht um trennscharfe und ausschließlich konträre

Positionen.Dennoch zeigen sie auf,wie sich dasDenken der Gefühle und damit zu-

mindest vermutete ontologische Ausgangspunkte in der Erforschung ihresWesens

voneinander unterscheiden und zugleich aufeinander verweisen können.44

Diese Debatte setzte sich über das Mittelalter bis in die Frühe Neuzeit fort, trat

allerdings zugunsten von Fragen des Umgangs mit Gefühlen in den Hintergrund.

Zu einer Wiederentdeckung der ontologischen Frage kam es insbesondere im 17.

und 18. Jahrhundert:

»So kann man beobachten, dass die Emotionen seit dem Rationalismus oft als

theoretischer Gegenstand sui generis wahrgenommen werden und vor allem sys-

tematisch angelegte Affektenlehren nicht mehr primär Teil von praktischen Dis-

ziplinen sind.«45

IndieserZeit argumentierteRenéDescartesdafür,EmotionenalsmechanischeKör-

pervorgänge aufzufassen, die über die Zirbeldrüse mit der Seele verbunden sein

sollten.TrennteDescartes damit analytisch zwischenSeeleundKörper,46 findet sich

in der Ethik Spinozas eine Auffassung, in der Affekte zwar natürlichen Gesetzmä-

ßigkeiten folgen, aber darin mit Ideen, kognitiven Dispositionen und Prägungen

kultureller, biografischer und semantischer Art zusammenhängen.47 Die ontologi-

sche Differenz ist hier keine zwischen Körper und Geist, sondern zwischen unter-

schiedlichenAuffassungen,wie diese imGefühlmiteinander inVerbindung stehen.

Von dieser Differenz aus etablierte sich bis heute eine Vielzahl an Ansätzen, die

für sich eine Antwort auf diese ontologische Verbindung beanspruchen. So vertre-

tenbeispielsweise kognitiveAnsätzewieder vonWilliamJamesdieAuffassung,dass

das, was wir als Gefühle bezeichnen, das Bewusstsein über körperliche Verände-

rungen darstellt. Angst wäre dieser Ansicht zufolge Bewusstsein über Gänsehaut.48

Demgegenüber fassen Neurophysiolog:innen Gefühle als bloße Informationen auf,

die im Gehirn verarbeitet werden.49 Unklar bleibt hingegen, was an einem Gefühl

die Information darstellt und ob nicht die individuelle Qualität einer subjektiven

Empfindung – also die Frage, wie sich etwas für einen Menschen anfühlt – unbe-

rücksichtigt bleibt.

43 Vgl. Rapp 2008, S. 50ff.

44 Vgl. Landweer, Renz 2008, S. 7f.

45 Landweer, Renz 2008, S. 10, Herv.i.O.

46 Vgl. Landweer 2010, S. 32; Descartes 2009, S. 29–37.

47 Vgl. Spinoza 2015, S. 219; Renz 2008, S. 312.

48 Vgl. James 1884, S. 189ff.

49 Vgl. Damasio 2012, S. 227–294.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Die Differenzierung der ontologischen Auffassungen von Gefühlen wird durch

eine Differenz konterkariert, in der die Relevanz einer ontologischen Wesensbe-

stimmung von Gefühlen selbst zur Disposition steht. Diese Differenz lässt sich

beispielhaft an einem Debattenstrang des affective turns illustrieren: In diesem

stehen – grob gesagt – zwei Lager einander gegenüber, von denen das eine Affekte

vorsozial und als Ausdruck einer quasi physikalischen Ontologie auffasst. Das

Wesen der Gefühle ist damit einerseits nicht letztlich bestimmbar, aber lässt sich

ontologisch insofern bestimmen, als dass es sich dem menschlichen Erfassungs-

vermögen entziehen. Das konträre Lager argumentiert dagegen dafür, Gefühle

als ein soziales und damit sprachlich-kulturelles Phänomen aufzufassen.50 Für

diese Autor:innen sind die ontologischen Bestimmungsversuche selbst Ausdruck

gewisser historischer Konstellationen, weshalb sie sich dem Diskurs über Gefühle

zuwenden.51 »Ein inneres Fühlen kann man erst und dann wahrnehmen, wenn

man seiner kulturellen Bedeutung gewahr ist.«52 Aus diesem Grund widmen sie

sich nicht dem Wesen, sondern den Effekten von Gefühlen in der sozialen Welt53:

»[R]ather than asking ›What are emotions?‹, I will ask, ›What do Emotions do?‹«54

Oder um es entlang der hier angeführten Dimensionen zu beschreiben: Die Au-

tor:innen stellen eine ontologische Bestimmung zugunsten der Phänomenologie

der Gefühle und desWissens über diese zurück.

1.3 Zum epistemischen Status: Was lässt sich über Gefühle wissen?

Den epistemischenStatusderGefühlebetrifft dieFrage:Was lässt sichüberGefühlewis-

sen?55 Jeder Ansatz, der sich mit Gefühlen auseinandersetzt und Wissen über die-

se generiert, bezieht zwangsläufig implizit oder explizit zu dieser Frage Stellung.

Anhand eines Beispiels will ich einige der zentralen Differenzen verdeutlichen: Ich

50 Dazu zählen behavioristische Auffassungen von Gefühlen, die voraussetzen, dass Gefühle

nur anhand ihrer Manifestationen – vorwiegend in sozialem Verhalten – zu beobachten

sind (vgl. Senge 2013, S. 20f.).

51 Vgl. Lemmings, Brooks 2014, S. 4.

52 Penz, Sauer 2016, S. 32.

53 Vgl. bspw. Bargetz 2020; Ahmed 2014b; Wetherell 2012.

54 Ahmed 2014b, S. 4.

55 Mit dieser Frage verbunden ist die nach der Art und Weise, durch die zum besagten Wissen

gelangt wird. Ich werde dieses methodologische Feld jedoch nicht separat aufführen, son-

dern im Unterkapitel 1.3 berücksichtigen. Diese Vermengung beruht auf der durch Autor:in-

nen wie Michel Foucault inspirierten Auffassung, Wissen nicht losgelöst, sondern stets im

konstitutiven Zusammenhang mit den Praktiken und Verfahren seiner Herstellung zu be-

greifen (vgl. Foucault 2012, S. 100).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 41

begegne einem langjährigen Freund und stelle fest, dass er überaus gut gelaunt ist.

Woran aber mache ich das fest?

Eine Möglichkeit besteht in der Beobachtung seiner Verhaltensweisen – eine

aufrechte Körperhaltung, offene Gesten, Lächeln und Lachen, Kommunikations-

freude. Behavioristische Auffassungen würden Veränderungen im Sozialverhalten

von Menschen untersuchen, um von hier Rückschlüsse auf deren emotionale Be-

findlichkeit zu ziehen. Das Wissen über Gefühle leitet sich hier also aus den Ver-

haltensdispositionen eines Menschen ab, die auf Konditionalsätze zu bringen sind

wie: ›Wennmein Freund sich freut, dann lächelt er und hat eine helle Stimmfarbe.‹

Allerdings muss sich hinter einem Verhalten nicht notwendig ein bestimmtes Ge-

fühl verbergen –womöglich ist mein Freund tieftraurig undmanagt sein Auftreten

dermaßen gekonnt, dass ich es ihm nicht anmerke.56

EinandererZugangzudenGefühlenmeinesFreundesmag inderUntersuchung

seiner Physis liegen. Wenn Gefühle Ausdruck physiologischer Prozesse sind, dann

gibt die Vermessungdieser Prozesse imUmkehrschluss auchAuskunft über dasGe-

fühl.57 So ließe sich das Gefühlsbefinden meines Freundes beispielsweise anhand

der Ausschüttung von Botenstoffen wie Serotonin untersuchen. Das Wissen über

Gefühle ist in diesem Fall das über die biologischen Abläufe im menschlichen Kör-

per in Reaktion auf äußere Reize. Allerdings gilt auch hier die zuvor erwähnte Ein-

schränkung solcher Forschungszugänge: »Nevertheless, an emotion cannot be on-

ly a neurological phenomenon. Neurology may provide the underlying cause, but it

does not at present supply an adequate account of the content.«58

Zu einem anders gelagerten Wissen über den Gehalt von Gefühlen lässt sich –

anstatt durch Verhaltensbeobachtungen oder die Vermessung körpereigener Pro-

zesse – durch die Aufmerksamkeit für die subjektive Empfindung gelangen.59 Die

Grundüberlegung solcherEmpfindungsansätze ist simpel: Ichweißbereits dadurch

etwas über Gefühle, weil ich sie selbst empfinde. Somit mag man meinen, dass ich

bereits dadurch etwas über die vermeintlich gute Laune meines Freundes sagen

kann, da ich weiß, wie sich gute Laune anfühlt (und wie nicht). Allerdings – und

hier liegt die Schwierigkeit des Qualia-Problems – kann ich nicht wissen, ob sich

die Laune, die mein Freund als gut beschreibt, genauso anfühlt wie meine eigene

gute Laune.60 Worauf ich mich dann beziehen kann, sind die beiden skizzierten

indirektenWege über das Verhalten oder die Physis.

56 Vgl. de Sousa 2016, S. 78–80.

57 Vgl. bspw. Damasio 2012; Solomon 1998a, S. 282.

58 Solomon 1998a, S. 282.

59 Vgl. Senge 2013, S. 20f.; Solomon 1998a, S. 282.

60 Für eine Übersicht zur Debatte um Qualia respektive phänomenales Bewusstsein vgl. Heck-

mann 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Zwei Aspekte will ich an diesen drei Exempeln61 verdeutlichen: Erstens führen

alle drei Auffassungen nicht nur Wissen über Gefühle an – Wissen des sozialen

Ausdrucks menschlicher Gefühle, Wissen der neurobiologischen Prozessierung

von Gefühlen sowie Erfahrungswissen der Gefühle –, sie implizieren auch, wie

dieses Wissen generiert werden kann – Beobachtung, Scans, Erfahrung respektive

Fühlen. Zweitens lassen sich die differenten Positionen zum epistemischen Status

von Gefühlen nicht losgelöst von ontologischen Annahmen über das Wesen von

Gefühlen denken (und sei es die, dass eine ontologische Klärung zurückzustellen

ist). Dabei kann die Verbindung zwischen den beiden Status in zwei konträre

Richtungen laufen: Von einer ontologischen Wesensbestimmung aus vermag sich

das mögliche Wissen abzuleiten; andererseits ermöglicht erst generiertes Wissen

überhaupt, etwas über Gefühle und ihrWesen zu sagen.

Wie im vorherigen Unterkapitel angeführt, sind jedoch nicht alle Ansätze am

Wesen von Gefühlen interessiert, sondern – im Gegensatz dazu – an den Effekten,

die sie zeitigen. Das Wissen über Gefühle ist in diesem Fall also das Wissen über

ihren Einfluss auf das individuelle Handeln, das soziale Zusammenleben und die

variablen historischen, gesellschaftskulturellen bis hin zu sozialsituativen Kontex-

te, in denen Gefühle wirken.62 In diesem Zusammenhang ist vor allem das wach-

sende Interesse an der politischen Bedeutung von Gefühlen zu erwähnen, die als

Ausdruck politischer Verhältnisse, Objekte strategischer Instrumentalisierung, als

Motive kollektiverMobilisierungen oder gar als Ideale demokratischen Zusammen-

lebens gedeutet werden, um nur einige der politikwissenschaftlichen Interpreta-

tionen zu nennen.63 Über Gefühle lässt sich somit wissen, in welcher Wechselbe-

ziehung sie mit bestimmten Politiken und dem Politischen im Allgemeinen stehen,

ohne jedoch notwendigerweise zu versuchen, sie in ihremWesen zu erfassen. Wie

ich im folgendenUnterkapitel darlegenwerde, führt ein solchesWissen zu differen-

ten Umgangsweisen mit ihnen.

61 Ich will darauf hinweisen, dass an dieser Stelle auch andere Ansätze hätten ausgewählt

werden können – wie evolutionsbiologische, radikal konstruktivistische oder phänomenol-

ogische. Da eine umfassende Schau an Forschungsansätzen nicht Ziel dieses Kapitels ist,

habe ich hierauf bewusst verzichtet.

62 Beispiele für Analysen solcher Kontexte sind unter anderem Eva Illouz’ historische Unter-

suchung zur romanischen Liebe (vgl. Illouz 2011), Morsbach und Taylors Beitrag zur kultur-

spezifischen Konstruktion von Gefühlen am Beispiel der japanischen Emotion Amae (vgl.

Morsbach, Tyler 1986) sowie die Forschung von Arlie Russel Hochschild zu Bedeutung von

Gefühlsnormen und -arbeit für soziale Situationen (vgl. Hochschild 1979).

63 Für einige der ersten Sammelschriften der deutschsprachigen Politikwissenschaft vgl. bspw.

Heidenreich, Schaal 2012; Klein, Legrand, Leif 1999 sowie die Zeitschrift des Hamburger

Institutes für Sozialforschung Mittelweg 36 2005 (1).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 43

Schließlich weist der epistemische Status auf die Frage hin, inwiefern Gefühle

selbst das Wissen über sie prägen. Hierzu lassen sich wiederum zwei aneinander-

liegende Differenzen ausmachen:

Die eine der beiden Differenzen entsteht an der Debatte über die Notwendig-

keit, ein gewisses Gefühl selbst zu empfinden, um über dieses Aussagen treffen zu

können. Hierbei treffen zwei differente Positionen aufeinander, die jedoch nicht

trennscharf wissenschaftlichen Disziplinen zugeordnet werden können. Die eine

Position ist derÜberzeugung,dass es zumVerstehen vonGefühlen nicht notwendig

ist, Gefühle selbst zu erfahren. Dieser Ansicht nach gelange ich zu keiner tieferge-

henden Einsicht über die vermeintliche Freude meines Freundes dadurch, dass ich

selbst bereits Freude empfunden habe.Dementsprechend argumentiert die Gegen-

position, dass die Gefühlserfahrung grundlegend ist, umGefühle zu verstehen, sich

Gefühle aber nicht einfach nachfühlen lassen.Aus diesemGrund ist es beispielswei-

se von Bedeutung, die subjektiven Empfindungen, die people of color durch Rassis-

mus erfahren haben, durch diese zur Sprache zu bringen, anstatt abstrakt über sie

zu sprechen.

Die andere Differenz betrifft den konkreten Einfluss von Gefühlen auf Wissen

und die ethische Bewertung dieses Einflusses, die ich im folgenden Abschnitt the-

matisiere. Welche Bedeutung kommt einzelnen Gefühlen oder Gefühlen per se in

derKonstitution vonWissen zu?WelchenEffekt vermagdiesesWissenüberGefühle

wiederumaufdasFühlen selbst zuhaben? InAnlehnungandasZitat Feyerabendszu

Beginn dieses Kapitels: Inwiefern ist dasWissen über Gefühle selbst gefühltesWis-

sen?DieAntworten,die hierauf gegebenwerden,prägen sodenUmgangmitGefüh-

len. Beispielsweise ist es in naturwissenschaftlichen Forschungen nicht unüblich,

Gefühle als Störfaktoren zu regulieren, da sich in ihnen so etwas wie pure Subjekti-

vität artikuliert. Andere Gefühlsdispositionen –wie Neugier oder Verwunderung –

gelten hingegen als Ideale guter Forschung.Hier liegt einer der Ansatzpunkte einer

wirkmächtigen Differenz, der zwischen Rationalität und Emotionalität.64

1.4 Zum ethischen Status: Wie umgehen mit Gefühlen?

Die dritte Dimension betrifft den ethischen Status von Gefühlen. Oder um es auf eine

allgemeinere Frage zu bringen: Wie umgehenmit Gefühlen?

Eine erste Differenz artikuliert sich zwischen jenen Antworten, die Gefühle po-

sitiv, und jenen, die sie negativ bewerten. Den einen – ich will es die hedonistische

Lesart nennen – gelten Gefühle als zu kultivierende und auszulebende menschliche

Eigenschaften. Aus der antithetischen Lesart, die ich als stoizistisch bezeichne, sind

64 Vgl. de Sousa 2016, S. 26f., 281ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

GefühlegefährlicheWirrenderMenschen,diediese aufAbwegezu führendrohen.65

»Die Konsequenz«, so lässt sichmit Landweer und Renz sagen, »ist in beiden Fällen

dieselbe: Emotionen sind zu bearbeiten, damit sie den Handlungszielen angemes-

sen oder moralisch wertvoll sein können.«66

Allerdings sind nur selten Auffassungen anzutreffen, die sich eindeutig dem ei-

nen oder dem anderen Lager zuordnen lassen. Zumeist drückt sich diese Differenz

innerhalb einer Auffassung aus, was sich an der Position Augustinus’ veranschau-

lichen lässt: Diesem kommt es zu, das antike Gefühlsdenken der Stoiker67 mit der

christlichen Sündenlehre verbunden zu haben. Dabei unterscheidet er zwischen

passiones, der geistigen Zustimmung oder Bewertung eines Gefühls, und affectus,

der unwillkürlichen Bewegung der Seele.68 So vermag ich geistig dem Glück einer

lieben Freundin zuzustimmen, die ihrem Traum nachgeht (passiones). Dennoch

magmich imMoment des Abschieds von ihr die Trauer ergreifen (affectus).

Für den ethischen Status von Gefühlen ist diese Unterscheidung in zweierlei

Hinsicht aufschlussreich. Zum einen schreibt Augustinus beiden Varianten zu, po-

tenziell positiv wie negativ sein zu können – im Gegenteil zu den Lesarten zuvor.

Positiv sind sie dann, wenn sie einen Menschen von der Sünde abbringen und ihm

helfen, sich Gott zuzuneigen.69 Entsprechend sind sie negativ, wenn sie Menschen

von einem guten christlichen Leben abbringen. Die Bewertung der beiden Regun-

gen erfolgt also bereits von einem gewissenmoralischen Standpunkt aus.

Zweitens schlägt Augustinus gewisse Umgangsweisen mit den negativen Aus-

prägungen der beiden Regungen vor: Dabei haftet dem affectus auch eine negative

Konnotation an, denn er gehört derart zummenschlichen Leben, dass ihm nicht zu

entfliehen ist under bestenfalls kontrolliertwerdenkann.Eine falsche passiones lässt

sich bei Augustinus zumindest durch Glaubensarbeit ›therapieren‹.70

Gefühle – so lässt sich die Differenz für die Auffassung von Augustinus zusam-

menfassen – sind nicht per se positiv oder negativ, gut oder schlecht, dem Leben

65 Vgl. Solomon 1998b, S. 287. In der politischen Ideengeschichte zeichnet sich eine ähnliche

Differenz ab. Dabei stehen liberale und deliberative Ansätze dafür, Gefühle aus politischen

Prozessen auszuklammern, da sie als Gefühl der Masse eine Gefahr für die Interessen der

Einzelnen respektive den vernünftigen Austausch der Individuen darstellen. Für den Re-

publikanismus sind Gefühle hingegen aufgrund ihrer gemeinschaftsbildenden Rolle von

Bedeutung (vgl. Heidenreich 2012, S. 12–16).

66 Landweer, Renz 2008, S. 6.

67 Einflussreich im antiken Gefühlsdenken waren insbesondere die Stoiker, welche Gefühle

als Abirrung und Fehlurteile deuteten. Sie betonten die Abwege, auf die es führt, sich

seinen Gefühlen hinzugeben, und sahen in der Askese einen Weg, aus solchen Irrungen

herauszufinden (vgl. Buddensiek 2008).

68 Vgl. Augustinus 1977, S. 429–433.

69 Vgl. Brachtendorf 2008, S. 148.

70 Vgl. Brachtendorf 2008, S. 146; Augustinus 1977, S. 171ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 45

förderlich oder hinderlich. Eine solche Bewertung ist vielmehr abhängig davon, in

welchem Verhältnis die Gefühle zum christlichen Glauben stehen und wie sehr sie

einen Menschen überwältigen. Hieraus leitet sich schließlich ab, ob und inwiefern

aufGefühle einhegend oder kultivierend reagiertwird.Mit anderenWorten:Wurde

zuvordieDifferenz zwischeneinseitig affirmierendenodernegierendenUmgängen

mit Gefühlen ersichtlich, zeigt das Beispiel des Augustinus,wie die Differenz in der

Bewertung und im Umgang mit Gefühlen von einem vorausgesetzten moralischen

Kriterium abhängt: dem christlich-gottestreuen Leben.

Eine verwandte Differenz betrifft die Bewertung bestimmter Gefühle, die be-

reits in der Kategorisierung in positiveGefühle (meist Glück, Liebe und Freude) und

negativeGefühle (Angst,Hass,Neid und andere) anklingt.71 Auch in diesemFall ent-

spricht derUmgangmit bestimmtenGefühlen dieserDifferenz: Als positiv gelesene

Gefühle gelten als erhaltens- und erstrebenswert. Siewerden alsGefühlswaren kon-

sumiert (zum Beispiel als Liebesromane, in Wellnesscentern oder Selbstfindungs-

trainings), für siewird investiert (Geld, Lebenszeit oder sogar negativeGefühle) und

sie leiten als Ideale dasHandeln an (die große Liebe, daswahreGlück, die Selbstver-

wirklichung).72 Die als negativ gelesenen Gefühle werden hingegen stillgelegt oder

an einem geeigneten Ort zum Ausdruck gebracht, beispielsweise qua Therapie.73

Eine einseitige Affirmation oder Negation von Gefühlen hält hier ebenfalls nicht

stand. ImGegensatz zu Augustinus zeigt diese Darstellung allerdings, dass es nicht

nur den eigenenmoralischen Standpunkt, sondern verschiedeneKulturen des ethi-

schen Umgangs mit Gefühlen gibt, in denen Menschen operieren. Die Frage nach

dem ethischen Status gewinnt hier an Komplexität: In welchen Kontexten wird mit

was für Gefühlen aus welchen Gründen wie umgegangen?74

Im Vergleich zwischen diesen Schilderungen und der Position von Augustinus

wird zudemdeutlich,dass dieseDimension anVarianz gewinnt,wenngefragtwird,

wann, falls überhaupt,mit Gefühlen umgegangenwerdenmuss. Bei Augustinus gibt

es zwei Einsatzpunkte – das Abweichen vom christlichen Weg sowie die Überwäl-

tigung eines Menschen durch den affectus.75 Dementgegen steht ein Bild, das na-

71 Ein Beispiel einer solchen Differenzierung bietet Michael Walzer, dessen Auffassung von

Gesellschaftskritik ich in Kapitel 3.2 behandele. Für Walzer sind diejenigen Gefühle für eine

gute Gesellschaftskritik von Bedeutung, die Gemeinschaftlichkeit ermöglichen. All jenen

Gefühlen, die diese Voraussetzung nicht erfüllen, ist er folglich gegenüber skeptisch (vgl.

Walzer, Wördemann 1999, S. 66–94).

72 Vgl. Illouz 2018b; Shachak 2018; Mixa 2016; Berlant 2011, S. 22–49.

73 Vgl. Ehrenberg 2004, S. 59ff.

74 Vgl. Illouz 2015, S. 30ff.; Landweer, Renz 2008, S. 12ff.

75 Grundlegender wäre noch zu untersuchen, was ideengeschichtlich die Motive dafür sind,

Gefühle zu negieren und unter Kontrolle zu bringen. Ein Grund der von mir als stoizis-

tisch bezeichneten Position könnte im Kontroll- und dem damit verbundenen Selbstbes-

timmungsverlust liegen. Beispiele böten hier die Raserei (vgl. Eis, Metje 2019, S. 190–192)

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

helegt, dass wir zweifelsfrei immer schon und fortwährendmit Gefühlen umgehen

und je nach soziokulturellemund historischemHintergrund gewisseUmgangswei-

sen mit Gefühlen pflegen.76 Die Frage nach den Einsatzpunkten gewinnt vor al-

lem dann an Bedeutung, wenn verschiedene Ethiken der Gefühle in einen politi-

schen Zusammenhang gebracht werden. So wurden wiederholt unter dem Deck-

mantel von gefühlsbetonten Zuschreibungen wie ›dem Wilden‹, ›der Hysterikerin‹

oder ›demWeichling‹Menschendiskriminiert undder sozialenKontrolle unterwor-

fen.77 EinUmgangmitGefühlen lässt sich vor diesemHintergrunddann als ein poli-

tischer Umgang interpretieren, wenn das gesellschaftliche Zusammenleben gefühlt

wird,Gefühle inPolitiken aufgehenoder gezielt für diese genutztwerden.78 Gefühle

erscheinendann sowohl alsChance als auch alsGefahr,weshalb abhängig vondieser

Bewertungmit ihnen situativ umgegangen werden kann.

Schließlich stellt sich entlang des ethischen Status von Gefühlen die Frage, in-

wiefern dieser das Wissen über Gefühle oder Annahmen über ihr Wesen prägt. So

kanndie Suche nach einemUmgangmitGefühlen überhaupt erst Anlass dafür sein,

Wissenüber sie zugenerieren.Für einenForschungsprozess ist dies eineFragenach

seiner grundlegenden Motivation: Will ich Gefühle verstehen, um mit ihnen um-

zugehen, wie es oft in therapeutischen Kontexten der Fall ist, oder sollen sich die

Umgangsweisen aus der Erkenntnis über Gefühle ableiten,wodurch dem ethischen

Status ein gewissesWissen über Gefühle aufgebürdet würde?79

1.5 Differenz & Gefühl – Zwischenfazit

Die Vielzahl begrifflicher Varianten (Affekt,Emotion, Sentiment,Empfindung etc.), das

Tableau konkreter Gefühle, jeweils wiederum in diversen Ausprägungen, und das

umfangreiche disziplinäre Spektrummit jeweils eigenen Traditionen –meine ers-

te Annäherung an das Thema Gefühl war angesichts dessen von einem Überforde-

rungsgefühl bestimmt. Ein erster Versuch, diesem zu begegnen, bestand in der Be-

trachtung drei jüngerer Brüche in der Beschäftigung mit Gefühlen. Doch die De-

batten des emotional turns, des affective turns sowie die um eine vermeintliche Emo-

oder die blinde Liebe (vgl. de Sousa 2015, S. 9–11). Dies gilt auch für wissenschaftliche Diszi-

plinen: So weist beispielsweise Anja Besand für die deutschsprachige Politische Bildung da-

rauf hin, dass sich aufgrund der Erfahrungen der Massenmanipulation im Nationalsozial-

ismus eine gewisse Angst vor dem Gefühl verfestigt habe (vgl. Besand 2014, S. 375).

76 Vgl. Illouz 2015, S. 15.

77 Vgl. Foucault 2012, S. 103ff.

78 Vgl. bspw. Bargetz 2020; Korte 2015a; Seyd 2015; Ahmed 2014b; Schaal, Heidenreich 2013;

Sauer 1999 sowie weiterführend Kapitel 3. bis 5.

79 Für einen heterogenen Zugang zu Gefühlen vgl. die Ausführungen zu Sedgwick in Kapitel

3.6 sowie meine Untersuchungsergebnisse in Kapitel 4. dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 47

tionalisierung des Politischen boten zwar Anregungen,minderten jedoch kaum die

erdrückendeVielfalt, die sichmit einer ersten Annäherung an dasThema verbindet.

Die verschiedenen Ansätze, die ich rezipierte, schienen stets Gewichtungen vorzu-

nehmen, die dazu führen, dass gewisse Aspekte von Gefühlen in den Hintergrund

gerieten.Was aber,wenn sichGefühle überhaupt nicht fixieren lassen, die termino-

logische und disziplinäre Vielfalt Ausdruck eines heterogenen Phänomens ist. Ich

schlug in Rekurs auf de Sousa vor, Gefühl als ein Phänomen aufzufassen, das am-

bivalent ist und phänomenal auf mehreren Ebenen präsent sein kann, weshalb es

sich nicht auf einen treibenden Faktor reduzieren lässt. Aufgrund dieser Einsicht

rückte ich davon ab,Gefühl positiv zu definieren. Um es als Phänomen wie als theo-

retischen Begriff zu erfassen, ging ich stattdessen dazu über,mich den Differenzen

zu widmen, die zwischen unterschiedlichen Zugängen zu Gefühlen angelegt sind –

die entweder theoretisch-implizit oder explizit im wissenschaftlichen Streit zum

Ausdruck kommen.Entlang ausgewählter Beispiele habe ich einige solcheDifferen-

zen zusammengetragen, die sich heuristisch in drei Dimensionen verorten lassen.

Die Bedeutung des SignifikantenGefühl lässt sich somit in der Sphäre der Differenzen

um den ontologischen, den epistemischen und den ethischen Status von Gefühlen

vermuten. Weiterführend wäre in Betracht zu ziehen, welche Ansätze in einer be-

stimmten historischen Episode miteinander in Differenz stehen und vor welchen

gesellschaftlichen Hintergründen diese Ansätze entstehen und argumentieren. Ich

gehe daher davon aus, dass die Differenzen dynamisch sind, neue zumDenken der

Gefühle hinzustoßen und andere verschwinden. Die besagte Sphäre oszilliert also

abhängig von den wechselnden konzeptionellen Spannungen um Gefühl. Mein Ar-

gument in diesem Kapitel und mein Vorschlag für einen Einblick in dasThema las-

sen sich damit wie folgt umreißen: Was der Signifikant Gefühl jeweils bedeutet, ist

Ausdruck der differenziellen Auffassungen des Begriffes, die stets nur eine Teil-, nie

aber eine völlige Fixierung von Gefühl bieten können. Trotzdem zeigt eine Betrach-

tungderDifferenzenzwischen solchenAuffassungeneine strukturelleGemeinsam-

keit auf denEbenen, auf denen sie formuliertwerden: Sie alle formulierenAussagen

zum ontologischen, zum epistemischen und zum ethischen Status dessen, was wir

unter dem Begriff Gefühl zusammenfassen können.

Schließlich stellt sich am Ende dieses Einblicks in die Diskurse um Gefühl die

Frage, wo ich mich in diesen verorte. Es liegt mir fern zu behaupten, dass der vor-

geschlagene, auf Differenz basierte Zugriff eine neutrale oder ahistorische Positi-

on darstellt. Wie im Verlauf des Kapitels unterschwellig deutlich wurde, gelangte

ich erst durchmeine anfängliche Überforderung zu einer Auffassung, die, um noch

einmal Feyerabend zu bemühen,meinGefühl für dieWelt der Gefühle fasst. Ichwill

im dritten Kapitel dieser Arbeit hierauf und auf die Dimensionen zurückkommen,

umsie dafür zunutzen,die affekt- und emotionstheoretischenPositionen verschie-

dener Kritiken politischer Gefühle zu verdeutlichen. Zunächst aber gilt es, sich mit

Kritik dem anderen Begriff zuzuwenden, der konstitutiv für die vorliegende Arbeit

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

ist. Ich werde dazu ähnlich verfahren, allerdings werden sich die Dimensionen von

Kritik weniger ideengeschichtlich als an den Kritikdiskursen des 20. und 21. Jahr-

hunderts orientieren, da sich Kritik nicht in verschiedene Teilbegriffe ausdifferen-

ziert hat und die Differenzen noch ›näher‹ beieinander liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003 - am 14.02.2026, 07:59:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

