Communicatio Socialis 4 (1971) 4: 323-334
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Die Sprache der Kirchen — Sprache der Herrschaft?
von Walter Magafl

Seit iiber 1900 Jahren geht das apostolische Wort von Mund zu Mund: Herr ist Jesus
Christus. Das ist das Bekenntnis der Kirche, das Bekenntnis auch heute in der ver-
walteten Welt.

Wir kennen die Sprache der verwalteten Welt aus den Erlassen und Verfiigungen,
aus der Stadtverwaltung und den Fabriken, aus der Straflenverkehrsordnung und
den Werbeprospekten. Wir kennen seit langer Zeit auch die Sprache der Kirche, die
Konzilsdekrete, die Hirtenbriefe, die Predigten. Nicht zu vergessen sind die vielen
Kirchen- und Sonntagsblitter in den Dibzesen, das ,Evangelische Allianzblatt® und
»Maria siegt“. Verstehen wir die Kirchensprache? Fragen wir genauer: verstehen wir
sie in syntaktischer, semantischer und pragmatischer Hinsicht?

Die ersten Kirchengemeinden sprachen in eine Welt hinein, die sowohl um die
grammatische Pflicht (ars recte dicendi) als auch um die rhetorische Pflicht (ars bene
dicendi) wufite.! Man kannte im Mittelmeerraum die witzige Rede, das Geschwitz
und die Schmeichelei, man kannte aber auch die Frage des Suchenden, den Mythos
in der Ratlosigkeit, das Bekenntnis des Herausgeforderten und die Geschichten mit
der wunderbaren Wendung. Alle diese Formen tauchen auch im Neuen Testament
auf. Zeugnis, Glaubwiirdigkeit und Zustimmung sind eine untrennbare Dreiheit im
christlichen Glauben. Ebenso sind Glaube und Rede im &ffentlichen Leben nicht zu
scheiden. Der Glaube wird zum vernehmbaren Zeugnis, die Rede aber sieht nach
den Mitteln der Glaubwiirdigkeit.

Was sind glaubwiirdige Mittel?

1. Das iiberlieferte Wort Gottes, das in der Form des Zitats die Gegenwart mit der
glaubwiirdigen Uberlieferung vermittelt.

2. Das Argument und die Gemeinplitze als ,Sitz der Argumente® werden in einer
aufgebauten Schlufifolgerung eingesetzt.

Im Laufe der ersten fiinf Jahrhunderte hat die Sprache der Kirche einen langen Weg
zuriickgelegt. Aus dem Aramiischen in die Koiné, aus der Koiné in das Latein des
3. Jahrhunderts. Im 4. und 5. Jahrhundert folgt dann die Ubersetzung in die Na-
tionalsprachen. Und diese Ubersetzungsvorginge schliefen die Voraussetzung der
olinguistischen Relativitit“ ein. Es werden nicht nur die Worte iibersetzt, sondern
Sitze. Schrift-Figuren des Alten Testaments werden im neuen sprachlichen Kontext
nicht mehr verstanden. Die figuralen Verweise auf Christus nicht mehr zu verstehen

Walter Magafl, evangelischer Pfarrer in Bonn, beschiftigt sich seit Jahren mit der wissen-
schaftlichen Untersuchung der Kirchensprache, ihrer Argumentation, threm Jargon und ihrer
hermeneutischen Problematik, Magaf} ist Mitherausgeber der Fachzeitschrift ,Linguistica
Biblica“ in Bonn sowie Autor mehrerer Biicher zu rhetorischen und linguistischen Fragen.

323

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—, das fordert von den Christen neues Schriftstudium und tieferes Sprachstudium.
Hieronymus fafite seine Ubersetzungsschwierigkeiten zusammen in die lapidare
Formel: ,Die Schrift nicht kennen, heiflt Christus nicht kennen.“2 Wir k&nnen in
bezug auf unser Thema fortsetzen: Die Sprache der alten Kirche nicht zu verstehen,
heifit doch, daff wir auch zu ihren missionarischen Mitteln keinen Zugang finden.

Bis ins 2. Jahrhundert hinein gelingt der Kirche nicht die Sprache, um &ffentlich
glaubwiirdig vom demiitigen Christus, vom Christus humilis zu sprechen.

Die antike Literatur hatte fiir die Gdtter und K&nige den hohen Stil der Tragddie,
fir die Komédie den stylus humilis. Der Stall von Bethlehem fiir den Konig der
Welt sprengte die antike Stiltrennung vom hohen und niederen Stil; das Kreuz von
Golgatha, fiir die Christen eine Gotteskraft, fiir die Menschen in Griechenland und
Rom ein Zeichen der niederen Stilebene. Die Christen gaben viele Ritsel auf. Sie
haben nicht die Sprache, die der Offentlichkeit angemessen ist; kurz gesagt, sie haben
weder Logos noch Nomos. Das ist der Vorwurf des Celsus.?

Die Kirchenviter haben auf diese Herausforderung geantwortet. Origenes und Ter-
tullian, Augustin im IV. Buch von ,De doctrina Christiana®, in dem er eine christ-
liche Sprach- und Predigtlehre entwirft. Das Argument des Augustinus lautet: ,Sa-
pientia sine eloquentia parum prodesse civitatibus, eloquentia sine sapientia nimium
obesse plerumque“d. — ,Weisheit ohne Beredsamkeit niitzt den Stidten wenig,
Beredsamkeit ohne Weisheit schadet meist mehr.* Hier hat sich in einer rhetorischen
Figur (Chiasmus) das Prinzip der Kirchensprache niedergeschlagen.

Audh die kirchliche Weisheit bedarf der stidtischen Formen, die sich in der Vernunft
der Sprache festmachen. Ohne eine Kenntnis der stidtischen ,,Sprache® wiirde christ-
licher Glaube zur Gnosis einer exklusiven Gemeinde.

Andererseits ist christlicher Glaube keine Technik, die wie ein stidtisches Rezept-
wissen abgerufen werden kann. In der kirchlichen Sprache hat sich auch die Unver-
nunft festgemacht, in der Form, daf} die Christen meinen, richtig (recte) zu sprechen
sel auch schon gut (bene) gesprochen. Die Weisheit zwingt uns zu immer neuer Uber-
legung, und das heifit heute noch in der Pastoraltheologie: ,,Rhetorische Pflicht bricht
grammatische Pflicht.“5

Augustin hat in seinen Predigten wahrgemacht, dafl Jesus Christus humilis ist. Er
hat seinen Platz im Haus, am Krankenbett, am Tisch, auf der Strafle und im Tempel.
In der Synagoge ist er Lehrer und auf der Strafle Gesprichspartner. Was geht hier
literarisch vor? Die Einwanderung in den Alltag gelingt mit verschiedenen literarischen
Formen. Das Gleichnis zeigt den Kranken und den Bauern; die Spriiche rufen zur
Entscheidung, weil ,unten“ ebensoviel entschieden wird wie ,oben“. Im Haus steht
ebensoviel auf dem Spiel wie auf dem Markt. Warum? Weil Gottes Gaben dort nicht
geringer sind als hier im ,lichtvollen“ (6ffentlichen) Raum. Kirchensprache ist nicht
das Code-System der Vollendeten, sondern das Bemiihen einer Sprachgemeinschaft,
die zu fragen versteht und sich fragen ld88t, das Wort Gottes ,allen“ zuginglich zu
machen. Es galt also, sprachliche Weisen zu finden, die durch die Stiltrennung Ab-
seitsstehenden in die christliche Predigt miteinzubeziehen: die Ungelehrten, die Frauen,
die Schmutzigen. ,,Von unseren Bauern und Fischern spricht die ganze Erde.“ So sagt
Augustin im Galaterkommentar.®

Der Taufbefehl Christi wird verwirklicht durch die Aufhebung der Stiltrennung.
In diesen Prozef der Stilmischung werden auch Worte mit hineingenommen, die

324

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

urspriinglich eine andere ,Stelle“ innehatten. Fides, sacramentum, disciplina, dominus
werden aus ihrem hiuslichen, militirischen und politischen ,Feld“-Bereich heraus-
genommen und in die Kirchensprache versetzt. Hier gab es nicht nur Verstindnis-
hilfen, sondern auch Verstindnisschwierigkeiten; z. B. wurden in der Predigt Worte
aus verschiedenen Feld-Bereichen zusammengebracht, die sich in der griechisch-romi-
schen Uberlieferung stilistisch ,gestoflen® hatten. ,,Gloria“ und ,Passio® zusammen-
zubringen, hat Jahrhunderte gedauert; ebenso hat es im 19. Jahrhundert gut 60 Jahre
gedauert?, ,christlich“ und ,demokratisch zusammenzubringen.

Es mufl uns hier schon klar werden, dafl auch die Worte der Kirchensprache keine
bleibende Bedeutung haben. Die Christen nehmen ihre Sprachkompetenz ebenso
wahr wie die Schiiler in der Schule: Sie bilden neue Sitze mit alten Worten, sie
sprechen neue Bekenntnisse mit immer neuen Konnotationen der jeweiligen Sprache.

1. Kerzerpolemik

Wir wenden uns nun einem anderen Bereich zu: dem Umgang der Kirche mit den
Stilfiguren und ihren Feinden. Nach der Wahl Karls V. nahm die Kirche im Jahre
1520 den unterbrochenen Prozefl gegen Luther wieder auf und vertffentlichte die
Bulle ,,Exsurge Domine®, in der 41 Sitze Luthers verdammt wurden. Uns interessiert
hier die Einleitung, sprachlich wegen der Tiermetaphorik bemerkenswert:

oHerr, erhebe dich und fithre deine Sache, gedenke wie du stindig von Gottlosen
geschmiht wirst® (Ps. 74, 22).

»Neige dein Ohr unseren Bitten, denn es sind Fiichse aufgestanden, die den Wein-
berg zu zerstoren suchen® (Hoheslied 2, 15).

» « » denn ich habe die Kelter allein getreten® (Jes. 63, 3).

»Der Eber aus dem Walde zerfriflt ihn, und das Getier des Feldes weidet ihn ab“
(Ps. 80, 14).

In vielen kirchlichen Urkunden des Mittelalters tauchen diese Tiere auf. In einem
Bibelzitat versteckt, haben sie im Beweisgang eine ganz bestimmte Aufgabe: Sie
sollten den Gegner ,figurativ® abstempeln, firben und als hassenswert sichtbar
machen.

Schweine, Fiichse, Eber und Wolfe waren als Figuren der Gefrifligkeit, der List, der
Geilheit und der Raublust in den Fabeln zuhause. Die Streitfragen der Markt-
Uffentlichkeit bedurften der bildhaften und verstindlichen ,Zeugen“. Sprichworter
und Tierfabeln boten sich in der Auseinandersetzung als gute Zeugen an. In der
Polemik gegen die Ketzer taucht der Vergleich mit dem Bock auf. Seit Isidor von
Sevillas Formulierung werden ,Ketzer® und hircus (Bock) sphirisch vermischt.
Isidor sagt: hircus . . . semper fervens ad coitum . .. Der Bock ist immer begierig
zum Beischlaf.?

Hiflichkeit und Unsittlichkeit sind die figuralen Begleiter der Ketzerei. Was in sich
unméglich ist wie der Unglaube, kann nur ,komisch® sein, d.h. es hat nur Platz
im niederen Stil, in den Fehlformen des Ornatus, des Schmuckes. Und die Eigen-
schaften, die eine Rede schmucklos machen — oratio sordida, tristis, ingrata, vilis,
vulgaris — zeichnen auch den Ketzer hinter der ekklesialen Barriere aus. Die Stil-
mittel der Komddie werden also gezielt eingesetzt, um die Laien zu ,ziigeln®. Laien
sind tierisches Vieh — wie Walter von Chatillon sagt: laicorum pecus bestiale.?

325

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Sprachbarriere der Latinitit hat zur Folge auch die Stiltrennung von hohem und
niederem Stil fiir Klerus und Laien. Dieser Ordnung fiigt sich auch der Metapher-
Haushalt ein. Weizen und Unkraut sind exemplarisch fiir die Weltteilung, die Kirche
aber ist eingesetzt, das ganze Feld zu bestellen, zu reinigen und wieder zu pflanzen.

Der Metapher-Haushalt der kirchlichen Amtstriger wird dem ehrenhaften (honestum)
Bildbereich entnommen, der fiir die kirchlichen Rinder dem niederen, schindlichen
(turpe) Bildbereich. Marcion wird der ,pontische Wolf“ genannt, und noch die
barocken Kampfformeln des 17. Jahrhunderts sind ,Schweine® und ,Wolfe“. ,Wir
werden gegen die Wolfe bellen . . . Wir haben uns ewige Kriege an den Altiren
geschworen.“ So 1640, zum 100jihrigen Jubilium des Jesuiten-Ordens.10

Epikureisches Schwein ist eine Bezeichnung fiir den Reformator. Und noch im Jahre
1910 werden in der ,Borromaeus-Enzyklika“ die Protestanten ,superbi ac rebelli
homines* genannt. Feinde des Kreuzes Christi, deren Gott der Bauch ist (Phil.
3,18).11

Hier in der Ketzerpolemik konnen wir sehen, wie die Kirche das Figuren-Material
der ,Schrift* zur Sprache von Herrschaft benutzt. ,Hochmiitige und Rebellen als
Bezeichnung fiir Hiretiker war im Mittelalter und in der Neuzeit fiir immer andere
»Randgruppen® in den Sprachdienst genommen worden.

Neben der Unkraut-Metapher ist es die theoretische Neugierde der lesenden Laien,
die der bischflichen Wiirde eine Lesekonkurrenz bietet. Die lesenden Frauen brechen
in den Zaun der kirchlichen Offentlichkeit ein, und der Bischof von Mainz, Berthold
von Henneberg, weil diesen Zaun 1485 durch die Medienkonkurrenz des Buches
und des Lesers bedroht.12

Warum drucken die Buchdrucker Bibeln? Sie werden von ihrer ,,Geldgier® und von
leerer Ruhm-Sucht getrieben. Da waren plétzlich eine ,niedere® mechanische Kunst
und Menschen mit niederen Beweggriinden, die die kirchlich iiberwachte Zaundffent-
lichkeit sprengte. Und schon kommt die exklusive Aufhalter-Geste: Dieses Buch darf
nicht in die Hinde des Volkes.

Und die Begriindung? Sie wird mit einem Schriftwort gegeben, das die theoretische
Neugierde diffamiert. Bis zum Antimodernisten-Eid (1910) héren wir aus dem Mit-
telalter die Domestikations-Formel: ,Wer mehr zu wissen begehrt, als ithm zusteht,
der ist hochmiitig® (Rém. 12, 3). Plus sapere, mehr schmecken — das wird zur
Kennmarke der Frechen, Neugierigen und der sogenannten Materialisten im 19. Jahr-
hundert. Die Tiermetapher verschwindet im 19. Jahrhundert aus den Verlautbarungen
der Kirche. Nur das ,Tier aus der Tiefe“ wird mit der apokalyptischen Drohung
gegen die moderne Welt immer noch genannt. In den Vordergrund tritt das Wort
»zerstoren®. Seit den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts tritt ,zerstSrend“ neben
Liberalismus und Materialismus. Im Namen einer erstellten Unversehrtheit wird mit
dem Pathos der heilen Welt 1933 aufgerufen, — so die katholische Arbeiterbewegung
— ,die zerstorenden Michte des Materialismus, des Liberalismus, Marxismus und
Bolschewismus zu verbannen und zu iiberwinden®13,

Das Zauberwort gegen die Zerstdrung ist ,organisch und ,eingliedern®. Seit Adam
Miiller und Othmar Spann wird ein Gegensatzpaar von organisch—mechanisch aufge-
baut, das auch von den kirchlichen Amtstrigern gern benutzt wird. Die Sprache der
Kirche sollte mithelfen, die Welt der Technik, des Maschinellen und des Rationalen

326

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu iiberwinden und auf ein Verniinftiges, ein Lebendiges und Natiirliches zu kommen.
Es lockte die Vision des Reiches.14

2. Die Aufbalter-Geste

In der Bufitagserkldrung des Rates der EKD von 1964 finden sich folgende Worte:
moralische Entartung, abartige menschliche Triebe, erschreckend, erschiitternd, ver-
wiisten, Verwiistung der Seelen, Diktatur der Unanstindigkeit, Fiulnis, Verwirrung,
Entehrung, neue, gesunde Leitbilder.

Im Juni 1970 sprachen die katholischen Bischéfe von der Rohheit und Ziigellosigkeit
des heutigen Lebens. Priifen wir im ,Deutschen Wortschatz* von Wehrle-Eggerst
das sprachliche Feld, auf dem Ziigellosigkeit steht, dann bekommen wir den ganzen

Komplex der sittlichen Extreme zu Gesicht, den Komplex der biirgerlichen Gesell-
schaft:

»Uppigkeit, Luxus, Verweichlichung, Wohlleben, Epikureismus, Verschwendungs-
sucht, Unmifigkeit, Ubermafl, Mafllosigkeit, Feinschmeckerei, Schwelgerei, Trunk-
sucht, Ziigellosigkeit, Liederlichkeit, Lotterleben, Weltsinn, Genufisucht, Sinnlichkeit,
Exzefl* usw.

Viele dieser Ausdriicke kennen wir aus den neutestamentlichen Lasterkatalogen. Aber
auch die groflen Konservativen des 19. Jahrhunderts, De Maistre, De Bonald, Donoso
Cortés, Friedrich Julius Stahl, halten in ihren Abhandlungen an den Droh-Gesten
fest. Ihr Wortschatz ist heute in Di6zesan-Blittern und Predigten noch lebendig.16

Nennen wir das Aufhalter-Vokabular, das sowohl die alte Schreckens-Technik fest-
hilt als auch den Jargon der Krisenromantiker: Satan, Satanismus, Opfer, Blutopfer,
Empbrung, Zusammenbruch, Zerstérung, Untergang, Fluch, Abgrund, Abyss, Ent-
scheidungsschlacht, die gottlose Politik, blutiger Schrecken, Korruption, Prunk, Ver-
brechen, die Kosacken, Strom, Fluten, Dimme, Dammbruch, Katholizismus, Ord-
nung, Unfehlbarkeit, Chaos, Strafe, Straftheologie, Strafhandeln, der vierte Stand,
Abfall, Fiulnis, Zerfall, Verneinung; Stamm, Sitte, Siedlung, Sprache, die vier
rettenden S.17

Das ist die Aufhalter-Sprache mit dem Drohgestus. Den meisten dieser Worte ist die
Damm-Sphire eigen, die Zeit zum Stehen zu bringen mit dem antimodernistischen
Imperativ. Vielen dieser Worte hingt die ideologische Unbestimmtheit an, eine ideo-
logische Polysemie, so dafl diese Worter je nach Land und Situation ihren sprachlichen
»Hof“ vergréflern kdnnen. — Worte wie Fleisch und Verweichlichung haben in kirch-
lichen Reden auch emotive Bedeutung, sie wecken Gefithlswerte, wecken die Triebe.
Diese Worte haben einen Nebensinn, der ebenso wichtig ist wie der begriffliche Inhalt.
Diese Worte wollen aufrufen zum Handeln, zum Eingriff. Erst heifit es Fleisch,
dann Fleischeslust, dann Emanzipation des Fleisches, dann Befreiung der Frau, dann
Selbstbefreiung — und die Kette der Unterstellungen ist geschlossen. Gerade die
Gefithlswerte eines Wortes im Kontext wollen eine affektive Verschirfung schaffen,
zur Tat erwecken und zur Entscheidung.

Wie ein Wort zur Kampfformel wird, soll die Gegeniiberstellung von Rudolf Graber
und Voltaire zeigen. Voltaire hat 1736 das Gedicht Le Mondain, Der Weltmensch,
geschrieben. In diesem Poem bedauert er nicht, im 18. Jahrhundert geboren zu sein,
das soviel beschrien wird. Was zeichnet das Jahrhundert aus? Luxus, Weichheit, Ver-

327

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gniigen, Annehmlichkeit, Kiinste aller Art, Industrie, Eleganz, Geschmack, Schmudk,
Uberflu}, Seide, Bequemlichkeit. — Diese Worte waren lange verleumdet, manche
von ihnen nur in der niederen Stilebene zu Hause.

Es ist fiir den Nachdenklichen jedoch bezeichnend, dafl seit iiber 200 Jahren die
Friichte der niederen Kiinste genossen werden, aber mit den Stilmitteln der alten
Wissenschaften werden sie gleichzeitig satanisiert und verleumdet.

Aber horen wir den Bischof von Regensburg, Dr. Graber, einen Meister der Flut-
und Damm-Metaphorik: ,Wir leben in einer Zeit der Verweichlichung!“18 Nach
Voltaire hitte er ebenso sagen konnen: ,Wir leben in einer Zeit der Industrie. Wir
leben in einer Zeit der Annehmlichkeit.“

Die eigene Zeit wird verfallstheoretisch angezeigt unter dem bezeichnenden Namen:
marianische Eiszeit.!® Hier soll eine geschichtsphilosophische Zisur gesetzt werden; in
der marianischen Wirmezeit waren noch Zglibat, totale Opferhingabe, Entsagung
offentlich dargestellt, in der marianischen Eiszeit nehmen Genuf}, das Sich-Ausleben
und sittliche Zersetzung auch in der Kirche Platz.

Ein anderer Zerstorer ist der Verstand, der mechanistische Verstand. Gegen diesen
Verstand und seine politischen Konstruktionen setzte Heinrich Leo20 (1799—1878) den
»christlichen® Staat. Noch Ladendorf zitiert in seinem ,Historischen Schlagworter-
buch“2t 1906 das Wort vom ,naturwiichsigen Staat®. Heinrich Leo verstand ,natur-
wiichsig“ als von Gott geschaffen, geschichtlich legitimiert und bewihrt.

Heinrich Leo hatte aber auch den feinen Geruch fiir die Negativitit und nannte
die Leute von links ,, Wiihler“. In der Zeitaussage geniigt aber Wiihler nicht mehr und
Leo macht die Wiihler zu ,dimonischen Withlern®. Was fiir den literarischen Kitsch
zutrifft, das trifft auch fiir die Ausmalung der ,destruktiven Tendenzen® zu: Ver-
einfachung und Hiufung der Effekte; Effektkumulation ist cines der bemerkens-
werten Kennzeichen der Kirchensprache.

Die Katastrophe heifit heute: ,,Der Dammbruch ist da!“ So hieff es im Friihjahr 1970
noch in einer Zeitungsanzeige von ,Kein anderes Evangelium!“ Die Folge ist: der
innere Verfall, die Flut der Auflésung. Die Krisenromantiker reiflen den Verfalls-
kalender mit allen Blittern ab, und ,Dammbruch® ist nur eine Seite in diesem
Wut-Biindel: Gefahr, Unsicherheit, Risiko, Zuspitzung, Krise, Ausgesetztheit, An-
filligkeit, Notlage, Notzeit, Sturmflut, Dammbruch, Uberschwemmung, Flutwelle,
Eisgang, Bergsturz, Kriegsgefahr. Uber 150 Jahre lang werden hinter dem Schutz-
wall von christlicher Entriistung die ,,Sintflut“-Affekte gegen die biirgerliche Gesell-
schaft entlassen. Es ist anzusagen: Die Zukunft ist in der Vergangenheit. Besser als
alle Geschichte und aller Fortschritt ist die unversehrte Natur. Gewiinscht werden
die voremanzipativen Traditionen von Ordnung, Herrschaft und Idylle (Formu-
lierung von Harry Pross).

Harold Lasswell hat mit seinen Mitarbeitern fiir die politische Sprache (,Language
of Politics“) eine einfache Regel aufgestellt: ,,Wenn der politische Ausblick opti-
mistisch ist, dann wird der Stil weitschweifiger, wenn der Ausblick pessimistisch ist,
wird der Stil gedrungen und wiederholend“ (terse and repititious).22 Lasswell bezieht
in seine Uberlegungen den Zusammenhang von Stil und Krise ein. Wer Krisen
ansagt, spricht schlieflich imperatorisch, mit dem Zungenschlag des letztrichterlichen
Entweder—OQOder.

328

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der unverbindliche Jesus

Waren im Barock die christologischen Konnotationen noch orientiert an der Hinter-
grund-Metaphorik von fiirstlichem Hof und grofler Vergangenheit, so wird im
19. Jahrhundert das Sprachfeld um Jesus Christus bestimmt von der individuellen
Begleitung und andererseits von der Natur als Therapeuticum: Ohnmacht und Re-
signation.

1701 dachte man noch in ,Konigen®, der Ké&nig ist der Mensch, und von Jesus
Christus weifl man zu singen: Jesus Christus herrscht als Konig . . . Als der preu-
flische Kurfiirst 1701 in Kdnigsberg zum Kénig gekrént wurde, schrieb Papst Kle-
mens XI. an Ludwig XIV. einen entriisteten Brief mit dem abschlieRenden Hosea-
Zitat 8, 4: ,Sie machen Kénige, aber ohne mich; sie setzen Obere ein, aber ich darf
es nicht wissen.“23

Aber die Biirger werden selbstbewuflt, der Kénig wird auf die biirgerliche Bediirfnis-
Hohe gebracht. Der biirgerliche Individualismus wird durch die Aneignung der Welt
als Ware zum possessiven Individualismus, wie Macpherson sagt.2¢ Fiir die Kirchen-
sprache heiflt das: Jesus wird zum Objekt. Er geht durch das Ahrenfeld oder steht
bei Tisch. Er steht an den Orten des unversehrten Lebens, abgeschoben und stellver-
tretend fiir das nichtgelungene stidtische Leben. Das private Leben baut selbstver-
sorgend einen Jesus auf, den es ganz ,fiir sich“ haben kann. Dafiir ist Jesus da?
»Seliges Wissen, Jesus ist mein! Kostlichen Frieden bringt es mir ein!®

Es geht um meinen Frieden und um meine Verséhnung. Wir kénnen hier auf der
Hohe der Bedarfsdeckung die These aufstellen: In der Gesellschaft, in der jeder sich
selbst Zwedck ist, wird der unverbindliche Jesus eine Konnotation des allseitig bediirf-
tigen Menschen. Man hat nach iiber 100 Jahren privatisierter Schwundstufe der
»Stellvertretung® dann sogar gewagt, Jesus den Menschen fiir andere zu nennen.
Dafl das heute unmittelbar gar nicht mehr mdglich ist, Jesus chne gesellschaftliche
Vermittlung zu ,dienen®, machte aus der Christologie immer neue Reservate der
Unmittelbarkeit. Wie sehen diese Zitat-Reservate aus? Ein Beispiel soll das erhellen:
»Colourless green ideas sleep furiously“ (farblose griine Ideen schlafen wiitend). —
Dieses Beispiel von Noam Chomsky zeigt uns eine Dimension der Zeichen, in der
sie zwar zu verstehen geben (und zwar syntaktisch), dafl sie Zeichen sind, nicht aber
wofiir sie stehen. Neben der syntaktischen Dimension miissen wir von der semantischen
Dimension sprechen, in der die Zeichen ihre Bedeutung enthiillen. Auch das Bekennt-
nis zu Jesus wird durch Determinanten der Situation und des Kontextes festgelegt.
Zur optimalen Verstindigung in der Kirche gehéren die Kenntnis der Relevanzge-
sichtspunkte. Die semantisch Desorientierten machen ein Wort zum Fetisch, wenn sie
nicht wahrhaben wollen,

1. daf ein Wort nicht die Wirklichkeit ist,
2. daf ein Wort den Gegenstand nicht erschépfen kann.

Fiir die christologische Nomenklatur heifit das, daffl man auch Worte iiber Worte
machen kann. Das hat Jesus in der Bergpredigt getan, die Propheten und die Apostel
ebenso.25

Der verbale Materialismus der Zitat-Reservate hat uns zu Gefangenen gemacht. Und
die Uberschrift im Anschluff an Luthers Schrift heiflt heute: De captivitate semantica
ecclesiae — iiber die semantische Gefangenschaft der Kirche. Jesus Christus spricht
immer nur in der Syntax der geschichtlichen Welt. Die linguistische Relativitidt hier

329

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht zu sehen, produziert noch mehr unverstandene Welt. Dariiber hinaus melden
sich die Dezernenten des eigentlichen Lebens, die sich sprachlich spreizen und das
mimetische Konto der ,Kleinliteratur® des Neuen Testamentes fortwihrend iiber-
ziehen.28

Ein Beispiel aus dem ,Allianz-Blatt“: ,Gnade ist Gottesliebe in Aktion. Sie ist
rettende Barmherzigkeit.* Solche Sitze mufl man schmecken, um die Grammatik
des hochgestochenen Sprechens kennenzulernen. Es ist die Sprache ohne Hof, ohne
Stadt und ohne Vaterland. Es sind Seiliibungen ohne das politische Netz der civilen
Applikation: die Heilstatsachen werden zum Tatsachen-Fetischismus. Gnade stilisiert
sich zur Gnadentat.??

Es gibt marianische Traktate, aufgebaut auf breiten Zitat-Pyramiden, Viter-Verweise
mit verschiedenen Metaphern-Horizonten mit dem sprachlichen Material aus der
Regina-Sprache, gipfelnd in der siuerlichen Anweisung, mit der Himmelskonigin als
Reprisentanz-Surrogat in die Wohnstube zu gehen. — Die Zeitschrift heifit: ,Maria
siegt“.28

Das sollte im Zusammenhang der sprachlichen Auflerungsformen fiir die religiose
Bedarfsdeckung gesehen werden. Jesus und Maria wurden in kulturspezifischer Hin-
sicht in das ,System der Bediirfnisse® transportiert, um der stindigen Suche nach
Sinn-Transzendenz Raum zu geben. Auch nach der Auferstehung kommt Jesus noch
privat, und es kommt — wie es sehr oft heiflt — ,zur personlichen Begegnung mit
dem lebendigen Jesus Christus® (,,Allianz-Blatt®).

Gesucht wird in der Warengesellschaft als Refugium die persdnliche Begegnung mit
Jesus. Diese persdnliche Begegnung arbeitet mit den sprachlichen Mitteln der billigen
Verséhnung. Fiir die verdinglichten Verhiltnisse ist die Technik mit den Fremd-
worten zustindig, fiir das ,,persdnliche Verhiltnis zum auferstandenen und erhshten
Herrn“ das unversehrte familiire Verhiltnis. Es ist die Sprache der Selbstbewahrung,
die hier gesprochen wird. Je grofler die Nicht-Identitdt und die Not, desto beliebiger
der folgenlose Jargon. Wie sieht sprachliche Selbstbewahrung in der Kirche aus?

Am 25. 4. 1933 sagt Bischof Maximilian Kaller: ,Jetzt wird das Reich neu gezim-
mert . . . Wir haben die Wahrheit, wir haben die absolute durch das unfehlbare
Lehramt unserer heiligen Kirche verbiirgte Wahrheit.“ Solche Sitze kann man im
Stil der Transformationsgrammatik immer neu bilden, einmal das Haben vorzeigend,
einmal das Lebramt, einmal die imperative Unfeblbarkeit, einmal die absolute’
Wahrheit.?® Und das kann man immer neu durchspielen nach einem linguistischen
Dreistadiengesetz. Es ist das Beispiel des Verfalls der Kirchensprache, wie Donoso
Cortés sagen wiirde.30

Am Anfang steht der paternale Imperativ, der alles rettet; dann geht der Indikati'v,"
besprechend und erzihlend, missionarisch in alle Weltverhiltnisse ein; zuletzt die:
liberale Verfallsform, die alles zur Frage macht.

Nach dieser Darstellung von drei exemplarischen Bereichen soll ein Hinweis folgen
iiber die Struktur der verschiedenen kirchlichen Aussagen. Wir wollen nicht bei der
Selbstbescheidung stehen bleiben: , Woriiber man nicht sprechen kann, dariiber sollte
man schweigen.“31

Oder wie John Wisdom in ,Philosophical Perplexity® resimierend sagt: ,Philo-
sophen sollten stindig versuchen zu sagen, was nicht gesagt werden kann.“ Oder um
einen Satz von Wisdom abzuwandeln: ,Die Gesetze der Dogmatik sind letztlich
grammatische Regeln.“ So wollen wir nicht schlieflen.

330

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Geschichte des christlichen Glaubens hat sich eine Vielfalt von sprachlichen
Formen gezeigt: das Gebet, die Doxologie, das Zeugnis, die Lehre, das Bekenntnis.

Das sprachliche Feld der liturgischen Akklamationen z. B. ist gréfler als wir meinen.
Die liturgische Publizitit des kirchlichen Altertums setzte die Maflstibe fiir Hof-
zeremoniell und Reprisentanz. Die Sprache dieser ,kaiserlichen® Liturgie kann nicht
im Modus der privaten Asthetisierung bewahrt werden. Treitinger hat in einem
Register das sprachliche Material des Hofzeremoniells gesammelt.32

»Maria siegt!“ Das ist kein Aussagesatz, sondern ein Derivat des kaiserlichen Huldi-
gungsrufes, der dann auch auf Jesus Christus iibertragen wurde.

Auch die bischéflichen Schreiben, die Ermahnungen muff man in ihrer literarischen
Gestaltung sehen. Hirtenbriefe sind die Briefe des Hausvaters, des Oikonomen. Die
Sprache des Hausvaters hatte bis zum 18. Jahrhundert einen festen Ermahnungsplatz:
Bewahrung des Hauses, Fhe, Kinder, Hausdiener waren die Gegenstinde der haus-
viterlichen Ermahnung. Nun hat sich seit iiber 150 Jahren die Hauswirtschaft zur
Volkswirtschaft entgrenzt. Und unsere Frage an die bischdfliche Sprache ist: Kann
die Sprache des Hausvaters, letztverbindlich und autoritativ, auch jenseits des Hauses
im Ton des Hauses weitergegeben werden?33

Die meisten Briefe sind in der Unruhe- und Sorge-Sprache verfaflt, sollicitudo ist
die Kennmarke der Hirtenbriefe. Hausviterliteratur mufl heute in das Medium der
christlichen Offentlichkeit iibersetzt werden, in die Sprache der verbindenden Ver-
nunft, in der selbst ,Religion durch ihre Heiligkeit® sich nicht der ,dffentlichen
Priiffung® (Kant) entziehen kann.34 Fiir die episkopale Sprache muf} die Kirche selbst
das Verstindnis schirfen. Der Bischof sagt: ,Wir leben in einer Zeit der Verweich-
lichung, die sich tarnt unter der Marke Aggiornamento.“35

Der Bischof unterstellt in einer unausgesprochenen Gleichung, dafl ,Zeitgeist“ und
»Verweichlichung® (er meint Entsittlichung!) sich entsprechen. Er hat den guten
sprachlichen Verdacht, dafl in der Sprache auch ethisch-energetische Funktionen nach-
zuweisen sind. Die logische Funktion der Sprache mit eindeutiger Mitteilung ist nicht
alles. Gottlieb Séhngen hat fiir den Bereich dieser zwei Sprachfunktionen die Wich-
tigkeit von Analogie und Metapher nachgewiesen.

Die Glaubwiirdigkeit des Buchstabens der Schrift ist eine andere als die der miind-
lichen Uberlieferung, und die Mittel der Glaubwiirdigkeit sind auch im 20. Jahr-
hundert andere als im 4. und 5. Jahrhundert.

Die kirchlichen Amtstriager machen sich in ihrer Sprache nicht nur verstindlich, son-~
dern auch glaubwiirdig. Sprechen heiffit in der Kirche aber auch: mit Vollmacht
sprechen, ohne Riicksicht, mit der Freiheit des grofgemuten Mannes, sich in der Rede
alles zuzutrauen.

Im apostolischen Wort ist eine grofle Uberredungs-Potenz, Pithanologia. In der
Uberredung ist die staunenerregende Komponente, die die Alten in der ,Peitho“
mythisch festhielten, in ihr ist aber auch die stidtische Vernunft, die den Argumenten
ebensoviel zutraut wie der Gewalt. Im kirchlichen Altertum bestand die Aufgabe,
in die Sprache der Kirche auch die Viter und Briider mit hineinzunehmen, den con-
sensus patrum et fratrum zu verwirklichen.

Kirchensprache ist keine Konstruktion des Verstandes, der aus sich heraus die kalkula-
torischen Potenzen entwickelt; der Widerspruch des anderen ist in ihr ebenso zu Hause

331

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie der Satz der Viter. Darin zeigt Katholizitit ihre ganze Kraft, dafl die Sprache
der Kirche auch eine der geschichtlichen und dialogischen Versshnung ist.

Wir wollen zusammenfassend sagen: auf Grund der Einsichten der heutigen Text-
linguistik kénnen wir auch mit einem so alten Werkzeug, wie es die Kirchensprache
ist, immer noch missionarisch umgehen. Missionarisch d. h. in einer neuen Situation
vollmichtig sprechen. Aus der Vergangenheit und der Gegenwart kommt uns kein
sprachliches Verhingnis entgegen. Wir konnen heute in unserer Sprache mit endlichen
Mitteln unendlich viele ,Glaubens“-Sitze bilden. Fiir Jesus neue Namen zu suchen,
und Jesus Christus in neue Sidtze als neue Weltverhiltnisse einzubeziehen, das ist
unsere Aufgabe. Denn vor die Taten hat Gott die Sitze gestellt; und vor den soge-
nannten Heils-Tatsachen stehen Gottes Zeichen, Semaia.

Auf die drei Fragebereiche hin méchte ich mit drei Thesen schliefen.

1. Fragepotenz gegen Antwortkultur. — In der Kirchensprache werden die neuen
Horizonte verdichtigt, die neuen sprachlichen Mittel wegen ihrer niederen Herkunft
verleumdet. H. D. Bastian: ,In Theologie und Kirche wird darum seit alters jedes
Verhalten belobigt, das alte Antworten neu sanktioniert, wogegen man vorwitzige
Fragesteller mit strafenden Rezensionen belegt.“38

Was im Mittelalter die Tiermetapher in der Ketzerpolemik war, das ist heute das
Unrechtsbewufitsein einer sogenannten Kulturschuld, das durch die Kirchensprache
vermittelt wird. Die Folge ist dann: je weltlicher die Welt wird, desto geistlicher
wird die Kirchensprache. Der johanneische Dualismus hat die gréfiten Chancen in
der Sprache.

2. Die Aufhalter-Sprache ist in der Kirche thematisch, seit die reflektierte Angstge-
schichte sich in der Angst-Sprache manifestiert. — Die Worte in der Kirchensprache
haben keine bleibende Bedeutung. Auch die Worte Gottes gehen in die Konkurrenz
mit unseren Worten ein; das Wort Gottes ,,zeltet” in unseren Sitzen.

D. h. daf Gott mit dem Stall von Bethlehem die Stieltrennung der Orte aufgehoben
hat. Kein Gottesbild und keine ,heilige Sprache halten seine Gaben fiir die Welt
immer fest.

3. Theologische Aussagenlogik statt Miinzstitte ideologischer Parolen. — Was fiir
das Mittelalter die Rota Virgilii war, um in den Genera dicendi auf das Publikum
hin ,apte“ zu sprechen, das zwingt uns heute ebenso, Jesus Christus auf die Ebene
einer glaubwiirdigen Sprache zu bringen. Das christliche Paradox ohne die politische
Vernunft hat ebenso einen schwachen Glaubwiirdigkeitsgrad wie der christologische
Figuren-Konsum mit hoher Redundanz. Es ist etwas anderes, von Jesus ,recte® zu
sprechen als ,bene“. Kommt es zu einem Widerstreit der Pflichten, von dem Herrn
der Kirche ,recte oder ,bene“ zu sprechen, so gilt fiir die Missionspraxis immer.
»Rhetorische Pflicht bricht grammatische Pfliche.“37

Anmerkungen:

1. Heinrich Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik, Miinchen 1960, S. 35, 40.

2. Migne: Patrologiae Cursus Completus, Series Latina 24, 17.

3. Siehe Carl Andresen: Logos und Nomos, Die Polemik des Celsus wider das Christentum,
Berlin 1955.

4, Siehe Aurelius Augustinus: De doctrina Christiana, IV. Bud, 7. Kapitel.

332

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N oo n

o oo

10.

11.
12,

13.

14.
15.
16.

17.

18.
19.
20.

21.
22,

23.
24,
25.

26.

27.
28.
29,
30.
31.

32.
33.

34.
35.
36.
37.

. Heinrich Lausberg: Elemente der Rhetorik, Miinchen 1967, S. 93.
. Siche Migne: Patres Latini 26, 401. Ferner: Erich Auerbach: Literatursprache und

Publikum in der lateinischen Spitantike und im Mittelalter, Bern 1958, S. 25 ff.

. Hans Maier: Revolution und Kirche, Studien zur Frithgeschichte der christlichen Demo-

kratie 1789—1901, Freiburg 21965.

. Isidor von Sevilla: Etymologiarum Libri XX; XII, 1, 14.
. Ernst Robert Curtius: Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 71969,

S. 221.

Carl Mirbt: Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rdmischen Katholizismus,
Tiibingen 41924, S. 374.

Carl Mirbt, a.a.0., S. 514.

Walter Magaf}: Markt und Mauer, Modelle der Kirche von gestern, in: E. Bahr/P. Cor-
nehl: Gottesdienst und Offentlichkeit, Hamburg 1970, S. 65 ff.

Hans l\élfiiller (Hrsg.): Katholische Kirche und Nationalsozialismus, dtv-Dokumente 1965,
S. 104 ff.

Klaus Breuning: Die Vision des Reiches, Miinchen 1969.

Wehrle/Eggers: Deutscher Wortschatz, Frankfurt 1968 (Fischer-Biicherei).

Walter Magafl: Die Kosacken oder der Heilige Geist, in: Thomas Sartory (Hrsg.):
Praesens I, Miinchen 1970, S. 24 ff, hier: S. 31 fF.

W. H. Riehl in: G. Ipsen (Hrsg.): Die Naturgeschichte des deutschen Volkes, Leipzig
1935; Adolf Bach: Deutsche Volkskunde, Heidelberg 1960, S. 51.

Thomas Sartory (Hrsg.): Praesens I, Kritisches Jahrbuch der Kirche, Miinchen 1969, S. 29.
Thomas Sartory (Hrsg.), a.a.0., S. 28.

Heinrich Leo war Historiker in Halle, Mitarbeiter konservativer Berliner Blitter von
1833 bis 1866.

Otto Ladendorf: Historisches Schlagwdrterbuch, 1906. Neuauflage: Olms-Hildesheim
1968, S. 345 ff,

H. D. Lasswell (Hrsg.): Language of Politics, Studies in Quantitative Semantics, Cam-
bridge, Mass. 1966, S. 5 ff.

Siehe Carl Mirbt, 2.2.0., S. 392.

C. B. Macpherson: Die politische Theorie des Besitzindividualismus, Frankfurt 1967.
Hans-Dieter Bastian: Theologie der Frage, Miinchen 1969, S. 203. Hier verweist Bastian
auf Korzybski.

Siehe zum Jargon der Geborgenheit: Th. W. Adorno: Jargon der Eigentlichkeit, Frank-
furt 1964, S. 21 ff.

»Evangelisches Allianzblatt®, Witten-Ruhr, 72:1969.

»Maria siegt“ erscheint im Johannes-Verlag, 5451 Leutesdorf/Rhein, 18:1969.

Vgl. Hans Miiller, 2.a.0., S. 113 ff.

Donoso Cortés: Der Staat Gottes, Stuttgart 1966, S. 40.

Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt 1963, S. 32. — John
Wisdom: ,Philosophical Perplexity®, in: ,Philosophie und normale Sprache“, Freiburg
1969, S. 20 ff.

Otto Treitinger: Die ostrdmische Kaiser- und Reichsidee. Darmstadt 1969.

Julius Hoffmann: Die Hausviterliteratur und die Predigten iiber den christlichen Haus-
stand, Weinheim 1959.

E. Kant: Kritik der reinen Vernunft, Vorrede A XII.

Vgl. Thomas Sartory (Hrsg.): Praesens I, a.a.0., S. 29.

Hans-Dieter Bastian, a.a.0., S. 245.

Heinrich Lausberg: Elemente der Rhetorik, a.a.0., S. 93.

SUMMARY

Thought about the Churdh’s language is necessary for obtaining an image of the variegated
mission practice of the Church. The Church Fathers, in order to adapt themselves to their
hearers’ situation, took their concepts from the rhetoric handed down by Aristotle and
Quintilian. Mission practice was placed in the context of testimony, credibility, and city

333

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

good-sense. To this was added the need of translating and of sharpening the concepts of
their homiletic vocabulary. The author shows in three examples what becomes of the
Churdh’s language in a particular situation: 1. the use of the traditional animalmetaphors
for the polemics against heretics; 2. the language of ecclesiastical officials as the arrested-
language in an age of constant transformation; 3. the preaching of Jesus is put away in the
reservation of “security” for the sake of filling a need in urban conditions.

RESUMEN

Es necesario refletionar sobre la lengua de la Iglesia para adaptarla a las mdltiples acti-
vidades misioneras de la Iglesia. Asi lo hicieron los Padres de la Iglesia, los cuales se
sirvieron de los conceptos de la retérica heredada de Aristételes y Quintiliano adaptandolos
a la situacién de sus oyentes. La actividad misionera fue equiparada al testimonio, a la
autenticidad y al sentido comin. A esto hay que afiadir la necesidad de traducir y pulir
conceptualmente la lengua empleada en la predicacién. Con tres ejemplos, el autor de este
trabajo muestra lo que puede suceder con la lengua de la Iglesia en una situacién especial:
1. servirse de las tradicionales metdforas de animales en las polémicas contra los herejes;
2. la lengua de las autoridades eclesidsticas se convierte en elemento retardador en una
época de permanente transformacién; 3. el anuncio de Cristo se desplaza al acotado de
la ,seguridad® con la finalidad de cubrir las necesidades bajo condiciones urbanas.

Zum Ende der Wochenzeitung ,Publik”

Wihrend dieses Heft unserer Zeitschrift umbrochen wurde, beschlof am 15. Novem-
ber 1971 der Verband der Dibzesen Deutschlands auf seiner Sitzung in Konigstein/
Taunus, keine weiteren Mittel fiir die Fortfiihrung der 1968 gegriindeten katholischen
Wochenzeitung ,,Publik“ bereitzustellen. Infolgedessen mufl das Blatt, das sich wirt-
schaftlich nicht selbst tragen konnte (Auflage zuletzt 95 000; Zahl der echten festen
Bezieher um 40 000), eingestellt werden. Die erste ,Publik“-Nummer erschien am
28. September 1968, die letzte am 18. November 1971. CS wird die bisherigen
Dokumentationen zu ,Publik® (vgl. ,Materialien zur Entstehungsgeschichte von
Publik® in Nr. 4/1968 — Nr. 3/1969 sowie ab Nr. 2/1970, jeweils als Beilage) um
einen (unwillkommenen) abschliefenden Uberblick erginzen miissen. Aus aktuellem
Anlafl verweisen wir auf das Buch unseres Mitherausgebers Michael Schmolke: Die
schlechte Presse. Katholiken und Publizistik zwischen ,Katholik und ,Publik®
1821—1968 (Miinster 1971: Verlag Regensberg).

334

24.01.2026, 04:25:13. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-4-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

