
6 Drama und Dialog: G. E. Lessings

Hamburgische Dramaturgie

Der Dialog und die dialogisch-dramatische Sprache bei Gotthold Ephraim Lessing war

Endeder 20er-Jahre des vergangenen JahrhundertsGegenstand zweier in der Forschung

weitgehendvergessenerDissertationsschriften:BeidegehenvonderBestandsaufnahme

aus, dass der Dialog in Geschichte undTheorie der Dramatik nicht hinlänglich aufgear-

beitet sei1 und benennen damit etwas, das in gewisser Hinsicht auch heute noch aus-

steht. Bei Wilhelm Mohri richtet sich hinsichtlich des Dialogs der Fokus auf »die Tech-

nik seines Aufbaus, seiner Ausgestaltung und seiner Verwendung«, was er mit der »Per-

sönlichkeit Lessings als Mensch oder als Dichter in Zusammenhang« setzen möchte.2

Durchweg im Vordergrund stehe bei Lessing ein Ideal des Symmetrischen, das jedoch

durch Unterbrechungen im epischen Rhythmus zum Zweck der dramatischen Bewe-

gung gekennzeichnet sei.3Wosich die Unterbrechungen einerseits nützlich für die Dar-

stellung natürlicher Affekte erweisen,4 sei andererseits die Dialog-Führung gerade auf-

grund der stark ausgeprägten Symmetrie frostig und sogar unharmonisch.5 Eine ähnli-

che Kritik äußert auch der Autor der zweiten Studie, Hans Schuchmann, wobei er sie

auf eine Verstandesmäßigkeit zurückführt. Er untersucht den Dialog in den Dramen

Lessings vor allem hinsichtlich seiner Beförderung derHandlung und des Fortgangs des

dramatischen Fortschritts, das heißt als Enthüllungszweck in der Beschreibung vonVer-

wicklung,Milieu, Situation oder Charakter.6

1 Vgl. Mohri, Wilhelm: Die Technik des Dialogs in Lessings Dramen, Elberfeld: Wuppertaler Druckerei

1929, 7; vgl. Schuchmann, Hans: Studien zumDialog im Drama Lessings und Schillers, Darmstadt: K. F.

Bender 1927, VIII. Die beidenMonographien tauchennicht in der umfangreichenBibliographie des

Lessing-Handbuches auf (vgl. Fick, Monika: Lessing-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart:

Metzler 2016).

2 Vgl. Mohri: Die Technik des Dialogs in Lessings Dramen, 8.

3 Vgl. ebd., 30. Er spricht hinsichtlich der »Durchführung« von einem häufig auftretenden antithe-

tischen Aufbau anhand gegensätzlicher Begriffspaare oder sich widersprechender Aussagen (vgl.

ebd., 8).

4 Vgl. ebd., 89.

5 Vgl. ebd., 73.

6 Vgl. Schuchmann: Studien zum Dialog im Drama Lessings und Schillers, XIV, XV.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Ob symmetrisch-frostig (Mohri) oder verstandesmäßig (Schuchmann), die beiden

Germanisten aus der Zeit derWeimarer Republik stehen in einer Tradition der Kritik, in

der Lessing trotz seiner herausragendenStellung als Vordenker desDramatischen in der

deutschenKlassik als »unpoetischerDichter« gilt.7 Die bei Friedrich Schlegel nochwohl-

wollend geführte kritische Auseinandersetzung täuscht nicht darüber hinweg,8 dass in

der dramatischenDialogik Lessingsmehr zu erkennen ist, als ein »Wunschbild des indi-

viduellen Ausdrucks der Dramenfiguren, das mit Goethe tatsächlich Gestalt angenom-

men haben soll.«9 Auch wenn Lessing der poetische Sinn abgesprochen wird; der zitier-

te Schuchmann stellt etwas fest, das für die folgende Untersuchung von entscheiden-

der Bedeutung ist: »Lessings Dramatik ist eben Ausfluß einer erstaunlich scharfsinni-

gen und durchgebildeten Theorie.«10 Und dem gilt hinzuzufügen: Lessing entfaltet die

Grundlagen eines dramatisch-dialogischen Ideals, anhand dessen seine eigenen Wer-

ke später als nicht dramatisch genug kritisiert werden.Die besondere Herausforderung

für deren Darlegung besteht dabei in der Verbindung der erkenntniskritischen mit den

politischen und ästhetischen Fragestellungen des 18. Jahrhunderts, – die Verknüpfung

wirkungsästhetischer und sozialkritischer Komponenten11 – welche für Lessing ein zu-

sammenhängender Hintergrund seines Arbeitens sind und deren Entwicklung er nicht

nur rezipierte, sondernmitgestaltete.

Mit der Untersuchung der Hamburgischen Dramaturgie12 arbeitet das folgende Kapi-

tel das in der Theatervorstellung Lessings entworfene Dialogideal heraus. Dabei wird

deutlich, dass weniger der Entwurf des bürgerlichen Trauerspiels um einen dialogisch-

kommunikativen Zug ergänzt wird,13 sondern vielmehr seine Theoretisierung des Dra-

matischen darauf Einfluss nimmt, wie sich der dramatische Dialog und darüber hinaus

auchderDialog unddieVorstellungdialogischerKommunikation in der sozialen Sphäre

deuten lassen.Auf die erkenntniskritischeKontextualisierung von Lessings ästhetischer

7 Vgl. Steinmetz, Horst (Hg.): Lessing – ein unpoetischer Dichter. Dokumente aus drei Jahrhunderten zur

Wirkungsgeschichte Lessings in Deutschland, Frankfurt a.M. u.a.: Athenäum 1969).

8 Er spricht vonWerken,welche »nur derVerstandgedichtet zuhaben scheinet«, und äußert Zweifel,

ob Lessing »poetischen Sinn und Kunstgefühl« hatte (vgl. Schlegel, Friedrich von: »Über Lessing«,

346–383, in: Ders.: Kritische Schriften, hg. v. Rasch, Wolfdietrich, München: Hanser 1964, 351/360).

9 Vgl. Heeg: Das Phantasma der natürlichen Gestalt, 279. Heeg bezieht sich kritisch auf Schröder,

Jürgen: Gotthold Ephraim Lessing. Sprache und Drama, München: Fink 1972, 306. Friedrich Hebbel

schreibt über Lessing: »Seine Dramen zumal sind mir unausstehlich, je mehr sich das eigentlich

Leblose dem Lebendigen nähert, je widerlicher wird es, und es läßt sich doch, obgleich selbst die

bessere Kritik zuweilen noch eine andere Miene annimmt, durchaus nicht leugnen, daß alle Les-

singsche Menschen konstruierte sind und daß seine Haupttugenden: die geglättete Sprache, die

leichte Diktion und die caustische Schärfe der Gedanken, eben aus diesem Hauptmangel, der die

feine Ausarbeitung der einzelnen Teile sehr begünstigen mußte, hervorgingen.« (Steinmetz: Les-

sing – ein unpoetischer Dichter, 289).

10 Vgl. Schuchmann: Studien zum Dialog im Drama Lessings und Schillers, 102.

11 Vgl. Szondi: Die Theorie des bürgerlichen Trauerspiels im 18. Jahrhundert, 164f.

12 Lessing, Gotthold E.: Hamburgische Dramaturgie, 121–533, in: Ders. Werke. Bd. 2. Schriften 1, hg. v.

Wölfel, Kurt, Frankfurt a.M.: Insel 1982. Im Folgenden wird auf die Hamburgische Dramaturgie im

Fließtext mit der Sigle HD und der entsprechenden Seitenzahl verwiesen.

13 Vgl. Golawski-Braungart, Jutta: »Furcht und Schrecken. Lessing, Corneille und Aristoteles«, in: Eu-

phorion 93 (1999), 401–431, 425.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 297

Vorstellungder dramatisch-dialogischenSprache imZusammenhangdesTheaterdispo-

sitivs im ersten Teil (6.1), folgt im zweiten Teil eine Untersuchung der Bedingungen und

Grenzen des wirkmächtigen und weitreichenden Verständnisses des Dialogs (imThea-

ter) bei und im Anschluss an Lessing. (6.2) Dabei ist zunächst die Hervorhebung einer

anthropozentrischen14 Ausrichtung des Ideals einer Sprache der Anteilnahme entschei-

dend, die dem Auftauchen eines ›Befremdlichen‹ in der Sprache gegenübergestellt ist.

Als einen seiner vielfältigen Bezugspunkte nimmt Lessing für seine spezifische Verbin-

dung von Empfindung und Einsicht die Vorstellung der sympathy auf, wie sie von Adam

Smith, an Frances Hutcheson und David Hume anschließend, formuliert wurde. Das

Drama des Dialogs inszeniert und verwirklicht das für die soziale Sphäre vorbildhaf-

te ästhetische Ideal eines unmittelbar zwischenmenschlichen Geschehens im Theater.

Schließlich wird im letzten Teil des Kapitels (6.3) unter Bezugnahme auf das Trauerspiel

MißSara Sampsonund speziell des Phänomens des »Beiseitesprechens« eine Aussetzung

des theoretisch erarbeiteten Innenraums der dramatischen Sprache und der damit ein-

hergehende andereDialog diskutiert.

6.1 Die Hamburgische Dramaturgie und die Sprache der Anteilnahme

Der süße Traum, ein Nationaltheater

hier in Hamburg zu gründen, ist schon

wieder verschwunden: und soviel ich

diesen Ort nun habe kennen lernen,

dürfte er auch wohl gerade der sein,

wo ein solcher Traum am spätesten in

Erfüllung gehen wird. (HD, 101., 102.,

103., 104. Stück, 530)

Drei Jahre lang ist Lessing als Dramaturg, Kritiker und später als Verlagsbuchhändler in

Hamburg.Während dieser Zeit arbeitet er an derHamburgischen Dramaturgie. Das Kon-

glomerat bringt etwasmehr als einhundert kürzere und von Lessing als Stücke bezeich-

nete Texte zusammen, die den alltäglichen Theaterbetrieb unter Bezugnahme auf ver-

schiedenste Autoren kommentieren.15 In schneller Abfolge sollen sie zweimal wöchent-

14 Auf den Zusammenhang zwischen Lessings Theater und den Konfliktlinien einer »anthropozentri-

schenWende« hat jüngst hingewiesen: Fick, Monika: Lessing und das Drama der anthropozentrischen

Wende, Hannover: Wehrhahn 2020, bes. 9–28.

15 Während Thomas Martinec die Bezüge auf Christian Wolff, Alexander Gottlieb Baumgarten, Mo-

ses Mendelssohn, Frances Hutcheson und Jean-Jacques Rousseau hervorhebt (vgl. Martinec, Tho-

mas: Lessings Theorie der Tragödienwirkung. Humanistische Tradition und aufklärerische Erkenntniskri-

tik, Berlin:DeGruyter 2003, 1f.), betont JuttaGolawski-Braungart denEinfluss vonetwaAristoteles,

Pierre Corneille, Denis Diderot (vgl. Golawski-Braungart, Jutta: Die Schule der Franzosen. Zur Bedeu-

tung von Lessings Übersetzungen aus dem Französischen für die Theorie und Praxis seines Theaters, Tübin-

gen: Francke 2005). Zur Auseinandersetzung Lessings mit Baruch de Spinoza vgl. Goetschel, Willi:

Spinoza’s Modernity. Mendelssohn, Lessing, and Heine, Madison: Univ. of Wisconsin Press 2004, bes.

181–250. Im Zusammenhang der Frage einer Neubegründung der »deutschen Literatur« ist zudem

Johann Christoph Gottsched zu nennen (vgl. Fick: Lessing-Handbuch, 51ff.). In einemweiteren Sinne

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

lich erscheinen und »jeden Schritt begleiten, den die Kunst, sowohl des Dichters, als des

Schauspielers, hier tun wird« (HD, Ankündigung, 122f.). Die Hamburgische Dramaturgie

wandelt sich in der Folge zu einer dramaturgisch-kritischen und theoretisch avancier-

ten Begleitung des Spielbetriebs und damit – das belegt vielleicht erst mit Nachdruck

das Scheitern der »Entreprise« im Jahr 176916 – zu einer Reflexion auf einTheater, das es

für Lessing seinerzeit noch nicht gibt:

Der Stufen sind viel, die eine werdende Bühne bis zum Gipfel der Vollkommenheit zu

durchsteigen hat; aber eine verderbte Bühne ist von dieser Höhe, natürlicherweise,

noch weiter entfernt: und ich fürchte sehr, daß die deutsche mehr dieses als jenes ist.

Alles kann folglich nicht auf einmal geschehen. Doch was man nicht wachsen sieht,

findet man nach einiger Zeit gewachsen. Der Langsamste, der sein Ziel nur nicht aus

den Augen verlieret, geht noch immer geschwinder, als der ohne Ziel herumirret. (HD,

Ankündigung, 122)

DieWorte ausderAnkündigung fallennochzuversichtlicher aus,als die Formulierungen

der letzten Stücke, in denen Lessing zu einem Rundumschlag ausholt: Er verschweigt

nicht, dass diese später entstehen, als durch das in ihnen vermerkte Datum behauptet.

Wenn er jegliche Kompetenz in der Sache der dramatischen Dichtkunst von sich weist

und betont, er sei wederDichter noch Schauspieler (vgl.HD, 101.-104. Stück, 522), ist das

gleichwohl kein resignierter Rückzug, sondern das Plädoyer für ein tastendes Vorgehen

im Schreiben über dasTheater:

Ich war also genötiget, anstatt der Schritte, welche die Kunst des dramatischen Dich-

ters hier wirklich könnte getan haben, mich bei denen zu verweilen, die sie vorläufig

ist die mehr als einhundert Jahre zuvor in des Abbé d’Aubignacs La Pratique du Théâtre vorgelegte

Reaktualisierung von Aristoteles’ Poetik wichtig für die Theatervorstellung Lessings. Das verdeut-

licht Florence Dupont: »Der Begriff ›dramatisch‹ ist nämlich in den modernen Sprachen verhält-

nismäßig jung, und die Geschichte der Wörter ›Drama‹ und ›dramatisch‹ (die ihrer Verwendung

und ihrer Bedeutung) hängt zusammen mit einem Bruch in der Theatergeschichte. Das erste Mal

taucht der Begriff 1657 auf und findet sich in l’Abbé d’Aubignacs La Pratique du théâtre. Das Adjek-

tiv ersetzt die Adjektive ›theatral‹, ›tragisch‹ oder ›komisch‹ und dient dazu, im Allgemeinen vom

dramatischen Gedicht zu sprechen und so das Theater ohne den Schauspieler und das Publikum

zu denken, befreit von allem,was nicht im engen Sinne dichterisch ist. DasWort Drama nimmt die

von der Poetik vorgenommene Einschränkung wieder auf und setzt das aristotelische Paradigma

des literarischen Theaters wieder ein. Es dient dem Hyperaristotelismus, der sich nach und nach

in Europa einrichtet, und der, wie wir sehen werden, das ›dramatische Theater‹ umfasst und weit

überschreitet.« (Dupont: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, 65).

16 Der eigentliche Zeitraum der in der Hamburgischen Dramaturgie besprochenen Stücke auf dem

Spielplan ist nicht viel länger als drei Monate (vgl. Robertson, John G.: Lessing’s Dramatic Theory.

Being an Introduction to & Commentary on His Hamburgische Dramaturgie, Cambridge: Ayer Publi-

shing 1939, 51/126ff. Zitiert nach Fick: Lessing-Handbuch, 311). Lessing sei zwar ein anhand der Pra-

xis reflektierender Theoretiker, dieHamburger Entreprise verlangte jedoch Sehgewohnheiten von

den Zuschauer:innen, für die sie noch nicht bereit gewesen seien (vgl. Wertheimer, Jürgen: »War-

ummuß Emilia sterben? Anspruch undWirklichkeit des Nationaltheaters am Beispiel von Lessing

und Alfieri«, 165–175, in: Ders./Bauer, Roger (Hg.): Das Ende des Stegreifspiels – die Geburt des Natio-

naltheaters. Ein Wendepunkt in der Geschichte des europäischen Dramas, München: Fink 1983, 170).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 299

tun müßte, um sodannmit eins ihre Bahnmit desto schnellern und größern zu durch-

laufen. Es waren die Schritte, welche ein Irrender zurückgehen muß, um wieder auf

den rechten Weg zu gelangen und sein Ziel gerade in das Auge zu bekommen. (HD,

100.-104. Stück, 526)

Lessing formuliert den Anspruch an das eigene Vorhaben. Das im Zitat auftauchende

»Ziel« ist nicht die bereits bestehende Vorstellung einesTheaters, sondern dasNachden-

ken über eines, das auch Lessing selbst noch nicht kennt. Die Hamburgische Dramatur-

gie ist als Experimentierfeld zu begreifen, das vom reflektierenden Ausgangspunkt, im

stetigen Kommentar und an der Praxis orientiert, eine zukünftige und zugleich vorläu-

fige Theaterprogrammatik entwickeln soll. Lessing hebt hervor, dass er nicht aus sich

selbst schöpfe, sondern sich an fremden Flammen nähre (vgl. HD, 101.-104. Stück, 526),

lediglich einige Gedanken hinwerfe, die gründlichere veranlassen könnten (vgl. HD, 70.

Stück, 401) und mit dem Entwurf eines daraus hervorgehenden dramatischen Systems

nicht auchdazuverpflichtet sei, allemit ihmauftauchendenWidersprüchlichkeitenwie-

der aufzulösen (vgl. HD, 95. Stück, 500). Lessings procedere ist somit dem eigenen An-

spruch nach kritisch und bestrebt, sich selbst wiederum der Kritik zu überantworten.

Diesen Anspruch gilt es zwar ernst zu nehmen, aber während schon Schlegel hervor-

hebt, dass Lessings Schriften ein »dramatischer, dialektischer, dialogischer Geist« aus-

zeichne,die nicht dozieren, sondern dasGespräch suchen,hält auch er fest, dass bei ihm

Kritik stets konstituierendundorganisierend auftritt.17Mit »wissenschaftlicher Präzisi-

on« ziele Lessings Kritik mit der »Sonderung der Gattungen«18 auf eine Philosophie der

Begriffe, die einerseits deren Geschichte und damit ihre spezifische Charakteristik mit-

reflektieren,19 aber andererseits von der Vorstellung einer spezifisch an der Empfindung

ausgerichtetenVerstandeskonstruktion geprägt scheinen.LessingsTheorie desTheaters

entwickelt für diese Empfindungen eine spezielle Sprache der Anteilnahme.Welche An-

forderungen und Konsequenzen aber ergeben sich daraus für den Dialog?

»Noch kein Theater«: Prämissen eines neuen Theaterdispositivs

Die Reflexion auf ein Theater, das noch nicht existiert, geht bei Lessing von der radika-

lenundprovokantenAussage aus,dass es überhaupt nochkeinTheater gebe (vgl.HD,80.

Stück, 440). Hierin liegt die Radikalität und Beharrlichkeit sowie zugleich die Vermes-

senheit von Lessings Vision desTheaters.Obwohl in Frankreich institutionalisierte Büh-

nen seit über 100 Jahren existieren – die Comédie-Francaise etwa wurde 1680 gegrün-

det –, spricht er auch »den Franzosen« kurzerhand das Theater ab. Mit dieser diskus-

sionswürdigen Bestandsaufnahme,welche auch viele andere Formen frühneuzeitlichen

Theaters ausblendet,20 führt Lessing das Gegenbild einer idealisierten Theatervorstel-

17 Vgl. Schlegel, Friedrich von: »LessingsGeist aus seinen Schriften«, 384–451, in: Ders.:Kritische Schrif-

ten, hg. v. Rasch, Wolfdietrich, München: Hanser 1964, 424.

18 Ebd., 396ff.

19 Vgl. ebd., 400.

20 Vgl. zum Theater zwischen Früher Neuzeit undModerne undmit besonderem Blick auf die Ästhe-

tik und Spielformen des Markttheaters in Paris um 1700 die Studie von Groß, Martina: Querelle,

Begräbnis, Wiederkehr. Alain-René Lesage, der Markt und das Theater, Heidelberg: Winter 2016. Viele

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

lung ein. DiesesTheaterideal, sei es zunächst auch noch so vorläufig oder in seinen De-

tails unterbestimmt und unausgearbeitet, entsteht keineswegs aus heiterem Himmel,

weil es gegenwärtige intellektuelle Entwicklungenbearbeitet.Es steht jedoch auchgröß-

tenteils quer zu denTheaterpraktiken seiner Zeit und wird durch die Schauanordnung,

PublikumspositionierungundLichtverhältnisse beständig in Frage gestellt.21DieAnzie-

hungskraft des Phantasmas einer abgeschlossenen Illusion desTheaters wird jedoch im

Laufe der darauffolgenden einhundert Jahre seinen ganzen diskursiven Sog entfalten,

was zu der am Anfang des Kapitels beschriebenen Situation führt, dass Lessings eigene

Texte später als nicht dramatisch genug kritisiert werden.

ImRahmen ihrer Beschreibung einer »semiotisch orientierten historischenTheater-

wissenschaft« formuliert Erika Fischer-Lichte die Notwendigkeit, den Zusammenhang

»zwischen dem Theater als einem bedeutungserzeugenden System und der umgeben-

den Kultur als einer speziellen bedeutungserzeugenden Praxis«22 hervorzuheben und

zu bestimmen.Das »bedeutungserzeugende SystemTheater« ist an verschiedenste For-

men institutioneller und nicht-institutioneller Wissens- und Denktraditionen, kultur-

geschichtliche, philosophische und regional-spezifische Bedingungen gekoppelt, denen

sie ihrerseits nicht lediglich untergeordnet ist, sondern sie zugleich (in-)formiert, de-

formiert oder gar mitbegründet. Es wird in der folgenden Untersuchung und an neue-

re theaterwissenschaftliche Forschungen anschließend als »Theaterdispositiv« bezeich-

net: Die auf Foucault zurückgehende Begrifflichkeit ermöglicht eine Untersuchung des

Theaters, die imGegensatz zu aufführungstheoretischen Ansätzen »weit differenzierter

der darin beschriebenen Formen lassen sichmit der Theatervorstellung Lessings gegenlesen. Eine

auffällige Ausnahme ist die Figur des Harlekins, dessen Abschaffung bei Gottsched Lessing sei-

nerseits als »Harlekinade« bezeichnet (vgl. Lessing, Gotthold E.: »Aus: Briefe, die neueste Literatur

betreffend«, 594–664, in: Ders.: Werke. Bd. 2. Schriften 1, hg. v. Wölfel, Kurt, Frankfurt a.M.: Insel

1982 hier: 17. Brief, 615). In der Hamburgischen Dramaturgie wird der Harlekin mit dem Argument

geschützt, als Gattung und nicht als Individuum betrachtet werden zu müssen (vgl. HD, 18. Stück,

192ff.). Vgl. zu Figur und Theorie des Harlekins Müller-Schöll, Nikolaus: »Das Dispositiv und das

Unregierbare. Vom Anfang und Fluchtpunkt jeder Politik«, 67–88, in: Aggermann, Lorenz/Döcker,

Georg/Siegmund, Gerald (Hg.): Theater als Dispositiv. Dysfunktion, Fiktion undWissen in Ordnung der

Aufführung, Frankfurt a.M. u.a.: PL Academic Research 2017, bes. 87f. Vgl. zur Verwurzelung des

Harlekins in der vormodernen, arabischen Theaterform des Al-ḥalqa die Studie von Geißler, An-

drea: Arabischer ḥakawātī und europäischer Harlekin. Zur Neubewertung einstiger »vormoderner« Thea-

terformen im arabischen Theater und der Einfluss der arabischen Erzählpraxis ḥakawātī/ḥalqa auf die in-

ternationale Theatergeschichte, Dissertationssschrift, Frankfurt a.M. 2022.

21 Vgl. Ravel, Jeffrey S.: The Contested Parterre. Public Theater and French Political Culture (1680–1791),

Ithaca u.a.: Cornell Univ. Press 1999, bes. 9f.; Biet, Christian. »L’avenir des illusions, ou le théâtre

et l’illusion perdue«, in: Littératures classiques 44 (2002), 175–214, bes. 176ff. Susanne Eigenmann

(Zwischen ästhetischer Raserei und aufgeklärter Disziplin. Hamburger Theater im späten 18. Jahrhun-

dert, Stuttgart: Metzler 1994, bes. 177ff.) hat die paradoxe Bühnenreform, welche jenes Publikum

voraussetzte, das sie formen sollte, als Ästhetisierung und Disziplinierung beschrieben. Vgl. da-

zu auch weiterführend Wihstutz, Benjamin: »Kritik des Parterres. Zur Agonistik des Geschmacks

um 1800«, 409–418, in: Ebert, Olivia/Holling, Eva/Müller-Schöll, Nikolaus/Schulte, Philipp/Siebert,

Bernhard/Siegmund, Gerald (Hg.): Theater als Kritik. Theorie, Geschichte und Praktiken der Ent-

Unterwerfung, Bielefeld: transcript 2018.

22 Fischer-Lichte, Erika: Semiotik des Theaters Bd. 2. Vom »künstlichen« zum »natürlichen« Zeichen. Theater

des Barock und der Aufklärung, Tübingen: Narr 1983, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 301

als bislang im Wechselspiel historischer, gesellschaftlicher, institutioneller und ästhe-

tischer Bedingungen« verortet sei. Das Theater vor dem Hintergrund des Dispositivbe-

griffes zuuntersuchen,erlaube seineBetrachtungunter historischenundepistemischen

Prämissen und kann somit nach den Bedingungen seiner Verfasstheit, seines Wissens

und seinen unterschiedlichen Erscheinungsformen fragen. Damit sei eine Analyse von

Phänomenen desTheaters »in all seinen Dimensionen der institutionellen Verankerung

und Arbeitsweisen, der Produktions- wie Rezeptionsverhältnisse, der gesellschaftlichen

Diskurse und ihrer materiell-technischen Praktiken« eröffnet.23 Im Folgenden wird vor

allemuntersucht,wasFoucault zufolge als »wissenschaftlicheAussagen,philosophische,

moralische oder philanthropische Lehrsätze, kurz: Gesagtes ebensowohl wie Ungesag-

tes« zu den Elementen des Dispositivs hinzuzählen ist.24

Vor demHintergrund der von Erika Fischer-Lichte formulierten Prämisse gilt es zu-

nächst festzuhalten und auszuführen, dass Lessing behaupten kann, es gebe keinThea-

ter,weil die ihmbekanntenoder zeitgenössischenFormenundSpielartendes existieren-

denTheaters als nicht (mehr) bedeutungserzeugend gelten. Mit Bezug auf den von ihm

häufig kritisierten Voltaire, der im Namen »der Franzosen« gegen diese spricht, resü-

miert Lessing, dass die Tragödien derselben zwar vortrefflich, aber doch nicht wirklich

tragisch seien.LessingübernimmtdasVokabularVoltairesundbeschreibt dieStückeder

französischen Klassik als flach, matt und kalt. Dass dort die Empfindungen nicht tief

genug gehen, darin folgt Voltaire Charles de Saint-Évremond, für den nur Zärtlichkeit,

Rührung und Erstaunen festzustellen sind, wo an deren Stelle Mitleid, Erschütterung

und Schrecken entstehen sollten. Lessing hält fest: »Galanterie und Politik läßt immer

kalt; und noch ist es keinem Dichter in der Welt gelungen, die Erregung des Mitleids

und der Furcht damit zu verbinden.« (HD, 80. Stück, 442)

DieVerallgemeinerungder Inhalte undSprache französischer Stücke derKlassik auf

Galanterie und Politik an dieser Stelle stehen im Zusammenhang einer größtenteils an-

tifranzösischen Polemik in der gesamten Hamburgischen Dramaturgie. Die Abgrenzung

gegenüber der klassizistischen (französischen) Tragödie ist für Lessings Ideal des bür-

gerlichen Trauerspiels bei Lessing maßgeblich. Ausnahmen sind Denis Diderot25 und

23 Vgl. Aggermann, Lorenz: »Die Ordnung der darstellenden Kunst und ihre Materialisationen. Ei-

ne methodische Skizze zum Forschungsprojekt Theater als Dispositiv«, 7–32, in: Ders,/Döcker/

Siegmund (Hg.): Theater als Dispositiv, 22. Die Diskussion in der Theaterwissenschaft spitzt sich

nicht zuletzt um die Frage zu, ob das Dispositiv nicht auf ein Unregierbares hin befragt werden

müsste, das auf eine (de-)konstituierende Weise an ihmmitwirkt. Zu dieser Stoßrichtung vgl. die

Beiträge von Nikolaus Müller-Schöll und Ulrike Haß in dem benannten Band: Müller-Schöll: »Das

Dispositiv und das Unregierbare«; Haß, Ulrike: »Was einem Dispositiv notwendig entgeht, zum

Beispiel Kleist«, 89–104, in: Aggermann/Döcker/Siegmund (Hg.): Theater als Dispositiv.

24 Foucault, Michel: Dispositive der Macht. Über Sexualität,Wissen undWahrheit, übers. v. Monika Metz-

ger, Berlin: Merve 1978, 119f.

25 Vgl. bes. HD, 14. Stück. Zum Verhältnis von Lessing und Diderot vgl. Saße, Günter: »Das Besondere

und das Allgemeine. Lessings Auseinandersetzung mit Diderot über Wahrheit und Wirkung des

Dramas«, 263–276, in: Gutjahr, Ortrud/Kühlmann, Wilhelm (Hg.): Gesellige Vernunft. Zur Kultur der

literarischen Aufklärung; Festschrift fürWolframMauser zum65.Geburtstag, Würzburg: Königshausen

& Neumann 1993. Saße hebt hervor, dass Lessing seine Überlegungen zum Theater in Auseinan-

dersetzung mit Diderot stetig weiterentwickelte und die Kritik an Diderots Ständedramatik aus-

schlaggebend sei für die Profilierung von Lessings Wirkungsästhetik zwischen affektiver Identifi-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Jean-Jacques Marmontel. Wenn er sich im Briefwechsel über das Trauerspiel26 gegen Men-

delssohns Bewunderung wendet, schlägt er einen Weg ein, dem eine spezifische Hal-

tung eingeprägt ist. Lessing schließt für das Trauerspiel diejenigen »großenEigenschaf-

ten« aus, welche für ihn unter dem Begriff des »Heroismus« laufen und den er mit der

von Mendelssohn propagierten Bewunderung eng führt: Eine im Heroismus liegende

Unempfindlichkeit schaffe Distanz und schwäche dasMitleid auch beim besserenMen-

schen, der, wie Lessing formuliert, »Empfindung und Einsicht« aufweise.27 In eine Linie

mit »den Franzosen«, deren Tragödien auch für ihn schon große Ähnlichkeiten zu de-

nen des deutschen Barock aufweisen mussten28 und von denen Corneille am meisten

Schaden angerichtet habe (vgl. HD, 81. Stück, 445), reiht Lessing auch Gottsched ein –

sowohl in derHamburgischen Dramaturgie als auch bereits in den Briefen die neueste Litera-

tur betreffend. So kritisiert er im häufig zitierten 17. Brief die Hervorhebung des Großen,

Schrecklichen undMelancholischen gegenüber demArtigen, Zärtlichen und Verliebtem

und bezeichnet Gottscheds Ambitionen der Erneuerungen des Theaters als Verschlech-

terungen und als ein »französisierendes Theater«. Gottsched habe sich Lessing zufolge

das falscheVorbild gewählt,dennderKühledes französischenSpiels undder aufBewun-

derung abzielenden Tragödie werde bei ihm eine Empfindsamkeit entgegengestellt.

Wie Thomas Martinec gezeigt hat, führt Lessing die Tugend auf einen Affekt und

damit auf das sinnliche Vermögen zur Erkenntnis zurück. Demgegenüber sei bei Men-

delsssohn die Vernunft der Ursprung moralischer Handlungen und dementsprechend

auch Gegenstand und Zweck des Trauerspiels.29 Dementsprechend und von der Lektüre

seiner englischen Vorbilder inspiriert,30 formuliert Lessing eine seiner zentralen Über-

legungen im 59. Stück, in dem es heißt, dass »der Hof der Ort eben nicht ist, wo ein

Dichter die Natur studieren kann«. (HD, 59. Stück, 361) Weil es gleichermaßen um ei-

ne Empfindung der Natur und ihre Erkenntnis geht, wie das Verb »studieren« nahelegt,

kann man bei Lessing von Empfindungs-Einsichten sprechen. Der nachlassende Ein-

fluss der französischen Tragödie auf die sich herausbildende deutsche Nationalliteratur

wird vonLessingmitgetragen, ist jedochweiterhin auch »in einemübergreifendenPara-

kation und reflexiver Affektivität ausgehend von einer »vermittelnden Mitte« in der Darstellung

des Zwischenmenschlichen.

26 Lessing, Gotthold E.: Briefwechsel über das Trauerspiel mitMendelssohn undNicolai, 662–736, in: Ders.:

Werke und Briefe in zwölf Bänden. Bd. 4, hg. v. Barner, Wilfried/Bohnen, Klaus/Grimm, Günther E./

Kiesel, Helmuth/Schilson, Arno/Stenzel, Jürgen/Wiedemann, Conrad, Frankfurt a.M.: Deutscher

Klassiker Verlag 2003.

27 Lessing: »Briefwechsel über das Trauerspiel«, 680, Herv. M. W.

28 Vgl. Geisenhanslüke, Achim: Trauer-Spiele.Walter Benjamin und das europäische Barockdrama, Pader-

born: Fink 2016, 137–148, hier bes. 139.

29 Vgl. auch Martinec: Lessings Theorie der Tragödienwirkung, 156.

30 Jutta Meise (vgl. Lessings Anglophilie, Frankfurt a.M. u.a.: Lang 1997, 56f./99) betont den Schwer-

punkt auf englischsprachiger Literatur in Lessings Bibliothek. Neben der Auseinandersetzungmit

englischsprachigen Philosophen habe er die Übersetzung von Frances Hutchesons Sittenlehre der

Vernunft im Jahr 1756 angefertigt (vgl. ebd., 81). Im Lessing-Handbuch resümiert Fick, dass London

Merchant (1731) vonGeorge Lillo immerwieder als Quelle für Lessings Vorstellung des bürgerlichen

Trauerspiels genannt werde (vgl. Fick: Lessing-Handbuch, 134).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 303

digmenwechsel verankert«.31 DieVerschiebung in denRegeln der dramatischenDarstel-

lung, welche nun auf die Erkenntnis der Natur (des Menschen) mittels der Empfindung

abzielen soll, lässt sich zunächst mit Fischer-Lichtes Beschreibung eines Wandels des

theatralischen Codes fassen. Dieser Wandel nimmt seinen Anfang im Ausgang des 17.

Jahrhunderts – und damit bereits vor Lessing und auch Gottsched32 – undmarkiert den

Übergang vom Barock in die Aufklärung:

An die Stelle der Sorge, wie denn die Welt erkannt werden könne, da doch die Sinne,

mit denen der Mensch allein sie wahrzunehmen vermag, ihn täuschen, trat zuneh-

mend die Gewißheit, daß die Vernunft dazu fähig ist. Denn es bildete sich mehr und

mehr die Überzeugung heraus, daß die Welt eine vernünftig eingerichtete Ordnung

ist, die folglich auch von der Vernunft, über die jeder Mensch, wie bereits Descartes

gelehrt hat, von Natur aus verfügt, unmittelbar eingesehen werden kann.

[…] Während im 17. Jahrhundert die göttliche Einrichtung der Weltordnung als voll-

kommen vorausgesetzt, ihre Erkenntnis durch den Menschen jedoch aufgrund der

menschlichen Unvollkommenheit nur als begrenzt möglich angenommen wurde,

setzt sich zu Beginn des 18. Jahrhunderts die optimistische Überzeugung durch, daß

der Mensch die Ordnung der Welt einzusehen durchaus fähig ist. Denn der vernünf-

tigen Einrichtung der Welt korrespondiert als Organon ihrer Erkenntnis die Vernunft,

mit der Gott den Menschen begabt hat.33

Der Hof ist für Lessing nicht länger der bevorzugte Ort des Theaters, weil das Ideal der

natürlichen Aufrichtigkeit die höfische Kunst der »dissimulation« verdrängt.34 Im glei-

chen epistemologischen Register, jedoch weit schwerwiegender ist die damit einherge-

hende, schwindende Tauglichkeit desTheaters als Sinnbild der ihrerseits bereits theatral

verfasstenWelt.35 Nicht jedoch, weil der Hof oder dieWelt sich grundsätzlich verändert

hätten, vollzieht sich ein solcherWandel, sondernweil vielmehr der Blick auf diesen und

die Welt ein anderer geworden ist und damit zugleich das Erfordernis einhergeht, das

Theater als Dispositiv anders denken zu müssen. Noch im Barock ist Theater als Refle-

xion auf dieWirklichkeit nicht zu gebrauchen, sondern verdoppelt vielmehr den sinnli-

chen Schein derWelt.Während es keinen ent-täuschendenGestus aufweist,wie Richard

31 Vgl. Geisenhanslüke, Achim: »›Drum sind auch alle französische Trauerspiele Parodien von sich

selbst‹. Racine und die Rezeption der klassischen französischen Tragödie bei Schiller und Goethe«,

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf, zuletzt abge-

rufen am 12.07.2023.

32 Fischer-Lichte (vgl. Semiotik des Theaters. Bd. 2, 105–130) geht ausführlicher ein auf Rémonde de

Sainte Albine, François Riccoboni und Denis Diderot. Aus literaturwissenschaftlicher Perspektive

diskutiert Rüdiger Campe (Affekt und Ausdruck) Texte von Alexander Pope, Julius Caesar Scaliger

sowie Johann Christoph Gottsched (auf den auch Fischer-Lichte eingeht), Johann Jakob Bodmer

und Johann Jakob Breitinger.

33 Fischer-Lichte: Semiotik des Theaters. Bd. 2, 92.

34 Vgl. Geisenhanslüke: »›Drum sind auch alle französische Trauerspiele Parodien von sich selbst‹«.

35 Walter Benjamin zufolge wird die Geschichte im Barock selbst als Trauerspiel begriffen. Das Thea-

ter spiegelt die Geschichte der höfischen dissimulatio als Natur: Es ist »die Bewährung der fürstli-

chen Tugenden, die Darstellung der fürstlichen Laster, die Einsicht in den diplomatischen Betrieb

und Handhabung aller politischen Machinationen, welche den Monarchen zur Hauptperson des

Trauerspiels bestimmt«. (Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 242f.).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/epoche/tragoedie_geisenhanslueke.pdf


304 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Alewyn in seiner Studie Zum großenWelttheater36 zeigt, ist es für Lessing nun als seiner-

seits gewissermaßen vernünftiges System in der Lage, der menschlichen Empfindung

die Natur, die Welt und vor allem den Menschen erkennbar werden zu lassen. Wie Rü-

diger Campe in seiner Studie über die Umwandlung der literarischen Rede im 17. und

18. Jahrhundert festhält, hatte eine kritischeTheorie der Dichtung das bis dahin gelten-

de, gesicherte Wissen von der Herstellbarkeit der Rede – das vor allem durch die Rhe-

toriken Aristoteles’ und Quintilians geprägt war – angezweifelt und »überführt den ars-

Status von Rhetorik und Poetik in die methodische Strenge und die ethische Verbind-

lichkeit der NeuenWissenschaft«.37 Das von Lessing erdachte und angestrebteTheater-

dispositiv ist Teil dieser Veränderungen und muss sich vor Verstößen gegen die neuen

Normen derWissenschaftlichkeit und Natürlichkeit hüten.

Das (natürliche, transparente) Zeichen und das Ideal im 18. Jahrhundert

Einewichtige Prämisse des von Lessing entwickeltenTheaterdispositivs ist die Verknüp-

fung der Rede von Leidenschaft und Mitleid mit der im Briefwechsel über das Trauerspiel

auftauchenden »Einsicht«, das heißt einem Erkenntnisinteresse, das insbesondere in

der Auffassung seiner Entstehung, von zeitgenössischen epistemologischen, semioti-

schen und ästhetischen Debatten im 18. Jahrhundert geprägt ist. Innerhalb des weiter

gefassten, ideengeschichtlichen Maßstabes der subjekt- und repräsentationsphiloso-

phischen Entwicklungen in der Neuzeit, die in dieser Studie im Anschluss anHeidegger

und Foucault beschrieben wurden,38 ist dasTheater nicht lediglich reagierende Instanz,

wie es Fischer-Lichtes Untersuchungen zuweilen nahelegen. Die Verbindung zwischen

der erkennbaren Natur und einem neuen Subjektverständnis ist in der Geschichte

des Theaters in der Ausprägung der Perspektivbühne vorgeformt, wie Ulrike Haß in

Auseinandersetzung mit der Schauanordnung und mit Blick auf die Geschichte der

Bühnenarchitektur in ihrer Monographie zum Theater als optischem Dispositiv aus-

geführt hat. Seit der Renaissance, so Haß, sei ein Bestreben festzustellen, das Außen

nach innen zu holen, die Dinge und Personen von ihren Orten zu lösen und dem Blick

gegenüber ausstellbar zu machen, welches auf ein verändertes Verständnis der Bühne

zurückzuführen sei.39

Neben der Herausbildung einer Schauanordnung, die als Modell der Vorstellung ei-

nes Subjekts dient, das sich gegenüber der Welt positioniert, ist ein anderer Aspekt von

noch größerem Interesse. In der Frühaufklärung wird die Lesbarkeit und Funktion der

Zeichen und ihr Zusammenhang mit der göttlich-vernünftigen Ordnung auf den Prüf-

stand gestellt. Diese Voraussetzung ist für die bei Lessing propagierte Verknüpfung von

Empfindung und Einsicht im Hinblick auf das Theater und den Dialog von entschei-

dender Bedeutung. Eine spezifische Vorstellung von Sprache lässt bei Lessing die Ideale

von Natürlichkeit, Illusion und Wahrscheinlichkeit denkbar werden. Die im Zitat von

36 Vgl. Alewyn, Richard: Das großeWelttheater. Die Epoche der höfischen Feste, München: Beck 1989, 88f.

37 Campe: Affekt und Ausdruck, 5.

38 Vgl. dazu im vorliegenden Band, 50ff./123ff.

39 Vgl. Haß, Ulrike:Das Drama des Sehens. Auge, Blick und Bühnenform, München: Fink 2005, bes. 15–26.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 305

Erika Fischer-Lichte bereits angedeutete neue Repräsentationsstruktur desWissens be-

schreibt David E. Wellbery eingängiger und in Auseinandersetzung mit Lessings Lao-

koon oder über die Grenzen der Mahlerey und Poesie.40 Wie Wellbery mit Rückgriff auf die

sprach- und zeichentheoretischen Überlegungen ChristianWolffs zeigt, wird die Natur

im 18. Jahrhundert als ein System »natürlicher Zeichen« begriffen, anhand derer die ver-

nunftgemäßeOrdnungderNatur für denMenschennunmehr ablesbar undunmittelbar

einsehbar wird: »Natural signs express the perfection and order of the natural world and

theymake this order transparent andknowable toman.«41DieNatur kann als eine inner-

halb der Grenzen der Vernunft beschreibbare Ordnung und zugleich den Sinnen gege-

bene unmittelbar-empirischeWirklichkeit durchdrungen werden.Wellbery spricht von

einer »desacralization of language« und einer »methodologization of knowledge«: Die

Desakralisierung enthebe die Spracheder Sphäre derReligionundder absolutenAutori-

tät und transformiere sie in ein Kommunikationsmedium.DieMethodologisierung des

Wissens führe zur Herausbildung eines Zeichensystems, das als Mittel und Instrument

desWissens gelte.42 Das sinnliche Scheinen der Zeichen im Rahmen einer quasi instru-

mentell verstandenenVernunft43 ist begriffen als »vehicle that allows us to get somewhe-

re else, a transparence almost, something to be passed through«44 und wird anhand des

Ideals eines »natürlichen Zeichens« erklärt: die Vorstellung einer unmittelbaren Präsenz

desAbwesendendurcheineangestrebteTransparenzdesZeichens.Wellberybezieht sich

damit auf die von Arthur C.Danto für die Sphäre der Kunst kritisch eingeführte Begriff-

lichkeit der »transparency«:

The medium, toward which the transparency theory has taken so prudish a stance

as to pretend that it does not exist and to hope for an illusion through which it will

be rendered invisible is of course never really iliminible.45

40 Vgl. Wellbery, David E.: Lessing’s Laocoon. Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason, Cambridge:

Univ. Press 1984; Lessing, Gotthold E.: Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie, 7–171, in:

Ders.:Werke. Bd. 3. Schriften 2, hg. v. Wölfel, Kurt, Frankfurt a.M.: Insel 1982.

41 Wellbery: Lessing’s Laocoon, 28.

42 Vgl. ebd., 36.

43 Entgegen der Auffassung einer schematischen Spaltung der deutschen philosophischen Land-

schaft zwischen Frankfurt a.M. und Freiburg, sind die Probleme einer philosophisch-humanisti-

schen Deutung des Menschen, die das Projekt verfolgt, »das Seiende im Ganzen zu erklären und

abzuschätzen« (Heidegger: »Zeit des Weltbildes«, 93), auf ähnliche Weise in der Dialektik der Auf-

klärung benannt. Horkheimer und Adorno führen das aufklärerische Schema der Berechenbarkeit

der Welt auf die vereinheitlichende Schule der formalen Logik Bacons zurück (vgl. Horkheimer/

Adorno: Dialektik der Aufklärung, 12f.). Der Umkehrschluss aus dem Dekret, dass alles sich der Be-

rechenbarkeit und Nützlichkeit Entziehende der Aufklärung verdächtig vorkommenmüsse, laute

unweigerlich, dass überhaupt nichts in der Welt ist, das Wissenschaft nicht durchdringen kön-

ne. Wie bei Heidegger lautet die Diagnose, dass solches Urteilen nur wiederholt, was es über den

Gegenstand bereits wusste (vgl. ebd., 32). Vorausgesetzt ist die Identifizierbarkeit des Gegenstan-

des undWahrheit (oder Allgemeinheit) vermittels der bekannten und einheitlichen Methode der

Mathematik (vgl. ebd.; vgl. Heidegger: »Zeit des Weltbildes«, 78). Vor diesem Horizont ist die Er-

bringung der Folie allgemeiner Gesetze für die Gegenstände (der Natur) zu verstehen.

44 Wellbery: Lessing’s Laocoon, 25.

45 Vgl. Danto: The Transfiguration of the Commonplace, 159.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Während Danto seinen Vorschlag einer ›transparency theory‹ im Rahmen der Untersu-

chung exemplarischer Vertreter, zu denen er auch Lessing zählt,46 selbst widerlegt, folgt

die vorliegende Studie Wellbery, für den die Vorstellung der Transparenz zu einem Im-

perativ der Künste im 18. Jahrhundert wird: »If the telos of Enlightenment culture is

a system of natural signs, then art becomes the locus where this telos is proleptically

achieved.«47 Er hältweiterhin fest: »All the arts, poetry included,draw their efficacy from

their status as natural signs.«48 Der Begriff der natürlichen Zeichen ist deswegen von

zentraler Bedeutung,weil Lessing ihn selbst benutzt.Die Begrifflichkeit der natürlichen

Zeichen, die zunächst als spezielle Anforderung an Gesten und Bühnenhandlungen for-

muliert wurde (vgl. HD, 4. Stück, 137f.), zielt bei Lessing auf die Transparentmachung

von Zeichen überhaupt und lässt sich als Leitmotiv der Hamburgischen Dramaturgie be-

greifen, wie in der Folge deutlich werden soll.

Zwei Anmerkungen sind dabei vorauszuschicken: Zum einen, dass die Transparenz

der Zeichen eine Phantasie der Aufklärung ist, die nicht mit der Eliminierung von Zei-

chen zu verwechseln ist.WieWellbery mit Foucault und Juri Lotman hervorhebt, ist die

Aufklärungdurchunddurch eine Philosophie der Zeichen (Foucault),weil sie jene als Ve-

hikel der Erkenntnis betrachte, zugleich aber ein Streben nach De-Semiotisierung, ein

Kampf gegen das Zeichen ausrufe.49 Des Weiteren werde die Transparenz nicht gegen-

über einer empirischen Wirklichkeit angestrebt, sondern gegenüber einem idealen Ge-

halt, einem geistig-mentalen Produkt.50 Friedrich Kittler hat dieses spezielle Literatur-

Wirklichkeits-Verhältnis – das Vorbild der bürgerlichen Familie in der Literatur gegen-

über ihrem Aufkommen in der sozialen Wirklichkeit – als »Semiotechnik« bezeichnet,

»die eine epochale Lebensform einzurichten mitwirkt«:

Wenn Lessings Dramen imwirkungsästhetischen Sinn der Hamburgischen Dramatur-

gie einen Effekt haben, dann den, die bürgerliche Erziehung, die die Versetzung in den

anderen lehrt, einem bürgerlichen Publikum als Garantie selber seines Fortbestands

vorzustellen.51

Wie bereits angedeutet wurde, bildet das Theater nach dem Barock Ähnlichkeits- und

Wahrscheinlichkeitspostulate heraus, innerhalb derer es die apriorischen Regeln der

Natur und des gesellschaftlichen Lebens als repräsentierte Wirklichkeit darzustellen

sucht.52 Es setzt die Vorstellung einer Erscheinungsform der Natur um und wie der

Mensch sich auf sie beziehen beziehungsweise einWissen von ihr erlangen kann. An die

Stelle der illustren, sinnlichen Bilderschau des Barocks, die den Zuschauer:innen nicht

viel mehr über die Wirklichkeit zu sagen vermag, als dass sie ihrerseits eine Trübung

46 Vgl. ebd., 153

47 Wellbery: Lessing’s Laocoon, 7.

48 Ebd., 7.

49 Vgl. ebd., 35; vgl. außerdem Foucault: Die Ordnung der Dinge, 100f. und, zitiert nach Wellbery: Lot-

man: »Das Problem des Zeichens und des Zeichensystems und die Typologie der russischen Kul-

ture des 11.-19. Jahrhunderts«, 401.

50 Vgl. Wellbery: Lessing’s Laocoon, 235.

51 Vgl. Kittler: Dichter – Mutter – Kind, 19/40.

52 Vgl. Fischer-Lichte: Semiotik des Theaters. Bd. 2, 95.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 307

der Sinne ist, wie Alewyn hervorhebt,53 tritt der Anspruch, weniger (falscher) Schein

als vielmehr angemessene Illusion und somit sinnliches Scheinen zu sein, aus dem

Empfindungs-Einsichten abzuleiten sind. In der theaterwissenschaftlichen Forschung

wird das Ähnlichkeits- und Wahrscheinlichkeitspostulat unter Beihilfe von Begriffen

wie der »natürlichen Gestalt« als Bedingung für den Vorrang der Repräsentation im

Theater herausgearbeitet. Wie die Studie Günther Heegs dabei verdeutlicht, wird das,

was repräsentiert wird, zunächst als Ideal und »Phantasma« verfertigt.54 Dahingegen

geht es Erika Fischer-Lichte zufolge um eine Repräsentation der Wirklichkeit, »die

der Zuschauer allein als seine eigene zu akzeptieren bereit und in der Lage sein wird:

die Illusion der bürgerlichen Wirklichkeit.«55 Diese Analyse ist zwar einleuchtend und

berechtigt, denn gegen den etwa bei Corneille konstatierten »Heroismus« (vgl. HD, 30.

Stück, 243), demman nur mit Bewunderung oder Erstaunen begegnen kann, führt Les-

sing eine Ebenbürtigkeit der dramatischen Charaktere auf der einen mit dem von ihm

vorgesehenen Publikum auf der anderen Seite ins Feld. Der Held müsse von gleichem

»Schrot und Korn« sein wie der:die idealisierte Zuschauer:in, was im Zusammenhang

der Forderung stehe, dass auf der Bühne gesehen und mitempfunden werden könne,

wer die Menschen sind (vgl. HD, 75. Stück, 422; 9. Stück, 158). Jedoch bleibt erstaunlich,

dass das Schauspiel und die szenische Gestaltung sowie auch die bürgerliche Wirk-

lichkeit für Lessing eine insgesamt keineswegs zentrale und ausschlaggebende Rolle

einnehmen.

In der zuvor paraphrasierten Passage aus der Hamburgischen Dramaturgie, mit der

Lessing seine Bemühungen gegen die französische Klassik offenlegt (vgl.HD, 80. Stück,

442), benennt der darin zitierte Voltaire das Problem einer Enge der zur Verfügung ste-

hendenTheatersäle. Die Einbildungskraft der Dichter könne nicht zur Entfaltung kom-

men und die Folge seien lange Monologe und die Abwesenheit theatralischer Handlung

(vgl. HD, 80. Stück, 441f.). Zwar folgt Lessing der Kritik Voltaires, erkennt die genann-

ten Umstände jedoch nicht als ursächlich an. Voltaire, so Lessing, habe die »barbarische

Gewohnheit« der Zuschauer, auf der Bühne zu sitzen,welche jede Form von Illusion ver-

hindere, zwar unterbunden (vgl.HD, 10. Stück, 164). Aber alswäre es nicht genug der Po-

lemik, holt Lessing zum Seitenhieb aus: Obwohl Voltaire, wie auch schon seinen Zeitge-

nossen und Vorgängern, eine hervorragende Bühne zur Verfügung gestanden habe und

obwohl sie doch anlässlich dieser neuen Bühne geschrieben worden sei, kenne er kein

kälteres Stück als Semiramis (vgl. HD, 80. Stück, 442). Lessing beruft sich auf Aristote-

les sowie Shakespeare und erklärt die theatralische Verzierung, die Aufführung kurzer-

hand als entbehrlich:56 »Furcht und Mitleid«, so die Aristoteles-Übersetzung Lessings,

53 Vgl. Alewyn: Das großeWelttheater, 88.

54 Vgl. Heeg: Das Phantasma der natürlichen Gestalt, bes. Kapitel 2, 35–82.

55 Fischer-Lichte: Semiotik des Theaters. Bd. 2, 132.

56 Darin ist Lessing einerseits Aristoteles treu, für dendieWirkungder Tragödie auch schonohneAuf-

führung und Zuschauer:innen zustande komme (vgl. Aristoteles: Poetik, Kap. 6, 25). Er steht damit

aber auch in einem auffallenden Gegensatz zu Hegel, für den in den Vorlesungen über die Ästhetik

die Aufführung nicht nur ein möglicher Zusatz, sondern unverzichtbar ist, wie zuvor ausgeführt

wurde (266).Wie Florence Dupontmit einem Verweis auf Florence Naugrette (L’esthétique théâtra-

le. Paris: Nathan 2000, hier bes. 190f./241) hervorhebt, kann in Bezug auf die auch schon bei Abbé

d’Aubignacs »textozentrische« Perspektive auf Aristoteles von einem »Hyperaristotelismus« (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

»läßt sich zwar durchs Gesicht erregen, es kann aber auch aus der Verknüpfung der Be-

gebenheiten selbst entspringen,welches letztere vorzüglicher,unddieWeisedesbessern

Dichters ist.« (HD, 80. Stück, 442) Der Laokoon-Text zeigt zwar auf, dass sich Lessing

mit den je verschiedenen Aspekten unterschiedlicher Künste auseinandersetzt und da-

bei Medienspezifika herauszuarbeiten im Stande ist.57 Wie er am Ende des Textkonvo-

luts derHamburgischenDramaturgie jedoch festhält, sei er der Fragedes Schauspiels »sehr

bald überdrüssig geworden«, weil er kaum zwei oder drei Regeln wisse, die ihre qualita-

tive Einordnung zulassen (vgl. HD, 101.-104. Stück, 525). In kritisch-polemischer Aus-

einandersetzungmit Corneille beschreibt Lessing den natürlichsten und ordentlichsten

Verlauf als dermaßen angelegt, dass die Zuschauer:innen das Tun der Figuren nicht nur

nachvollziehen können, sondern sich genauso verhalten müssten. Für die Vorgänge auf

der Bühne ist entscheidend, »daß uns nichts dabei befremdet«. (HD, 32. Stück, 249)

Die Ablehnung der Bewunderung unnachahmlicher Helden geht bei Lessing über

den Horizont der Etablierung einer bürgerlichen Theaterordnung und deren unmittel-

barer Repräsentation und Reproduktion im Theater hinaus. Noch weniger steht sie in

einem unmittelbaren Zusammenhang mit dem zu seiner Zeit aufsteigenden Bürger-

tum,wie auch Szondi hervorgehoben hat.58 Vielmehr sind es die im 18. Jahrhundert ge-

führten Debatten über die Repräsentation von Empfindungen und Einsichten durch die

Sprache, die in seinenÜberlegungen zumTheater zu der Forderung führen, dass die Zu-

schauer:innen nichts befremden solle. Wie im folgenden Ausschnitt ausführlich disku-

tiert wird, wirft Lessing im 59. Stück die Ständeklausel kurzerhand über Bord. Wenn-

gleich die Vermeidung des Befremdens im Dienst der Herstellung einer bürgerlichen

Öffentlichkeit steht59 –als dasVersprechen,derMenschkönne sichunddieOrdnungder

Welt erkennenund sich darüber verständigen –,muss sie als erkenntniskritischeBedin-

gung der vielfach hervorgehobenen Charakteristiken von Lessings Vision des Theaters

Dupont: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, 65) und einer »performativen Funktion

der Lektüre des dramatischen Textes« die Rede sein (vgl. ebd., 134).

57 Vgl. Lessing: Laokoon; vgl. dazu auch: Stierle, Karl-Heinz: »Das bequemeVerhältnis. Lessings Laoko-

on und die Entdeckung des ästhetischenMediums«, 23–59, in: Gebauer, Gunter (Hg.):Das Laokoon-

Projekt. Pläne einer semiotischen Ästhetik, Stuttgart: Metzler 1984.

58 Szondi (Die Theorie des bürgerlichen Trauerspiels im 18. Jahrhundert, 152f.) stellt fest, dass für Lessing

zwar die »Aufhebung der Ständeklausel ein unmittelbarer Akt der Emanzipation und Expansion

des Bürgertums war«, daraus jedoch nicht die vereinfachende These abzuleiten sei, dass für ihn

das Aufkommen der neuen Gattungen aus demAufstieg des Bürgertums resultiere. Die »Vernach-

lässigung der Verlagerung ökonomischer und politischer Machtpositionen« werde bei Lessing zu-

dem von einer problematischen Völkerpsychologie begleitet.

59 Vgl. dazu etwaWerner, Hans-Georg: »ZumVerhältnis zwischen ›öffentlicher‹ und ›privater‹ Sphäre

im dichterischenWeltbild Lessings«, 83–102, in: Bahr, Ehrhard (Hg.): Humanität und Dialog. Lessing

und Mendelssohn in neuer Sicht; Beiträge zum Internationalen Lessing-Mendelssohn-Symposium anläß-

lich des 250. Geburtstages von Lessing und Mendelssohn; veranstaltet im November 1979 in Los Angeles,

Kalifornien, Detroit: Wayne State Univ. Press 1982 und Berghahn, Klaus L.: »Der kritisierte Kritiker.

Zur Leseerwartung, historischen Bedeutung und Form von LessingsHamburgischer Dramaturgie«,

155–164, in: Bahr (Hg.): Humanität und Dialog, 160. Das dabei entstehende Ideal von Öffentlichkeit

erinnert andie Beschreibungen, die JürgenHabermas in Strukturwandel derÖffentlichkeit beschrie-

ben hat (vgl. Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie

der bürgerlichenGesellschaft;mit einemVorwort zurNeuauflage 1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 309

gefasst werden. Eine Ästhetik der natürlichen Sprache oder gar eine Vorstellung trans-

parenter Zeichen ist bei Lessing die Voraussetzung unter der Natürlichkeit, Illusion und

Wahrscheinlichkeit überhaupt erst denkbar werden.

Die Vorstellung der natürlichen Zeichen bei Lessing, so kann festgehalten werden,

informiert nicht lediglich die Ebene gestisch-kinesischer Zeichen in Erfordernis einer

Wahrscheinlichkeit gegenüber der empirischen Welt. Sie muss vielmehr im Lichte der

erkenntniskritischenundzeichentheoretischenBedingungenderAufklärungbetrachtet

und insbesondereauf seineÜberlegungenzuSprachebezogenwerden.Währendder von

Karlheinz Stierle anhand des Laokoon-Textes beschriebene Übergang von einer Nach-

ahmungsästhetik zur spezifischen Ästhetik des Mediums nicht verworfen werden darf,

muss die vonWellbery konstatierte Einheit des Effekts in Betracht gezogen werden, der

zufolge bei Lessing übergeordnete ästhetische Regeln unabhängig von der Gattung zu-

grundeliegen. Die Einheit des Effekts, die der ästhetischen Sphäre bei allem Interesse

Lessings an gattungsspezifischenMerkmalen im Ganzen zugrunde liegt, ist die »sensa-

te intiuition in which the value qualities of the object directly affect the beholder«.60

Eine solche »sensuate intuition« ohne Befremden ist das Ziel von Lessings Überle-

gungen. Sie gehen von einem auf der Empfindung beruhenden, verstandesgemäßem

Vorgang aus, der innerhalb einer spezifisch ausgerichteten Sprache des dramatischen

Dialogs vonstattengehen kann.Die Gestaltung der Sprache imDrama unter derMaßga-

be einer Vermeidung von Befremdlichkeit und zum Zweck des Austauschs von Empfin-

dungs-Einsichten in derHamburgischen Dramaturgiewird in der Folge näher betrachtet.

Sie spielt eine zentraleRolle innerhalb derwirkungsästhetischenAbsichten Lessings,die

auf die Verfertigung eines Innenraums desTheaters abzielen, in demdialogische Anteil-

nahmemöglich undmaßgeblich ist.

Innenraum und Sprache des dramatischen Dialogs

Am ausführlichsten geht Lessing auf die Sprache des dramatischen Textes im 59. Stück

derHamburgischenDramaturgie ein. Er kommentiert darin seine Übersetzung des Stücks

The Unhappy Favourite, or the Earl of Essex von John Banks aus dem Jahr 1682. So führt er

aus, er habe den gesamten sprachlichen Ausdruck des Stücks in der Übersetzung tief-

greifend verändert. Entgegen den verbreiteten Annahmen darüber,was tragisch sei und

eine tragische Wirkung hervorrufe, habe er das Platte dem Schwülstigen stets vorgezo-

gen (vgl. HD, 59. Stück, 359) und den Dialog geschmeidig gemacht (vgl. HD, 59. Stück,

361). Er beruft sich auf die von ihm beinahe durchgängig positiv besetzte Instanz Dide-

rot, für den in der zeitgenössischen französischen Dramatik, so Lessings Übersetzung

des Zitats, die Beibehaltung der »prächtige[n] Versifikation« in der Figurenrede der an-

tiken dramatischen Vorbilder verderblich sei, weil sie »sich doch nur für eine in Noten

gesetzte undmit Instrumenten begleiteteDeklamation sowohl schickt«. (HD, 59. Stück,

359f.) Es geht ihm somit um eine Umwandlung einer befremdlichen Verssprache in eine

vermeintlich natürliche Rede. Lessing ist ein Paradebeispiel für eine Umwandlung des

literarischen Ausdrucks, der laut Campe, in der aufklärerischen Semiotik als das posi-

60 Wellbery: Lessing’s Laocoon, 105.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

tive Versprechen begriffen wird, »die ›künstlichen Zeichen‹ (der Worte) als ›natürliche

Zeichen‹ (z.B. des Affekts) zu gebrauchen«.61

Die von Lessing kritisierte Sprachkontrolle soll, ganz im Sinne dieser Entwicklun-

gen, dem freien und wahren Ausdruck und Fluss der Leidenschaften weichen, welche

auch ein hoher gesellschaftlicher Rang der sprechenden Personen nicht schmälern kön-

ne. So hält er in vorauseilender Verteidigung seiner Übersetzung der Rede von Königin

Elisabeth in Banks Stück der Kritik, dass Königinnen nie auf dem französischen Thea-

ter noch auch bei Hofe in einem solchen »niedrigen, vertraulichen Ton« gesprochen ha-

ben, entgegen: »Die wahren Königinnen mögen so gesucht und affektiert sprechen, als

siewollen, seine [desDichters] Königinnenmüssen natürlich sprechen.« (HD, 59. Stück,

361f.) Dass entsprechendder Absicht, bei einembürgerlichenPublikumeineWirkung zu

erzielen, auch bürgerliche Fragen undThemen verhandelt werden sollen, stellt nur eine

Teillösung dar. Als solche ist die Aufhebung der Ständeklausel weder hinreichend noch

notwendig.Wenn es heißt, derHof sei nicht derOrt, umdieNatur derMenschen zu stu-

dieren (vgl. HD, 59. Stück, 361), zielt die Kritik der höfischen Szene im Drama in maß-

geblicherWeise auf eine von der Beschaffenheit dieses Ortes abgeleitete, für die Zwecke

des neuen Trauerspielsmangelhafte Verfasstheit der Sprache des dramatischenDialogs:

Bei einer gesuchten, kostbaren, schwülstigen Sprache kann niemals Empfindung sein.

Sie zeugt von keiner Empfindung, und kann keine hervorbringen. Aber wohl verträgt

sie sich mit den simpelsten, gemeinsten, plattesten Worten und Redensarten. (HD,

59. Stück, 360)

Gegen eine unreflektierte Heranziehung der antiken Dramentexte als Vorbilder bringt

Lessing einen weiteren Einwand, der die Beobachtungen der Veränderungen des Thea-

terdispositivs imweitesten Sinne in eine Erkenntnis überführt, warum eine sogenannte

hohe und versifizierte Sprache der inszenierten Personen imGegensatz zur Antike nicht

mehr zeitgemäß sei:

Alle Personen sprechen und unterhalten sich da [bei den alten Tragödien] auf einem

freien, öffentlichen Platze, in Gegenwart einer neugierigen Menge Volks. Sie müssen

also fast immer mit Zurückhaltung und Rücksicht auf ihre Würde sprechen; sie kön-

nen sich ihrer Gedanken und Empfindungen nicht in den ersten den besten Worten

entladen; sie missen sie abmessen und wählen. Aber wir Neuern, die wir den Chor ab-

geschafft, die wir unsere Personen größtenteils zwischen ihren vier Wänden lassen:

was können wir für Ursache haben, sie demohngeachtet immer eine so geziemende,

so ausgesuchte, so rhetorische Sprache führen zu lassen? Sie hört niemand, als dem

sie es erlauben wollen, sie zu hören; mit ihnen spricht niemand als Leute, welche in

die Handlung wirklich mit verwickelt, die also selbst im Affekte sind und weder Lust

noch Muße haben, Ausdrücke zu kontrollieren. (HD, 59. Stück, 360)

Der gewählte Ausdruckmit Rücksicht auf eine öffentliche Sphäre,welche für Lessing zu-

nächst durch den Chor repräsentiert ist, wird unabhängig vom gesellschaftlichen Stand

61 Vgl. Campe: Affekt und Ausdruck, 223.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 311

bei den »Neuern« durch ein Sprechen der Personen »zwischen ihren vier Wänden« ab-

gelöst (vgl. HD, 59. Stück, 360). Die Personen des Dramas wenden sich nicht mehr an

den Chor, sondern sie haben ihren Auftritt im Schutz des privaten Raumes, der gleich-

samBezugsrahmen der sprachlichen Interaktion ist. Die Personen des Dramas sind Teil

derselbenHandlung und Verwicklungen, von denen auch die jeweils sprechende Person

affiziert ist. Der private Raum markiert den Rückzug vor einem dem Geschehen inne-

wohnenden Außen, das durch den Chor besetzt ist.62 Wenn der Chor als »Raumspen-

de«63 begriffen wird, ließe sich sagen, Lessing schließt den Chor aus, weil er aus dem

Theaterinneren heraus auf das Theater am Theater verweist, und so das Verhältnis von

Geschehen und Publikum auf der Bühne verdoppelt und ausstellt. DasTheater amThea-

ter, die Zurschaustellung und Offenlegung, dass es sich beimTheater um eine Darstel-

lung handelt, läuft den Absichten Lessings zuwider.

Das Drama zwischen vier Wänden hingegen ist absolut, weil es keine Unbeteiligten

kennt, die sich der Sprache der Empfindsamkeit entziehen könnten und die nicht selbst

mittelbar vom Geschehen betroffen wären. Wenngleich darum nicht alle dieselbe Per-

spektive einnehmen, so kann doch keine Person aus dem tragischen Geschehen heraus-

treten und behaupten, dass sie all das nichts angehe.Den dramatischen Figuren kommt

durch dieVerstrickung in dasGeschehen eineAnteilnahme amSchicksal der anderenPer-

sonenzu,die eineKontrolle derEmpfindungunddesAusdrucks inderSprachenicht nur

schmälert, sondern unterbindet. Die Anteilnahme steht im Gegensatz zur Beteiligung

des Chors am dramatischen Geschehen, »der, so genau er auch in das Stück eingefloch-

tenwar, dennoch niemalsmißhandelte und stets die handelnden Personenmehr richte-

te, als an ihrem Schicksale wirklich Anteil nahm« (HD, 59. Stück, 360). Diese Charakte-

risierung und die Ausschließung des Chors aus Lessings dramatischem Innenraum legt

nahe,dass es ihmumeineTransformationder Sprache geht,welchedieAnteilnahmeder

handelnden Personen am Schicksal der Anderen und deren Teilhabe am dramatischen

Geschehen im Sinne eines abgeschlossenen Innenraums der Sprache betrachtet. Zwar

zieht sich das Drama in den privaten Sprachraum zurück, verliert aber dabei keines-

wegs den Anspruch der Allgemeingültigkeit,64 wie dies auch schon die Beschreibungen

der proleptischenVerwirklichung eines idealenGehalts beiWellbery undder Semiotech-

nik bei Kittler nahegelegt hatten. Mit dem Innenraum der Sprache im Drama wird die

Repräsentation einer Außenwelt vollzogen, die zugleich als ein solcher Innenraum ima-

giniert ist. Die Sprache der Anteilnahme wirkt durch seinen Entwurf des Theaters auf

die Idee einer sich kraft seiner Empfindsamkeit erkennenden Menschheit: »Wir wollen

62 Vgl. zum Verständnis des Chors in der vorliegenden Studie, 280ff.

63 In der Tragödie, die sich Haß zufolge durch den Chor vollzieht, können Protagonist:innen nur auf-

treten, weil ihnen vom Chor aus ein Ort oder ein Grund eingeräumt wird. Protagonisten bringen

diesen selbst nicht mit. »Insofern ist die Möglichkeit ihres Erscheinens abhängig von der Raums-

pende, die ihnen ein Chor gewährt.« (Haß: Kraftfeld Chor, 16). Mit Sebastian Kirsch ließe sich fest-

halten, dass Lessing das Theater von der mit dem Chor einhergehenden »vorgängigen Relationa-

lität« und »konstitutiven Umweltlichkeit« abzuspalten sucht (vgl. Kirsch: Chor-Denken, 4).

64 Es gehe, so Hans-Georg Werner (vgl. »Zum Verhältnis zwischen ›öffentlicher‹ und ›privater‹ Sphä-

re im dichterischen Weltbild Lessings«, 87), nicht um einen selbstgenügsamen Abschluss von der

Welt, sondern um einen ideellen Entwurf von etwas Allgemeingültigem.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

es auf der Bühne sehen, wer die Menschen sind, und können es nur aus ihren Taten se-

hen.« (HD, 9. Stück, 358)

Auch wenn das 59. Stück in seiner Ausführlichkeit entscheidend für die Frage nach

der Sprache des dramatischenDialogs ist, gibt es viele weitere Stellen, an denen Lessing

sich zur Ausgestaltung des dramatischen Dialogs äußert und die Bestimmung eines

Sprachinnenraums untermauert. Während es dem komischen Dichter »eher erlaubt

[ist], »seiner Vorstellung Vorstellungen entgegenzusetzen« (HD, 42. Stück, 293), das

heißt auf das Außerhalb des Text- und Bühnengeschehens zu verweisen, erfordere

die tragische Dichtung die Sprache einer geschlossenen Darstellung. Hat bereits die

Gegenüberstellung von öffentlicher und privater Rede und die daraus geschlussfolgerte

Ausschaltung des inhärenten Außen des Chors diese Forderung verdeutlicht, so wird

sie durch Lessings Kritik an jeder Art von Referenz auf die Dichtung, die Bühne oder

die Darstellung selbst mit allemNachdruck untermauert. Der Dichter, so fordert er, soll

einen Ausdruck der Figuren vermeiden, der die Gemachtheit der Darstellung aufzeigt:

Sobald auf die Illusion verwiesen werde, sei sie aufgegeben (vgl. HD, 42. Stück, 293).

Auch dies fällt für Lessing in den Bereich des Befremdlichen, weil es den Fluss der in

der Sprache mitgeteilten Empfindung und damit die Anteilnahme unterbindet. Mit

dem Befremdlichen hat der Dichter einen Auftritt im Stück, wie etwa auch durch die

»kindische Genauigkeit« (42. Stück, 292) in der Nacherzählung eines Vorkommnisses.

Eine solche Gestaltung der Sprache unterläuft eine zentrale Anforderung Lessings an

die durch ihre Rede konstituierte Verfasstheit der dramatischen Personen, nämlich

die Übereinstimmung mit sich selbst: »Übereinstimmung: – Nichts muß sich in den

Charakteren widersprechen; sie müssen immer einförmig, immer sich selbst ähnlich

bleiben […].« (HD, 34. Stück, 257)

Im Verlauf der Lektüre der Hamburgischen Dramaturgie fällt auf, dass Lessing alles

Befremdliche dem Ideal einer Sprache der Anteilnahme gegenüberstellt. Dabei geht er

noch einen Schritt weiter als nur eine schwülstige und pompöse Sprache zugunsten

eines geschmeidigen Dialogs zu verwerfen, der den natürlichen Ausdruck der Leiden-

schaften und die Anteilnahme des Publikums begünstigen soll. In der Tragödie sollen

die Personen nicht in der Sprache des Dichter sprechen, so Lessing, damit Beschreibun-

gen und Gleichnisse im Mund der handelnden Personen nicht zu den »lächerlichsten

Ungereimtheiten« ausarten (vgl. HD, 42. Stück, 291f.). Verweise und Fragmente auf

die Quellen des Stoffes – wie sie im Barock etwa bei Daniel Casper von Lohenstein

üblich waren – seien Hindernisse, nach denen sich der »Weg des Dialogs richten und

schlingen« müsse (vgl. HD, 42. Stück, 292) und damit die eingeforderte Geschmeidig-

keit verliere. Lessing hält mit Bezug auf Voltaire weiterhin fest, dass die Vorstellung

eines Schicksals im dramatischen Text auch ohne jede Hilfe der Poesie bereits Eindruck

mache (vgl. HD, 25. Stück, 220). Er deutet diese Überlegung zunächst so, dass eine gute

Wahl des Stoffes über eine schlechte Gestaltung hinwegtrösten könne. Aber dieHilfe der

Poesie lässt sich auch als der bloße Ausweis der Gemachtheit begreifen, was auch eine

andere Stelle nahelegt, die eine Gestaltung beinahe ganz und gar zu untersagen scheint:

»Nichts ist züchtiger und anständiger als die simple Natur.« (HD, 59. Stück, 362)

Für Lessing scheint die Sprache selbst als das potenziell Befremdliche. Sie ist als

transparentes Mittel anvisiert, das als sein eigenes Verschwinden gestaltet werden soll.

Die Sprache löst sich bestenfalls hinter dem Geschehen und in den in ihr auftretenden

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 313

Figuren auf. Die Ebene der Veräußerung, wie sie etwa bei Hegel eine wichtige Rolle ge-

spielt hat, ist nicht entscheidend. Lessing arbeitet Anforderungen an die dramatische

Sprache heraus, die durchweg die Anteilnahme und den kontinuierlichen Fluss derMit-

teilbarkeit von Empfindung und Einsicht begünstigen sollen. Wellbery zufolge ist der

Kern von Lessings ästhetischerTheorie, die allen Formen der ästhetischen Signifikation

zugrunde liegt, eine natürliche Signifikation, die einen »unhindered imaginative glide

fromperceptionof the sign to imaginative constitutionof theaesthetic object« garantiert

»so that ›intuition of the signified‹ can occur ›simultaneously with the intuition of the

signifier‹.«65 Die Dichtung soll, speziell in der Hamburgischen Dramaturgie, so Wellbery,

diejenige Unmittelbarkeit wiederherstellen, die die Sprache als kulturell-arbiträre Ein-

richtung nicht länger bieten kann.66 Wenn es also für Lessing, wie im ersten Abschnitt

dieses Kapitels ausgeführt, noch keinTheater gibt, heißt das vor allem, dass die Sprache

im Theater bisher nicht im Sinne einer sinnlichen Intuition eingesetzt wurde, welche

die Empfänger:innen unmittelbarmit denQualitäten des Absenten konfrontiert. Poten-

ziell befremdlich hinsichtlich dieser Ambition ist dieMittelbarkeit der Sprache. Entlang

des Ideals der natürlichen Zeichen zielt Lessing darauf ab, eine in theoretisch-forma-

len Begriffen bereits vollzogene Desakralisierung der Sprache auf die Ebene des Litera-

rischen und des Theaters zu erheben und zu ihrem Inhalt zu machen. Er verfolgt ihre

Transformation in ein Kommunikationsmedium transparenter Zeichen jenseits der re-

ligiösen Sphäre und der absoluten Autoritäten. Im Innenraumder dialogischen Sprache

des Dramas, so die Hoffnung Lessings, kann auf die Verwirklichung einer erkennbaren

Menschheit hingewirkt werden. Die spezifische Anforderung an das Medium der Spra-

che in der Kunst, und wie sie als die des dramatischen Dialogs im Anschluss an Lessing

wirksam wird, ist die ästhetische Verwirklichung einer dramatisch-dialogisch fundier-

ten, zwischenmenschlichen Welt, in dem das Dia- in Dialog für eine Transparenz der

Sprache steht.

6.2 Dialogideal und das »Theatre of sympathy«

Im Sinne eines den erkenntniskritischen Horizont des 18. Jahrhunderts reflektierenden

Theaters geht aus Lessings Überlegungen ein dramatischer Dialog hervor, der auf eine

unmittelbare, intuitive Präsenz des idealen Gehalts des Dargestellten durch natürliche,

transparente Zeichen zielt. Auf dieses intersubjektive Verfahren verstehe sich vor jeder

sozialen Rolle »der Unerzogenste so gut […] als der Polierteste« (HD, 59. Stück, 360). Das

Selbstverständnis des bürgerlichenDenkens im 18. Jahrhunderts, nicht lediglich auf den

bürgerlichen Stand bezogen, sondern Ausdruck der ganzen Menschheit zu sein,67 geht

somit als Anspruch einer zwischenmenschlich konstituierten Welt in dessen Verwirkli-

chung durch die Sprache des Dramas ein. Der Dialog zielt, in einer den Vorstellungen

vom natürlichen Zeichen entsprechendenWeise – auf das Ideal der Menschheit.

65 Wellbery: Lessing’s Laocoon, 201.

66 Ebd., 136.

67 Vgl. Szondi: Die Theorie des bürgerlichen Trauerspiels im 18. Jahrhundert, 155.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Dieser Anspruch führt aber auch wieder aus dem Drama heraus. Lessing sucht

mithilfe eines ästhetischenVerfahrens der Autorität derTheologie sowie der feudal- und

ständebasierten Gesellschaft die intersubjektiv gemachte Erfahrung von Menschheit

und Menschlichkeit entgegenzuhalten.68 Entscheidend an der dramatischen Sprache

der Anteilnahme im Dialog ist dabei, dass Lessing mithin funktional mit Blick auf

den Effekt und die Rezeption argumentiert. Die sprachlich-literarische Gestaltung mit

dem Ziel einer Verknüpfung von Empfindung und Einsicht schließt die gegenseitige

Anteilnahme der Personen auf der Bühne sowie die Anteilnahme des Publikums an der

Rede der jeweils sprechenden Person und dem Geschehen im Ganzen gleichermaßen

ein. Das Geschehen auf der Bühne als Verhältnis von Figuren und das Verhältnis von

Geschehen (auf der Bühne imGanzen) und Leser:in beziehungsweise Publikum, so wird

im Folgenden im Hinblick auf den Dialog dargelegt, sind analog. Diesen Umstand hat

MaxKommerell in seiner Studie über Aristoteles und Lessing so auf den Punkt gebracht,

dass »Wesen« und »Wirkung« des Trauerspiels nicht getrennt voneinander aufzufassen

sind.69

Aus ähnlichen Gründen stellt Szondi den Aspekt der Zielausrichtung einer sich füh-

lenden Menschlichkeit bei Lessing in den Vordergrund.70 Wenn er weiterhin festhält,

dass darin keine unmittelbar politische Absicht liege,71 kann ihm jedoch nicht gefolgt

werden. Wenn die Frage, wie der Mensch eine Weltordnung aus sich selbst heraus

schöpfen kann im Verlauf der Aufklärung immer drängender wurde, bringt Lessing

eine Antwort dafür hervor: Die Konstituierung einer dialogisch-zwischenmenschlichen

Welt durch transparente Zeichen im Dialog des Dramas ist die sinnfällige Verbindung

von Empfindung und Erkenntnis zu einer sich fühlenden Menschlichkeit. Diese gelte

zugleich für die inhaltlichen Vorgänge der Trauerspiele sowie das, was als ihreWirkung

bezeichnet werden kann und als Verwirklichung eines ideal-unmittelbar Zwischen-

menschlichen aus dem Feld des Literarisch-Ästhetischen herausführt. Geht es Lessing,

dessen Arbeit im Ausgang einer Phase gewaltiger repräsentationsgeschichtlicher Um-

brüche geschieht nicht auch stets um eine Herstellung von Öffentlichkeit?72 Steht sein

Denken in dem dargelegten erkenntnistheoretischen Horizont nicht im Zeichen einer

anthropologischen und anthropozentrischen Wende, die mit politischen Absichten in

Verbindung zu setzen ist?

68 Vgl. dazu den unveröffentlichten Vortrag des Verfassers: Weise, Marten: Immediacy and Dialogue.

The Theatre of Sympathy in the Hamburg Dramaturgy, MLA Annual Convention, Panel: »›Figurations

of Despotism‹: Lessing’s ›Aesthetics of Enlightenment‹«, 09.01.2021.

69 Vgl. Kommerell, Max: Lessing und Aristoteles, Frankfurt a.M.: Klostermann 1984 [1940], 26.

70 Vgl. Szondi: Die Theorie des bürgerlichen Trauerspiels im 18. Jahrhundert, 157.

71 Vgl. ebd., 170.

72 So schreibt etwa Hans-Georg Werner: »Zwar war für Lessing weder der preußische noch der säch-

sische Patriotismus als ideologischer Reflex je einer Spezies politischer Öffentlichkeit akzeptabel,

aber eine Öffentlichkeit, in der sich ein soziales Gemeininteresse artikulieren und der einzelne

nach den Gesetzen von Vernunft und Moral agieren konnte, blieb ihm dennoch ein Desiderat.«

(Werner: »Zum Verhältnis zwischen ›öffentlicher‹ und ›privater‹ Sphäre im dichterischenWeltbild

Lessings«, 92) Klaus L. Berghahn (vgl. »Der kritisierte Kritiker«, 160) sieht den sozialen Gehalt der

Hamburgischen Dramaturgie als entscheidend an und betont die öffentliche Funktion von Theater

und Literaturkritik.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 315

Wenn die erkenntniskritischen Voraussetzungen vom Theater nicht (mehr) auf-

gegriffen werden können oder eine Verschiebung zwischen dem kulturellen Horizont

im weiteren Sinne und dem Theater stattgefunden hat, ergibt sich das Erfordernis,

das Theater neu zu verhandeln: Lessings Vorstellung der Sprache des Theaters und

das Ideal der Transparentwerdung der Zeichen zum Zweck der unmittelbaren Präsenz

des in ihnen vorgestellten idealen Gehalts hängt mit der in Auseinandersetzung mit

Fischer-Lichte beschriebenen Verschiebung des theatralischen Codes zusammen.Diese

lassen sich – vor demHintergrund der von Heidegger und Foucault herausgearbeiteten

erkenntnis- und repräsentationstheoretischenUmdeutungen –mit dem von Szondi für

Lessing gefassten Telos einer sich fühlendenMenschlichkeit verknüpfen.

Die Sprache der Anteilnahme im Zeichen einer anthropozentrischen Wende

Weil die Wissenschaften den Menschen nicht als Ganzen darstellen konnten, wie im

Laufe des 18. Jahrhunderts immer intensiver diskutiert wurde, äußere sich in den For-

men literarischer Bildung die Absicht erfahrungs- undmoralkritischer Prinzipien: »Für

dennoch unsicher tastend sich entfaltenden geschichtlichen Sinnder Aufklärungwurde

die Dichtkunst stellvertretend zum Hauptparadigma.«73 Hiervon ausgehend lässt sich

das, was von Campe im Rahmen seiner Beschreibung einer in der Aufklärung stattfin-

denden Kritik der Rhetorik referiert wurde, genauer als eine Anthropozentrierung der

Literatur und speziell des dramatischen Theaters fassen. Diejenigen, die sich mit Li-

teratur befassen, so Campe, sind im Wandel von Rhetorik zur Psychologie »Spezialis-

ten dessen, was alle wissen: wie sich das, was die Wissenschaften analysieren, im zwi-

schenmenschlichen Verhalten und in der Rede manifestiert«.74 Wellbery hält fest: Das

Interesse ander Erkenntnis derWeltordnungdurch denMenschen erhalte den besonde-

ren Schwerpunkt eines Erkenntnisinteresses des Menschen an seiner eigenen Verfasst-

heit. Literatur sei für Lessing der kulturelle Prozess, der den Menschen zurück zu sei-

ner natürlichenGanzheit führe.75 Diese »natürliche Ganzheit« desMenschen denkt Les-

sing vor dem Hintergrund seiner Disposition der Empfindung beziehungsweise Emp-

findsamkeit zur Einsicht. Entsprechend heißt es etwa bei Arnold Heidsieck, dass spezi-

ell Lessings »Mitleidsbegriff eine[r] spezifisch-anthropologische Struktur unterliege.«76

Hans-Jürgen Schings schreibt in Der mitleidigste Mensch ist der beste Mensch, welches be-

reits im Titel das Zitat Lessings aufgreift, dass für Lessing das Mitleid das erste Gefühl

der Menschlichkeit, das ursprüngliche Signal der Empfindsamkeit, das erste Ereignis

derMoral undderUrsprung aller Tugenden sei.77DurchdasMenschheitsgefühl desMit-

73 Kimpel, Dieter: »Das anthropologische Konzept in literar-ästhetischen Schriften Lessings und

Mendelssohns«, 275–288, in: Bahr (Hg.): Humanität und Dialog, bes. 276ff.

74 Vgl. Campe: Affekt und Ausdruck, 208/222.

75 Vgl. Wellbery: Lessing’s Laocoon, 197/233.

76 Heidsieck, Arnold: »Der Disput zwischen Lessing undMendelssohn«, in: Lessing Yearbook XI (1979),

7–34.

77 Vgl. Schings, Hans-Jürgen: Der mitleidigste Mensch ist der beste Mensch. Poetik des Mitleids von Lessing

bis Büchner, Würzburg: Königshausen & Neumann 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

leids bewirke das Trauerspiel eine unmittelbare Besserung, so Lessing im Briefwechsel

über das Trauerspiel: »bessert denMann von Verstande sowohl als den Dummkopf.«78

Lessing hält fest, dass die Gestaltung der Kleopatra in Corneilles gleichnamigen

Stück – vor dem Hintergrund des Credos »Nichts ist groß, was nicht wahr ist« (HD, 30.

Stück, 243) – der Wahrscheinlichkeit entgegensteht. Er argumentiert damit, auf ein im

18. Jahrhundert entstehendes Ideal der Frau vorausgreifend, gegen eine erhabene und

unnatürliche Figur. Stolz, so Lessing, sei gekünsteltes Laster und noch dazu unweiblich

(vgl. HD, 30. Stück, 242). Hier findet eine Inszenierung der Kategorie Geschlecht statt,

die mit einemWandel oder vielmehr bewussten Revision des Frauenbildes einhergeht.

Während noch etwa Gottsched Verfechter einer weiblichen Gelehrsamkeit sei, so Inge

Stephan, finde bei Rousseau und dann bei Lessing eine Umwertung statt, die Stephan

in Analysen der Inszenierung weiblich-unschuldiger Tugend und des Vater-Tochter-

Verhältnisses auch anhand von Miß Sara Sampson aufzeigt. Es sei eine in der Litera-

tur umgesetzte gesellschaftspolitische Ausrichtung, die um diese neuen Frauen- und

Weiblichkeitsentwürfe im 18. Jahrhundert entsteht und Bestimmungsmerkmal des

bürgerlichen Trauerspiels bis hin zu Schillers Kabale und Liebe bleibe.79 So lässt sich

folgern, dass die ästhetische Sprache Lessings der Hervorhebung von Ähnlichkeit (vgl.

HD, 75. Stück, 420) dient, die jedoch von einem Idealbild von Weiblichkeit informiert

ist, das zunächst in der Kunst verwirklicht werden soll. Im Kontext der Programmatik

eines Wissens vom Menschlichen, das nun alle und im besonderen Maße die Spezia-

listen des Zwischenmenschlichen vortragen und zu forcieren bemüht sind, gewinnen

die repräsentierten Ideale durch ihre moralisch-wissenschaftliche Stoßrichtung An-

schlussfähigkeit und sind Teil einer Bildung und Erziehung, die mithilfe des Theaters,

nicht zuletzt in seiner dialogischen Ausprägung bei Lessing, erlangt werden soll.80

78 Lessing: »Briefwechsel über das Trauerspiel«, 683.

79 Vgl. Stephan, Inge: InszenierteWeiblichkeit. Codierung der Geschlechter in der Literatur des 18. Jahrhun-

derts, Köln u.a.: Böhlau 2004, bes. 13–38. Die empfindsame Kritik der weiblichen Gelehrsamkeit

steht einem Ideal der nachAutonomie strebenden Frau entgegen, das in der Frühaufklärung für ei-

nige Jahre eine Dominanz im öffentlichenDiskurs hatte, wie Silvia Bovenschen ausführt, undwirft

unter dem Stichwort einer »Feminisierung der Kultur« ein Licht auf die Verbindung von Empfind-

samkeit und ›moral sense‹, welche in der Aufklärung keineswegs einen Gegensatz darstellen. Dar-

in ist eine Vorstellung des Weiblichen enthalten, das ergänzend zumMännlichen ausgerichtet ist

und für die anthropologisch-wissenschaftliche Konzeptualisierung einer natürlichenUngleichheit

der Geschlechter herhält. Anhand der in der Kunst imaginierten Frau ist derweil ihre Ausrichtung

auf die proleptische Verwirklichung von nachzuahmenden Idealbildern nahezu paradigmatisch

abzulesen: »Die projizierte Verwandtschaft desWeiblichen mit der Kunst schließt jedoch die rea-

len Frauen keineswegs mit ein; diese haben mit der Kunst nichts zu tun, sie sind im Gegenteil per

definitionem zur Kunst unfähig. Allein die imaginierte, die symbolische Frau ist der Kunst nahe.«

(Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, bes. 37, 158–164).

Vgl. dazu auch Döhne, Eva:Die Undarstellbarkeit der Frau in Theorie und Theater, Dissertationsschrift,

Frankfurt a.M. 2023.

80 Martin Jörg Schäfer zufolge werden unter den Vorzeichen eines »aufgeklärten Verzichts auf au-

toritäre Erziehungsgewalt«, an deren Stelle eine »subtile Manipulation tritt«, im 18. Jahrhundert

theatrale Praktiken zur Erziehung nutzbar, die ihre Theatralität verbergen. Sie sind Instrument

zur Imagination und Vermittlung eines gegenüber der Welt stabilen und aufrichtigen Subjekts,

das »mit der als wandelbar und gefährlich verführerisch gefassten Sphäre der Theaterinstitution

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 317

Die Sprache der Anteilnahme dient der Verwandlung der Menschen, die durch die

Sprache des Theaters oder der Höfe zu Maschinen geworden sind, zurück in Menschen

(vgl.HD, 59. Stück, 361).Diese Sprachewendet sich gegen die Rollen und die »dissimula-

tion«81 und ist dafür vorgesehen, zur in der neuen Semiotechnik etablierten Idealität der

Natur vorzudringen. Sie untersucht dabei nicht nur eine bestimmte Gesellschaftsform

oder einenOrt, sondern denMenschen an sich,was anhand eines aussagekräftigen Ein-

zelbeispiels gelingen kann.Deswegenweist Lessing die Stände-Dramatik zurück, die er

im86. Stück bespricht undmit einemZitatDiderots imnächsten Stück zusammenfasst:

›Die komische Gattung‹, sagt Diderot, ›hat Arten, und die tragische hat Individua. Ich

will mich erklären. Der Held einer Tragödie ist der und der Mensch: es ist Regulus,

oder Brutus, oder Cato, und sonst kein anderer. Die vornehmste Person einer Komö-

die hingegen muß eine große Anzahl von Menschen vorstellen. […]‹ (HD, 87. und 88.

Stück, 468)

Dieses Interesse am Menschen findet sich auch in Lessings Auffassung davon wieder,

wie dieGeschichte Einzug in dasTheater erhält.DerDichter dürfemit ihr verfahren,wie

es ihm beliebt (vgl. HD, 31. Stück, 247). Lessing wendet sich polemisch gegen die Kritik

an einer mangelnden historischen Genauigkeit seitens Voltaires: Den Dichter »vor den

Richterstuhl der Geschichte führen […] heißt ihn und seinen Beruf verkennen« (HD, 24.

Stück, 216). Wenn er sich gegen die deutsche Barockdichtung und ihr Interesse an der

Geschichtewendet und denBezug auf die Geschichte auf die Bereitstellung eines Reper-

toriums vonNamen beschränkt (vgl.HD, 24. Stück, 217), setzt sich Lessing von Aristote-

les ab. Zwar hatte Aristoteles die Tragödie auch schon als philosophischer (philosopheron)

als die Geschichtsschreibung bezeichnet, weil sie das Allgemeine imGegensatz zumBe-

sonderen verhandelt. Wenn Aristoteles betont, dass die Tragödien sich für gewöhnlich

an die Namen von Personen halten, die wirklich gelebt haben, und in ihnen etwas Mög-

liches als glaubwürdig vorkommt, so wird gleich danach deutlich, dass er die überliefer-

ten Stoffe alsmöglichenGegenstand der Tragödie erachtet,während er eine Freiheit des

Umgangs mit ihnen einräumt.82 Für Lessing aber ist die Geschichte für das Drama bei-

nahe unerheblich, er stellt dasWissen vomMenschen und seinemHandeln an die Stelle

des Umgangs mit der Geschichte: »Auf demTheater sollen wir nicht lernen, was dieser

oder jener einzelne Mensch getan hat, sondern was ein jeder Mensch von einem gewis-

sen Charakter unter gewissen gegebenen Umständen tun werde.« (HD, 19. Stück, 197)

DerUnterschiedzwischenLessingundAristoteles istmitBlickaufdasVerhältnis von

Fabel und Figuren besonders deutlich. Bei Aristoteles ist die Tragödie unabhängig von

einzelnen Charakteren denkbar, weil bei ihm die Fabel, der Mythos und die Handlung

nichts zu tun haben« soll (vgl. Schäfer,Martin J.:Das Theater der Erziehung.Goethes ›pädagogische Pro-

vinz‹ und die Vorgeschichten der Theatralisierung von Bildung, Bielefeld: transcript 2016, bes. 21–26).

81 Vgl. Geisenhanslüke: »›Drum sind auch alle französische Trauerspiele Parodien von sich selbst‹«.

82 Aristoteles: Poetik, Kapitel 9, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

imZentrum stehen, die den Rahmen der in ihr handelnden Figuren bildet.83 Für Lessing

hingegen geht die Fabel aus den Charakteren hervor:

[S]ind es die bloßen Fakta, die Umstände der Zeit und des Ortes, oder sind es die Cha-

raktere der Personen, durch welche die Fakta wirklich geworden, warum der Dichter

lieber diese als eine andere Begebenheit wählet? (HD, 23. Stück, 215)

Auf diese rhetorische Frage gibt Lessing unmittelbar sowie in einem späteren Zusam-

menhang die Antwort, dass allein die Charaktere heilig seien (vgl. HD, 23. Stück, 215; 33.

Stück, 255). Das auf die Illusion angelegte Drama sei durch ein Interesse an den Perso-

nen und ihrem Fortleben beim Publikum gekennzeichnet (vgl. HD, 35. Stück, 264). Es

gehe nicht darum, Material zu verarbeiten, sondern aus sich selbst als einem Beobach-

ter der Menschheit zu schöpfen. Und an mehreren Stellen spricht Lessing davon, dass

nichts schlimmer für das Drama sei als das, wovon die Zuschauer:innen keine Ursache

geben können (vgl. HD, 23. Stück, 215), oder ein Verstoß gegen die Wahrscheinlichkeit

sei.Wiederum setzt er sich damit von Aristoteles ab, bei dem es heißt, dass es nicht un-

wahrscheinlich sei, dass sich manches gegen die Wahrscheinlichkeit abspiele.84 Wäh-

rend Lessing eine treue Gefolgschaft zu Aristoteles behauptet,85 legen die zitierten Stel-

len auch eine große Differenz nahe.

Wenn der Germanist Steven D. Martinson die Aristoteles-Lektüre von Lessing als

»kreative Fehlinterpretation«86 bewertet, steht er damit keineswegs alleine da.Wolfgang

Schadewaldts spricht sogar von einemMissverständnis.87 EinKritikpunkt Schadewaldts

ist Lessings systematische Bevorzugung des Mitleids gegenüber der Furcht. Die bei-

den von der Tragödie hervorgerufenen Affekte aber seien bei Aristoteles gleichrangig.

Zugunsten eines »humanitär-philanthropischen Trauerspiels« entstehe bei Lessing

eine Einseitigkeit der Dualität von phobos und eleos. Mitleid ist Schadewaldt zufolge ein

Begriff für »sympathetische« Regungen jeder Art und sei in seiner Grundstruktur zwar

»griechisch«, in der spezifisch von Lessing vorgeschlagenen Ausprägung jedoch vor al-

lem christlich geprägt.88 Eine Mitleidsakzentuierung sei mit Blick auf die Übersetzung

eines Begriffes wie eleos »im höchsten Grade irreführend«.89 Wo Schadewaldt hinsicht-

83 Im Kapitel 6 der aristotelischen Poetik (vgl. ebd., 21) heißt es, dass die Tragödie nicht Nachahmung

vonMenschen, sondern vonHandlung (praxis), Lebenswirklichkeit (bios) sei. UmderHandlungwe-

gen werden Charaktere einbezogen, Geschehnisse (pragmata) und Mythos seien das Ziel der Tra-

gödie. Aristoteles geht hier sogar so weit zu sagen, dass keine Tragödie ohne Handlung vorliegen

könne, jedoch sehr wohl ohne Charaktere.

84 Aristoteles: Poetik, Kap. 25, 93.

85 Zum »Aristotelismus der Klassik« vgl. Dupont: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, 75.

86 Vgl. Martinson, Steven D.: »Authority and Criticism: Lessing’s Critical and Dramatic Procedure«,

143–154, in: Bahr (Hg.): Humanität und Dialog, 144.

87 Vgl. Schadewaldt, Wolfgang: »Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aristotelischen Tragödiensat-

zes«, in: Hermes: Zeitschrift für klassische Philologie, 2/83 (1955), 129–171, 170.

88 Vgl. ebd., 130f.

89 Ebd., 134. Schadewaldt arbeitet heraus, dass eleos nicht mit dem Ethischen verknüpft sei, sondern

aufgrund seiner Verwandtschaft mit dem Flötenspiel vielmehr mit dem Orgiastischen und He-

donistischen. Die kathartische Reinigung sei eher als Entleerung und Erleichterung oder als un-

schädliche Freude zu begreifen und für Aristoteles, der für Schadewaldt Staatstheoretiker bleibt,

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 319

lich der bereits ausgeführten anthropologischen Schwerpunktlegung des lessingschen

Theaters Recht gegeben werden muss; das Mitleid, wie es Lessing ausarbeitet, auf einer

Idee des Subjekts beruht, die der Antike und insbesondere Aristoteles fremd ist90 und,

wie Jutta Meise überzeugend darstellt, auf christlich-humanistischen Bahnen gedacht

ist,91 hat der lessingsche Text diesenCharakterisierungen etwas entgegenzuhalten.Zum

einen besteht Lessings Einsatz im Sinne der von Martinson beschriebenen »creative

misinterpretation« in einer Relektüre und Aktualisierung der teils unkonkret und offen

formulierten, damit aber auchmehrdeutig gehaltenen aristotelischen Ideale der Tragö-

die für seine Gegenwart. Und auch darüber hinaus geht es Lessing nicht ausschließlich

um eine christliche Form der Menschenliebe. Zumindest wird ein Abstand zu dieser

Vorstellung von ihm explizit betont.

Schon im 2. Stück der Hamburgischen Dramaturgie argumentiert Lessing gegen ein

christliches Trauerspiel und gegen eine christliche Ausrichtung in »Wesen« und »Wir-

kung« des Dramatisch-Dialogischen:

Ist der Charakter des wahren Christen nicht etwa ganz untheatralisch? Streiten nicht

etwa die stille Gelassenheit, die unveränderliche Sanftmut, die seine wesentlichsten

Züge sind, mit dem ganzen Geschäfte der Tragödie, welches die Leidenschaften durch

Leidenschaften zu reinigen sucht? Widerspricht nicht etwa seine Erwartung einer be-

lohnenden Glückseligkeit nach diesem Leben der Uneigennützigkeit, mit welcher wir

alle große und gute Handlungen auf der Bühne unternommen und vollzogen zu se-

hen wünschen? (HD, 2. Stück, 129f.)

Die christliche Auslegung desMenschen im Sinne der Nächstenliebe beschreibt Lessing

geradeheraus als untheatralisch (vgl. HD, 76. Stück, 427). Die in ihr zugrunde gelegte

Uneigennützigkeit führt Lessing zu dem »aus den Bedürfnissen der Kunst hergenom-

me[n]« Rat »alle bisherige christliche Trauerspiele unaufgeführet« (HD, 2. Stück, 130) zu

lassen.Der Erwartung einerGlückseligkeit im jenseitigen Leben stellt Lessing eine Form

der Selbstbezogenheit gegenüber, die das Mitleid notwendigerweise begleitet und mit

der sich die von Schadewaldt mit so viel Verve vorgebrachten Lessing-Kritik anfechten

lässt:

[…] es ist die Furcht, welche aus unserer Ähnlichkeit mit der leidenden Person für uns

selbst entspringt; es ist die Furcht, daß die Unglücksfälle, die wir über diese verhängt

sehen, uns selbst treffen können; es ist die Furcht, daß wir der bemitleidete Gegen-

stand selbst werden können. Mit einem Worte: diese Furcht ist das auf uns selbst be-

zogene Mitleid. (HD, 75. Stück, 420)

ist das Theater zur Erholung und Entspannung der Massen in der Polis zu gebrauchen, nicht aber

zur läuternden, bessernden, moralisch-erzieherischenWirkung (vgl. ebd., 153), deren lessingsche

Auslegung er polemisch als »moralische Kuranstalt« (ebd., 148) bezeichnet undmit Verweisen auf

Goethe, Nietzsche und sogar Schiller zeigenmöchte, dass ein solches Verständnis des Theaters auf

wenig Zuspruch gestoßen sei (vgl. ebd., 166).

90 Ebd., 134; vgl. dazu auch: Lehmann: Theater und Mythos, 22f.

91 Vgl. Meise: Lessings Anglophilie, 133.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Lessing räumt demMitleid Vorrang gegenüber der Furcht ein undmacht deutlich, dass

seinVorhabennicht imengerenSinne als christlich zu verstehen ist.Vielmehr ergibt sich

für Lessing eineMensch- und Subjektzentrierung sowie eine Formdes Selbstbezugs, die

das PhänomeneinerÜbertragungdesMitleids ›auf uns‹ selbst zumzentralenUmschlag-

platzdesDramaswerden lässt. Ist nichtunterdiesenPrämissenauchdasMitleidmitAn-

deren nur deswegen denkbar, verständlich undmöglich,weil es ›auf uns‹ selbst bezogen

wird? Dass dieses Denken des Selbstbezugs im Kontext von Säkularisierungsprozessen

in einemweiteren Sinne steht, ist aus verschiedenenweiteren Gründen plausibel:Wenn

Lessing für das Drama den Chor ausschließt, damit er der Logik der Anteilnahme nicht

imWege steht, führt er damit die kategorische Verbannung der Götter aus dem drama-

tischen Text einen Schritt weiter. Was passiert, ist nicht auf Götter, Mythos, Fabel oder

(historische) Fakta zurückzuführen, vielmehr entspringt das Geschehen demVerhältnis

der Charaktere zueinander. Was von Szondi als Primat des Zwischenmenschlich-Dia-

logischen imDrama gefasst wurde, wird insofern als proleptische Verwirklichung eines

humanistisch-säkularisierten Ideals imFeldderKunst bestätigt, als es dasModell für die

Konstituierung einer zwischenmenschlich-intersubjektiven Welt darstellt und im Rah-

men einer säkularenWende erklärt werden kann.92 Die säkulareWende ist nicht zuletzt

eine anthropozentrische Wende.93 Gott sei zwar weiterhin Schöpfer, es liege aber nun-

mehr eine »impersonal order« vor, in der Menschen als gleiche Einheiten das Ganze des

Sozialen konstituieren.94

Wie dabei hervorgehobenwerdenmuss, ist Lessings Bestreben das einer deistischen

Säkularisierung. In ihrer abendländischen Ausprägung desHumanismus ersetze sie die

gegebene Ordnung durch das Regime einer von Prinzipien ausgehenden Konstruktion

derWelt, welche die onto(a)theologische Konstruktion unberührt lasse, weil sie Gott im

Menschen verorte.95 Hierbei ist in Bezug auf Lessing eine Entwicklung zu beobachten:

Die spezifisch deistisch-säkulare Ausdeutung von Furcht undMitleid alsTheatermodell

und als dualemKomplex vor demHintergrund einer transparenten Sprache des drama-

tischen Dialogs, habe Lessing erst in derHamburgischenDramaturgie vorgelegt, während

sie im Briefwechsel über das Trauerspiel im Jahr 1755 noch nicht formuliert oder gedacht

ist.96 Nun aber ist eine Mäßigung erfolgt, die auf den Optimismus in Bezug auf eine

zwischendenMenschenmöglicheKonstruktion vonWirklichkeit zugeschnitten ist: Les-

sing grenzt etwa die Furcht gegen den von Corneille eingeforderten Schrecken (terreur)

92 Vgl. dazu auch Taylor, Charles: A Secular Age, Cambridge: Harvard Univ. Press 2007.

93 Vgl. Fick: Lessing und das Drama der anthropozentrischenWende.

94 Taylor schreibt: »This reading [of ›the predominance of impersonal, unrespondent order in the uni-

verse, which was known to follow an age in which people had believed in a meaningful cosmos‹]

would be strengthened by the nature ofmodern social imaginaries, which present society in its do-

minant, enframing structure, not as a network of personal relations of lordship, fealty, and tenure,

but rather as a categorical, egalitarian order, in which we are all related in the same direct-access

way to the society, which itself must be understood also objectively, as well as being the product of

our coming together.Modern society is a unitedwe/they of similar units, equal citizens; something

utterly different from a tissue of feudal relations.« (Taylor: A secular Age, 281).

95 Vgl. Nancy, Jean-Luc: Dekonstruktion des Christentums, übers. v. Esther von der Osten, Zürich u.a.:

Diaphanes 2008, bes. 27–35.

96 Vgl. Golawski-Braungart: »Furcht und Schrecken«, 415.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 321

ab und betont mit Bezug auf Aristoteles, das Grässliche sei unmöglich Gegenstand des

Trauerspiels (vgl. HD, 81.-83. Stück).

Zwischen die Entstehung des Briefwechsels und der Dramaturgie fällt zeitlich gese-

hen Lessings Auseinandersetzung mit Frances Hutcheson und Adam Smith,97 die auch

von Fischer-Lichtemit der Erwähnung des »englischen Sensualismus« angedeutetwird.

Dieser habe die Auffassung verbreitet, so Fischer-Lichte, »daß es keine Vorstellungen im

Verstand geben könne, die nicht aus der sinnlichen Wahrnehmung herstammen«.98 In

der Forschung finden sich weitere vergleichbare Hinweise: So lasse sich die spezifisch-

anthropologischeStruktur,auf dieArnoldHeidsieckbezüglichderMitleidskonstruktion

Lessings hingewiesen hat, mit Smiths Modell des Sozialen engführen.99

»Selbstverwechslung« und Adam Smiths Theorie des Mit-Fühlens

In Lessings Laokoon findet sich eine direkte Anspielung auf Adam Smiths 1766 erschie-

neneTheory of Moral Sentiments.100 Auch wenn somit belegt ist, dass Lessing mit diesem

Text vertraut war, bevor er dieHamburgischeDramaturgie verfasste,101 soll nicht dieThese

vertreten werden, sie sei Resultat einer Auseinandersetzung mit Smiths Schrift. Dafür

ist die Bezugslage und Materialanlage der lessingschen Schrift zu komplex.Wie bereits

hervorgehoben wurde, nimmt Lessing Anregungen von einer Vielzahl Autoren auf.

Entgegen einer Einflussgeschichte ist es Ziel der nachfolgenden Überlegungen, eine

ideengeschichtliche Konstellation herauszuarbeiten. Die Beobachtung einer »sonder-

97 Vgl. Fick: Lessing-Handbuch, 28.

98 Vgl. Fischer-Lichte: Semiotik des Theaters. Bd. 2, 98.

99 Vgl. Heidsieck, Arnold: »Adam Smith’s Influence on Lessings View of Man and Society«, in: Les-

sing Yearbook XV (1983), 125–143; vgl. zur Affinität zwischen Lessing und Smith darüber hinaus den

Aufsatz von Slessarev, Helga: »Nathan derWeise und Adam Smith«, 248–256, in: Barner, Wilfried/

Reh, Albert M. (Hg.): Nation und Gelehrtenrepublik. Lessing im europäischen Zusammenhang; Beiträ-

ge zur Internationalen Tagung der Lessing Society in der Werner-Reimers-Stiftung Bad Homburg v. d. H.;

11. bis 13. Juli 1983, Detroit: Wayne State Univ. Press 1984; Martinec: Lessings Theorie der Tragödien-

wirkung; Nitschke, Claudia: »Das natürliche System des Marktes. Lessings ›Nathan derWeise‹ und

Adam Smiths ›Wealth of Nations‹«, 177–202, in: Dies./Nieberle, Sigrid (Hg.): Gastlichkeit und Öko-

nomie. Wirtschaften im deutschen und englischen Drama des 18. Jahrhunderts, Berlin: De Gruyter 2014;

Martinec, Thomas: »Dramenwirkung undGeldfunktion. Versuch einer Korrelierung vonDramatur-

gie und Ökonomie bei Lessing«, 201–218, in: Nieberle, Sigrid/Nitschke, Claudia (Hg.): Gastlichkeit

und Ökonomie. Wirtschaften im deutschen und englischen Drama des 18. Jahrhunderts, Berlin: De Gruy-

ter 2014; vgl.Wiggins, Ellwood: »Pity Play. Sympathy and Spectatorship in Lessing’sMiss Sara Sam-

pson andAdamSmith’s Theory ofMoral Sentiments«, 85–112, in: Dupree,MaryHelen/Franzel, Sean

(Hg.): Performing Knowledge, 1750-1850, Berlin u.a.: De Gruyter 2015.

100 Smith, Adam: The Theory of Moral Sentiments, hg. v. Haakonssen, Knud, Cambridge: Univ. Press

2009. Im Folgenden zitiert mit der Sigle TMS. Vgl. Lessing: Laokoon, 30: »Es ist ein Engländer, wel-

cher diesen Einwurf [zurWirkung des Ganzen amBeispiel von Philoktet]macht; einMann also, bei

welchem man nicht leicht eine falsche Delikatesse argwohnen darf. Wie schon berührt, so gibt

er ihm auch einen sehr guten Grund. Alle Empfindungen und Leidenschaften, sagt er, mit wel-

chen andere nur sehr wenig sympathisieren können, werden anstößig, wenn man sie zu heftig

ausdrückt.«

101 Slessarev: »Nathan der Weise und Adam Smith«, 249.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

baren Selbstverwechslung«102 in der Struktur von Furcht und Mitleid veranschaulicht

die dialogisch-dramatischeTheatervorstellung imVerbundmit dem Ideal einer Sprache

transparenter Zeichen.Mit Smith wird deutlich, inwiefern dasMitleid mit Anderen nur

deswegen denkbar ist, weil es ›auf uns‹ selbst bezogen und die Zielperson des Mitleids

austauschbar mit der mitfühlenden Person ist. Das Mitleid ist Ausdruck und Resultat

einer Verwechslung des Selbst mit dem Gegenüber.

Die »Selbstverwechslung«, im Folgenden auch beschrieben als Vertauschung von

Ich und Gegenüber, ist daraus abzuleiten, dass Lessing das moralische Moment seiner

auf die Menschheit abzielenden Theaterkonzeption auf die zuvor diskutierten Emp-

findungs-Einsichten zurückführt: »Lessing schreibt der Tragödie keine Moral vor, er

entdeckt ihre Moralität in der phänomenologischen Beschreibung ihrer Wirkung.«103

Die phänomenologische Beschreibung der Wirkung gegebener Situationen ist eine

wichtige Parallele zwischen Smith und Lessing. Ausgangspunkt der Gegenüberstellung

der beiden Autoren soll zunächst der bei Lessing durch die Kritik an der christlichen

Tragödie aufgewiesene Selbstbezug sein, den Smiths theoretische Überlegungen inThe

Theory ofMoral Sentiments anfänglich ganz anders einführen:

How selfish soever man may be supposed, there are evidently some principles in his

nature, which interest him in the fortune of others and render their happiness nec-

essary to him, though he derives nothing from it except the pleasure of seeing it. […]

That we often derive sorrow from the sorrow of others, is a matter of fact too obvious

to require any instances to prove it; for this sentiment, like all the other original pas-

sions of human nature, is by no means confined to the virtuous and humane, though

they perhaps may feel it with the most exquisite sensibility.104

Eines der Prinzipien in der »menschlichenNatur« ist eineNeigung zumMit-Fühlen, die

einer zuvor angenommenen Selbstbezogenheit gegenübersteht. Das Interesse am Ge-

schick vonAnderen (»interest […] in the fortune of others«) ist als solches keine Tätigkeit,

für die die Einzelnen sich entscheiden könnten.Nicht umsonstwird sie als eine der »ori-

ginal passions« bezeichnet, sie gehört für Smith zum generischen Programm des Men-

schen. Die Disposition zur Bewegtheit oder zur unwillkürlichen Regung angesichts des

bloßen Anblicks der Trauer Anderer wird schließlich als »fellow-feeling« bezeichnet und

mit dem Begriff der »sympathy« auf jenes Spektrum von Reaktionen ausgeweitet, das

auf bei Anderen beobachtete, angenehme Gefühlsregungen folgen kann. Die von Smith

diskutierte »sympathy« ist ein Mit-Fühlen imweitestmöglichen Sinne, sei es gegenüber

Trauer oder Freude:

Pity and compassion are words appropriated to signify our fellow-feeling with the

sorrow of others. Sympathy, though its meaning was, perhaps, originally the same,

may now, however, without much impropriety, be made use of to denote our fellow-

feeling with any passion whatever.105

102 Kommerell: Lessing und Aristoteles, 75/99.

103 Vgl. Schings: Der mitleidigste Mensch, 39.

104 Smith: TMS, 11.

105 Ebd., 13.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 323

Wie im nachfolgenden Zitat – und als Reaktion auf die Eröffnung des Textes mit der

Selbstsucht des Menschen: »How selfish soever manmay be supposed« – deutlich wird,

schließen sich zwei Teile »dermenschlichenNatur« gegenseitig aus.Die Selbstsucht be-

ziehungsweise das von Adam Smith so häufig zitierte »self interest«106 einerseits müsse

demzufolge unter Kontrolle gebrachtwerden,während andererseits die »außerordentli-

cheEmpfindsamkeit gegenüber denursprünglichenundmitfühlendenRegungenAnde-

rer [oder gegenüber Anderen]«, kultiviert und entwickelt werden soll.107 Daraus ergebe

sich die »vollkommenste Tugend«, oderwie es in einem späteren Passus formuliert, »die

Perfektion der menschlichen Natur«:

And hence it is, that to feel much for others and little for ourselves, that to restrain

our selfish, and to indulge our benevolent affections, constitutes the perfection of

human nature; and can alone produce among mankind that harmony of sentiments

and passions in which consists their whole grace and propriety.108

Seinen Vorgängern einer Theorie der »sympathy« und des »fellow-feelings« folgend,

zieht Smith zunächst in Betracht, dass »to feel much for others« sich in einer Übertra-

gung der Leidenschaften von einemMenschen zum Anderen äußert. Bei seinem Lehrer

Frances Hutcheson etwa hatte das sympathetische Mitleid die Struktur einer Teilha-

be an fremden Leidenschaften, womit er sich David Humes Begriff der »sympathy«

angeschlossen habe.109

Upon some occasions sympathy may seem to arise merely from the view of a cer-

tain emotion in another person. The passions, upon some occasions, may seem to be

transfused from one man to another, instantaneously, and antecedent to any knowl-

edge of what excited them in the person principally concerned.110

Die sympathetische Empfindung, die schon bei Hutcheson den gleichen grundsätzli-

chen Zusammenhang zwischen Empfindung undMoral reflektiert hatte, soMartinec,111

106 Vgl. dazu das berühmte und programmatische Zitat ausWealth ofNations von Smith: »It is not from

the benevolence of the butcher, the brewer, or the baker, that we expect our dinner, but from their

regard to their own interest.« (Smith, Adam:An Inquiry into theNature and Causes of theWealth ofNa-

tions. The Glasgow Edition of theWorks and Correspondence of Adam Smith, hg. v. Todd,W. B/Campbell,

R. H/Raphael, D. D/Skinner, A. S., Oxford: Univ. Press 1976, 26f.) Aufgrund der großen Zahl an Ver-

weisen auf dieses Zitat und der Schwierigkeit der Einordnung des »self interest« sei hier lediglich

auf die Genealogie der Denkfigur hingewiesen, die durch den Historiker Pierre Force unter Bezug-

nahme auf die Zeit »vor Smith« aufgearbeitet wurde (vgl. Force, Pierre: Self-interest before Adam

Smith. A Genealogy of Economic Science, Cambridge: Univ. Press 2003).

107 »The man of the most perfect virtue, the man whom we naturally love and revere the most, is he

who joins, to themost perfect command of his own original and selfish feelings, themost exquisite

sensibility both to the original and sympathetic feelings of others.« (Smith: TMS, 176).

108 Ebd., 30.

109 Vgl. Martinec: Lessings Theorie der Tragödienwirkung, 159. Ellwood Wiggins spricht von einer an der

»sympathy« ausgerichteten epistemologischen Grundlage bei David Hume, in der der Telos eines

»sentimentalist theatre« angelegt sei (vgl. Wiggins: »Pity Play«).

110 Smith: TMS, 13.

111 Vgl. Martinec: Lessings Theorie der Tragödienwirkung, 156ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

entwickelt Smith entscheidend weiter. Im Gegensatz zu den bei Hutcheson »excessively

›compassionate‹ assumptions«,die bei Smith in der zunächst erwogenenÜbertragungs-

hypothese (»transfuse«) nachwirken, führt er eine Theorie der »sympathy« ein, in der

das Ich nicht die Reflektion des Gegenübers und seine Leidenschaften nicht Kopien der

bei den AnderenwahrgenommenenAffekte sind.Vielmehr gehe der Begriff der »sympa-

thy« von der Erwägung aus, in der situativen Position des Gegenübers zu sein, so Heid-

sieck.112 Wenngleich Martinec zu Recht und mit überzeugenden Argumenten festhält,

dass Lessings Mitleidsbegriff nicht auf die Sittenlehre Hutchesons zurückgeführt wer-

den kann, weil die Sozialphilosophie des letzteren, der rhetorischen Tradition entspre-

chend, eine Übertragung der Regung von Sprecher:innen auf Zuhörer:innen annimmt.

Dennoch wirft er die theoretische Linie der sympathetischen Empfindung und insbe-

sondere dieMöglichkeit, auf die Überschneidungen undAffinitäten zwischen denÜber-

legungen Lessings und Smiths einzugehen, damit allzu schnell über Bord.113 Martinec

bespricht Mitleid und Selbstliebe als Gegenpole,114 wo es doch insbesondere ein Zusam-

menspiel von Furcht undMitleid ist, das Lessing und Smith verbindet.

Das Zusammenspiel von »self interest« und »sympathy« beziehungsweise die darauf

aufbauende Substitutionslogik im Zwischenmenschlichen, soll im Folgenden zunächst

bei Smith untersucht werden. Von den verschiedenen Formen des Mit-Fühlens – dieser

Begriff soll im Folgenden als Übersetzung für »sympathy« angeführt werden – ist zu-

nächst dasjenige mit jemanden zu nennen, der den Verstand verloren hat:

Of all the calamities to which the condition of mortality exposes mankind, the loss

of reason appears, to those who have the least spark of humanity, by far the most

dreadful, and they behold that last stage of human wretchedness with deeper com-

miseration than any other. But the poor wretch, who is in it, laughs and sings per-

haps, and is altogether insensible of his own misery. The anguish which humanity

feels, therefore, at the sight of such an object, cannot be the reflection of any senti-

ment of the sufferer. The compassion of the spectator must arise altogether from the

consideration of what he himself would feel if he was reduced to the same unhappy

situation, and, what perhaps is impossible, was at the same time able to regard it

with his present reason and judgment.115

Die ›consideration‹ des Betrachters bezieht sich nicht nur auf die Erwägung in der Posi-

tion des Betrachteten, sondern zugleich auch Betrachtender zu sein.Während zunächst

noch die Hervorhebung einer Selbstdifferenz deutlich wird, ist Smith von Anfang an be-

müht, diese zu überbrücken und zu tilgen. Auch wenn die Erwägung, was der Zuschau-

er (»spectator«) an der Stelle des Beobachteten empfinden würde, während er zugleich

Beobachter bliebe, als unmöglich ausgewiesen ist, wie sie dennoch in eine Repräsenta-

tionsstruktur der Identifikation und Vertauschung überführt, die schon früh im Text als

112 Vgl. Heidsieck: »Adam Smith’s Influence on Lessings View of Man and Society«, 132.

113 Vgl. Martinec: Lessings Theorie der Tragödienwirkung, 160/86.

114 Vgl. ebd., 164.

115 Smith: TMS, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 325

»imagination« etabliert ist: Sie tritt anstelle der sinnlichen Empfindung und gibt uns ei-

nen Begriff dessen, was die Empfindungen des Gegenübers sind.116

By the imagination we place ourselves in his situation, we conceive ourselves endur-

ing all the same torments, we enter as it were into his body, and become in some

measure the same person with him, and thence form some idea of his sensations,

and even feel something which, though weaker in degree, is not altogether unlike

them. His agonies, when they are thus brought home to ourselves, when we have

thus adopted and made them our own, begin at last to affect us, and we then trem-

ble and shudder at the thought of what he feels.117

Der herausgestellten Unmöglichkeit, sich das Leid der Anderen tatsächlich vorzustellen

und sich selbst an deren Stelle zu beobachten, steht das Eindringen in den Körper der

Anderen gegenüber. Smith schlägt eine Bewegung vor, die von der Phantasie getragen

ist, im gewissen Maße zum Anderen zu werden. Die Qualen (»agonies«) der Anderen

werden angenommen und zu den ›unsrigen‹ gemacht. Smith verwendet ein mächtiges

Bild: »brought home to ourselves«. Die Passage erarbeitet sich einen Austausch von Ich

undGegenüber, der imVerlauf des Textes immerwieder angestrebtwird.Daswird nicht

zuletzt durch die Ausführung der Furcht vor dem Tode deutlich, deren Anlage bereits

amBeispiel desMit-Fühlensmit demjenigen, der denVerstand verloren hat, angedeutet

wurde, nämlich »[t]he anguish which humanity feels, therefore, at the sight of such an

object«:

It is from this very illusion of the imagination, that the foresight of our own dissolu-

tion is so terrible to us, and that the idea of those circumstances, which undoubtedly

can give us no pain when we are dead, makes us miserable while we are alive. And

from thence arises one of the most important principles in human nature, the dread

of death, the great poison to the happiness, but the great restraint upon the injustice

of mankind, which, while it afflicts and mortifies the individual, guards and protects

the society.118

»[T]o restrain the selfish [affections]« ist keineswegsmit der Abschaffung jeder Selbstbe-

zogenheit gleichzusetzen.Schon für Smith ist die Furcht vor demToddas ›auf uns‹ selbst

bezogene Mit-Fühlen mit den Toten. Smiths Mit-Fühlen ist ohne Selbstbezüglichkeit,

›self interest‹ oder ›selfishness‹ so wenig tragfähig, wie es auch das lessingsche Mitleid

sein wird. Die damit zugrunde gelegte Struktur der Repräsentation lässt sich in Smiths

Text anhand eines Vokabulars beobachten, das mit ästhetischen Begrifflichkeiten ver-

zahnt ist und Analogien zumTheater aufweist.Wie Laura J. Rosenthal beschrieben hat –

und sie verweist durch ihre Formulierung unmittelbar auf die Frage des Austauschs von

Ich und Gegenüber sowie der Selbstverwechslung –, greift Smith sogar explizit die äs-

thetische Erfahrung desTheaters auf:

116 Vgl. ebd., 11.

117 Ebd., 12.

118 Ebd., 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

In imagination we become the very person whose actions are represented to us: we

transport ourselves in fancy to the scenes of those distant and forgotten adventures,

and imagine ourselves acting the part of a Scipio or a Camillus, a Timoleon or an

Aristides.119

Wie dieses Zitat verdeutlicht, entwirft Smith seineTheory ofMoral Sentiments unmissver-

ständlich vor dem Hintergrund von ästhetischer Erfahrung. Die Einfühlung in die Sze-

nenentfernter undvergessenerAbenteuerwirdmöglichdurchdieKenntnis literarischer

Figuren.Da explizit von Szenen die Rede ist, lässt sich dieses Argument nochweiter spe-

zifizieren.DavidMarshall spricht inBezug auf SmithsBeitrag zur Sozialphilosophie von

einem »theatre of sympathy«:120 »TheTheory ofMoral Sentiments is designed to address the

theatrical character of the way people face each other in the world – and that this the-

atrical situation,which is implicit in writers such asHutcheson andHume, becomes not

only explicit but problematic for Smith.«121 Ganz ähnlich, wie es für die Übereinkunft

von »Wesen« und »Wirkung« des Trauerspiels im Sinne einer Verknüpfungwirkungsäs-

thetischer und sozialkritischer Komponenten bei Lessing gilt,122 führt eine solche Logik

des Theaters auch bei Smith wieder aus demTheater heraus. Mit seinen Überlegungen

ist die Vorstellung einer sozialen Ordnung versprochen. Smith geht es mit der Heran-

ziehung desMediums einer »ästhetischen Erfahrung«, die eine soziale Situation prolep-

tisch verwirklicht unddahingehendzu einemallgemeinenErfahrungsschatz eines jeden

Menschen gehört, zugleich um die Überwindung der Medialität dieses Mediums. Mar-

shall zufolge, der nahezulegen scheint, dass schon bei Smith das Theater als Ort einer

Verhandlung vonModernitätserfahrung gekennzeichnet ist,123 tritt damit eine Kommu-

nikabilität oder Intersubjektivität auf den Plan,welche die Instanz seiner Vermittlung –

dasTheater am»theatre of sympathy« –aufzuhebenbestrebt ist.DasTheater amTheater

soll weder bei Lessing noch bei Smith erkennbar sein.DasTheater desMit-Fühlens wird

vielmehr zu einemUmschlagplatz austauschbarer Positionen:

The dream of sympathy, the fiction of sympathy, is that an interplay and interchange

of places, positions, persons, sentiments, and points of view could cancel out the

theatricality of the most theatrical of situations. According to Smith, we desire and

depend on spectators, but we can tolerate them only if we can believe in the fiction

that they can transport themselves from their distant position and become us. Our

greatest fear is that they will remain spectators. The situation of theater determines

119 Smith: TMS, 87.

120 Marshall, David: »Adam Smith and the Theatricality of Moral Sentiments«, in: Critical Inquiry, 4/10

(1984), 592–613, 597.

121 Ebd., 594.

122 Vgl. Kommerell: Lessing und Aristoteles, 75/99; vgl. Szondi: Die Theorie des bürgerlichen Trauerspiels im

18. Jahrhundert, 164f.

123 Vgl. zum Theater als Form der Darstellung und Paradigma vonModernitätserfahrung den Aufsatz

von Müller-Schöll, Nikolaus: »Theatralische Epik. Theater als Darstellung der Modernitätserfah-

rung in einer Straßenszene Franz Kafkas«, 189–201, in: Balme, Christopher/Rättig, Ralf (Hg.): Thea-

ter als Paradigma der Moderne? Positionen zwischen historischer Avantgarde undMedienzeitalter, Tübin-

gen: Francke 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 327

our views and relations, for better or for worse. In The Theory of Moral Sentiments,

sympathy comes to mean both theater and the only means of defeating theater.124

WährendderTraumvonderAufhebungdesMediumsbei LessingmitderVorstellungder

natürlichen, transparenten Zeichen zuwege gebracht werden soll, zielt Smiths Sozial-

und Moralphilosophie des Intersubjektiven auf die Auslöschung ihrer eigenen Grund-

legung in der Theatersituation. Die größte Angst in Smiths Perspektive ist die, dass ein

Gegenüber nicht die Position des Ich übernehmen würde, um geradewegs genauso zu

denken und zu handeln wie das Ich. Auch hier lauert die Gefahr des befremdlichen Ge-

fühls, dass die Beteiligten nicht von ›gleichem Schrot und Korn‹ seien und eine Überein-

stimmung mit sich selbst nicht vorausgesetzt werden könne (vgl. HD, 9. Stück, 158; 32.

Stück, 249; 34. Stück, 257; 75. Stück, 422). Kurzum, es geht sowohl bei Smith als auch bei

Lessing um die Überwindung von Distanz, wie auch schon mit Blick auf den Briefwech-

sel über das Trauerspiel hervorgehoben wurde. »The Theory of Moral Sentiments represents

acts of the imagination that would deny the distance and difference that divide peop-

le from each other and themselves.«125 Das Mit-Fühlen beruht auf der Annahme einer

unüberbrückbaren Differenz – es ist durch ein Nachdenken über die Unmöglichkeit des

Mit-Fühlens begleitet126 –, ist aber zugleich bestrebt, diese durch identifizierendenAus-

tausch aufheben. Es ist das Zusammenspiel von Selbstinteresse und der Disposition des

Menschen, auf Andere verwiesen zu sein, die für Smith die soziale Sphäre hervorbringt,

Charakteristiken eines Theaterdenkens aufweist und eine Vorstellung (»imagination«)

des Austauschs von Empfindungs-Einsichten sowie des Tausches und der Austausch-

barkeit von Ich und Gegenüber etabliert.

Neben den Affinitäten und Übereinstimmungen ist zwischen Smiths und Lessings

Entwurf der sozialen Sphäre auch ein wichtiger Unterschied festzuhalten. Smith ist von

der Vorstellung angetrieben, dass diemit-fühlendeNeigung das Ich in die Lage versetzt,

die Position des Gegenübers gänzlich einzunehmen, das heißt mit diesem Person und

Charakter zu tauschen, wie das nachfolgende Zitat verdeutlicht:

When I condole with you for the loss of your only son, in order to enter into your

grief I do not consider what I, a person of such a character and profession, should

suffer, if I had a son, and if that son was unfortunately to die: but I consider what I

should suffer if I was really you, and I not only change circumstances with you, but

I change persons and characters. My grief, therefore, is entirely upon your account,

and not in the least upon my own.127

Bei Lessing verhält sich das etwas anders. Im 32. Stück stellt er einerseits die Forderung

auf, dass der natürlichste und ordentlichste Verlauf des Dramas so angelegt seinmüsse,

dass die Zuschauer:innen das Tun der Figuren nicht nur nachvollziehen können müs-

sen, sondern geradewegs genauso handeln würde (vgl. HD, 32. Stück, 249). Das spricht

124 Marshall: »Adam Smith and the Theatricality of Moral Sentiments«, 610.

125 Ebd., 601.

126 Vgl. ebd., 601.

127 Smith: TMS, 374.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

für jene »Selbstverwechslung« des Ich mit dem Gegenüber, die von Kommerell für Les-

singkonstatiertwurdeund sichbei Smithwiederfindet.Andererseits scheint bei Lessing

das Ich nicht zumAnderenwerden zu können.Weil bei ihmdie Rede von einemRückbe-

zug desMitleids ›auf uns‹ selbst ist, verhält es sich genau umgekehrt,wie auch die zuvor

zitierte Stelle schon nahelegt: Der:die Anderemuss so handeln,wie es ein Ich tunwürde.

Und das gilt auch für die zuvor angeführte Stelle (vgl. HD, 75. Stück, 420). Wenn näm-

lich Furcht das ›auf uns‹ selbst bezogeneMitleid ist, lässt sich umgekehrt dasMitleid als

die auf uns selbst bezogene Furcht charakterisieren, die jedoch ihrerseits wiederum als

das ›auf uns‹ selbst bezogene Mitleid beschrieben werden muss. Auch das Mitleid mit

Anderen ist das Ergebnis eines ›auf uns selbst‹ zurückbezogenenMitleids sowie darüber

hinausAusdruckundResultat einerVerwechslungdesGegenübersmitdemSelbst bezie-

hungsweise ohne diese gar nicht denkbar. In der auf demMitleid begründeten Vorstel-

lung von Intersubjektivität findet eine Selbstverwechslung des Ich mit dem Gegenüber

statt. Das Ich muss stets schon die:der Andere sein.

Theater ohne Theater: Selbstbezug, Öffentlichkeit und freier Markt

Trotz der Unterschiede imDetail, besteht die Überschneidung zwischen Smith und Les-

sing in der systematischen Verknüpfung von Mit-Fühlen und Selbstbezug.Weil sie den

Selbstbezug als seine Voraussetzung fassen, ist das Mit-Fühlen mithilfe von »imagina-

tion« (Smith) beziehungsweise der Sprache der Anteilnahme (Lessing) als eine Über-

brückung von Distanz begriffen. Wie Lessing später im Laokoon, begründet Smith die

Möglichkeit derDistanzüberbrückungauspsychologischerPerspektivemit einer schwer

argumentierbaren Angemessenheit.128 Wenn Lessings Dramaturgie, wie Szondi vorge-

schlagenhatte,mitRücksicht aufdiewechselseitigeVerwiesenheit vonwirkungsästheti-

schenund sozialkritischenAspekten zu lesen ist,wird so auch begreiflich,warumer sich

gegen die von Mendelssohn in die Diskussion eingebrachte Bewunderung wendet und

ihr schon imBriefwechsel überdasTrauerspieldasMitleid gegenüberstellt.129 Bewunderung

schaffe Distanz, währendMitleid auf eine Aufhebung derselben abziele, wie Kommerell

festgehalten hat.130 Auch Lessing verknüpft Empfindung und Einsicht angesichts des

Ähnlichen und Vergleichbaren, nicht zuletzt, weil er die Tugend auf einen Affekt und

damit auf das sinnliche Vermögen zur Erkenntnis zurückführt, so Martinec.131 Mit der

Auffassung von Sprache als transparentemMittel im zwischenmenschlichenDialog soll,

so ließe es sich zugespitzt und auf der Ebene von Wesens- und Wirkungsübereinstim-

mung sowie der Verknüpfung von ästhetischer und sozialkritischer Ausrichtung formu-

lieren, das Theater amTheater abgeschafft und eine Überbrückung von Distanz auf der

EbenedesBühnengeschehens sowie zwischenBühneundZuschauerraumetabliertwer-

den. Sowohl bei Lessing als auch bei Smith spielt die Aufhebung von Distanz durch eine

Überwindung der Medialität des Mediums eine entscheidende Rolle.

128 Vgl. Heidsieck: »Adam Smith’s Influence on Lessings View of Man and Society«, 132.

129 Vgl. Lessing: »Briefwechsel über das Trauerspiel«, 678ff.

130 Vgl. Kommerell: Lessing und Aristoteles, 89.

131 Vgl. Martinec: Lessings Theorie der Tragödienwirkung, 156.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 329

Die spezifische Anforderung an das Medium der Sprache der Kunst, und zumal wie

sie als die des Dialogs (im dramatischen Theater) bei Lessing und im Anschluss an ihn

wirksam wird, ist seine Aufhebung in den idealisierten Bestand eines unmittelbaren

zwischenmenschlichen Gegenübers einerseits sowie in die Form eines Selbstbezugs des

Theaters auf sich selbst andererseits. Wie Wellbery beschrieben hat, ist für Lessing die

Literatur der kulturelle Prozess, welcher den Menschen zurück zu seiner natürlichen

Ganzheit führt. Dementsprechend ist die dialogische Prozessualität des Literarischen

(imdramatischenText) als proleptische, idealisierteHerausbildung von Intersubjektivität

im Feld der Kunst zu verstehen.132 Die Bestrebung das Theater mit dem Theater abzu-

schaffen,wie es als Formdes Selbstbezugs desTheaters auf sich formuliertwerden kann,

führt denMenschen im Sinne eines Bezugs der Menschen untereinander und des Men-

schen auf sich, zu sich selbst. Wie im Hegel-Kapitel diskutiert wurde, ist die Diagnose

des »substanziellen Selbstbezugs« im Hinblick auf die Epoche des dramatischen Thea-

ters zwar mit einer anderen Schwerpunktlegung, aber in einem vergleichbaren Sinne,

auch vonMarita Tatari hervorgehoben undmit einer Reihe von Einwänden konfrontiert

worden.133 Wie sich herausgestellt hat, ist dabei jedoch entscheidend, dass Lessings

Konzeption des Zwischenmenschlichen anhand eines auf spezifische Weise gefassten

Theaters gedacht ist. Diese ist darauf angelegt, die Erfahrung von Alterität und Diffe-

renz zu tilgen oder zu verhüllen. In der Verwechslung und dem Zusammenfallen von

Selbst- und Fremdposition steckt das Versprechen einer allgemeinen Kommunikabilität

im Zwischenmenschlichen. Bei Lessing lässt sich demnach beobachten, warum Nan-

cy – darauf wurde im zweiten Kapitel dieser Arbeit hingewiesen – von einem »trägen,

schläfrigen Anthropologismus« spricht, unter dem die Begriffe »Dialog« und »Kommu-

nikation« leiden.134 Was sich ausgehend von der Idee der Menschheit und einem auf

diese Vision zugeschnittenen Ideal des Theaters herauskristallisiert, ist eine durch ein

starkes Denken des Selbst geprägte, anthropo- und psychologische Dialogik.135

Eine monologische Struktur der idealisierten dialogischen Konstellation stellt auch

Claudia Nitschke in ihrem Aufsatz »Das natürliche System des Marktes« fest. Ähnlich,

wie es zuvor anhand von Furcht undMitleid gezeigt wurde, legt sie eine Analyse von Al-

truismus und Egoismus in Nathan der Weise vor. Dabei greift sie auf die Betrachtungen

Wolfgang Riedels zurück, denen zufolgeTheory of Moral Sentiments undWealth of Nations

von Adam Smith nicht entlang eines schematischen Gegensatzes zwischen »sympathy«

und»self interest«gelesenwerdenkönnen.Vielmehroperierenbeide in einemSystemder

unsichtbaren Hand.136 Nathan, so Nitschke, sei Kaufmann und repräsentiere ein natür-

liches und selbstregulierendes System der Zirkulation. Wie sie mit ihrer Lektüre über-

132 Wellbery: Lessing’s Laocoon, 233.

133 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, bes. 53–79. Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 274ff.

134 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 8; vgl. Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen, 5.

135 Vgl. zum nach Hamacher formulierten »Alteregoismus« in diesem Band, 74. Eine ähnliche Beob-

achtung macht Campe (Affekt und Ausdruck, 50f.) hinsichtlich der Verbindung von Dialog und Af-

fektnachahmung im 18. Jahrhundert. Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 32/336f.

136 Vgl. Nitschke: »Das natürliche System des Marktes«, 193; vgl. Riedel, Wolfgang: ›Die unsichtbare

Hand‹. Ökonomie, Sittlichkeit und Kultur der englischenMittelklasse (1650-1850), Tübingen: Narr 1990.

Slessarev (»Nathan derWeise und Adam Smith«, 253) spricht davon, dass SmithsWirtschaftstheo-

rien Teil seiner Moralphilosophie sind.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zeugend darlegen kann, besteht zwischen dem Konzept des kommunikativen Austau-

sches und demModell der Zirkulation, dasmarktorientierten undwirtschaftlichen Aus-

tauschprozessen zugrunde liegt, ein Zusammenhang. Lessings hochoptimistisch ange-

legteTheorie einer dialogisch-bürgerlichenGesellschaft imTheater kann demzufolge als

eine markthomologe Logik der Verhandlung und des Austauschs beschrieben werden,

weil in ihr das Modell der Zirkulation performativ wird.137

Dass im Hinblick auf Lessings theoretischen Entwurf des dialogischen Dramas von

einer Zirkulation von Empfindungs-Einsichten die Rede sein kann, legt eine Stelle aus

derHamburgischenDramaturgiewiederumbesonders nachdrücklich nahe. Sie beschreibt

das Aufeinandertreffen vonMenschen als eine Vermengung von Flüssigkeiten:

So wie ein Tropfen nur die Fläche desWassers berühren darf, um von ihm [dem so lan-

ge insulierten Wesen Dorval bei Diderot, M. W.] aufgenommen zu werden und ganz

in ihm zu verfließen: das Wasser heiße, wie es will, Lache oder Quelle, Strom oder

See, Belt oder Ozean. (HD, 88. Stück, 474)

AuchThomasMartinec hat darauf hingewiesen,dass LessingdemDrama inderHambur-

gischenDramaturgie Funktionen zuweist, die denen des Geldes in ökonomischen Prozes-

sen auffallend ähnlich seien.138 Dieser Umstand gibt Anlass dazu, die Übereinkunft von

»Wesen« und »Wirkung« des Trauerspiels, die Zirkulation von Empfindungs-Einsich-

ten und einer damit angestrebten Aufhebung von Distanz und Differenz anhand einer

Ökonomie desDialogischen zu charakterisieren.Das ist nicht zuletzt deswegennahelie-

gend, weil Lessing den Begriff der Ökonomie selbst verwendet (vgl. HD, 50. Stück, 325).

Während es die Charaktere sind, die dem Dichter einzig heilig sind, werden sie in ein

Verhältnis mit ökonomischem Gepräge – sie entsprechen den Anforderungen der ent-

stehenden bürgerlichen Gesellschaft139 – gebracht, wie auch Joseph Vogl andeutet: Im

137 Vgl. Nitschke: »Das natürliche System des Marktes«, bes. 195–199. Slessarev beschreibtNathan der

Weise als Auseinandersetzungmit der »positive[n] Auffassung der Zeit vomKaufmann als Förderer

des allgemeinen Nutzens« und verweist auf Untersuchungen zum Zusammenhang zwischen der

Moral des Handelsbürgertums, der protestantischen Ethik und dem Geist des Kapitalismus (vgl.

Guthke, Karl S.: »Grundlagen der Lessingforschung. Neuere Ergebnisse, Probleme, Aufgaben«, in:

Wolfenbütteler Studien zur Aufklärung II (1975), 34f.; vgl. Hernardi: Paul: »Nathan der Bürger: Les-

singsMythos vomaufgeklärtenKaufmann«, in: LessingYearbook III (1971), 155, zitiert nach Slessarev:

»Nathan der Weise und Adam Smith«, 248f.).

138 Vgl. Martinec: »Dramenwirkung und Geldfunktion«, bes. 208f.

139 Zum Verhältnis von Theater und Erziehung im 18. Jahrhundert als Vorgeschichte einer Bildung

zur Theatralität im Zeichen von ökonomischer Zweckrationalität sowie dem theatralen Selbstun-

ternehmertum im 21. Jahrhundert vgl. Schäfer: Das Theater der Erziehung, bes. 273: »Die gouver-

nementale Pädagogik des 18. Jahrhunderts bekämpft das Theater diskursiv und praktisch, um es

hinterrücks zu regulieren und produktiv zu machen. In der Ideologie des lebenslangen Lernens

im 21. Jahrhundert wird das Subjekt wie selbstverständlich zu einem theatralen erklärt, die Im-

plikationen dieses Diskurses aber geraten ins Vergessen: Dieses Theater ist durchkalkuliert und

auf ökonomischen Erfolg ausgerichtet. Diese selektive Theatralisierung des Subjekts dient seiner

Flexiblisierung und Individualisierung genauso wie sie Subjektivität für die ökonomische Sphäre

abschöpfbar macht.«

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 331

Zusammenspiel von Furcht undMitleid sei derMensch Subjekt seiner beschränkten In-

teressen und zugleich Medium der bürgerlichen Gesellschaft.140

Lessings Ideal einer Sprache der Anteilnahme,die in seinemästhetischenund vor al-

lem theatertheoretischenDenken einenAustausch vonEmpfindungs-Einsichten zuWe-

ge bringen soll, geht von der Vermeidung von Befremdlichkeit und dem Ideal natürlich-

transparenter Zeichen aus. Ausgehend von den vorherigen Beschreibungen, lässt sich

seine spezifisch anthropologozentrische Ausdeutung der aristotelischen Tragödiendefi-

nition alsÖkonomie imFeld des Zwischenmenschlichen beschreiben.Die darin stattfin-

dende Zirkulation ist als Vorgang zu begreifen,welcher das Feld des Zwischenmenschli-

chen verfertigt und reproduziert. Dabei weist die Zirkulation Homologien zur Charak-

terisierung des Marktes in der frühen liberal-kapitalistischenTheoriebildung bei Smith

auf.Schon imzuvor angeführtenZitat vonKittlerwies die Semiotechnik als dieMöglich-

keit der Versetzung in den Anderen auf deren Funktion hin, die Idee des Fortbestands

des bürgerlichen Publikums zu vermitteln.141 Auf eine implizit-gemeinsame aber nach-

haltig wirkende Weise liegt sowohl das von Lessing geprägte Ideal des Dialogisch-Dra-

matischen als proleptische Verwirklichung einer Idee vonGesellschaft im Feld der Kunst

als auch dasModell eines freienMarktes nach AdamSmith einer sich im 18. Jahrhundert

herausbildendenVorstellung vonÖffentlichkeit zugrunde.Beide bauen auf die aufkläre-

risch-humanistische Vorstellung einer aus der bürgerlichen Sphäre heraus verallgemei-

nertenMenschheit.

Ein »öffentlicher Charakter der Kunst«, von dem Jürgen Habermas inDer philosophi-

scheDiskurs derModerne spricht undden er anhandder ästhetischenUtopie Schillers auch

als »kommunikative Vernunft« beschreibt,142 ist schon bei Lessing als die Idee der sich in

der Sprache des anteilnehmenden Dialogs fühlenden Menschheit angelegt.Weil in die-

semDialog dieMittelbarkeit der Sprache und desTheaters aufgehobenwird, besteht der

Zusammenhang zwischen einer sich im Fahrwasser der Aufklärung entwickelndenDia-

logideal und dem freienMarkt in einer spezifischen Vorstellung des »Liberalen«, welche

dieMittel seiner Verfertigung, die Sprache, ausklammert.Das in der Kunst verwirklich-

te Ideal der Selbstvermittlung als Selbstverständnis der bürgerlichen Gesellschaft wird

durch das Verständnis vonÖffentlichkeit nach demVorbild eines liberalenMarktes wei-

termitHabermas’ Ausführungen in Strukturwandel derÖffentlichkeit erhellt.Hierwie dort

geht es um eine Überwindung der Medialität, nämlich von Sprache und Theater einer-

seits und der sozialen Rechtsstaatlichkeit andererseits.

Die soziale Voraussetzung dieser ›entfalteten‹ bürgerlichen Öffentlichkeit ist ein ten-

denziell liberalisierter Markt, der den Verkehr in der Sphäre der gesellschaftlichen Re-

140 Vgl. Vogl, Joseph: Das Gespenst des Kapitals, Zürich u.a.: Diaphanes 2012, 41.

141 »Wenn Lessings Dramen im wirkungsästhetischen Sinn der Hamburgischen Dramaturgie einen

Effekt haben, dann den, die bürgerliche Erziehung, die die Versetzung in den anderen lehrt, ei-

nem bürgerlichen Publikum als Garantie selber seines Fortbestands vorzustellen.« (Kittler: Dich-

ter – Mutter – Kind, 40).

142 Vgl. Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. 12 Vorlesungen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1988, 59–64.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

produktion soweit irgend möglich zu einer Angelegenheit der Privatleute unter sich

macht und so die Privatisierung der bürgerlichen Gesellschaft erst vollendet.143

Eine von den Gesetzen desMarktes bestimmte gesellschaftliche Sphäre präsentiere sich

als herrschafts- und gewaltfrei, so Habermas weiter.144 Wenn sich Öffentlichkeit unter

diesen Bedingungen als Prozess der marktförmigen Selbsterzeugung ergibt, erwächst

daraus die Aufgabe für den sozialen Rechtsstaat einerseits Träger undGarant der gesell-

schaftlichenOrdnung zu sein und zugleich der liberalenBehauptunggerecht zuwerden,

dass strukturelle Konflikte und bürokratische Akte prinzipiell auf ein Minimum redu-

ziert werden könnten. So wie die Sprache im lessingschenTheater, muss die rechtsver-

bürgende Instanz in dieser Ausrichtung auf eine idealisierte Kommunikation rationaler

Diskursivität zu einem neutralen, transparenten Medium werden. Habermas Überle-

gung zumminimalen sozial- und rechtsstaatlichen Eingriff, der die innerhalb neutrali-

sierter Machtverhältnisse räsonierende Öffentlichkeit gewährt, macht ihren marktför-

migen Charakter nur noch deutlicher.

Mit Bezug auf den herausgearbeiteten Verbund der Empfindungs-Einsichten bezie-

hungsweise die systematische Verknüpfung von Furcht und Mitleid vor dem Hinter-

grund eines Ideals natürlich-transparenter Zeichen, lässt sich schlussfolgern: Kultur-

geschichtlich gesehen liefert Lessing der europäischen Zivilisationsgeschichte mit sei-

nemTheatermodell das Vorbild für eine unmittelbare zwischenmenschliche Praxis, ein

im Feld der Kunst geformtes Ideal gesellschaftlicher Kommunikation, das in den Ent-

würfen einer republikanisch-demokratischen Öffentlichkeit und diskursiven Rationali-

tät nachwirkt. Diese Konstellation ist dem eingeschrieben, was nolens volens in der Tra-

dition des Theaters nach Lessing als Dialog bezeichnet wird. Sie nimmt nicht nur ent-

scheidende Impulse aus der frühen liberalen und kapitalistischen Theoriebildung auf.

LessingsProjektwirkt auch in solchenAnsätzen vonDialogundDialogizität nach,die im

DeutschlandderNachkriegszeit imZeichender Restitution einer zerstörten philosophi-

schen Tradition entstehen. Vergleichbares lässt sich hinsichtlich Bubers gegen eine kal-

te und entfremdete Moderne in Stellung gebrachtes dialogisches Prinzip festhalten.145

Paradoxerweise ist es die Sprache selbst, die mittels solcher Vorstellungen des Dialogs

unter Beschuss genommen wird. Wie herausgestellt wurde, ist für Lessing die Sprache

selbst das potenziell Befremdliche.DieserGefahr entgegenwird die Sprache desDialogs

bei ihm in eine Ökonomie einer zwischenmenschlichen Kommunikation aufgelöst und

das Dia- der Sprache zu einem transparentenDurchscheinen, zumVehikel einer Selbst-

erkenntnisdesMenschenerklärt –zumUmschlagplatznatürlicherZeichen. InderHoff-

nung auf ein unvermittelt aufeinander bezogenesMiteinander erfolgt ein Angriff auf die

sprachliche BezugnahmeundRelationalität,weil es die potenzielleMarkierung vonDis-

tanz und Differenz darstellt.

143 Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit, 142.

144 Vgl. ebd., 149.

145 Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 47ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 333

6.3 Die Aussetzung des Dialogs und das Versprechen des Theaters

Die vorgelegte Lesart des dramatischen Theaters in der Hamburgischen Dramaturgie

stößt – insbesondere in ihren Implikationen für das Dialogideal und die Frage des

Dialog-Verständnisses im Zusammenhang des Theaters sowie als quasi-sozialphilo-

sophischer Entwurf des Zwischenmenschlichen – an Grenzen, wenn sie mit Lessings

Dramatik konfrontiert wird.

In ihrer bereits erwähnten Lektüre von Emilia Galotti hat Tatari eine kritische Per-

spektive auf Kittlers Beschreibung einer »Semiotechnik« bei Lessing entfaltet.146 Ihre

Annäherung an das lessingsche Trauerspiel kann den Überlegungen in der vorliegen-

denUntersuchunggegenübergestellt werden.So sei in der Auseinandersetzungmit Les-

sing »dem seine Zeit prägenden intersubjektiven Schema« zwar Rechnung zu tragen,

zugleich mit einer dialektischen Auffassung der Bühne und dem Vorrang von Ideal und

SelbstbezugdieSinnlichkeit desTheatersnicht sogleich schonaufgegeben:147 »Statt ihrer

Selbstbegründungmachen die spielenden Charaktere sich selbst als Gegenwart der auf-

tretenden Intensitäten erfahrbar.«148 Eine vergleichbare Beobachtungmacht auch Gün-

ther Heeg. Er legt dar, dass die dramatische Praxis Lessings seine theoretischen Ansich-

ten systematisch unterlaufe. Heeg beschreibt eine Asynchronie der sprachlich evozier-

ten Rollengestallt mit der Sprachform des Dialogs, die aus der epigrammatischen Kürze

und dem hohen Tempo der dramatischen Sprache in Emilia Galotti resultiere. Dadurch

werde das Wort von der Imago des Charakters getrennt. Deswegen spricht Heeg in Be-

zug auf Lessing von einer Oszillation zwischen Setzung und Ent-setzung beziehungs-

weise einem verfehlten Ideal, das im dramatischen Dialog amWerk ist. Im natürlichen

Ausdruck ist die Verfertigung einer natürlichen Gestalt zwar beabsichtigt, werde Heeg

zufolge jedoch nicht erreicht.149

Während in Bezug auf Nathan der Weise von einem Drama des substanziellen

Selbstbezugs gesprochen werden kann, weil sich das Ideendrama als ein Monolog im

dialogischen Gewand beschreiben lässt, stellt sich an die Überlegungen Heegs und

Tataris anschließend die Frage, ob nicht auch immer wieder eine Diskrepanz zwischen

Lessings theoretischen Beschreibungen und seiner Dramatik auszumachen ist. Dar-

aus ergibt sich zum einen der Gedanke, dass das Theater der dramatischen Epoche

nicht schlichtweg darauf reduziert werden kann, das Ideal einer ästhetischen Entfal-

tung des Selbstbezugs im Sinne der Vorstellung einer bürgerlichen Subjektivität zu

vollziehen.150 Des Weiteren wäre hieraus zu folgern, dass die Frage nach dem Dialog

146 Vgl. Kittler: Dichter – Mutter – Kind, 19.

147 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 75/77.

148 Ebd., 78.

149 Vgl. Heeg: Das Phantasma der natürlichen Gestalt, bes. 263–302.

150 Dass Lessing schon die Grenzen des Ideals einerMenschheit, die sich in der Empfindungs-Erkennt-

nis selbst begegnet, gesehen hat, wird anhand eines seiner Freimaurergespräche (Ernst und Falk,

509–543, in: Lessing, G. E.: Werke. Bd. 3. Schriften 2, hg. v. Wölfel, Kurt, Frankfurt a.M.: Insel 1982)

nachvollziehbar. Darin steigt Lessing aus der »Realitätslosigkeit« aus, »daß das denMenschen Ge-

meinsamenicht dieWelt sei, sondern eine so oder anders gedeuteteMenschennatur« (vgl. Arendt:

Von derMenschlichkeit in finsteren Zeiten, 26/27). Ernst und Falk diskutiert unter anderemdie Grenzen

der Aufklärung vor demHintergrund von Klassenunterschieden der Menschen und der für sie un-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

nicht damit beantwortet, abgeschlossen und preisgegeben werden darf, indem seine

Inanspruchnahme im Rahmen dieses Ideals konstatiert wird.

In der Tat finden sich bei Lessing Momente einer Aussetzung des Dialogideals, die

mit derMöglichkeit eines anderenDialogs und eines anderenTheaters einhergehen.Auf

der Rekapitulation von Miß Sara Sampson151 in der Hamburgischen Dramaturgie und der

darin von Lessing selbst hervorgehobenen Diskrepanz zwischenTheorie und Dramatik

aufbauend wird im Folgenden eine immer wieder auftauchende Formulierung in den

Regieanweisungen einer gezielten Lektüre unterzogen. Diese bricht den Rahmen der in

sich geschlossenen, dramatischen Darstellung als Innenraum der Sprache und wider-

spricht damit der von Lessing in derHamburgischenDramaturgie formulierten Forderung

nach einem geschmeidigenDialog.Die Rede ist vom »Aparte« beziehungsweise »Beisei-

tesprechen« der Figuren im Trauerspiel. Dieses beschreibt Alain Muzelle wie folgt:

Meist kurze Aussage einer Gestalt auf offener Bühne, die absichtlich beiseite formu-

liert wird, damit sie zwar das Publikum, jedoch nicht die anderen anwesenden Per-

sonen hören. […] Das Aparte ist eine beliebte Technik der Komödie […], insbesondere

des volkstümlichen Lustspiels. Es wird folgerichtig von den Naturalisten verworfen,

da sie das Spielen ins Publikum vermeiden.152

DasBeiseitesprechenwiderspricht, sowird imnächsten Schritt der vorliegendenUnter-

suchung herausgearbeitet, nicht nur dem lessingschen Ideal des Dialogs, sondern setzt

die Sprache der Anteilnahme aus, weil es auf das Theater und dessen Medialität selbst

verweist. Es bringt somit einen anderen Dialog und ein anderesTheater imTheater Les-

sings zum Vorschein: dasTheater amTheater.

Miß Sara Sampson und die Hamburgische Dramaturgie

MißSaraSampson legt,neben vielen anderen, thematische Schwerpunkte auf die jugend-

liche Liebe sowie die durch die gesellschaftliche Institution der Ehe nicht sanktionierte

Liebe,aufdie FluchtunddieUnmöglichkeit derVergangenheit zu entkommen,auf Intri-

ge, Tugend und Vergebung. Dabei zeichnet sich das erste153 deutsche Trauerspiel durch

eine Fremdartigkeit aus, die einerseits mit den – gegenüber einer heutigen Perspekti-

ve –stark verschobenenKriterien vonSitte undSünde zusammenhängen.Währenddie-

se Aspekte für die hier verfolgte Lesart nicht von Bedeutung sind, soll die beschriebene

Fremdartigkeit im Blick behalten werden; ein Gefühl, das auch Lessing beim Verfassen

terschiedlichen Voraussetzungen. Lessing reflektiert damit eine Welt der Menschen, die mit sich

selbst nicht identisch sein kann.

151 Vgl. Lessing, Gotthold E.:MißSaraSampson.EinTrauerspiel in fünfAufzügen, 167–247, in:Ders.:Werke.

Bd. 1. Gedichte. Fabeln. Dramen, hg. v. Wölfel, Kurt, Frankfurt a.M.: Insel 1982. Im Folgenden werden

die Verweise auf dieMiß Sara Sampson im Fließtext undmit der SigleMSS und der entsprechenden

Seitenzahl angegeben.

152 Vgl. Muzelle, Alain: »Aparte«, 114, in: Brauneck, Manfred/Schneilin/Gérard (Hg.): Theaterlexikon 1.

Begriffe und Epochen, Bühnen und Ensembles, Reinbek: Rowohlt 2007.

153 Vgl. Fick: Lessing-Handbuch, 133. Fick zufolge istMiß Sara Sampson »das erste deutschsprachige ›bür-

gerliche Trauerspiel‹, das die Gattungskriterien erfüllt: Helden aus dem Mittelstand beziehungs-

weise niederen Adel; privater Konflikt; Prosa als ›naturgemäße‹ Sprache.« (Ebd., 143).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 335

derHamburgischenDramaturgie und der neuerlichenKonfrontationmit demStück erleb-

te, wie die folgende Analyse aufzeigt.

Das in England situierte Stück beginntmit der Ankunft des Vaters SirWilliam Sam-

pson andemGasthof, auf den sich seine abtrünnig gewordeneTochtermit ihremGelieb-

ten Mellefont zurückgezogen hat. Mellefont möchte mit Sir Williams Tochter erst dann

in Frankreich den Bund der Ehe eingehen,wenn er eine Erbschaft erhalten hat. Die Ver-

gangenheit jedoch holt Mellefont in Form seiner früheren Geliebten Marwood und der

gemeinsamen Tochter Arabella ein.Marwoood, die vergeblich bemüht ist,Mellefont zu-

rückzugewinnen, kann ihn nach der Drohung, die gemeinsame Tochter umzubringen,

und dem missglückten Angriff mit einem Dolch von einem Kennenlernen mit der viel

gelobten Sara überzeugen. Marwood, die Sara zunächst als Cousine Mellefonts vorge-

stellt wird, gibt im Verlauf einer privaten Unterhaltung ihre wahre Identität preis. Als

Sara daraufhin inOhnmacht fällt, sorgtMarwood dafür, dass sie eine vergifteteMedizin

zu sich nimmt. Die Vergiftung bleibt jedoch zunächst unbemerkt. Erst nachdem Sara

Mellefont seine Geheimnisse verziehen und in Aussicht gestellt hat, Arabella nicht der

unwürdigen Mutter Marwood überlassen zu wollen, sondern sie als eigene Tochter an-

zunehmen, wird die Vergiftung bemerkt.

Die darauffolgenden Szenen sind durch eine Reihe von Vergebungen gekennzeich-

net: Saras Vater Sir William findet seine Tochter, der er in der Zwischenzeit für ihre

Flucht vergeben hat, sterbend vor. Sara ihrerseits vergibt kurz vor ihrem Ableben Mar-

wood und drängt ihren Vater, Arabella aufzunehmen. Aus schlechtem Gewissen gegen-

über Sara und Sir William, dem er die Tochter entrissen hat, begeht Mellefont Selbst-

mord: Erst im Sterben nimmt er das Angebot der Vergebung und der väterlichen Liebe

von Saras Vater an. Das Stück schließt mit Sir Williams Ankündigung, sich baldmög-

lichst um Arabella bemühen zu wollen, deren Betreuung er als das Vermächtnis seiner

Tochter ansieht.

Auf den ersten Blick nimmt das Trauerspiel insofern Lessings in der Hamburgischen

Dramaturgie formulierten Ideale vorweg,als dass es dasGeschehenan einemOrt situiert,

an dem seine Vorstellung eines »Sprechens zwischen vier Wänden« aufgegriffen wer-

den kann. »Schauplatz« ist, wie es in der Regieanweisung des ersten Auftritts im ersten

Aufzug heißt, zunächst »ein Saal im Gasthofe« (MSS, 169). Die »in Reisekleidern« ein-

tretenden Sir William Sampson und sein Diener Waitwell verdeutlichen, dass die Figu-

ren einen Ort aufgesucht haben, an dem es möglich ist, als unverheiratetes Paar und

dementsprechend ohne gesellschaftliche Stellung und Anerkennung – Sara und Melle-

font halten sich gleichwohl in einer separatenUnterbringung auf –Aufnahmezufinden.

EinzigMarwood ist in einemnahegelegenen anderenGasthof beherbergt (vgl.MSS, 181),

sucht aber ihrerseits den im Stück fokussierten Schauplatz auf. Der Gasthof, so wird

unmittelbar zu Beginn des Trauerspiels deutlich, ist dem Hof der adligen Gesellschaft

gegenübergestellt. Entsprechend spielen viele Szenen in den privaten Gemächern der

dramatis personae und nur einige wenige im öffentlichen Saal.

Erwähnenswert ist auch, dass alle Figuren außer dem Gastwirt und dem Kind Ara-

bella eine Bedienstete oder einen Bediensteten mit sich führen. Das gilt für Sir William

mit seinem alten Diener Waitwell, Miss Sara mit ihrem Mädchen Betty, Mellefont mit

seinem Bediensteten Norton, sowie Marwood mit ihrem Mädchen Hannah. Die Die-

ner:innen übernehmen dabei keine nur untergeordnete Funktion, sie sind Anvertraute,

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

mittels derer die Handlung im Dialog offengelegt und damit in Gang gehalten wird. An

ihnen wird deutlich, dass Lessing seine Figuren über ein intersubjektives Moment ver-

fertigt:

SIR WILLIAM. Hier meine Tochter? Hier in diesem elenden Wirtshause?

WAITWELL. Ohne Zweifel hat Mellefont mit Fleiß das allerelendste im ganzen Städt-

chen zu seinem Aufenthalte gewählt. Böse Leute suchen immer das Dunkle, weil sie

böse Leute sind. Aber was hilft es ihnen, wenn sie sich auch vor der ganzen Welt ver-

bergen könnten? Das Gewissen ist doch mehr als eine ganze und verklagende Welt. –

Ach, Sie weinen schon wieder, schon wieder, Sir! – Sir!

SIR WILLIAM. Laß mich weinen, alter ehrlicher Diener. Oder verdient sie etwa meine

Tränen nicht?

WAITWELL. Ach! Sie verdient sie, und wenn es blutige Tränen wären.

SIR WILLIAM. Nun laß mich so. (MSS, 169)

Waitwell tritt in dieser Passage als Spiegelfläche für ein inneres Zwiegespräch auf, das

Sir William ebenfalls mit sich allein führen könnte. In der Situation einer fingierten In-

tersubjektivität ermöglicht der Diener die Figurenkonstitution seines Herrn. Die dra-

matischen Figuren, so stellt es sich in der zitierten Passage vomAnfang des Trauerspiels

dar, zeichnen sich durch einen Selbstbezug aus, der, vermittelt über die reflexive Pra-

xis der Spiegelung der eigenen Empfindung als der eines Anderen, zu sich kommt. Sie

tragen damit Züge der mit Campe beschriebenen quasi-monologischen Dialogik, die

sich im 18. Jahrhundert als Überblendung wissenschaftlicher und literarischer Verfah-

ren herausbildet. Das Verschwinden des Dialogs als philosophische Redeform gehe mit

seiner Etablierung als Element der poetischen Schreibart –der Pointierung derMimesis

auf die Nachbildung einer wirklichen oder wahrscheinlichen Unterredung – einher und

werde anhand des Ideals der AffektnachahmungundÄhnlichkeit zu demVerbund,nicht

im eigenen Namen zu sprechen und eine andere Person zu spielen. Im Ringen um die

Praktik eines Literarischen, das psychologische Erkenntnisse über den Menschen ver-

mittelt, so Campe, setze sich die Vorstellung eines dialogischen Selbstbezugs durch. Im

Zusammenhang der in der Aufklärung gestellten Frage danach,was derMensch sei, eta-

bliere sich dieser Selbstbezug imDialog als selbstvergegenständlichende Schreibpraktik

seit Gottsched, wobei dieser Selbstbezug durch eine Nachahmung des Eigenaffekts als

dem eines Anderen gekennzeichnet sei154 – eine Bewegung, die sich anhand des Dialog-

Aufbaus in dieser Passage und vielen anderen im Trauerspiel exemplifizieren lässt. Auf

diesem Weg entfaltet das Drama, wie auch Tatari hervorgehoben hat, eine sich in der

bürgerlichen Epoche herausbildende Vorstellung des Subjekts auf der ästhetischen Ebe-

ne.155

Kommt man aber auf die Fremdartigkeit zu sprechen, die sich Lessing in Bezug

auf das Trauerspiel gewissermaßen selbst bereits eingesteht, kann etwa von einem

»geschmeidigen Dialog« (vgl. HD, 59. Stück, 361), wie ihn Lessing in der Hamburgischen

Dramaturgie einfordert, und der auf den Selbstbezug im intersubjektiven Innenraum

der Sprache des Dramas zugeschnitten ist, inMißSara Sampson kaumdie Rede sein.Die

154 Vgl. Campe: Affekt und Ausdruck, 50f.

155 Vgl. Tatari: Kunstwerk als Handlung, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 337

Handlung verläuft insgesamt schleppend und der dramatische Dialog gleicht häufig

eher aneinandergereihten, wenig lebendigen Monologen. Auch wenn zu Beginn des

Kapitels und mit Blick auf das Bild Lessings als »unpoetischem Dichter«156 bereits

hervorgehoben wurde, dass sich diese Beobachtung auch für viele andere seiner Stücke

machen lässt.Wie bereits erwähnt, liest sich etwa das IdeendramaNathan derWeise eher

wie ein Monolog zu Toleranz und Religionsfreiheit im dialogischen Gewand. Speziell in

Bezug aufMiß Sara Sampson hat Lessing diesen Mangel, von dem ausgehend in diesem

Abschnitt auf einen Bruch im Selbstbezug des in der Hamburgischen Dramaturgie ent-

wickelten ästhetisch-dramatischen Ideals hingewiesen werden soll, aufgegriffen und

thematisiert.

MißSaraSampsonwurde 1755 in Frankfurt/Oder vonderAckermannschenTruppeur-

aufgeführt.157Während es im Folgenden nicht um eine Aufführungsgeschichte oder Do-

kumentation der Inszenierungen gehen soll, ist diese Randnotiz deswegen interessant,

weil auf das Trauerspiel auch in der Hamburgischen Dramaturgie Bezug genommen wird

und damit eine zeitliche und ästhetisch-theoretische Distanzierung deutlich wird. Für

»Mittwoch, den 6.Mai 1767« notiert Lessing am »eilften Abend« nach der Eröffnung des

Theaters die Aufführung von Miß Sara Sampson. In seiner kurzen Bezugnahme auf die

Aufführung lobt er einerseits überschwänglich die »Darbietung der Madame Henseln«

in der Rolle der Sara. Außerdem kommentiert Lessing die Kürzung des Stücks, die zum

Zwecke der Aufführung »auf denmeistenTheatern« vorgenommen werde. »Ob der Ver-

fasser mit allen diesen Verkürzungen so recht zufrieden ist, daran zweifle ich fast.« Er

fährt damit fort, dass einem Stück durch das bloße Weglassen nicht geholfen sei und

dass Autoren sich stets über Kürzungen beschweren würden. Er räumt jedoch auch ein,

dass er die notwendigen Streichungen auch selbst hätte erledigen können und sich also

nicht beschweren dürfe (vgl. HD, 13. Stück, 176).

Auffällig an den Passagen zu Miß Sara Sampson ist die Reserviertheit, welche Les-

sing gegenüber dem eigenen Trauerspiel an den Tag legt. Diese lässt sich einerseits mit

der langen Zeit von zwölf Jahren erklären, die zwischen dem Verfassen des Stücks und

seiner Hamburger Zeit vergangen ist Es scheint unumgänglich, dass sich seine (theo-

retische) Position und Perspektive auf das Trauerspiel in derHamburgischenDramaturgie

demgegenüber verändert hat, was in der frühen »Sara« umgesetzt ist. Das wird im dar-

auffolgenden 13. Stück deutlich, in dem Lessing noch einmal und mit einem anderen

Schwerpunkt auf das Trauerspiel eingeht. Ausgehend von der Erwähnung und Zitati-

on einer anonym erschienenen Besprechung und Teilübersetzung der »Sara« im Journal

Étranger vom Dezember 1761158 – also der Vorstellung von Lessings Stück gegenüber ei-

nem französischen, lesenden Publikum –, zieht er zunächst in frankophoberManier ge-

gen die französische Klassik ins Feld. AuchwennDiderot undMarmontel es »ihrer Nati-

on« eingeschärft hätten: »es scheint doch nicht, daß das bürgerliche Trauerspiel bei ih-

nen besonders in Schwang kommenwerde« (HD, 14. Stück, 178). Lessing räumt ein, dass

156 Vgl. Steinmetz: Lessing – ein unpoetischer Dichter.

157 Vgl. Fick: Lessing-Handbuch, 145.

158 o. V.: »ARTICLE I. Miss SARA SAMPSON, Tragédie bourgeoise de M. Lessing«, in: Journal Étranger

vom Dezember 1761, 5–41, https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m, zuletzt abgerufen am

12.07.2023.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9812364m


338 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der »erstgedachte Kunstrichter« (vgl. ebd.), wie er den anonymen Autor bezeichnet, ihn

zwar für seine Entscheidung, das Trauerspiel im bürgerlichen Milieu anzusiedeln, ver-

teidigt – die Rede ist von einer »Apologie«159 –, jedoch auch einiges am Stück auszuset-

zen hatte.  Die Kritik sei »zum Teil nicht ohne Grund« (vgl. ebd.). Lessing bezieht sich

damit mutmaßlich insbesondere auf die folgende Passage im Journal Étranger:

Nous ne desirons dans sa Piece que plus de précision & de rapidité dans le dialogue,

des scenes moins alongées & par consequent plus vives, en un mot un tissu plus serré

dans l’intrigue & dans l’action, mais surtout moins de négligence dans la maniere de

préparer & d’amener les événemens.160

Lessing fährt im Hinblick auf die Kritik fort: »Ich glaube aber doch, der Verfasser wird

lieber seine Fehler behalten, als sich der vielleicht unglücklichenMühe einer gänzlichen

Umarbeitungunterziehenwollen.« (HD,ebd.)Woringenaudiese Fehler liegen, lässt sich

vor demHintergrund des bisher Erarbeiteten als Diskrepanz zwischen der Dramatik in

MißSara Sampson und dem in derHamburgischenDramaturgie entfalteten Ideal des Trau-

erspiels nachvollziehen.Diese wird besondersmit Blick auf die bereits erwähnte und im

Stück häufig auftauchende Regieanweisung des »Beiseitesprechens« nachvollziehbar.

»Beiseitesprechen« als anderer Dialog

DasBeiseitesprechen inMißSaraSampson taucht immer dann auf,wenn etwas zumAus-

druckkommensoll,das ein:e der Figur gegenüberstehende:rDialog-Partner:innicht hö-

ren darf.Mit demBeiseitesprechenwird das geäußert, was dem Innenraumdes drama-

tischen Dialogs entzogen ist. Es kann ein verborgener Gedanke der sprechenden Figur

sein, ein Zweifel oder innerer Widerspruch gegenüber äußerlich stattfindenden Äuße-

rungen oder Handlungen, eine Ankündigung bevorstehender Handlungen und damit

VermittlungeinesWissensvorsprungs fürdasPublikumgegenüber anderendramatisper-

sonae oder aber auch schlichtweg eine Beschimpfung, die die beschimpfte Figur nicht

hören soll. Das Auftauchen des Beiseitesprechens inMiß Sara Sampson ist deswegen er-

staunlich, weil es einigen der von Lessing später in der Hamburgischen Dramaturgie ent-

wickelten Kriterien für das bürgerliche Trauerspiel widerspricht, wie nachfolgend dar-

gelegtwerden soll.DassdasBeiseitesprechenalsBezugnahmeaufdasPublikumundda-

mit als Verweis auf den Rahmen desTheaters begriffen werden kann, und damit auf das

Theater amTheater verweist, scheint für Lessing beim Verfassen vonMiß Sara Sampson

nochnicht alsAusschlusskriteriumaufgefasst zuhaben.WiederVerweis aufdenEintrag

zum »Aparte« imTheaterlexik zuvor deutlich macht, ist das Beiseitesprechen durchweg

alsRelikt jenerTheaterformenzubegreifen,die Lessingaus seinemEntwurfdesTheaters

zu verbannen beabsichtigt.

159 Diese Apologie wird dem Auszug des Stücks im Journal Étranger vorangestellt. Begründet wird sie

mit einem Zitat von Pierre Corneille: »›ich sehe nicht ein‹, sagt Corneille, ›dass dies nur einem

Prinzen widerfahren kann‹« – »›je ne vois point‹, dit Corneille, ›que cela ne puisse arriver qu’à un

Prince‹« (vgl. ebd., 8).

160 o. V.: »ARTICLE I. Miss SARA SAMPSON«, 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 339

Im dritten Auftritt des zweiten Aufzugs trifft Mellefont auf seine ehemalige Geliebte

Marwood.Nach einem Austausch über Vergangenes und der selbstsicheren Bekundung

Marwoods, das sie überzeugt sei, Mellefont zurückgewinnen zu können, spricht dieser:

»(bei Seite) [sic!] Was für eine Schlange! Hier wird das Beste sein, zu fliehen.« (MSS, 185)

Hier wie auch an den anderen Stellen ist das Beiseitegesprochene von den darauffolgen-

den Äußerungen der Figur im Text durch einen Gedankenstrich abgetrennt. Etwa wenn

Marwood im fünften Auftritt des dritten Aufzugs imGesprächmitMellefont und Sara in

Bezug auf letztere und den Anderen verborgen zu sich selbst sagt: »(Beiseite.) [sic!] Sie ist

schön!« (MSS,208) Es fällt auf, dassMarwoodhäufigbeiseite spricht –das gilt insbeson-

dere für den zitierten Auftritt sowie den sechsten und siebten Auftritt des vierten Auf-

zugs –, was mit der Anlage ihrer Figur im Trauerspiel zu erklären ist. Ihr Handeln, ihre

Motivation und ihre Identität,welche für die anderen beteiligten Figuren nicht in jedem

Einzelfall durchschaubar sind und sein sollen, werden dem (lesenden) Publikum gegen-

über preisgegeben.DerWissensvorsprung gegenüber Sara und die Kenntnis der verbor-

genenGedankenMarwoods, so ließe es sich einerseits begreifen, stehen imDienst einer

gespannten Antizipation des heraufziehenden Unheils und der Steigerung des Mitge-

fühls gegenüber der in ihrer Sitte undMoral unbefleckten Sara.

Jedoch ist das Beiseitesprechennicht lediglich einElement, dasmit der vonniederen

Absichten getriebenenMarwood – diese Auslegungwird durch die Anlage und den Aus-

gang des Trauerspiels nahegelegt – in Verbindung zu bringen ist. Im dritten Auftritt des

drittenAufzugs ist esWaitwell, der Sara denBrief ihresVaters SirWilliamüberbringt. In

Erwartung ihrer Reaktion sagt der Diener: »(beiseite)O! wenn er sie selbst sehen sollte!«

(MSS,206)Andieser Stellewirddie Figurdes vergebendenVatersheraufbeschworen,der

für das (lesende) Publikum ingleicherWeise präsent sein soll,wie die ihrerseits denBrief

lesende und paraphrasierende Sara.Wennmit Blick auf die verschiedenen angeführten

Beispiele diagnostiziert würde, dass das Beiseitesprechen eine positive Auswirkung auf

dieMöglichkeitendesMit-Fühlenshabensoll und imSinnederSprachederAnteilnahme

zu begreifen ist, ist das nicht falsch.Das formal-stilistischeMittel des Beiseitesprechens

ist damit aber insbesondere als ästhetisches Phänomen nicht ausreichend beschrieben.

Wie sich aus der Rekapitulation der Passagen ausMißSaraSampson ableiten lässt, ist

das Beiseitesprechen ein Sonderfall desMonologs. Eine dramatische Figur spricht darin

zu sich selbst, formuliert jedoch auch eine Ansprache gegenüber dem (lesenden) Publi-

kum.Auchwenn das Gesagte im dramatischen Text bis auf die Regieanweisung und den

Gedankenstrich von anderen Äußerungen nicht wesentlich abgehoben und auch in ei-

ner Aufführung laut ausgesprochen wird, sind die Äußerungen für andere Figuren die-

ses dramatischen Kosmos nicht vernehmbar. Der signifikante Unterschied des Beisei-

tesprechens gegenüber dem Monolog besteht in der Einbettung des Geäußerten in die

dialogische Rede. Während der Monolog von der dialogischen Situation geschieden ist

undeinerFigur inderRegel eineneigenenundalleinigenAuftritt verschafft –alsBeispiel

ausMiß Sara Sampson kann Saras Monolog im vierten Auftritt des dritten Aufzugs her-

angezogen werden, in dem sie sich zum Schreiben niedersetzt –, fügt sich das Beiseite-

sprechen beinahe nahtlos in den Verlauf einer dialogischen Szene ein. Auchwenn einige

der Schlussfolgerungen bezüglich des Beiseitesprechens auf den Monolog übertragbar

sind, weil eine zwischen ihnen liegende Ähnlichkeit in der Adressierung des Publikums

besteht, unterbricht der Monolog den Innenraum des dramatischen Dialogs nicht auf

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

einemit dem Beiseitesprechen vergleichbareWeise. DerMonolog stellt den von Lessing

als Sprache der AnteilnahmeanvisiertenDialog deswegennichtwirklich in Frage,weil er

von ihmklar abgetrennt stattfindet.Das Beiseitesprechen inMißSaraSampson hingegen

macht aus dem Dialog heraus auf das Theater als Gleichzeitigkeit des in diesem Dialog

zurVorstellung gebrachten Innenraumsmit der damit einhergehendenAnsprache eines

(lesenden) Publikums aufmerksam.

Das Beiseitesprechen, das ist an diese Beobachtung anschließend hervorzuheben,

bringt somit eine Künstlichkeit in den Ausdruck der Figuren, selbst wenn es um die

Äußerung von verborgenen Empfindungen, heimlichen Plänen, tatsächlichen Über-

zeugungen oder stiller, einfühlsamer Regung und damit auch um eine psychologische

Charakterzeichnung geht. Das Beiseitesprechen erfolgt als die Äußerung der Figur so-

wie im Sinne einer Äußerung aus demTheater heraus an die Adresse des Publikums. Es

ereignet sich innerhalb des dialogisch-zwischenmenschlichen Kosmos als Innenraum,

verweist jedoch zugleich auf sein Außen. Die Figur ist im Beiseitesprechen Produkt des

Innenraums des dramatischen Dialogs einerseits und wendet sich andererseits an die

äußere Instanz, welche diesen Innenraum betrachtet. Eine Figur ist im Beiseitespre-

chen demnach in gewisser Hinsicht zwiegespalten. In Anschluss an Wolfgang Riehles

Studie zum Beiseitesprechen in den Dramen Shakespeares kann das Beseitesprechen

als Formelement beschrieben werden, das die zerbrochene Identität des dramatischen

Subjekts erkennbar werden lässt, weil es eine Verbindung zwischen Bühne und Publi-

kum zum Ausdruck bringt.161 Das Beiseitesprechen ließe sich somit aufbauend auf die

im fünften Kapitel vorgelegte Lesart der Formulierungen Hegels bezüglich des inneren

und äußeren Streits der dramatis personae beschreiben. Weil die Verwiesenheit auf das

Publikum und das Verhältnis zu einem Außen Einzug in das Theater beziehungsweise

den dramatischen Text erhält, macht das Beiseitesprechen auf die Selbstdifferenz des

Theaters als Veräußerung aufmerksam.

DasBeiseitesprechen, so ließe es sichmit einer der Schlüsselkategoriender vorange-

gangenenAusführungendiesesKapitels greifen, ist befremdlich:DerDichter, so hatte es

Lessing gefordert, soll einen Ausdruck der Figuren vermeiden, der die Gemachtheit der

Darstellung aufzeigt: Sobald auf die Illusion verwiesen werde, sei sie aufgegeben (vgl.

HD,42.Stück, 293).Mit der Ansprache des (lesenden) PublikumsundderEinbettungdes

Verhältnisses zu einem Außen in das Text- und Bühnengeschehen, vollzieht das Beisei-

tesprechen eine Hervorhebung derTheatersituation. Und wie es sich weiterhinmit Les-

sing formulieren lässt, setzt ein Dichter im Beiseitesprechen den eigenen Vorstellungen

eine Vorstellung entgegen und erzielt damit eine Wirkung, die er in der Hamburgischen

Dramaturgie den »komischen Dichtern« vorbehält (vgl. HD, 42. Stück, 293). Passend zu

dieser Vorstellung findet sich das Beiseitesprechen zwar in Minna von Barnhelm, nicht

aber in Emilia Galotti oderNathan derWeise.Miß Sara Sampson aber bleibt ein Sonderfall.

Das Beiseitesprechen kann als Infragestellung und Aussetzung des Innenraums eines

dramatischen Dialogs und der Sprache der Anteilnahme angesehen werden, weshalb es

spätestens in den Entwürfen eines naturalistischenTheaters im 19. Jahrhundert keinen

161 Riehle, Wolfgang: Das Beiseitesprechen bei Shakespeare. Ein Beitrag zur Dramaturgie des elisabethani-

schen Theaters, Dissertationsschrift, München 1964.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 341

Platz mehr hat. Es lässt sich darüber hinaus als sprachliche Figur begreifen, die einen

anderen Dialog und ein anderesTheater amTheater zum Vorschein bringt.

Das Beiseitesprechen als Form einer gespaltenen Ansprache, die sich aus dem dra-

matischen Dialog herausbewegt, und dabei auf eine andereWeise dialogisch ist, weil es

dasPublikumadressiert, lässt sich vordemHintergrundeinesTheaterdenkensnäherbe-

schreiben, das im zweiten Kapitel mit Nancy und Lacoue-Labarthe eingeführt wurde.162

Nancy und Lacoue-Labarthe fassen in »Le dialogue sur le dialogue« dasTheater als einen

spezifischen und in seiner Spezifizität verallgemeinerbaren Modus der Präsentierung

von Präsenz. In Abgrenzung vom Spektakel (»spectacle«), gehen sie von einer Bühne des

Seins aus, einer »mise en scène« oderDramaturgie des Seins,welche sie als »archi-théât-

re« bezeichnen.163 Nancy beschreibt diese Vorgängigkeit auch als Vorgängigkeit des Be-

zugs.164 Diese Vorgängigkeit des Bezugs selbst gegenüber dem,was in einen Bezug tritt,

erlaubt ihrerseits jedoch auch Rückschlüsse auf das »théâtre non ›archi‹«.165 Dass das

Sprechen als Sprechen-Für166 zu begreifen ist – und hier wechseln Lacoue-Labarthe und

Nancy vonderDramaturgie des Seins auf denSchauplatz beziehungsweise vielmehr den

Text desTheaters –, ist für sie einerseits dialogisch und andererseits auch schonTheater.

Auchdas vonRiehle beschriebeneZerbrechender Identität imBeiseitesprechenwird

gewissermaßen in »LeDialogue sur le dialogue« verhandelt, dabei aber speziell in seinen

Konsequenzen für die Frage des Dialogs und des Theaters durchdacht. Lacoue-Labart-

he und Nancy gehen von einer »division initiale«,167 einer ursprünglichen Spaltung im

Hinblick auf den bei ihnen bedeutsamen Begriff der Äußerung (»énonciation«) aus. Die

Äußerung ist dabei stets auf das Gegenüber eines Anderen bezogen und somit als räum-

licheKategoriebegriffen.168 Einer jedensprachlichenÄußerungseimitder in ihr verhan-

delten Distanz das Problem der Adresse und der Adressierung zueigen.169 Sprechen ist

gerichtet, sei ein:e potenzielle:r Zuhörer:in (oder Leser:in) noch so fern. Dieser Schluss

ist deswegen entscheidend,weil sie in ihrerBeschreibung, so lassen sich ihreÜberlegun-

gen mit dem Beiseitesprechen (das seinerseits ebenfalls keine gesicherte Richtung hat,

sondern lediglich das Außen adressiert) verbinden, ganz explizit noch weitergehen: Die

Veräußerung in der Ansprache hat auch keinen gesicherten Herkunftsort. Die In-Sze-

ne-Setzung wird durch den Dialog erwirkt, wobei der Name einer dramatischen Figur

und das Sich-Aussprechen, die Äußerung (»énonciation«) eine Position, einen Aussage-

ort und eine Aussagehaltung fingiere, vielmehr als dass dabei sozio-, psycho- oder on-

tologische Instanzen bereits vorausgesetzt werden könnten.170 In Anschluss an Nancy

und Lacoue-Labarthe wird deutlich: Der Dialog lässt sich nicht auf den Bestand posi-

tiv formulierbarer Sprechpositionen beziehen.Wie sie herausarbeiten, schaffe das Sich-

162 Vgl. dazu in diesem Band, 143.

163 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 69.

164 Vgl. Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«.

165 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 90.

166 Diese Formulierung ist in Anlehnung an die Überlegungen zum Erscheinen-Für im Arendt-Kapitel

der vorliegenden Studie gewählt, vgl. 183f.

167 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 71.

168 Vgl. ebd., 71.

169 Vgl. ebd., 98

170 Vgl. ebd., 70f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Aussprechen, die Äußerung und Veräußerung als Wendung an ein Gegenüber, den Ort

einer Aussage, der nicht schon da ist. Wo die Ansprache erfolgt, komme eine Figur als

nachträglich angenommene, »lokale Verdichtung« (»densification locale«171) zustande.

Die Figur wird in der Aus- und Ansprache eines Anderen, in der Beziehung zu einem

unerreichbaren Gegenüber realisiert, wobei weder der Ort der Aussage noch ihr Ziel lo-

kalisiert oder gar lokalisierbar sind. Wie das Beiseitesprechen hervorhebt, vollzieht der

Dialog eine Beziehung im unlokalisierten Gegenüber.

Die Struktur einer solchen Ansprache hat Andrea Allerkamp in ihrer Studie Anruf,

Adresse, Appell. Figurationen der Kommunikation in Philosophie und Literatur im Zusammen-

hang der Frage nach Sprachhandlungen mit Verweis auf Nietzsche und Austin als eine

nachträgliche Subjektkonstituierung bezeichnet: »Die Rückführung der Sprache auf ei-

nen intentionalenSprecher ist einefiktive,metaleptische.Nietzschedrängt inZurGenea-

logie derMoral darauf, daß ein Subjekt erst nachträglich als handelnde Instanz eingesetzt

wird […].«172 Dabei bezieht sie sich auf das Nietzsche-Zitat: »der Thäter ist zum Thun

bloss hinzugedichtet, – das Thun ist alles.«173 Während Allerkamp die Metalepsis, »die

Vertauschung eines Künftigenmit einemGegenwärtigen«, auf das Versprechen bezieht,

dessen Gesetz sie mit Werner Hamacher als Versprechen des Gesetzes bezeichnet, das

jeder Performanz von Sprache vorausgeht, weil es den Akt beziehungsweise den Willen

überhaupt erst ermöglicht,174 lässt sich die Metalepsis des Versprechens in der Anspra-

che auf den Dialog wie folgt übertragen:

Mit ihrer Schlussfolgerung, dass eine »personnage de théâtre« gar nicht existiere,175

geht es Lacoue-Labarthe und Nancy um einen dabei vorauszusetzenden Bruch mit der

Vorstellung des Selbstbezugs im Innenraum des dramatischen Dialogs. Das Beiseite-

sprechen (ver-)spricht sichalsÄußerungeinerdramatischenFigur andieAdressedes (le-

senden) Publikums.Und darüber hinaus lässt sich konkretisieren: Das Beiseitesprechen

bricht mit dem von Lessing in derHamburgischenDramaturgie anvisiertenTheaterdispo-

sitiv,das in gewisserHinsicht auf einTheater ohneTheater abzielt, geradeweil damit das

Theater amTheater wieder ins Spiel gebracht wird.Wo es den dramatischen Innenraum

des Selbstbezugs aussetzt und an ein Außen gerichtet ist, wird durch das Beiseitespre-

chen das Theater als Ansprache-Form in den Blick genommen. Durch die implizit-dia-

logische Ansprache des Publikums aus dem Innenraum des Dialogs heraus wird inMiß

171 Ebd., 72.

172 Allerkamp,Andrea:Anruf,Adresse,Appell. FigurationenderKommunikation inPhilosophie und Literatur,

Bielefeld: transcript 2005, 80.

173 Nietzsche, Friedrich: »Zur Genealogie der Moral«, 245–412, in: Ders.: Jenseits von Gut und Böse. Zur

Genealogie der Moral. KSA 5, hg. v. Colli, Giorgio/Montinari, Mazzino, München u.a.: DTV 1999, 279.

174 Sie bezieht sich an dieser Stelle auf: Hamacher, Werner: »Das Versprechen der Auslegung. Zum

hermeneutischen Imperativ bei Kant und Nietzsche«, 49–112, in: Entferntes Verstehen. Studien zu

Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998. Interessanterweise be-

schreibt Hamacher die Arbeit des Menschen am Menschen bei Nietzsche vor dem Hintergrund

einer Versprechensstruktur der Sprache als produktive Selbstbeziehung deswegen, weil in ihr von

einer unaufhebbaren Fremdheit ausgegangen werdenmuss: »Das Eigentliche seiner Selbstbezie-

hung ist seine unaufhebbare Fremdheit gegen sich; seine Selbstaneignung ist das Inapprobierba-

re, nicht Assimilation, sondern Alteration.« (Ebd., 83).

175 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 72. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über

den Dialog«, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drama und Dialog: G. E. Lessings Hamburgische Dramaturgie 343

Sara Sampson die Bedingtheit der Figur, und sei sie auch mit einer noch so konkreten

psychologischen Dichte versehen, imTheater markiert und explizit gemacht. Die Figur

wird als Effekt der dialogischen Anlage der Veräußerung ausgewiesen, viel eher als das

lediglich von einer dramatischen Subjektivität ausgegangenwerden könnte, die in einen

Dialog tritt. Die andere dialogische Ansprache des Beiseitesprechens hebt das Verspre-

chen des Theaters hervor, hinter seinen Effekten verbürge sich ein Selbst für die Rede.

Was der beiseite gesprocheneDialog in der Aus- undAnsprache imTheater verdeutlicht,

ist einedialogischeDekonstitution einesdurchdialogischeSprachhandlungenkonstitu-

ierten dramatischen Subjekts.

Somit ist deutlich geworden, dass der entwickelten Perspektive auf Lessings Ham-

burgische Dramaturgie Grenzen auferlegt sind. Während es schon am Scheitern des so-

genannten Nationaltheaters ersichtlich ist, dass die von Lessing anvisierte Öffentlich-

keit eine idealisierte und imaginierte ist, könnte auch seine Polemik, es gebe noch kein

Theater, nicht mit dem Glauben an seinen optimistischen Entwurf zum Schweigen ge-

bracht werden, und sei es auch in dessen Kritik. Auch wenn sich die Lesart eines an den

Empfindungs-Einsichten und dem Innenraum einer Sprache des dramatischen Dialogs

orientierten Entwurfs von LessingsTheater mit seinen theoretischen Überlegungen un-

termauern lässt, ist diese Lesartmit Blick auf seineTheaterarbeit auchwieder in Zweifel

zu ziehen. Während in der Frage des Dialogs nach dem »Abhandenkommen eines ab-

soluten Anfangs«176 in Bezug auf Lessing zwar von einer zwischenmenschlichen Lösung

gesprochenwerden kann, deuten bereits Elemente des dialogischenDramas darauf hin,

dass diese Lösung nicht haltbar ist. Wenn das Ideal sich als unmöglich erweist, weil es

nichtmit LessingsDramatik inEinklangzubringen ist, lässt sich folgern,dassderDialog

mehr ist als die für eine Zirkulation von Empfindungs-Einsichten im Zwischenmensch-

lichen in Stellung gebrachte Transparenz des sprachlichen Mediums, als die er aus der

Hamburgischen Dramaturgie so mächtig nachhallt.

Für denDialog ergibt sichdaraus eine spezielle Situation.DasTheater nachderKrise

des Dramas ist deswegen als postdramatisch bezeichnet worden,weil es jenemParadig-

ma des Dialogs nicht entspricht, das in seiner lessingschen Prägung aufgezeigt wurde.

Die Lesart desDialogs jedoch bleibt dabei, erstaunlicherweise genauda,wo eine gewisse

Unmöglichkeit desDialogs imSinne seines Ausbleibens diagnostiziert wird, jenen Idea-

len verhaftet, mit denen er in der Epoche des dramatischenTheaters aufgeladen wird –

und die in dieser schon nicht eingelöst wurden. Lessings Theaterentwurf ist vor dem

Hintergrund der Krise des Dramas zwar in seiner Verstrickung mit einer Metaphysik

des Subjekts und als Teil jener Tradition erkennbar,mit der ›nach der Shoah‹ zugunsten

einerNeujustierung desDenkens gebrochenwerdenmusste.Die Prämissen für das Pro-

jekt einer aufgeklärten Menschlichkeit sind nach dem Umschlag in die Barbarei jedoch

nicht nur imHinblick auf einemissglückte Verwirklichung, sondern in ihrer grundsätz-

lichen Unerfüllbarkeit erkennbar geworden.Dass eine Neubewertung des Dialogs ›nach

der Shoah‹ und den daraus erwachsenen Ansprüchen an das Denken ausgeblieben ist,

lässt sich mit der ideologischen Konstellation zu Beginn der dramatischen Epoche er-

klären, auf die auch später immer wieder restaurativ zurückgegriffen wurde. Die schon

zu Beginn dieser Studie formulierte Frage lautete: Muss der Dialog, statt als positiver

176 Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Begriff vorgestellt zu werden – was auch der Fall ist, wenn er vor dem Hintergrund ei-

nes historisch-kritischenBewusstseins als unmöglich bezeichnetwird –, nicht vielmehr

vor dem Hintergrund einer Unmöglichkeit des Denkens sowie in seinem unmöglichen

Bezug auf ein unverfügbar Anderes entwickelt werden? Eine weitere Öffnung des Nach-

denkens über den Dialog lässt sich dort beobachten, wo das dramatische Paradigma an

eine Grenze geführt wird und das Drama seinem Ende entgegengeht.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007 - am 13.02.2026, 20:08:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

