
317

7. Wie der Philosophieunterricht die  
libanesische Gesellschaft verändern soll 

Zu den Ermöglichungsbedingungen von Nassars 
philosophischem Projekt

In den letzten beiden Kapiteln wurden die epistemischen sowie die po-
litisch-philosophischen Prämissen von Nassars ›Liberalismus mit Ge-
meinsinn‹ systematisch rekonstruiert. Dieser ›Liberalismus mit Gemein-
sinn‹ stellt die normative Architektur einer ›neuen Gesellschaft‹ dar, die 
Nassar aus der Konflikterfahrung einer konfessionell-gemeinschaftlichen 
Zerklüftung des Libanon zu entwerfen begonnen hatte. Im Folgenden 
wollen wir nochmals etwas näher an den libanesischen Kontext heran-
rücken.

Bereits in Kapitel 5 wurde darauf hingewiesen, dass Nassars Philo-
sophiebegriff demokratisch ist: Das philosophische Denken und Argu-
mentieren, das er gegen die ideologisch-gemeinschaftliche Heteronomie 
einfordert, ist bei ihm eine kritisch-offene Diskursform, die seines Er-
achtens von jeder und jedem Einzelnen angeeignet und praktiziert wer-
den kann und soll. Sein Philosophieverständnis bleibt damit nicht einer 
schmalen, akademisch gebildeten Elite von Intellektuellen vorbehalten, 
sondern greift in die kulturelle Breite der Gesellschaft aus. Sein ›Libera-
lismus mit Gemeinsinn‹ hängt vom Philosoph- und Philosophinsein ei-
nes jeden einzelnen Mitglieds der Gesellschaft ab, d. h. von der Fähigkeit 
aller, nach den Regeln seines ›kritisch-offenen Rationalismus‹ zu denken 
und zu deliberieren.

Nassars Anspruch, das Philosophieren in die gesellschaftliche Brei-
te zu tragen, wird besonders dort deutlich, wo er auf die ›Bildung‹ (tar-
biya) zu sprechen kommt. Wenn er sich diesem Thema zuwendet, werden 
die Ermöglichungsbedingungen seines philosophischen Gesamtprojekts 
sichtbar: konkrete soziopolitische Veränderungsvorschläge, die der Ent-
stehung einer ›neuen Gesellschaft‹ nach den Prämissen seines ›Liberalis-
mus mit Gemeinsinn‹ Vorschub leisten sollen.

Seine auf die Bildung ausgerichteten Veränderungsvorschläge formu-
liert Nassar vorwiegend in Tarbiya. Die darin versammelten Aufsätze 
widmen sich alle dem, was er selbst als ›Bildungsphilosophie‹ (falsafat 
at-tarbiya) bezeichnet. Er setzt sich darin allerdings vorwiegend kritisch 
mit Aspekten der libanesischen Bildungspolitik auseinander.1 Deren Puls 
fühlte Nassar zeit seines Lebens auch immer wieder von ganz nahe, etwa 
während seiner Studienzeit am Lehrerseminar der Université Libanaise 

1	  	Vgl. Naṣṣār, Tarbiya, 6.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

(UL) sowie als Hochschullehrer an der pädagogischen und der geistes-
wissenschaftlichen Fakultät der UL; letzterer Abteilung stand er auch als 
Dekan vor.2 Die an diesen Institutionen gewonnenen Erfahrungen sind, 
wie er selbst herausstreicht, in Tarbiya mit eingeflossen.3

Wie im Folgenden gezeigt werden soll, zeichnen sich die bildungspo-
litischen Bemühungen Nassars dadurch aus, dass sie eine von ihm selbst 
betontermaßen philosophische Vorstellung (taṣawwur falsafī) des Bür-
gers4 ins Zentrum rücken, bei deren Vermittlung des Weiteren der Phi-
losophieunterricht v. a. auf Sekundarstufe (10.–12. Klasse) eine wichtige 
Rolle spielt. An diesen beiden Punkten orientiert sich die folgende Dar-
stellung. Zunächst liegt der Fokus auf dem philosophischen Begriff des 
Bürgers und von ›Bürgerlichkeit‹ sowie dem Philosophieunterricht, der 
ihm den Weg bahnen soll. Danach steht Nassars Kritik an bestehenden 
und älteren libanesischen Philosophiekurrikula, die seines Erachtens ei-
ner philosophischen Vermittlung seiner Vorstellung von ›Bürgerlichkeit‹ 
im Wege stehen, im Fokus. In der Auseinandersetzung mit dieser Kritik 
kommen wir auf seine Vorschläge zu sprechen, wie diese Hindernisse 
aus dem Weg geräumt werden könnten, um damit die Entstehung einer 
›neuen Gesellschaft‹ durch den Philosophieunterricht zu ermöglichen.

7.1 Gemeinsinn als Bürgersinn

7.1.1 Zurück zum Bürger

In Tarbiya rückt Nassar nicht nur den Libanon wieder in den Fokus 
seiner philosophischen Aufmerksamkeit, sondern mit dem ›Bürger‹ 
(muwāṭin) auch eine normative Figur, deren Abwesenheit er in jenem 
Land bereits in Naḥwa konstatiert hatte. In letzterem Buch argumen-
tiert er, die libanesische Verfassung verunmögliche eine konfessionsun-
abhängige, egalitäre Staatsbürgerlichkeit – obwohl sie diese wortwört-
lich garantiere –, indem sie den einzelnen Denominationen etwa in der 
Personenstandsgesetzgebung, dem Erbrecht und im Bereich der Erzie-
hungseinrichtungen weitgehende Autonomie zugestehe. Damit schiebe 
sich die Zugehörigkeit zu einer partikularen Gemeinschaft rechtlich zwi-
schen das Individuum und den Staat. Das Individuum werde deshalb 
nicht direkt, sondern – wenn überhaupt – nur vermittels der partikularen 

2	  	Vgl. dazu den biographischen Abriss in der Einleitung zu dieser Studie.
3	  	Vgl. Naṣṣār, Tarbiya, 5.
4	  	Nassar verwendet den Begriff in Tarbiya ausschließlich in seiner männlichen 

Form. Fraglos sind aber auch Bürgerinnen mitgedacht. Vgl. zur Begründung 
Kapitel 1, FN 67 dieses Buches.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

Gemeinschaft in die Gesellschaft und den Staat integriert und soziali-
siert.5 In Tarbiya bekräftigt Nassar diese Diagnose,6 zeigt aber zugleich 
noch spezifischer, wie die Philosophie-Lehrpläne sowie das Bildungswe-
sen allgemein ein System widerspiegeln und zugleich perpetuieren, in 
dem Individuen nicht primär Bürger eines Staates, sondern in erster Li-
nie Mitglieder einer Konfessionsgemeinschaft sind.

In beiden Schriften ist der Begriff des Bürgers der Kristallisations-
punkt von Nassars Systemkritik. Sowohl in Naḥnu als auch in Tarbiya 
steht er für die Absenz einer Rechtsgleichheit der Libanesen im politi-
schen wie auch im zivilen Bereich sowie für das Fehlen eines konfes
sionsübergreifenden Pflichtbewusstseins, das den Einzelnen unmittelbar 
gegenüber seinen Mitbürgern als Mitgliedern der libanesischen Gesell-
schaft und ihrem Staat bindet und nicht primär gegenüber einer parti-
kularen Gemeinschaft.

Der Bürger lässt sich aber auch positiv als Träger jenes ›Liberalismus 
mit Gemeinsinn‹ verstehen, den Nassar aus seiner Kritik an der libane-
sischen Situation zu entwickeln begann. In der Person des Bürgers flie-
ßen die epistemischen sowie die politisch-philosophischen Aspekte seines 
›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ als normative Architektur einer ›neuen 
Gesellschaft‹ zusammen. Außerdem lässt sich der republikanisch-patri-
otische Anklang von Nassars Denken an diesem Begriff wieder festma-
chen.7

In diesem Sinne wäre der Bürger derjenige, der sich mit seinem kri-
tisch-offenen Denken aus der ideologischen Heteronomie der parti-
kularen Gemeinschaft loszudenken weiß und innerhalb der offenen 
Gesellschaft keine absoluten, sondern selbstkritisch-bescheidene Wahr-
heitsansprüche zur Geltung bringt, um mit seinen Mitbürgern über kon-
fessionelle Grenzen hinweg in einen rationalen Dialog treten zu können. 
Er ist zudem jemand, der sich seiner ontologischen Verantwortung dem 
Menschengeschlecht gegenüber bewusst ist und folglich nicht nur seine 
individuellen Rechte, sondern auch seine Pflichten gegenüber anderen 
kennt und aufgrund dessen solidarisch-gerecht und gemeinwohlorien-
tiert handelt, besonders im Kontext einer bestimmten politischen Gesell-
schaft. Der Bürger ist bei Nassar schließlich auch jene Person, die sich 
trotz der faktischen Pluralität moderner Gesellschaften, so besonders 
des Libanon, zur Zugehörigkeit zu einer patria (waṭan) als stets in der 
Veränderung begriffener ›Einheit der Verschiedenen‹ (waḥdat al-muḫta-
lifīn) bekennt. Nassars Bürger treten zwar durch ihr individuelles Ver-
nunftdenken zu ihren partikular-gemeinschaftlichen Zugehörigkeiten 

5	  	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 108–119. Vgl. auch oben 3.3.1 und 3.3.2.
6	  	So am deutlichsten im ersten Aufsatz: Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-mu-

wāṭiniyya [in Tarbiya]«, 33–48.
7	  	Vgl. hierzu oben 4.4.

GEMEINSINN ALS BÜRGERSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

auf Distanz, treffen aber nicht als ungebundene und atomistische Indi-
viduen aufeinander, sondern finden in der patria als historisch geworde-
nem politischen Gebilde – nicht in der natio als vorpolitischer kultureller 
Einheit – einen Orientierungspunkt, auf den sie ihr gemeinsinnig-tugend-
haftes Handeln abstimmen und dem sie ihre individuellen Interessen 
auch unterzuordnen gewillt sind.8 

Um dieser Personalisierung der systematischen Prämissen von Nas-
sars Verständnis von Liberalismus in einer bestimmten Vorstellung der 
Person des Bürgers Nachdruck zu verleihen, ließe sich anstatt von ›Li-
beralismus mit Gemeinsinn‹ auch von einem ›Liberalismus mit Bürger-
sinn‹ sprechen.

Wie wichtig Nassar die Idee des Bürgers als Träger seines philoso-
phischen Projekts ist, lässt sich daran erkennen, dass er sie ins Zentrum 
seiner Überlegungen zur Bildung rückt. In Tarbiya liegt denn auch sein 
Fokus weniger auf der Bildung allgemein, sondern vielmehr auf der Fra-
ge, wie dem Individuum durch Bildung ein bestimmtes Verständnis von 
›Bürgerlichkeit‹ (muwāṭiniyya) – der Begriff muwāṭiniyya kann hier auch 
mit ›Bürgersinn‹ übersetzt werden – vermittelt werden kann.

Dieser Fokus Nassars in seinen Überlegungen zur Bildung auf den 
Bürger ist insofern nichts Besonderes, als die Vermittlung von Bürgertu-
genden als integrierendes Moment im stark fragmentierten Libanon im-
mer wieder als Ziel bestimmter Reformen des Erziehungswesens genannt 
wurde.9 Einzigartig an Nassars Auseinandersetzung mit diesem Thema 
ist jedoch zum einen, dass er »eine spezifisch philosophische Vorstellung 
vom Wesen des Bürgers«10 vermittelt haben will. Zum anderen ist sein 
Ansatz dahingehend besonders, dass er dem Philosophieunterricht die 
zentrale Rolle bei der Entstehung eines libanesischen Bürgersinns zu-
spricht. Wir bleiben zunächst bei dieser betontermaßen philosophischen 
Vorstellung des Bürgers.

8	  	Vgl. dazu oben die theoretische Verortung von Nassars ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ in 4.4.

9		  Vgl. Nemer Frayha, »Education and social cohesion in Lebanon«, in: Pros-
pects 33/1 (2003), 77–88: 80–86; Nemer Frayha, »Educational reform in 
the Arab World. Directives, mechanisms and challenges in Lebanon, Syria 
and Oman«, in: Samira Alayan, Achim Rohde, Sarhan Dhouib (Hg.), The 
politics of education reform in the Middle East. Self and other in textbooks 
and curricula, New York, Oxford: Berghahn Books 2012, 15–39: 33–35.

10	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 18. Vgl. 
ähnlich auch Nāṣīf Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa. Dirā-
sa naqdiyya li-l-manhaǧ al-ǧadīd li-māddat al-falsafa fī t-taʿlīm aṯ-ṯānawī fī 
Lubnān«, in: ders., Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī d-duwal 
al-ʿarabiyya, muwāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005, 175–211: 204–205; 
Naṣṣār, »Baina d-dimuqraṭiyya wa-l-librāliyya [in Tarbiya]«, 294–295.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

7.1.2 Ein philosophischer Begriff des Bürgers

Nassar unterscheidet in Tarbiya prinzipiell drei Arten von Bildung, die 
den Umgang von Menschen in öffentlichen sozialen Kontexten zum 
Gegenstand haben. Ihm geht es, wenn er von Bürgerbildung spricht, 
um die erste Bildungsart, welche die anderen beiden aber nicht unbe-
rührt lässt.

Diese erste Art hat die muwāṭiniyya, ›Bürgerlichkeit‹, zum Gegenstand 
und figuriert bei ihm deshalb unter der Bezeichnung tarbiya muwāṭi-
niyya. Muwāṭiniyya bezieht Nassar vorwiegend auf den Bereich des Poli-
tischen, versteht sie also primär als einen Status von Staatsbürgerschaft.11 
Sie beschreibt bei ihm zunächst ein vertikales Verhältnis von Rechten 
und Pflichten zwischen Individuen einerseits und dem staatlichen Ge-
meinwesen andererseits.12 ›Bürgerlichkeit‹ ist bei ihm aber auch hori-
zontal als ein Begriff moderner Demokratien zu verstehen, der auf einen 
Status der normativen Gleichheit aller in einem Gemeinwesen Vereinten 
abhebt und auf die gegenseitige Verantwortung verweist, die der Res-
pekt dieser Rechte verlangt.13 Es ist dieser von historischen Gegebenhei-
ten unabhängige Status eines vertikalen und horizontalen Verhältnisses 
von Rechten und Pflichten, den Nassar meint, wenn er von einem philo-
sophischen Verständnis des Bürgers spricht.

Bildung hat auf diesen Bereich bezogen gemäß Nassar die Aufgabe, 
dem Einzelnen allgemeine Kenntnisse über diese Beziehungen von uni-
versell gültigen Rechten und Pflichten zu vermitteln und ihn dazu zu 
befähigen, sie in sich verändernden historischen Umständen geltend zu 
machen sowie in ihrem Sinne politisch verantwortlich und gemeinwohl-
orientiert zu handeln.14

Die zweite Art von Bildung, die tarbiya waṭaniyya, was in etwa ›na-
tionale‹ oder ›patriotische Bildung‹ bedeutet, ist bei Nassar stärker auf 
das Partikulare ausgerichtet als die erste. Er subsumiert darunter zum 
einen das Unterrichten von Mitgliedern eines Gemeinwesens über des-
sen Geschichte und Tradition, mit dem Ziel, die ›Liebe zur patria‹ (ḥubb 
al-waṭan) zu stärken. Zum anderen könne der Begriff aber auch allge-
meiner auf eine nationale Bildungsstrategie sowie schließlich auf die Ge-
samtheit an Bemühungen zur Stärkung der Bürgertugenden im Sinne 

11	 	Vgl. dazu auch Habermas, »Staatsbürgerschaft und nationale Identität«, 
638–640.

12	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 16–19.
13	 	Vgl. ibid., 31–33, 48–53; Naṣṣār, »Baina d-dimuqraṭiyya wa-l-librāliyya [in 

Tarbiya]«, 294–295; Naṣṣār, Maʿnā, 148–154.
14	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 48–53. 

Vgl. dazu auch Nassars Unterscheidung zwischen einer ›Erziehung zur (le-
gitimen) Herrschaft‹ (tarbiyat ʿalā s-sulṭa) sowie einer ›Erziehung zur Kon-
trolle‹ (tarbiyat ʿalā s-saiṭara), in Naṣṣār, Sulṭa, 432–434.

GEMEINSINN ALS BÜRGERSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

einer individuellen Aufopferungsbereitschaft für das Wohl aller verwei-
sen.15

Die Trennung zwischen dieser zweiten und der ersten Art von poli-
tischer Bildung ist laut Nassar allerdings nicht kategorisch. Denn die 
Bürgerbildung, die ihm vorschwebe, könne durchaus als Teil einer ›pa-
triotischen Bildung‹ in letzterem Sinne verstanden werden, also als et-
was, das die Bürgertugenden stärkt.16 ›Bürgerlichkeit‹ (muwāṭiniyya) 
und ›Patriotismus‹ (waṭaniyya) seien grundsätzlich einander ergänzen-
de Konzepte.17

Trotzdem will er seine tarbiya muwāṭiniyya nicht auf die tarbiya 
waṭaiyya reduziert sehen und betont die thematische Eigenständigkeit der 
ersteren. Mit dieser dann doch klaren Unterscheidung versucht Nassar 
wohl, sein explizit philosophisches Verständnis von Bürger und Bürgerbil-
dung jenseits von Konflikten um die Deutungshoheit über die libanesische 
Identität zu platzieren. Dieser Kampf, der sich v. a. im Aufbau unterschied-
licher Erinnerungskulturen im Umgang mit der jüngeren libanesischen 
Vergangenheit äußert, wird im Libanon vorwiegend über den Geschichts-
unterricht und damit im Bereich der tarbiya waṭaniyya ausgetragen,18 tan-
giert aber auch denjenigen der Philosophie, wie noch zu zeigen sein wird.

Dies bedeutet nicht, dass Nassars Bürgerbegriff historisch blind wäre. 
Denn Nassar sieht nicht über die geschichtlichen Hindernisse hinweg, 
die der Entstehung eines libanesischen Bürgersinns auch in der Gegen-
wart noch hinderlich sind, so etwa den Nationalpakt von 1943 oder das 
Tāʾif-Abkommen von 1989, sondern versucht gerade auch mit Bezug 
auf diese historischen Schlüsselmomente zu zeigen, dass sie ein defektes 
Bürgerverständnis geschaffen haben, das es hinter sich zu lassen gilt.19 Er 

15	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 16–18.
16	 	Vgl. ibid., 16–17.
17	 	Vgl. ibid., 18.
18	 	Vgl. zum Kampf um die Geschichte des Libanon Havemann, Geschichte und 

Geschichtsschreibung; Havemann, »Historiography in 20th-century Leba-
non. Between confessional identity and national coalescence«. Wie diese 
unterschiedlichen Erinnerungskulturen Eingang in libanesische Geschichts-
Schulbücher gefunden haben, hat Jonathan Kriener untersucht. Vgl. Jona-
than Kriener, »Different layers of identity in Lebanese textbooks«, in: Sami-
ra Alayan, Achim Rohde, Sarhan Dhouib (Hg.), The politics of education 
reform in the Middle East. Self and other in textbooks and curricula, New 
York, Oxford: Berghahn Books 2012, 131–153.

19	 	Ein 2002 erschienenes Schulbuch zur civil education (so übersetzt Mark 
Farha in diesem Fall tarbiya waṭaniyya) versuchte die jüngere Geschichte des 
Libanon ganz auszublenden. Mark Farha stellt diesbezüglich die berechtigte 
Frage, »how a civic culture can be inculcated without explicit reference 
to and open discussion of its traditional impediments in Lebanon.« Als 
Beispiel nennt er etwa den Umstand, dass der Widerspruch zwischen der 

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

zeigt jedoch damit, dass es jenseits konfessionalistischer Identitäts- und 
Konsenspolitik einen Bürgerbegriff gibt, ein Verständnis von Bürgerlich-
keit und Staatsbürgertum, das sich aus universalistischen Überlegungen 
ableitet und trotzdem den sozialen und politischen Zusammenhalt auch 
eines lokalen Gemeinwesens stärken kann, so besonders einer pluralis-
tischen Gesellschaft wie derjenigen des Libanon.20

Ebenfalls eine Trennlinie zieht Nassar zwischen seiner auf das Politi-
sche fokussierten Bürgerbildung und einer dritten, der ›zivilen Bildung‹ 
(tarbiya madaniyya), die das außerpolitische Betragen zum Gegenstand 
habe, so etwa das friedliche Aushandeln und Regeln von ökonomischen 
Interessen und Bedürfnissen. Der Staat und das Politische spielen in die-
sem Bereich der Zivilgesellschaft nur eine marginale Rolle – Adressaten 
der zivilen Bildung sind denn gemäß Nassar auch nicht primär politi-
sche Bürger als solche, sondern einfach ›die Individuen der Gesellschaft‹ 
(afrād al-muǧtamaʿ).21

Allerdings berührt Nassars ›philosophischer Bürgerbegriff‹ trotz die-
ser prinzipiellen Abgrenzung zum Zivilen gerade auch diesen Bereich des 
Außerpolitischen im engeren Sinne. So schließt er zum einen selbst nicht 
aus, dass seine Vorstellung von Bürgerbildung auch im Bereich des Zi-
vilen das tugendhafte Handeln zu fördern vermag.22 Zum anderen steht 
sein Bürgerbegriff in Widerspruch zu jenen Teilen der libanesischen Ver-
fassung, die den Bereich des Zivilrechtlichen berühren, so besonders Ar-
tikel 9. Als Forderung einer konsequenten Rechtsgleichheit stellt er die 
Sonderrechte der einzelnen Konfessionsgemeinschaften in Frage, welche 
ihnen aufgrund dieses Artikels etwa im Personenstandsrecht, im Erb
recht oder bei der Institutionalisierung von eigenen privaten Schulen ge-
währt werden.23 Vermittels der Anfechtung dieser zivilen Sonderrechte 

Garantie konfessioneller Autonomie einerseits und der Garantie von allge-
meiner Staatsbürgerlichkeit andererseits, den die Verfassung selbst in sich 
trägt, in diesem Lehrbuch nicht thematisiert wird. Vgl. Mark Farha, »The 
historical legacy and political implications of state and sectarian schools in 
Lebanon«, in: Maha Shuayb (Hg.), Rethinking education for social cohe-
sion, London: Palgrave Macmillan 2012, 64–85: 78, 82.

20	 	Vgl. dazu Hugh Starkey, »Education, social cohesion and human rights«, 
in: Maha Shuayb (Hg.), Rethinking education for social cohesion, London: 
Palgrave Macmillan 2012, 37–49.	

21	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 18–
19. Vgl. dazu auch die Ausführungen zu Nassars Begriff der ›politischen 
Gesellschaft‹ oben Abschnitt 6.2.3. Vgl. zur Unterscheidung von tarbiya 
muwāṭiniyya, tarbiya madaniyya sowie tarbiya waṭaniyya auch Adūnīs al-
ʿAkrah, at-Tarbiya ʿalā l-muwāṭina wa-šurūṭuhā fī d-duwal al-muttaǧiha 
naḥwa d-dīmuqrāṭiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2007, 11–21.

22	 	Vgl. Naṣṣār, Tarbiya, 7–8.
23	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 36–40.

GEMEINSINN ALS BÜRGERSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

durch eine betont philosophische, d. h. auf universell gültige Rechte und 
Pflichten verweisende Vorstellung des Bürgers greift Nassar in die Brei-
ten des Alltäglichen aus. Die Ungleichheit, die die Verfassung zwischen 
den Mitgliedern des libanesischen Gemeinwesens im zivilrechtlichen Be-
reich durch die Gewährung von gemeinschaftsspezifischen Sonderrech-
ten schafft, trägt die Konfessionalisierung bis tief in das soziale Gefüge 
hinein, wie Nassar in Tarbiya ähnlich wie in Naḥwa argumentiert. Dort 
schafft und stützt diese Ungleichheit die von ihm v. a. in Naḥwa scharf 
kritisierte ›konfessionalistische Kultur‹ (ṯaqāfa ṭāʾifiyya) – eine totale Ver-
einnahmung auch der individuellen Geisteswelt durch partikulargemein-
schaftliche Ordnungsvorstellungen.24 Indem Nassar auch im zivilrecht-
lichen Bereich Gleichheit einfordert, greift er trotz seiner prinzipiellen 
Konzentration auf das Politische gerade auch diese in einer alltäglichen 
konfessionalistischen Praxis verwurzelte Denkkultur an. Dies bringt uns 
von seiner betont philosophischen Vorstellung des Bürgers zum Philo-
sophieunterricht als Ort, an dem eine neue Kultur entstehen soll, die 
die konfessionalistische ersetzt – zum Philosophieunterricht und damit 
zu den Ermöglichungsbedingungen von Nassars ›Liberalismus mit Ge-
meinsinn‹.

7.1.3 Der Philosophieunterricht als Weg in eine philosophische Kultur

Der Philosophieunterricht hat bei Nassar zwei Aufgaben. Zum einen er-
achtet er ihn als am besten dafür geeignet, der Gesellschaft den erwähn-
ten philosophischen Begriff des Bürgers und von Bürgerlichkeit zu ver-
mitteln. Die tarbiya muwāṭiniyya findet also im Philosophieunterricht 
statt. Nassar sieht die Philosophie hier in einem Dienstverhältnis zu ei-
nem Staat, der wirklich ein demokratischer Staat der rechtlich absolut 
gleichgestellten Bürger sein will.25

Philosophische Bildung soll aber nicht nur ›von oben‹ ein bestimmtes 
Verständnis von Bürgerlichkeit als rechtlichem Status vermitteln. Nas-
sars Bürger soll auch aktiv ›von unten‹ als eine Art Antidot zur ›kon-
fessionalistischen Kultur‹ wirken können. Damit kommt dem Philoso-
phieunterricht noch eine zweite Funktion zu – nämlich die Bürger zum 
selbständigen Denken anzuregen und zu befähigen.

In Tarbiya plädiert Nassar dafür, der konfessionalistischen eine ›philo-
sophische Kultur‹ (ṯaqāfa falsafiyya) entgegenzusetzen. Diese soll durch 
den Philosophieunterricht v. a. auf Sekundarstufe (10.–12. Klasse) und 
später auch an der Universität geschaffen und gestärkt werden, zudem 

24	 	Vgl. ibid.; Naṣṣār, Naḥwa, 108–119, 184–185. Vgl. dazu auch oben 3.3.
25	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 204–

205.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

dadurch, dass der Staat die Verbreitung philosophischen Wissens über 
die Medien, die Unterstützung von Kulturvereinen sowie philosophi-
schen Gemeinschaften fördert.26

Nassar ist davon überzeugt, dass ein thematisch, kulturell und bezüg-
lich der unterrichteten Denkströmungen ausgeglichenes Kurrikulum die 
Philosophie »zum Mittel einer rationalen Erleuchtung, einer geistigen 
Öffnung und logischen Schulung sowie eines Reifungsprozesses machen 
kann, und auf ein Leben der persönlichen Autonomie und der sozialen 
Verantwortung vorbereitet«.27 Es geht ihm also auch darum, durch phi-
losophische Bildung den Bürger zur ›Mündigkeit zu erziehen‹, wie es 
Adorno nannte – und sich dabei auf Kant bezog,28 auf den wir in unse-
rer Untersuchung von Nassars Denken bereits einige Male gestoßen sind.

Die Mündigkeit als Mut, sich im Sinne Kants seines eigenen Verstan-
des zu bedienen oder aber, in der Bedeutung Muḥammad Waqīdīs, als 
Kühnheit zum philosophischen Standpunkt29 – diese Mündigkeit ist folg-
lich ebenso Bestandteil von Nassars philosophischem Bürgerbegriff wie 
bestimmte Rechte und Pflichten.30 Die »›Bürger‹ im wahrsten, demokra-
tischen Sinne des Wortes« sind bei ihm denn auch »›Individuen‹, die fä-
hig sind, selber, d. h. mit ihrer eigenen Vernunft (ʿuqūl) und ihren eigenen 
Interessen (maṣāliḥ) über ihre Angelegenheiten und Probleme nachzu-
denken, nicht mit der Vernunft und den Interessen anderer«.31 Darauf 
soll sie der Philosophieunterricht ebenso vorbereiten, wie er sie über ein 
natürliches Rechtsverhältnis zum Staat aufklären soll.

Besonders in einem kurz nach dem Ende des fünfzehnjährigen liba-
nesischen Bürgerkriegs verfassten Artikel in Tarbiya verleiht Nassar der 
Hoffnung Nachdruck, dass eine philosophische Kultur der libanesischen 
Gesellschaft als Grundlage einer friedlichen Nachkriegszeit und damit 
auch als Basis einer neuen politischen Kultur dienen könnte. Über den 
Philosophieunterricht könne ein philosophisches Bewusstsein in die sich 

26	 	Vgl. Naṣṣār, »at-Tarbiya baina l-falsafa wa-l-aydiyūlūǧiyya [in Tarbiya]«, 
139–140; Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 173–
174. Vgl. zudem ähnlich Naṣṣār, »Ishām«, 148–150.

27	 	Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 174.
28	 	Vgl. Theodor W. Adorno, »Erziehung zur Mündigkeit«, in: ders., Erziehung 

zur Mündigkeit. Vorträge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959–1969, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1970, 113–147: 133.

29	 	Vgl. Waqīdī, »Ǧurʾa«. Vgl. dazu auch oben 5.2.3.
30	 	Vgl. dazu auch Nāṣīf Naṣṣār, »Fī Ṣuʿūbat at-tarbiya al-muwāṭiniyya 

wa-muškilātihā«, in: ders., Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī 
d-duwal al-ʿarabiyya, mawāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005, 55–78: 55–
56; Nāṣīf Naṣṣār, »al-Mabādiʾ at-taʿlīmiyya fī d-dasātīr al-ʿarabiyya «, in: 
ders., Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī d-duwal al-ʿarabiyya, 
mawāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005, 81–105: 104–105.

31	 	Naṣṣār, »an-Nuhūd at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 192.

GEMEINSINN ALS BÜRGERSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326

bekämpfenden Massen (ǧamāhīr) und Gemeinschaften (ǧamāʿāt) einzie-
hen, um sie so von innen her philosophisch zu disziplinieren und die 
gesellschaftspolitischen Konflikte auf eine gewaltfreie Ebene zu verla-
gern.32

Diesem auf den Philosophieunterricht konzentrierten Bildungsideal 
stand und steht im Libanon jedoch einiges im Wege. Denn der Philoso-
phieunterricht bestärkt eher die ›konfessionalistische Kultur‹, als dass er 
diese abbauen würde, wie Nassar in Tarbiya zeigt. Diese Kritik und seine 
Vorschläge, wie eine wirkliche ›philosophische Kultur‹ geschaffen wer-
den kann, stehen im Folgenden im Fokus, bevor wir abschließend noch-
mals auf die ›philosophische Kultur‹ zurückkommen.

7.2 Der konfessionell-ideologische Pakt im  
libanesischen Philosophiekurrikulum

7.2.1 Taʿlīm maḏhabī (Indoktrination)

Nassar zeichnet in Tarbiya kein durchwegs negatives Bild der liba-
nesischen Bildungslandschaft. Er sieht zwar die konfessionellen Son-
derrechte im Bereich des Erziehungswesens kritisch, weil sie Teil eines 
rechtlich gestützten und institutionalisierten Konfessionalismus seien. 
Er macht auch geltend, dass in privaten Schulen, die bestimmten Ge-
meinschaften unterstellt sind, eine partikularistische Sichtweise auf den 
Libanon gelehrt werde, was der Entstehung eines konfessionell unge-
bundenen libanesischen Bürgersinns im Wege stehe.33 An anderer Stelle 
beurteilt er die Existenz solcher Privatschulen aber auch als Ausdruck 
einer Liberalität, die die meisten anderen Gesellschaften und Staaten 
der Region gerade auch im Erziehungswesen vermissten. Er sieht diese 
privaten Einrichtungen deshalb ebenso als gesellschaftliche Bereiche-
rung. Der moderne Staat könne sich in Fragen der Bildung allgemein 
nicht völlig gleichgültig zeigen, das Erziehungswesen aber auch nicht 
vollkommen beherrschen, ohne dafür ein Mindestmaß an Bildungsfrei-
heit zu opfern.34

32	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 170. Vgl. 
ähnlich auch Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbi-
ya]«, 185.

33	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 41. Vgl. zur 
Frage, ob die Existenz konfessionseigener privater Schulen und Universitäten 
im Libanon der Entstehung einer ›libanesischen Identität‹ abträglich ist, Far-
ha, »Historical legacy«, 87–88; Frayha, »Education and social cohesion«.

34	 	Vgl, Naṣṣār, »al-Mabādiʾ at-taʿlīmiyya [in Tarbiya]«, 89–92.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


327

In diesem Sinne exemplarisch eingeschränkt ist die Bildungsfreiheit ge-
mäß Nassar in Syrien sowie im Irak. In den Verfassungen dieser beiden 
Staaten konstatiert er das, was er als taʿlīm maḏhabī bezeichnet, was mit 
›dogmatischer Indoktrination‹ übersetzt werden kann.35 Er versteht da-
runter eine »Verankerung von Überzeugungen und Glaubensgrundsät-
zen, die bestimmte Verhaltensweisen hervorrufen«.36 Die Überzeugungen 
und Glaubensgrundsätze, in deren Zeichen seines Erachtens der Unter-
richt in den genannten beiden Staaten steht, sind jene der Ideologie des 
sozialistischen und arabisch-nationalistischen Baʿṯismus.37

Trotz seiner Kritik an der ideologischen Indoktrination durch ein 
staatliches Erziehungswesen verneint Nassar nicht, dass Bildung be-
stimmte Zwecke verfolgen soll. Bildung sei eine ›zielgerichtete‹ (hādif) 
oder ›normative‹ (maʿyarī) Tätigkeit,38 deren Absichten meist im Kon-
text übergeordneter Vorstellungen einer besseren Gesellschaft und des-
halb mit der Absicht einer Veränderung bestimmter Realitäten erdacht 
würden. Er verweist diesbezüglich auf Platon, Rousseau und Dewey, 
die ihre Bildungsphilosophien alle im Kontext einer bestimmten poli-
tischen Philosophie und im Hinblick auf die Erfordernisse einer Um-
setzung von deren Idealen konzipiert hätten.39 Doch unterscheidet er 
grundsätzlich einerseits zwischen den philosophischen Prämissen sol-
cher Lehren, denen ein ganzheitliches und verallgemeinerbares Men-
schenbild zugrunde liege, sowie andererseits einem ideologischen Bil-
dungsverständnis, das seine Ziele aus den politischen Bestrebungen 
einer partikularen Gemeinschaft – im Baʿṯismus Syriens und des Iraks 
der arabischen – abbilde und dem Zweck einer Vergewisserung ih-
rer eigenen, historisch kontingenten Identität unterordne.40 Vor die-
sem Hintergrund fordert Nassar auch für den Libanon eine philoso-
phische Bildung, deren Ziel es sein soll, den Einzelnen losgelöst von 

35	 	Nassar selbst hätte taʿlīm maḏhabī 1987, als er sich in einem Artikel von Tar-
biya den ›Unterrichtsprinzipien‹ (mabādiʾ at-taʿlīm) in den genannten Ver-
fassungen auseinandersetzte, wohl nicht mit einem so negativ konnotierten 
Begriff wie ›Indoktrination‹ übersetzt; gemeinhin wird für Indoktrination 
auch talqīn verwendet. Denn es ist auffallend, dass Nassar sich in diesem 
Artikel in ungewohnter Weise für seine Kritik rechtfertigt und sie eher zu-
rückhaltend äußert. Vgl. etwa ibid., 82–83. Möglicherweise hatte diese Zu-
rückhaltung mit der dominanten Rolle zu tun, die Syrien seit kurz nach dem 
Beginn des Bürgerkriegs im Libanon spielte. Trotzdem gibt m. E. ›Indoktri-
nation‹ die Bedeutung von taʿlīm maḏhabī am besten wieder.

36	 	 Ibid., 104.
37	 	Vgl. ibid., 92–102.
38	 	Vgl. ibid., 93; Naṣṣār, Tarbiya, 6.
39	 	Vgl. Naṣṣār, »at-Tarbiya baina l-falsafa wa-l-aydiyūlūǧiyya [in Tarbiya]«, 

133–134.
40	 	Vgl. ibid., 134–136.

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328

ideologisch-gemeinschaftlichen Teilperspektiven zum mündigen Bür-
gersein zu befähigen.41

7.2.2 Taʿlīm maḏhabī im libanesischen Philosophieunterricht

Nassar verwendet in seiner Auseinandersetzung mit dem libanesischen 
Philosophiekurrikulum den Begriff der ›Indoktrination‹ (taʿlīm maḏhabī) 
nicht. Doch spielen ihm zufolge auch hier ideologische Zwänge, die ein 
in wesentlichen Belangen undemokratisches politisches System stützen 
sollen, auf unterschiedlichen Ebenen eine Rolle. Der Lehrplan versuche 
nämlich, zwei unterschiedliche Ideologien unter der Ägide einer dritten 
zusammenzubringen, wie er erklärt. Das Philosophiekurrikulum unter-
stehe im Libanon der konfessionalistischen Ideologie des Nationalpakts, 
die um die ›Koexistenz‹ (taʿāyuš) als bloßes ›Nebeneinander-Dahinexis-
tieren‹ (taǧāwur) zwischen einerseits einer maronitischen und anderer-
seits einer sunnitischen Ideologie bemüht sei. Hinter der maronitischen 
Ideologie glaubt Nassar wiederum eine von der französischen Bour-
geoisie beeinflusste ›liberal-progressistische Ideologie‹ (aydiyūlūǧiyya li-
brāliyya taqaddumiyya) zu erkennen, hinter der sunnitischen dagegen 
eine ›fundamentalistisch-reaktionäre‹ (aydiyūlūǧiyya uṣūliyya māḍawi-
yya).42

Wie dieser ideologisch-konfessionelle Pakt Eingang in den Philoso-
phieunterricht erhalten hat, illustriert Nassar zum einen im Hinblick 
auf das Kurrikulum für die Sekundarstufe von 1946, das 1968 im Klima 
der Verarbeitung der Niederlage des Sechstagekriegs revidiert wurde,43 
zum andern mit Bezug auf den nach wie vor verwendeten Lehrplan von 
1997, der die Bestimmungen des Friedensabkommens von Ṭaʾif (1989) 
berücksichtigte und die Richtlinien von 1968 ersetzte.44 Die strukturellen 

41	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Mabādiʾ at-taʿlīmiyya [in Tarbiya]«, 104–105; Naṣṣār, 
»at-Tarbiya baina l-falsafa wa-l-aydiyūlūǧiyya [in Tarbiya]«, 139–140.

42	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 146–153; 
Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 179–180.

43	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 143–146.
44	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 176. 

Vgl. zu beiden Bildungsreformen, ihren Kontexten und ihren Zielen Fray-
ha, »Education and social cohesion«, 82–88; Nemer Frayha, »Education 
as a means of building social cohesion in Lebanon. An unfinished task«, 
in: Maha Shuayb (Hg.), Rethinking education for social cohesion, London: 
Palgrave Macmillan 2012, 103–113. Eine detaillierte kritische Analyse des 
Philosophie-Lehrplans von 1997 bietet jüngst az-Zahrāʾ Suhail aṭ-Ṭašm. Sie 
folgt in ihrer Kritik mehrheitlich jener Nassars, ergänzt diese aber und ana-
lysiert neben dem Lehrplan auch das Lehrbuch des Faches ›Zivilisationen 
und Philosophie‹. Sie zeigt, wie das Lehrbuch etwa durch bestimmte Fragen 

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


329

Probleme, die Nassar in beiden Plänen bezüglich des Philosophieunter-
richts ausfindig macht, sind sich dabei sehr ähnlich45 und berühren v. a. 
zwei Punkte, die eng miteinander verknüpft sind. Beide sieht er dem Un-
terfangen verpflichtet, die ›konfessionalistische Kultur‹ und damit auch 
die konfessionalistische Identität der Schüler und der Gesellschaft auf-
rechtzuerhalten, anstatt eine philosophische Kultur zu schaffen, in der 
junge Erwachsene zu einem kritischen Umgang mit den Problemen einer 
lebendigen Gegenwart heranreifen können. Denn beide sind primär da-
rum bemüht, das bestehende politische System zu schützen und deshalb 
dessen Infragestellung zu verhindern, wie Nassar überzeugt ist. Aus die-
sem Grund klammern auch beide Lehrpläne das moderne und das zeit-
genössische arabische Denken größtenteils aus.

Nassars Kritik nimmt ihren Ausgang in der Feststellung, dass in den 
Lehrplänen eine fächerspezifische wie auch eine sprachliche Trennung 
zwischen der westlichen und der arabischen Philosophie unternommen 
wird. So zerteilt der Lehrplan von 1968 – wie jener von 1946 – die phi-
losophische Materie einerseits in das Fach ›Geschichte der arabischen 
Philosophie‹ (tārīḫ al-falsafa al-ʿarabiyya), das auf Arabisch gelehrt wird, 
und andererseits das Fach ›Allgemeine Philosophie‹ (falsafa ʿāmma), wo 
der Unterricht auf Französisch oder auf Englisch stattfindet. Bereits die-
se grundsätzliche Diskriminierung kritisiert Nassar mit deutlichen Wor-
ten, weil sie die philosophische Persönlichkeit eines jeden Schülers nach-
haltig spalte:

Der Schüler, der diese beiden Bereiche studiert, vermag es nicht, sie zu-
sammenzuführen. Und in Wahrheit will das Kurrikulum gar nicht, dass 
er die beiden verknüpft. Als würde es sagen: Dies sind die großen Leh-
ren der Philosophie bei den Arabern, und jenes sind die großen Lehren 
bei den Westlern, und jede Zivilisation oder Kultur hat ihre eigene Per-
spektive auf die Philosophie und ihre philosophische Praxis und ihre 
philosophische Sprache. Und der Schüler unterwirft sich dem, was das 

v.a. zum Auswendiglernen und Wiedergeben bestimmter Positionen anregt 
und wenig zum Selbstdenken, was jedoch als allgemeines Lernziel festgelegt 
wurde. Vgl. az-Zahrāʾ Suhail aṭ-Ṭašm, »Tadrīs al-falsafa fī Lubnān, 1: Tadrīs 
al-Falsafa fī l-marḥala aṯ-ṯānawiyya«, in: ʿAfīf ʿUṯmān (Hg.), Ḥāl tadrīs al-fal-
safa fī l-ʿālam al-ʿarabī, Bīblūs: 2015, 102–135. Das Kurrikulum des Faches 
›Zivilisationen und Philosophie‹ kann auf der Website des Center for Edu-
cational Research and Development des libanesischen Erziehungsministeri-
ums eingesehen werden, auch in englischer und französischer Übersetzung. 
Vgl. Center for Educational Research and Development (CERD) »Philoso-
phy and civilizations«,  http://www.crdp.org/curr-content-desc?id=8, letzer 
Zugriff: 21. November 2017.

45	 	Frayha bestätigt, dass die Reform von 1997 dem fast 30 Jahre zuvor erar-
beiteten Kurrikulum nichts Wesentliches beifügte. Vgl. Frayha, »Education 
as means of building social cohesion«, 104.

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.crdp.org/curr-content-desc?id=8
https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.crdp.org/curr-content-desc?id=8


330

Kurrikulum festlegt, und unter das, was ihm durch den Lehrer und das 
Schulbuch vermittelt wird, und es prägen sich in seinen Geist zwei Bil-
der des Gegenstandes der Philosophie ein, die sich historisch, inhaltlich 
und bezüglich ihrer Wirkung unterscheiden.46

Nassar erachtet diese Trennung des Unterrichtsgegenstandes philoso-
phisch als nicht schlüssig begründbar und stellt auch fest, dass sie von 
den Entwicklern des Kurrikulums faktisch unbegründet blieb. Zudem 
weist er darauf hin, dass der Lehrplan grundsätzlich einer Formulie-
rung allgemeiner Ziele, die der Philosophieunterricht in den libanesi-
schen Schulen zu verfolgen hätte, ermangele. Diesen Makel tut er aber 
nicht etwa als Nachlässigkeit ab, sondern interpretiert ihn als bewusstes 
Verschweigen jener ideologischen Kalküle, denen das Kurrikulum seines 
Erachtens letzten Endes unterworfen ist, und versucht deshalb, die poli-
tische Konstruktion des Lehrplans offenzulegen.47

Bezüglich des Fachs ›Geschichte der arabischen Philosophie‹ macht 
Nassar zunächst darauf aufmerksam, dass darin im Unterschied zu 
1946 der Einfluss arabisch-nationalistischer Strömungen auf den Inhalt 
des Kurrikulums klar erkennbar sei. So sei etwa konsequent von ›ara-
bischer‹, nicht mehr ›islamischer Philosophie‹ die Rede, was er auf die 
Präsenz des eher säkular und sprachlich ausgerichteten Panarabismus 
in den Dogmen des Baʿṯismus und des Nasserismus auch innerhalb der 
libanesischen ›sunnitischen Ideologie‹ zurückführt. Gleichermaßen er-
klärt er sich die Einführung des Fachs ›Geschichte der Wissenschaften 
bei den Arabern‹ im Fachbereich Naturwissenschaften mit dem Panara-
bismus. Er erkennt darin einerseits eine chauvinistische Sehnsucht nach 
vergangener Größe, gerade im Zeitalter der Niederlagen des arabischen 
Nationalismus, andererseits einen Versuch, den ›avantgardistischen Ge-
nerationen‹ zu vermitteln, dass eine Zukunft in technischer und wissen-
schaftlicher Prosperität in der Logik der eigenen Geschichte und Kul-
tur liege.48

Ebenfalls auf den Einfluss des arabischen Nationalismus kann laut 
Nassar möglicherweise der Umstand zurückgeführt werden, dass der 
neue Lehrplan seinen Fokus mehrheitlich auf bestimmte bedeutende phi-
losophische Gelehrte (aʿlām) und definierte Aspekte ihrer Lehren legt und 
nicht mehr auf weithin rezipierte und nachhaltig einflussreiche Texte 
(nuṣūṣ). Er sieht in dieser Konzentration auf Personen einen Führerkult 
widergespiegelt, wie ihn v. a. der Nasserismus kenne.49

Schwieriger und nicht immer mit ideologischen Erwägungen zu erklä-
ren ist für Nassar die Auswahl der Philosophen selbst, die hinsichtlich 

46	 	Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 149.
47	 	Vgl. ibid., 146–147, 157.
48	 	Vgl. ibid., 153–154.
49	 	Vgl. ibid., 157.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


331

dieser ideologischen Erwägungen in das Kurrikulum aufgenommen wur-
den. Im Lehrplan von 1968 waren es nämlich nur noch sechs Gelehr-
te, deren Theorien Eingang in den Unterricht fanden: Fārābī, Ibn Sīnā, 
Maʿarrī, Ġazālī, Ibn Rušd und Ibn Ḫaldūn. Gestrichen wurden hinge-
gen etwa Ibn ʿArabī, die Iḫwān aṣ-Ṣafāʾ (die ›Lauteren Brüder‹) sowie 
Ibn Ṭufail.50

Das Ausscheiden der Iḫwān aṣ-Ṣafāʾ deutet Nassar als Versuch der 
›sunnitischen Ideologie‹, den Einfluss der Schia zurückzudrängen, die 
gerade in den 1960er Jahren durch eine eigene geschärfte Ideologie ver-
mehrt Machtansprüche zu stellen begann51 und als von den ›Lauteren 
Brüdern‹ beeinflusst betrachtet werden könne.52 Ähnlich beurteilt Nas-
sar die Weglassung Ibn ʿArabīs als Bestreben, der sunnitischen Identität 
klarere Konturen zu geben und deshalb Denker wegzulassen, die nicht zu 
einem klassisch sunnitischen Kanon und damit einem bestimmten sun-
nitischen Religionsverständnis passen.53

Was die ›sunnitische Ideologie‹ inhaltlich im Lehrplan belassen hat, 
deutet Nassar als in der Bemühung begriffen, die arabische Philosophie 
möglichst davon abzuhalten, eine die gegenwärtigen soziopolitischen 
Umstände verändernde Rolle zu spielen; dies ist seines Erachtens auch 
als Zugeständnis an ihre Kollaborateure der ›maronitischen Ideologie‹ 
und ihr gemeinsames Schutzdach, die ›Ideologie des Nationalpakts‹, zu 
verstehen. So glaubt Nassar zunächst in dem, was von den sechs noch 
verbleibenden Philosophen unterrichtet wurde, ein Bestreben zu erken-
nen, die Philosophie grundsätzlich in ein negatives Licht zu stellen. Der 
Lehrplan reproduziere nämlich v. a. eine Debatte um und gegen die Phi-
losophie, wie sie das islamische Mittelalter gekannt habe. In allem, was 
der Lehrplan auflistet, wähnt Nassar die Sunniten in einem Disput einer 
vergangenen Gegenwart gefangen, dessen Darstellung sie in einer ande-
ren Gegenwart zu ihren Zwecken zu instrumentalisieren suchten. Damit 
ließen sie nicht nur die mittelalterlichen Kontexte dieser Debatten und 

50	 	Vgl. ibid., 154.
51	 	Hierzu Weiss, Shadow of sectarianism, 1.
52	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 156. Er 

verweist diesbezüglich auch auf den Machtzuwachs der ländlichen schiiti-
schen Alawiten auf Kosten der sunnitischen urbanen Eliten in Syrien. Dieser 
gipfelte darin, dass nach 1966 die Alawiten auch in der Baʿṯ-Partei eine ton-
angebende Stellung innehatten. Von den syrischen Konflikten zwischen Ala-
witen und Sunniten blieb auch der Libanon nicht unberührt. Vgl. dazu Gre-
gor Voss, ʿAlawīya oder Nuṣairīya? Schiitische Machtelite und sunnitische 
Opposition in der Syrischen Arabischen Republik: Untersuchung zu einer 
islamisch-politischen Streitfrage, 1987, Diss. Hamburg; Reinhard Schulze, 
Geschichte der islamischen Welt. Von 1900 bis zur Gegenwart, München: 
C.H. Beck 2016, 315–316.

53	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 157.

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332

damit die Lebhaftigkeit und Dynamik dieser Philosophie außer Acht, 
sondern verweigerten sich gleichzeitig auch den soziopolitischen Er-
fordernissen einer sich verändernden Gegenwart. In diese Richtung in-
terpretiert Nassar den Fokus auf Ibn Ḫaldūns ›Soziologie‹ (ʿilm al-ʿum-
rān) sowie seine Kritik der Philosophie und der Vernunft; auf Ibn Rušds 
Entscheidende Abhandlung sowie seine Kritik Ġazālīs; den Fokus auf 
Ibn Sīnās Theorie des Notwendig-Seienden, der Geistigkeit der Seele 
(rūḥāniyyat an-nafs) und der Ewigkeit der Welt (qidam al-ʿālam); den 
Fokus auf Fārābīs Erkenntnistheorie sowie seine politische Utopie und 
deren Kritiker; auf Maʿarrīs Pessimismus und seine Sichtweise der Ver-
nunft, der Religion sowie des Schicksals; schließlich den Fokus auf Ġa-
zālīs Theologie und Philosophiekritik sowie seinen Sufismus und auf 
seinen Erretter aus dem Irrtum.54 Weshalb all diese Denker, die teilwei-
se – so besonders Ibn Rušd – gerade in der Moderne als Apologeten 
des Vernunftdenkens gelesen werden, als Philosophiekritiker verstanden 
werden sollten, begründet Nassar hier nicht. Er legt diesem Urteil wohl 
seine eigene, nicht unumstrittene Lektüre einiger dieser Denker zugrun-
de – so z. B. seine in Išārāt geäußerte Auffassung, Ibn Rušd habe entge-
gen etwa den Behauptungen Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirīs nicht etwa die 
religionsrechtliche Legitimität des Vernunftdenkens verteidigt, sondern 
diesem v. a. aus religionsrechtlicher Perspektive seine Grenzen aufzeigen 
wollen;55 oder aber seine Behauptung, Fārābī habe mit seinem emanatis-
tischen Idealismus die gesamte arabische Philosophie, inklusive des po-
litischen Denkens, in realitätsfremde spekulative Höhen getrieben und 
sie damit früh zum Scheitern verurteilt.56

Die Intention der ›sunnitischen Ideologie‹, die Philosophie soziopoli-
tisch möglichst zahnlos zu machen und dem Status quo zu verpflichten, 
glaubt Nassar auch daran festmachen zu können, dass die praktische 
Philosophie – abgesehen von Fārābīs politischem Denken – im Lehrplan 
komplett übergangen worden sei. Die praktische Philosophie sei aber ent-
gegen anderweitigen Behauptungen in der arabischen Tradition durch-
aus bedeutend gewesen. Nassar nennt etwa Abū Bakr ar-Rāzīs Spirituelle 
Medizin (Kitāb aṭ-Ṭibb ar-rūḥānī) oder die ethischen Schriften von Yaḥyā 
Ibn ʿAdī und Miskawaih, verweist aber auch auf wichtige praktisch-phi-
losophische Ansätze, die von namhaften Juristen und Theologen wie ʿAb-
dalǧabbār al-Muʿtazilī oder Abū l-Ḥasan ʿAlī al-Māwardī, aber auch von 
Ġazālī entwickelt worden seien. Er deutet diese Weglassungen als Ver-
such, das Feld der Moral und der Politik von rationalen Überlegungen 

54	 	Vgl. ibid., 157–158.
55	 	Vgl. Naṣṣār, »Ibn Rušd [in Išārāt]«, 15–21. Vgl. dazu die Kritik von Balqa-

zīz, »Fī l-Manhaǧ at-tārīḫī an-naqdī. Ḥudūd al-ʿaqlāniyya al-falsafiyya fī l-is-
lām«, 145–157.

56	 	Vgl. Nassar, Pensée, 261.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333

möglichst frei zu halten, um es komplett der Religion zu überlassen. Glei-
chermaßen beanstandet er die totale Abwesenheit der modernen und zeit-
genössischen arabischen Philosophie: deren kritisch-subversives Potenzial 
werde als Gefahr für die konfessionelle Kollaboration gesehen und des-
halb nicht unterrichtet, ist Nassar überzeugt.57

Das Verhältnis der ›maronitischen Ideologie‹ zum Fach der ›Allgemei-
nen Philosophie‹ ist laut Nassar anders gelagert als jenes der sunnitischen 
zur ›Geschichte der arabischen Philosophie‹. Denn die Maroniten hätten 
zur westlichen Philosophie, welche als allgemeine Philosophie unterrich-
tet werde, bloß ein externes Verhältnis, d. h. nichts Wesentliches zu ih-
ren Inhalten beigetragen. Es werde in erster Linie eine französisch-libe-
rale Tradition vermittelt, welche v. a. während der Mandatszeit Eingang 
in maronitische intellektuelle Kreise gefunden habe und dort die mehr-
heitlich scholastischen und neothomistischen Orientierungen der Philo-
sophie ablöste.  Die allgemeine Philosophie sei damit auch nicht ›maro-
nitisch‹, wie die arabische Philosophie ›sunnitisch‹ sei. Nassars Analyse 
dieses anderen Kurrikulums bezieht sich denn auch nur beiläufig auf den 
Inhalt und beschränkt sich auf die Funktion, welche es zu erfüllen hat.58

Bezüglich dieser Funktion hebt Nassar positiv hervor, dass der Lehrplan 
der ›Allgemeinen Philosophie‹ um einen Gegenwartsbezug bemüht sei und 
neben der theoretischen auch die praktische Philosophie gelehrt werde. 
Die Gegenwart, die dabei vermittelt wird, sei jedoch mit dem Fokus auf 
französische liberale Denkströmungen diejenige von Paris, nicht diejenige 
Beiruts. Letzten Endes tue die ›maronitische Ideologie‹ also trotz ihres Ge-
genwartsbezugs dasselbe wie die ›sunnitische‹: Sie wende sich von den Er-
fordernissen der libanesischen Gegenwart und drängenden Veränderungen 
ab, um den Status quo nicht in Gefahr zu bringen. In dieser Verweigerungs-
haltung gegenüber der libanesischen Gegenwart wird sie für Nassar zur 
Komplizin der ›sunnitischen Ideologie‹. Zu dieser Komplizenschaft und 
zur Verweigerungshaltung gegenüber der Gegenwart gehöre auch, dass die 
›maronitische Ideologie‹ wie ihre sunnitischen Kollaborateure im Kurriku-
lum jenen arabischen philosophischen Strömungen keine Aufmerksamkeit 
zu schenken gewillt sei, die sich mit den Erfordernissen dieser Gegenwart 
kritisch auseinandersetzten.59 Nassar meint zu letzterem Punkt: 

Die Absicht dahinter, die Problematik unseres Zeitalters und die Denk-
schulen, die sich darum im Widerstreit befinden, aus dem Blickwinkel 
von Paris zu bestimmen, ist natürlich, eine Öffnung gegenüber der ge-
genwärtigen Welt zu bewirken, wie sie sich in einer der einflussreichen 
großen Metropolen wandelt und formt. [Die Absicht dahinter] ist jedoch 
auch der Verschluss gegenüber der zeitgenössischen Welt, wie sie sich in 

57	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 159–161.
58	 	Vgl. ibid., 161–164.
59	 	Vgl. ibid., 164–167.

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334

den verschiedensten Strömungen der arabischen Denker wandelt und 
formt. Die politische maronitische Ideologie sieht keinen Grund, sich 
für diese Strömungen zu interessieren, für die sich auch ihre Komplizin, 
die sunnitische Ideologie, nur am Rande zu begeistern vermag. Deshalb 
geht sie mit ihrer Komplizin darin einig, die Modernität (muʿāṣara) von 
der Authentizität (aṣāla) zu trennen und das Authentische mit dem ara-
bischen mittelalterlichen philosophischen Erbe verknüpft zu belassen 
und das Moderne mit der lebendigen Philosophie der westlichen Me-
tropolen, im Speziellen Paris. Vor dem Hintergrund dieses Paktes ist es 
ein Leichtes, Argumente für ein Missachten jenes Denkens aufzubringen, 
das versucht, auf die eine oder andere Art die Dialektik von Modernität 
und Authentizität zu leben.60

Im Philosophie-Lehrplan von 1997 sieht Nassar durchaus Verbesserun-
gen im Vergleich zu jenem von 1968. Positiv streicht er etwa die ver-
stärkte Ausrichtung auf Texte und nicht mehr philosophische Persönlich-
keiten heraus und dass die Lehrpersonen als Vermittelnde der Materie 
stärker in die Pflicht genommen werden.61 Auch begrüßt er grundsätz-
lich den Versuch, das Schulwesen nach den langen Kriegsjahren grund-
legend zu reformieren.62 

Doch schon die neuen, klar festgelegten allgemeinen Bildungsziele, die 
bereits 1994 in einem ›Plan zur Erziehungsreform im Libanon‹ definiert 
wurden,63 sieht Nassar wieder unverkennbar vom Geiste einer ›konfes-
sionalistischen Kultur‹ durchdrungen. 

Dies macht er zunächst daran fest, dass diese Reform den neuen Lehr-
plan auf eine von der Regierung entwickelte ›Bildungsphilosophie‹ (fal-
safa tarbawiyya) verpflichtet, die explizit aus der bestehenden Verfassung 
sowie dem neuen Nationalpakt, d. h. dem Taʾif-Abkommen, hergeleitet 
wurde. Da dies jedoch zwei Rechtstexte seien, die ganz im Zeichen der 
alten Ordnung stünden, würde auch die neue ›Bildungsphilosophie‹ den 
alten ideologischen Pakt nur weiterführen und zementieren.64

Nassar illustriert dies an den sogenannten drei ›intellektuellen und hu-
manistischen Dimensionen‹ (al-abʿād al-fikriyya wa-l-insāniyya) dieser Bil-
dungsphilosophie, drei Dimensionen, die durch den Unterricht aktiviert 
werden sollten, wie ihre Entwickler hofften. Die erste dieser Dimensio-
nen fordert einen ›Glauben‹ (īmān) an den Libanon als ein Land der Frei-
heit, Demokratie und Gerechtigkeit. Die zweite soll den Glauben an den 
Menschen und seine Würde, die Vernunft, die Wichtigkeit von Arbeit so-
wie moralisches Handeln stärken. Die dritte wiederum stellt fest, dass die 

60	 	 Ibid., 167.
61	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 190–191.
62	 	Vgl. ibid., 175–178.
63	 	Vgl. dazu Frayha, »Education and social cohesion«, 84–85.
64	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 178–

179. Vgl. auch Frayha, »Education and social cohesion«, 84–85.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


335

libanesische Sichtweise auf das Universum im Wesentlichen von den mo-
notheistischen Religionen geprägt sei. Diese spirituelle Weltsicht müsse ge-
stärkt und ins Positive gewendet werden, um sie so zur Verhinderung von 
Fanatismus mobilisieren zu können, gibt die ›Bildungsphilosophie‹ vor.65

Nassar kritisiert an den ersten beiden Dimensionen, dass dort der 
Glaube zur Stütze von Freiheit, Demokratie und Gerechtigkeit respekti-
ve für die Achtung des Menschen und seiner Würde gemacht werde. Ei-
nen wie auch immer konstituierten Glauben erachtet er als zu schwach, 
um diese im Libanon nur fragil verankerten Güter nachhaltig zu fördern. 
Anstatt durch Bildung den Glauben etwa an Freiheit und Gerechtigkeit 
zu stärken, verlangt er deshalb gerade in den Schulen eine philosophi-
sche Auseinandersetzung damit, um sie auch im alltäglichen, sowohl öf-
fentlichen wie auch privaten Umgang zu festigen.66

Die Möglichkeiten eines solchen philosophischen Diskurses in den 
Schulen sieht Nassar jedoch bedroht, wenn, wie dies in der dritten Di-
mension der neuen Bildungsphilosophie geschehe, der Libanese als homo 
religiosus definiert und gar gefordert werde, diese Eigenschaft der Reli-
giosität zu stärken. Indem ihn die Bildungsphilosophie als religiöses We-
sen definiere, werde dem libanesischen Bürger die Möglichkeit abgespro-
chen, primär eine nichtreligiöse, etwa philosophische Weltanschauung zu 
haben. Ferner erkenne man in dieser dritten Dimension auch, dass der 
›Glaube‹, den die ersten beiden Dimensionen ansprechen, ein religiöser 
sei, Begriffe wie Freiheit, Demokratie oder Vernunft also aus einer mo-
notheistisch-spirituellen Warte verstanden würden.67

Nassar sieht wegen dieser dritten Dimension den Philosophieunter-
richt durch die neue Bildungsphilosophie auch ganz grundsätzlich in 
Frage gestellt, da dieser Unterricht eben gerade nicht die Philosophie, 
sondern die Religion ins Zentrum stellt. Und tatsächlich versuchte die 
Kommission, die mit der Umsetzung der 1994 festgelegten allgemeinen 
Bildungsziele betraut wurde, die Philosophie fast komplett aus dem neu-
en Lehrplan zu streichen. Nassar veranlasste dies dazu, in seiner Funkti-
on als Dekan der philosophisch-historischen Fakultät der Université Li-
banaise mit einem offenen Brief an den damaligen Erziehungsminister 
gegen dieses Vorhaben zu protestieren.68

65	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 179–
182. Vgl. dazu auch Frayha, »Education and social cohesion«, 84–85.

66	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 179–183.
67	 	Vgl. ibid. 
68	 	Das Schreiben wurde in der Beiruter Tageszeitung an-Nahār veröffentlicht. 

Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Risāla ilā wazīr at-tarbiya. Tahmīš tadrīs al-falsafa ḫaṭaʾ 
ǧasīm«, in: an-Nahār 19374 (28. Februar 1996), 13. Auch andere libanesi-
sche Philosophieprofessoren protestierten bereits zuvor gegen das Vorhaben, 
so etwa Adūnīs al-ʿAkra, »Ilġāʾ al-falsafa min al-manāhiǧ at-taʿlīmiyya. Man 
asqaṭa al-falsafa asqṭa al-ʿaql«, in: an-Nahār 19371 (24. Februar 1996), 11. 

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336

Letzten Endes wurde der Philosophie im Lehrplan von 1997 dann 
doch ihr Platz eingeräumt – ob aufgrund dieser Proteste oder nicht, sei 
hier dahingestellt –, und zwar innerhalb eines größeren Fachkomplexes, 
der mit ›Zivilisationen und Philosophie‹ betitelt wurde.69 

Trotz der Reformanstrengungen, die in diesem neuen Plan ihren Nie-
derschlag finden sollten, treten auch darin in den Grundzügen die Pro
bleme wieder auf, mit denen bereits der Plan von 1968 zu kämpfen hat-
te, wie Nassar erklärt.

So behält auch der neue Lehrplan die Dichotomie zwischen allge-
meiner und arabischer Philosophie grundsätzlich bei.70 Zwar sei ver-
sucht worden, die beiden Traditionen unter bestimmten Themen- und 
Problembereichen näher aneinanderzurücken. Doch glaubt Nassar, dass 
diese neue Orientierung an bestimmten Problemen oder Themen mehr-
heitlich zuungunsten der arabischen Philosophie ausgefallen sei, weil 
sie letztere als rückständig aussehen lasse. Denn es würden mehrheit-
lich einfach die Antworten der arabischen Philosophie in Parallelität zur 
westlichen Behandlung eines Themas gestellt, ohne ein Gleichgewicht 
zwischen den beiden zu schaffen. Dass Antworten der mittelalterlichen 
arabischen Philosophie auf diese Fragen im Vergleich zu jenen des west-
lichen Denkens unbefriedigender ausfallen würden, sei offensichtlich. 
Nassar spricht diesbezüglich auch von einer ›Parallelität ohne Gleichge-
wicht‹ (muwāzāh min dūn muwāzana), die zwischen der westlichen und 
der arabischen Philosophie hergestellt worden sei.71

Er illustriert am Beispiel des Themas ›Mensch‹, was diese ›Parallelität 
ohne Gleichgewicht‹ für die Persönlichkeit eines Schülers bedeutet. Un-
ter diesem Themenbereich würden die Lehren Ibn Sīnās oder der Iḫwān 
aṣ-Ṣafāʾ zur Seele einerseits sowie moderne Erkenntnisse der westlichen 
Psychologie andererseits gelehrt. Nassar schließt, dass einem Schüler, der 
sich bestimmte Fragen als Mensch stellt, vom neuen Lehrplan nur die 
Möglichkeit geboten werde, entweder nach Antworten in der modernen 
westlichen Psychologie zu suchen, dabei aber eine bestimmte kulturel-
le Entfremdung zu fühlen, oder aber seine eigene Tradition zu befragen 
und dabei die eigene Rückständigkeit zu erfahren.72

Vgl. dazu auch Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tar-
biya]«, 183–185.

69	 	Der Inhalt dieses Faches mitsamt seinen Lernzielen ist abgebildet und – in 
Anlehnung an Nassar, aber detaillierter – kritisch kommentiert bei aṭ-Ṭašm, 
»Tadrīs al-falsafa fī Lubnān, 1«, 108–134.

70	 	Vgl. für Details ibid., 111–112.
71	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 190, 

201–202.
72	 	Vgl. ibid., 202–203.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

7.2.3 Philosophieunterricht jenseits des Konfessionalismus

Nassar erachtet es als durchaus berechtigt, dass sich libanesische Schü-
ler sowohl mit der westlichen als auch der arabischen philosophischen 
Tradition auseinandersetzen. Denn beide sieht er als Bestandteil einer 
sehr eigenen libanesischen Geschichte und damit zu einer libanesischen 
Identität gehörend.73 Damit der Philosophieunterricht jenseits von kon-
fessionalistisch-ideologischen Zwängen jedoch dazu beitragen kann, die 
libanesische Gesellschaft zu einen, und sie nicht weiter spaltet, müssen 
diese beiden philosophischen Traditionen Nassar zufolge allerdings an-
ders zusammengeführt werden, als es bisher der Fall war.

So schlägt Nassar zunächst eine Vereinheitlichung der Sprache des 
Philosophieunterrichts vor. Er findet, dass diese Sprache Arabisch sein 
sollte, also auch die europäische Philosophie auf Arabisch unterrichtet 
werden müsse, nicht zuletzt, weil er die Fremdsprachenkenntnisse, die 
auf Primar- und Mittelstufe angeeignet werden, für nicht ausreichend 
hält, um sie im Philosophieunterricht zu verwenden. Damit eine solche 
arabischsprachige Vereinheitlichung des Stoffes erfolgen könne, müss-
ten aber zuerst durch Übersetzungen die textlichen Grundlagen für ei-
nen solchen sprachlich einheitlichen Philosophieunterricht geschaffen 
werden.74

Ebenfalls eine integrierende Funktion verspricht Nassar sich von der 
Aufnahme moderner und zeitgenössischer arabischer Denker in das Kur-
rikulum, da sie konfessionsunabhängig die Probleme der gesamten Ge-
sellschaft abbilden und benennen. Es seien dies Probleme, wie sie sich 
gegenwärtig in ihrer ganzen Komplexität und Dringlichkeit und nicht 
in einer anderen Gegenwart – einer arabisch-mittelalterlichen oder ei-
ner europäisch-modernen – stellten. Zwar figurierten solche Denker auf 
dem Lehrplan von 1997, wo das Thema ›Moderne Fragen in der arabi-
schen Philosophie‹ abgehandelt werde75 – es werden etwa Rifāʿa Rāfiʿ aṭ-
Ṭahṭāwī, Ǧamāladdīn al-Afġānī, Ǧubrān Ḫalīl Ǧubrān, Amīn ar-Rīḥānī, 
Šakīb Arslān und Ṭāhā Ḥusain behandelt.76 Doch kritisiert Nassar zum 
einen, dass diese ›modernen Fragen‹ auf die drei Probleme von ›Ost und 
West‹ (aš-šarq wa-l-ġarb), ›Tradition und Moderne‹ (at-turāṯ wa-l-ḥadāṯa) 
sowie ›Freiheit und Fortschritt‹ (al-ḥurriyya wa-t-taqaddum) reduziert 
worden seien. Zudem seien die unter diesen Problemfeldern abgehan-
delten Personen eigentlich Literaten oder religiöse Denker, die alle vor 
dem Zweiten Weltkrieg gewirkt hätten. Er schlägt deshalb vor, unter den 

73	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 169–170.
74	 	Vgl. ibid., 170–173; Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in 

Tarbiya]«, 191.
75	 	Vgl. aṭ-Ṭašm, »Tadrīs al-falsafa fī Lubnān, 1«, 112.
76	 	Nassar selbst nennt diese Namen nicht, sie sind aber bei az-Zahrāʾ Suhail 

aṭ-Ṭašm aufgeführt, vgl. ibid., 130.

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338

von ihm als ›Philosophen‹ bezeichneten Leuten etwa auch Šiblī Šumayyil, 
Zakī Naǧīb Maḥmūd, Yūsuf Karam oder ʿAbdarraḥmān Badawī zu Wort 
kommen zu lassen, aber auch ›Denker‹ wie Luṭfī as-Sayyid, Sāṭiʿ al-Ḥusrī, 
Anṭūn Saʿādah, Zakī al-Arsūzī, Michel Aflaq, Munīf ar-Razāz oder Michel 
Chiha zu berücksichtigen. Mit diesen Intellektuellen könnten auch dring-
liche Themen angegangen werden, welche die intellektuellen Diskussio-
nen der Gegenwart in der arabischen Welt am stärksten beschäftigten, so 
etwa: das Vernunftdenken, der Materialismus, der Nationalstaat, Demo-
kratie, das dogmatische Denken, Sprache und Revolution.77

Der Philosophieunterricht soll sich aber nicht nur mit den Problemen 
abgeben, die diese Texte abbilden oder benennen, sondern v.a. auch die 
jungen Erwachsenen und ihre Fragen selbst ins Zentrum rücken. Er soll 
dazu ermutigen, die Fragen, mit denen sich »der jugendliche libanesische 
Schüler in seinem Umgang mit sich selbst und der Welt um ihn herum«78 
tagtäglich konfrontiert sieht, philosophisch zu reflektieren und damit sei-
ne Persönlichkeit zu stärken.79 

Eine Konversation mit der arabischen wie der westlichen Geschich-
te des Denkens aus der gegenwärtigen Realität heraus ist dieser philo-
sophischen Reflexion dienlich, wie Nassar überzeugt ist. Die Geschichte 
dürfe sich dabei jedoch nicht der Gegenwart aufdrängen, um so de-
ren Veränderung zum Besseren zu obstruieren.80 Nur als gegenwarts-
bezogene, selbstbestimmte Konversation mit frei gewählten Elementen 
unterschiedlicher Traditionen kann der Philosophieunterricht eine ›phi-
losophische Kultur‹ entstehen lassen, in der mündige Bürger über ihre 
konfessionelle Zugehörigkeit hinausdenken. 

Nassar preist in Tarbiya also jene kritische Lektüre philosophischer 
Texte als für den Philosophieunterricht geeignet an, die er selbst seit seiner 
frühen Auseinandersetzung mit Ibn Ḫaldūn einerseits und Gabriel Mar-
cel andererseits in seinen universitären Qualifikationsschriften praktiziert 
hat. Und auch später setzte er sich mit einer Vielzahl anderer Denker bei-
der Traditionen zwecks der philosophischen Beschäftigung mit drängen-
den Gegenwartsfragen auseinander. Es ist dies jene Methode, die er in 
Istiqlāl als ›Dialektik der philosophischen Autonomie‹ (ǧadaliyyat al-isti-
qlāl al-falsafī) bezeichnet hatte: ein Diskurs mit der philosophischen Tra-
dition aus der gegenwärtigen Realität heraus, eine Befragung des westli-
chen wie arabischen intellektuellen Erbes, die die Autonomie des Selbst 
in seiner eigenen Realität wahrt und bekräftigt, ohne aber die Geltungs-
ansprüche der Tradition im Hier und Jetzt absolut verneinen zu müssen.81

77	 	Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūḍ at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 209–210.
78	 	 Ibid., 203.
79	 	Vgl. ibid.
80	 	Vgl. ibid.
81	 	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 235–269. Vgl. dazu auch oben Abschnitt 1.3.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

ʿAṣṣāmaddīn Hilāl hat also durchaus recht, wenn er der Ansicht ist, 
dass Nassars Auseinandersetzung mit dem libanesischen Bildungswesen 
mit der Hoffnung einherging, er, Nassar, werde sein eigenes Denken in 
der alltäglichen Praxis verkörpert sehen.82

Es scheint jedoch, dass Nassar sein Denken nicht als vorgefertigte 
Idee einer ›neuen Gesellschaft‹ vermittelt sehen will, sondern auf die in-
dividuelle menschliche Vernunft vertraut, die, einmal von der gemein-
schaftlich-ideologischen Heteronomie befreit, mithilfe eines jeden Einzel-
nen philosophisch-diskursiv selbst den Weg zum Besseren findet. Diesen 
Schluss lässt zumindest die Tatsache zu, dass Nassar unter jenen zeitge-
nössischen Denkern, die es seines Erachtens im Philosophieunterricht 
zusätzlich zu berücksichtigen gilt, nicht nur diejenigen auflistet, in deren 
Fußstapfen er selbst teilweise zu gehen glaubte (z. B. Šumayyil,83 Saʿādah 
und Arsūzī84), sondern auch solche, die er scharf kritisiert hat: Zakī Naǧīb 
Maḥmūd und Yūsuf Karam,85 oder Luṭfī as-Sayyid, der ihm zu individua-
listisch-liberal ist,86 oder gar Michel Chiha, einen der intellektuellen Ur-
väter des ›libanesischen Systems‹, dessen Eigenheit eine Kombination von 
Konfessionalismus und neoliberalem Kapitalismus ist.87

Nassar zeigt hier also ein inklusives Verständnis dessen, was im Phi-
losophieunterricht vermittelt werden soll – umfassender vielleicht, als es 
sein dezidierter aufklärerischer Rationalismus teilweise vermuten ließe. 
Sein Philosophieverständnis ist folglich nicht nur dahingehend demo-
kratisch, dass es sich um das Philosoph- und Philosophinsein eines je-
den einzelnen Bürgers und nicht nur einer akademischen Elite bemüht, 
sondern auch insofern, als es die Vielfalt philosophischer Strömungen 
abzubilden gewillt ist.

Es lässt sich allgemein sagen, dass bei Nassar die philosophische Bil-
dung ganz im Zeichen der Demokratie bzw. einer Demokratisierung des 
Libanon steht, weshalb Maqūra auch der Ansicht war, bei Nassar sei die 
Demokratie primär eine Frage der Bildung.88 Etwas präziser ließe sich 
sagen, dass die philosophische Bildung bei ihm die Entstehung einer de-
mokratischen ›neuen Gesellschaft‹ im Sinne seines ›Liberalismus mit Ge-
meinsinn‹ ermöglichen soll.

Der Philosophieunterricht scheint dabei nicht bloß einer unter vie-
len Faktoren zu sein, die zur Erneuerung der Gesellschaft beitragen. Die 

82	 	Vgl. Hilāl, »at-Tarbiya wa-l-ʿaql al-multazim«, 80.
83	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 15–16, 32–48.
84	 	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 88–234.
85	 	Vgl. ibid., 21–30.
86	 	 In Naṣṣār, Ḥurriyya, 145–146.
87	 	Vgl. z. B. Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya [in Tarbiya]«, 43. 

Vgl. zur Rolle Michel Chihas bei der Entstehung der konfessionalistischen 
libanesischen Ordnung oben 2.4.

88	 	Vgl. Maqūra, Falsafat at-tawāṣul, 190.

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340

philosophische Bildung aller ist bei Nassar der entscheidende Faktor der 
Veränderung – die ›Ermöglichungsbedingung‹ seines philosophischen 
Gesamtprojekts schlechthin. Die Erneuerung der philosophischen Bil-
dung ist bei Nassar der Ausgangspunkt des gesellschaftlichen Wandels. 
Mit seinen postulierten Reformen des Philosophieunterrichts stellt er 
folglich nicht nur bestimmte Aspekte des Bildungswesens in Frage, son-
dern die gesamte politische und soziale Ordnung des Libanon, die über 
den Philosophieunterricht verändert werden soll. Seine Forderung nach 
einer ›philosophischen Kultur‹, die aus den Klassenzimmern heraus ent-
steht, hat damit etwas Subversives, etwas Revolutionäres. Denn letzten 
Endes kann eine ›philosophische Kultur‹, wie er sie sich vorstellt, nur in 
einem liberal-demokratischen Staat existieren und florieren, nicht aber 
in der konfessionalistischen Konsensdemokratie des Libanon und schon 
gar nicht in totalitären Systemen wie jenen Syriens oder des Irak.89 Nas-
sar bekräftigt denn auch in Tarbiya, dass ein wahrer demokratischer 
Staat keine Angst davor habe, seine Bürger philosophisch zu bilden. Im 
Libanon gebe es aber nach wie vor eine systemerhaltende ›Furcht vor der 
Philosophie‹ (ḫauf min al-falsafa) – was er als Demokratiedefizit deutet.90

Der Philosophieunterricht ist der Ort, an dem Nassars Revolution ih-
ren Anfang nimmt, nicht der soziopolitische Umsturz, der auf eine histo-
rische Zäsur hinarbeitet. Über den Philosophieunterricht soll eine ›neue 
Gesellschaft‹ nach den Regeln von Nassars ›Liberalismus mit Gemein-
sinn‹ entstehen. Die entkonfessionalisierte philosophische Bildung, die 
den Bürger über seine Rechte und Pflichten aufklärt und ihn zur Mün-
digkeit erzieht, ist die Ermöglichungsbedingung dieses philosophischen 
Projekts.

In Anbetracht dessen, dass Nassar der Bildung als gesellschaftsverän-
derndem Faktor eine solch zentrale Rolle in seinem philosophischen Ge-
samtprojekt zuspricht, ist ferner auch Muḥammad al-Miṣbāḥīs Kritik et-
was zu relativieren, Nassar propagiere mit der Revolution als Medium 
einer zweiten arabischen Renaissance jenes politische Mittel zur gesell-
schaftspolitischen Veränderung, das der arabischen Welt die totalitären 
Regimes gebracht habe.91 Der Begriff der Revolution spielt bei Nassar 
zwar zweifelsohne eine wichtige Rolle. Doch zumindest die Texte in Tar-
biya legen den Schluss nahe, dass es Nassar in erster Linie um eine phi-
losophische Revolution geht, eine Revolution des Denkens, der die so-
ziopolitischen Veränderungen unaufhaltsam folgen würden.

89	 Vgl. dazu auch Naṣṣār, »Baina d-dimuqraṭiyya wa-l-librāliyya [in Tarbiya]«.
90	 Vgl. Naṣṣār, »an-Nuhūd at-tarbawī wa-taʿlīm al-falsafa [in Tarbiya]«, 204–

205, 210–211.
91	 Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 106–107. Vgl. dazu oben 5.2.2.

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERÄNDERN SOLL

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Gemeinsinn als Bürgersinn
	7.1.1  Zurück zum Bürger
	7.1.2  Ein philosophischer Begriff des Bürgers
	7.1.3  Der Philosophieunterricht als Weg in eine philosophische Kultur
	7.2  Der konfessionell-ideologische Pakt im libanesischen Philosophiekurrikulum
	7.2.1  Taʿlīm maḏhabī (Indoktrination)
	7.2.2  Taʿlīm maḏhabī im libanesischen Philosophieunterricht
	7.2.3  Philosophieunterricht jenseits des Konfessionalismus

