7. Wie der Philosophieunterricht die
libanesische Gesellschaft verindern soll

Zu den Ermoglichungsbedingungen von Nassars
philosophischem Projekt

In den letzten beiden Kapiteln wurden die epistemischen sowie die po-
litisch-philosophischen Pramissen von Nassars >Liberalismus mit Ge-
meinsinn« systematisch rekonstruiert. Dieser >Liberalismus mit Gemein-
sinn« stellt die normative Architektur einer >neuen Gesellschaft« dar, die
Nassar aus der Konflikterfahrung einer konfessionell-gemeinschaftlichen
Zerkluftung des Libanon zu entwerfen begonnen hatte. Im Folgenden
wollen wir nochmals etwas niher an den libanesischen Kontext heran-
riicken.

Bereits in Kapitel 5 wurde darauf hingewiesen, dass Nassars Philo-
sophiebegriff demokratisch ist: Das philosophische Denken und Argu-
mentieren, das er gegen die ideologisch-gemeinschaftliche Heteronomie
einfordert, ist bei ihm eine kritisch-offene Diskursform, die seines Er-
achtens von jeder und jedem Einzelnen angeeignet und praktiziert wer-
den kann und soll. Sein Philosophieverstandnis bleibt damit nicht einer
schmalen, akademisch gebildeten Elite von Intellektuellen vorbehalten,
sondern greift in die kulturelle Breite der Gesellschaft aus. Sein >Libera-
lismus mit Gemeinsinn< hangt vom Philosoph- und Philosophinsein ei-
nes jeden einzelnen Mitglieds der Gesellschaft ab, d.h. von der Fahigkeit
aller, nach den Regeln seines >kritisch-offenen Rationalismus« zu denken
und zu deliberieren.

Nassars Anspruch, das Philosophieren in die gesellschaftliche Brei-
te zu tragen, wird besonders dort deutlich, wo er auf die >Bildung« (¢ar-
biya) zu sprechen kommt. Wenn er sich diesem Thema zuwendet, werden
die Ermoglichungsbedingungen seines philosophischen Gesamtprojekts
sichtbar: konkrete soziopolitische Veranderungsvorschlage, die der Ent-
stehung einer >neuen Gesellschaft< nach den Pramissen seines >Liberalis-
mus mit Gemeinsinn« Vorschub leisten sollen.

Seine auf die Bildung ausgerichteten Veranderungsvorschlige formu-
liert Nassar vorwiegend in Tarbiya. Die darin versammelten Aufsitze
widmen sich alle dem, was er selbst als >Bildungsphilosophie« (falsafat
at-tarbiya) bezeichnet. Er setzt sich darin allerdings vorwiegend kritisch
mit Aspekten der libanesischen Bildungspolitik auseinander.* Deren Puls
fiihlte Nassar zeit seines Lebens auch immer wieder von ganz nahe, etwa
wiahrend seiner Studienzeit am Lehrerseminar der Université Libanaise

1 Vgl. Nassar, Tarbiya, 6.

317

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

(UL) sowie als Hochschullehrer an der padagogischen und der geistes-
wissenschaftlichen Fakultit der UL; letzterer Abteilung stand er auch als
Dekan vor.*> Die an diesen Institutionen gewonnenen Erfahrungen sind,
wie er selbst herausstreicht, in Tarbiya mit eingeflossen.

Wie im Folgenden gezeigt werden soll, zeichnen sich die bildungspo-
litischen Bemiihungen Nassars dadurch aus, dass sie eine von ihm selbst
betontermafSen philosophische Vorstellung (tasawwur falsafi) des Biir-
gers* ins Zentrum riicken, bei deren Vermittlung des Weiteren der Phi-
losophieunterricht v.a. auf Sekundarstufe (10.-12. Klasse) eine wichtige
Rolle spielt. An diesen beiden Punkten orientiert sich die folgende Dar-
stellung. Zunichst liegt der Fokus auf dem philosophischen Begriff des
Biirgers und von >Biirgerlichkeit< sowie dem Philosophieunterricht, der
ihm den Weg bahnen soll. Danach steht Nassars Kritik an bestehenden
und dlteren libanesischen Philosophiekurrikula, die seines Erachtens ei-
ner philosophischen Vermittlung seiner Vorstellung von >Biirgerlichkeit<
im Wege stehen, im Fokus. In der Auseinandersetzung mit dieser Kritik
kommen wir auf seine Vorschlige zu sprechen, wie diese Hindernisse
aus dem Weg geraumt werden konnten, um damit die Entstehung einer
sneuen Gesellschaft< durch den Philosophieunterricht zu ermoglichen.

7.1 Gemeinsinn als Burgersinn

7.1.1 Zuriick zum Biirger

In Tarbiya rickt Nassar nicht nur den Libanon wieder in den Fokus
seiner philosophischen Aufmerksamkeit, sondern mit dem >Birger«
(muwatin) auch eine normative Figur, deren Abwesenheit er in jenem
Land bereits in Nahwa konstatiert hatte. In letzterem Buch argumen-
tiert er, die libanesische Verfassung verunmogliche eine konfessionsun-
abhingige, egalitire Staatsbiirgerlichkeit — obwohl sie diese wortwort-
lich garantiere —, indem sie den einzelnen Denominationen etwa in der
Personenstandsgesetzgebung, dem Erbrecht und im Bereich der Erzie-
hungseinrichtungen weitgehende Autonomie zugestehe. Damit schiebe
sich die Zugehorigkeit zu einer partikularen Gemeinschaft rechtlich zwi-
schen das Individuum und den Staat. Das Individuum werde deshalb
nicht direkt, sondern — wenn tiberhaupt — nur vermittels der partikularen

2 Vgl. dazu den biographischen Abriss in der Einleitung zu dieser Studie.

3 Vgl. Nassar, Tarbiya, 5.

4 Nassar verwendet den Begriff in Tarbiya ausschliefSlich in seiner mannlichen
Form. Fraglos sind aber auch Biirgerinnen mitgedacht. Vgl. zur Begriindung
Kapitel 1, FN 67 dieses Buches.

318

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSINN ALS BURGERSINN

Gemeinschaft in die Gesellschaft und den Staat integriert und soziali-
siert.’ In Tarbiya bekriftigt Nassar diese Diagnose,$ zeigt aber zugleich
noch spezifischer, wie die Philosophie-Lehrpliane sowie das Bildungswe-
sen allgemein ein System widerspiegeln und zugleich perpetuieren, in
dem Individuen nicht primar Biirger eines Staates, sondern in erster Li-
nie Mitglieder einer Konfessionsgemeinschaft sind.

In beiden Schriften ist der Begriff des Biirgers der Kristallisations-
punkt von Nassars Systemkritik. Sowohl in Nahnu als auch in Tarbiya
steht er fiir die Absenz einer Rechtsgleichheit der Libanesen im politi-
schen wie auch im zivilen Bereich sowie fiir das Fehlen eines konfes-
sionstibergreifenden Pflichtbewusstseins, das den Einzelnen unmittelbar
gegenuiber seinen Mitbiirgern als Mitgliedern der libanesischen Gesell-
schaft und ihrem Staat bindet und nicht primir gegeniiber einer parti-
kularen Gemeinschaft.

Der Buirger lasst sich aber auch positiv als Trager jenes >Liberalismus
mit Gemeinsinn« verstehen, den Nassar aus seiner Kritik an der libane-
sischen Situation zu entwickeln begann. In der Person des Biirgers flie-
3en die epistemischen sowie die politisch-philosophischen Aspekte seines
>Liberalismus mit Gemeinsinn« als normative Architektur einer >neuen
Gesellschaft< zusammen. AufSerdem lasst sich der republikanisch-patri-
otische Anklang von Nassars Denken an diesem Begriff wieder festma-
chen.’

In diesem Sinne wire der Burger derjenige, der sich mit seinem kri-
tisch-offenen Denken aus der ideologischen Heteronomie der parti-
kularen Gemeinschaft loszudenken weif§ und innerhalb der offenen
Gesellschaft keine absoluten, sondern selbstkritisch-bescheidene Wahr-
heitsanspriiche zur Geltung bringt, um mit seinen Mitbiirgern tiber kon-
fessionelle Grenzen hinweg in einen rationalen Dialog treten zu konnen.
Er ist zudem jemand, der sich seiner ontologischen Verantwortung dem
Menschengeschlecht gegeniiber bewusst ist und folglich nicht nur seine
individuellen Rechte, sondern auch seine Pflichten gegeniiber anderen
kennt und aufgrund dessen solidarisch-gerecht und gemeinwohlorien-
tiert handelt, besonders im Kontext einer bestimmten politischen Gesell-
schaft. Der Biirger ist bei Nassar schliefSlich auch jene Person, die sich
trotz der faktischen Pluralitit moderner Gesellschaften, so besonders
des Libanon, zur Zugehorigkeit zu einer patria (watan) als stets in der
Veranderung begriffener >Einheit der Verschiedenen« (wahdat al-mubta-
lifin) bekennt. Nassars Burger treten zwar durch ihr individuelles Ver-
nunftdenken zu ihren partikular-gemeinschaftlichen Zugehorigkeiten

5 Vgl. Nassar, Nahwa, 108-119. Vgl. auch oben 3.3.1 und 3.3.2.

6  So am deutlichsten im ersten Aufsatz: Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-mu-
watiniyya [in Tarbiya]«, 33—48.

7 Vgl. hierzu oben 4.4.

319

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

auf Distanz, treffen aber nicht als ungebundene und atomistische Indi-
viduen aufeinander, sondern finden in der patria als historisch geworde-
nem politischen Gebilde — nicht in der natio als vorpolitischer kultureller
Einheit — einen Orientierungspunkt, auf den sie ihr gemeinsinnig-tugend-
haftes Handeln abstimmen und dem sie ihre individuellen Interessen
auch unterzuordnen gewillt sind.®

Um dieser Personalisierung der systematischen Pramissen von Nas-
sars Verstindnis von Liberalismus in einer bestimmten Vorstellung der
Person des Biirgers Nachdruck zu verleihen, liefSe sich anstatt von >Li-
beralismus mit Gemeinsinn< auch von einem >Liberalismus mit Birger-
sinn< sprechen.

Wie wichtig Nassar die Idee des Biirgers als Trager seines philoso-
phischen Projekts ist, ldsst sich daran erkennen, dass er sie ins Zentrum
seiner Uberlegungen zur Bildung riickt. In Tarbiya liegt denn auch sein
Fokus weniger auf der Bildung allgemein, sondern vielmehr auf der Fra-
ge, wie dem Individuum durch Bildung ein bestimmtes Verstandnis von
sBurgerlichkeit« (muwatiniyya) — der Begriff muwatiniyya kann hier auch
mit >Burgersinn« tibersetzt werden — vermittelt werden kann.

Dieser Fokus Nassars in seinen Uberlegungen zur Bildung auf den
Biirger ist insofern nichts Besonderes, als die Vermittlung von Biirgertu-
genden als integrierendes Moment im stark fragmentierten Libanon im-
mer wieder als Ziel bestimmter Reformen des Erziehungswesens genannt
wurde.® Einzigartig an Nassars Auseinandersetzung mit diesem Thema
ist jedoch zum einen, dass er »eine spezifisch philosophische Vorstellung
vom Wesen des Biirgers«*° vermittelt haben will. Zum anderen ist sein
Ansatz dahingehend besonders, dass er dem Philosophieunterricht die
zentrale Rolle bei der Entstehung eines libanesischen Biirgersinns zu-
spricht. Wir bleiben zunichst bei dieser betontermaflen philosophischen
Vorstellung des Biirgers.

8  Vgl. dazu oben die theoretische Verortung von Nassars >Liberalismus mit
Gemeinsinn« in 4.4.

9  Vgl. Nemer Frayha, »Education and social cohesion in Lebanon, in: Pros-
pects 33/1 (2003), 77-88: 80-86; Nemer Frayha, »Educational reform in
the Arab World. Directives, mechanisms and challenges in Lebanon, Syria
and Oman«, in: Samira Alayan, Achim Rohde, Sarhan Dhouib (Hg.), The
politics of education reform in the Middle East. Self and other in textbooks
and curricula, New York, Oxford: Berghahn Books 2012, 15-39: 33-35.

10 Vgl. Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 18. Vgl.
dhnlich auch Nasif Nassar, »an-Nuhid at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa. Dira-
sa naqdiyya li-l-manhag al-gadid li-maddat al-falsafa fi t-ta‘lim at-tanawi fi
Lubnan«, in: ders., Fi t-Tarbiya wa-s-siyasa. Mata yasir al-fard fi d-duwal
al-‘arabiyya, muwatinan?, Bairit: Dar at-Talia *2005, 175-211: 204—205;
Nassar, »Baina d-dimugqratiyya wa-l-libraliyya [in Tarbiya]«, 294—295.

320

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSINN ALS BURGERSINN

7.1.2 Ein philosophischer Begriff des Biirgers

Nassar unterscheidet in Tarbiya prinzipiell drei Arten von Bildung, die
den Umgang von Menschen in 6ffentlichen sozialen Kontexten zum
Gegenstand haben. Thm geht es, wenn er von Birgerbildung spricht,
um die erste Bildungsart, welche die anderen beiden aber nicht unbe-
rihrt lasst.

Diese erste Art hat die muwatiniyya, »Burgerlichkeit<, zum Gegenstand
und figuriert bei ihm deshalb unter der Bezeichnung tarbiya muwati-
niyya. Muwatiniyya bezieht Nassar vorwiegend auf den Bereich des Poli-
tischen, versteht sie also primar als einen Status von Staatsbiirgerschaft.™
Sie beschreibt bei ihm zunichst ein vertikales Verhiltnis von Rechten
und Pflichten zwischen Individuen einerseits und dem staatlichen Ge-
meinwesen andererseits.™ >Burgerlichkeit« ist bei ihm aber auch hori-
zontal als ein Begriff moderner Demokratien zu verstehen, der auf einen
Status der normativen Gleichheit aller in einem Gemeinwesen Vereinten
abhebt und auf die gegenseitige Verantwortung verweist, die der Res-
pekt dieser Rechte verlangt.™ Es ist dieser von historischen Gegebenhei-
ten unabhingige Status eines vertikalen und horizontalen Verhiltnisses
von Rechten und Pflichten, den Nassar meint, wenn er von einem philo-
sophischen Verstandnis des Biirgers spricht.

Bildung hat auf diesen Bereich bezogen gemifs Nassar die Aufgabe,
dem Einzelnen allgemeine Kenntnisse iiber diese Beziehungen von uni-
versell giiltigen Rechten und Pflichten zu vermitteln und ihn dazu zu
befdhigen, sie in sich verdndernden historischen Umstidnden geltend zu
machen sowie in threm Sinne politisch verantwortlich und gemeinwohl-
orientiert zu handeln.*+

Die zweite Art von Bildung, die tarbiya wataniyya, was in etwa >na-
tionale« oder >patriotische Bildung« bedeutet, ist bei Nassar starker auf
das Partikulare ausgerichtet als die erste. Er subsumiert darunter zum
einen das Unterrichten von Mitgliedern eines Gemeinwesens tiber des-
sen Geschichte und Tradition, mit dem Ziel, die >Liebe zur patria< (hubb
al-watan) zu stirken. Zum anderen konne der Begriff aber auch allge-
meiner auf eine nationale Bildungsstrategie sowie schlieSlich auf die Ge-
samtheit an Bemithungen zur Stirkung der Burgertugenden im Sinne

11 Vgl. dazu auch Habermas, »Staatsbiirgerschaft und nationale Identitdt«,
638—640.

12 Vgl. Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 16-19.

13 Vgl. ibid., 31-33, 48—53; Nassar, »Baina d-dimugratiyya wa-l-libraliyya [in
Tarbiya)«, 294—295; Nassar, Mana, 148-154.

14 Vgl. Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 48-53.
Vgl. dazu auch Nassars Unterscheidung zwischen einer >Erziehung zur (le-
gitimen) Herrschaft< (tarbiyat ‘ala s-sulta) sowie einer >Erziehung zur Kon-
trolle« (tarbiyat ‘ala s-saitara), in Nassar, Sulta, 432-434.

321

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

einer individuellen Aufopferungsbereitschaft fiir das Wohl aller verwei-
sen.”

Die Trennung zwischen dieser zweiten und der ersten Art von poli-
tischer Bildung ist laut Nassar allerdings nicht kategorisch. Denn die
Biirgerbildung, die ihm vorschwebe, konne durchaus als Teil einer >pa-
triotischen Bildung« in letzterem Sinne verstanden werden, also als et-
was, das die Birgertugenden stiarkt.'® >Biirgerlichkeit« (muwatiniyya)
und >Patriotismus« (wataniyya) seien grundsitzlich einander erginzen-
de Konzepte.'”

Trotzdem will er seine tarbiya muwatiniyya nicht auf die zarbiya
wataiyya reduziert sehen und betont die thematische Eigenstiandigkeit der
ersteren. Mit dieser dann doch klaren Unterscheidung versucht Nassar
wohl, sein explizit philosophisches Verstindnis von Burger und Biirgerbil-
dung jenseits von Konflikten um die Deutungshobheit iiber die libanesische
Identitit zu platzieren. Dieser Kampf, der sich v.a. im Aufbau unterschied-
licher Erinnerungskulturen im Umgang mit der jiingeren libanesischen
Vergangenheit dufSert, wird im Libanon vorwiegend tiber den Geschichts-
unterricht und damit im Bereich der tarbiya wataniyya ausgetragen, tan-
giert aber auch denjenigen der Philosophie, wie noch zu zeigen sein wird.

Dies bedeutet nicht, dass Nassars Biirgerbegriff historisch blind wire.
Denn Nassar sieht nicht uber die geschichtlichen Hindernisse hinweg,
die der Entstehung eines libanesischen Burgersinns auch in der Gegen-
wart noch hinderlich sind, so etwa den Nationalpakt von 1943 oder das
Ta'if-Abkommen von 1989, sondern versucht gerade auch mit Bezug
auf diese historischen Schliissselmomente zu zeigen, dass sie ein defektes
Biirgerverstandnis geschaffen haben, das es hinter sich zu lassen gilt.™ Er

15 Vgl. Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 16-18.

16 Vgl ibid., 16-17.

17 Vgl ibid., 18.

18 Vgl. zum Kampf um die Geschichte des Libanon Havemann, Geschichte und
Geschichtsschreibung; Havemann, »Historiography in 20th-century Leba-
non. Between confessional identity and national coalescence«. Wie diese
unterschiedlichen Erinnerungskulturen Eingang in libanesische Geschichts-
Schulbiicher gefunden haben, hat Jonathan Kriener untersucht. Vgl. Jona-
than Kriener, » Different layers of identity in Lebanese textbooks«, in: Sami-
ra Alayan, Achim Rohde, Sarhan Dhouib (Hg.), The politics of education
reform in the Middle East. Self and other in textbooks and curricula, New
York, Oxford: Berghahn Books 2012, 131-153.

19 Ein 2002 erschienenes Schulbuch zur civil education (so tibersetzt Mark
Farha in diesem Fall tarbiya wataniyya) versuchte die jungere Geschichte des
Libanon ganz auszublenden. Mark Farha stellt diesbeziiglich die berechtigte
Frage, »how a civic culture can be inculcated without explicit reference
to and open discussion of its traditional impediments in Lebanon.« Als
Beispiel nennt er etwa den Umstand, dass der Widerspruch zwischen der

322

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSINN ALS BURGERSINN

zeigt jedoch damit, dass es jenseits konfessionalistischer Identitats- und
Konsenspolitik einen Biirgerbegriff gibt, ein Verstandnis von Buirgerlich-
keit und Staatsbiirgertum, das sich aus universalistischen Uberlegungen
ableitet und trotzdem den sozialen und politischen Zusammenhalt auch
eines lokalen Gemeinwesens stirken kann, so besonders einer pluralis-
tischen Gesellschaft wie derjenigen des Libanon.*>

Ebenfalls eine Trennlinie zieht Nassar zwischen seiner auf das Politi-
sche fokussierten Biirgerbildung und einer dritten, der >zivilen Bildung:
(tarbiya madaniyya), die das aufSerpolitische Betragen zum Gegenstand
habe, so etwa das friedliche Aushandeln und Regeln von 6konomischen
Interessen und Bediirfnissen. Der Staat und das Politische spielen in die-
sem Bereich der Zivilgesellschaft nur eine marginale Rolle — Adressaten
der zivilen Bildung sind denn gemaf§ Nassar auch nicht primar politi-
sche Burger als solche, sondern einfach >die Individuen der Gesellschaft«
(afrad al-mugtama’).>*

Allerdings beriihrt Nassars >philosophischer Biirgerbegriff< trotz die-
ser prinzipiellen Abgrenzung zum Zivilen gerade auch diesen Bereich des
AufSerpolitischen im engeren Sinne. So schliefSt er zum einen selbst nicht
aus, dass seine Vorstellung von Biirgerbildung auch im Bereich des Zi-
vilen das tugendhafte Handeln zu fordern vermag.** Zum anderen steht
sein Burgerbegriff in Widerspruch zu jenen Teilen der libanesischen Ver-
fassung, die den Bereich des Zivilrechtlichen bertihren, so besonders Ar-
tikel 9. Als Forderung einer konsequenten Rechtsgleichheit stellt er die
Sonderrechte der einzelnen Konfessionsgemeinschaften in Frage, welche
ihnen aufgrund dieses Artikels etwa im Personenstandsrecht, im Erb-
recht oder bei der Institutionalisierung von eigenen privaten Schulen ge-
wihrt werden.* Vermittels der Anfechtung dieser zivilen Sonderrechte

Garantie konfessioneller Autonomie einerseits und der Garantie von allge-
meiner Staatsbiirgerlichkeit andererseits, den die Verfassung selbst in sich
tragt, in diesem Lehrbuch nicht thematisiert wird. Vgl. Mark Farha, »The
historical legacy and political implications of state and sectarian schools in
Lebanon«, in: Maha Shuayb (Hg.), Rethinking education for social cobe-
sion, London: Palgrave Macmillan 2012, 64-85: 78, 82.

20 Vgl. dazu Hugh Starkey, »Education, social cohesion and human rights«,
in: Maha Shuayb (Hg.), Rethinking education for social cobesion, London:
Palgrave Macmillan 2012, 37—49.

21 Vgl. Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 18—
19. Vgl. dazu auch die Ausfithrungen zu Nassars Begriff der >politischen
Gesellschaft< oben Abschnitt 6.2.3. Vgl. zur Unterscheidung von tarbiya
muwatiniyya, tarbiya madaniyya sowie tarbiya wataniyya auch Adunis al-
‘Akrah, at-Tarbiya ‘ala I-muwatina wa-suratuba fi d-duwwal al-muttagiha
nahwa d-dimuqratiyya, Bairat: Dar at-Talia 2007, 11-21.

22 Vgl. Nassar, Tarbiya, 7-8.

23 Vgl. Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 36—40.

323

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

durch eine betont philosophische, d.h. auf universell giiltige Rechte und
Pflichten verweisende Vorstellung des Biirgers greift Nassar in die Brei-
ten des Alltaglichen aus. Die Ungleichheit, die die Verfassung zwischen
den Mitgliedern des libanesischen Gemeinwesens im zivilrechtlichen Be-
reich durch die Gewahrung von gemeinschaftsspezifischen Sonderrech-
ten schafft, tragt die Konfessionalisierung bis tief in das soziale Geflige
hinein, wie Nassar in Tarbiya dhnlich wie in Nahwa argumentiert. Dort
schafft und stiitzt diese Ungleichheit die von ihm v.a. in Nahwa scharf
kritisierte >konfessionalistische Kultur« (tagafa ta’ifiyya) — eine totale Ver-
einnahmung auch der individuellen Geisteswelt durch partikulargemein-
schaftliche Ordnungsvorstellungen.>* Indem Nassar auch im zivilrecht-
lichen Bereich Gleichheit einfordert, greift er trotz seiner prinzipiellen
Konzentration auf das Politische gerade auch diese in einer alltdglichen
konfessionalistischen Praxis verwurzelte Denkkultur an. Dies bringt uns
von seiner betont philosophischen Vorstellung des Biirgers zum Philo-
sophieunterricht als Ort, an dem eine neue Kultur entstehen soll, die
die konfessionalistische ersetzt — zum Philosophieunterricht und damit
zu den Ermoglichungsbedingungen von Nassars >Liberalismus mit Ge-
meinsinn«.

7.1.3 Der Philosophieunterricht als Weg in eine philosophische Kultur

Der Philosophieunterricht hat bei Nassar zwei Aufgaben. Zum einen er-
achtet er ihn als am besten dafiir geeignet, der Gesellschaft den erwihn-
ten philosophischen Begriff des Biirgers und von Biirgerlichkeit zu ver-
mitteln. Die tarbiya muwatiniyya findet also im Philosophieunterricht
statt. Nassar sieht die Philosophie hier in einem Dienstverhaltnis zu ei-
nem Staat, der wirklich ein demokratischer Staat der rechtlich absolut
gleichgestellten Birger sein will.>s

Philosophische Bildung soll aber nicht nur >von obenc« ein bestimmtes
Verstindnis von Birgerlichkeit als rechtlichem Status vermitteln. Nas-
sars Biirger soll auch aktiv >von unten« als eine Art Antidot zur >kon-
fessionalistischen Kultur« wirken konnen. Damit kommt dem Philoso-
phieunterricht noch eine zweite Funktion zu — namlich die Birger zum
selbstandigen Denken anzuregen und zu befihigen.

In Tarbiya pladiert Nassar dafur, der konfessionalistischen eine >philo-
sophische Kultur« (tagafa falsafiyya) entgegenzusetzen. Diese soll durch
den Philosophieunterricht v.a. auf Sekundarstufe (ro.—12. Klasse) und
spater auch an der Universitit geschaffen und gestiarkt werden, zudem

24 Vgl. ibid.; Nassar, Nahwa, 108-119, 184-185. Vgl. dazu auch oben 3.3.
25 Vgl. Nassar, »an-Nuhud at-tarbawi wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 204—
205.

324

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSINN ALS BURGERSINN

dadurch, dass der Staat die Verbreitung philosophischen Wissens uber
die Medien, die Unterstiitzung von Kulturvereinen sowie philosophi-
schen Gemeinschaften fordert.>¢

Nassar ist davon tiberzeugt, dass ein thematisch, kulturell und beziig-
lich der unterrichteten Denkstromungen ausgeglichenes Kurrikulum die
Philosophie »zum Mittel einer rationalen Erleuchtung, einer geistigen
Offnung und logischen Schulung sowie eines Reifungsprozesses machen
kann, und auf ein Leben der personlichen Autonomie und der sozialen
Verantwortung vorbereitet«.?” Es geht ihm also auch darum, durch phi-
losophische Bildung den Burger zur >Miindigkeit zu erziehens, wie es
Adorno nannte — und sich dabei auf Kant bezog,*® auf den wir in unse-
rer Untersuchung von Nassars Denken bereits einige Male gestofSen sind.

Die Mindigkeit als Mut, sich im Sinne Kants seines eigenen Verstan-
des zu bedienen oder aber, in der Bedeutung Muhammad Wagqidss, als
Kithnheit zum philosophischen Standpunkt* — diese Miindigkeit ist folg-
lich ebenso Bestandteil von Nassars philosophischem Biirgerbegriff wie
bestimmte Rechte und Pflichten.’° Die »>Biirger<im wahrsten, demokra-
tischen Sinne des Wortes« sind bei ihm denn auch » Individuens, die fi-
hig sind, selber, d.h. mit ihrer eigenen Vernunft (#qil) und ihren eigenen
Interessen (masalih) tiber ihre Angelegenheiten und Probleme nachzu-
denken, nicht mit der Vernunft und den Interessen anderer«.3* Darauf
soll sie der Philosophieunterricht ebenso vorbereiten, wie er sie tber ein
natiirliches Rechtsverhiltnis zum Staat aufkliren soll.

Besonders in einem kurz nach dem Ende des fiinfzehnjahrigen liba-
nesischen Biirgerkriegs verfassten Artikel in Tarbiya verleiht Nassar der
Hoffnung Nachdruck, dass eine philosophische Kultur der libanesischen
Gesellschaft als Grundlage einer friedlichen Nachkriegszeit und damit
auch als Basis einer neuen politischen Kultur dienen kénnte. Uber den
Philosophieunterricht kénne ein philosophisches Bewusstsein in die sich

26 Vgl. Nassar, »at-Tarbiya baina |-falsafa wa-l-aydiyulugiyya [in Tarbiya]«,
139-140; Nassar, »al-Aydiytlagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 173—
174. Vgl. zudem dhnlich Nassar, »Isham«, 148-150.

27 Nagsar, »al-Aydiyalagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiyal«, 174.

28 Vgl. Theodor W. Adorno, »Erziehung zur Miindigkeit«, in: ders., Erziehung
zur Miindigkeit. Vortrige und Gespriche mit Hellmut Becker 1959-1969,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1970, 113-147: 133.

29 Vgl. Waqidi, »Gura«. Vgl. dazu auch oben §5.2.3.

30 Vgl. dazu auch Nasif Nagsar, »Fi Su‘Gbat at-tarbiya al-muwatiniyya
wa-muskilatiha«, in: ders., Fi t-Tarbiya wa-s-siyasa. Mata yasir al-fard fi
d-duwal al-arabiyya, mawatinan?, Bairtt: Dar at-Talia *2005, 55-78: 55—
56; Nasif Nassar, »al-Mabadi’ at-ta‘limiyya fi d-dasatir al-arabiyya «, in:
ders., Fi t-Tarbiya wa-s-siyasa. Mata yasir al-fard fi d-duwal al-‘arabiyya,
mawatinan?, Bairat: Dar at-Talia *2005, 81-105: 104-105.

31 Nassar, »an-Nuhud at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 192.

325

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

bekimpfenden Massen (gamahbir) und Gemeinschaften (§ama’at) einzie-
hen, um sie so von innen her philosophisch zu disziplinieren und die
gesellschaftspolitischen Konflikte auf eine gewaltfreie Ebene zu verla-
gern.’*

Diesem auf den Philosophieunterricht konzentrierten Bildungsideal
stand und steht im Libanon jedoch einiges im Wege. Denn der Philoso-
phieunterricht bestirkt eher die >konfessionalistische Kultur, als dass er
diese abbauen wiirde, wie Nassar in Tarbiya zeigt. Diese Kritik und seine
Vorschldge, wie eine wirkliche >philosophische Kultur« geschaffen wer-
den kann, stehen im Folgenden im Fokus, bevor wir abschliefSend noch-
mals auf die >philosophische Kultur« zuriickkommen.

7.2 Der konfessionell-ideologische Pakt im
libanesischen Philosophiekurrikulum

7.2.1 Talim madhabi (Indoktrination)

Nassar zeichnet in Tarbiya kein durchwegs negatives Bild der liba-
nesischen Bildungslandschaft. Er sieht zwar die konfessionellen Son-
derrechte im Bereich des Erziehungswesens kritisch, weil sie Teil eines
rechtlich gestiitzten und institutionalisierten Konfessionalismus seien.
Er macht auch geltend, dass in privaten Schulen, die bestimmten Ge-
meinschaften unterstellt sind, eine partikularistische Sichtweise auf den
Libanon gelehrt werde, was der Entstehung eines konfessionell unge-
bundenen libanesischen Biirgersinns im Wege stehe.33 An anderer Stelle
beurteilt er die Existenz solcher Privatschulen aber auch als Ausdruck
einer Liberalitit, die die meisten anderen Gesellschaften und Staaten
der Region gerade auch im Erziehungswesen vermissten. Er sieht diese
privaten Einrichtungen deshalb ebenso als gesellschaftliche Bereiche-
rung. Der moderne Staat konne sich in Fragen der Bildung allgemein
nicht vollig gleichgiiltig zeigen, das Erziehungswesen aber auch nicht
vollkommen beherrschen, ohne dafiir ein Mindestmaf$ an Bildungsfrei-
heit zu opfern.+

32 Vgl. Nassar, »al-Aydiyulagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 170. Vgl.
dhnlich auch Nassar, »an-Nuhid at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbi-
yal«, 185.

33 Vgl. Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 41. Vgl. zur
Frage, ob die Existenz konfessionseigener privater Schulen und Universititen
im Libanon der Entstehung einer >libanesischen Identitit« abtraglich ist, Far-
ha, »Historical legacy«, 87-88; Frayha, »Education and social cohesion«.

34 Vgl, Nasgsar, »al-Mabadi’ at-talimiyya [in Tarbiya]«, 89-92.

326

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT

In diesem Sinne exemplarisch eingeschrankt ist die Bildungsfreiheit ge-
mafS Nassar in Syrien sowie im Irak. In den Verfassungen dieser beiden
Staaten konstatiert er das, was er als talim madhabi bezeichnet, was mit
sdogmatischer Indoktrination« tibersetzt werden kann.?s Er versteht da-
runter eine »Verankerung von Uberzeugungen und Glaubensgrundsit-
zen, die bestimmte Verhaltensweisen hervorrufen«.>¢ Die Uberzeugungen
und Glaubensgrundsitze, in deren Zeichen seines Erachtens der Unter-
richt in den genannten beiden Staaten steht, sind jene der Ideologie des
sozialistischen und arabisch-nationalistischen Ba‘tismus.3”

Trotz seiner Kritik an der ideologischen Indoktrination durch ein
staatliches Erziehungswesen verneint Nassar nicht, dass Bildung be-
stimmte Zwecke verfolgen soll. Bildung sei eine >zielgerichtete< (hadif)
oder >»normative« (ma‘yari) Tatigkeit,’® deren Absichten meist im Kon-
text ubergeordneter Vorstellungen einer besseren Gesellschaft und des-
halb mit der Absicht einer Verianderung bestimmter Realitdten erdacht
wiirden. Er verweist diesbeziiglich auf Platon, Rousseau und Dewey,
die ihre Bildungsphilosophien alle im Kontext einer bestimmten poli-
tischen Philosophie und im Hinblick auf die Erfordernisse einer Um-
setzung von deren Idealen konzipiert hitten.?* Doch unterscheidet er
grundsitzlich einerseits zwischen den philosophischen Primissen sol-
cher Lehren, denen ein ganzheitliches und verallgemeinerbares Men-
schenbild zugrunde liege, sowie andererseits einem ideologischen Bil-
dungsverstandnis, das seine Ziele aus den politischen Bestrebungen
einer partikularen Gemeinschaft — im Ba‘tismus Syriens und des Iraks
der arabischen - abbilde und dem Zweck einer Vergewisserung ih-
rer eigenen, historisch kontingenten Identitit unterordne.* Vor die-
sem Hintergrund fordert Nassar auch fiir den Libanon eine philoso-
phische Bildung, deren Ziel es sein soll, den Einzelnen losgelost von

35 Nassar selbst hitte talim madhabi 1987, als er sich in einem Artikel von Tar-
biya den >Unterrichtsprinzipien< (mabadi’ at-talim) in den genannten Ver-
fassungen auseinandersetzte, wohl nicht mit einem so negativ konnotierten
Begriff wie >Indoktrination« iibersetzt; gemeinhin wird fiir Indoktrination
auch talqin verwendet. Denn es ist auffallend, dass Nassar sich in diesem
Artikel in ungewohnter Weise fiir seine Kritik rechtfertigt und sie eher zu-
riickhaltend dufSert. Vgl. etwa ibid., 82—83. Moglicherweise hatte diese Zu-
riickhaltung mit der dominanten Rolle zu tun, die Syrien seit kurz nach dem
Beginn des Biirgerkriegs im Libanon spielte. Trotzdem gibt m.E. >Indoktri-
nation« die Bedeutung von tafim madhabi am besten wieder.

36 Ibid., 104.

37 Vgl.ibid., 92~102.

38 Vgl. ibid., 93; Nassar, Tarbiya, 6.

39 Vgl. Nassar, »at-Tarbiya baina l-falsafa wa-l-aydiyalagiyya [in Tarbiya]«,
133-134.

40 Vgl.ibid., 134-136.

327

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

ideologisch-gemeinschaftlichen Teilperspektiven zum mundigen Biir-
gersein zu befihigen.+'

7.2.2 Ta‘lim madhabi im libanesischen Philosophieunterricht

Nassar verwendet in seiner Auseinandersetzung mit dem libanesischen
Philosophiekurrikulum den Begriff der >Indoktrination« (talim madhabi)
nicht. Doch spielen ihm zufolge auch hier ideologische Zwinge, die ein
in wesentlichen Belangen undemokratisches politisches System stiitzen
sollen, auf unterschiedlichen Ebenen eine Rolle. Der Lehrplan versuche
namlich, zwei unterschiedliche Ideologien unter der Agide einer dritten
zusammenzubringen, wie er erklart. Das Philosophiekurrikulum unter-
stehe im Libanon der konfessionalistischen Ideologie des Nationalpakts,
die um die >Koexistenz«< (ta‘ayus) als blofSes sNebeneinander-Dahinexis-
tieren< (tagawur) zwischen einerseits einer maronitischen und anderer-
seits einer sunnitischen Ideologie bemiiht sei. Hinter der maronitischen
Ideologie glaubt Nassar wiederum eine von der franzosischen Bour-
geoisie beeinflusste >liberal-progressistische Ideologie« (aydiyulagiyya li-
braliyya tagaddumiyya) zu erkennen, hinter der sunnitischen dagegen
eine >fundamentalistisch-reaktiondre« (aydiyalagiyya usiliyya madawi-
yya).+#

Wie dieser ideologisch-konfessionelle Pakt Eingang in den Philoso-
phieunterricht erhalten hat, illustriert Nassar zum einen im Hinblick
auf das Kurrikulum fiir die Sekundarstufe von 1946, das 1968 im Klima
der Verarbeitung der Niederlage des Sechstagekriegs revidiert wurde,+
zum andern mit Bezug auf den nach wie vor verwendeten Lehrplan von
1997, der die Bestimmungen des Friedensabkommens von T2’if (1989)
berticksichtigte und die Richtlinien von 1968 ersetzte. Die strukturellen

41 Vgl. Nassar, »al-Mabadi’ at-ta‘limiyya [in Tarbiya]«, 104-105; Nassar,
»at-Tarbiya baina I-falsafa wa-l-aydiyalagiyya [in Tarbiya]«, 139-140.

42 Vgl. Nagsar, »al-Aydiyulagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 146-153;
Nassar, »an-Nuhud at-tarbawi wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 179-180.

43 Vgl. Nagsar, »al-Aydiyulagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 143-146.

44 Vgl. Nassar, »an-Nuhud at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 176.
Vgl. zu beiden Bildungsreformen, ihren Kontexten und ihren Zielen Fray-
ha, »Education and social cohesion«, 82—88; Nemer Frayha, »Education
as a means of building social cohesion in Lebanon. An unfinished task«,
in: Maha Shuayb (Hg.), Rethinking education for social cobesion, London:
Palgrave Macmillan 2012, 103-113. Eine detaillierte kritische Analyse des
Philosophie-Lehrplans von 1997 bietet jiingst az-Zahra’ Suhail at-Tasm. Sie
folgt in ihrer Kritik mehrheitlich jener Nassars, erganzt diese aber und ana-
lysiert neben dem Lehrplan auch das Lehrbuch des Faches >Zivilisationen
und Philosophie-. Sie zeigt, wie das Lehrbuch etwa durch bestimmte Fragen

328

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT

Probleme, die Nassar in beiden Plinen beziiglich des Philosophieunter-
richts ausfindig macht, sind sich dabei sehr dhnlich* und beriihren v.a.
zwei Punkte, die eng miteinander verkniipft sind. Beide sieht er dem Un-
terfangen verpflichtet, die >konfessionalistische Kultur< und damit auch
die konfessionalistische Identitit der Schiiler und der Gesellschaft auf-
rechtzuerhalten, anstatt eine philosophische Kultur zu schaffen, in der
junge Erwachsene zu einem kritischen Umgang mit den Problemen einer
lebendigen Gegenwart heranreifen kénnen. Denn beide sind primar da-
rum bemiiht, das bestehende politische System zu schiitzen und deshalb
dessen Infragestellung zu verhindern, wie Nassar iiberzeugt ist. Aus die-
sem Grund klammern auch beide Lehrpline das moderne und das zeit-
gendssische arabische Denken grofStenteils aus.

Nassars Kritik nimmt ihren Ausgang in der Feststellung, dass in den
Lehrplanen eine facherspezifische wie auch eine sprachliche Trennung
zwischen der westlichen und der arabischen Philosophie unternommen
wird. So zerteilt der Lehrplan von 1968 — wie jener von 1946 — die phi-
losophische Materie einerseits in das Fach >Geschichte der arabischen
Philosophie« (tarih al-falsafa al-arabiyya), das auf Arabisch gelehrt wird,
und andererseits das Fach >Allgemeine Philosophie« (falsafa ‘amma), wo
der Unterricht auf Franzosisch oder auf Englisch stattfindet. Bereits die-
se grundsatzliche Diskriminierung kritisiert Nassar mit deutlichen Wor-
ten, weil sie die philosophische Personlichkeit eines jeden Schiilers nach-
haltig spalte:

Der Schiiler, der diese beiden Bereiche studiert, vermag es nicht, sie zu-
sammenzufiithren. Und in Wahrheit will das Kurrikulum gar nicht, dass
er die beiden verkniipft. Als wiirde es sagen: Dies sind die groflen Leh-
ren der Philosophie bei den Arabern, und jenes sind die grofsen Lehren
bei den Westlern, und jede Zivilisation oder Kultur hat ihre eigene Per-
spektive auf die Philosophie und ihre philosophische Praxis und ihre
philosophische Sprache. Und der Schiiler unterwirft sich dem, was das

v.a. zum Auswendiglernen und Wiedergeben bestimmter Positionen anregt
und wenig zum Selbstdenken, was jedoch als allgemeines Lernziel festgelegt
wurde. Vgl. az-Zahra Suhail at-Ta$m, » Tadris al-falsafa fi Lubnan, 1: Tadris
al-Falsafa fil-marhala at-tanawiyya«, in: ‘Afif Utman (Hg.), Hal tadris al-fal-
safa fi l-alam al-‘arabi, Biblas: 2015, 102-13 5. Das Kurrikulum des Faches
»Zivilisationen und Philosophie« kann auf der Website des Center for Edu-
cational Research and Development des libanesischen Erziehungsministeri-
ums eingesehen werden, auch in englischer und franzoésischer Ubersetzung.
Vgl. Center for Educational Research and Development (CERD) »Philoso-
phy and civilizations«, http://www.crdp.org/curr-content-desc?id=8, letzer
Zugriff: 21. November 2017.

45 Frayha bestitigt, dass die Reform von 1997 dem fast 30 Jahre zuvor erar-
beiteten Kurrikulum nichts Wesentliches beifiigte. Vgl. Frayha, »Education
as means of building social cohesion«, 104.

329

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



http://www.crdp.org/curr-content-desc?id=8
https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.crdp.org/curr-content-desc?id=8

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

Kurrikulum festlegt, und unter das, was ihm durch den Lehrer und das
Schulbuch vermittelt wird, und es prigen sich in seinen Geist zwei Bil-
der des Gegenstandes der Philosophie ein, die sich historisch, inhaltlich
und bezuglich ihrer Wirkung unterscheiden.*¢

Nassar erachtet diese Trennung des Unterrichtsgegenstandes philoso-
phisch als nicht schliissig begriindbar und stellt auch fest, dass sie von
den Entwicklern des Kurrikulums faktisch unbegriindet blieb. Zudem
weist er darauf hin, dass der Lehrplan grundsitzlich einer Formulie-
rung allgemeiner Ziele, die der Philosophieunterricht in den libanesi-
schen Schulen zu verfolgen hitte, ermangele. Diesen Makel tut er aber
nicht etwa als Nachlassigkeit ab, sondern interpretiert ihn als bewusstes
Verschweigen jener ideologischen Kalkiile, denen das Kurrikulum seines
Erachtens letzten Endes unterworfen ist, und versucht deshalb, die poli-
tische Konstruktion des Lehrplans offenzulegen.+’

Beziiglich des Fachs >Geschichte der arabischen Philosophie« macht
Nassar zunichst darauf aufmerksam, dass darin im Unterschied zu
1946 der Einfluss arabisch-nationalistischer Stromungen auf den Inhalt
des Kurrikulums klar erkennbar sei. So sei etwa konsequent von >ara-
bischer<, nicht mehr >islamischer Philosophie« die Rede, was er auf die
Prisenz des eher sikular und sprachlich ausgerichteten Panarabismus
in den Dogmen des Ba‘tismus und des Nasserismus auch innerhalb der
libanesischen >sunnitischen Ideologie« zurtickfithrt. GleichermafSen er-
klart er sich die Einfithrung des Fachs >Geschichte der Wissenschaften
bei den Arabern<im Fachbereich Naturwissenschaften mit dem Panara-
bismus. Er erkennt darin einerseits eine chauvinistische Sehnsucht nach
vergangener GrofSe, gerade im Zeitalter der Niederlagen des arabischen
Nationalismus, andererseits einen Versuch, den >avantgardistischen Ge-
nerationenc< zu vermitteln, dass eine Zukunft in technischer und wissen-
schaftlicher Prosperitit in der Logik der eigenen Geschichte und Kul-
tur liege.+

Ebenfalls auf den Einfluss des arabischen Nationalismus kann laut
Nassar moglicherweise der Umstand zuriickgefithrt werden, dass der
neue Lehrplan seinen Fokus mehrheitlich auf bestimmte bedeutende phi-
losophische Gelehrte (alam) und definierte Aspekte ihrer Lehren legt und
nicht mehr auf weithin rezipierte und nachhaltig einflussreiche Texte
(nusiis). Er sieht in dieser Konzentration auf Personen einen Fiihrerkult
widergespiegelt, wie ihn v.a. der Nasserismus kenne.#

Schwieriger und nicht immer mit ideologischen Erwigungen zu erkla-
ren ist fiir Nassar die Auswahl der Philosophen selbst, die hinsichtlich

46 Nassar, »al-Aydiyalagiyya wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 149.
47 Vgl.ibid., 146-147, 157.

48 Vgl.ibid., 153-154.

49 Vgl.ibid., 157.

330

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT

dieser ideologischen Erwigungen in das Kurrikulum aufgenommen wur-
den. Im Lehrplan von 1968 waren es namlich nur noch sechs Gelehr-
te, deren Theorien Eingang in den Unterricht fanden: Farabi, Ibn Sina,
Ma‘arri, Gazali, Ibn Rusd und Ibn Halddn. Gestrichen wurden hinge-
gen etwa Ibn ‘Arabi, die Thwan as-Safa’ (die >Lauteren Briider<) sowie
Ibn Tufail.s°

Das Ausscheiden der Thwan as-Safa’ deutet Nassar als Versuch der
ssunnitischen Ideologie<, den Einfluss der Schia zuriickzudringen, die
gerade in den 1960er Jahren durch eine eigene geschirfte Ideologie ver-
mehrt Machtanspriiche zu stellen beganns* und als von den >Lauteren
Briidern« beeinflusst betrachtet werden konne.s> Ahnlich beurteilt Nas-
sar die Weglassung Ibn ‘Arabis als Bestreben, der sunnitischen Identitit
klarere Konturen zu geben und deshalb Denker wegzulassen, die nicht zu
einem klassisch sunnitischen Kanon und damit einem bestimmten sun-
nitischen Religionsverstandnis passen.s3

Was die >sunnitische Ideologie« inhaltlich im Lehrplan belassen hat,
deutet Nassar als in der Bemuhung begriffen, die arabische Philosophie
moglichst davon abzuhalten, eine die gegenwirtigen soziopolitischen
Umstinde verandernde Rolle zu spielen; dies ist seines Erachtens auch
als Zugestandnis an ihre Kollaborateure der smaronitischen Ideologiex
und ihr gemeinsames Schutzdach, die >Ideologie des Nationalpakts<, zu
verstehen. So glaubt Nassar zunichst in dem, was von den sechs noch
verbleibenden Philosophen unterrichtet wurde, ein Bestreben zu erken-
nen, die Philosophie grundsitzlich in ein negatives Licht zu stellen. Der
Lehrplan reproduziere nimlich v.a. eine Debatte um und gegen die Phi-
losophie, wie sie das islamische Mittelalter gekannt habe. In allem, was
der Lehrplan auflistet, wihnt Nassar die Sunniten in einem Disput einer
vergangenen Gegenwart gefangen, dessen Darstellung sie in einer ande-
ren Gegenwart zu ihren Zwecken zu instrumentalisieren suchten. Damit
lieSen sie nicht nur die mittelalterlichen Kontexte dieser Debatten und

so Vgl ibid., 154.

51 Hierzu Weiss, Shadow of sectarianism, 1.

52 Vgl. Nassar, »al-Aydiyalagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 156. Er
verweist diesbeziiglich auch auf den Machtzuwachs der lindlichen schiiti-
schen Alawiten auf Kosten der sunnitischen urbanen Eliten in Syrien. Dieser
gipfelte darin, dass nach 1966 die Alawiten auch in der Ba‘t-Partei eine ton-
angebende Stellung innehatten. Von den syrischen Konflikten zwischen Ala-
witen und Sunniten blieb auch der Libanon nicht unberiihrt. Vgl. dazu Gre-
gor Voss, ‘Alawiya oder Nusairiya? Schiitische Machtelite und sunnitische
Opposition in der Syrischen Arabischen Republik: Untersuchung zu einer
islamisch-politischen Streitfrage, 1987, Diss. Hamburg; Reinhard Schulze,
Geschichte der islamischen Welt. Von 1900 bis zur Gegenwart, Miinchen:
C.H. Beck 2016, 315-316.

53 Vgl. Nassar, »al-Aydiyalagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 157.

331

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

damit die Lebhaftigkeit und Dynamik dieser Philosophie aufser Acht,
sondern verweigerten sich gleichzeitig auch den soziopolitischen Er-
fordernissen einer sich verandernden Gegenwart. In diese Richtung in-
terpretiert Nassar den Fokus auf Ibn Haldins >Soziologie« (ilm al-um-
ran) sowie seine Kritik der Philosophie und der Vernunft; auf Ibn Rusds
Entscheidende Abbhandlung sowie seine Kritik Gazalis; den Fokus auf
Ibn Sinas Theorie des Notwendig-Seienden, der Geistigkeit der Seele
(ruhaniyyat an-nafs) und der Ewigkeit der Welt (gidam al-‘alam); den
Fokus auf Farabis Erkenntnistheorie sowie seine politische Utopie und
deren Kritiker; auf Ma‘arris Pessimismus und seine Sichtweise der Ver-
nunft, der Religion sowie des Schicksals; schlieSlich den Fokus auf Ga-
zalis Theologie und Philosophiekritik sowie seinen Sufismus und auf
seinen Erretter aus dem Irrtum.s+ Weshalb all diese Denker, die teilwei-
se — so besonders Ibn Rusd — gerade in der Moderne als Apologeten
des Vernunftdenkens gelesen werden, als Philosophiekritiker verstanden
werden sollten, begriindet Nassar hier nicht. Er legt diesem Urteil wohl
seine eigene, nicht unumstrittene Lektiire einiger dieser Denker zugrun-
de — so z.B. seine in ISarat gedufSerte Auffassung, Ibn Rusd habe entge-
gen etwa den Behauptungen Muhammad ‘Abid al-Gabiris nicht etwa die
religionsrechtliche Legitimitit des Vernunftdenkens verteidigt, sondern
diesem v.a. aus religionsrechtlicher Perspektive seine Grenzen aufzeigen
wollen;ss oder aber seine Behauptung, Farabi habe mit seinem emanatis-
tischen Idealismus die gesamte arabische Philosophie, inklusive des po-
litischen Denkens, in realitidtsfremde spekulative Hohen getrieben und
sie damit frith zum Scheitern verurteilt.s®

Die Intention der >sunnitischen Ideologies, die Philosophie soziopoli-
tisch moglichst zahnlos zu machen und dem Status quo zu verpflichten,
glaubt Nassar auch daran festmachen zu konnen, dass die praktische
Philosophie — abgesehen von Farabis politischem Denken — im Lehrplan
komplett ibergangen worden sei. Die praktische Philosophie sei aber ent-
gegen anderweitigen Behauptungen in der arabischen Tradition durch-
aus bedeutend gewesen. Nassar nennt etwa Aba Bakr ar-Razis Spirituelle
Medizin (Kitab at-Tibb ar-rihani) oder die ethischen Schriften von Yahya
Ibn ‘Adi und Miskawaih, verweist aber auch auf wichtige praktisch-phi-
losophische Ansitze, die von namhaften Juristen und Theologen wie ‘Ab-
dalgabbar al-Mu‘tazili oder Abt I-Hasan ‘Ali al-Mawardi, aber auch von
Gazali entwickelt worden seien. Er deutet diese Weglassungen als Ver-
such, das Feld der Moral und der Politik von rationalen Uberlegungen

54 Vgl ibid., 157-158.

55 Vgl. Nassar, »Ibn Rusd [in ISarat]«, 15—21. Vgl. dazu die Kritik von Balqa-
21z, »F1I-Manhag at-tarihi an-naqdi. Hudad al-aglaniyya al-falsafiyya fil-is-
lam«, 145-157.

56 Vgl. Nassar, Pensée, 261.

332

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT

moglichst frei zu halten, um es komplett der Religion zu iiberlassen. Glei-
chermaflen beanstandet er die totale Abwesenheit der modernen und zeit-
gendssischen arabischen Philosophie: deren kritisch-subversives Potenzial
werde als Gefahr fiir die konfessionelle Kollaboration gesehen und des-
halb nicht unterrichtet, ist Nassar iiberzeugt.s”

Das Verhiltnis der >maronitischen Ideologie< zum Fach der >Allgemei-
nen Philosophie«ist laut Nassar anders gelagert als jenes der sunnitischen
zur »Geschichte der arabischen Philosophie«. Denn die Maroniten hitten
zur westlichen Philosophie, welche als allgemeine Philosophie unterrich-
tet werde, blofS ein externes Verhiltnis, d.h. nichts Wesentliches zu ih-
ren Inhalten beigetragen. Es werde in erster Linie eine franzosisch-libe-
rale Tradition vermittelt, welche v.a. wihrend der Mandatszeit Eingang
in maronitische intellektuelle Kreise gefunden habe und dort die mehr-
heitlich scholastischen und neothomistischen Orientierungen der Philo-
sophie abloste. Die allgemeine Philosophie sei damit auch nicht >maro-
nitisch¢, wie die arabische Philosophie >sunnitisch« sei. Nassars Analyse
dieses anderen Kurrikulums bezieht sich denn auch nur beildufig auf den
Inhalt und beschrankt sich auf die Funktion, welche es zu erfullen hat.s®

Bezuiglich dieser Funktion hebt Nassar positiv hervor, dass der Lehrplan
der >Allgemeinen Philosophie<um einen Gegenwartsbezug bemiiht sei und
neben der theoretischen auch die praktische Philosophie gelehrt werde.
Die Gegenwart, die dabei vermittelt wird, sei jedoch mit dem Fokus auf
franzosische liberale Denkstromungen diejenige von Paris, nicht diejenige
Beiruts. Letzten Endes tue die >maronitische Ideologie« also trotz ihres Ge-
genwartsbezugs dasselbe wie die >sunnitische«: Sie wende sich von den Er-
fordernissen der libanesischen Gegenwart und drangenden Verianderungen
ab, um den Status quo nicht in Gefahr zu bringen. In dieser Verweigerungs-
haltung gegentiber der libanesischen Gegenwart wird sie fiir Nassar zur
Komplizin der >sunnitischen Ideologie<«. Zu dieser Komplizenschaft und
zur Verweigerungshaltung gegentiber der Gegenwart gehore auch, dass die
smaronitische Ideologie« wie ihre sunnitischen Kollaborateure im Kurriku-
lum jenen arabischen philosophischen Stromungen keine Aufmerksambkeit
zu schenken gewillt sei, die sich mit den Erfordernissen dieser Gegenwart
kritisch auseinandersetzten.s® Nassar meint zu letzterem Punkt:

Die Absicht dahinter, die Problematik unseres Zeitalters und die Denk-
schulen, die sich darum im Widerstreit befinden, aus dem Blickwinkel
von Paris zu bestimmen, ist natiirlich, eine Offnung gegeniiber der ge-
genwirtigen Welt zu bewirken, wie sie sich in einer der einflussreichen
grofSen Metropolen wandelt und formt. [Die Absicht dahinter] ist jedoch
auch der Verschluss gegeniiber der zeitgenossischen Welt, wie sie sich in

57 Vgl. Nassar, »al-Aydiyalagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 159-161.
58 Vgl ibid., 161-164.
59 Vgl ibid., 164-167.

333

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

den verschiedensten Stromungen der arabischen Denker wandelt und
formt. Die politische maronitische Ideologie sieht keinen Grund, sich
fiir diese Stromungen zu interessieren, fur die sich auch ihre Komplizin,
die sunnitische Ideologie, nur am Rande zu begeistern vermag. Deshalb
geht sie mit ihrer Komplizin darin einig, die Modernitit (mu'dsara) von
der Authentizitat (asala) zu trennen und das Authentische mit dem ara-
bischen mittelalterlichen philosophischen Erbe verkniipft zu belassen
und das Moderne mit der lebendigen Philosophie der westlichen Me-
tropolen, im Speziellen Paris. Vor dem Hintergrund dieses Paktes ist es
ein Leichtes, Argumente fiir ein Missachten jenes Denkens aufzubringen,
das versucht, auf die eine oder andere Art die Dialektik von Modernitit
und Authentizitit zu leben.®

Im Philosophie-Lehrplan von 1997 sieht Nassar durchaus Verbesserun-
gen im Vergleich zu jenem von 1968. Positiv streicht er etwa die ver-
stirkte Ausrichtung auf Texte und nicht mehr philosophische Personlich-
keiten heraus und dass die Lehrpersonen als Vermittelnde der Materie
starker in die Pflicht genommen werden.®* Auch begriif$t er grundsatz-
lich den Versuch, das Schulwesen nach den langen Kriegsjahren grund-
legend zu reformieren.®*

Doch schon die neuen, klar festgelegten allgemeinen Bildungsziele, die
bereits 1994 in einem >Plan zur Erziehungsreform im Libanon« definiert
wurden,% sieht Nassar wieder unverkennbar vom Geiste einer >konfes-
sionalistischen Kultur« durchdrungen.

Dies macht er zunichst daran fest, dass diese Reform den neuen Lehr-
plan auf eine von der Regierung entwickelte >Bildungsphilosophie« (fal-
safa tarbawiyya) verpflichtet, die explizit aus der bestehenden Verfassung
sowie dem neuen Nationalpakt, d.h. dem Ta’if-Abkommen, hergeleitet
wurde. Da dies jedoch zwei Rechtstexte seien, die ganz im Zeichen der
alten Ordnung stunden, wiirde auch die neue >Bildungsphilosophie< den
alten ideologischen Pakt nur weiterfithren und zementieren. %

Nassar illustriert dies an den sogenannten drei »intellektuellen und hu-
manistischen Dimensionen« (al-ab‘ad al-fikriyya wa-l-insaniyya) dieser Bil-
dungsphilosophie, drei Dimensionen, die durch den Unterricht aktiviert
werden sollten, wie ihre Entwickler hofften. Die erste dieser Dimensio-
nen fordert einen >Glauben« (i7an) an den Libanon als ein Land der Frei-
heit, Demokratie und Gerechtigkeit. Die zweite soll den Glauben an den
Menschen und seine Wiirde, die Vernunft, die Wichtigkeit von Arbeit so-
wie moralisches Handeln stirken. Die dritte wiederum stellt fest, dass die

60 Ibid., 167.

61 Vgl. Nassar, »an-Nuhtd at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 190-191.

62 Vgl.ibid., 175-178.

63 Vgl. dazu Frayha, »Education and social cohesion«, 8§4-85.

64 Vgl. Nassar, »an-Nuhud at-tarbawi wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 178-
179. Vgl. auch Frayha, »Education and social cohesion«, 84-83.

334

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT

libanesische Sichtweise auf das Universum im Wesentlichen von den mo-
notheistischen Religionen gepragt sei. Diese spirituelle Weltsicht miisse ge-
starkt und ins Positive gewendet werden, um sie so zur Verhinderung von
Fanatismus mobilisieren zu konnen, gibt die >Bildungsphilosophie« vor.®s

Nassar kritisiert an den ersten beiden Dimensionen, dass dort der
Glaube zur Stiitze von Freiheit, Demokratie und Gerechtigkeit respekti-
ve fiir die Achtung des Menschen und seiner Wiirde gemacht werde. Ei-
nen wie auch immer konstituierten Glauben erachtet er als zu schwach,
um diese im Libanon nur fragil verankerten Guiter nachhaltig zu fordern.
Anstatt durch Bildung den Glauben etwa an Freiheit und Gerechtigkeit
zu starken, verlangt er deshalb gerade in den Schulen eine philosophi-
sche Auseinandersetzung damit, um sie auch im alltaglichen, sowohl 6f-
fentlichen wie auch privaten Umgang zu festigen.%¢

Die Moglichkeiten eines solchen philosophischen Diskurses in den
Schulen sieht Nassar jedoch bedroht, wenn, wie dies in der dritten Di-
mension der neuen Bildungsphilosophie geschehe, der Libanese als homo
religiosus definiert und gar gefordert werde, diese Eigenschaft der Reli-
giositit zu stiarken. Indem ihn die Bildungsphilosophie als religioses We-
sen definiere, werde dem libanesischen Burger die Moglichkeit abgespro-
chen, primir eine nichtreligiose, etwa philosophische Weltanschauung zu
haben. Ferner erkenne man in dieser dritten Dimension auch, dass der
>Glaube«, den die ersten beiden Dimensionen ansprechen, ein religioser
sei, Begriffe wie Freiheit, Demokratie oder Vernunft also aus einer mo-
notheistisch-spirituellen Warte verstanden wiirden.*

Nassar sieht wegen dieser dritten Dimension den Philosophieunter-
richt durch die neue Bildungsphilosophie auch ganz grundsatzlich in
Frage gestellt, da dieser Unterricht eben gerade nicht die Philosophie,
sondern die Religion ins Zentrum stellt. Und tatsichlich versuchte die
Kommission, die mit der Umsetzung der 1994 festgelegten allgemeinen
Bildungsziele betraut wurde, die Philosophie fast komplett aus dem neu-
en Lehrplan zu streichen. Nassar veranlasste dies dazu, in seiner Funkti-
on als Dekan der philosophisch-historischen Fakultit der Université Li-
banaise mit einem offenen Brief an den damaligen Erziehungsminister
gegen dieses Vorhaben zu protestieren.®®

65 Vgl. Nasgsar, »an-Nuhud at-tarbawi wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 179~
182. Vgl. dazu auch Frayha, »Education and social cohesion«, §4-85.

66 Vgl. Nasgsar, »an-Nuhtd at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 179-183.

67 Vgl. ibid.

68 Das Schreiben wurde in der Beiruter Tageszeitung an-Nahar veroffentlicht.
Vgl. Nasif Nassar, »Risala ila wazir at-tarbiya. Tahmis tadris al-falsafa hata’
gasime, in: an-Nahar 19374 (28. Februar 1996), 13. Auch andere libanesi-
sche Philosophieprofessoren protestierten bereits zuvor gegen das Vorhaben,
so etwa Aduanis al-‘Akra, »11ga’ al-falsafa min al-manahig at-ta‘limiyya. Man
asqata al-falsafa asqta al-‘aql«, in: an-Nahar 19371 (24. Februar 1996), 11.

335

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

Letzten Endes wurde der Philosophie im Lehrplan von 1997 dann
doch ihr Platz eingerdumt — ob aufgrund dieser Proteste oder nicht, sei
hier dahingestellt —, und zwar innerhalb eines grofseren Fachkomplexes,
der mit >Zivilisationen und Philosophie« betitelt wurde.®

Trotz der Reformanstrengungen, die in diesem neuen Plan ihren Nie-
derschlag finden sollten, treten auch darin in den Grundziigen die Pro-
bleme wieder auf, mit denen bereits der Plan von 1968 zu kimpfen hat-
te, wie Nassar erklart.

So behilt auch der neue Lehrplan die Dichotomie zwischen allge-
meiner und arabischer Philosophie grundsitzlich bei.”> Zwar sei ver-
sucht worden, die beiden Traditionen unter bestimmten Themen- und
Problembereichen niher aneinanderzuriicken. Doch glaubt Nassar, dass
diese neue Orientierung an bestimmten Problemen oder Themen mehr-
heitlich zuungunsten der arabischen Philosophie ausgefallen sei, weil
sie letztere als riickstandig aussehen lasse. Denn es wiirden mehrheit-
lich einfach die Antworten der arabischen Philosophie in Parallelitit zur
westlichen Behandlung eines Themas gestellt, ohne ein Gleichgewicht
zwischen den beiden zu schaffen. Dass Antworten der mittelalterlichen
arabischen Philosophie auf diese Fragen im Vergleich zu jenen des west-
lichen Denkens unbefriedigender ausfallen wiirden, sei offensichtlich.
Nassar spricht diesbeztiglich auch von einer >Parallelitat ohne Gleichge-
wicht« (muwazah min din muwazana), die zwischen der westlichen und
der arabischen Philosophie hergestellt worden sei.”*

Er illustriert am Beispiel des Themas »Mensch«, was diese >Parallelitit
ohne Gleichgewicht« fur die Personlichkeit eines Schilers bedeutet. Un-
ter diesem Themenbereich wiirden die Lehren Ibn Sinas oder der Thwan
as-Safa’ zur Seele einerseits sowie moderne Erkenntnisse der westlichen
Psychologie andererseits gelehrt. Nassar schliefst, dass einem Schiiler, der
sich bestimmte Fragen als Mensch stellt, vom neuen Lehrplan nur die
Moglichkeit geboten werde, entweder nach Antworten in der modernen
westlichen Psychologie zu suchen, dabei aber eine bestimmte kulturel-
le Entfremdung zu fithlen, oder aber seine eigene Tradition zu befragen
und dabei die eigene Riickstiandigkeit zu erfahren.”>

Vgl. dazu auch Nassar, »an-Nuhid at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tar-
biya]«, 183-183.

69 Der Inhalt dieses Faches mitsamt seinen Lernzielen ist abgebildet und — in
Anlehnung an Nassar, aber detaillierter — kritisch kommentiert bei at-Tasm,
»Tadris al-falsafa fi Lubnan, 1«, 108-134.

70 Vgl. fir Details ibid., rr1-1712.

71 Vgl. Nassar, »an-Nuhid at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 190,
20T-202.

72 Vgl.ibid., 202-203.

336

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT

7.2.3 Philosophieunterricht jenseits des Konfessionalismus

Nassar erachtet es als durchaus berechtigt, dass sich libanesische Schii-
ler sowohl mit der westlichen als auch der arabischen philosophischen
Tradition auseinandersetzen. Denn beide sieht er als Bestandteil einer
sehr eigenen libanesischen Geschichte und damit zu einer libanesischen
Identitdt gehorend.”s Damit der Philosophieunterricht jenseits von kon-
fessionalistisch-ideologischen Zwingen jedoch dazu beitragen kann, die
libanesische Gesellschaft zu einen, und sie nicht weiter spaltet, miissen
diese beiden philosophischen Traditionen Nassar zufolge allerdings an-
ders zusammengefuhrt werden, als es bisher der Fall war.

So schlagt Nassar zunichst eine Vereinheitlichung der Sprache des
Philosophieunterrichts vor. Er findet, dass diese Sprache Arabisch sein
sollte, also auch die europaische Philosophie auf Arabisch unterrichtet
werden miisse, nicht zuletzt, weil er die Fremdsprachenkenntnisse, die
auf Primar- und Mittelstufe angeeignet werden, fiir nicht ausreichend
hilt, um sie im Philosophieunterricht zu verwenden. Damit eine solche
arabischsprachige Vereinheitlichung des Stoffes erfolgen konne, miiss-
ten aber zuerst durch Ubersetzungen die textlichen Grundlagen fiir ei-
nen solchen sprachlich einheitlichen Philosophieunterricht geschaffen
werden.7+

Ebenfalls eine integrierende Funktion verspricht Nassar sich von der
Aufnahme moderner und zeitgendossischer arabischer Denker in das Kur-
rikulum, da sie konfessionsunabhingig die Probleme der gesamten Ge-
sellschaft abbilden und benennen. Es seien dies Probleme, wie sie sich
gegenwartig in ihrer ganzen Komplexitit und Dringlichkeit und nicht
in einer anderen Gegenwart — einer arabisch-mittelalterlichen oder ei-
ner europdisch-modernen — stellten. Zwar figurierten solche Denker auf
dem Lehrplan von 1997, wo das Thema >Moderne Fragen in der arabi-
schen Philosophie< abgehandelt werdes — es werden etwa Rifa‘a Rafi at-
Tahtawi, Gamaladdin al-Afgani, Gubran Halil Gubran, Amin ar-Rihani,
Sakib Arslan und Taha Husain behandelt.”s Doch kritisiert Nassar zum
einen, dass diese »modernen Fragen« auf die drei Probleme von >Ost und
West« (as-Sarq wa-I-garb), >Tradition und Moderne« (at-turat wa-I-hadata)
sowie >Freiheit und Fortschritt< (al-hurriyya wa-t-tagaddum) reduziert
worden seien. Zudem seien die unter diesen Problemfeldern abgehan-
delten Personen eigentlich Literaten oder religiose Denker, die alle vor
dem Zweiten Weltkrieg gewirkt hatten. Er schldgt deshalb vor, unter den

73 Vgl. Nassar, »al-Aydiytlagiyya wa-talim al-falsafa [in Tarbiya]«, 169-170.

74 Vgl. ibid., 170-173; Nassar, »an-Nuhid at-tarbawi wa-talim al-falsafa [in
Tarbiya)«, 191.

75 Vgl. at-Tasm, »Tadris al-falsafa fi Lubnan, 1«, 112.

76 Nassar selbst nennt diese Namen nicht, sie sind aber bei az-Zahra’ Suhail
at-Tasm aufgefiihrt, vgl. ibid., 130.

337

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

von ihm als >Philosophen« bezeichneten Leuten etwa auch Sibli Sumayyil,
Zaki Nagib Mahmaud, Yasuf Karam oder ‘Abdarrahman Badawi zu Wort
kommen zu lassen, aber auch >Denker« wie Lutfi as-Sayyid, Sati‘ al-Husri,
Antin Saadah, Zaki al-Arsiizi, Michel Aflag, Munif ar-Razaz oder Michel
Chiha zu beriicksichtigen. Mit diesen Intellektuellen konnten auch dring-
liche Themen angegangen werden, welche die intellektuellen Diskussio-
nen der Gegenwart in der arabischen Welt am starksten beschiftigten, so
etwa: das Vernunftdenken, der Materialismus, der Nationalstaat, Demo-
kratie, das dogmatische Denken, Sprache und Revolution.””

Der Philosophieunterricht soll sich aber nicht nur mit den Problemen
abgeben, die diese Texte abbilden oder benennen, sondern v.a. auch die
jungen Erwachsenen und ihre Fragen selbst ins Zentrum riicken. Er soll
dazu ermutigen, die Fragen, mit denen sich »der jugendliche libanesische
Schiiler in seinem Umgang mit sich selbst und der Welt um ihn herum«7#
tagtaglich konfrontiert sieht, philosophisch zu reflektieren und damit sei-
ne Personlichkeit zu stirken.”

Eine Konversation mit der arabischen wie der westlichen Geschich-
te des Denkens aus der gegenwirtigen Realitdt heraus ist dieser philo-
sophischen Reflexion dienlich, wie Nassar uberzeugt ist. Die Geschichte
diirfe sich dabei jedoch nicht der Gegenwart aufdringen, um so de-
ren Verinderung zum Besseren zu obstruieren.®® Nur als gegenwarts-
bezogene, selbstbestimmte Konversation mit frei gewahlten Elementen
unterschiedlicher Traditionen kann der Philosophieunterricht eine >phi-
losophische Kultur« entstehen lassen, in der miindige Biirger tiber ihre
konfessionelle Zugehorigkeit hinausdenken.

Nassar preist in Tarbiya also jene kritische Lekture philosophischer
Texte als fiir den Philosophieunterricht geeignet an, die er selbst seit seiner
frithen Auseinandersetzung mit Ibn Haldan einerseits und Gabriel Mar-
cel andererseits in seinen universitiren Qualifikationsschriften praktiziert
hat. Und auch spiter setzte er sich mit einer Vielzahl anderer Denker bei-
der Traditionen zwecks der philosophischen Beschaftigung mit drangen-
den Gegenwartsfragen auseinander. Es ist dies jene Methode, die er in
Istiglal als >Dialektik der philosophischen Autonomie« (§adaliyyat al-isti-
qlal al-falsafi) bezeichnet hatte: ein Diskurs mit der philosophischen Tra-
dition aus der gegenwirtigen Realitdt heraus, eine Befragung des westli-
chen wie arabischen intellektuellen Erbes, die die Autonomie des Selbst
in seiner eigenen Realitdt wahrt und bekriftigt, ohne aber die Geltungs-
anspriiche der Tradition im Hier und Jetzt absolut verneinen zu miissen.®

77 Vgl. Nassar, »an-Nuhtd at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 209—210.
78 1Ibid., 203.

79 Vgl. ibid.

8o Vgl. ibid.

81 Vgl. Nassar, Istiglal, 23 5-269. Vgl. dazu auch oben Abschnitt 1.3.

338

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER KONFESSIONELL-IDEOLOGISCHE PAKT

‘Assamaddin Hilal hat also durchaus recht, wenn er der Ansicht ist,
dass Nassars Auseinandersetzung mit dem libanesischen Bildungswesen
mit der Hoffnung einherging, er, Nassar, werde sein eigenes Denken in
der alltdglichen Praxis verkorpert sehen.®

Es scheint jedoch, dass Nassar sein Denken nicht als vorgefertigte
Idee einer »neuen Gesellschaft« vermittelt sehen will, sondern auf die in-
dividuelle menschliche Vernunft vertraut, die, einmal von der gemein-
schaftlich-ideologischen Heteronomie befreit, mithilfe eines jeden Einzel-
nen philosophisch-diskursiv selbst den Weg zum Besseren findet. Diesen
Schluss lasst zumindest die Tatsache zu, dass Nassar unter jenen zeitge-
nossischen Denkern, die es seines Erachtens im Philosophieunterricht
zusitzlich zu berticksichtigen gilt, nicht nur diejenigen auflistet, in deren
Fuf$stapfen er selbst teilweise zu gehen glaubte (z.B. Sumayyil,® Sa‘adah
und Arstzi*4), sondern auch solche, die er scharf kritisiert hat: Zaki Nagib
Mahmud und Yasuf Karam,® oder Lutfi as-Sayyid, der ihm zu individua-
listisch-liberal ist,* oder gar Michel Chiha, einen der intellektuellen Ur-
vater des libanesischen Systemss, dessen Eigenheit eine Kombination von
Konfessionalismus und neoliberalem Kapitalismus ist.?”

Nassar zeigt hier also ein inklusives Verstandnis dessen, was im Phi-
losophieunterricht vermittelt werden soll — umfassender vielleicht, als es
sein dezidierter aufklarerischer Rationalismus teilweise vermuten liefSe.
Sein Philosophieverstandnis ist folglich nicht nur dahingehend demo-
kratisch, dass es sich um das Philosoph- und Philosophinsein eines je-
den einzelnen Birgers und nicht nur einer akademischen Elite bemtuht,
sondern auch insofern, als es die Vielfalt philosophischer Stromungen
abzubilden gewillt ist.

Es ldsst sich allgemein sagen, dass bei Nassar die philosophische Bil-
dung ganz im Zeichen der Demokratie bzw. einer Demokratisierung des
Libanon steht, weshalb Maqira auch der Ansicht war, bei Nassar sei die
Demokratie primir eine Frage der Bildung.®® Etwas praziser liefe sich
sagen, dass die philosophische Bildung bei ihm die Entstehung einer de-
mokratischen rneuen Gesellschaft«im Sinne seines >Liberalismus mit Ge-
meinsinn< ermoglichen soll.

Der Philosophieunterricht scheint dabei nicht blof$ einer unter vie-
len Faktoren zu sein, die zur Erneuerung der Gesellschaft beitragen. Die

82 Vgl. Hilal, »at-Tarbiya wa-1-aql al-multazim«, 8o.

83 Vgl. Nassar, Nahwa, 15-16, 32—48.

84 Vgl. Nassar, Istiglal, 88—234.

85 Vgl ibid., 21-30.

86 In Nassar, Hurriyya, 145-146.

87 Vgl. z.B. Nagsar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, 43.
Vgl. zur Rolle Michel Chihas bei der Entstehung der konfessionalistischen
libanesischen Ordnung oben 2.4.

88 Vgl. Maqtra, Falsafat at-tawasul, 190.

339

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DER PHILOSOPHIEUNTERRICHT DIE GESELLSCHAFT VERANDERN SOLL

philosophische Bildung aller ist bei Nassar der entscheidende Faktor der
Veridnderung — die >Ermoglichungsbedingung« seines philosophischen
Gesamtprojekts schlechthin. Die Erneuerung der philosophischen Bil-
dung ist bei Nassar der Ausgangspunkt des gesellschaftlichen Wandels.
Mit seinen postulierten Reformen des Philosophieunterrichts stellt er
folglich nicht nur bestimmte Aspekte des Bildungswesens in Frage, son-
dern die gesamte politische und soziale Ordnung des Libanon, die iiber
den Philosophieunterricht verdndert werden soll. Seine Forderung nach
einer >philosophischen Kultur, die aus den Klassenzimmern heraus ent-
steht, hat damit etwas Subversives, etwas Revolutionires. Denn letzten
Endes kann eine >philosophische Kultur<, wie er sie sich vorstellt, nur in
einem liberal-demokratischen Staat existieren und florieren, nicht aber
in der konfessionalistischen Konsensdemokratie des Libanon und schon
gar nicht in totalitiren Systemen wie jenen Syriens oder des Irak.® Nas-
sar bekriftigt denn auch in Tarbiya, dass ein wahrer demokratischer
Staat keine Angst davor habe, seine Biirger philosophisch zu bilden. Im
Libanon gebe es aber nach wie vor eine systemerhaltende >Furcht vor der
Philosophie« (hauf min al-falsafa) — was er als Demokratiedefizit deutet.>°

Der Philosophieunterricht ist der Ort, an dem Nassars Revolution ih-
ren Anfang nimmt, nicht der soziopolitische Umsturz, der auf eine histo-
rische Zisur hinarbeitet. Uber den Philosophieunterricht soll eine >neue
Gesellschaft« nach den Regeln von Nassars >Liberalismus mit Gemein-
sinn< entstehen. Die entkonfessionalisierte philosophische Bildung, die
den Biirger uber seine Rechte und Pflichten aufklart und ihn zur Min-
digkeit erzieht, ist die Ermoglichungsbedingung dieses philosophischen
Projekts.

In Anbetracht dessen, dass Nassar der Bildung als gesellschaftsveran-
derndem Faktor eine solch zentrale Rolle in seinem philosophischen Ge-
samtprojekt zuspricht, ist ferner auch Muhammad al-Misbahis Kritik et-
was zu relativieren, Nassar propagiere mit der Revolution als Medium
einer zweiten arabischen Renaissance jenes politische Mittel zur gesell-
schaftspolitischen Verianderung, das der arabischen Welt die totalitdren
Regimes gebracht habe.** Der Begriff der Revolution spielt bei Nassar
zwar zweifelsohne eine wichtige Rolle. Doch zumindest die Texte in Tar-
biya legen den Schluss nahe, dass es Nassar in erster Linie um eine phi-
losophische Revolution geht, eine Revolution des Denkens, der die so-
ziopolitischen Veranderungen unaufhaltsam folgen wiirden.

89 Vgl. dazu auch Nassar, »Baina d-dimugqratiyya wa-l-libraliyya [in Tarbiya]«.

90 Vgl. Nassar, »an-Nuhad at-tarbawi wa-ta‘lim al-falsafa [in Tarbiya]«, 204—
20§, 2T0-211.

91 Vgl. al-Misbahi, Gadaliyya, 106-107. Vgl. dazu oben 5.2.2.

340

hitps://dol.org/10.5771/8783748006509-317 - am 22.01.2026, 00:18:05. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Gemeinsinn als Bürgersinn
	7.1.1  Zurück zum Bürger
	7.1.2  Ein philosophischer Begriff des Bürgers
	7.1.3  Der Philosophieunterricht als Weg in eine philosophische Kultur
	7.2  Der konfessionell-ideologische Pakt im libanesischen Philosophiekurrikulum
	7.2.1  Taʿlīm maḏhabī (Indoktrination)
	7.2.2  Taʿlīm maḏhabī im libanesischen Philosophieunterricht
	7.2.3  Philosophieunterricht jenseits des Konfessionalismus

