
WOLFGANG THEILE: COMICO DELL’ARTE – STEGREIFSCHAUSPIELER

uns daran hindern, dieses Stück als Quelle unseres Luzerner Texts zu
5betrachten.

           Die Inszenierung auf dem Markt wurzelt noch in der Luzerner

Tradition, wo die spätmittelalterliche Simultanbühne am längsten er-

halten blieb. Das Stück aber, in das dies alles eingebettet ist, verdankt

seinen Ursprung höchstwahrscheinlich dem Jesuitentheater, das Heili-

genspiele verbreitete. So wie das ganze Drama verbindet auch diese

Szene auf spezifische Luzerner Art Elemente aus verschiedenen dra-

matischen und geistigen Traditionen. Dieser Umstand wurde von

Eckehart Catholy über ein anderes Drama aus diesem Jahrzehnt so for-

muliert: »Hier standen Ernst und Komik, Personen der Handlung und
6komische Figur unvermittelt nebeneinander.« Während die Auffüh-

rungsart aus dem älteren deutschen Drama stammt, ist der Gedanke

der Mischung von Komischem und Tragischem modern. Es wundert

einen nicht, dass nach dem Ableben des tüchtigen Renward Cysats

auch in Luzern die Passionsspiele auf dem Weinmarkt aufhörten.

           Auf dieser allerletzten Phase der alten Tradition fußt die Auf-

führungsart, wie auch der Wortschatz der Kochszene aus dem altem

Wortgut schöpft. Jedoch ist die Möglichkeit ihrer Einbettung in ein Hei-

ligenspiel als ein Zwischenspiel, das schroff abgebrochen werden kann,

ohne dass dem Drama geschadet wird, in Luzern am Ende des 16.

Jahrhunderts modern und geradezu avantgardistisch. So dürfen wir

diese drei komischen Körper des Wilhelmspiels an dieser Stelle als ty-

pisch für diesen Augenblick in der Entwicklung des deutschen Dramas

an der Wende zur Neuzeit einschätzen.

John Tailby

Comico dell’arte – Stegreifschauspieler

Einen Idealtypus des italienischen Stegreifschauspielers gibt es nicht.

Der Maskenspieler ist an die geheimnisvolle Herkunft und an die

wechselvolle Geschichte der commedia dell’arte gebunden. Reste eines

religiösen, aus mythologischer Tradition stammenden Kultgebrauchs

der Maske finden sich noch in Arlecchinos Namen (Hellequin, Höllen-

geselle; volksetymologisch: Erlkönig) und in dem geschrumpften Teu-

felshorn seiner Maske. Selbst im 20. Jahrhundert hat Giorgio Strehler

               

           5.  Siehe dazu E. M. Szarota, Das Jesuitendrama, III/2, S. 2123-25.
           6.  Eckehart Catholy: Das deutsche Lustspiel. Vom Mittelalter zum Ende der
Barockzeit, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1968, S. 76.
 

95

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014 - am 14.02.2026, 08:26:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

1die Maske als »rituell« , als »ein mysteriöses, grausames ›Instru-
2ment‹« empfunden, das ihm ein »Gefühl des Schreckens« verursacht.

Carlo Goldoni schätzte den maskierten Schauspieler überhaupt nicht,

obwohl er ihn gelegentlich noch verwendete. Er vermisste unter »tou-

jours le même cuir qui se montre« – »dem ewig gleichen Leder« den

Charakter und die Empfindungstiefe des comico: »l’âme sous le masque

est comme le feu sous les centres« – »die Seele unter der Maske ist wie
3Feuer unter der Asche« . Anders in unserer Zeit der Schauspieler

Jean-Louis Barrault, der den Maskengebrauch in der griechischen Tra-
4gödie als »eine außergewöhnliche Erfahrung« erlebte und gleichzei-

tig ihre wichtigste Funktion nannte: Die Maske »dient dem gesamten
5Körper als Sprungbrett vielfältiger Ausdrucksmöglichkeiten« .

           Als Protagonisten dieser Entwicklung haben die Stegreifschau-

spieler unterschiedliche, ja widersprüchliche Charakterisierungen er-

fahren. Heutigen Stegreif-Enthusiasten erscheinen die comici des 16.

bis 18. Jahrhunderts zuweilen so, als seien sie alle begnadete, pausen-

los kreative und vergötterte Bühnenstars gewesen. Die Realität sah an-
6ders aus. Schon 1930 hat Luigi Falchi mit diesem »Märchen« aufge-

räumt. Glaubwürdige Quellen dieser Epoche bescheinigen vielen vaga-

bundierenden Schauspielern Einfältigkeit, Kunstlosigkeit, Unflätigkeit

und materielle Verelendung; sie behalfen sich vorwiegend mit Kla-

mauk und Lawinenkomik. Natürlich gab es auch brillante Könner, die

oft lebenslang und bis ins hohe Alter ein und denselben mundartlich

fixierten Maskentyp spielten; ihre Namen sind weitgehend überliefert.

Für diese Virtuosen des Maskenspiels war die gebräuchliche aus-

druckslose Halbmaske aus Holz oder Leder des Arlecchino, Brighella,

Pantalone, Dottore und Pulcinella kein hinderliches Requisit, sondern

vielmehr die Voraussetzung für ihre Kunstfertigkeit (arte). Denn die

völlige Unbeweglichkeit und Unwandelbarkeit der Maske verpflichtete

sie dazu, mit vollem Körpereinsatz die persönliche Eigenart des jewei-

ligen Typs zu gestalten. Die enorme Beanspruchung des Körpers als

               

           1.  Giorgio Strehler: Für ein menschlicheres Theater, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1975, S. 119.
           2.  Ebd., S. 118.
           3.  Carlo Goldoni: »Mémoires de M. Goldoni, pour servir à l’histoire de sa vie
et à celle de son théâtre« (Paris 1787); in: Tutte le opere di Carlo Goldoni, Guiseppe Orto-
lani (Hg.), 14 Bde., Mailand: Mondadori 1935-1956; 1. Bd, 2. Teil, Kap. 20; zitiert nach
Paul de Roux (Hg.): Mémoires de M. Goldoni, Paris: 1965, S. 258.
           4.  Jean-Louis Barrault: Erinnerungen für morgen, Frankfurt/Main: Fischer
1977, S. 262.
           5.  Ebd.
           6.  Luigi Falchi: »Carlo Goldoni e i comici dell’arte«, in: Nuova antologia 271
(1930), S. 477- 489, hier S. 488.
 

96

2003-09-12 12-44-53 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014 - am 14.02.2026, 08:26:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG THEILE: COMICO DELL’ARTE – STEGREIFSCHAUSPIELER

Ausdrucksmittel erforderte ein dementsprechend professionelles Aus-

bildungsniveau im physischen Bereich; wohingegen Schlagfertigkeit,

Witz, concetti und andere Komik erzeugende Redetechniken auswendig

gelernt, wiederholt und variiert werden konnten und überdies ein

spielbereites Reservoir an Szenen- und Situationsmodellen zur Verfü-

gung stand.
7

           Als »Dichtung des Augenblicks« dringt das Spiel der comici
nicht differenziert in das Seelenleben ihrer Figuren ein. Emotionen tre-

ten pauschal und dann vorwiegend ganzkörperlich zutage: der vor

Angst schlotternde und in ungeheure Motorik geratende Arlecchino; der

vor Lüsternheit oder rasender Wut sich krümmende Pantalone. Gebär-

den des Schreckens, Erstaunens, der Freude, Furcht, des Begehrens

erhielten ihre komische Wirkung erst durch den exzentrischen Bewe-

gungsstil der comici dell’arte. Der englische Schauspieler David Garrick

sagte von dem berühmten Arlecino Carlin (Carlo Bertinazzi), sein ge-

prügelter Rücken drücke mehr aus als die Gesichter anderer Schau-

spieler. Als einzigartige Möglichkeit pointierter Körpersprache hat An-

drea Perrucci in seiner theoretischen Abhandlung Dell’arte rappresen-
8tativa von 1699 die nächtlich-halbdunkle Stille der scene di notte her-

vorgehoben. Er berichtet auch von Experten erschreckten Hinfallens,

deren halsbrecherische Stürze gelegentlich zu schweren Verletzungen

und sogar zu Todesfällen geführt haben sollen. Die Sprache allein hätte

dies alles nicht leisten können, zumal in der commedia dell’arte ver-

schiedenste, keineswegs überall verstandene Dialekte die Bühne be-

völkerten (Arlecchino und Brighella sprachen bergamaskisch, Pantalo-

ne venezianisch, Dottore bolognesisch, Pulcinella neapolitanisch, die

innamorati toskanisch) und bei Auslandsgastspielen schon gar kein

Verlass auf das Sprachverständnis war.

           Im Zusammenwirken von Körperspiel, Kostüm und Sprache

machte der comico dell’arte Komik erzeugende Kontraste zwischen ge-

sellschaftlichem Status und Redeweise, zwischen Witz und Narrheit,

zwischen Moral und Trieb sichtbar. So trägt und aktiviert der respekta-

ble venezianische Kaufmann Pantalone Körpersignale, die seinem

würdevollen Alter und Stand (»il Magnifico«) eklatant widersprechen.
9Zahlreiche Abbildungen (z.B. der Recueil Fossard ) akzentuieren jene

Elemente – etwa den aggressiv nach vorn vorstechenden Kinnbart oder

               

           7.  Max Kommerell: »Betrachtungen über die commedia dell’arte«, in: Ders.:
Dichterische Welterfahrung, Frankfurt/Main: Klostermann 1952, S. 159-173; hier S. 161.
           8.  Andrea Perrucci: Dell’arte rappresentative, premeditata ed all’improvviso,
Napoli 1699.
           9.  So benannt nach einem gewissen Sieur Fossard, der diese Stichsammlung
des 16. Jahrhunderts für Ludwig XIV. zusammengestellt hatte; erst im 20. Jahrhundert
von Agne Beijer in den unkatalogisierten Beständen des Stockholmer Museums entdeckt.
 

97

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014 - am 14.02.2026, 08:26:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

den oft drastisch skizzierten Penisbereich –, die den beharrlich jugend-

lich scheinenden Kampfesmut des verspotteten Alten und die uner-

müdliche Liebeslust des meist erfolglosen Galans signalisieren. Und

bei dem neapolitanischen Pulcinella ist es der überdimensionierte Bu-

ckel, der dem – eigentlich unter seiner Verkrüppelung leidenden –

Körper die grotesk-komische »Sprache« vorschreibt. Es sind dies wir-

kungspoetische Konstanten der commedia dell’arte, die der aus der la-

teinischen Rhetorik stammende Begriff der »körperlichen Beredsam-
10keit« (Meyerhold spricht von der »écriture corporelle« – der »Hand-

schrift des Körpers«) anschaulich beschreibt.

           Derartige »körperliche Beredsamkeit« galt aber auch für das

dramatische Miteinander der Schauspieler. So war der einzelne comico
gehalten, seinen Part nicht ungehindert durchzuspielen. Vielmehr

musste er auf Signale, die zweifellos auch Körpersignale sein konnten,

des Partners achten. Denn im Stegreifspiel gab es als Spielvorlage le-

diglich den canovaccio, das »Szenarium«, das, in zweifacher Ausferti-

gung links und rechts hinter der Bühne aufgehängt, die Schauspieler

über den Handlungsablauf orientierte. Der Dialog war nur teilweise fi-

xiert und geprobt; ein bedeutender Rest blieb für frei improvisierte

Einlagen. Diese aber unterlagen einem strengen Gesetz, von dem im

18. Jahrhundert Jean Auguste Jullien (gen. Desboulmiers) in seiner sie-
11benbändigen Histoire anecdotique et raisonnée du théâtre italien aus-

führlich berichtet hat: Sobald einer der Schauspieler einen plötzlichen,

nicht vorausgeplanten, aber gute komische Wirkung versprechenden

Einfall hat – beispielsweise eine Anspielung auf das anwesende Publi-

kum, auf den Spielort oder auf ein aktuelles Ereignis –, darf er durch

entsprechende Gebärden- oder Zeichensprache den Mitspieler zum

Schweigen bringen; und dieser hat dem Signal unverzüglich zu folgen.

Daraus geht zugleich hervor, dass die commedia dell’arte – im Gegen-

satz zu den solistischen Auftritten eines Charlie Chaplin oder Buster

Keaton – in erster Linie Ensembletheater ist, bei dem die individuelle

Leistung stets dem Ganzen und allen zu dienen hat. Das zeigt sich auch

an der äußeren Organisation der Truppen. Sie waren häufig Ausbil-

dungsbetriebe – Benedetto Croce spricht von einer »industrializzamen-
12to del teatro« – »Industrialisierung des Theaters« –, die sich Statuten

gaben, Arbeitskontrakte schlossen, Lehrlinge unterrichteten und einen

eigenen »gergo teatrale« – »Theaterjargon« pflegten.

               

           10.  Wsewolod E. Meyerhold: Le théâtre théâtral, Paris: Gallimard 1963, der
französischen Übersetzung seiner Schriften zum Theater (1912).
           11.  Paris 1769.
           12.  Benedetto Croce: »Intorno alla commedia dell’arte« (1931), in: Ders.: La
letteratura italiana, Bd. I: Dal duecento al cinquecento, Bari: Laterza 1965, S. 447-455,
hier S. 447.
 

98

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014 - am 14.02.2026, 08:26:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG THEILE: COMICO DELL’ARTE – STEGREIFSCHAUSPIELER

           Eine weitere wichtige Besonderheit hatte der comico dell’arte zu

beachten. Sie betrifft den Realitätsbezug zwischen Körper und Maske.

Bei der praktischen Arbeit mit Maskenschauspielern hat Strehler die

Erfahrung gemacht, »daß der Schauspieler auf der Bühne die Maske

nicht mit einer gewohnten Geste der Hände berühren darf (Hand auf

die Stirn, Finger auf die Augen, das Gesicht mit den Händen bedecken

etc.)«. Anderenfalls erweise sich die Geste als »absurd, unmenschlich,

falsch«; sie dürfe lediglich »mit der Hand ›skizziert‹« werden. »Die
13Maske verträgt also nicht die Konkretheit einer realen Gebärde.« Der

Grund für diesen notwendigen Verzicht ist darin zu sehen, dass in der

commedia dell’arte der Körper des Schauspielers umfassend instrumen-

talisiert und zu einem Requisit wird.

           Doch trotz solcher schauspielerischer Distanzierung von der

Realität des Körperlichen in der commedia dell’arte hatte der Anteil

nonverbaler Elemente hinsichtlich der politischen und sozio-ökonomi-

schen Wirklichkeit häufig recht praktische und handfest reale Funk-

tionen zu erfüllen. Sie betrafen die staatlichen und kirchlichen Vorbe-

halte gegenüber dem Theater, die es zu umgehen oder zu neutralisie-

ren galt. Wenn es der Truppe oder dem einzelnen Schauspieler etwa

darum ging, Anspielungen anrüchiger oder gar regimekritischer Natur

dem Publikum auf unverdächtige oder harmlos erscheinende Weise

nahezubringen, war das körperliche Spielmoment eine unentbehrliche

Hilfe. Jegliche Zensur konnte auf diesem Wege unterlaufen werden.

           Seit der Wiederentdeckung der commedia dell’arte im 20. Jahr-

hundert durch Konstantin Stanislavskij, Wsewolod Meyerhold, Alexan-

der Tairov, Jacques Copeau, Max Reinhardt, Gordon Craig bis Giorgio

Strehler und Luchino Visconti haben das moderne Theater und andere

Medien »diese unvergängliche Gabe Italiens an Drama und Bühne der
14Welt« dankbar angenommen. An den modernen Schauspieler aber,

der erst noch lernen mußte, das befremdliche Requisit einer Maske zu

beherrschen, hat die derzeitige Suche nach der »absoluten Bühnen-
15 16kunst« , nach dem »spectacle complet« und nach dem reinen »thea-

17tralischen Theater« neue ungewohnte Anforderungen gestellt, die

den comici dell’arte der Vergangenheit geläufig gewesen waren.

Wolfgang Theile

               

           13.  G. Strehler: Für ein menschlicheres Theater, S. 119.
           14.  M. Kommerell: »Betrachtungen über die commedia dell’arte«, S. 159.
           15.  Volker Klotz: »Utopie der absoluten Bühnenkunst«, in: Neue Züricher Zei-
tung 209, 9./10. September 1995.
           16.  Gustave Attinger: L’esprit de la commedia dell’arte dans le théâtre français,
Paris, Neuchâtel: Librairie Théâtrale 1950, S. 8.
           17.  W. Meyerhold: Le théâtre théâtral.
 

99

2003-09-12 12-44-54 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014 - am 14.02.2026, 08:26:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

