Ist Diversity antirassistisch?

Ein Kommentar zum Verhaltnis von Diversity Politics
und den Politics of Diversity aus der Perspektive
der Race Critical Theory

Stefanie Claudine Boulila

Die Frage, ob und inwiefern Diversity antirassistischen Anspriichen gerecht wird,
liefert in Rassismusdebatten reichlich Ziindstoff. Im deutschsprachigen Raum ver-
weisen die Begriffe Vielfalt, Diversitit und vermehrt auch Diversity in ihren jewei-
ligen Gebrauchskontexten auf eine dhnliche Politik. Wihrend Multikulturalismus
seit Jahrzehnten als Gefahr fir die Demokratie inszeniert wird, gelten Diversity
und seine deutschen Ubersetzungen, der sozialwissenschaftliche Begriff Diversitit
und der Alltagsbegriff Vielfalt, noch nicht als negativ belastet. Im Gegenteil, Diver-
sity funktioniert, vor allem in der Privatwirtschaft, als ein Vehikel, um affirmativ
iiber Differenzen zu sprechen, wihrend Vielfalt im politischen Diskurs eine Stell-
vertreterdebatte iiber Rassismus und sexuelle Rechte ermdglicht. Im deutschspra-
chigen sozialwissenschaftlichen Diskurs erméglicht Diversitit zudem eine Um-
schiffung von als zu politisch empfundenen Ansitzen und Ungleichheitskategori-
en, wie Intersektionalitit und Race.

Dieser Beitrag bewertet das Potenzial von Diversity und seinen deutschspra-
chigen Ubersetzungen fiir antirassistische Politiken aus der Perspektive der Race
Critical Theory. Er zeigt dabei die Problematiken eines liberalen Antirassismus-
Verstindnisses auf, das Diversity-Diskursen hiufig zugrunde liegt. Der Beitrag kri-
tisiert, wie in aktuellen 6ffentlichen Debatten iiber die Begriffe Vielfalt und Diver-
sity ein ahistorischer und machtunkritischer Antirassialismus normalisiert wird.

Antirassialismus, die in Kontinentaleuropa dominante Tradition des Antiras-
sismus (Lentin 2004, 2008), wird in der Race Critical Theory als schwach kriti-
siert, da er sich einer Untersuchung der historisch gewachsenen Zustinde ent-
zieht, die Rassifizierung und Rassismus ermdglichen (Goldberg 2009). Basierend
auf Davina Coopers (2004) Unterscheidung zwischen den transformativen Diversi-
ty Politics und den liberalen Politics of Diversity zeigt der Beitrag die Schwierigkeit
auf, antirassistische Forderungen im Rahmen des dominanten, liberalen Diversity-
Verstindnisses horbar zu machen.

- am 14.02.2026, 14:28:53,



https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Stefanie Claudine Boulila

Vielfalt und liberaler Antirassismus

Im Oktober 2018 demonstrierten 250 000 Menschen auf den Strafien Berlins fiir ei-
ne »offene und freie Gesellschaft«. Aufgerufen hatte ein Kollektiv zivilgesellschaft-
licher und politischer Organisationen, die sich unter dem Namen »#Unteilbar« zu-
sammengeschlossen hatten. Die GroRveranstaltung fand wenige Wochen nach den
mehrtigigen Ausschreitungen in Chemnitz statt, bei denen Rechtsradikale Peop-
le of Colour und migrantisierte Personen auf offener Strafie angegriffen hatten.
#Unteilbar profitierte von dem Momentum einer lokalen Initiative, die unter dem
Slogan #WirSindMehr in Chemnitz die Stadt mit Konzerten gegen Rechtsextre-
mismus zusammenbrachte. Wihrend Lokalpolitiker*innen die Ereignisse, und be-
sonders die Rolle der Polizei, gegeniiber den nationalen Medien zu relativieren ver-
suchten, investierte #WirSindMehr in die mehrheitsfihigen Diskurse der Toleranz
und Vielfalt als politische Strategie gegen Neonazismus. Die Initiative bediente da-
bei die Idee einer antifaschistischen Mehrheit und markierte Rechtsextremismus
als ein abweichendes Randphinomen. Vielfalt und Toleranz funktionierten hier als
kennzeichnende Stellvertreterdiskurse fiir Antirassismus.

In Europa sind kulturelle Vielfalt und Toleranz akzeptierte Narrative, um iiber
Rassismus zu sprechen. Als Konsequenz der UNESCO Statements on Race, die in
den 1950er und 1960er Jahren verfasst wurden, um Rassenlehre als ungiiltig zu er-
kliren, avancierten Vielfalt, Akzeptanz und Toleranz zu charakterisierenden Ideen
der europiischen antirassistischen Tradition, dem Antirassialismus (Lentin 2004,
2008). Die UNESCO-Statements pliddierten fiir einen Ausschluss des Begriffes Race
aus der politischen Debatte und empfahlen die Verwendung von alternativen Be-
griffen wie Ethnizitit und ethnische Gruppen. So sollten diese neuen Differenzlini-
en nicht mehr biologistisch, sondern kulturalistisch begriindet sein. In der Race
Critical Theory' werden die UNESCO-Statements als zentrale Begriindungsmo-
mente des europiischen Antirassismus verstanden (ebd.). Denn die Statements
verfehlten es, Race als historisch gewachsene soziale Konstruktion zu entlarven,
die politisch wirkmachtig ist (Lentin 2008).

Race wird in der Race Critical Theory als ein soziales, politisches und histori-
sches Konstrukt verstanden. Seit dem 15. Jahrhundert unterteilt die Idee von »Ras-
sen« Menschengruppen nach physischen, phinotypischen, aber auch kulturellen
und religiésen Merkmalen (Goldberg 2004). In dekolonialen historischen Ausein-
andersetzungen wird vermehrt darauf hingewiesen, dass Race im Zuge des euro-
pdischen Kolonialismus und der Nationenbildung als Kategorie geschaffen wur-

1 Die Race Critical Theory ist eine methodische Abgrenzung gegeniiber der den Rechtswissen-
schaften entstammenden und eher komparativ ausgerichteten Critical Race Theory. So wird
der Fokus in der Race Critical Theory auf transnationale Genealogien gelegt sowie auf den
performativen und adaptiven Charakter von Race (Boulila 2019a).

- am 14.02.2026, 14:28:53,


https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist Diversity antirassistisch?

de, um Ungleichheiten zu legitimieren (Bhambra 2007). Damit schuf die Idee von
»Rassen« eine Hierarchie zwischen dem als weifd verstandenen Europa und den als
»nicht weifd« definierten Anderen (Goldberg 2006). Davon betroffen waren kolonia-
lisierte Menschen und in Europa lebende Minderheiten, wie zum Beispiel jiidische
Menschen und nicht sesshafte Volker (Goldberg 2004). Legitimiert durch Wissen-
schaft, Kunst und Literatur ermdglichte die Idee von Menschenrassen der Politik
und Wirtschaft die Kolonialisierung von Riumen, die Ausbeutung von Menschen,
Sklaverei und Genozid (ebd.).

Vertretende der Race Critical Theory argumentieren vor diesem Hintergrund,
dass Race bis heute europiische Gesellschaften und Politik prigt. So lassen sich Zu-
schreibungen, Stereotypen und Gewalt gegeniiber nicht weifen Menschen auf die-
se historisch gewachsenen Verhiltnisse zuriickfithren (Goldberg 2004, 2009; Bouli-
la 2019a). Ein solches historisches Verstindnis von Rassismus fehlt jedoch dem in
Europa vorherrschenden Antirassialismus. Dieser wird daher in der Race Critical
Theory als schwach kritisiert. In diesen Auseinandersetzungen wird insbesondere
das fehlende Verstindnis fiir Race als konstruierte, aber wirkmichtige Ungleich-
heitskategorie problematisiert (Goldberg 2009) sowie die daraus resultierende Idee
von Rassismus als Ausnahmephinomen (Boulila 2019b). Dazu wird festgehalten,
dass sich Antirassialismus, unter anderem, auf die ambivalenten Diskurse der To-
leranz und Vielfalt stiitzt (Lentin 2011).

Wendy Brown (2006) theoretisierte Toleranz als eine Technologie des individu-
ellen Subjekts. Als Diskurs produziert Toleranz selbst-regulierende Subjekte, die
tolerant sind. Statt auf einem Fokus auf Strukturen und Normen, die gewaltvolle
soziale Beziehung produzieren, liegt der Fokus auf dem Individuum. In diesem
Verstindnis kann Toleranz auch einfach manipuliert werden, um tolerante Sub-
jekte, die der Mehrheitsgesellschaft entstammen, als Opfer zu inszenieren (Ahmed
2004). In Migrationsdebatten erméglicht das zum Beispiel, dass sich aufnehmen-
de Gesellschaften als die Geschidigten von zu viel Migration oder von vermeintlich
nicht-assimilierbaren Migrant*innen inszenieren. Als Angela Merkel bei der Jun-
gen Union 2011 erklirte, dass »Multikulti« gescheitert sei, bediente sie genau dieses
Narrativ einer Nation, die zu offen fiir andere gewesen sei und jetzt riskiere, ihre
eigenen Werte aufzugeben. Auch in der Debatte zur Kélner Silvesternacht wurde
suggeriert, dass sich Deutschland aufgrund seiner Toleranz und Willkommenskul-
tur verwundbar gemacht hatte (Boulila/Carri 2017). Die Idee einer Toleranz, die zu
weit geht, ist ein zentrales Motiv in zeitgendssischen nationalistischen Diskursen
(Lentin/Titley 2011).

Diversity hat als Diskurs einen dhnlichen Subjektivierungscharakter, wie in
den kritischen Sozialwissenschaften argumentiert wird. Individuen, Institutionen
oder Nationen konnen dariiber eine liberale Aufgeklirtheit ausweisen (Cooper
2004; Titley/Lentin 2008; Ahmed 2012). Im Kontext von Chemnitz verdringte
die mehrheitsfihige Forderung nach Vielfalt und Toleranz die Perspektive von

- am 14.02.2026, 14:28:53,



https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Stefanie Claudine Boulila

jenen Communitys, die zwei Tage lang auf offener Strafle von Rechtsradikalen
angegriffen wurden. Zudem machte es eine solche Perspektive schwierig, den
Rassismus, der vom Staat ausging, zu thematisieren, was besonders im Kontext
von Chemnitz und in der Frage nach der Rolle der Polizei ein signifikanter Aspekt
gewesen wire. Vielfalt als antirassistischer Diskurs liuft dadurch Gefahr, den
strukturellen Charakter von Rassismus zu dethematisieren.

Die Berliner Demonstration #Unteilbar, obwohl klarer in ihrer politischen Visi-
on, bediente ebenfalls die Idee von Rassismus als Ausnahme und Randphinomen.
Der folgende Auszug aus dem Demonstrationsaufruf illustriert die Logiken von
mehrheitsfihigen antirassistischen Bewegungen, die sich antirassialistischer und
postrassialistischer Bekenntnissen bedienen. Wihrend Antirassialismus Race auf
eine biologistische Kategorie reduziert, die fiir soziale Analysen unbrauchbar bzw.
unwichtig ist, 16st Postrassialismus Rassismus von seiner kolonialen Genealogie
und negiert Race als historisch gewachsene Ungleichheitsdimension, die bis heute
machtvoll ist. Antirassialismus wie auch postrassialistische Diskurse sind charak-
teristisch fiir einen mehrheitsfihigen Antirassismus, der nicht bedrohlich wirkt.
In dem Aufruf, der in fiinfzehn Sprachen ubersetzt wurde, erklirten die Organi-
sator*innen den beobachteten Rassismus als ein neues Phinomen:

»Was gestern noch undenkbar war und als unsagbar galt, ist kurz darauf Realitit.
Humanitit und Menschenrechte, Religionsfreiheit und Rechtsstaat werden offen
angegriffen. Es ist ein Angriff, der uns allen gilt.« (#unteilbar 2018)

Die Idee, dass rassistische Handlungen und Aussagen »gestern« undenkbar waren,
bedient sich einer kollektiven Erinnerung, welche die materiellen Erfahrungen von
nicht weiffen und migrantisierten Gemeinschaften und Individuen in Deutschland
negiert. Es ist eine kollektive Erinnerung ohne die Brandanschlige der 1990er Jah-
re, die Mordanschlige des Nationalsozialistischen Untergrunds oder die alltigli-
che Gefahr des Racial Profiling. Stattdessen bedient sich dieser Auszug aus dem
Demonstrationsaufruf implizit der Idee von Rassismus als etwas, das einer Ver-
gangenheit angehort, die noch weiter zuriickliegt als »gestern«. Dieses Verschie-
ben von Rassismus in eine andere Zeit ist laut Alana Lentin (2016) eines der Haupt-
motive von zeitgendssischen Debatten iiber Rassismus. Lentin nennt dieses Motiv
gefrorenen Rassismus. Es basiert auf der Annahme, dass Race als Ungleichheitskate-
gorie iiberwunden wurde und somit heute keine strukturierende Wirkung mehr
hat. Durch diesen Schluss kann Rassismus als Ausnahme und Abweichung von der
Norm verstanden werden.

Das Zitat und die kollektive Erinnerung, die darin evoziert wird, zeigt noch
weitere Problematiken auf. Die Behauptung, dass der vermeintlich wiederaufkom-
mende Rassismus eine Attacke auf alle sei, suggeriert Rassismus als ein Phino-
men, das alle gleichermafien benachteiligt. Rassismus wird universell, wenn er von
der Geschichte der Ungleichheitskategorie Race oder »Rasse« losgelost wird (Len-

- am 14.02.2026, 14:28:53,



https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist Diversity antirassistisch?

tin 2015). Die Idee, dass alle gleichermafien von Rassismus betroffen sein konnen,
negiert Race als eine wihrend des europiischen Kolonialismus wirkmichtig ge-
wordene Ungleichheitskategorie, die Betroffene bis heute anhand von Deutungs-
mustern klassifiziert und entmenschlicht (Lentin 2015). Der Universalismus hin-
ter der Behauptung, dass Rassismus eine Attacke auf alle sei, setzt die Erfahrung
von Schwarzen, jidischen und Menschen of Colour gleich mit der Erfahrung von
weiflen Menschen. Diese ahistorische Lesung der Ungleichheitskategorie Race ver-
kennt, dass Weifsein in Rassifizierungslogiken historisch die unmarkierte und
iiberlegene Norm bedeutete (Chukwudi Eze 1997; McClintock 1995). Statt die Er-
fahrungen der Betroffenen zu validieren und in einen strukturellen und historisch
gewachsenen Kontext zu stellen, zentralisieren Projekte wie #Unteilbar und #WirS-
indMehr liberale antirassialistische und postrassialistische Logiken. In diesen ste-
hen Diskurse wie Toleranz und Vielfalt fir liberale Aufgeklirtheit, wihrend his-
torisch gewachsene Ungleichheitsverhiltnisse und deren materielle Effekte dethe-
matisiert werden. Vielfalt, Diversitit oder Diversity weisen dadurch einen durch-
aus ambivalenten und paradoxen politischen Charakter auf, insbesondere wenn sie
in antirassistischen Zusammenhingen mobilisiert werden.

Diversity-Liberalismus und die Universalisierung von Differenz

Als Diskurs ist Diversity samt seiner deutschen Ubersetzungen politisch paradox.
In liberalen Toleranznarrativen funktioniert Differenz als gewiinschte Qualitit auf
Mirkten, in Institutionen oder gar in Nationen. Im Zuge der durch die UNESCO
eingelduteten Tradition des Antirassialismus wurde kulturelle/ethnische Differenz
als affirmativer Gegenentwurf zu biologistischen Rassenklassifikationssystemen
vorgebracht (Lentin 2004). Gleichzeitig wurde Kultur zum diskursiven Vehikel,
durch das Integration gefordert und Nichtzugehérigkeit verhandelt wurde (Len-
tin 2004, 2008). Der weitliufig als unschuldig verstandene Diskurs der kulturellen
Differenz ist dadurch an Hierarchisierungsprozessen beteiligt.

Obwohl Diversity-Diskurse vorgeben, nur einen beschreibenden und zelebrie-
renden Charakter zu haben, sind sie produktiv. Diversity-Paradigmen sind an der
Produktion von Differenz/Abweichung aktiv beteiligt, auch wenn sie diese Pro-
zesse verschleiern. Sara Ahmeds (2000) Modell des »strange encounter«, also der
fremden Begegnung, untersucht, wie Differenz hergestellt wird. In dem Modell
wird die Figur des Fremden bereits als nicht dazugehoérig erkannt, und zwar durch
Techniken der Differenzierung, die auf historisch gewachsenen Deutungsmustern
aufbauen. Dieser Prozess wird jedoch unsichtbar gemacht und Differenz wird da-
durch zur Ontologie, zu einer gegebenen und naturalisierten Tatsache.

Laut Davina Cooper (2004) liegen auch Diversity-Diskursen solche Annahmen
von inhirenten Unterschieden zugrunde. Diversity produziert Differenz und Ab-

- am 14.02.2026, 14:28:53,

83


https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Stefanie Claudine Boulila

weichung, indem diese unhinterfragt angenommen werden, statt die Differenzie-
rungsprozesse sichtbar zu machen. In Diversity-Paradigmen sind Unterschiede
beliebig, was keine Unterscheidung zwischen Differenzen und Ungleichheiten zu-
lasst. Eine solche Unterscheidung ist jedoch in einem machtkritischen Verstindnis
zentral, da es gerechtigkeitstheoretisch eine Rolle spielt, ob ein Subjekt von einer
historisch gewachsenen Ungleichheitskategorie betroffen ist oder nicht. Im hege-
monialen liberalen Diversity-Verstindnis bleibt diese Frage ungeldst, und zwischen
Differenz und Ungleichheit wird keine Unterscheidung gemacht. Diese Missach-
tung von historisch gewachsenen Machtverhiltnissen steht im Zentrum der para-
doxen Politik von Diversity-Diskursen (Titley/Lentin 2008; Cooper 2004).

Um Ungleichheiten von Differenzen analytisch loszulésen, schligt Cooper
vor, die sozialen Prinzipien zu untersuchen, die Ungleichheiten prigen (2004:
65). Damit sollen die kontextualen und global verkniipften Geschichten von Un-
gleichheiten sichtbar gemacht werden und es soll aufgezeigt werden, wie diese
historisch gewachsenen Ungleichheiten zu aggregierten Zustinden werden, die
sich reproduzieren kénnen. Dazu schligt Cooper eine Abkehr von universalisier-
ten Unterdriickenden-Unterdriickten-Binarititen vor, hin zu einem komplexeren
Verstindnis von den Organisationsprinzipien von Ungleichheiten. Mit Bezug auf
Michel Foucaults (1978 [1976]) Idee von verkniipften Machtzentren und Judith
Butlers Performativititstheorie (1990, 1993) illustriert Cooper, dass Ungleichhei-
ten eine performative Dimension haben. Statt als reine Beziehung zwischen
Unterdriickenden und Unterdriickten zu funktionieren, materialisieren sich
Ungleichheiten als vernetzte Ebenen, Diskurse und Praktiken. Basierend auf
Schwarzer feministischer Theorie identifiziert Cooper ein zweites Organisations-
prinzip von Ungleichheiten, nimlich, dass sich diese nicht isolieren lassen und
sich oft gemeinsam mit anderen Ungleichheiten materialisieren. Ungleichheiten
formen sich demnach gegenseitig. Sie kontaminieren zudem andere Diskurse und
werden dadurch naturalisiert und verbreitet. Cooper fithrt hierzu das Beispiel der
Werte an, die mit Maskulinitit verbunden werden. So funktionieren Rationalitit
und Objektivitit im offentlichen Diskurs als Attribute, die einen funktionierenden
Staatsapparat beschreiben. Im Gegensatz dazu kénnen Staaten auch als gefihr-
det oder schwach dargestellt werden, Zuschreibungen, die traditionell mit dem
weifden weiblichen Korper assoziiert werden.

Eine Betrachtung der Organisationsprinzipien von Ungleichheiten erméglicht
es, Ungleichheiten von Differenzen abzuheben. Diese Unterscheidung ist beson-
ders wichtig, wenn Diversity-Diskurse einen transformativen Anspruch haben.
Zum einen kénnen Differenzen dadurch als produktiv statt ontologisch dekon-
struiert werden. Zum anderen kénnen dadurch Ungleichheiten von Differenzen
abgehoben werden, was ein machtkritisches Erfassen von historisch gewachsenen
rassifizierten Ungleichheiten erméglicht. Liberale Diversity-Verstindnisse sind

- am 14.02.2026, 14:28:53,



https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist Diversity antirassistisch?

aber genau deswegen so erfolgreich, weil sie sich einer solchen kritischen Analyse
verweigern.

Diversity als Affirmativer Diskurs

Die Undifferenziertheit des Begriffs Diversity und die damit verbundene positive
Assoziation machen den Begriff attraktiv und breit verwendbar. Wihrend femi-
nistische, antirassistische und queere Bewegungen sich gegen hegemoniale Struk-
turen und Normen gestellt haben, gilt Diversity als affirmativ, dekontextualisiert
und damit positiv besetzt (Titley/Lentin 2008; Ahmed 2012). Dies wird besonders
durch die Formel klar, fiir Diversity oder Vielfalt zu sein, statt sich gegen Rassis-
mus oder Sexismus zu positionieren. Diversity wirkt dadurch wie eine einladende
Alternative zu vermeintlich antagonistischen Kampfbegriffen (Lentin 2011; Ahmed
2012).

Beim Vergleich der Genealogien von Gender und Diversity fillt auf, dass der
Begriff Gender an eine kritische feministische Tradition gekniipft ist, die ein po-
litisches Erbe mit sich bringt. Beim Begriff Diversity hingegen fehlt eine Verwur-
zelung in einer radikalen politischen Tradition und Bewegung (Bracke 2014: 47).
Historisch funktionierte Diversity im internationalen wie auch im deutschsprachi-
gen Kontext als Top-down-Diskurs (Lepperhoff/Riiling/Scheele 2007; Bracke 2014;
Titley/Lentin 2008). Weil weder Diversity noch seine Ubersetzungen eine radikale
Geschichte haben, wirken sie nicht bedrohlich und kénnen als Tiiréffner in unter-
schiedlichen Organisationen genutzt werden (Bracke 2014; Lentin 2011).

Damit transportieren Diversity-Diskurse die Idee, dass soziale Gerechtigkeit
keine sozialen Bewegungen braucht. Stattdessen verspricht Diversity, dass top-
down liberale Praktiken geniigen und verkennt damit die Transformation, die
durch feministische, queere und antirassistische Bewegungen erméglicht wurde.
Statt Widerstand gegen historisch gewachsene Herrschaftsstrukturen zu mobili-
sieren, erlauben Diversity-Diskurse feierliche Erzihlungen von multikulturellem
Konsum, verstecktem Exotismus und vermeintlicher Einheit (Mohanty 2003) und
normalisieren damit den postrassialistischen Geschichtsrevisionismus (Boulila
2019a). Unter dem Banner von Diversity versammeln sich jedoch unterschiedliche
Politiken und einige haben durchaus einen transformativen Anspruch.

Davina Cooper (2004) identifiziert im anglo-amerikanischen Diskurs zwei ge-
gensitzliche Traditionen von Diversity, wenn sie zwischen Diversity Politics und
the Politics of Diversity unterscheidet. Politics of Diversity, also die Politik von Di-
versity, bezieht sich auf einen liberalen und normativen Rahmen, der im Privat-
sektor und im 6ffentlichen Diskurs Differenz verhandelt und organisiert. Diversity
Politics, also Diversity-Politik, bezieht hingegen sich auf politische Forderungen,
die weitergehen als die liberale Forderung nach Toleranz. Obwohl sich diese bei-

- am 14.02.2026, 14:28:53,

85


https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Stefanie Claudine Boulila

den Traditionen von Diversity stark widersprechen, werden sie in europiischen
akademischen und 6ffentlichen Diskursen oft vermischt (Titley/Lentin 2008). Die
herrschaftskritischere Diversity-Politik ist oft die Grundlage fiir reparative Inter-
pretationen von Diversity. Hierbei wird Diversity als Trojanisches Pferd verhandel,
durch das Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit platziert werden kénnen.

Gemif} Coopers Modell geht Diversity-Politik »weiter als das eingeschrinkte
Versprechen, das Minorititen Toleranz gewihrt, solange ihre Differenzen ande-
re nicht tangieren« (2004: 7, iibersetzt von der Autorin). Stattdessen wird in der
Diversity-Politik Differenz als ein bereichernder Aspekt des 6ffentlichen Lebens
verstanden oder gar als eine Ressource, die hegemoniale Normen herausfordern
kann. Die Forschung zeigt also, dass es im Rahmen von Diversity neben den Wi-
derspriichen durchaus ein genuines Interesse an politischer Transformation geben
kann (Castro Varela 2010; Ahmed 2012).

In diesen reparativen Analysen funktioniert Diversity als Pharmakon, als am-
bivalente Formation, die gleichzeitig Heilmittel und Gift ist. Besonders fir Femi-
nist*innen of Colour ist Diversity-Politik eine strategische, wenn auch ambivalente
Ressource. Mit Bezug auf Gayatri Chakravorty Spivaks (2007) Untersuchung der
Rolle des Pharmakons in feministischen Politiken argumentiert Nikita Dhawan
(2016), dass ein zu starker Fokus auf die destruktiven und repressiven Aspekte
des Pharmakons das ermichtigende Potenzial dieser ambivalenten Formationen
ignoriert. Dennoch fillt es antirassistischen und feministischen Theoretiker*innen
schwer, Diversity-Diskurse im Sinne einer Diversity-Politik nutzbar zu machen,
ohne problematische Aspekte zu reproduzieren. Laut Cooper trigt Diversity-Politik
oft die Spuren der Politics of Diversity, also von liberalen und machtunkritischen
Ideen. Insbesondere die Depolitisierung von Diversity als nicht bedrohlich oder
gar bunt, wie es im deutschsprachigen Vielfaltsdiskurs der Fall ist, verdringt das
Potenzial, herrschaftskritische Forderungen zu stellen (Titley/Lentin 2008).

Ist Diversity antirassistisch?

In Institutionen funktioniert Diversity oft als Technologie der Freude und Einheit
oder in Sara Ahmeds (2012) Worten als Objekt der Freude. Ahmed argumentierte
in ihrer Untersuchung von Diversity-Strategien an britischen Hochschulen, dass
der Begriff Diversity von Organisationen genutzt wird, weil er harmloser wirkt
als Begriffe, die von sozialen Bewegungen verwendet werden. Da Diversity nicht
die historische Verwurzelung in sozialen Bewegungen hat, die gegen strukturelle
Ungleichheiten ankampfen, kann es seiner nicht-antagonistischen Rolle als Tech-
nologie der Freude und Einheit gerecht werden.

Ahmed hilt jedoch fest, dass sich die Sprache von Diversity und die Nutzung
einer entsprechenden Bildsprache nicht in diversere und gleichberechtigtere Insti-

- am 14.02.2026, 14:28:53,


https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist Diversity antirassistisch?

tutionen iibersetzt. Im Gegenteil, laut Ahmed ist Diversity nicht-performativ, es ist
damit ein Bekenntnis, das sich nicht automatisch in Taten tibersetzt. Nicht perfor-
mative Akte sind Handlungen und Zitationspraktiken, die nicht das produzieren,
was sie vorgeben zu produzieren. Also zum Beispiel feministische Organisationen,
die mit Schwarzen Frauen und Frauen of Colour werben, aber keinen selbstbe-
stimmten Raum fiir diese Frauen oder deren Anliegen schaffen. Diese Kluft zwi-
schen dem, was versprochen wird, und dem, was gemacht wird, ist jedoch kein
Fehler, sondern intendiert. Sie ermdglicht tatsichlich, transformative Akte, welche
die Institution verindern wiirden, zu blockieren und schiitzt vor dem Vorwurf von
Rassismus. Die Erscheinung als modern und divers funktioniert damit als aktive
Widerstandsstrategie gegen antirassistische Anspriiche.

Diversity ist damit nicht nur nicht-performativ, sondern kann radikalere For-
derungen verdringen. Fiir Ahmed (2012) operiert Diversity nicht als politische L-
sung fiir soziale Gerechtigkeit, sondern als eine der Technologien, die offene De-
batten tiber Rassismus verstummen lassen kann. In einer Organisation, in der die
Sprache von Diversity ergriffen wird, konnen antirassistische, feministische und
queere Forderungen als iibertrieben oder gar als destruktiv und gewaltvoll darge-
stellt werden (Lentin 2011). Insbesondere antirassistische Perspektiven kénnen als
zu extrem abgewiesen werden. Antirassismus kann dadurch als Vorwurf und da-
mit als interpersonaler Gewaltakt rekonstruiert werden. Hierbei geht die Gewalt
von demjenigen Subjekt aus, das Rassismus benennt. Ahmed (2011, 2012) und Len-
tin (2016) haben untersucht, was die Effekte einer solchen Rekonfiguration sind.
Das Konstrukt des Rassismusvorwurfs funktioniert zum einen als Verletzung von
einzelnen weifSen Subjekten sowie auch von Institutionen (Ahmed 2011, 2012). Die
Idee, dass die Benennung von Rassismus einem Gewaltakt gleichkommt, funktio-
niert damit als Strategie, systemische Ungleichheitsverhiltnisse zu verschleiern. In
Deutschland hat zum Beispiel die Gewerkschaft der Polizei, die tiber eine Arbeits-
gruppe Vielfalt verfiigt, die belegte Feststellung von institutionellem Rassismus bei
der Polizei mehrfach als unfairen Vorwurf, als Gefahr fiir Polizeiarbeit dargestellt
(Boulila/Carri 2017). Interessant ist hier, dass nicht institutioneller Rassismus als
Sicherheitsrisiko wahrgenommen wird, sondern die Benennung davon.

Aus der Schutzfunktion von Diversity-Diskursen gegen antirassistische Kritik
schlieRen Ahmed und Lentin, dass Diversity mit postrassialistischen Logiken im
Einklang ist. Denn Diversity-Diskurse erméglichen es, historisch gewachsene ras-
sifizierte Ungleichheiten und die daraus resultierenden systemischen Unterdrii-
ckungsmechanismen zu negieren. Das erklart auch, warum im postrassialistischen
Europa Diversity-Diskurse so attraktiv erscheinen. Diversity hat das Potenzial, an-
tirassistische Forderungen zu blockieren und machtkritische Analysen als tiber-
trieben darzustellen. Eine institutionelle Verpflichtung zu Diversity, Vielfalt oder
Diversitit ermoglicht es zudem Organisationen, sich selbst zu gestalten, und zwar
als Organisationen, die gegen Rassismus, Sexismus und Homo- und Transphobie

- am 14.02.2026, 14:28:53,

87


https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Stefanie Claudine Boulila

sind, ohne tatsichlich die Institution infrage zu stellen. Die Organisationen pro-
fitieren dabei von der Unbestimmtheit von Diversity, seiner Vagheit und von der
Funktion von Diversity als Technologie der Freiheit und der Einheit. Im Gegensatz
zu dieser positiven Signifikation stehen die mit Antirassismus verbundenen und
als gefihrlich und gewaltvoll markierten Figuren der wiitenden Schwarzen Men-
schen und Menschen of Colour oder die Figur des Snowflakes®. Die Reprisentation
von Antirassismus als Gefahr fiir Demokratie funktioniert aber nicht nur iiber die-
se Figuren, sondern auch iiber die von der extremen Rechten kuratierten Diskurse
der sogenannten politischen Korrektheit oder Cancel Culture.

Zur abschliefRenden Beurteilung der Frage, ob Diversity antirassistisch ist, gilt
es also zu fragen, warum, unter welchen Umstinden und mit welchen Zielen Di-
versity stellverstretend fiir Antirassismus eingesetzt werden soll. Diese Fragen sind
besonders kritisch, wenn Antirassismus von Antirassialismus und Postrassialis-
mus, an deren Logiken Diversity-Diskurse beteiligt sind, abgegrenzt werden soll.
Wenn wir von David Theo Goldberg (2009) ausgehend definieren, dass Antirassis-
mus eine Politik verfolgt, die rassifizierende Diskurse, Strukturen und Zustinde
benennt und bekimpft, muss also gefragt werden, wie Diversity-Diskurse diesem
Anspruch gerecht werden kénnen. Fir die Befiirworter*innen von Diversity-Politik
heifdt das also, dass Diversity als Pharmakon und in seiner Ambivalenz ernst ge-
nommen werden muss. Die negativen Aspekte des Pharmakons konnen hierbei
jedoch nicht ausgeklammert werden, sondern miissen reflektiert und (selbst-)kri-
tisch untersucht werden.

Wahrend Diversity vor allem fiir seine homogenisierenden Effekte in Critical-
Diversity- oder Super-Diversity-Debatten kritisiert wurde, zeigt eine antirassisti-
sche Kritik die Gefahr eines ahistorischen Universalismus auf. Es stellt sich fiir
Befiirwortende der Diversity-Politik die Frage, warum ein Euphemismus verwen-
det werden muss, um soziale Ungleichheiten zu benennen und zu bekidmpfen. Be-
sonders in Europa, vor dem Hintergrund der antirassialistischen Tradition, gilt es
sorgfiltig zu eruieren, welche Konsequenzen die Kodierung von Rassismus und
Race mit sich bringt. Vor diesem Hintergrund bleibt es unklar, inwiefern Diversity-
Politik bestehende Diskursverhiltnisse und die damit verbundenen Sagbarkeiten
herausfordern kann.

2 Diese diskursive Figur wurde im rechten Feuilleton verwendet, um Proteste gegen Rassismus,
Sexismus und Queerphobie als hysterisch und Protestierende als hypersensibel darzustellen.
Der Begriff wurde 2018 dem Oxforder Englisch Dictionary hinzugefiigt (Boulila 2019a).

- am 14.02.2026, 14:28:53,



https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist Diversity antirassistisch?

Literatur

#unteilbar (2018): »Aufruf Deutsch«. https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/po
sitionen/aufruf-13-10-2018/[25.1.2021].

Ahmed, Sara (2000): Strange Encounters: Embodied Others in Post-Coloniality,
London/New York: Routledge.

Ahmed, Sara (2004): The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press.

Ahmed, Sara (2012): On Being Included: Racism and Diversity in Institutional Life
Durham, N.C.: Duke University Press.

Ahmed, Sara (2011): »Problematic Proximities: Or Why Critiques of Gay Imperial-
ism Matter, in: Feminist Legal Studies, 19 (2), S. 119-132.

Bhambra, Gurminer (2007): Rethinking Modernity. Postcolonialism and the Soci-
ological Imagination, Basingstoke: Palgrace Macmillan.

Boulila, Stefanie Claudine (2019a): Race-in Post-racial Europe: An Intersectional
Analysis, London: Rowman & Littlefield International.

Boulila, Stefanie Claudine/Christiane Carri (2017): »On Cologne: Gender, migration
and unacknowledged racisms in Germany, in: European Journal of Women's
Studies, 24 (3), S. 286-293.

Boulila, Stefanie Claudine (2019b): »Race and Racial Denial in Switzerlandx, in:
Ethnic and Racial Studies, 42: 9, S. 1401-1418.

Bracke, Sarah (2014): »The Unbearable Lightness of >Gender and Diversity«, in:
Journal of Diversity and Gender Studies, 1 (1), S. 41-50.

Brown, Wendy (2006): Regulating Aversion: Tolerance, in: the Age of Identity and
Empire, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Butler, Judith (1990): Gender Trouble, 10th anniversary ed. 1999, New York/London:
Routledge.

Butler, Judith (1993): Bodies That Matter: On the Discursive Limits of »Sex«, New
York/London: Routledge.

Castro Varela, M.M. (2010): »Un-Sinn: postkoloniale Theorie und Diversity«, in: Dif-
ferenzierung, Normalisierung, Andersheit: soziale Arbeit als Arbeit mit den an-
deren, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 249-262.

Chukwudi Eze, Emmanuel (1997): »The Color of Reason: The Idea of >Race« in Kant’s
Anthropology, in: Postcolonial African Philosophy: A Critical Reader, edited by
Emmanuel Chukwudi Eze, Cambridge, MA: Blackwell Publishers, S. 103-131.

Cooper, Davina (2004): Challenging Diversity: Rethinking Equality and the Value
of Difference, New York: Cambridge University Press.

Dhawan, Nikita (2016): »Homonationalism and State-phobia: The Postcolonial
Predicament of Queering Modernities«, in: Queering Paradigms V: Queering
Narratives of Modernity, hg. von Maria Amelia Viteri/Manuela Lavinas Picq,
Oxford: Peter Lang, S. 51-68.

- am 14.02.2026, 14:28:53,

89


https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/

90

Stefanie Claudine Boulila

Foucault, Michel (1978 [1976]): The History of Sexuality, Vol. 1, An Introduction. New
York: Pantheon Books.

Goldberg, David Theo (2006) »Racial Europeanization, in: Ethnic and Racial Stud-
ies 29 (2), S. 331-364.

Goldberg, David Theo (2009): The Threat of Race: Reflections on Racial Neoliberal-
ism, Malden: Wiley-Blackwell.

Lentin, Alana (2004): Racism and Anti-racism in Europe, London: Pluto Press.

Lentin, Alana (2008): »Europe and the Silence about Race«, in: European Journal of
Social Theory 11 (4), S. 487-503.

Lentin, Alana/Titley, Gavan (2011): The Crises of Multiculturalism. Racism in a Ne-
oliberal Age, London/New York: ZED Books.

Lentin, Alana (2011): »What Happens to Anti-Racism When We Are Post Race?, in:
Feminist Legal Studies 19 (2), S. 159-168.

Lentin, Alana (2015): »What Does Race Do?«, in: Ethnic and Racial Studies 38 (8),
S. 1401-1406.

Lentin, Alana (2016): »Racism in public or public racism: racism in »post-racial
times,« in: Ethnic and Racial Studies 39 (1), S. 33-48.

Lepperhoff, Julia/Rilling, Anneli/Scheele, Alexandra (2007): »Von Gender zu Diver-
sity Politics? Kategorien feministischer Politikwissenschaft auf dem Priifstand.
Einleitung«, Femina Politica (1), S. 9-22.

McClintock, Anne (1995): Imperial Leather: Race, Gender and Sexuality in the Colo-
nial Contest, New York: Routledge.

Mohanty, Chandra Talpade (2003): »Under Western Eyes« Revisited: Feminist Soli-
darity through Anticapitalist Struggles, in: Signs: Journal of Women in Culture
and Society 28 (2), S. 499-535.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Other Asias, New York: Routledge.

Titley, Gavan/Lentin, Alana (2008): »More Benetton than barricades? The politics
of diversity in Europex, in: The Politics of Diversity in Europe, hg. von Gavan
Titley/Alana Lentin, Strasbourg: Council of Europe, 2008: Council of Europe
Publishing, S. 9-28.

- am 14.02.2026, 14:28:53,



https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

