
Ist Diversity antirassistisch?

Ein Kommentar zum Verhältnis von Diversity Politics

und den Politics of Diversity aus der Perspektive

der Race Critical Theory

Stefanie Claudine Boulila

Die Frage, ob und inwiefern Diversity antirassistischen Ansprüchen gerecht wird,

liefert in Rassismusdebatten reichlich Zündstoff. Im deutschsprachigen Raum ver-

weisen die Begriffe Vielfalt, Diversität und vermehrt auch Diversity in ihren jewei-

ligen Gebrauchskontexten auf eine ähnliche Politik. Während Multikulturalismus

seit Jahrzehnten als Gefahr für die Demokratie inszeniert wird, gelten Diversity

und seine deutschen Übersetzungen, der sozialwissenschaftliche Begriff Diversität

und der Alltagsbegriff Vielfalt, noch nicht als negativ belastet. Im Gegenteil, Diver-

sity funktioniert, vor allem in der Privatwirtschaft, als ein Vehikel, um affirmativ

über Differenzen zu sprechen, während Vielfalt im politischen Diskurs eine Stell-

vertreterdebatte über Rassismus und sexuelle Rechte ermöglicht. Im deutschspra-

chigen sozialwissenschaftlichen Diskurs ermöglicht Diversität zudem eine Um-

schiffung von als zu politisch empfundenen Ansätzen und Ungleichheitskategori-

en, wie Intersektionalität und Race.

Dieser Beitrag bewertet das Potenzial von Diversity und seinen deutschspra-

chigen Übersetzungen für antirassistische Politiken aus der Perspektive der Race

Critical Theory. Er zeigt dabei die Problematiken eines liberalen Antirassismus-

Verständnisses auf, dasDiversity-Diskursen häufig zugrunde liegt.Der Beitrag kri-

tisiert, wie in aktuellen öffentlichen Debatten über die Begriffe Vielfalt und Diver-

sity ein ahistorischer und machtunkritischer Antirassialismus normalisiert wird.

Antirassialismus, die in Kontinentaleuropa dominante Tradition des Antiras-

sismus (Lentin 2004, 2008), wird in der Race Critical Theory als schwach kriti-

siert, da er sich einer Untersuchung der historisch gewachsenen Zustände ent-

zieht, die Rassifizierung und Rassismus ermöglichen (Goldberg 2009). Basierend

auf Davina Coopers (2004) Unterscheidung zwischen den transformativen Diversi-

ty Politics und den liberalen Politics of Diversity zeigt der Beitrag die Schwierigkeit

auf, antirassistische Forderungen im Rahmen des dominanten, liberalen Diversity-

Verständnisses hörbar zu machen.

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Stefanie Claudine Boulila

Vielfalt und liberaler Antirassismus

ImOktober 2018 demonstrierten 250 000Menschen auf den Straßen Berlins für ei-

ne »offene und freie Gesellschaft«. Aufgerufen hatte ein Kollektiv zivilgesellschaft-

licher und politischer Organisationen, die sich unter dem Namen »#Unteilbar« zu-

sammengeschlossen hatten. Die Großveranstaltung fand wenigeWochen nach den

mehrtägigen Ausschreitungen in Chemnitz statt, bei denen Rechtsradikale Peop-

le of Colour und migrantisierte Personen auf offener Straße angegriffen hatten.

#Unteilbar profitierte von dem Momentum einer lokalen Initiative, die unter dem

Slogan #WirSindMehr in Chemnitz die Stadt mit Konzerten gegen Rechtsextre-

mismus zusammenbrachte.Während Lokalpolitiker*innen die Ereignisse, und be-

sonders die Rolle der Polizei, gegenüber den nationalenMedien zu relativieren ver-

suchten, investierte #WirSindMehr in die mehrheitsfähigen Diskurse der Toleranz

und Vielfalt als politische Strategie gegen Neonazismus. Die Initiative bediente da-

bei die Idee einer antifaschistischen Mehrheit und markierte Rechtsextremismus

als ein abweichendes Randphänomen. Vielfalt und Toleranz funktionierten hier als

kennzeichnende Stellvertreterdiskurse für Antirassismus.

In Europa sind kulturelle Vielfalt und Toleranz akzeptierte Narrative, um über

Rassismus zu sprechen. Als Konsequenz der UNESCO Statements on Race, die in

den 1950er und 1960er Jahren verfasst wurden, um Rassenlehre als ungültig zu er-

klären, avancierten Vielfalt, Akzeptanz und Toleranz zu charakterisierenden Ideen

der europäischen antirassistischen Tradition, dem Antirassialismus (Lentin 2004,

2008). Die UNESCO-Statements plädierten für einen Ausschluss des Begriffes Race

aus der politischen Debatte und empfahlen die Verwendung von alternativen Be-

griffen wie Ethnizität und ethnische Gruppen. So sollten diese neuenDifferenzlini-

en nicht mehr biologistisch, sondern kulturalistisch begründet sein. In der Race

Critical Theory1 werden die UNESCO-Statements als zentrale Begründungsmo-

mente des europäischen Antirassismus verstanden (ebd.). Denn die Statements

verfehlten es, Race als historisch gewachsene soziale Konstruktion zu entlarven,

die politisch wirkmächtig ist (Lentin 2008).

Race wird in der Race Critical Theory als ein soziales, politisches und histori-

sches Konstrukt verstanden. Seit dem 15. Jahrhundert unterteilt die Idee von »Ras-

sen« Menschengruppen nach physischen, phänotypischen, aber auch kulturellen

und religiösen Merkmalen (Goldberg 2004). In dekolonialen historischen Ausein-

andersetzungen wird vermehrt darauf hingewiesen, dass Race im Zuge des euro-

päischen Kolonialismus und der Nationenbildung als Kategorie geschaffen wur-

1 Die Race Critical Theory ist einemethodische Abgrenzung gegenüber der den Rechtswissen-

schaften entstammenden und eher komparativ ausgerichteten Critical Race Theory. So wird

der Fokus in der Race Critical Theory auf transnationale Genealogien gelegt sowie auf den

performativen und adaptiven Charakter von Race (Boulila 2019a).

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist Diversity antirassistisch? 81

de, um Ungleichheiten zu legitimieren (Bhambra 2007). Damit schuf die Idee von

»Rassen« eine Hierarchie zwischen dem als weiß verstandenen Europa und den als

»nicht weiß« definierten Anderen (Goldberg 2006). Davon betroffen waren kolonia-

lisierte Menschen und in Europa lebende Minderheiten, wie zum Beispiel jüdische

Menschen und nicht sesshafte Völker (Goldberg 2004). Legitimiert durch Wissen-

schaft, Kunst und Literatur ermöglichte die Idee von Menschenrassen der Politik

und Wirtschaft die Kolonialisierung von Räumen, die Ausbeutung von Menschen,

Sklaverei und Genozid (ebd.).

Vertretende der Race Critical Theory argumentieren vor diesem Hintergrund,

dass Race bis heute europäische Gesellschaften und Politik prägt. So lassen sich Zu-

schreibungen, Stereotypen und Gewalt gegenüber nicht weißenMenschen auf die-

se historisch gewachsenen Verhältnisse zurückführen (Goldberg 2004, 2009; Bouli-

la 2019a). Ein solches historisches Verständnis von Rassismus fehlt jedoch dem in

Europa vorherrschenden Antirassialismus. Dieser wird daher in der Race Critical

Theory als schwach kritisiert. In diesen Auseinandersetzungen wird insbesondere

das fehlende Verständnis für Race als konstruierte, aber wirkmächtige Ungleich-

heitskategorie problematisiert (Goldberg 2009) sowie die daraus resultierende Idee

von Rassismus als Ausnahmephänomen (Boulila 2019b). Dazu wird festgehalten,

dass sich Antirassialismus, unter anderem, auf die ambivalenten Diskurse der To-

leranz und Vielfalt stützt (Lentin 2011).

Wendy Brown (2006) theoretisierte Toleranz als eine Technologie des individu-

ellen Subjekts. Als Diskurs produziert Toleranz selbst-regulierende Subjekte, die

tolerant sind. Statt auf einem Fokus auf Strukturen und Normen, die gewaltvolle

soziale Beziehung produzieren, liegt der Fokus auf dem Individuum. In diesem

Verständnis kann Toleranz auch einfach manipuliert werden, um tolerante Sub-

jekte, die der Mehrheitsgesellschaft entstammen, als Opfer zu inszenieren (Ahmed

2004). In Migrationsdebatten ermöglicht das zum Beispiel, dass sich aufnehmen-

de Gesellschaften als die Geschädigten von zu viel Migration oder von vermeintlich

nicht-assimilierbaren Migrant*innen inszenieren. Als Angela Merkel bei der Jun-

gen Union 2011 erklärte, dass »Multikulti« gescheitert sei, bediente sie genau dieses

Narrativ einer Nation, die zu offen für andere gewesen sei und jetzt riskiere, ihre

eigenen Werte aufzugeben. Auch in der Debatte zur Kölner Silvesternacht wurde

suggeriert, dass sich Deutschland aufgrund seiner Toleranz undWillkommenskul-

tur verwundbar gemacht hatte (Boulila/Carri 2017). Die Idee einer Toleranz, die zu

weit geht, ist ein zentrales Motiv in zeitgenössischen nationalistischen Diskursen

(Lentin/Titley 2011).

Diversity hat als Diskurs einen ähnlichen Subjektivierungscharakter, wie in

den kritischen Sozialwissenschaften argumentiert wird. Individuen, Institutionen

oder Nationen können darüber eine liberale Aufgeklärtheit ausweisen (Cooper

2004; Titley/Lentin 2008; Ahmed 2012). Im Kontext von Chemnitz verdrängte

die mehrheitsfähige Forderung nach Vielfalt und Toleranz die Perspektive von

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Stefanie Claudine Boulila

jenen Communitys, die zwei Tage lang auf offener Straße von Rechtsradikalen

angegriffen wurden. Zudem machte es eine solche Perspektive schwierig, den

Rassismus, der vom Staat ausging, zu thematisieren, was besonders im Kontext

von Chemnitz und in der Frage nach der Rolle der Polizei ein signifikanter Aspekt

gewesen wäre. Vielfalt als antirassistischer Diskurs läuft dadurch Gefahr, den

strukturellen Charakter von Rassismus zu dethematisieren.

Die Berliner Demonstration #Unteilbar, obwohl klarer in ihrer politischen Visi-

on, bediente ebenfalls die Idee von Rassismus als Ausnahme und Randphänomen.

Der folgende Auszug aus dem Demonstrationsaufruf illustriert die Logiken von

mehrheitsfähigen antirassistischen Bewegungen, die sich antirassialistischer und

postrassialistischer Bekenntnissen bedienen. Während Antirassialismus Race auf

eine biologistische Kategorie reduziert, die für soziale Analysen unbrauchbar bzw.

unwichtig ist, löst Postrassialismus Rassismus von seiner kolonialen Genealogie

und negiert Race als historisch gewachsene Ungleichheitsdimension, die bis heute

machtvoll ist. Antirassialismus wie auch postrassialistische Diskurse sind charak-

teristisch für einen mehrheitsfähigen Antirassismus, der nicht bedrohlich wirkt.

In dem Aufruf, der in fünfzehn Sprachen übersetzt wurde, erklärten die Organi-

sator*innen den beobachteten Rassismus als ein neues Phänomen:

»Was gestern noch undenkbar war und als unsagbar galt, ist kurz darauf Realität.

Humanität und Menschenrechte, Religionsfreiheit und Rechtsstaat werden offen

angegriffen. Es ist ein Angriff, der uns allen gilt.« (#unteilbar 2018)

Die Idee, dass rassistische Handlungen und Aussagen »gestern« undenkbar waren,

bedient sich einer kollektiven Erinnerung, welche die materiellen Erfahrungen von

nicht weißen undmigrantisierten Gemeinschaften und Individuen in Deutschland

negiert. Es ist eine kollektive Erinnerung ohne die Brandanschläge der 1990er Jah-

re, die Mordanschläge des Nationalsozialistischen Untergrunds oder die alltägli-

che Gefahr des Racial Profiling. Stattdessen bedient sich dieser Auszug aus dem

Demonstrationsaufruf implizit der Idee von Rassismus als etwas, das einer Ver-

gangenheit angehört, die noch weiter zurückliegt als »gestern«. Dieses Verschie-

ben von Rassismus in eine andere Zeit ist laut Alana Lentin (2016) eines der Haupt-

motive von zeitgenössischen Debatten über Rassismus. Lentin nennt dieses Motiv

gefrorenen Rassismus. Es basiert auf der Annahme, dass Race als Ungleichheitskate-

gorie überwunden wurde und somit heute keine strukturierende Wirkung mehr

hat. Durch diesen Schluss kann Rassismus als Ausnahme und Abweichung von der

Norm verstanden werden.

Das Zitat und die kollektive Erinnerung, die darin evoziert wird, zeigt noch

weitere Problematiken auf. Die Behauptung, dass der vermeintlich wiederaufkom-

mende Rassismus eine Attacke auf alle sei, suggeriert Rassismus als ein Phäno-

men, das alle gleichermaßen benachteiligt. Rassismus wird universell, wenn er von

der Geschichte der Ungleichheitskategorie Race oder »Rasse« losgelöst wird (Len-

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist Diversity antirassistisch? 83

tin 2015). Die Idee, dass alle gleichermaßen von Rassismus betroffen sein können,

negiert Race als eine während des europäischen Kolonialismus wirkmächtig ge-

wordene Ungleichheitskategorie, die Betroffene bis heute anhand von Deutungs-

mustern klassifiziert und entmenschlicht (Lentin 2015). Der Universalismus hin-

ter der Behauptung, dass Rassismus eine Attacke auf alle sei, setzt die Erfahrung

von Schwarzen, jüdischen und Menschen of Colour gleich mit der Erfahrung von

weißen Menschen. Diese ahistorische Lesung der Ungleichheitskategorie Race ver-

kennt, dass Weißsein in Rassifizierungslogiken historisch die unmarkierte und

überlegene Norm bedeutete (Chukwudi Eze 1997; McClintock 1995). Statt die Er-

fahrungen der Betroffenen zu validieren und in einen strukturellen und historisch

gewachsenen Kontext zu stellen, zentralisieren Projekte wie #Unteilbar und #WirS-

indMehr liberale antirassialistische und postrassialistische Logiken. In diesen ste-

hen Diskurse wie Toleranz und Vielfalt für liberale Aufgeklärtheit, während his-

torisch gewachsene Ungleichheitsverhältnisse und deren materielle Effekte dethe-

matisiert werden. Vielfalt, Diversität oder Diversity weisen dadurch einen durch-

aus ambivalenten und paradoxen politischen Charakter auf, insbesondere wenn sie

in antirassistischen Zusammenhängen mobilisiert werden.

Diversity-Liberalismus und die Universalisierung von Differenz

Als Diskurs ist Diversity samt seiner deutschen Übersetzungen politisch paradox.

In liberalen Toleranznarrativen funktioniert Differenz als gewünschte Qualität auf

Märkten, in Institutionen oder gar in Nationen. Im Zuge der durch die UNESCO

eingeläuteten Tradition des Antirassialismus wurde kulturelle/ethnische Differenz

als affirmativer Gegenentwurf zu biologistischen Rassenklassifikationssystemen

vorgebracht (Lentin 2004). Gleichzeitig wurde Kultur zum diskursiven Vehikel,

durch das Integration gefordert und Nichtzugehörigkeit verhandelt wurde (Len-

tin 2004, 2008). Der weitläufig als unschuldig verstandene Diskurs der kulturellen

Differenz ist dadurch an Hierarchisierungsprozessen beteiligt.

Obwohl Diversity-Diskurse vorgeben, nur einen beschreibenden und zelebrie-

renden Charakter zu haben, sind sie produktiv. Diversity-Paradigmen sind an der

Produktion von Differenz/Abweichung aktiv beteiligt, auch wenn sie diese Pro-

zesse verschleiern. Sara Ahmeds (2000) Modell des »strange encounter«, also der

fremden Begegnung, untersucht, wie Differenz hergestellt wird. In dem Modell

wird die Figur des Fremden bereits als nicht dazugehörig erkannt, und zwar durch

Techniken der Differenzierung, die auf historisch gewachsenen Deutungsmustern

aufbauen. Dieser Prozess wird jedoch unsichtbar gemacht und Differenz wird da-

durch zur Ontologie, zu einer gegebenen und naturalisierten Tatsache.

Laut Davina Cooper (2004) liegen auch Diversity-Diskursen solche Annahmen

von inhärenten Unterschieden zugrunde. Diversity produziert Differenz und Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Stefanie Claudine Boulila

weichung, indem diese unhinterfragt angenommen werden, statt die Differenzie-

rungsprozesse sichtbar zu machen. In Diversity-Paradigmen sind Unterschiede

beliebig, was keine Unterscheidung zwischen Differenzen und Ungleichheiten zu-

lässt. Eine solche Unterscheidung ist jedoch in einemmachtkritischen Verständnis

zentral, da es gerechtigkeitstheoretisch eine Rolle spielt, ob ein Subjekt von einer

historisch gewachsenen Ungleichheitskategorie betroffen ist oder nicht. Im hege-

monialen liberalenDiversity-Verständnis bleibt diese Frage ungelöst, und zwischen

Differenz und Ungleichheit wird keine Unterscheidung gemacht. Diese Missach-

tung von historisch gewachsenen Machtverhältnissen steht im Zentrum der para-

doxen Politik von Diversity-Diskursen (Titley/Lentin 2008; Cooper 2004).

Um Ungleichheiten von Differenzen analytisch loszulösen, schlägt Cooper

vor, die sozialen Prinzipien zu untersuchen, die Ungleichheiten prägen (2004:

65). Damit sollen die kontextualen und global verknüpften Geschichten von Un-

gleichheiten sichtbar gemacht werden und es soll aufgezeigt werden, wie diese

historisch gewachsenen Ungleichheiten zu aggregierten Zuständen werden, die

sich reproduzieren können. Dazu schlägt Cooper eine Abkehr von universalisier-

ten Unterdrückenden-Unterdrückten-Binaritäten vor, hin zu einem komplexeren

Verständnis von den Organisationsprinzipien von Ungleichheiten. Mit Bezug auf

Michel Foucaults (1978 [1976]) Idee von verknüpften Machtzentren und Judith

Butlers Performativitätstheorie (1990, 1993) illustriert Cooper, dass Ungleichhei-

ten eine performative Dimension haben. Statt als reine Beziehung zwischen

Unterdrückenden und Unterdrückten zu funktionieren, materialisieren sich

Ungleichheiten als vernetzte Ebenen, Diskurse und Praktiken. Basierend auf

Schwarzer feministischer Theorie identifiziert Cooper ein zweites Organisations-

prinzip von Ungleichheiten, nämlich, dass sich diese nicht isolieren lassen und

sich oft gemeinsam mit anderen Ungleichheiten materialisieren. Ungleichheiten

formen sich demnach gegenseitig. Sie kontaminieren zudem andere Diskurse und

werden dadurch naturalisiert und verbreitet. Cooper führt hierzu das Beispiel der

Werte an, die mit Maskulinität verbunden werden. So funktionieren Rationalität

und Objektivität im öffentlichen Diskurs als Attribute, die einen funktionierenden

Staatsapparat beschreiben. Im Gegensatz dazu können Staaten auch als gefähr-

det oder schwach dargestellt werden, Zuschreibungen, die traditionell mit dem

weißen weiblichen Körper assoziiert werden.

Eine Betrachtung der Organisationsprinzipien von Ungleichheiten ermöglicht

es, Ungleichheiten von Differenzen abzuheben. Diese Unterscheidung ist beson-

ders wichtig, wenn Diversity-Diskurse einen transformativen Anspruch haben.

Zum einen können Differenzen dadurch als produktiv statt ontologisch dekon-

struiert werden. Zum anderen können dadurch Ungleichheiten von Differenzen

abgehoben werden, was ein machtkritisches Erfassen von historisch gewachsenen

rassifizierten Ungleichheiten ermöglicht. Liberale Diversity-Verständnisse sind

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist Diversity antirassistisch? 85

aber genau deswegen so erfolgreich, weil sie sich einer solchen kritischen Analyse

verweigern.

Diversity als Affirmativer Diskurs

Die Undifferenziertheit des Begriffs Diversity und die damit verbundene positive

Assoziation machen den Begriff attraktiv und breit verwendbar. Während femi-

nistische, antirassistische und queere Bewegungen sich gegen hegemoniale Struk-

turen und Normen gestellt haben, gilt Diversity als affirmativ, dekontextualisiert

und damit positiv besetzt (Titley/Lentin 2008; Ahmed 2012). Dies wird besonders

durch die Formel klar, für Diversity oder Vielfalt zu sein, statt sich gegen Rassis-

mus oder Sexismus zu positionieren. Diversity wirkt dadurch wie eine einladende

Alternative zu vermeintlich antagonistischen Kampfbegriffen (Lentin 2011; Ahmed

2012).

Beim Vergleich der Genealogien von Gender und Diversity fällt auf, dass der

Begriff Gender an eine kritische feministische Tradition geknüpft ist, die ein po-

litisches Erbe mit sich bringt. Beim Begriff Diversity hingegen fehlt eine Verwur-

zelung in einer radikalen politischen Tradition und Bewegung (Bracke 2014: 47).

Historisch funktionierte Diversity im internationalen wie auch im deutschsprachi-

gen Kontext als Top-down-Diskurs (Lepperhoff/Rüling/Scheele 2007; Bracke 2014;

Titley/Lentin 2008). Weil weder Diversity noch seine Übersetzungen eine radikale

Geschichte haben, wirken sie nicht bedrohlich und können als Türöffner in unter-

schiedlichen Organisationen genutzt werden (Bracke 2014; Lentin 2011).

Damit transportieren Diversity-Diskurse die Idee, dass soziale Gerechtigkeit

keine sozialen Bewegungen braucht. Stattdessen verspricht Diversity, dass top-

down liberale Praktiken genügen und verkennt damit die Transformation, die

durch feministische, queere und antirassistische Bewegungen ermöglicht wurde.

Statt Widerstand gegen historisch gewachsene Herrschaftsstrukturen zu mobili-

sieren, erlauben Diversity-Diskurse feierliche Erzählungen von multikulturellem

Konsum, verstecktem Exotismus und vermeintlicher Einheit (Mohanty 2003) und

normalisieren damit den postrassialistischen Geschichtsrevisionismus (Boulila

2019a). Unter dem Banner von Diversity versammeln sich jedoch unterschiedliche

Politiken und einige haben durchaus einen transformativen Anspruch.

Davina Cooper (2004) identifiziert im anglo-amerikanischen Diskurs zwei ge-

gensätzliche Traditionen von Diversity, wenn sie zwischen Diversity Politics und

the Politics of Diversity unterscheidet. Politics of Diversity, also die Politik von Di-

versity, bezieht sich auf einen liberalen und normativen Rahmen, der im Privat-

sektor und im öffentlichen Diskurs Differenz verhandelt und organisiert. Diversity

Politics, also Diversity-Politik, bezieht hingegen sich auf politische Forderungen,

die weitergehen als die liberale Forderung nach Toleranz. Obwohl sich diese bei-

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Stefanie Claudine Boulila

den Traditionen von Diversity stark widersprechen, werden sie in europäischen

akademischen und öffentlichen Diskursen oft vermischt (Titley/Lentin 2008). Die

herrschaftskritischere Diversity-Politik ist oft die Grundlage für reparative Inter-

pretationen vonDiversity.Hierbei wirdDiversity als Trojanisches Pferd verhandelt,

durch das Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit platziert werden können.

Gemäß Coopers Modell geht Diversity-Politik »weiter als das eingeschränkte

Versprechen, das Minoritäten Toleranz gewährt, solange ihre Differenzen ande-

re nicht tangieren« (2004: 7, übersetzt von der Autorin). Stattdessen wird in der

Diversity-Politik Differenz als ein bereichernder Aspekt des öffentlichen Lebens

verstanden oder gar als eine Ressource, die hegemoniale Normen herausfordern

kann. Die Forschung zeigt also, dass es im Rahmen von Diversity neben den Wi-

dersprüchen durchaus ein genuines Interesse an politischer Transformation geben

kann (Castro Varela 2010; Ahmed 2012).

In diesen reparativen Analysen funktioniert Diversity als Pharmakon, als am-

bivalente Formation, die gleichzeitig Heilmittel und Gift ist. Besonders für Femi-

nist*innen of Colour ist Diversity-Politik eine strategische, wenn auch ambivalente

Ressource. Mit Bezug auf Gayatri Chakravorty Spivaks (2007) Untersuchung der

Rolle des Pharmakons in feministischen Politiken argumentiert Nikita Dhawan

(2016), dass ein zu starker Fokus auf die destruktiven und repressiven Aspekte

des Pharmakons das ermächtigende Potenzial dieser ambivalenten Formationen

ignoriert. Dennoch fällt es antirassistischen und feministischenTheoretiker*innen

schwer, Diversity-Diskurse im Sinne einer Diversity-Politik nutzbar zu machen,

ohne problematische Aspekte zu reproduzieren. Laut Cooper trägt Diversity-Politik

oft die Spuren der Politics of Diversity, also von liberalen und machtunkritischen

Ideen. Insbesondere die Depolitisierung von Diversity als nicht bedrohlich oder

gar bunt, wie es im deutschsprachigen Vielfaltsdiskurs der Fall ist, verdrängt das

Potenzial, herrschaftskritische Forderungen zu stellen (Titley/Lentin 2008).

Ist Diversity antirassistisch?

In Institutionen funktioniert Diversity oft als Technologie der Freude und Einheit

oder in Sara Ahmeds (2012) Worten als Objekt der Freude. Ahmed argumentierte

in ihrer Untersuchung von Diversity-Strategien an britischen Hochschulen, dass

der Begriff Diversity von Organisationen genutzt wird, weil er harmloser wirkt

als Begriffe, die von sozialen Bewegungen verwendet werden. Da Diversity nicht

die historische Verwurzelung in sozialen Bewegungen hat, die gegen strukturelle

Ungleichheiten ankämpfen, kann es seiner nicht-antagonistischen Rolle als Tech-

nologie der Freude und Einheit gerecht werden.

Ahmed hält jedoch fest, dass sich die Sprache von Diversity und die Nutzung

einer entsprechenden Bildsprache nicht in diversere und gleichberechtigtere Insti-

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist Diversity antirassistisch? 87

tutionen übersetzt. Im Gegenteil, laut Ahmed ist Diversity nicht-performativ, es ist

damit ein Bekenntnis, das sich nicht automatisch in Taten übersetzt. Nicht perfor-

mative Akte sind Handlungen und Zitationspraktiken, die nicht das produzieren,

was sie vorgeben zu produzieren. Also zum Beispiel feministische Organisationen,

die mit Schwarzen Frauen und Frauen of Colour werben, aber keinen selbstbe-

stimmten Raum für diese Frauen oder deren Anliegen schaffen. Diese Kluft zwi-

schen dem, was versprochen wird, und dem, was gemacht wird, ist jedoch kein

Fehler, sondern intendiert. Sie ermöglicht tatsächlich, transformative Akte, welche

die Institution verändern würden, zu blockieren und schützt vor dem Vorwurf von

Rassismus. Die Erscheinung als modern und divers funktioniert damit als aktive

Widerstandsstrategie gegen antirassistische Ansprüche.

Diversity ist damit nicht nur nicht-performativ, sondern kann radikalere For-

derungen verdrängen. Für Ahmed (2012) operiert Diversity nicht als politische Lö-

sung für soziale Gerechtigkeit, sondern als eine der Technologien, die offene De-

batten über Rassismus verstummen lassen kann. In einer Organisation, in der die

Sprache von Diversity ergriffen wird, können antirassistische, feministische und

queere Forderungen als übertrieben oder gar als destruktiv und gewaltvoll darge-

stellt werden (Lentin 2011). Insbesondere antirassistische Perspektiven können als

zu extrem abgewiesen werden. Antirassismus kann dadurch als Vorwurf und da-

mit als interpersonaler Gewaltakt rekonstruiert werden. Hierbei geht die Gewalt

von demjenigen Subjekt aus, das Rassismus benennt. Ahmed (2011, 2012) und Len-

tin (2016) haben untersucht, was die Effekte einer solchen Rekonfiguration sind.

Das Konstrukt des Rassismusvorwurfs funktioniert zum einen als Verletzung von

einzelnen weißen Subjekten sowie auch von Institutionen (Ahmed 2011, 2012). Die

Idee, dass die Benennung von Rassismus einem Gewaltakt gleichkommt, funktio-

niert damit als Strategie, systemische Ungleichheitsverhältnisse zu verschleiern. In

Deutschland hat zum Beispiel die Gewerkschaft der Polizei, die über eine Arbeits-

gruppe Vielfalt verfügt, die belegte Feststellung von institutionellem Rassismus bei

der Polizei mehrfach als unfairen Vorwurf, als Gefahr für Polizeiarbeit dargestellt

(Boulila/Carri 2017). Interessant ist hier, dass nicht institutioneller Rassismus als

Sicherheitsrisiko wahrgenommen wird, sondern die Benennung davon.

Aus der Schutzfunktion von Diversity-Diskursen gegen antirassistische Kritik

schließen Ahmed und Lentin, dass Diversity mit postrassialistischen Logiken im

Einklang ist. Denn Diversity-Diskurse ermöglichen es, historisch gewachsene ras-

sifizierte Ungleichheiten und die daraus resultierenden systemischen Unterdrü-

ckungsmechanismen zu negieren.Das erklärt auch,warum impostrassialistischen

Europa Diversity-Diskurse so attraktiv erscheinen. Diversity hat das Potenzial, an-

tirassistische Forderungen zu blockieren und machtkritische Analysen als über-

trieben darzustellen. Eine institutionelle Verpflichtung zu Diversity, Vielfalt oder

Diversität ermöglicht es zudem Organisationen, sich selbst zu gestalten, und zwar

als Organisationen, die gegen Rassismus, Sexismus und Homo- und Transphobie

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Stefanie Claudine Boulila

sind, ohne tatsächlich die Institution infrage zu stellen. Die Organisationen pro-

fitieren dabei von der Unbestimmtheit von Diversity, seiner Vagheit und von der

Funktion von Diversity als Technologie der Freiheit und der Einheit. Im Gegensatz

zu dieser positiven Signifikation stehen die mit Antirassismus verbundenen und

als gefährlich und gewaltvoll markierten Figuren der wütenden Schwarzen Men-

schen undMenschen of Colour oder die Figur des Snowflakes2. Die Repräsentation

von Antirassismus als Gefahr für Demokratie funktioniert aber nicht nur über die-

se Figuren, sondern auch über die von der extremen Rechten kuratierten Diskurse

der sogenannten politischen Korrektheit oder Cancel Culture.

Zur abschließenden Beurteilung der Frage, ob Diversity antirassistisch ist, gilt

es also zu fragen, warum, unter welchen Umständen und mit welchen Zielen Di-

versity stellverstretend für Antirassismus eingesetzt werden soll. Diese Fragen sind

besonders kritisch, wenn Antirassismus von Antirassialismus und Postrassialis-

mus, an deren Logiken Diversity-Diskurse beteiligt sind, abgegrenzt werden soll.

Wenn wir von David Theo Goldberg (2009) ausgehend definieren, dass Antirassis-

mus eine Politik verfolgt, die rassifizierende Diskurse, Strukturen und Zustände

benennt und bekämpft, muss also gefragt werden, wie Diversity-Diskurse diesem

Anspruch gerecht werden können. Für die Befürworter*innen von Diversity-Politik

heißt das also, dass Diversity als Pharmakon und in seiner Ambivalenz ernst ge-

nommen werden muss. Die negativen Aspekte des Pharmakons können hierbei

jedoch nicht ausgeklammert werden, sondern müssen reflektiert und (selbst-)kri-

tisch untersucht werden.

Während Diversity vor allem für seine homogenisierenden Effekte in Critical-

Diversity- oder Super-Diversity-Debatten kritisiert wurde, zeigt eine antirassisti-

sche Kritik die Gefahr eines ahistorischen Universalismus auf. Es stellt sich für

Befürwortende der Diversity-Politik die Frage, warum ein Euphemismus verwen-

det werden muss, um soziale Ungleichheiten zu benennen und zu bekämpfen. Be-

sonders in Europa, vor dem Hintergrund der antirassialistischen Tradition, gilt es

sorgfältig zu eruieren, welche Konsequenzen die Kodierung von Rassismus und

Racemit sich bringt. Vor diesem Hintergrund bleibt es unklar, inwiefern Diversity-

Politik bestehende Diskursverhältnisse und die damit verbundenen Sagbarkeiten

herausfordern kann.

2 Diese diskursive Figurwurde im rechten Feuilleton verwendet, umProteste gegenRassismus,

Sexismus und Queerphobie als hysterisch und Protestierende als hypersensibel darzustellen.

Der Begriff wurde 2018 dem Oxforder Englisch Dictionary hinzugefügt (Boulila 2019a).

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist Diversity antirassistisch? 89

Literatur

#unteilbar (2018): »Aufruf Deutsch«. https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/po

sitionen/aufruf-13-10-2018/[25.1.2021].

Ahmed, Sara (2000): Strange Encounters: Embodied Others in Post-Coloniality,

London/New York: Routledge.

Ahmed, Sara (2004): The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh: Edinburgh Uni-

versity Press.

Ahmed, Sara (2012): On Being Included: Racism and Diversity in Institutional Life

Durham, N.C.: Duke University Press.

Ahmed, Sara (2011): »Problematic Proximities: Or Why Critiques of Gay Imperial-

ism Matter«, in: Feminist Legal Studies, 19 (2), S. 119-132.

Bhambra, Gurminer (2007): Rethinking Modernity. Postcolonialism and the Soci-

ological Imagination, Basingstoke: Palgrace Macmillan.

Boulila, Stefanie Claudine (2019a): Race-in Post-racial Europe: An Intersectional

Analysis, London: Rowman & Littlefield International.

Boulila, Stefanie Claudine/Christiane Carri (2017): »On Cologne: Gender,migration

and unacknowledged racisms in Germany«, in: European Journal of Women’s

Studies, 24 (3), S. 286-293.

Boulila, Stefanie Claudine (2019b): »Race and Racial Denial in Switzerland«, in:

Ethnic and Racial Studies, 42: 9, S. 1401-1418.

Bracke, Sarah (2014): »The Unbearable Lightness of ›Gender and Diversity‹«, in:

Journal of Diversity and Gender Studies, 1 (1), S. 41-50.

Brown, Wendy (2006): Regulating Aversion: Tolerance, in: the Age of Identity and

Empire, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Butler, Judith (1990): Gender Trouble, 10th anniversary ed. 1999, New York/London:

Routledge.

Butler, Judith (1993): Bodies That Matter: On the Discursive Limits of »Sex«, New

York/London: Routledge.

Castro Varela,M.M. (2010): »Un-Sinn: postkolonialeTheorie undDiversity«, in: Dif-

ferenzierung,Normalisierung, Andersheit: soziale Arbeit als Arbeit mit den an-

deren, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 249-262.

Chukwudi Eze, Emmanuel (1997): »The Color of Reason: The Idea of ›Race‹ in Kant’s

Anthropology«, in: Postcolonial African Philosophy: A Critical Reader, edited by

Emmanuel Chukwudi Eze, Cambridge, MA: Blackwell Publishers, S. 103-131.

Cooper, Davina (2004): Challenging Diversity: Rethinking Equality and the Value

of Difference, New York: Cambridge University Press.

Dhawan, Nikita (2016): »Homonationalism and State-phobia: The Postcolonial

Predicament of Queering Modernities«, in: Queering Paradigms V: Queering

Narratives of Modernity, hg. von María Amelia Viteri/Manuela Lavinas Picq,

Oxford: Peter Lang, S. 51-68.

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/
https://www.unteilbar.org/uber-unteilbar/positionen/aufruf-13-10-2018/


90 Stefanie Claudine Boulila

Foucault,Michel (1978 [1976]):TheHistory of Sexuality, Vol. 1, An Introduction. New

York: Pantheon Books.

Goldberg, DavidTheo (2006) »Racial Europeanization«, in: Ethnic and Racial Stud-

ies 29 (2), S. 331-364.

Goldberg, David Theo (2009): The Threat of Race: Reflections on Racial Neoliberal-

ism, Malden: Wiley-Blackwell.

Lentin, Alana (2004): Racism and Anti-racism in Europe, London: Pluto Press.

Lentin, Alana (2008): »Europe and the Silence about Race«, in: European Journal of

Social Theory 11 (4), S. 487-503.

Lentin, Alana/Titley, Gavan (2011): The Crises of Multiculturalism. Racism in a Ne-

oliberal Age, London/New York: ZED Books.

Lentin, Alana (2011): »What Happens to Anti-RacismWhen We Are Post Race?«, in:

Feminist Legal Studies 19 (2), S. 159-168.

Lentin, Alana (2015): »What Does Race Do?«, in: Ethnic and Racial Studies 38 (8),

S. 1401-1406.

Lentin, Alana (2016): »Racism in public or public racism: racism in ›post-racial‹

times,« in: Ethnic and Racial Studies 39 (1), S. 33-48.

Lepperhoff, Julia/Rüling, Anneli/Scheele, Alexandra (2007): »Von Gender zu Diver-

sity Politics? Kategorien feministischer Politikwissenschaft auf dem Prüfstand.

Einleitung«, Femina Politica (1), S. 9-22.

McClintock, Anne (1995): Imperial Leather: Race, Gender and Sexuality in the Colo-

nial Contest, New York: Routledge.

Mohanty, Chandra Talpade (2003): »Under Western Eyes« Revisited: Feminist Soli-

darity through Anticapitalist Struggles«, in: Signs: Journal ofWomen in Culture

and Society 28 (2), S. 499-535.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Other Asias, New York: Routledge.

Titley, Gavan/Lentin, Alana (2008): »More Benetton than barricades? The politics

of diversity in Europe«, in: The Politics of Diversity in Europe, hg. von Gavan

Titley/Alana Lentin, Strasbourg: Council of Europe, 2008: Council of Europe

Publishing, S. 9-28.

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006 - am 14.02.2026, 14:29:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458266-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

