
5.	 Delikater Geschmack					   
	 oder Nietzsches Lehre von der moralischen 	
	 Wirkung der Nahrungsmittel

Die mor alische Wirkung der Nahrungsmit tel

Muss man sich erst Jenseits von Gut und Böse fühlen, um zu einer solchen gastro-
sophischen Selbstkritik fähig zu sein, wie sie Nietzsche in seiner gleichnamigen 
Streitschrift zu Papier bringt? Dort stellt er erbittert fest: »Durch den vollkomm-
nen Mangel an Vernunft in der Küche ist die Entwicklung des Menschen am 
längsten aufgehalten, am schlimmsten beeinträchtigt worden«.1 In dieser eben-
so düsteren wie kaum rezipierten Vernunftkritik spiegelt sich die unbefangene 
Wissbegierde eines »freien Geistes« wider, den Nietzsche durch den langwierigen 
Prozess einer schonungslosen Selbstbefreiung aus den herkömmlichen Denktra-
ditionen erreicht hatte. So fragt sich der vierzigjährige Trotzkopf einer Fröhlichen 
Wissenschaft allen Ernstes: »Kennt man die moralischen Wirkungen der Nah-
rungsmittel? Gibt es eine Philosophie der Ernährung?« Und fügt gewissenhaft 
hinzu: »Der immer wieder losbrechende Lärm für und wider den Vegetarismus 
beweist schon, dass es noch keine solche Philosophie gibt!«2 

Während das diätmoralische Denken die Ernährung zur bloßen biologischen 
Voraussetzung der menschlichen Moral macht, wird mit Nietzsche erstmals der 
Ruf nach einer philosophischen Wissenschaft des vernünftigen Essens laut. Mit 
dieser expliziten Forderung gibt er sich als ein veritabler Kandidat des gastro-
sophischen Vordenkertums zu erkennen. Nietzsche hat solche Esssitten satt, die 
einerseits die alimentäre Lebenspraxis auf ein funktionelles Sättigungsgesche-
hen reduzieren und die aber andererseits darin doch die kulinarische Lust su-
chen und sich diese obendrein – menschlich allzumenschlich – übererfüllen. Der 
Genealoge der Moral durchschaut diese verlogene Doppelmoral. »Man sagt zum 
Beispiel ›man isst nur, um zu leben‹, – eine verfluchte Lüge, wie jene, welche von 

1 | Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, 5, 173.

2 | Nietzsche, Die Fröhliche Wissenschaft, 3, 379.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens508

der Kinderzeugung als der eigentlichen Absicht aller Wollust redet.«3 Dabei be-
zieht sich Nietzsche jedoch nicht auf den sokratischen Ursprung dieser Worte. 
Stattdessen scheint er an die Kritik der (eine Generation älteren) Gastrosophen 
Friedrich von Rumohr und Antonius Anthus anzuknüpfen.4 Denn bereits Anthus 
hält in seinen Vorlesungen zur Esskunst dem von Nietzsche angeführten Gemein-
platz die gastrosophische Position entgegen: Der Esskünstler »isst rein um zu 
essen und spricht dies aus; der Philister sagt, er äße, um zu leben, und das sei 
christlich und moralisch.«5 

Nicht nur die philiströse Diätmoral der Meisten, sondern auch der schlech-
te Geschmack der philosophischen und christlichen Erfinder dieser Moral ruft 
Nietzsches radikale Kulturkritik hervor. Ihn interessiert die Frage der Ernährung, 
gerade weil daran »das ›Heil der Menschheit‹ mehr hängt als an irgendeiner 
Theologen-Kuriosität.«6 Allerdings ist sich er – im Gefolge von Feuerbachs Kritik 
am Christentum7 – darüber im Klaren, dass schon die Kuriositäten der christ-
lichen Theologie eine Philosophie der Ernährung lehren. Den Hintergrund und 
Wirkungsmechanismus dieser ebenso unheilvollen wie gesellschaftlich domi-
nanten Ernährungsphilosophie macht Nietzsche in dem kulturellen Einfluss der 
christlichen Moral und deren, durch die philosophische Tradition unterstützten, 
asketischen Idealen aus. Das populäre Buch, worin jene grundfalsche und ab-
geschmackte Lebenslehre geschrieben steht, erregt seinen heftigen Degout. »Ich 
liebe das neue Testament nicht, man errät es bereits; es beunruhigt mich bei-
nahe, mit meinem Geschmack in Betreff dieses geschätztesten, überschätztesten 
Schriftwerks dermaßen allein zu stehen (der Geschmack zweier Jahrtausende ist 
gegen mich): aber was hilft es! ›Hier stehe ich, ich kann nicht anders‹, – ich habe 
den Muth zu meinem schlechten Geschmack.«8 

Ein zentraler Beweggrund, warum Nietzsche in den Feldzug gegen die herr-
schende Moral zieht und sich als Antichrist begreift, ist der programmatische und 
mithin gastrosophische Versuch einer Umwertung dessen, was allgemein sowohl 
in sittlicher als auch diätetischer Hinsicht als guter oder schlechter Geschmack 
gilt. Dafür nimmt er in dem (aus seiner Sicht eigentlich schlechten) moralischen 
Geschmack einer christlich geprägten Kultur die Ursprünge des Unheils auch 
des kulinarisch vorherrschenden Geschmacks wahr. Mit dem Namen Nietzsche 
braucht daher nicht nur der dramatische Ausspruch »Gott ist tot!« in Verbindung 

3 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 541.

4 | Vgl. Hauer, Rumohr und der Geist der bürgerlichen Küche, 279ff.

5 | Anthus, Vorlesungen zur Esskunst, 106.

6 | Nietzsche, Ecce Homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.

7 | Hier ist nur am Rande anzumerken, dass Nietzsches Philosophie in vielerlei Hinsicht, 

insbesondere was die Kritik am Christentum und den philosophischen bzw. diätmorali-

schen Hintergründen ihrer leibfeindlichen und selbstlosen Lebensmoral angeht, einen 

starken Einfluss von Feuerbach aufweist. Vgl. Wahl, Feuerbach und Nietzsche.

8 | Nietzsche, Genealogie der Moral, 5, 393.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 509

gebracht werden, ebenso gut sollte jenes »Pfui über die Mahlzeiten!« mitgedacht 
sein. Ein Widerwille, mit welchem jemand – unter dem Vorzeichen Gegen die 
schlechte Diät9 – seinen im Vollsinne des Wortes hervorgebrochener Fluch über 
die gastrosophische Unvernunft der modernen Esssitten ausspricht. Ein »Pfui 
über die Mahlzeiten, welche jetzt die Menschen machen, in den Gasthäusern so-
wohl als überall, wo die wohlbestellte Klasse der Gesellschaft lebt«. 

Bei der Rede von der wohlbestellten Klasse denkt Nietzsche nicht nur an die 
Oberschicht, sondern auch an den schlechten Ernährungsstil des Bildungsbür-
gertums und der eigenen mittelständischen Kollegen. »Selbst wenn hochansehn-
liche Gelehrte zusammenkommen«, stellt er zum vernunftwidrigen Geschmack 
seiner diätmoralisch tugendhaften Mitmenschen fest, »ist es dieselbe Sitte, wel-
che ihren Tisch wie den des Bankiers füllt: nach dem Gesetz des ›Viel zu viel‹ und 
des ›Vielerlei‹«. (Ebd.) Für Nietzsche manifestiert sich in dieser geschmacklosen 
Völlerei und unästhetischen Wahllosigkeit die Logik einer Symbolküche, näm-
lich die Tatsache, »dass die Speisen auf den Effekt und nicht auf die Wirkung 
hin zubereitet werden«. (Ebd.) Dabei werden weder die physiologischen noch die 
moralischen Wirkungen des Essens wirklich bedacht, geschweige denn an die 
gastrosophische Heiligkeit und Würde guten Essens gedacht. Stattdessen wird 
›das Gute‹ gemäß des quantitativen Sinns der Sache in der symbolischen Reprä-
sentation und ihrem repräsentativen Wert gesucht. Denn, so der kritische Ana-
lytiker der Esssitten rhetorisch: »Was wollen diese Mahlzeiten? – Sie repräsentiren! 
Was, in aller Heiligen Namen? Den Stand? – Nein, das Geld […] Niemand will es 
unter den Scheffel, niemand möchte es auf den Tisch stellen; folglich muss das 
Geld einen Repräsentanten haben, den man auf den Tisch stellen kann: siehe 
unsere Mahlzeiten!« (Ebd.) 

Trotz dieses abgeschmackten Wertesystems gehört zur christlichen Diätmo-
ral und deren Doppelmoral gleichwohl ›das schlechte Gewissen‹, so dass »diese 
Menschen keineswegs Schlemmer« sind, wie Nietzsche erkennt. Die üblichen 
Mahlzeiten repräsentieren kein (vulgär) hedonistisches Wohlleben im luxuriösen 
Stil einer kostspieligen Feinschmeckerei. Die gemeine und unvernünftige Ernäh-
rungsweise repräsentiert vielmehr den erreichten Wohlstand im faden Geiz des 
möglichst Billigen und Vielzuvielen, welches Vielerlei des kulinarisch Wohlfei-
len hermachen soll, was es in Wahrheit nicht ist. Noch physisch-moralischer als 
bereits bei Hufeland, Rousseau oder Rumohr erschleicht Nietzsche ein heftiger 
Widerwillen am schlechten Geschmack seiner Zeit, der ihn vor massive und mit 
Ekel assoziierte Versorgungsprobleme stellt: »In ein lärmendes und pöbelhaftes 
Zeitalter hineingeworfen, mit dem er nicht aus Einer Schüssel essen mag, kann er 
leicht vor Hunger und Durst, oder, falls er endlich dennoch ›zugreift‹ – vor plötz-
lichem Ekel zu Grunde gehn.«10 Die Wahrheiten, welche Nietzsches eigenwillige 
Ethnologie der modernen Esskultur enthüllt, lassen leichtsinnige Ernährungs-

9 | Nietzsche, Morgenröte, 3, 179.

10 | Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, 5, 230.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens510

gewohnheiten erkennen, die sich in geistlosen und unheilvollen Kochpraktiken 
offenbaren. 

Für eine solche »Dummheit in der Küche« macht Nietzsche die Frauen und 
ihre »schauerliche Gedankenlosigkeit« verantwortlich. »Das Weib versteht nicht«, 
meint der Fabulierer starker ›männlicher‹ Worte, »was die Speise bedeutet: und 
will Köchin sein! Wenn das Weib ein denkendes Geschöpf wäre, so hätte es ja, 
als Köchin seit Jahrhunderten, die größten physiologischen Tatsachen finden, ins-
gleichen die Heilkunst in seinen Besitz bringen müssen!« (Ebd., 172) Obschon 
Nietzsche die Frauen mit dem unappetitlichen Brei seines selbstgemachten Chau-
vinismus übergießt, scheint es ihm dabei zumindest nicht um die konservative 
Forderung zu gehen, sie wieder mehr an Haus und Herd zu versklaven. Im Gegen-
teil lehrt Zarathustra, sein Held und Heiland anderer Werte und zukünftiger Le-
bensweisen, die feministische Befreiung des Mannes zur Kochkunst und eigen-
ständigen Küchenarbeit. Dieser bemerkenswerte Aspekt des nietzscheanischen 
Denkens wird gleich näher zu betrachten sein. Wenn Nietzsche also die ethische 
Frage des Essens aufwirft, dann geht es dabei um die offene Problematik einer 
kulinarischen Unvernunft als Symptom der esskulturellen Dummheiten jedes 
jetzigen Menschen – ganz gleich welchen Geschlechts. Die wahre Ursache ihrer 
gastrosophischen Selbstlosigkeit ist in jener »Entselbstungs-Moral« auszumachen, 
deren platonisch-christliche Herkunft der freigeistige Genealoge erforscht.

Nie t zsches Einge weide

Nicht als Ernährungswissenschaftler und ebenso wenig aus anderen zufälligen 
wissenschaftlichen oder privaten Interessen heraus beschäftigt sich Nietzsche 
mit den moralischen Wirkungen und Wahrheiten des vorherrschenden Ge-
schmacks. Es ist die »große Gesundheit« seiner kleinen Krankheiten und Ge-
brechlichkeiten, die ihn von den »Irrtümern« einer durch und durch falschen 
Ernährungsweise befreien und ihn über die leibliche Selbsterfahrung zur Ver-
nunft bringen. »Meine Erfahrungen sind hier so schlimm als möglich; ich bin 
erstaunt, diese Frage so spät gehört, aus diesen Erfahrungen so spät ›Vernunft‹ 
gelernt zu haben.«11 Einer der einflussreichsten Einsichten der nietzscheanischen 
Philosophie, die »große Vernunft des Leibes«, geht unmittelbar aus seiner kri-
tischen Selbsterkenntnis hervor: »Die unbewusste Verkleidung physiologischer 
Bedürfnisse unter die Mängel des Objektiven, Ideellen, Rein-Geistigen geht bis 
zum Erbrechen weit – und oft genug habe ich mich gefragt, ob nicht, im großen 
gerechnet, Philosophie bisher überhaupt nur eine Auslegung des Leibes und ein 
Missverständniss des Leibes gewesen ist.«12 

11 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.

12 | Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 3, 348.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 511

Der damals noch unzeitgemäße Beweggrund für eine philosophische Sorge 
um die abgetane, des künstlerischen und philosophischen Ernstes gemeinhin 
für unwürdig erachtete Vernunft der Küche ist bei Nietzsche keinem reinen Ver-
stand entsprungen, sondern schlimmen Erfahrungen und der »Zeichensprache 
des Leibes«, die Nietzsche, als guter Arzt seiner selbst, gastrosophisch (und nicht, 
wie Kant, diätetisch) deutet. Was Nietzsche dazu bewegt, über die eigenen Ernäh-
rungsgewohnheiten nachzudenken und den Vorsatz zu fassen, sie zu verbessern, 
sind weniger politische Kritik oder moraltheoretische Verantwortungsgefühle als 
vielmehr physische, von der großen Vernunft des Leibes erzwungene Erkenntnis-
se, somatische Esskenntnisse und ernährungsbedingte Erkrankungen, als ›ge-
sunde Verweigerungen‹ und ›letzter Widerstand‹ eines gastrosophischen Instink-
tes. Auf diese Weise entdeckt der Leiderfahrene das philosophische Prinzip einer 
neuen, wirkungsmächtigen Erkenntnis- und Vernunfttheorie. »Am Leidfaden 
des Leibes« gewinnt Nietzsche ein materialistisch-physiologisches Verständnis 
der fundamentalen Einheit von Geist-und-Körper und ihre reale Rangordnung. 
Unter dem Titel Von den Verächtern des Leibes verkündet sein Zarathustra: »Aber 
der Erwachte, der Wissende sagt: Leib bin ich ganz und gar, und Nichts außer-
dem; und Seele ist nur ein Wort für ein Etwas am Leibe. Der Leib ist eine gro-
ße Vernunft. […] Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein 
Bruder, die du ›Geist‹ nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner großen 
Vernunft.«13 Der Leibphilosoph entlarvt die cartesianische Wahrheit vom körper-
losen Geist als Lüge eines unhintergehbar physisch verkörperten Bewusstseins. 
Kurz, die Menschen sind keine »Objektivier- und Registrier-Apparate mit kalt 
gestellten Eingeweiden.«14 Im Gegenteil steckt die Wahrheit, wie sich Nietzsche 
klarmacht. Deshalb gilt auch: »Alle Vorurteile kommen aus den Eingeweiden.«15

Der Vernunft des Leibes ist es zu verdanken, dass sich Nietzsche um den be-
denklichen Zustand seiner eigenen »betrübten« Eingeweide zu sorgen beginnt 
und Wege der Selbstheilung respektive einer gastrosophischen Rettung seines 
von schlechter Diät infizierten Geistes ersinnt. Zwar leidet er zeitlebens an Kopf-
schmerzen, Sehschwäche, Übelkeit, die ihn regelmäßig und tageweise aufs Kran-
kenbett zerren; aber erst mit dem Alter, also spät – zu spät… – kommen ihm die 
geistigen, also verkörperten Folgen eine falschen Ernährung oder um seine Wort-
schöpfung für dieses Zusammenspiel von Moralischem und Physischem anzu-
wenden, die moralinen Wirkungen eines schlechten Essens spürbar in den Sinn. 
»In der Tat, ich habe bis zu meinen reifsten Jahren immer nur schlecht gegessen 
– moralisch ausgedrückt, ›unpersönlich‹, ›selbstlos‹, ›altruistisch‹, zum Heil der 
Köche und anderer Mitchristen.« (Ebd., 279) 

Nietzsches schwache Körper – seine Person, sein Geist, sein ethisches Selbst – 
fällt der Wirksamkeit des diätmoralischen Altruismus, der isst, was alle essen, zum 

13 | Nietzsche, Zarathustra, 4, 39.

14 | Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, 3, 349.

15 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 281.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens512

Opfer. »Aber die deutsche Küche überhaupt – was hat sie nicht alles auf dem Ge-
wissen! Die Suppe vor der Mahlzeit (noch in Venezianischen Kochbüchern des 16. 
Jahrhunderts alla tèdesca genannt); die ausgekochten Fleische, die fett und mehlig 
gemachten Gemüse; die Entartung der Mehlspeise zum Briefbeschwerer!« (Ebd.) 
Über Jahrzehnte hinweg einverleibt sich der ebenso feinsinnige wie anfällige Den-
ker diese deutsche Küche – ohne philosophische Bedenken, das heißt in schlim-
mer Gedankenlosigkeit nicht nur gegenüber ihrer lebensverkürzenden ›Verfeine-
rungen‹ – selbstverständlich kennt Nietzsche Hufelands Klassiker –, sondern auch 
in schopenhauerscher Gleichgültigkeit gegenüber ihrem lebensverneinenden 
Geist und ihrer den Magen verderbenden moralischen Wirkung. 

Aus unzähligen Leiderfahrungen klug geworden, notiert Nietzsche in seinem 
autobiographischen Ecce homo, unter dem selbstironischen Stichwort Warum ich 
so klug bin: »Ich verneinte zum Beispiel durch Leipziger Küche, gleichzeitig mit 
meinem ersten Studium Schopenhauers, sehr ernsthaft meinen ›Willen zum Le-
ben‹. Sich zum Zweck unzureichender Ernährung auch noch den Magen verder-
ben – dies Problem schien mir die genannte Küche zum Verwundern glücklich 
zu lösen.« Über den Grund seines Leichtsinns und seiner kulinarischen Selbst-
losigkeit sinnierend, gelangt Nietzsche schließlich zu einer weisen Einsicht. »Nur 
die völlige Nichtswürdigkeit unsrer deutschen Bildung – ihr ›Idealismus‹ – erklärt 
mir einigermaßen, weshalb ich gerade hier rückständig bis zur Heiligkeit war.« 
(Ebd.) Der heillos rückständige Idealismus des Essenwissens und Ernährungs-
bewusstseins gibt den Zustand einer ungastrosophischen Allgemeinbildung zu 
erkennen, »welche von vornherein die Realitäten aus den Augen verlieren lehrt«. 
(Ebd.) Der dem Anschein nach gesunde Menschenverstand eines solchen Bil-
dungssystems ist durch und durch bedenklich. Mit Blick auf die deutsche Kul-
tur im Allgemeinen sowie auf die kultur-, geistes- und sozialwissenschaftlichen 
Fakultäten der Bildungsinstitutionen im Besonderen kann ein solcher gesell-
schaftlicher Notstand nur durch die Einrichtung gastrosophischer Lehrstühle 
und Universitäten entgegengewirkt werden.16 Denn einen moralischen und mit-
hin einen kulinarischen Geschmack so anzunehmen wie einen Glauben, bloß 
weil die Anderen es auch tun und man es so gewohnt ist, ist für den Aufklärer 
Nietzsche nichts anderes »als unredlich sein, feige sein, faul sein!« Folglich sind 
Unredlichkeit, Feigheit und Faulheit die philosophischen Voraussetzungen der 
verbreiteten Essunsitten, die in der Unmündigkeit von vernunftwidrigen und ent-
würdigenden, nämlich unpersönlichen und unheilvollen Ernährungspraktiken, 
ja, den Geist zugrunde richtenden Ernährungsirrtümern resultieren.

16 | Die gesellschaftliche Tatsache, dass nicht Deutschland, sondern Italien heute (wie-

der) solche gastrosophischen Lehrstühle und Universitäten einrichtet, belegt die folgenrei-

che Rückständigkeit des Bildungssystems und der (Ess-)Kultur des einstigen Landes der 

Dichter und Denker.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 513

Alltägliche Vernunf t

Als unbeirrter Genealoge gräbt Nietzsche tiefer – und zwar durch die deutsche 
(Un-)Bildung und die christliche (Un-)Moral hindurch bis zum ideellen Ursprung 
der »asketischen Ideale« und deren essistenziellen »Irrsinn«: Gerade die »platoni-
sche Denkweise« eines abstrakten und alltagsabgewandten, jenseitsorientierten 
Erkenntnisinteresses wird als eine Hauptquelle der mangelhaften Vernunft, des 
verbreiteten Unwissens und des lebensweltlichen Elends der Menschen ausge-
macht. Statt dem weltflüchtigen Metaphysiker Platon folgt Nietzsche dem Praxis-
philosophen Sokrates, denn »Sokrates schon wehrte sich mit allen Kräften gegen 
diese hochmüthige Vernachlässigung des Menschlichen zu Gunsten des Men-
schen.«17 

Nietzsche, der Sokratiker, setzt sich von dem philosophischen Mainstream 
ab, welcher die ethische Relevanz der Alltagspraxis missachtet und diese als Hu-
manum vernachlässigt. Im fundamentalen Unterschied zum Sokratismus steckt 
im platonisch-christlichen und im offiziell-kantischen Idealismus der herkömm-
lichen Philosophie, die zum allgemeinen Leidwesen eben auch eine (menschen-
feindliche, irreführende) Philosophie des richtigen Lebens lehrt, eine schlimme 
und dumme Verkehrung der Dinge und Werte: »Es giebt eine erheuchelte Miss-
achtung aller der Dinge, welche tatsächlich die Menschen am wichtigsten nehmen, 
aller nächsten Dinge.« Und Nietzsche führt diesen programmatischen Gedanken-
gang seiner Weisheitslehre, seiner Ethik, die alle üblichen Werte umwertet, fort: 
»Man erwäge doch, dass aus diesem Mangel sich fast alle leiblichen und seelischen 
Gebrechen der Einzelnen ableiten: Nicht zu wissen, was uns förderlich, was uns 
schädlich ist, in der Einrichtung der Lebensweise, Verteilung des Tages, Zeit und 
Auswahl des Verkehrs, in […] Essen, Schlafen und Nachdenken; im Kleinsten und 
Alltäglichsten unwissend zu sein und keine scharfen Augen zu haben – das ist es, 
was die Erde für so Viele zu einer ›Wiese des Unheils‹ macht.« (Ebd., 542) 

Eine leidige Folge dieser idealistischen Lebensphilosophie, die sich nur mit 
fern liegenden ›großen und wichtigen Dingen‹, nicht aber mit den nahe liegen-
den und ›unwürdigen Kleinigkeiten des Alltagslebens‹ beschäftigt, ist eben, dass 
man »zum Beispiel Essen nicht zum Objekt des stetigen unbefangenen und all-
gemeinen Nachdenkens und Umbildens macht, sondern, weil dies für herabwür-
digend gilt, seinen intellektuellen und künstlerischen Ernst davon abwendet.« 
(Ebd.) Aus der verkehrten Wertewelt einer solchen lebenskünstlerischen Gedan-
kenlosigkeit erklärt sich erst jener Wahn beziehungsweise jener gastrosophisch 
ungeübte und diätmoralisch getrübte Sinn, mit welchem so Viele die heiligen An-
gelegenheiten der eigenen Ernährung auf Übelste behandeln. »Man trifft, wenn 
man sich umsieht, immer auf Menschen, welche ihr Leben lang Eier gegessen 
haben, ohne zu bemerken, dass die länglichen die wohlschmeckendsten sind, 
welche nicht wissen, […] dass unser Geschmackssinn an verschiedenen Stellen 

17 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 541.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens514

des Mundes ungleich ist, dass jede Mahlzeit, bei der man gut spricht oder gut 
hört, dem Magen Nachteil bringt.« (Ebd.) Mit diesen, wie er selber einräumt, be-
liebigen Beispielen will Nietzsche als Arzt der Esskultur nicht mehr als auf ein 
generelles Phänomen aufmerksam machen. Dass nämlich das Fehlen von kulina-
rischer Weisheit und Kunst auf die herkömmliche unpraktische Philosophie und 
eine essistenziell selbstlose Weltanschauung zurückzuführen ist. Sie sorgt dafür, 
dass die Menschen sich mit ihrem schlechten Geschmack abfinden und mit der 
üblichen Dummheit in ihrer Küche begnügen – und letztlich, in der Verkehrung 
von Gutem und Schlechtem, sich krank essen statt ihr Wohl erfüllen. 

Eins jedenfalls steht für Nietzsche mit Blick auf die mögliche Praktikabilität 
einer gastrosophischen Ethik fest. »Man sage nicht, es liege hier wie überall an 
der menschlichen Unvernunft: vielmehr – Vernunft genug und übergenug ist da, 
aber sie wird falsch gerichtet und künstlich von jenen kleinen und allernächsten 
Dingen abgelenkt.« (Ebd.) Diese vernunftethische Lebenskunstlehre verleiht der 
vielfach missverstandenen Programmatik einer ›Umwertung aller Werte‹ einen 
konkreten alltagspraxischen Zuschnitt. Ein Immoralist, wie Nietzsche sich aus 
diesem Grund selbst bezeichnet, ist eben nicht nur der radikale Vernunftkritiker 
und Zersetzer moralischer Werte, den so viele Verächter von Nietzsches Philoso-
phie in ihm sehen (wollen). Zweifelsohne unternimmt Nietzsche einen Feldzug 
gegen die Moral und hämmert gegen die tönernen Füße alltagsleerer Wahrheiten 
und Wichtigkeiten. Aber er entwickelt im nächsten Schritt – als konstruktive Ant-
wort auf diese notwendige Destruktion – einen eigenen Vernunftbegriff und neue 
moralische Werte, nämlich eine Ethik des besseren Lebens, bei der wir »die Dich-
ter unseres Lebens sein [sollen], und im Kleinsten und Alltäglichsten zuerst!«18 

Hier findet keine ultimative Negation des menschlichen Vernunftwesens 
statt: Nietzsche ist kein nihilistischer Tragiker, sondern der kritische Theoretiker 
einer Poesie der Alltagskultur. Seine Programmatik einer neuen praktischen Ver-
nunft wurde freilich nie ausgearbeitet und stattdessen von fatalen Reflexionen zu 
einer »Großen Politik« überschattet – auf deren Größenwahnsinn an dieser Stel-
le nicht eingegangen werden muss.19 Hingegen sieht das, was Nietzsches Ethik 
des guten Lebens ausmacht – und darauf kommt es in diesem Kontext an – eine 
»Gesundheitslehre des Lebens« (Nietzsche) in der Tradition des Hippokrates vor. 
Dazu sollten zwei Hauptthemen gehören, von denen sich der Esssitten-Heiler 
wünscht, sie mögen an »allen niederen und höheren Schulen« zum allgemeinen 
humanistischen Unterrichtsstoff werden: Und zwar die »Lehre von dem Leibe 
und von der Diät.«20 

18 | Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, 3, 538. 

19 | Dass Nietzsches Ethik der Lebenskunst in keinem zwingenden Zusammenhang zu sei-

nen brachialen Ideen einer »Großen Politik« steht, habe ich an anderer Stelle dargestellt; 

vgl. Lemke, Nietzsche: Kritische Theorie als Ethik.

20 | Nietzsche, Morgenröte, 3, 178.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 515

Zwar erinnert diese gastrosophische Diätlehre begrifflich an die klassische 
Diätetik (als medizinische Ethik einer gesunden Ernährungsweise); in der Sache 
aber schwebt Nietzsche (darin dem Humanisten der Tafelvergnügen Immanuel 
Kant folgend) eine »Ästhetik der Existenz« vor, bei der neben dem leiblichen Wohl 
auch das kulinarische Wohl nicht zu kurz kommt. Der Lebenskunst einer ästheti-
schen Existenz geht es mitunter um Gesundheit, doch primär geht es in der nor-
mativen Orientierung auf das eigene vielgestaltige Wohlleben darum, dem eige-
nen Verhalten und Charakter »Stil zu geben – eine große und seltene Kunst!«21

Die ganz persönliche Küche

Ein Anwendungsfeld und eine Praxisform dieser Lebenskunst sieht Nietzsche 
in der Verwirklichung eines eigenen vernünftigen Ernährungsstils. Mithin lässt 
sich der auf das individuelle leibliche Wohl bedachte Grundsatz seiner Philoso-
phie des Essens, »zum Handgebrauch, so formulieren: ›Wie hast gerade du dich 
zu ernähren, um zu deinem Maximum von Kraft, … von moralinfreier Tugend 
zu kommen?‹«22 Damit formuliert Nietzsche jenen kategorischen Imperativ einer 
gastrosophischen Ethik in diätetischer Hinsicht, den auf den Begriff zu bringen 
Kant weder philosophisch in der Lage noch persönlich nicht willens war. (Siehe 
I.5) Anhand der praktischen Vernunft der eigenen Diätlehre macht sich Nietz-
sche den Sinn einer diätmoralinfreien Ethik klar, die dem physisch-moralischen 
Wohlleben dient. »Das Kleine, Nächste streng nehmen und den Menschen im 
Leiblichen sehr fördern – sehen, was für eine Ethik ihm dann wächst – abwarten! 
Die ethischen Bedürfnisse müssen uns auf den Leib passen!« Zu dieser Maxi-
me der gastrosophischen Lebensklugheit gehört es, den eigenen Bedürfnissen 
zu genügen und sich selbst Gutes zu tun, so gut es geht, indem man aufgrund 
einer bewusst reflektierten und alltäglich kultivierten Ernährungsweise eine es-
sistenzielle Individualität ausbildet, in welcher sich das ganz persönliche diäti-
sche (sowohl leibliche wie kulinarische) Wohl verkörpern kann. Ob die Wahrheit 
der eigenen Ernährungsgewohnheiten dem eigenen leiblichen Wohl förderlich ist 
oder nicht, lässt sich durch den Selbstversuch unschwer verifizieren: »Inwieweit 
verträgt die Wahrheit die Einverleibung? – das ist die Frage, das ist das Experi-
ment.«23 So zeigt sich die ethische Wahrheit der eigenen diätischen Dummheit 
als »einverleibter Grundirrtum« in den kleinen und alltäglichen Dingen eines 
entsprechenden Geschmacks. 

Aufs eigene Leben angewendet, hat Nietzsche einiges zu diesen Selbstexperi-
menten notiert. Hören wir am Besten den Experimentalphilosophen über seine 
Ernährungspraktiken und deren einverleibte Moral also sprechen: »Ein paar Fin-

21 | Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 3, 530.

22 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.

23 | Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 3, 471.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens516

gerzeige noch aus meiner Moral. Eine starke Mahlzeit ist leichter zu verdauen 
als eine zu kleine. Dass der Magen als Ganzes in Tätigkeit tritt, erste Vorausset-
zung einer guten Verdauung.«24 Nietzsche scheint hier ausnahmsweise in eini-
gem Grundsätzlichen mit Kant übereinzustimmen; auch in dieser (kaum realis-
tischen) Maxime eines guten Willens: »Keine Zwischenmahlzeiten.« Allerdings 
sieht er, im diametralen Gegensatz zum transzendentalphilosophische Erkennt-
nistheoretiker, die Schwierigkeit der theoretischen Verallgemeinerung. Denn: 
»Wie viel ein Geist zu seiner Ernährung nötig hat, dafür gibt es keine Formel«. 

Nietzsche selbst lebt jedenfalls »lieber frei mit schmaler Kost, als unfrei und 
gestopft.« Auch weiß der kränkelnde Denker und halkyonische Dichter seines 
Lebens, den man auch tanzend gesehen hat, für sich: »Nicht Fett, sondern die 
größte Geschmeidigkeit und Kraft ist das, was ein guter Tänzer von seiner Nah-
rung will, – und ich wüsste nicht, was der Geist eines Philosophen mehr zu sein 
wünschte, als ein guter Tänzer.«25 Dabei verfährt seine Ernährungslehre streng 
naturwissenschaftlich: »Man muß die Größe seines Magens kennen.«26 Über 
solche Selbsterkenntnisse, Selbstesskenntnisse und Selbstbekenntnisse gewinnt 
der kundige Umgang mit Nahrungsmitteln und Ernährungsfragen in Nietzsches 
Denken den Rang einer philosophischen Tugend. »Feine Sinne und einen feinen 
Geschmack haben«, so findet der Gastrosoph heraus, heißt »an die rechte und 
nächste Kost gewöhnt sein«.27 Seine hedonistische Praxis des Wohllebens spiegelt 
indes die Gebrechlichkeit einer schwachen Natur wider – keine Spirituosen, kei-
nen Kaffee: »Café verdüstert«, lehrt ihn die große Vernunft eines eigenen Leibes. 
Mit dem Tee verhält es sich ebenfalls eher kompliziert.28 Auch mit den landesüb-
lichen Alkoholika ist nicht zu spaßen. »Ein Glas Wein oder Bier des Tages reicht 
vollkommen aus, mir aus dem Leben ein ›Jammertal‹ zu machen – in München 
leben meine Antipoden.«29 

Doch auch mit der italienischen Lebensart hat Nietzsche so seine Probleme. 
Der Jünger des bacchantischen Wein- und Rauschgottes Dionysos, den er selber 
gelegentlich zu verkörpern glaubt, rät vom Weintrinken ab. Stattdessen und oben-
drein entgegen des theoretischen Weindurstes seines eigenen Helden Zarathus-
tra, außerdem noch im absoluten Widerspruch zur gastrosophischen Vernunft 
seines Kollegen Kant (oder des Sokrates), schmeckt Nietzsche selbst nur reines 

24 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.

25 | Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 3, 635.

26 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 281.

27 | Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 3, 541.

28 | »Thee nur morgens zuträglich. Wenig, aber energisch; Thee sehr nachtheilig und den 

ganzen Tag ankränkelnd, wenn er nur um einen Grad zu schwach ist. Jeder hat hier sein 

Maass, oft zwischen den engsten und delikatesten Grenzen. In einem sehr agaçanten Kli-

ma ist Thee als Anfang unräthlich: man soll eine Stunde vorher eine Tasse dicken entölten 

Cacao’s den Anfang machen lassen.« Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug, 6, 281.

29 | Nietzsche, Ecce homo, 6, 281.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 517

Wasser. »Ich […] weiß nicht ernsthaft genug die unbedingte Enthaltung von Al-
coholicis allen geistigeren Naturen anzuraten. Wasser tut’s.« Nietzsche jedenfalls 
bereiten sowohl Bier als auch Wein ernsthafte philosophische Probleme. »In vino 
veritas: Es scheint, dass ich auch hier wieder über den Begriff ›Wahrheit‹ mit al-
ler Welt uneins bin: – bei mir schwebt der Geist über dem Wasser«. (Ebd.) Aber 
wie die Italiener ihren süffigen Wein und die Bayern ihr reines Bier, so braut 
auch Nietzsche sein eigenes Wässerchen. Bekanntlich experimentiert er zur Lin-
derung seiner ewig wiederkehrenden Kopfschmerzen mit allerlei Arzneien wie 
»Bromwasser« und anderen fragwürdigen, unheilvollen Wirkstoffen. Nietzsches 
berauschende Essenzen und das Bier der Deutschen – beides bildet die jeweiligen 
Grundlagen des Bewusstseinszustandes der Betroffenen; beides ist aber auch die 
unscheinbare Quelle einer »sanften Entartung im Geiste«, die Nietzsche diag-
nostiziert.30 – Was die hier angedeuteten möglichen Ursachen seiner geistiger 
Leidensgeschichte sind, wird uns noch beschäftigen. 

Ständig in Italien unterwegs kulminieren die kulinarischen Erfahrungen 
des Vielreisenden in einer sachkundigen Urteilskraft: »Die beste Küche ist die 
Piemonts.« (Ebd.) Gegenüber der Redlichkeit dieser Erkenntnis drängen sich in-
dessen gewisse Bedenken auf. So wurden gegenüber Nietzsches kulinarischen 
Reisebericht berechtigte Einwände vorgetragen. »Wenn die deutsche Küche un-
bestreitbar zu den schwersten und unverdaulichsten gehört«, merkt Onfray in 
seiner Studien zum Bauch des Philosophen an, »so glänzt doch auch die Küche 
Piemonts, die er ihr entgegenhält, nicht eben durch Leichtigkeit: Abgesehen von 
der weißen Trüffel, seiner Spezialität, erzeugt das Piemont vor allem Ragouts und 
Teigwaren, also nichts besonders Luftiges.«31 Luftspeisen – so was kann Nietzsche 
sich nur erträumen. Denn zu seinem eigenen Leidwesen zwingt das nomadische 
Leben, das er über Jahre hinweg führt, dazu, dass er meistenteils in Restaurants, 
Pensionen und Gasthöfen speisen muss und fortgesetzt einer kommerziellen 
Fremdverköstigung und unpersönlichen, selbstlosen, altruistischen Küche, über 
die er gleichzeitig klagt, ausgesetzt ist. 

So sind es mitunter die kulinarischen Lebensumstände und Übelstände, die 
den Philosophen von einer bloß repräsentativen (Landes-)Küche zur anderen 
treiben. Aus dem französischen Menton ist uns der Bericht überliefert: »Die Er-
nährung ist einstweilen erbärmlich (kleine aufgewärmte Bissen von Fleisch, es 
bekommt mir gar nicht gut). Wird es nicht besser, so gehe ich doch wieder nach 
Nizza, wo man mir genügend zu essen gibt, und alles hübsch mager gebraten, 
– während hier württembergisch gekocht wird. – Pardon! dass ich vom Essen 
rede.«32 Ohnehin weiß Nietzsche von »jenen langwierigen Mahlzeiten zu wider-
raten, die ich unterbrochene Opferfeste nenne, die an der table d´hôte.«33 Schon 

30 | Nietzsche, Götzendämmerung, 6, 70.

31 | Onfray, Der Bauch der Philosophen, 119.

32 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 14./15. November 1884.

33 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 281.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens518

früh steht für ihn außer Zweifel, »dass man in den Gasthöfen durchaus an ›Über-
fütterung‹ gewöhnt wird: weshalb ich in ihnen nicht mehr essen mag.«34 

Außerdem schmeckt ihm die damit verbundene, unfreiwillige Mahlgemein-
schaft mit Fremden nicht. Als er im August 1887 in Sils-Maria den Sommer in 
der Herberge Albergo d’Italia verbringt, isst er immer eine halbe Stunde vor den 
anderen Gästen, weil es ihn anwidert, sich »en masse mit abfüttern zu lassen. So 
esse ich denn allein«.35 Mit anderen Worten: Der Einsiedler Nietzsche zeigt sich 
unterm gastrosophischen Gesichtspunkt konsequent auch als Eigenbrötler und 
als tragischer Verächter von aufgezwungenen Gemeinschaftsmählern. Er meidet 
die Anwesenheit seiner Mitmenschen und »Mitchristen« nicht nur, weil ihm de-
ren abstoßende, aus der Warte seiner Ethik grundfalsche Lebensweise befremdet. 
Ebenso wegen des Lärms, den hundert Gäste mit vielen Kindern verursachen, we-
gen ihrer stillosen Art und ihrem unvornehmen Tischbenehmen, das Nietzsche 
als Beispiel eines schlechten Geschmacks auf genaueste studieren kann. 

Seine üblen Erfahrungen mit unfreiwilligen Tischgemeinschaften und 
schlechter Küche verarbeitet der einsame Kostgänger – wie immer die eigenen 
Erlebnisse zu allgemein-menschlichen generalisierend – zu philosophischen 
Anti-Wahrheiten. Wir finden sie beispielsweise in Jenseits von Gut und Böse, wo sie 
unter dem bezeichnenden Hauptstück Was ist vornehm? niedergeschrieben sind. 
»Wir haben wahrscheinlich Alle schon an Tischen gesessen«, notiert Nietzsche, 
»wo wir nicht hingehörten; und gerade die Geistigsten von uns, die am schwers-
ten zu ernähren sind, kennen jene gefährliche dyspepsia, welche aus einer plötz-
lichen Einsicht und Enttäuschung über unsere Kost und Tischnachbarschaft ent-
steht, – den Nachtisch-Ekel.«36 

Trotz seines rousseauistischen Ekels gegenüber falschen Beziehungen und 
Verhältnissen, denen er wider eigenen Willen ausgesetzt ist, bleibt auch für 
Nietzsches Lebenskunstlehre die alltäglich kultivierte und geglückte Mahlge-
meinschaft der ideelle Bezugspunkt eines guten Lebens und der Humanität eines 
guten gesellschaftlichen Umgangs. In der fröhlichen Wissenschaft berichtet er in 
metaphorischer Weise über die wenig frohlockenden Schwierigkeiten, dieses 
Ideal zu verwirklichen. »Der Einsiedler redet. – Die Kunst, mit Menschen um-
zugehen, beruht wesentlich auf der Geschicklichkeit (die eine lange Übung vor-
aussetzt), eine Mahlzeit anzunehmen, einzunehmen, zu deren Küche man kein 
Vertrauen hat. Gesetzt, dass man mit einem Wolfshunger zu Tisch kommt, geht 
Alles leicht; aber man hat ihn nicht, diesen Wolfshunger, wenn man ihn braucht! 
Ah, wie schwer sind die Menschen zu verdauen!«37 Obwohl das fragile Wesen 
seines sensiblen wie schwächlichen Verdauungsapparates zu solchen sozialutopi-
schen Einverleibungen kaum fähig ist, entwickelt Nietzsche doch den unersätt-

34 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

35 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 3. August 1887.

36 | Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, 5, 231.

37 | Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 3, 612.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 519

lichen Ehrgeiz, »vieles, ja fast alles zu verdauen« – als selbst erbrachter Beweis 
für eine bessere Art des Essens und Lebens sowie in der Hoffnung, dadurch eine 
neue Lebenspraxis und Mahlkultur zu stiften.

Z ar athustr as Abendmahl

Nietzsche legt seinem Zarathustra die eigene Gastrosophie eines guten Essens 
in den Mund. Auch deshalb verkündet Zarathustra andere und zukünftige, über 
den heutigen Menschen hinausweisende, die Menschheit erhöhende Werte. Die-
se lehren eine Lebenskultur, welche Kochkunst und freundschaftliche Tafelver-
gnügen notwendig macht. Versetzen wir uns einen Moment in dieses wunder-
liche Stück, in Zarathustra. Mit der Erfindung dieses Helden will Nietzsche der 
eigenen Philosophie als Loblied, als Dithyrambus, eine populäre Form verleihen, 
an die der zu diesem Zeitpunkt von allen seinen Freunden verlassene Einsied-
ler und Eigenbrötler die Erwartung knüpft, auf diese Weise neue Freunde und 
Tischgenossen – »höhere Menschen«38 – für sich und die Verwirklichung seiner 
Lebenskunst zu gewinnen.

Während also Zarathustra bei verschiedenen Gelegenheiten große und deli-
kate Reden über die Zukunft einer besseren Menschheit schwingt, wird er nach 
einer gewissen Zeit schließlich vom Hunger oder genauer von der großen Ver-
nunft des hungrigen Leibes unterbrochen. Dessen essistenzielle Wahrheit bringt 
Nietzsche in der trefflichen Figur eines »Wahrsagers« zur Sprache. Man könne 
sich doch nicht nur, so Nietzsches gastrosophischer Wahrsager, von »Reden ab-
speisen« lassen.39 Vielmehr verlange die hungrige Vernunft ebenso wie der ver-
nünftige Hunger zu »einer guten Mahlzeit« eingeladen zu werden. In der daran 
anschließenden Passage veranstaltet Zarathustra ein geglücktes und geheiligtes 
»Abendmahl« (ebd.) – nach seinen Vorstellungen. 

Wie vom selbst ernannten Antichrist Nietzsche nicht anders zu erwarten, wird 
dabei eine radikale Umwertung der christlichen Abendmahllehre vorgenommen. 
Vermutlich machte sich aber schon Jesus den zoroastrischen Gottesdienst für sei-
ne Abendmahlpraxis zu Eigen.40 Denn die Anhänger des historischen Zarathus-
tra, des Zoroaster, ehrten den Schöpfergott des antiken Perserreichs Ahura Maz-
da mit einer täglichen Gabe von Brot und Wein. Jesu Abendmahl ist also, nicht 
anders als Nietzsches Abendmahl des Zarathustra, nur eine von verschiedenen 

38 | Nietzsche, Zarathustra, (Die Begrüßung) 4, 347.

39 | Der Wahrsager richtet die folgenden, vieldeutigen Worte an Zarathustra: »Eins ist not-

wendiger als das Andere, so redest du selber: Wohlan, Eins ist mir jetzt notwendiger als 

alles Andere. Ein Wort zur rechten Zeit: Hast du mich nicht zum Mahle eingeladen? Und hier 

sind viele, die lange Wege machten. Du willst uns doch nicht mit Reden abspeisen?« Vgl. 

Nietzsche, Zarathustra, 4, 353.

40 | Vgl. Lang, Heiliges Spiel, 249.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens520

möglichen Versionen, das Mahl heilig zu sprechen. Eine dieser gastrosophischen 
Umwertungen betrifft Nietzsches (wie wir sahen, eigentlich urchristliche) Forde-
rung, dass jeder der Anwesenden etwas für das Zustandekommen des gemein-
schaftlichen Mahls beiträgt: So bringen die Gäste den Wein; für das Essen sorgt 
der Gastgeber. 

Zarathustra begnügt sich freilich mit keinem Symbolmahl. Bei seinem 
Abendmahl gibt es nicht nur wirkliches Brot zu süffigem Wein. Bei Nietzsche 
gibt es mehr. Er tischt Sättigendes und Kräftigeres auf – nur »die beste Nahrung« 
heißt er gut; also sprach Zarathustra: »Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, 
sondern auch vom Fleische guter Lämmer, deren ich zwei habe: – Die soll man ge-
schwinde schlachten und würzig, mit Salbei, zubereiten: so liebe ich’s. Und auch 
an Wurzeln und Früchten fehlt es nicht, gut genug selbst für Lecker- und Schme-
ckerlinge; noch an Nüssen und andern Räthseln zum Knacken. Also wollen wir 
in Kürze eine gute Mahlzeit machen.« (Ebd., 354) Der Antichrist zaubert eine vol-
le Tafel herbei und überwindet die christliche Diätmoral durch die hedonistische 
Mahlfeier, die Eucharestie durch die Euphorie guter Mahl-Zeiten. 

Solche ungewöhnlichen Ideale rufen freilich Widerspruch hervor – bezeich-
nenderweise den verräterischen Widerspruch eines »freiwilligen Bettlers« (ebd.), 
den Nietzsche an seiner Tischgemeinschaft teilnehmen lässt. Entsprechend er-
eifert sich dieser magersüchtige Repräsentant der asketischen Ideale bzw. des eu-
charistischen Abendmahlverständnisses über »diesen Schlemmer Zarathustra«. 
Statt solche Mahlzeiten zu machen, statt wie Zarathustra unerhörte und amüsan-
te Weisheiten zu lehren und zu leben, sträubt sich der freiwillige Bettler und Diät-
moralist einer armseligen Küche »gegen Fleisch und Wein und Würzen« (ebd.). 
Doch angesichts des dargebotenen antidiätmoralischen Eudämonismus beginnt 
er zu verstehen, »warum Zarathustra die Bettler abschaffen will«. In Zarathustras 
Entgegnung enthüllt Nietzsche ein aufschlussreiches Detail seiner Lehre. »Sei 
guter Dinge«, antwortete ihm Zarathustra, »wie ich es bin. Bleibe bei deiner Sitte, 
du Trefflicher, malme deine Körner, trink dein Wasser, lobe deine Küche: wenn 
sie dich nur fröhlich macht! Ich bin ein Gesetz nur für die Meinen, ich bin kein 
Gesetz für Alle.« (Ebd.) 

Wird mit diesem scheinbaren Relativismus der Werte und des Guten die Ab-
sage an eine Allgemeingültigkeit beanspruchende Moral gerechtfertigt? Keines-
wegs, denn in der Sache hegt Nietzsche allemal – auch mit seiner Abendmahlleh-
re – die Hoffnung, dass sich sein Gesetz, sein Zarathustra, »für Alle und Keinen«, 
wie es im Untertitel programmatisch heißt, eignen könnte. Dementsprechend 
geht es an anderer Stelle auch weit weniger relativ zu. In der Gesetzgebung des 
Antichristen vom 1.1. der neuen Zeitrechnung – also am 30. September 1888 der 
alten nachchristlichen und absolut falschen Zeitrechnung, ginge es nach Nietz-
sche – sieht das »Gesetz wider das Christentum« vor: »Mit einem Priester an 
Einem Tisch essen, stößt aus: Man exkommuniziert sich damit aus der recht-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 521

schaffenen Gesellschaft. Der Priester ist unser Tschandala, – man soll ihn ver-
femen, aushungern, in jede Art Wüste treiben.«41 

Ob Nietzsches Ethik für keinen anderen oder aber – genauso gut – durch-
aus für alle Menschen Gültigkeit haben könnte, ist angesichts ihrer systemati-
schen Schwächen – beispielsweise der Selbstwidersprüchlichkeit von Nietzsches 
Ernährungsphilosophie in punkto Fleischverzicht – noch zu klären. Doch wie 
auch immer es sich mit ihrer möglichen Allgemeingültigkeit und normativen 
Universalität verhalten mag, in einem scheint Zarathustra wahr zu sprechen: Die 
ethischen Gesetze seiner Gastrosophie sind absolut unvereinbar mit den asketi-
schen Idealen »freiwilliger Bettler« – mit der Moral einer selbstlosen Küche, der 
sich viele Menschen verpflichtet fühlen. Gleichwohl gibt es zwischen dem philo-
sophischen Wertesysteme der Diätmoral und dem der Gastrosophie ein Entwe-
der–Oder, wozu sich die Menschen, alle und jeder für sich, entscheiden müssen 
– und entscheiden können.

Nietzsche reichert seine Abendmahllehre mit weiteren Zutaten an. Im Unter-
schied zum Heiligen Abendmahl, bei dem die Gläubigen in symbolischem Brot 
und Wein ihren geopferten Gott, den Leib Christi essen, setzt Zarathustra kein 
Mysterium einer kannibalischen Transsubstantiation ein. Bei ihm wird nicht mit 
Nahrungsmitteln gespielt. Stattdessen lassen sich seine Tafelfreunde – »Lecker- 
und Schmeckerlinge« – die wohlriechend reale Präsenz der köstlichen und darin 
göttlichen Speise und »besten Nahrung« munden. Bei »jener langen Mahlzeit« 
sei außerdem in lebhaften Tischgesprächen, wie Nietzsche zum Abschluss be-
wusst hervorhebt, »von nichts Anderem geredet [worden] als vom höheren Men-
schen.« 

So klingt in dem Hinweis, dass die Anwesenden über nichts anderes geredet 
hätten als vom höheren Menschen, eine Selbstreferenzialität der Mahlsituation 
durch, die an Xenophons Symposion erinnert.42 Allerdings fehlen explizite An-
spielungen auf die sokratische Mahlphilosophie.43 Stattdessen stehen bei Nietz-
sche, darin ganz Feuerbachianer, die christliche Diätmoral und das christliche 
Abendmahl als das wirkungsmächtigere Kultursymbol der westlichen Welt im 
Mittelpunkt der Kritik. 

41 | Nietzsche, Götzen-Dämmerung, 6, 254.

42 | Indem Xenophon Sokrates und seine Tafelfreunde über den Gott Eros, über das hohe 

Gut des Freundseins diskutieren lässt, kommt in ihrem Tischgespräch die gemeinschafts-

stif tende Funktion des Essens bzw. die Bedeutung der Mahlgemeinschaft als praxischer 

Vollzug eines guten Soziallebens eigens zur Sprache. Vgl. Lemke, Freundschaft, 188f.

43 | Zum äußerst wechselhaften Verhältnis Nietzsches zu Sokrates vgl. Nehamas, Die 

Kunst zu leben, 205-248. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens522

Selbstkochen als königliche Lebenskunst und der 
Philosoph als Homo sapiens

Nietzsches Poetik einer höheren Esskultur wertet nicht nur die Eucharistie um, 
sie korrigiert weitere »Grundirrtümer« der traditionellen Moral. So will seine Phi-
losophie dem Wert und der Würde des Selbstkochens gerecht werden. Eine Pro-
grammatik, die sogar, wie sich zeigte, unter den gastrosophischen Vordenkern 
zu wenig systematische Beachtung erfahren hat. Bei Zarathustras Abendmahl 
bequemen sich die Freunde nicht an einen bereits fertigen Tisch. »Wer mit essen 
will«, so der Küchenweise, »muss auch mit Hand anlegen, auch die Könige. Bei 
Zarathustra nämlich darf auch ein König Koch sein.«44 

Dass sich die gastrosophische Ethik des Selbstkochens an jedes Individuum 
und an alle Menschen richtet – unabhängig vom sozialen Rang und Geschlecht 
–, gehört zu den bemerkenswertesten Grunderkenntnissen der nietzscheanische 
Vernunftküche. Die Vermutung liegt nahe, dass der Experte der antiken Philoso-
phie dabei auch an Heraklit und Epikur denkt, die – wie wir bereits wissen – der 
kulinarischen Selbsttätigkeit, der Kochkunst als Lebenskunst den höchsten Rang 
einer wohlvollen, göttlichen Kunst zusprechen. Nietzsche hätte bei seinem Basler 
Kollegen von der historischen Fakultät, Jacob Burckhardt, diesbezüglich Einiges 
lernen können: Burckhardt hatte sich mit der Kochkunst als einem zentralen As-
pekt der griechischen Kultur beschäftigt.45 

So wenig allerdings Heraklits und Epikurs aktive Herdarbeit historisch belegt 
ist, so viel ist über Nietzsches eigene Untätigkeit in dieser Sache bekannt. Zwar 
versucht sich der Gastrosoph gelegentlich im kulinarischen Selbsttätigsein und 
Gutwerden. In den kleinen Gästezimmern, die der nomadisch lebende ›Herr Pro-
fessor‹ in wechselnden Unterkünften bewohnt, bastelt er sich eine provisorische 
und sogleich spürbar wohltuende Selbstversorgung oder immerhin eine kalte Kü-
che zusammen. »Mit dem Magen bin ich jetzt, wo ich mich selber im Zimmer 
verköstige (Milch Eier Zunge Pflaumen [getrocknetes] Brod und Zwieback) völlig 
in Ordnung. Ich war noch in keinem Hotel oder Restaurant.«46 Doch alles in al-
lem hat Nietzsche bis zum tragischen Ende seines Lebens nie wirklich mit der 
kulinarischen Lebenskunst ernst gemacht und kaum in dieser ästhetischen Form 
philosophiert. 

Wo man die geschmackvolle und feinsinnige Produktion von solchen deli-
katen Kunstwerken wie einem »schönen roten Beefsteak mit Spinat« (ebd.) und 
»große Omelettes (mit Apfelmarmelade darin)« vermuten würde oder kulinari-
sche Experimente mit »Eiern, Pflaumen und Erbsen« (ebd.) und sogar ein fett-
armes Garen mit Wasser oder Dampf erwarten könnte – immerhin hat ihm seine 
Mutter das dazu nötige Gerät zukommen lassen –, herrscht letztlich doch die 

44 | Nietzsche, Zarathustra, 4, 353.

45 | Vgl. Burckhardt, Über die Kochkunst der späten Griechen.

46 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 21. Juli 1879.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 523

reine gastrosophische Unvernunft: Alltägliches Fastfood in den diversen Erschei-
nungsformen einer kommerziellen, unpersönlichen Fertigküche. An Kochkunst, 
am täglichen Handwerk einer eigenen Vernunft in einer Küche, die Nietzsche zu-
recht fordert, mangelt es bei ihm selber am meisten. Im Widerspruch zur eigenen 
Lehre ist auch von diesem Denker keine fröhliche Wissenschaft der vermeintlich 
kleinsten und alltäglichsten Dinge des Lebens wie des Einkaufs von guten Le-
bensmitteln und der stilvollen Zubereitung einzuverleibender Kunst-Wahrheiten 
bekannt. 

Aber den antiken Vorbildern nachstrebend und ein neues Vorbild schaffend, 
fasst er immerhin den ernsthaften Plan, in einem eigenen Gemüsegarten aktiv 
zu werden. Man will die hortikulturellen Grundlagen einer guten Küche schaffen 
und so der Erfüllung des lang gehegten Wunsches näher kommen, »den Garten 
Epicurs zu erneuern«. Zu diesem Zweck pachtet der frühzeitig pensionierte Phi-
losophieprofessor von der Stadt Naumburg ein Stück Grün gegenüber dem Haus 
der Familie. In einem Brief an seine Mutter erklärt der agrargastrosophische So-
kratiker: »Der Gemüsebau entspricht ganz meinem Wesen und ist auch eines 
zukünftigen ›Weisen‹ keineswegs unwürdig.«47 

In welchem Maße – zumindest theoretisch – Kulinarik und Philosophie, 
Wohlgeschmack und Weisheit miteinander verschränkt sind, macht sich Nietz-
sche anhand des begriffsgeschichtlichen Ursprungs der griechischen sophia bzw. 
der lateinischen sapientia klar. So vergegenwärtigt sich der (in diesem Punkt 
Kants Sachverstand weit überlegene) Altphilologe, dass »die Griechen, die in sol-
chen Dingen sehr fein waren, den Weisen mit einem Wort bezeichneten, das den 
Mann des Geschmacks bedeutet, und Weisheit, künstlerische sowohl wie erken-
nende, geradezu ›Geschmack‹ (›sophia‹) benannten.«48 An anderer Stelle wird an 
die populären Vorstellungen von einem philosophischen Menschen als des Arche-
typs des Homo sapiens erinnert. »Das griechische Wort, welches den Weisen be-
zeichnet, gehört etymologisch zu sapio ich schmecke, sapiens der Schmeckende, 
sysyphos der Mann des schärfsten Geschmacks; ein scharfes Herausmerken und 
-erkennen, ein bedeutendes Unterscheiden macht also, nach dem Bewußtsein des 
Volkes, die eigenthümliche Kunst des Philosophen aus.«49 

Insofern bestätigt sich, dass Sokrates ein wahrer Philosoph war. Bei der Weis-
heit und Lebenskunst des Philosophen handelt es sich um keine beliebige, sub-
jektive Gabe, die manche Menschen haben und andere nicht. Vielmehr gehört zu 
dieser philosophisch genannten oder gastrosophisch zu nennenden Lebenspraxis 
eben die Bildung und Kultur des Geschmackssinns als eines allgemeinmensch-
lichen Urteilsvermögens, die tägliche Einübung und Herausbildung des mensch-
lichen Vernunftwesens als Homo sapiens. Kants Einsicht, dass die Weisheit des 
Geschmacks von einer gemeinsamen Reflexion abhängt, steht für Nietzsche 

47 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 21. Juli 1879.

48 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 449.

49 | Nietzsche, Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, 1, 816.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens524

außer Zweifel. Mit Nachdruck hebt er hervor, dass deshalb der Glaube an eine 
unbestreitbare Wahrheit, gerade auch von Geschmacksurteilen als Erkenntnis-
urteilen, ein Irrglaube ist. Zarathustra stellt die Dinge klar: »Und ihr sagt mir, 
Freunde, dass nicht zu streiten sei über Geschmack und Schmecken? Aber alles 
Leben ist Streit um Geschmack und Schmecken!«50

Nietzsche geht mit seiner gastrosophischen Wahrheitstheorie und Weisheits-
lehre sogar so weit, dass er eine Veränderung des allgemeinen Geschmacks, d.h. 
verinnerlichter und eingefleischter Lebensgewohnheiten, für wichtiger hält als 
eine Veränderung der herrschenden Meinungen. Denn »Meinungen mit allen 
Beweisen, Widerlegungen und der ganzen intellektuellen Maskerade sind nur 
Symptome des veränderten Geschmacks und ganz gewiss gerade Das nicht, wo-
für man sie noch so häufig anspricht, dessen Ursachen.«51

Gastrosophische Vege tarier

Gemessen an seinem Anspruch, sich nur so viel aus einem Philosophen zu ma-
chen, als dieser im Stande ist, »ein Beispiel zu geben«52, verkörpert Nietzsche den 
größten ernährungsphilosophischen Selbstwiderspruch. Wie so Vieles bei ihm, 
so ist auch die Gastrosophie des guten Geschmacks und der Lebenskunst einer 
fröhlichen Alltagsküche letztlich die Welt einer bloß gewollten und gedachten Äs-
thetik der Existenz. Wider besseres Wissens setzt er zeitlebens eine kulinarisch 
schlechte sowie für seinen Körper unselige Diät fort und tut wenig, um seinen 
Geschmackssinn zu kultivieren. Er erkennt zwar den unnötigen Wahnsinn einer 
selbstlosen und unpersönlichen Ernährungsweise und deren moralischen Wir-
kungen, d.h. deren verhängnisvollen Folgen für Leib, Seele und Geist. Dennoch 
kann er von diesen »Dummheiten« und ihrer »Entselbstungs-Moral« nicht las-
sen. »Tut nach meinem Beispiele!«, wie er verkündet, – davon ist, was seine eigene 
Feldküche angeht, nicht viel zu halten. 

Indessen lohnt es sich, abschließend einen Aspekt seines ohnehin selbstwi-
dersprüchlichen Ernährungsstils eingehender zu studieren. Nämlich die Hinter-
gründe, warum für Nietzsche die Frage des Vegetarismus ein ungelöstes Prob-
lem darstellt. In der Mitte des Jahres 1869 entschließt sich der damals 25-jährige 
Basler Professor für griechische Philosophie auf Anregung seines Freundes und 
begeisterten Mit-Schopenhauerianers Carl von Gersdorff zur »pythagoreischen 
Lebensweise«. Vorgeschichte dieser Entscheidung für die »Pflanzenkost« ist der 
Wille seines Freundes, der in seinem Brief an Nietzsche dazu ausführlich Stel-
lung nimmt, »trotz Hohn und Spott derer, die in diesem Punkt, unter dem Ein-

50 | Nietzsche, Zarathustra, Von den Erhabenen, 4, 150.

51 | Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 5, 406.

52 | Nietzsche, Unzeitgemäße Betrachtungen, Schopenhauer als Erzieher, 1, 350.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 525

flusse ihres Magens stehen«, aus gesundheitlichen Gründen »vegetabilisch zu 
leben«.53 

Zu diesem Zeitpunkt verfügt Gersdorff bereits über drei Monate Erfahrung in 
fleischloser Ernährung und mit großer Zufriedenheit und Erleichterung wider-
legt er die verbreitete Befürchtung »von einer Abnahme körperlicher Kraft« – da-
von sei »keine Spur«. Auf die weiteren Folgen dieses Experiments sei er gespannt, 
fügt jedoch zuversichtlich und seiner Sache sicher hinzu: »So denke ich für mei-
ne Person, wenn gespottet wird, wer zuletzt lacht, lacht am Besten.« Angesichts 
seines wachsenden Wohlbefindens steht für Nietzsches Freund bereits fest, dass 
er mit seinem Verzicht auf Fleisch kein »Opfer« erbringe, sondern im Gegenteil 
der Geist die fleischlose Lebensweise braucht. »Wenn der Geist klarer, das Gemüt 
reiner und ruhiger wird, […] so weiß ich wahrlich keinen zu hohen Preis um eine 
aequa mens zu erreichen.« (Ebd.)

Neben den gesundheitlichen Gründen (Gersdorff leidet nach eigener Aus-
kunft unter »Hämorrhoidalbeschwerden«) ist es die Treue zu Schopenhauers 
Philosophie, die ihn zu dieser allgemein verspotteten Entscheidung für das »Ve-
getariertum« (Gersdorff) bewegt. Allerdings bezieht er sich nicht auf Schopen-
hauers Mitleidsethik, d.h. ihn interessiert nicht die pathozentrische Ethik – für 
die Schopenhauer heute als ein Vordenker des Tierschutzes gilt –, die das morali-
sche Gefühl des Mitleids und der Anteilnahme über den Menschen hinaus auch 
auf leidensfähige Tiere und deren schutzwürdiges Wohl ausweitet.54 Ausdrück-
lich teilt Gersdorff seinem Freund in diesem Zusammenhang mit, er werde dem 
»Vegetarianerverein in Nordhausen unter Ed. Baltzers Vorsitz« nicht beitreten. 
Stattdessen leitet sich sein Vegetarismus aus Schopenhauers Willensmetaphysik 
und deren asketischen Idealen ab, obwohl sich die von ihm vorgebrachte Begrün-
dung letztlich (wie sich gleich zeigen wird) kaum wesentlich von dem diätmorali-
schen Geist der damaligen Vegetarierbewegung unterscheidet. 

Demnach soll jeglichem kulinarisch-ästhetischen Hedonismus, als eines 
gastrosophischen Kultus und als bejahter Wille zum geschmacklich uneinge-
schränkten Genussleben, und gerade auch der Lust auf schmackhaftes Fleisch 
abgeschworen werden. Gersdorff erläutert: »Die Emanzipation vom Kultus des 
Magens ist eine Verneinung des Willens zum Leben. Was früher Genuss schien, 
hört auf ein solcher zu sein, weil das Bedürfnis verschwindet. Gegen Fleisch 
stellt sich mit der Zeit wahrer Abscheu ein.«55 Mit anderen Worten: Der für einen 
diätmoralischen Vegetarismus argumentierende Gersdorff legt seinem treuen 

53 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 8. September 1869.

54 | Vgl. Ingensiep, Vegetarismus und Tierethik im 18. und 19. Jahrhundert.

55 | Um jeden Verdacht auszuräumen, dass er nicht aus ›echt schopenhauerschen‹, den 

Lebenswillen verneinenden Pessimismus handelt, sondern womöglich mit seinem diäteti-

schen Vegetarismus einen makrobiotischen, also lebensbejahenden Optimismus ver folgt, 

erklär t Gersdorff ironisch: »Sollte ich aber merken, dass mir ein Alter von 100 Jahren durch 

diese Askese beschieden würde, so bin ich der Erste, der sich wünscht, wie Buddha an 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens526

Freund Nietzsche ans Herz, auch »den praktischen Versuch zu machen, fleisch-
los zu leben«. 

Für den erhofften Fall, dass dieser sich tatsächlich für eine fleischlose Lebens-
weise entscheiden sollte, rät er seinem Freund, sich »Vollkornbrot« bei einer da-
für spezialisierten »Reformhaus«-Bäckerei zu besorgen. Gersdorff selbst berich-
tet aus der großstädtischen Alternativszene Berlins: »Ein hiesiger Bäcker, selbst 
Vegetarianer, backt ein kräftiges alles Sauerteigs entbehrendes, dafür alle Nähr-
stoffe des Getreides enthaltendes Schrotbrot, das bereits an verschiedenen Stellen 
dieser materiellen Stadt verkauft wird.« Über das Vollkornbrot hinaus, welches er 
Nietzsche lehrt, verraten weitere Details seiner Diät das platonisch-spartanische 
Selbstverständnis seiner vegetarischen Küche. Etwa dieses Rezept: »Eine Mehl-
suppe, 1/4 Metze Birnen und solches Brot, abends Milch sind meine Hauptkost 
und ich fühle mich befriedigt.« (Ebd.)

E x tr abeil age: Die Anfänge des modernen 			 
	V ege tariertums

Mit Eduard Baltzers 1867 gegründetem Verein für natürliche Lebens-
weise, welchem Nietzsches Freund Gersdorff trotz seines Bekenntnisses 
zum Vegetariertum nicht beitreten will, beginnt sich die deutsche Alter-
nativbewegung des 19. Jahrhunderts zu organisieren (und der Lebens-
reform-Bewegung zu nähern). Baltzer begründet die fleischlose Ernäh-
rungslehre explizit unter Berufung auf Pythagoras und andere antike 
Philosophen, die sich für eine moralische Verurteilung des Tieretötens 
aussprechen. Große Verbreitung findet sein Vegetarisches Kochbuch, wel-
ches 1877 erstmals erscheint. Es regelt die Lebensmittelauswahl, den 
Einkauf und die Beschaffung, die Zubereitungstechniken und Speisen-
kombination. Auf Fleisch wird verzichtet; aber Milch, Milchprodukte 
und Eier sollen einen Ovo-Lacto-Vegetarismus ermöglichen. Die rous-
seauistische Programmatik einer Rückkehr zur Natur setzt Baltzer mit 
seiner Ernährungslehre so um, dass Körner und Früchte – Rohkost – zur 
ursprünglichsten Nahrung deklariert werden. 
Neben gebräuchlichem Brotgetreide, wie Weizen und Roggen, kommen 
auch bis dato Arme-Leute-Brotsorten aus Hafer, Dinkel und Hirse als 
kulinarische Diversifikationen verstärkt zum Einsatz. Hülsenfrüchte 
werden in den Speiseplan aufgenommen – womit Feuerbachs Legumi-
nosen-Utopie ein Stück weit verwirklicht wird. Auch Gemüse und Obst, 
möglichst aus dem eigenen Garten, um sicher zu sein, dass sie naturge-
mäß angebaut und nicht den unökologischen Methoden der neuen Ag-

einem Stück unverdauten Schweinefleisch vor diesem Termine zu sterben.« Vgl. Gersdorff, 

Brief an Nietzsche, 8. September 1869.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 527

rarindustrie unterzogen werden. (Einen solchen politisch-ökonomischen 
bzw. kapitalismuskritischen Hintergrund gibt Nietzsche, der Antiso-
zialist, im Kontext seines Gemüsegarten-Projekts als Motiv freilich nicht 
an.) 
Da viele Stadtbewohner keine eigene Gartenkultur betreiben können, 
beginnen ›Reformhäuser‹ die betreffenden Naturprodukte anzubieten. 
Wichtige Speisen sind, neben dem von Gersdorff empfohlenen Voll-
kornbrot, Frischkornbreie oder, wie man inzwischen sagt, das ›Müsli‹ 
zum Frühstück, Salate und Gemüsegerichte zum Mittagessen. Das (al-
leine eingenommene) Abendmahl unterscheidet sich durch pflanzliche 
Brotaufstriche vom Üblichen. Zu den Mahlzeiten werden Kräuter- und 
Früchtetees getrunken. 
Um den Verzicht auf Fleisch zu erleichtern, werden zahlreiche ›pflanz-
liche Fleischrezepturen‹ erfunden wie Bratling, Hackbraten oder Leber-
knödel aus Getreide, die auch für fleischtypische Garverfahren (Grillen, 
Braten) brauchbar sind. Auch innerhalb der symbolischen Ordnung 
einer vegetarischen Kulinarik beginnen Fleischsurrogate einen mit den 
tierischen Originalen vergleichbaren Platz einzunehmen.56 Die fleisch-
lastige Haute Cuisine wird durch eine weit raffiniertere Kochkunst über-
wunden: Der Kunst und »Artisten-Metaphysik«, Fleisch durch gleich-
wertige andere geschmacksästhetische Konstrukte zu ersetzen. Wie sich 
herausstellen wird, macht sich Nietzsches Gastrosophie die Prinzipien 
dieser – äußerst aktuellen – Scheinästhetik einer rein vegetarischen und 
gleichwohl anspruchsvollen Küche klar. 
In diesem Kontext ist auf einen kulinarischen Aspekt der Rohkostbewe-
gung hinzuweisen, der unter dem gendertheoretischen Stichwort einer 
»Feminisierung der Nahrung«57 leicht zu kurz kommt. Die pflanzliche 
Ernährungsweise soll, als Momentum in der Emanzipation der Mensch-
heit, zu Erleichterungen und Zeiteinsparungen in der häuslichen Es-
senszubereitung beitragen. Denn Rohkost bzw. nährstoffschonendes 
Dampfkochen von Gemüse verkürzen die Küchenarbeiten und Kochzei-
ten im Vergleich zu den traditionellen ›Verfeinerungen‹ (insbesondere 
von aufwändigen Fleischgerichten). Entsprechend betonen die Vertreter 

56 | Vgl. Barlösius, Naturgemäße Lebensführung, 186.

57 | Von einer »Feminisierung der Nahrung« (Wirz, Essen und Reden vom Essen als Formen 

sozialer Gewalt, 39) ist hier die Rede im Sinne einer ideellen Aufwertung von vermeintlicher 

›Frauenkost‹ wie Gemüse, Früchte, Obst, Milch, Süßspeisen, Tee. Eine vegetarische Femini-

sierung der Nahrung übt gleichzeitig eine symbolische Kritik am karnivoren Patriarchismus 

(Fleisch, scharfe Gewürze, Alkohol). Das heißt, die alternative Ernährungslehre der Vege-

tarier vollzieht eine Umwertung der kulinarischen Hierarchie und symbolischen Ordnung 

der bürgerlichen, geschlechterspezifisch codier ten Speiseregeln und Geschmäcker. Vgl. 

Setzwein, Ernährung – Körper – Geschlecht; Adams, The Sexual Politics of Meat.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens528

des damaligen Vegetarismus diese progressive Vereinfachung der kuli-
narischen Praxis und die damit verbundene Verbesserung der Arbeits- 
und Lebenssituation der Hausfrauen. 
Allerdings fordern die vegetarischen Lebensreformer, wie einige gemä-
ßigte Feministinnen jener Zeit, keinen grundsätzlichen Wandel der Ge-
schlechterrollen durch eine technische Erleichterung bzw. der ultimati-
ven Abschaffung der (weiblichen) Küchenarbeit. Man fordert lediglich 
die gesellschaftliche Aufwertung der privaten Haushaltstätigkeiten und 
des traditionellen Verantwortlichkeitsbereichs der Frauen. Eine ganz 
andere Auffassung vertreten die konsequenten Feministinnen und Mar-
xisten der Zeit. Sie problematisieren die Reorganisation der Herd- und 
Haushaltsarbeit sowie eine Kritik an der alleinigen Zuständigkeit von 
Frauen in dieser Sphäre als ein Politikum und erklären die Entfemini-
sierung der Nahrung zur revolutionären Agenda. So will Clara Zetkin 
die Problematik der Frauenarbeit und Hauswirtschaft sozialistisch lö-
sen – und hofft dafür auf neue Küchentechnologien, insbesondere auf 
Elektrogeräte. ›Rationelle Haushaltsführung‹, vollautomatisiertes Ferti-
gessen und andere Formen eines kulinarischen Futurismus sollen die 
weibliche Menschheit von der Sklaverei der Haus- und Herdarbeit be-
freien. Die namhafte Feministin Charlotte Perkins Gilman willigt in ihre 
zweite Ehe nur unter der Bedingung ein, eine küchenlose Wohnung zu 
beziehen. Die Haushaltsreformerinnen um 1900 entwerfen nicht nur 
detaillierte Pläne, wie Ernährung und Kinderbetreuung zentral zu orga-
nisieren seien, sondern sorgen auch für deren praktische Umsetzung.58

Anders als dieser radikale Feminismus bzw. dieser kulinarische Fu-
turismus spiegeln sich das Reformerische und der latent konservative 
Grundzug der Vegetarierbewegung des 19. Jahrhunderts nicht zuletzt im 
weltanschaulichen Selbstverständnis von Baltzers Verein für natürliche 
Lebensweise wider. Wie dessen Namensgebung zu erkennen gibt, geht es 
dabei nicht primär um eine neue Ernährungsweise, nicht um besseres 
Essen. Letztlich steht hinter der vegetarischen Variante einer Moral der 
einfachen Küche die programmatische Abstinenz gegenüber einer ›un-
natürlichen Lebensweise‹. Wie in anderen Lebensbereichen, so soll das 
asketische oder gegenüber Genuss ethisch indifferente Ideal der Lebens-
reformbewegung auch in der Küche einer ›vegetarischen Diät‹ bewiesen 
werden. Dabei scheint es auf kulinarischen Genuss und Wohlgeschmack 
(mit der künstlichen Hilfe von raffiniertem Fleischersatz) nicht anzu-
kommen.

58 | Vgl. Boudry/Kuster/Lorenz, Reproduktionskonten fälschen!

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 529

Nie t zsches Pro und Contr a zum Vege tarismus

In seinem Antwortbrief auf Gersdorff berichtet Nietzsche, er habe, ohne zu zö-
gern, mit der »Pflanzenkost« ernst gemacht. »Auch ich gehöre, seit dem Empfang 
Deines letzten Briefes, nicht mehr zu den ›Sarkophagen‹.«59 Zwar ist uns nicht 
überliefert, ob er sich das so gelobte neuartige Brot besorgt hat, aber über gesund-
heitlich positive Wirkungen seiner (kurzzeitig) veränderten Ernährungsweise 
gibt eine Nachricht an Mutter und Schwester Auskunft. Darin schickt der frisch 
gebackene Vegetarier – Nietzsche, das Vollkornbrot – seinem Besuch in Naum-
burg »einige Vorsichtsmaßregeln« voraus. »Ihr dürft mich in meiner Lebenswei-
se nicht stören«, mahnt der Philosoph in der Antizipation möglicher Verunsiche-
rungen an und fügt zur Beschwichtigung hinzu, »diese hat den Vorzug, sehr 
einfach und unkostspielig zu sein. Ich habe nämlich die letzte Zeit, nach dem 
Vorgange und der Einladung von Gersdorff, von nichts als Brot Milch Weintrau-
ben Früchten und einer Suppe gelebt und denke, dass eine zeitweilige Kur dieser 
Art meinem schlechten Magen recht gut tut. Also – große Küchenbeschwerde 
bringt mein Aufenthalt nicht mit sich.«60 

Indessen übernimmt Nietzsche den bloß diätetisch begründeten Vegetaris-
mus Gersdorffs nicht unkritisch. Obschon er sich wünscht, in solchen wichti-
gen Dingen des Lebens mit der Weltanschauung seines geschätzten Freundes 
übereinzustimmen, um ihre Freundschaft nicht zu riskieren (wir werden die 
Brüchigkeit dieses Grundes noch kennen lernen), vertritt Nietzsche eine der Mo-
ral des Freundes widersprechende Auffassung. Sein Widerspruch zielt auf den 
grundsätzlichen Punkt der Sache, nämlich auf die philosophische Begründung 
des Moralprinzips, welches den Schritt zur fleischlosen Lebensweise zur Pflicht 
machen soll. Dafür entwickelt Nietzsche den in Schopenhauers Moralphilosophie 
nur angelegten und von Gersdorff ignorierten Tierrechtsgedanken eigenständig 
fort. Es wird das humanistische Argument vorgetragen, dass »die Achtung vor 
dem Tiere ein den edlen Menschen zierendes Bewusstsein«61 sei. 

Mit dieser rein ethischen Argumentation distanziert sich er nicht nur von der 
Auffassung seines Freundes; seine tierrechtliche Begründung weicht auch von 
der Philosophie der Vegetarierbewegung seiner Zeit (z.B. Baltzers Verein) ab, die 
auf die pythagoreische Reinkarnationslehre, also die holistische Annahme einer 
mythischen Seelenwanderung, zurückgreift. Abgesehen von diesen unterschied-
lichen Philosophien einer vegetarischen Diät bleibt indessen für eine gastroso-
phische Interpretation des nietzscheanischen Denkens festzuhalten: Nietzsche 
macht sich aus moraltheoretischen Erwägungen heraus eine fleischlose Ernäh-
rungsweise als einer ethisch korrekten Küche zu Eigen. 

59 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

60 | Nietzsche, Brief an Franziska und Elisabeth Nietzsche, 2/2, 56.

61 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens530

Entsprechend lässt der Künder neuer Werte Zarathustra eine neue Tierliebe 
erkennen. Die zahlreichen »Haustiere«, die sich um ihn scharen, behandelt er 
als Gleichberechtigte und schätzt sie »als seine Freunde«. Darüber hinaus kennt 
der feinfühlige Tierfreund nicht nur die ästhetische Geburt der Tragödie aus dem 
Geiste der Musik, er kennt auch ihren historisch wahren Ursprung, nämlich den 
des blutigen Tier- bzw. Bocksopfers, des tragos.62 Nietzsche vermag den anthropo-
logischen Schrecken oder, wie er sich in seinem Brief an Gersdorff äußert, »das 
Entsetzliche«, das Tragische nachzuempfinden, das vom Abschlachten des tragos, 
eines friedlichen Tieres ausgeht.

Aber trotz der guten Gründe für die Tierliebe und trotz vielfältiger Pro-Argu-
mente für einen ethischen Vegetarismus bleibt er weder den eigenen tierschüt-
zerischen Einsichten treu noch können ihn seine positiven gesundheitlichen Er-
fahrungen, die er mit dieser Ernährungsweise macht, zu einem völligen Verzicht 
auf den Genuss von Tierfleisch bewegen. So lässt er seinen vegetarischen Freund 
wissen, er habe schließlich die Überzeugung erlangt, »dass das Ganze eine Ma-
rotte ist, und noch dazu eine recht bedenkliche.«63 Dieser eigenwillige Gegen-
angriff lässt den offenen Selbstwiderspruch erkennen, den Nietzsche austrägt: 
Einerseits kümmert sich sein Zarathustra bzw. er selbst um das »liebe Vieh«, 
andererseits mag er es nicht lassen, gleichwohl »gutes Lammfleisch« und andere 
Fleischgerichte zu genießen. 

Dass Nietzsche von der Pflanzenkost abkommt und sich schließlich sogar 
zum Gegner des Vegetarismus erklärt, um sich erneut auf das Fleischessen ein-
zuschwören – zu diesem Abfall vom rechtschaffenen Glauben bedarf es offen-
bar wenig. Lediglich einer Stimme, nämlich der Stimme eines anderen, ihm al-
lerdings überaus wichtigeren Freundes: Richard Wagner. Der von ihm schwer 

62 | Burkert klär t über den essistenziellen Ursprung der Tragödie auf: »Es ist möglich, zu-

mindest vermutungsweise einige wesentlichen Linien, die von der Situation des Opfers zur 

Tragödie führen, nachzuzeichnen. […] Die Opferhandlung ist in der Regel von Flötenmu-

sik begleitet; während sonst für Chorlyrik die Kithara das normale Begleitinstrument ist, 

herrscht in der Tragödie die Flöte vor. Was wichtiger ist: Es gibt eine Form der ›Unschulds-

komödie‹, wonach vermummte, maskier te Männer das Tier zu töten haben. Die eidoi ver-

stecken ihre Identität: Keine Tragödie ohne Masken. […] All dies fügt sich zur folgenden 

Hypothese: Die eidoi sind ursprünglich eine Gruppe maskier ter Männer, die das im Frühjahr 

fällige Bocksopfer vollziehen; sie treten auf mit Klage, Gesang, Vermummung, und dürfen 

zuletzt den Bock verspeisen. […] Ernst und ›satyrhafte‹ Lustigkeit mögen sich in eigentüm-

licher Weise durchdrungen haben. […] Die Transformation auf das Niveau hoher Literatur, 

mit den Formen der Chorlyrik und der Adaptation des heroischen Mythos, bleibt eine einzig-

ar tige Leistung, die sich doch auf vorgegebene Elemente gründet: Gebrauch von Masken, 

Gesang und Tanz auf der thymele [Schlachtbank], Klage, Flötenmusik, der Name trageidoi, 

alles vereint in der Grundsituation des Opfers: Der Mensch im Angesicht des Todes.« Vgl. 

Burkert, Griechische Tragödie und Opferritual, 26.

63 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 531

verehrte Opernkomponist redet Nietzsche die »Pflanzenkost-weltanschauung« 
schnell aus. Der Einfluss des Großmeisters auf sein eigenes philosophisches 
Selbstverständnis ist – zu diesem Zeitpunkt noch – derart überwältigend, dass er 
Wagners Standpunkte und Gastmahle ohne kritische Distanz annimmt.64 

Unmittelbar nach einem Besuch bei Wagners im Basel nahe gelegenen Trib-
schen schreibt er einen Brief an Gersdorff, in welchem er seinem Freund darü-
ber in Kenntnis setzt, dass von seinen vegetarischen Überzeugungen nicht mehr 
viel übrig geblieben sei. Wagner, der seinerseits »jahrelang dieselbe Abstinenz 
geübt hat und davon reden darf«,65 habe ihm »nicht ohne wärmste Beteiligung 
seines Gemüts und mit kräftigster Ansprache, alle die inneren Verkehrtheiten 
jener Theorie und Praxis vorgeführt«. Und obwohl der selbstbewusste Philosoph 
bereits einen eigenen (eben den tierethischen) Standpunkt hat, hält er diesen, 
Wagner zuliebe, zurück und gibt sich gegenüber Gersdorff in der Begründung 
seines Rückfalls in die Sarkophagie ungewöhnlich unsicher – trotz seines an-
sonsten sehr ausgeprägten Wahrheitssinns. So äußert er seine Zweifel, »ob ich 
jetzt gerade alle Gründe bei der Hand habe, die mir inzwischen dagegen einge-
fallen sind.« (Ebd.) Kein Wunder, denn zuletzt geben ja nicht einsehbare Gründe, 
die den Tierschutz auf einmal unplausibel machen würden, den Ausschlag für 
seinen plötzlichen Sinneswandel und seine windige Behauptung, es handle sich 
beim Vegetarismus um eine sogar bedenkliche Marotte. 

Die wahren Beweggründe, die ihn zu diesem Irrtum führen, liefert die 
fleischfanatische Weltanschauung des »Meisters«. Denn Wagner, seinerseits 
Schopenhauerianer, legt die schoperhauersche Philosophie noch einmal anders 
aus als Nietzsche oder Gersdorff. Weder interessiert ihn wie Nietzsche daran das 
tierethische Potential noch macht er sie sich im diätmoralischen Sinne zunutze 
wie Gersdorff. Während Gersdorff in der Pflanzenkost eine konsequente Anwen-
dung des schopenhauerschen Programms einer pessimistischen Verneinung des 
Lebenswillens respektive der asketischen Verneinung eines uneingeschränkten, 
gastrosophischen Genusslebens sieht, will Wagner gerade im Willen zur fleisch-
losen Lebensweise einen ethischen Optimismus wahrhaben, der für den revolu-
tionären Geist einer sozialistischen Weltverbesserei typisch sei. Dem hält er einen 
verbreiteten, pro-karnivoren Einwand entgegen. Weil der Mensch als natürliches 
Lebewesen ohnehin nicht aus dem nutritiven Schuldzusammenhang heraustre-
ten könne, und weil der Mensch, statt Ehrfurcht gegenüber anderem Leben zu 
zeigen, dasselbe töten muss, um selbst zu überleben, würde sich die Pflanzenkost 
moralisch kaum von der Fleischkost unterscheiden. 

64 | Vgl. Wagner/Spengler/Lutterbeck, Zu Gast bei Wagner.

65 | Wagner unterstützt den Vegetarismus-Aktivisten Theodor Hahn, Autor des 1865 er-

schienenen Bestsellers Das Paradies der Gesundheit, das verlorene und das wiederge-

fundene; eine Schrif t, die – zu Wagners Zufriedenheit – mit antisemitischen Auslassungen 

unter fütter t ist.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens532

Die Vegetarier geben sich als Weltverbesserer, ohne wirklich etwas Wesent-
liches verändern zu können – das kann, wenn überhaupt, dann allein die Kunst, 
so Wagner oder so wenigstens Nietzsche, der diese seine Philosophie, wie ja sonst 
auch, Wagner andichtet.66 Ausführlich unterbreitet Nietzsche seinem vegetari-
schen Freund Gersdorff die Plausibilität eines (fanatisch-reaktionären oder ge-
spenstisch-verängstigten) Geistes, der Fleisch will und dafür jeglichen Willen 
zum Guten opfert: »Das Wichtigste für mich ist, dass hier wieder ein Stück jenes 
Optimismus mit Händen zu greifen ist, der unter den wunderlichsten Formen, 
bald als Sozialismus, […] bald als Pflanzenkostlehre und unter unzähligen For-
men immer wieder auftaucht: Als ob nämlich mit Beseitigung einen sündhaft-
unnatürlichen Erscheinung das Glück und die Harmonie hergestellt sei. Wäh-
rend doch unsere erhabene Philosophie lehrt, dass wo wir hingreifen, wir überall 
in das volle Verderben, in den reinen Willen zum Leben fassen und hier alle Pal-
liativkuren unsinnig sind.« Keine Spur mehr von seinem eigenen Standpunkt 
und von seinem besseren Gewissen, stattdessen alter unveränderter, schlechter 
Geschmack – oder »Wagnerische Ideale«, wie Nietzsche sich später – zu spät… 
– in seiner hemmungslosen Schmähschrift Der Fall Wagner eingestehen wird. 

Doch vorher häuft er zu weiteren scheinheiligen und gegenüber seinen tier-
ethischen Einsichten auch kaltherzigen Rechtfertigungen des Ideals eines anti-
sozialistischen Fleischessens einige Dummheiten und Vernünfteleien auf, die 
im krassen Widerspruch sogar zu den eigenen diätetischen Einsichten und den 
daraus hervorgehenden Ansätzen seiner Gastrosophie stehen. So schreibt er sei-
nem vegetarischen Freund nach Berlin beispielsweise, dass die »so grausame und 
unsittliche Göttin Natur mit ungeheurem Instinkt uns Völker dieser Zonen«67 die 
Fleischeskost eben aufgezwungen habe. Um im gleichen Atemzug gegen diesen 
naiven Naturalismus einzuräumen, dass durchaus »bei besonders kräftigen und 
stark körperlich tätigen Menschen, eine reine Pflanzenkost möglich« (ebd.) sei. 
Womit er zugibt, dass eine fleischlose Ernährung durchaus unproblematisch ist. 

Ein weiteres, oft angebrachtes Ressentiment gegenüber einer vegetarischen Er-
nährung übernimmt Nietzsche von seinem (noch) »edlen Freund« und »Genius« 

66 | Nietzsche-Biograph Janz geht auf die Hintergründe ein: »Der Sprung von der Pflan-

zenkost zum Sozialismus scheint völlig überraschend und ist in dem Zusammenhang auch 

gänzlich unmotivier t. Wenn man aber in die baslerische Geschichte blickt, so fasst man 

den Grund: Es ist ein echtes Problem, das ihn da bewegt, und es ist ihm ganz konkret vor 

Augen geführt worden, da in Basel im September 1869 die IV. Internationale, ein Arbei-

terkongress, tagte. Und da Wagners alter Kampfgenosse aus den 48er-Wirren in Dresden, 

Bakunin, mitwirkte, mit dem Wagner jetzt eine Wiederbegegnung vermied, war Nietzsche 

in den Tribschener Gesprächen direkt zur Stellungnahme angesprochen. Ausdrücklich er-

wähnt Nietzsche diese Ereignisse nirgends, man könnte glauben, er habe sie nicht bemerkt 

oder dann bewusst darüber hinweggesehen. Nur in diesem Reflex verrät er sich. Er fürchtet 

dieses Gespenst…«. Vgl. Janz, Nietzsche, I, 342.

67 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 533

Richard Wagner: »Der Kanon, den die Erfahrung auf diesem Gebiete gibt, ist 
der: Geistig produktive und gemütlich intensive Naturen müssen Fleisch haben.« 
(Ebd.) Mit diesem idealistischen Vorurteil – Nietzsche weiß um die lange Ge-
schichte vegetarischer Philosophen (wie beispielsweise Platon)68 – affirmiert sein 
intensives Gemüt die seit Mitte des 19. Jahrhunderts sich ausweitende Fleisch-
gier und den sie legitimierenden Protein-Mythos, wonach tierisches Eiweiß der 
beste und ein unersetzlicher Nährstoff sei. Die erforderlichen ernährungsphysio-
logischen Wahrheiten, um auch diesen Mythos als Trugbild und diese Moral als 
außermoralisches Konstrukt zu durchschauen, welches nur das schlechte Gewis-
sen beruhigen soll, hätte er schon seiner Feuerbach-Lektüre entnehmen können.

Die sicherlich größte Unvernunft, die Nietzsche von einer »vegetabilischen 
Küche« abbringt, ist (wenigstens zeitweise) sein naiver Glaube, die Wahrheit des 
Lebens und Denkens im Geistigen und Ideellen sehen zu wollen. Bei dieser Art 
von höheren Bestimmung des Menschen bleibt, so der Wagnerianer Nietzsche 
folgerichtig, obgleich im krassen Widerspruch zu seiner Poesie der Lebenskunst, 
keine Zeit und Energie für eine Beschäftigung mit solchen – anscheinend doch 
– kleinen, alltäglichen und ebenso geistlosen wie unwürdigen Dingen wie einem 
Essen, dessen moralische Geschmacksbeschränkung einzuhalten ihn jedenfalls 
in einen täglichen Kampf mit sich (sich selbst versus seiner Lehre) zwingen wür-
de. »Es ist unglaublich«, fasst Nietzsche seinen antivegetarischen Idealismus zu-
sammen, »was eine so abnorme Lebensweise, die nach allen Seiten hin Kampf 
verursacht, an Kraft und Energie des Geistes aufzehrt, die somit edleren und all-
gemein nützlicheren Bestrebungen entzogen werden. Wer den Mut hat, für etwas 
Unerhörtes durch seine Praxis einzustehen, der sorge dafür, dass dies auch etwas 
Würdiges und Großes sei, nicht aber eine Theorie, bei der es sich um die Ernäh-
rung der Materie handelt.«69 

Damit nicht genug: Nietzsche flechtet eine weitere Gemeinheit in seine Aus-
führungen (die ja an seinen überzeugten Vegetarier-Freund gerichtet sind) ein: 
»Und man mag auch Einzelnen ein Martyrium für solche Dinge zugestehn: Ich 
möchte nicht zu ihnen zählen, solange auf geistigem Gebiete wir noch irgendeine 
Fahne hochzuhalten haben.« (Ebd.) Um hier kein Missverständnis aufkommen zu 
lassen, eine solche abgeschmackte Vorrangstellung des Geistigen gegenüber dem 
Leiblichen, von vermeintlich edlen Werten gegenüber vermeintlich unwürdigem 
Alltäglichen, von niedrigen Menschen (wie Gersdorff), die sich nur ernähren, und 
höheren Menschen (wie Wagner und er selbst selbstverständlich), die Wichtigeres 
zu tun haben, wird Nietzsche in anderen Zusammenhängen nicht müde als »de-
kadenten Idealismus«, als Auswuchs und Irrtum des christlichen Platonismus des 

68 | Oder mit Jacques Derrida gesprochen: »Wem wollte man weismachen, unsere Kultu-

ren seien karnivor, weil tierische Proteine angeblich unersetzlich sind?« Vgl. Derrida, Man 

muss wohl essen, 298.

69 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens534

Abendlandes zu kritisieren. Im Grunde attackiert seine Philosophie nichts heftiger 
und unnachgiebiger als die moralischen Werte dieser Tradition. 

Alle die angeführten und letztlich sogar aggressiv umgewendeten Contras 
gegen die vegetarische Ernährung und damit auch gegen die Lebensweise seines 
Freundes stoßen bei diesem erwartungsgemäß auf Befremden und Unverständ-
nis. Der durchaus fleischlos glückliche Gersdorff erwidert spürbar indigniert: »So 
lange ich ruhig hier in Berlin lebe, fällt mir diese Lebensweise keineswegs schwer, 
sie kostet mir durchaus keinen Kampf und gestattet mir manches Andere, was ein 
wirklicher Genuss zu nennen [ist], häufiger zu erlangen.«70 Freilich betont Gers-
dorff mit dem Hinweis darauf, dass er seinen veränderten Essgewohnheiten ein 
erhöhtes körperliches Wohlbefinden verdanke und dadurch mit mehr Ausdauer 
und Lust arbeite, eine ernährungsphilosophische Selbsterkenntnis, die ja Nietz-
sche, wie wir sahen, bereits an sich selbst verifizieren konnte. Nietzsche weiß die-
se bessere Ernährungsweise nicht zuletzt wegen seines gesundheitlich anfälligen 
Zustandes, seiner Magenbeschwerden und Kopfschmerzattacken als Leidgeplagter 
und Eingeweihter in die »große Vernunft des Leibes« unter rein gesundheitlichen 
Gesichtspunkten als eine höhere Lebensform durchaus zu schätzen.71 

Entsprechend wehrt sich Gersdorff gegen seine polemische Gleichsetzung 
von Menschen, die nur Vegetabilien essen, mit »Verdauungsmaschinen«. Er wen-
det diese Injurie auf eine tiefsinnige, orakelhafte Weise, an Nietzsche gerichtet, 
um: »Zur Verdauungsmaschine will ich nicht umgewandelt werden, sondern nur 
den Verdauungsapparat in einer solchen Ordnung erhalten, dass er das Gehirn 
nicht beunruhigt.«72 Denn mit der Anspielung darauf, dass sich das Einverleibte 
nicht nur auf den Körper, sondern auch auf den Zustand des Gehirns auswirkt, 
berührt Gersdorff die moralische Wirkung und den einverleibten Grundirrtum 
ebenjener ungesunden (karnivoren) Ernährungsweise, welche ›im Fall Nietzsche‹ 
tatsächlich verhängnisvoll enden wird. 

Wenn schon nicht in Bezug aufs Essen, so weiß Nietzsche selbst doch mit 
Blick aufs Trinken und auf die Einverleibung alkoholischer Getränke sehr genau, 
dass dies nachweislich eine »sanfte Entartung im Geiste hervorruft.«73 Seines Geis-
tes auf alle Fälle. In der leibphilosophischen Erkenntnis, dass das, was man isst, 
und somit die Moral (des eigenen Essens und Trinkens) unmittelbar physische 
Wirkungen auch auf den Geist hat, herrscht eine prinzipielle Übereinstimmung 
zwischen Nietzsche und seinem Freund. Die Übereinstimmung in diesem gastro-
sophisch fundamentalen Sachverhalt wird der Grund dafür gewesen sein, dass es 
Nietzsche letztlich sehr bekümmert, mit Gersdorff in dem eigentlich ebenso wich-
tigen Aspekt einer Philosophie der Ernährung, nämlich dem Pro und Contra eines 

70 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 13. Oktober 1869.

71 | Vgl. Brief Ende September 1869 an Franziska und Elisabeth Nietzsche.

72 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 13. Oktober 1869.

73 | Nietzsche, Götzendämmerung, 6, 70.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 535

Vegetarismus74, gerade nicht einer Meinung zu sein. Aus Sorge um den Verlust der 
Freundschaft zu Gersdorff gibt Nietzsche trotz seiner energischen und schroffen, 
aus eigener Unentschiedenheit in der Sache – um ihm dies zugute zu halten – 
mitunter bloß provokant gemeinten Infragestellung eines vegetarisch (moralisch) 
eingeschränkten Genusslebens dem Freund letztlich das eigene Schicksal in die 
Hand: »Indes um Dir meine wohlmeinende Energie zu zeigen, habe ich dieselbe 
Lebensweise bis jetzt eingehalten und werde dies solange tun, bis DU selbst mir 
die Erlaubnis gibst, anders zu leben.«75

Naumburger Zuckerbrötchen, Br aunschweiger Würstchen 
und reichlich L achsschinken

Um Nietzsche das denkbar größte ›Geschenk‹ zu bereiten, spricht der vegetarische 
Freund ihn von der asketischen Pflicht, auf den Genuss von Fleisch zu verzichten, 
frei. »Tue mir den Gefallen«, schreibt Gersdorff zu Nietzsches Geburtstag zurück, 
»und kasteie Dich selbst nicht länger mit Pflanzenkost und feiere Deinen Geburts-
tag mit einem saftigen Stück Fleisch.«76 Dieser gut gemeinte, aber verhängnisvolle 
Freispruch und auch Cosima Wagners eindringliche Bitte – »Essen Sie doch bald 
wieder Fleisch«77 – bestärken Nietzsches Sinn für Saftiges und seinen Drang nach 
gutem Lamm. Für eine entsprechende und auch reibungslose Energieversorgung 
seiner geistigen Produktion lässt sich der Carnivoro nach eigenem Gusto in den 
folgenden Jahren reichlich Fleisch schmecken – freigesprochen von tierethischen 
Bedenken und bar jeder gastrosophischen Selbstbeschränkung. 

Nietzsches Ernährungsstil sieht schließlich nur noch »eine zeitweilige Ent-
haltsamkeit von Fleisch, aus diätetischen Gründen«, vor. Er entwickelt eine gieri-
ge, zugreifende Fleischeslust, einen bejahten Willen zur Wurst, der in der Korres-
pondenz mit seiner Mutter und seiner Schwester immerfort zur Sprache kommt. 
So berichtet er über seinen Speiseplan im Sommer 1887 zufrieden, »Tag für Tag 
ein schönes rotes Beefsteak mit Spinat und eine große Omelette (mit Apfelmar-
melade darin). […] Abends nichts als einige Scheibchen Schinken, 2 Eidotter und 
2 Semmeln.«78 Ein großer Teil dieses familiären Briefwechsels besteht in Bestel-
lungen von Schinken und Wurst. 

Nach dem Empfang einer dieser begehrten Proviantpakete lässt der Fleisches-
ser seine ›Lieben‹ zu Hause wissen: »Mit dem Schinken bin ich noch nicht fertig, 

74 | Wir erinnern uns: Nietzsche fordert eine »Philosophie der Ernährung«, gerade weil der 

»immer wieder losbrechende Lärm für und wider den Vegetarismus« noch nicht beigelegt sei.

75 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

76 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 13. Oktober 1969.

77 | Cosima Wagner, Brief an Nietzsche, 29. Sept. 1869.

78 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 3. August 1887.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens536

die Wurst noch nicht angefangen.«79 Wenige Tage später meldet eine Postkarte 
unerwartet: »Das Braunschweiger Fleisch ist mir alles zu sehr gesalzen. Schin-
ken ebenso wie Wurst.«80 Bei diesem sichtlich enttäuschten Geschmacksurteil 
bleibt es jedoch nicht. Schon der Brief vom 9. November entwarnt und frohlockt: 
»Die Naumburger Backsachen bewähren sich sehr, namentlich die Zuckerbröt-
chen. […] Die Braunschweiger Wurst hat jetzt auch meine Sympathie.« Doch der 
Degout gegen allzu Salziges verleidet ihm immer wieder die betreffenden Fleisch-
produkte. »Jetzt aber keine Wurst schicken!«, tönt es gequält aus dem Engadin.81 

Wiederkehrende Übelkeit und allgemeines Unwohlsein nötigen ihm Selbst-
zweifel ab und machen seine Ernährungs- und Lebensweise immer frag-wür-
diger. Aber dann nehmen die Dinge wieder ihren gewohnten Lauf. »Ich wohne 
still, habe gute Milch und Eier. Einen Monat später werde ich vielleicht um eine 
Wurst-Proviantsendung bitten, ja nicht eher.«82 Keine zwei Wochen später lässt 
der Philosoph seine Schwester euphorisch wissen: »Die Wurst mit Appetit ver-
speist.«83 In der Engadin-Zeit weiß er sich glücklich, nicht nur, weil er in seiner 
Pension allerlei Lebensmittel kaufen kann und ihm auf diese Weise vorüberge-
hend eine Selbstverpflegung möglich wird, sondern auch deswegen, weil ihm 
dies einen sicheren Zugang zu Corned Beef-Konserven verschafft. 

Während Nietzsche am Zarathustra sitzt, belohnt er sich für sein epochales 
Werk auf besondere Weise. »Nun bitte, bitte: Eine große Wurstsendung Etwas 
recht Gutes! Auch eine Schinkenwurst dabei!« also sprach Nietzsche am 21. Juni 
1883 in einem Brief an seine Mutter und Schwester. Dann – aus schlimmen Erfah-
rungen wieder zur diätetischen Vernunft gezwungen – experimentiert er erneut 
eine Zeit lang mit den gesundheitsförderlichen Wirkungen von Milchspeisen. In 
diesem Zusammenhang wird mit saurer Milch angemachter Quark, »nach rus-
sischer Manier«, gerühmt. Als fröhlicher Ernährungswissenschaftler meint er 
außerdem erkannt zu haben, dass ihm Ziegenkäse gut tue. Von diesen Erfahrun-
gen ermutigt und klüger gemacht, versucht er seinen auch weiterhin moralisch 
problematischen Fleischkonsum durch den Genuss der neuartigen Fleischersatz-
Produkte aus Erbenstoff zu hintergehen. »Dann habe ich fünf Pfund Malto-Le-
guminose von der Fabrik bestellt!« Darum die frohe Botschaft: »Lassen wir also 
jetzt den Schinken.«.84 

Nietzsche gibt damit nicht nur den nachhaltigen Einfluss von Feuerbachs 
Philosophie auf ihn zu erkennen – wie wir gesehen haben, erhofft sich Feuer-
bach durch solche revolutionäre Einkäufe eine umfassende Verbesserung der 
Ernährungs- und Lebensverhältnisse. Der Immoralist Nietzsche experimentiert 

79 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 28. Oktober 1878.

80 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 3. November, 1879.

81 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 2. Juni 1879.

82 | Nietzsche, Brief aus St. Moritz, Anfang Juli 1879.

83 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 12. Juli 1879.

84 | Nietzsche, Brief an Franziska Nietzsche, 14. Juli 1884. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 537

auf diese Weise auch mit der Strategie, die Vegetarismusproblematik nachhaltig 
und mit Stil aus der Welt zu schaffen: Im Imitat von Tierfleisch durch ›künstli-
ches Pflanzenfleisch‹, welches die Echtheit dessen ›natürlichen Wahrheit‹ in den 
schönen Schein einer technisch reproduzierbaren Künstlichkeit verkehrt. Die 
ästhetische Wahrheit verwurstet – als das philosophische Prinzip einer solchen 
künstlichen Wahrheit der Dinge – ein moralisches Problem: Der vegetarisch ge-
forderte Respekt gegenüber dem Wohl der Tiere wird durch künstliche und koch-
künstlerische Mittel gelöst. Das ist die List einer gastrosophischen Vernunft, die 
dem Fleischgenuss ohne tierisch schlechtem Gewissen und auch ohne Verzichts-
moral frönen kann…

In der prinzipiellen Bereitschaft, sich mit dieser apollinischen Lösung des ku-
linarischen Schuld- und Lustlebens zufrieden zu geben und den eigenen dionysi-
schen Willen zur Wurst in einem ontologischen oder wurstologischen Sinne zu 
ästhetisieren, bleibt Nietzsche jenen wesentlichen Grundgedanken der eigenen 
Philosophie treu, die Wahrheit als Schein (Hülle, Form, Verpackung) zu entlarven 
und im Schein das Wahre (die wahre Fülle und volle Wahrheit) zu erkennen.85 Mit 
seinem postmetaphysischen Wahrheitsbegriff macht sich Nietzsche zum Vorden-
ker eines fröhlichen, schein-ästhetischen, eines gastrosophischen Vegetarismus.86 

Mit Berufung auf diese Philosophie nähert man sich im Ästhetizismus der 
Sojawurst, im Immoralismus des Seitanbratlings und im Tofu-Buddhismus den 
Speisewundern einer echten und wahrhaft heilbringenden Symbolküche. Man 
lernt mit einer zukunftweisenden (Er-)Lösungsformel für eine moralische Pro-
blematik umzugehen, die den philosophischen Diskurs des Essens seit seinen 
Anfängen bei Pythagoras unablässig beschäftigt hat.87

Nietzsche selber freilich beherzigt die halkyonische Vernunftidee eines vege-
tarischen Fleischessens nicht dauerhaft. Sie bewirkt keine nennenswerte Verän-
derung seiner fleischlastigen Ernährungsgewohnheiten. Der kulinarische Genuss 
der Sojawurst bleibt utopisch; sie dringen nicht vor bis in das Triebzentrum seines 
mächtigen Willens zur ›wahren‹ Wurst. So trifft auf diese Fleischeslust im Fall 
Nietzsche einmal wirklich zu, was sonst nur als christliche Floskel daherkommt: 
Das Fleisch ist stärker als der Geist. – In seinem letzten Jahr vor seiner geistigen 
Umnachtung setzt Nietzsche seine Mutter zwar über die »größte Gleichmäßig-

85 | Zu Nietzsches ästhetischer Ontologie und Erkenntnistheorie als ›Wurstologie‹ siehe: 

Lemke, Nietzsches Wille zur Wurst.

86 | Mittlerweile werden sogar schon in ›eingefleischten‹ Fast-Food-Ketten listige Bur-

ger aus Getreide und Gemüse angeboten. Man hat festgestellt, dass »über die Hälf te der 

befragten Kunden sich fleischfreie Bratlinge« wünschen. (Reinike/Thorbrietz, Lügen, Lob-

bies, Lebensmittel, 215) Das Warensortiment der Fleischimitate (Tofu, Soja, Seitan etc.) 

und damit auch der gastrosophische Vegetarismus expandier t und universalisier t sich, wie 

wir sehen – aus guten Gründen.

87 | Daher beweist sich die große Weisheit der östlichen Philosophie gerade darin, diesen 

gastrosophischen Vegetarismus – in Form des Tofus als Fleischimitat – entwickelt zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens538

keit in der Lebens- und Ernährungsweise« in Kenntnis.88 Und einige Wochen vor 
dem Ausbruch seines Wahnsinns beginnt er sogar vermehrt Obst und Gemüse zu 
essen. »Erst um diese Zeit«, findet der Nietzsche-Experte Onfray heraus, »tauchen 
Obst und Gemüse in der Ernährung des Denkers auf.«89 Von einer fleischlosen 
Lebensweise oder wenigstens von einer gastrosophischen Reduktion und Substi-
tution seines Fleischkonsums ist dennoch keine Spur. Im Gegenteil. 

In jenem Sommer bestellt er sechs Kilo Lachsschinken – für vier Monate… Mi-
chel Onfray entwirft ein tragikomisches Bild vom ›armen Würstchen Nietzsche‹. 
»Wenn er die Päckchen von seiner Mutter erhält, hängt er die Würste – ›die sich 
delikat anfühlen‹ (Nietzsche) – an einer Schnur an der Wand auf: Man muss sich 
den Philosophen vorstellen, wie er den Antichrist unter einem Rosenkranz aus 
Würsten schreibt.« (Ebd.) Man macht sich damit nicht über Nietzsche auf billige 
Weise lustig90, sondern auf seine Weise – nämlich so, wie der Antichrist und Hans-
wurst die komplexe und irre Wahrheit über sich selbst sowohl lachend als auch 
ganz ernst gemeint ausspricht. In diesem Sinne dementiert er einerseits: »Ich 
will kein Heiliger sein, lieber noch ein Hanswurst«, und fügt mit Entschiedenheit 
erst recht hinzu, »vielleicht bin ich ein Hanswurst.« Diese Selbstbeschreibung 
hindert Nietzsche keineswegs an der alles durchdringenden Gewissheit festzu-
halten – »trotzdem redet aus mir die Wahrheit.«91

Nie t zsche anischer Wahnsinn

Die moralische Wirkung von Nietzsches schlechtem Geschmack schlägt sich 
schließlich in dem Drama seines zerrütteten Körpers nieder. Sein verdorbener 
Magen, seine schwache Sehkraft, sein unseliger Unterleib, sein beunruhigtes 
Gehirn, sein in Unordnung geratener Geist – all diese »einverleibten Grundirr-
tümer« richten ihn zu Grunde und zeigen die Schizophrenie, die sich zwischen 
seinem nahezu unveränderten Ernährungsstil und seinem gastrosophischen 
Wissen um die Notwendigkeit einer vernünftigen Küche ausbreitet. Statt eine 
eigene Ästhetik der Essistenz zu leben, verkörpert Nietzsche die fatale Diskrepanz 
zwischen eingefleischten Ernährungsgewohnheiten und dem unerfüllten Ideal 
einer neuen Moral des Essens. Die Einverleibung dieser Wahrheit in Nietzsche, 

88 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 20. März 1888.

89 | Onfray, Der Bauch der Philosophen, 118.

90 | Beispielsweise ist von dem Literaten Georg Christoph Lichtenberg, dessen witzige 

und tiefsinnige Aphoristik von Nietzsche hoch geschätzt wird, ein solches verwurstetes 

Arrangement bezeugt. In einem Brief an einen Freund berichtet der für seine Sudelbücher 

bekannte Schrif tsteller zufrieden: »Die Würste sind angeschafft und hängen wirklich auf 

meiner Bibliothek zwischen den Werken Shakespeares und Humes.« Vgl. Lichtenberg, zi-

tier t in: Heckmann, Die Freud des Essens, 264.

91 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich ein Schicksal, 6, 365.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 539

im Schicksal seiner historischen sowie philosophischen Existenz, erweist sich – 
wenigstens vom gastrosophischen Standpunkt – als ein wirklicher »Akt höchster 
Selbstbesinnung der Menschheit, der in mir Fleisch und Genie geworden ist.«92 
Allerdings ging Nietzsche damals hellseherisch davon aus, dass man ihn, also 
das, was in Nietzsche Fleisch (Person) und Genius (Philosophie) geworden ist, 
frühestens in hundert Jahren verstehen werden könne.93

Über hundert Jahre vor dem ›Rinderwahnsinn‹ zum Beginn des 21. Jahrhun-
derts94 war es die orakelhafte Eingebung von Nietzsches Freund Gersdorff, dass 
die physische Wohltat einer besseren Nahrung insbesondere darin bestehe, das 
»Gehirn nicht zu beunruhigen«. Die beunruhigende Erweichung des Gehirns 
als physische Folge einer durch Nahrungsmittel einverleibten Moral ist die viel-
leicht unheilvollste Wahrheit eines gastrosophisch frag-würdigen Geschmacks 
und einer überwiegend von Fleischspeisen geprägten Esskultur. Deutet sich hier 
ein Zusammenhang an, welcher die bis heute unaufgeklärte Ursache von Nietz-
sches rätselhaftem ›Wahnsinn‹ betrifft? Ist sein Geist an den moralischen Wir-
kungen einer falschen, vor allem fleisch- und wurstlastigen Ernährung zu Grun-
de gegangen? Steht nicht Nietzsches mentaler Zusammenbruch – jene tragische 
Situation in Turin, wo er das von der Peitsche des Kutschers gequälte Pferd, das 
schutzlose Nutztier, mitleidig umarmt95 – unter dem bizarren Zeichen einer von 
seiner nicht-vegetarischen Lebensweise verdrängten Tierliebe – die zuletzt wie-
derkehrt und aus ihm ausbricht? 

Man hat die nicht unberechtigte Meinung vertreten, dass Nietzsches ›wahnsin-
nige‹ Mitleidsbekundung gegenüber dem grausam gequälten Tier den ethischen 
Bewusstseinswandel »repräsentiert«, der durch vegetarische Bewegung im Verlauf 
des 19. Jahrhunderts zum Schutz der Tiere vorangetrieben wurde.96 Um hier kein 
Missverständnis aufkommen zu lassen: Nietzsche macht das moralisch erfahrene 
Leid des Tieres ›wahnsinnig‹ und mit an Gewissheit grenzender Wahrscheinlich-
keit ist dieser ›Wahnsinn‹ nicht die Folge seiner unvernünftigen Ernährungsweise. 
Obschon die wahren Ursachen seines über Jahre hinweg ausgehaltenen geistigen 
Siechtums und die lange Vorgeschichte seiner eigenartigen Hirnerweichung im-
mer noch strittig und ungeklärt sind. Heutzutage wissen wir aber von der tragi-
schen Wahrheit und von der moralischen Möglichkeit, dass man von falschem Es-
sen wirklich ›wahnsinnig‹ werden kann. Heute ist bekannt, dass Hirnerweichung 
eine Folge falscher Ernährungsgewohnheiten sein könnte und – vielfach auch ist.97 

Nietzsche demonstriert mit seinem schicksalhaften Selbstopfer, wie er selbst 
prophezeit, eine »furchtbare Wahrheit«. Er ist die Inkarnation der in ernährungs-

92 | Nietzsche, Warum ich ein Schicksal bin, 6, 365.

93 | Vgl. Nietzsche, Ecce homo, Geburt der Tragödie.

94 | Vgl. Köscher-Lösche, Rinderwahnsinn BSE; Rifklin, Das Imperium der Rinder.

95 | Vgl. Schmid, Hat er nicht das Pferd geküsst?

96 | Vgl. Mellinger, Fleisch – Ursprung und Wandel einer Lust, 125.

97 | Vgl. Grimm, Ernährungslüge; Williams, Endstation Gehirn.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens540

philosophischer Hinsicht düsteren Ahnung einer Zukunft, deren jüngstes Ge-
schichtszeichen das Creuzfeldt-Jacob-Syndrom ist: Das am eigenen Leib erfahre-
ne Unheil einer geistigen Umnachtung, einer im realen Wahnsinn verkörperten 
Unvernunft der Menschheit als moralischer Wirkung ihres schlechten Essens.

Kurze Zeit vor seinem geistigen Zusammenbruch meint Nietzsche für das 
sich abzeichnende eigene »Schicksal« Richard Wagner die Schuld geben zu müs-
sen. In seiner schonungslosen Abrechnung mit seinem einstigen »Meister« meint 
er nun zu wissen, dass ihn Wagners ästhetischer und lebensphilosophischer Ein-
fluss krank gemacht habe: Dieser »décadent« habe ihm »den Geschmack und 
die Gesundheit verdorben«.98 Das vernichtende, aber eben verspätete Urteil, mit 
dem Nietzsche in diesem Kontext vor allem auf den wagnerianischen Kunstge-
schmack und dessen – aus seiner Sicht – »schlechte und krank machende Musik« 
abzielt, lässt sich aus gastrosophischer Sicht mit gleichem Recht auf die erwähn-
ten karnivoren Ernährungsratschläge Wagners beziehen. Diese wirken sich nicht 
minder schlecht auf Nietzsches kulinarischen Geschmack aus und machen ihn, 
seinen Leib und Geist, wirklich krank und berauben ihn in diesem Sinne tatsäch-
lich seiner eigenen Vernunft. 

Freilich erscheint es unsinnig, für die eigene Ernährungsweise, wenn sie 
selbst frei gewählt ist, Andere verantwortlich zu machen. Was daher das Beispiel 
Nietzsche – gemessen an dem erwähnten Anspruch, sich nur so viel aus einem 
Philosophen zu machen, als dieser im Stande ist, ein Beispiel zu geben – wirklich 
philosophisch macht und gastrosophisch lehrt, ist etwas anderes. Das philoso-
phische Beispiel Nietzsche lehrt die allgemeine Wahrheit, die er vorlebt und ver-
körpert, und es betrifft die ethische Tatsache, wie sich bei diesem Menschen – in 
exemplarischer Weise anhand der moralischen Spannung zwischen Fleischessen 
und Pflanzenkost – ein gastrosophisches Nachdenken in Bewegung setzt: Seine 
ewig wiederkehrenden Gewissensbisse lassen ihn nach einer »Philosophie der 
Ernährung«99 fragen. Darin, das eigene, und wider besseres Wissen fortgesetzte, 
falsche Essen als gastrosophische Selbstlosigkeit erkannt, hinterfragt und ausge-
sprochen zu haben, verbindet sich mit dem Fall Nietzsche eine immer noch aktu-
elle philosophische Kritik an dem gesellschaftlich vorherrschenden Geschmack. 
Und darin, über das Essen zu philosophieren, erfüllt er – wie nur wenige ande-
re Denker vor ihm und nach ihm – exemplarisch ein antiplatonisches und anti-
christliches Ideal, sein philosophisches Ideal, sich in solchen angeblich kleinen 
und alltäglichen Lebensfragen wirklich als ein »freier Geist« zu beweisen. 

So ist es ein besonderes, aber bislang zu wenig gewürdigtes Verdienst Nietz-
sches, erste Hinweise für die kritische Selbsterkenntnis geliefert zu haben, dass 
das Fehlen einer Philosophie der Ernährung mitunter auf die ungastrosophische 
Genealogie der platonisch-christlichen Moral und ihrer diätmoralischen, ku-
linarisch asketischen Ideale zurückzuführen ist. An seinem guten Beispiel be-

98 | Nietzsche, Der Fall Wagner, 6, 21.

99 | Nietzsche, Die Fröhliche Wissenschaft, 3, 379.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Delikater Geschmack 541

stätigt sich der gastrosophische Gedanke, dass nicht nur das Denken den Kör-
per beherrscht und dass eine fehlende oder falsche Philosophie sich in einem 
unvernünftigen, ›gestörten Essverhalten‹ auswirkt und in leiblichen Übeln (den 
üblichen Erkrankungen, physischen Selbstbeschädigungen, cerebralen Beunru-
higungen, Intoleranzen, Immunschwächen etc.) verkörpern muss. Ebenso lässt 
es umgekehrt erkennen, dass die Ernährung den Geist speist und mithin eine 
schlechte Ernährungsweise sich für den Geist und das Denken physisch schlecht 
auswirkt und sich darüber hinaus schlechtes Essen allenthalben moralisch in 
einem schlechten Denken des Essens vergeistigt. 

Sicherlich, der moralisch-physische Einfluss des Einverleibten dringt nicht in 
die freie Vernunft des Geistes derart vor, dass es die Denkweise determinieren 
würde. Aber gerade der Fall Nietzsche lässt erkennen, wie weit die Beeinflussung 
der Erkenntniskräfte durch Nahrung bzw. durch Genuss- und Rauschmittel ge-
hen kann und in welchem Maße der Geist nicht nur aus sich selbst lebt.100 Nietz-
sche verdankt seinem Essen seine Philosophie. In ihr kommt der gastrosophi-
sche Gedanke zur Sprache, dass nicht nur die Philosophie das Essen beeinflusst, 
sondern auch das Essen die Philosophie nährt – und deswegen alles darauf an-
kommt, wie ›gut‹ man isst und darüber denkt. Die vernunftwidrige Überheblich-
keit ausgerechnet das Essen nicht »zum Objekt des stetigen unbefangenen und 
allgemeinen Nachdenkens und Umbildens gemacht zu haben, sondern, weil dies 
für herabwürdigend gilt, seinen intellektuellen und künstlerischen Ernst davon 
sogar abzuwenden«, wie Nietzsche erkannte, hat dazu beigetragen, dass die west-
liche Zivilisation über Jahrhunderte hinweg bis in die Gegenwart hinein das Welt-
Essen nicht als mögliche Praxisform einer lebenskünstlerischen Ethik würdigt 
und ihr Gutes immer noch für unphilosophisch hält, statt es als eine Weltweisheit 
zu kultivieren. Dem stellt der fröhliche Umwerter der herrschenden Werte ent-
gegen, dass das zukünftige Wohl der Menschheit weit mehr an der »Vernunft in 
der Küche« hängt als an so manchen gemeinhin für wichtig und groß erachte-
ten Dingen. In der Hoffnung, uns zu einem anderen Geschmack, zu einem dem 
Menschen würdigen Geschmack »erhöhen« zu können, spricht die fröhliche Wis-
senschaft einer zukünftigen Esskultur eine bedenkenswerte Einladung aus; also 
sprach Nietzsche, der Gastrosoph:

»Wagt’s mit meiner Kost, ihr Esser! 

Morgen schmeckt sie euch schon besser 

Und schon übermorgen gut!«

100 | Dass das Gehirn isst, dass der Geist speist und davon besser oder schlecht lebt, ist 

eine neurogastrosophische Erkenntnis, die zu entdecken der zeitgenössischen Neurophi-

losophie und Biologie des Hirns noch bevorsteht; vgl. Hans-Peter Krüger, Hirn als Subjekt?

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012 - am 14.02.2026, 11:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

