5. Delikater Geschmack
oder Nietzsches Lehre von der moralischen
Wirkung der Nahrungsmittel

Die MORALISCHE WIRKUNG DER NAHRUNGSMITTEL

Muss man sich erst Jenseits von Gut und Bése filhlen, um zu einer solchen gastro-
sophischen Selbstkritik fihig zu sein, wie sie Nietzsche in seiner gleichnamigen
Streitschrift zu Papier bringt? Dort stellt er erbittert fest: »Durch den vollkomm-
nen Mangel an Vernunft in der Kiiche ist die Entwicklung des Menschen am
lingsten aufgehalten, am schlimmsten beeintrichtigt worden«.! In dieser eben-
so diisteren wie kaum rezipierten Vernunftkritik spiegelt sich die unbefangene
Wissbegierde eines »freien Geistes« wider, den Nietzsche durch den langwierigen
Prozess einer schonungslosen Selbstbefreiung aus den herkémmlichen Denktra-
ditionen erreicht hatte. So fragt sich der vierzigjihrige Trotzkopf einer Frohlichen
Wissenschaft allen Ernstes: »Kennt man die moralischen Wirkungen der Nah-
rungsmittel? Gibt es eine Philosophie der Ernihrung?« Und fiigt gewissenhaft
hinzu: »Der immer wieder losbrechende Lirm fiir und wider den Vegetarismus
beweist schon, dass es noch keine solche Philosophie gibt!«?

Wihrend das didtmoralische Denken die Erndhrung zur bloen biologischen
Voraussetzung der menschlichen Moral macht, wird mit Nietzsche erstmals der
Ruf nach einer philosophischen Wissenschaft des verniinftigen Essens laut. Mit
dieser expliziten Forderung gibt er sich als ein veritabler Kandidat des gastro-
sophischen Vordenkertums zu erkennen. Nietzsche hat solche Esssitten satt, die
einerseits die alimentire Lebenspraxis auf ein funktionelles Sittigungsgesche-
hen reduzieren und die aber andererseits darin doch die kulinarische Lust su-
chen und sich diese obendrein — menschlich allzumenschlich — tibererfiillen. Der
Genealoge der Moral durchschaut diese verlogene Doppelmoral. »Man sagt zum
Beispiel >man isst nur, um zu lebens, — eine verfluchte Liige, wie jene, welche von

1 | Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése, 5, 173.
2 | Nietzsche, Die Frohliche Wissenschaft, 3, 379.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

508

Ethik des Essens

der Kinderzeugung als der eigentlichen Absicht aller Wollust redet.«* Dabei be-
zieht sich Nietzsche jedoch nicht auf den sokratischen Ursprung dieser Worte.
Stattdessen scheint er an die Kritik der (eine Generation ilteren) Gastrosophen
Friedrich von Rumohr und Antonius Anthus anzukniipfen.* Denn bereits Anthus
hilt in seinen Vorlesungen zur Esskunst dem von Nietzsche angefithrten Gemein-
platz die gastrosophische Position entgegen: Der Esskiinstler »isst rein um zu
essen und spricht dies aus; der Philister sagt, er ifle, um zu leben, und das sei
christlich und moralisch.«®

Nicht nur die philistrése Didtmoral der Meisten, sondern auch der schlech-
te Geschmack der philosophischen und christlichen Erfinder dieser Moral ruft
Nietzsches radikale Kulturkritik hervor. Thn interessiert die Frage der Ernidhrung,
gerade weil daran »das >Heil der Menschheit« mehr hingt als an irgendeiner
Theologen-Kuriositit.«® Allerdings ist sich er — im Gefolge von Feuerbachs Kritik
am Christentum’ — dariiber im Klaren, dass schon die Kuriosititen der christ-
lichen Theologie eine Philosophie der Erndhrung lehren. Den Hintergrund und
Wirkungsmechanismus dieser ebenso unheilvollen wie gesellschaftlich domi-
nanten Erndhrungsphilosophie macht Nietzsche in dem kulturellen Einfluss der
christlichen Moral und deren, durch die philosophische Tradition unterstiitzten,
asketischen Idealen aus. Das populire Buch, worin jene grundfalsche und ab-
geschmackte Lebenslehre geschrieben steht, erregt seinen heftigen Degout. »Ich
liebe das neue Testament nicht, man errit es bereits; es beunruhigt mich bei-
nahe, mit meinem Geschmack in Betreff dieses geschitztesten, tiberschitztesten
Schriftwerks dermafen allein zu stehen (der Geschmack zweier Jahrtausende ist
gegen mich): aber was hilft es! >Hier stehe ich, ich kann nicht anders, — ich habe
den Muth zu meinem schlechten Geschmack.«®

Ein zentraler Beweggrund, warum Nietzsche in den Feldzug gegen die herr-
schende Moral zieht und sich als Antichrist begreift, ist der programmatische und
mithin gastrosophische Versuch einer Umwertung dessen, was allgemein sowohl
in sittlicher als auch didtetischer Hinsicht als guter oder schlechter Geschmack
gilt. Dafiir nimmt er in dem (aus seiner Sicht eigentlich schlechten) moralischen
Geschmack einer christlich gepriagten Kultur die Urspriinge des Unheils auch
des kulinarisch vorherrschenden Geschmacks wahr. Mit dem Namen Nietzsche
braucht daher nicht nur der dramatische Ausspruch »Gott ist totl« in Verbindung

3 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 541.

4 | Vgl. Hauer, Rumohr und der Geist der birgerlichen Kiiche, 279ff.

5 | Anthus, Vorlesungen zur Esskunst, 106.

6 | Nietzsche, Ecce Homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.

7 | Hier ist nur am Rande anzumerken, dass Nietzsches Philosophie in vielerlei Hinsicht,
insbesondere was die Kritik am Christentum und den philosophischen bzw. didtmorali-
schen Hintergriinden ihrer leibfeindlichen und selbstlosen Lebensmoral angeht, einen
starken Einfluss von Feuerbach aufweist. Vgl. Wahl, Feuerbach und Nietzsche.

8 | Nietzsche, Genealogie der Moral, 5, 393.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

gebracht werden, ebenso gut sollte jenes »Pfui tiber die Mahlzeiten!« mitgedacht
sein. Ein Widerwille, mit welchem jemand — unter dem Vorzeichen Gegen die
schlechte Didt’ — seinen im Vollsinne des Wortes hervorgebrochener Fluch tiber
die gastrosophische Unvernunft der modernen Esssitten ausspricht. Ein »Pfui
uiber die Mahlzeiten, welche jetzt die Menschen machen, in den Gasthiusern so-
wohl als tiberall, wo die wohlbestellte Klasse der Gesellschaft lebt«.

Bei der Rede von der wohlbestellten Klasse denkt Nietzsche nicht nur an die
Oberschicht, sondern auch an den schlechten Ernihrungsstil des Bildungsbiir-
gertums und der eigenen mittelstindischen Kollegen. »Selbst wenn hochansehn-
liche Gelehrte zusammenkommenc, stellt er zum vernunftwidrigen Geschmack
seiner didtmoralisch tugendhaften Mitmenschen fest, »ist es dieselbe Sitte, wel-
che ihren Tisch wie den des Bankiers fiillt: nach dem Gesetz des >Viel zu viel« und
des >Vielerlei«. (Ebd.) Fiir Nietzsche manifestiert sich in dieser geschmacklosen
Véllerei und unisthetischen Wahllosigkeit die Logik einer Symbolkiiche, nim-
lich die Tatsache, »dass die Speisen auf den Effekt und nicht auf die Wirkung
hin zubereitet werden«. (Ebd.) Dabei werden weder die physiologischen noch die
moralischen Wirkungen des Essens wirklich bedacht, geschweige denn an die
gastrosophische Heiligkeit und Wiirde guten Essens gedacht. Stattdessen wird
»das Gute<« gemif des quantitativen Sinns der Sache in der symbolischen Repri-
sentation und ihrem repriasentativen Wert gesucht. Denn, so der kritische Ana-
lytiker der Esssitten rhetorisch: »Was wollen diese Mahlzeiten? — Sie reprisentiren!
Was, in aller Heiligen Namen? Den Stand? — Nein, das Geld [...] Niemand will es
unter den Scheffel, niemand méchte es auf den Tisch stellen; folglich muss das
Geld einen Reprisentanten haben, den man auf den Tisch stellen kann: siehe
unsere Mahlzeiten!« (Ebd.)

Trotz dieses abgeschmackten Wertesystems gehort zur christlichen Didtmo-
ral und deren Doppelmoral gleichwohl >das schlechte Gewissens, so dass »diese
Menschen keineswegs Schlemmer« sind, wie Nietzsche erkennt. Die tiblichen
Mabhlzeiten reprisentieren kein (vulgir) hedonistisches Wohlleben im luxuriésen
Stil einer kostspieligen Feinschmeckerei. Die gemeine und unverniinftige Ernih-
rungsweise reprisentiert vielmehr den erreichten Wohlstand im faden Geiz des
moglichst Billigen und Vielzuvielen, welches Vielerlei des kulinarisch Wohlfei-
len hermachen soll, was es in Wahrheit nicht ist. Noch physisch-moralischer als
bereits bei Hufeland, Rousseau oder Rumohr erschleicht Nietzsche ein heftiger
Widerwillen am schlechten Geschmack seiner Zeit, der ihn vor massive und mit
Ekel assoziierte Versorgungsprobleme stellt: »In ein lirmendes und pébelhaftes
Zeitalter hineingeworfen, mit dem er nicht aus Einer Schiissel essen mag, kann er
leicht vor Hunger und Durst, oder, falls er endlich dennoch >zugreift< — vor plotz-
lichem Ekel zu Grunde gehn.«!® Die Wahrheiten, welche Nietzsches eigenwillige
Ethnologie der modernen Esskultur enthiillt, lassen leichtsinnige Ernihrungs-

9 | Nietzsche, Morgenrote, 3, 179.
10 | Nietzsche, Jenseits von Gut und Bdse, 5, 230.

am 14.02.2028, 11:57:0;

509


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

510

Ethik des Essens

gewohnheiten erkennen, die sich in geistlosen und unheilvollen Kochpraktiken
offenbaren.

Fir eine solche »Dummbeit in der Kiiche« macht Nietzsche die Frauen und
ihre »schauerliche Gedankenlosigkeit« verantwortlich. »Das Weib versteht nicht,
meint der Fabulierer starker sminnlicher< Worte, »was die Speise bedeutet: und
will Kéchin sein! Wenn das Weib ein denkendes Geschopf wire, so hitte es ja,
als Kochin seit Jahrhunderten, die gréfiten physiologischen Tatsachen finden, ins-
gleichen die Heilkunst in seinen Besitz bringen miissen!« (Ebd., 172) Obschon
Nietzsche die Frauen mit dem unappetitlichen Brei seines selbstgemachten Chau-
vinismus tibergieft, scheint es ihm dabei zumindest nicht um die konservative
Forderung zu gehen, sie wieder mehr an Haus und Herd zu versklaven. Im Gegen-
teil lehrt Zarathustra, sein Held und Heiland anderer Werte und zukiinftiger Le-
bensweisen, die feministische Befreiung des Mannes zur Kochkunst und eigen-
stindigen Kuichenarbeit. Dieser bemerkenswerte Aspekt des nietzscheanischen
Denkens wird gleich ndher zu betrachten sein. Wenn Nietzsche also die ethische
Frage des Essens aufwirft, dann geht es dabei um die offene Problematik einer
kulinarischen Unvernunft als Symptom der esskulturellen Dummbheiten jedes
jetzigen Menschen — ganz gleich welchen Geschlechts. Die wahre Ursache ihrer
gastrosophischen Selbstlosigkeit ist in jener »Entselbstungs-Moral« auszumachen,
deren platonisch-christliche Herkunft der freigeistige Genealoge erforscht.

NieETzsCHES EINGEWEIDE

Nicht als Erndhrungswissenschaftler und ebenso wenig aus anderen zufilligen
wissenschaftlichen oder privaten Interessen heraus beschiftigt sich Nietzsche
mit den moralischen Wirkungen und Wahrheiten des vorherrschenden Ge-
schmacks. Es ist die »grofle Gesundheit« seiner kleinen Krankheiten und Ge-
brechlichkeiten, die ihn von den »Irrtiimern« einer durch und durch falschen
Ernihrungsweise befreien und ihn iiber die leibliche Selbsterfahrung zur Ver-
nunft bringen. »Meine Erfahrungen sind hier so schlimm als méglich; ich bin
erstaunt, diese Frage so spit gehort, aus diesen Erfahrungen so spit >Vernunfi«
gelernt zu haben.«" Einer der einflussreichsten Einsichten der nietzscheanischen
Philosophie, die »grofe Vernunft des Leibes«, geht unmittelbar aus seiner kri-
tischen Selbsterkenntnis hervor: »Die unbewusste Verkleidung physiologischer
Bediirfnisse unter die Mingel des Objektiven, Ideellen, Rein-Geistigen geht bis
zum Erbrechen weit — und oft genug habe ich mich gefragt, ob nicht, im grofRen
gerechnet, Philosophie bisher iiberhaupt nur eine Auslegung des Leibes und ein
Missverstiandniss des Leibes gewesen ist.«'?

11 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.
12 | Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 3, 348.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

Der damals noch unzeitgemifRe Beweggrund fiir eine philosophische Sorge
um die abgetane, des kiinstlerischen und philosophischen Ernstes gemeinhin
fur unwiirdig erachtete Vernunft der Kiiche ist bei Nietzsche keinem reinen Ver-
stand entsprungen, sondern schlimmen Erfahrungen und der »Zeichensprache
des Leibes«, die Nietzsche, als guter Arzt seiner selbst, gastrosophisch (und nicht,
wie Kant, diitetisch) deutet. Was Nietzsche dazu bewegt, iiber die eigenen Ernih-
rungsgewohnheiten nachzudenken und den Vorsatz zu fassen, sie zu verbessern,
sind weniger politische Kritik oder moraltheoretische Verantwortungsgefiihle als
vielmehr physische, von der groRen Vernunft des Leibes erzwungene Erkenntnis-
se, somatische Esskenntnisse und ernihrungsbedingte Erkrankungen, als >ge-
sunde Verweigerungen< und >letzter Widerstand« eines gastrosophischen Instink-
tes. Auf diese Weise entdeckt der Leiderfahrene das philosophische Prinzip einer
neuen, wirkungsmichtigen Erkenntnis- und Vernunfttheorie. »Am Leidfaden
des Leibes« gewinnt Nietzsche ein materialistisch-physiologisches Verstindnis
der fundamentalen Einheit von Geist-und-Kérper und ihre reale Rangordnung.
Unter dem Titel Von den Verdchtern des Leibes verkiindet sein Zarathustra: »Aber
der Erwachte, der Wissende sagt: Leib bin ich ganz und gar, und Nichts aufler-
dem; und Seele ist nur ein Wort fiir ein Etwas am Leibe. Der Leib ist eine gro-
e Vernunft. [...] Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein
Bruder, die du »>Geist« nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner groflen
Vernunft.«"® Der Leibphilosoph entlarvt die cartesianische Wahrheit vom kérper-
losen Geist als Liige eines unhintergehbar physisch verkorperten Bewusstseins.
Kurz, die Menschen sind keine »Objektivier- und Registrier-Apparate mit kalt
gestellten Eingeweiden.« Im Gegenteil steckt die Wahrheit, wie sich Nietzsche
klarmacht. Deshalb gilt auch: »Alle Vorurteile kommen aus den Eingeweiden.«

Der Vernunft des Leibes ist es zu verdanken, dass sich Nietzsche um den be-
denklichen Zustand seiner eigenen »betriibten« Eingeweide zu sorgen beginnt
und Wege der Selbstheilung respektive einer gastrosophischen Rettung seines
von schlechter Diit infizierten Geistes ersinnt. Zwar leidet er zeitlebens an Kopf-
schmerzen, Sehschwiche, Ubelkeit, die ihn regelmiRig und tageweise aufs Kran-
kenbett zerren; aber erst mit dem Alter, also spit — zu spit... — kommen ihm die
geistigen, also verkorperten Folgen eine falschen Ernihrung oder um seine Wort-
schopfung fiir dieses Zusammenspiel von Moralischem und Physischem anzu-
wenden, die moralinen Wirkungen eines schlechten Essens spiirbar in den Sinn.
»In der Tat, ich habe bis zu meinen reifsten Jahren immer nur schlecht gegessen
— moralisch ausgedriickt, sunpersonlichs, >selbstloss, »altruistischs, zum Heil der
Kéche und anderer Mitchristen.« (Ebd., 2779)

Nietzsches schwache Kérper — seine Person, sein Geist, sein ethisches Selbst —
fallt der Wirksambkeit des didtmoralischen Altruismus, der isst, was alle essen, zum

13 | Nietzsche, Zarathustra, 4, 39.
14 | Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 3, 349.
15 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 281.

am 14.02.2028, 11:57:0;

511


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

512

Ethik des Essens

Opfer. »Aber die deutsche Kiiche tiberhaupt — was hat sie nicht alles auf dem Ge-
wissen! Die Suppe vor der Mahlzeit (noch in Venezianischen Kochbiichern des 16.
Jahrhunderts alla tédesca genannt); die ausgekochten Fleische, die fett und mehlig
gemachten Gemiise; die Entartung der Mehlspeise zum Briefbeschwerer!« (Ebd.)
Uber Jahrzehnte hinweg einverleibt sich der ebenso feinsinnige wie anfillige Den-
ker diese deutsche Kiiche — ohne philosophische Bedenken, das heifét in schlim-
mer Gedankenlosigkeit nicht nur gegentiber ihrer lebensverkiirzenden »>Verfeine-
rungen« — selbstverstindlich kennt Nietzsche Hufelands Klassiker —, sondern auch
in schopenhauerscher Gleichgiiltigkeit gegeniiber ihrem lebensverneinenden
Geist und ihrer den Magen verderbenden moralischen Wirkung.

Aus unzihligen Leiderfahrungen klug geworden, notiert Nietzsche in seinem
autobiographischen Ecce homo, unter dem selbstironischen Stichwort Warum ich
so klug bin: »Ich verneinte zum Beispiel durch Leipziger Kiiche, gleichzeitig mit
meinem ersten Studium Schopenhauers, sehr ernsthaft meinen >Willen zum Le-
ben«. Sich zum Zweck unzureichender Ernidhrung auch noch den Magen verder-
ben — dies Problem schien mir die genannte Kiiche zum Verwundern gliicklich
zu l8sen.« Uber den Grund seines Leichtsinns und seiner kulinarischen Selbst-
losigkeit sinnierend, gelangt Nietzsche schliefllich zu einer weisen Einsicht. »Nur
die vollige Nichtswiirdigkeit unsrer deutschen Bildung —ihr >Idealismus<—erklirt
mir einigermafien, weshalb ich gerade hier riickstindig bis zur Heiligkeit war.«
(Ebd.) Der heillos riickstindige Idealismus des Essenwissens und Ernihrungs-
bewusstseins gibt den Zustand einer ungastrosophischen Allgemeinbildung zu
erkennen, »welche von vornherein die Realititen aus den Augen verlieren lehrt«.
(Ebd.) Der dem Anschein nach gesunde Menschenverstand eines solchen Bil-
dungssystems ist durch und durch bedenklich. Mit Blick auf die deutsche Kul-
tur im Allgemeinen sowie auf die kultur-, geistes- und sozialwissenschaftlichen
Fakultiten der Bildungsinstitutionen im Besonderen kann ein solcher gesell-
schaftlicher Notstand nur durch die Einrichtung gastrosophischer Lehrstiihle
und Universititen entgegengewirkt werden.'® Denn einen moralischen und mit-
hin einen kulinarischen Geschmack so anzunehmen wie einen Glauben, blof3
weil die Anderen es auch tun und man es so gewohnt ist, ist fiir den Aufklirer
Nietzsche nichts anderes »als unredlich sein, feige sein, faul seinl« Folglich sind
Unredlichkeit, Feigheit und Faulheit die philosophischen Voraussetzungen der
verbreiteten Essunsitten, die in der Unmiindigkeit von vernunftwidrigen und ent-
wiirdigenden, nimlich unpersonlichen und unheilvollen Ernihrungspraktiken,
ja, den Geist zugrunde richtenden Ernidhrungsirrtiimern resultieren.

16 | Die gesellschaftliche Tatsache, dass nicht Deutschland, sondern Italien heute (wie-
der) solche gastrosophischen Lehrstiihle und Universitaten einrichtet, belegt die folgenrei-
che Riicksténdigkeit des Bildungssystems und der (Ess-)Kultur des einstigen Landes der
Dichter und Denker.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

ALLTAGLICHE VERNUNFT

Als unbeirrter Genealoge gribt Nietzsche tiefer — und zwar durch die deutsche
(Un-)Bildung und die christliche (Un-)Moral hindurch bis zum ideellen Ursprung
der »asketischen Ideale« und deren essistenziellen »Irrsinn«: Gerade die »platoni-
sche Denkweise« eines abstrakten und alltagsabgewandten, jenseitsorientierten
Erkenntnisinteresses wird als eine Hauptquelle der mangelhaften Vernunft, des
verbreiteten Unwissens und des lebensweltlichen Elends der Menschen ausge-
macht. Statt dem weltfliichtigen Metaphysiker Platon folgt Nietzsche dem Praxis-
philosophen Sokrates, denn »Sokrates schon wehrte sich mit allen Kriften gegen
diese hochmiithige Vernachlissigung des Menschlichen zu Gunsten des Men-
schen.«

Nietzsche, der Sokratiker, setzt sich von dem philosophischen Mainstream
ab, welcher die ethische Relevanz der Alltagspraxis missachtet und diese als Hu-
manum vernachldssigt. Im fundamentalen Unterschied zum Sokratismus steckt
im platonisch-christlichen und im offiziell-kantischen Idealismus der herkomm-
lichen Philosophie, die zum allgemeinen Leidwesen eben auch eine (menschen-
feindliche, irrefiihrende) Philosophie des richtigen Lebens lehrt, eine schlimme
und dumme Verkehrung der Dinge und Werte: »Es giebt eine erheuchelte Miss-
achtung aller der Dinge, welche tatsichlich die Menschen am wichtigsten nehmen,
aller nichsten Dinge.« Und Nietzsche fiihrt diesen programmatischen Gedanken-
gang seiner Weisheitslehre, seiner Ethik, die alle iiblichen Werte umwertet, fort:
»Man erwige doch, dass aus diesem Mangel sich fast alle leiblichen und seelischen
Gebrechen der Einzelnen ableiten: Nicht zu wissen, was uns forderlich, was uns
schidlich ist, in der Einrichtung der Lebensweise, Verteilung des Tages, Zeit und
Auswahl des Verkehrs, in [...] Essen, Schlafen und Nachdenken; im Kleinsten und
Alltiglichsten unwissend zu sein und keine scharfen Augen zu haben — das ist es,
was die Erde fiir so Viele zu einer >Wiese des Unheils< macht.« (Ebd., 542)

Eine leidige Folge dieser idealistischen Lebensphilosophie, die sich nur mit
fern liegenden >groflen und wichtigen Dingens, nicht aber mit den nahe liegen-
den und >unwiirdigen Kleinigkeiten des Alltagslebens< beschiftigt, ist eben, dass
man »zum Beispiel Essen nicht zum Objekt des stetigen unbefangenen und all-
gemeinen Nachdenkens und Umbildens macht, sondern, weil dies fiir herabwiir-
digend gilt, seinen intellektuellen und kiinstlerischen Ernst davon abwendet.«
(Ebd.) Aus der verkehrten Wertewelt einer solchen lebenskiinstlerischen Gedan-
kenlosigkeit erklirt sich erst jener Wahn beziehungsweise jener gastrosophisch
ungeiibte und didtmoralisch getriibte Sinn, mit welchem so Viele die heiligen An-
gelegenheiten der eigenen Erndhrung auf Ubelste behandeln. »Man trifft, wenn
man sich umsieht, immer auf Menschen, welche ihr Leben lang Eier gegessen
haben, ohne zu bemerken, dass die linglichen die wohlschmeckendsten sind,
welche nicht wissen, [...] dass unser Geschmackssinn an verschiedenen Stellen

17 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 541.

am 14.02.2028, 11:57:0;

513


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

514

Ethik des Essens

des Mundes ungleich ist, dass jede Mahlzeit, bei der man gut spricht oder gut
hort, dem Magen Nachteil bringt.« (Ebd.) Mit diesen, wie er selber einrdumt, be-
liebigen Beispielen will Nietzsche als Arzt der Esskultur nicht mehr als auf ein
generelles Phinomen aufmerksam machen. Dass nidmlich das Fehlen von kulina-
rischer Weisheit und Kunst auf die herkémmliche unpraktische Philosophie und
eine essistenziell selbstlose Weltanschauung zurtickzufiithren ist. Sie sorgt dafiir,
dass die Menschen sich mit ihrem schlechten Geschmack abfinden und mit der
uiblichen Dummbeit in ihrer Kiiche begniigen — und letztlich, in der Verkehrung
von Gutem und Schlechtem, sich krank essen statt ihr Wohl erfiillen.

Eins jedenfalls steht fiir Nietzsche mit Blick auf die mogliche Praktikabilitit
einer gastrosophischen Ethik fest. »Man sage nicht, es liege hier wie iiberall an
der menschlichen Unvernunft: vielmehr — Vernunft genug und tibergenug ist da,
aber sie wird falsch gerichtet und kiinstlich von jenen kleinen und allernichsten
Dingen abgelenkt.« (Ebd.) Diese vernunftethische Lebenskunstlehre verleiht der
vielfach missverstandenen Programmatik einer >Umwertung aller Werte< einen
konkreten alltagspraxischen Zuschnitt. Ein Immoralist, wie Nietzsche sich aus
diesem Grund selbst bezeichnet, ist eben nicht nur der radikale Vernunftkritiker
und Zersetzer moralischer Werte, den so viele Verdchter von Nietzsches Philoso-
phie in ihm sehen (wollen). Zweifelsohne unternimmt Nietzsche einen Feldzug
gegen die Moral und himmert gegen die tonernen Fiifle alltagsleerer Wahrheiten
und Wichtigkeiten. Aber er entwickelt im nichsten Schritt — als konstruktive Ant-
wort auf diese notwendige Destruktion — einen eigenen Vernunftbegriff und neue
moralische Werte, nimlich eine Ethik des besseren Lebens, bei der wir »die Dich-
ter unseres Lebens sein [sollen], und im Kleinsten und Alltiglichsten zuerstl«!®

Hier findet keine ultimative Negation des menschlichen Vernunftwesens
statt: Nietzsche ist kein nihilistischer Tragiker, sondern der kritische Theoretiker
einer Poesie der Alltagskultur. Seine Programmatik einer neuen praktischen Ver-
nunft wurde freilich nie ausgearbeitet und stattdessen von fatalen Reflexionen zu
einer »Groflen Politik« {iberschattet — auf deren Gréflenwahnsinn an dieser Stel-
le nicht eingegangen werden muss.” Hingegen sieht das, was Nietzsches Ethik
des guten Lebens ausmacht — und darauf kommt es in diesem Kontext an — eine
»Gesundheitslehre des Lebens« (Nietzsche) in der Tradition des Hippokrates vor.
Dazu sollten zwei Hauptthemen gehéren, von denen sich der Esssitten-Heiler
wiinscht, sie mégen an »allen niederen und héheren Schulen« zum allgemeinen
humanistischen Unterrichtsstoff werden: Und zwar die »Lehre von dem Leibe
und von der Diiit.«*

18 | Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 3, 538.

19 | Dass Nietzsches Ethik der Lebenskunst in keinem zwingenden Zusammenhang zu sei-
nen brachialen Ideen einer »Grofien Politik« steht, habe ich an anderer Stelle dargestellt;
vgl. Lemke, Nietzsche: Kritische Theorie als Ethik.

20 | Nietzsche, Morgenrote, 3, 178.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

Zwar erinnert diese gastrosophische Didtlehre begrifflich an die klassische
Diitetik (als medizinische Ethik einer gesunden Erndhrungsweise); in der Sache
aber schwebt Nietzsche (darin dem Humanisten der Tafelvergniigen Immanuel
Kant folgend) eine »Asthetik der Existenz« vor, bei der neben dem leiblichen Wohl
auch das kulinarische Wohl nicht zu kurz kommt. Der Lebenskunst einer dstheti-
schen Existenz geht es mitunter um Gesundheit, doch primir geht es in der nor-
mativen Orientierung auf das eigene vielgestaltige Wohlleben darum, dem eige-
nen Verhalten und Charakter »Stil zu geben — eine groe und seltene Kunst!«*

DiE GANZ PERSONLICHE KUCHE

Ein Anwendungsfeld und eine Praxisform dieser Lebenskunst sieht Nietzsche
in der Verwirklichung eines eigenen verniinftigen Erndhrungsstils. Mithin lasst
sich der auf das individuelle leibliche Wohl bedachte Grundsatz seiner Philoso-
phie des Essens, »zum Handgebrauch, so formulieren: >Wie hast gerade du dich
zu erndhren, um zu deinem Maximum von Kraft, ... von moralinfreier Tugend
zu kommen?«?*? Damit formuliert Nietzsche jenen kategorischen Imperativ einer
gastrosophischen Ethik in didtetischer Hinsicht, den auf den Begriff zu bringen
Kant weder philosophisch in der Lage noch persénlich nicht willens war. (Siehe
L5) Anhand der praktischen Vernunft der eigenen Didtlehre macht sich Nietz-
sche den Sinn einer diitmoralinfreien Ethik klar, die dem physisch-moralischen
Wohlleben dient. »Das Kleine, Nichste streng nehmen und den Menschen im
Leiblichen sehr férdern — sehen, was fiir eine Ethik ihm dann wichst — abwarten!
Die ethischen Bediirfnisse miissen uns auf den Leib passenl« Zu dieser Maxi-
me der gastrosophischen Lebensklugheit gehort es, den eigenen Bediirfnissen
zu geniigen und sich selbst Gutes zu tun, so gut es geht, indem man aufgrund
einer bewusst reflektierten und alltiglich kultivierten Ernihrungsweise eine es-
sistenzielle Individualitit ausbildet, in welcher sich das ganz personliche diiti-
sche (sowohl leibliche wie kulinarische) Wohl verkoérpern kann. Ob die Wahrheit
der eigenen Ernihrungsgewohnheiten dem eigenen leiblichen Wohl férderlich ist
oder nicht, lisst sich durch den Selbstversuch unschwer verifizieren: »Inwieweit
vertragt die Wahrheit die Einverleibung? — das ist die Frage, das ist das Experi-
ment.«* So zeigt sich die ethische Wahrheit der eigenen diitischen Dummbheit
als »einverleibter Grundirrtum« in den kleinen und alltiglichen Dingen eines
entsprechenden Geschmacks.

Aufs eigene Leben angewendet, hat Nietzsche einiges zu diesen Selbstexperi-
menten notiert. Héren wir am Besten den Experimentalphilosophen {iber seine
Erndhrungspraktiken und deren einverleibte Moral also sprechen: »Ein paar Fin-

21 | Nietzsche, Die fréhliche Wissenschaft, 3, 530.
22 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.
23 | Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 3, 471.

am 14.02.2028, 11:57:0;

515


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

516

Ethik des Essens

gerzeige noch aus meiner Moral. Eine starke Mahlzeit ist leichter zu verdauen
als eine zu kleine. Dass der Magen als Ganzes in Tétigkeit tritt, erste Vorausset-
zung einer guten Verdauung.«** Nietzsche scheint hier ausnahmsweise in eini-
gem Grundsitzlichen mit Kant iibereinzustimmen; auch in dieser (kaum realis-
tischen) Maxime eines guten Willens: »Keine Zwischenmahlzeiten.« Allerdings
sieht er, im diametralen Gegensatz zum transzendentalphilosophische Erkennt-
nistheoretiker, die Schwierigkeit der theoretischen Verallgemeinerung. Denn:
»Wie viel ein Geist zu seiner Ernihrung nétig hat, dafiir gibt es keine Formel«.

Nietzsche selbst lebt jedenfalls »lieber frei mit schmaler Kost, als unfrei und
gestopft.« Auch weifd der krinkelnde Denker und halkyonische Dichter seines
Lebens, den man auch tanzend gesehen hat, fiir sich: »Nicht Fett, sondern die
grofite Geschmeidigkeit und Kraft ist das, was ein guter Ténzer von seiner Nah-
rung will, — und ich wiisste nicht, was der Geist eines Philosophen mehr zu sein
wiinschte, als ein guter Tinzer.«*® Dabei verfihrt seine Ernihrungslehre streng
naturwissenschaftlich: »Man muf die GréRe seines Magens kennen.«** Uber
solche Selbsterkenntnisse, Selbstesskenntnisse und Selbstbekenntnisse gewinnt
der kundige Umgang mit Nahrungsmitteln und Erndhrungsfragen in Nietzsches
Denken den Rang einer philosophischen Tugend. »Feine Sinne und einen feinen
Geschmack haben, so findet der Gastrosoph heraus, heifdt »an die rechte und
nichste Kost gewdhnt sein«.? Seine hedonistische Praxis des Wohllebens spiegelt
indes die Gebrechlichkeit einer schwachen Natur wider — keine Spirituosen, kei-
nen Kaffee: »Café verdiistert, lehrt ihn die grofle Vernunft eines eigenen Leibes.
Mit dem Tee verhilt es sich ebenfalls eher kompliziert.?® Auch mit den landesiib-
lichen Alkoholika ist nicht zu spaflen. »Ein Glas Wein oder Bier des Tages reicht
vollkommen aus, mir aus dem Leben ein >Jammertal< zu machen — in Miinchen
leben meine Antipoden.«*

Doch auch mit der italienischen Lebensart hat Nietzsche so seine Probleme.
Der Jiinger des bacchantischen Wein- und Rauschgottes Dionysos, den er selber
gelegentlich zu verkérpern glaubt, rit vom Weintrinken ab. Stattdessen und oben-
drein entgegen des theoretischen Weindurstes seines eigenen Helden Zarathus-
tra, auferdem noch im absoluten Widerspruch zur gastrosophischen Vernunft
seines Kollegen Kant (oder des Sokrates), schmeckt Nietzsche selbst nur reines

24 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 279.

25 | Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 3, 635.

26 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 281.

27 | Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 3, 541.

28 | »Thee nur morgens zutréglich. Wenig, aber energisch; Thee sehr nachtheilig und den
ganzen Tag ankrdnkelnd, wenn er nur um einen Grad zu schwach ist. Jeder hat hier sein
Maass, oft zwischen den engsten und delikatesten Grenzen. In einem sehr agacanten Kli-
ma ist Thee als Anfang unréthlich: man soll eine Stunde vorher eine Tasse dicken entdlten
Cacao’s den Anfang machen lassen.« Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug, 6, 281.
29 | Nietzsche, Ecce homo, 6, 281.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

Wasser. »Ich [...] weifd nicht ernsthaft genug die unbedingte Enthaltung von Al-
coholicis allen geistigeren Naturen anzuraten. Wasser tut’s.« Nietzsche jedenfalls
bereiten sowohl Bier als auch Wein ernsthafte philosophische Probleme. »In vino
veritas: Es scheint, dass ich auch hier wieder tiber den Begriff sWahrheit« mit al-
ler Welt uneins bin: — bei mir schwebt der Geist tiber dem Wasser«. (Ebd.) Aber
wie die Italiener ihren siiffigen Wein und die Bayern ihr reines Bier, so braut
auch Nietzsche sein eigenes Wisserchen. Bekanntlich experimentiert er zur Lin-
derung seiner ewig wiederkehrenden Kopfschmerzen mit allerlei Arzneien wie
»Bromwasser« und anderen fragwiirdigen, unheilvollen Wirkstoffen. Nietzsches
berauschende Essenzen und das Bier der Deutschen — beides bildet die jeweiligen
Grundlagen des Bewusstseinszustandes der Betroffenen; beides ist aber auch die
unscheinbare Quelle einer »sanften Entartung im Geiste«, die Nietzsche diag-
nostiziert.** — Was die hier angedeuteten moglichen Ursachen seiner geistiger
Leidensgeschichte sind, wird uns noch beschiftigen.

Stindig in Italien unterwegs kulminieren die kulinarischen Erfahrungen
des Vielreisenden in einer sachkundigen Urteilskraft: »Die beste Kiiche ist die
Piemonts.« (Ebd.) Gegentiber der Redlichkeit dieser Erkenntnis dringen sich in-
dessen gewisse Bedenken auf. So wurden gegentiber Nietzsches kulinarischen
Reisebericht berechtigte Einwinde vorgetragen. »Wenn die deutsche Kiiche un-
bestreitbar zu den schwersten und unverdaulichsten gehort«, merkt Onfray in
seiner Studien zum Bauch des Philosophen an, »so glinzt doch auch die Kiiche
Piemonts, die er ihr entgegenhilt, nicht eben durch Leichtigkeit: Abgesehen von
der weiflen Triiffel, seiner Spezialitit, erzeugt das Piemont vor allem Ragouts und
Teigwaren, also nichts besonders Luftiges.«*! Luftspeisen — so was kann Nietzsche
sich nur ertriumen. Denn zu seinem eigenen Leidwesen zwingt das nomadische
Leben, das er iiber Jahre hinweg fiihrt, dazu, dass er meistenteils in Restaurants,
Pensionen und Gasthéfen speisen muss und fortgesetzt einer kommerziellen
Fremdverkéstigung und unpersonlichen, selbstlosen, altruistischen Kiiche, iiber
die er gleichzeitig klagt, ausgesetzt ist.

So sind es mitunter die kulinarischen Lebensumstinde und Ubelstinde, die
den Philosophen von einer blofs reprisentativen (Landes-)Kiiche zur anderen
treiben. Aus dem franzgsischen Menton ist uns der Bericht iiberliefert: »Die Er-
nihrung ist einstweilen erbirmlich (kleine aufgewirmte Bissen von Fleisch, es
bekommt mir gar nicht gut). Wird es nicht besser, so gehe ich doch wieder nach
Nizza, wo man mir geniigend zu essen gibt, und alles hiibsch mager gebraten,
— wihrend hier wiirttembergisch gekocht wird. — Pardon! dass ich vom Essen
rede.«*? Ohnehin weifl Nietzsche von »jenen langwierigen Mahlzeiten zu wider-
raten, die ich unterbrochene Opferfeste nenne, die an der table d héte.«** Schon

30 | Nietzsche, Gotzenddmmerung, 6, 70.

31 | Onfray, Der Bauch der Philosophen, 119.

32 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 14./15. November 1884.
33 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich so klug bin, 6, 281.

am 14.02.2028, 11:57:0;

517


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

518

Ethik des Essens

frith steht fiir ihn auRer Zweifel, »dass man in den Gasthéfen durchaus an »Uber-
flitterung« gewshnt wird: weshalb ich in ihnen nicht mehr essen mag.«*

Auflerdem schmeckt ihm die damit verbundene, unfreiwillige Mahlgemein-
schaft mit Fremden nicht. Als er im August 1887 in Sils-Maria den Sommer in
der Herberge Albergo d’'Italia verbringt, isst er immer eine halbe Stunde vor den
anderen Gisten, weil es ihn anwidert, sich »en masse mit abfiittern zu lassen. So
esse ich denn allein«.’> Mit anderen Worten: Der Einsiedler Nietzsche zeigt sich
unterm gastrosophischen Gesichtspunkt konsequent auch als Eigenbrotler und
als tragischer Verichter von aufgezwungenen Gemeinschaftsmihlern. Er meidet
die Anwesenheit seiner Mitmenschen und »Mitchristen« nicht nur, weil ihm de-
ren abstoflende, aus der Warte seiner Ethik grundfalsche Lebensweise befremdet.
Ebenso wegen des Lirms, den hundert Giste mit vielen Kindern verursachen, we-
gen ihrer stillosen Art und ihrem unvornehmen Tischbenehmen, das Nietzsche
als Beispiel eines schlechten Geschmacks auf genaueste studieren kann.

Seine {iiblen Erfahrungen mit unfreiwilligen Tischgemeinschaften und
schlechter Kiiche verarbeitet der einsame Kostginger — wie immer die eigenen
Erlebnisse zu allgemein-menschlichen generalisierend — zu philosophischen
Anti-Wahrheiten. Wir finden sie beispielsweise in Jenseits von Gut und Bdse, wo sie
unter dem bezeichnenden Hauptstiick Was ist vornehm? niedergeschrieben sind.
»Wir haben wahrscheinlich Alle schon an Tischen gesessen«, notiert Nietzsche,
»wo wir nicht hingehérten; und gerade die Geistigsten von uns, die am schwers-
ten zu ernihren sind, kennen jene gefihrliche dyspepsia, welche aus einer pl6tz-
lichen Einsicht und Enttduschung iiber unsere Kost und Tischnachbarschaft ent-
steht, — den Nachtisch-Ekel.«3

Trotz seines rousseauistischen Ekels gegeniiber falschen Beziehungen und
Verhiltnissen, denen er wider eigenen Willen ausgesetzt ist, bleibt auch fiir
Nietzsches Lebenskunstlehre die alltiglich kultivierte und gegliickte Mahlge-
meinschaft der ideelle Bezugspunkt eines guten Lebens und der Humanitéit eines
guten gesellschaftlichen Umgangs. In der fréhlichen Wissenschaft berichtet er in
metaphorischer Weise tiber die wenig frohlockenden Schwierigkeiten, dieses
Ideal zu verwirklichen. »Der Einsiedler redet. — Die Kunst, mit Menschen um-
zugehen, beruht wesentlich auf der Geschicklichkeit (die eine lange Ubung vor-
aussetzt), eine Mahlzeit anzunehmen, einzunehmen, zu deren Kiiche man kein
Vertrauen hat. Gesetzt, dass man mit einem Wolfshunger zu Tisch kommt, geht
Alles leicht; aber man hat ihn nicht, diesen Wolfshunger, wenn man ihn braucht!
Ah, wie schwer sind die Menschen zu verdauen!«*” Obwohl das fragile Wesen
seines sensiblen wie schwichlichen Verdauungsapparates zu solchen sozialutopi-
schen Einverleibungen kaum fihig ist, entwickelt Nietzsche doch den unersitt-

34 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.
35 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 3. August 1887.
36 | Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, 5, 231.
37 | Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 3, 612.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

lichen Ehrgeiz, »vieles, ja fast alles zu verdauen« — als selbst erbrachter Beweis
fuir eine bessere Art des Essens und Lebens sowie in der Hoffnung, dadurch eine
neue Lebenspraxis und Mahlkultur zu stiften.

ZARATHUSTRAS ABENDMAHL

Nietzsche legt seinem Zarathustra die eigene Gastrosophie eines guten Essens
in den Mund. Auch deshalb verkiindet Zarathustra andere und zukiinftige, tiber
den heutigen Menschen hinausweisende, die Menschheit erhdhende Werte. Die-
se lehren eine Lebenskultur, welche Kochkunst und freundschaftliche Tafelver-
gniigen notwendig macht. Versetzen wir uns einen Moment in dieses wunder-
liche Stiick, in Zarathustra. Mit der Erfindung dieses Helden will Nietzsche der
eigenen Philosophie als Loblied, als Dithyrambus, eine populdre Form verleihen,
an die der zu diesem Zeitpunkt von allen seinen Freunden verlassene Einsied-
ler und Eigenbrotler die Erwartung kniipft, auf diese Weise neue Freunde und
Tischgenossen — »hohere Menschen«3® — fiir sich und die Verwirklichung seiner
Lebenskunst zu gewinnen.

Wihrend also Zarathustra bei verschiedenen Gelegenheiten grofie und deli-
kate Reden iiber die Zukunft einer besseren Menschheit schwingt, wird er nach
einer gewissen Zeit schliellich vom Hunger oder genauer von der groflen Ver-
nunft des hungrigen Leibes unterbrochen. Dessen essistenzielle Wahrheit bringt
Nietzsche in der trefflichen Figur eines »Wahrsagers« zur Sprache. Man kénne
sich doch nicht nur, so Nietzsches gastrosophischer Wahrsager, von »Reden ab-
speisen« lassen.* Vielmehr verlange die hungrige Vernunft ebenso wie der ver-
niinftige Hunger zu »einer guten Mahlzeit« eingeladen zu werden. In der daran
anschliefenden Passage veranstaltet Zarathustra ein gegliicktes und geheiligtes
»Abendmahl« (ebd.) — nach seinen Vorstellungen.

Wie vom selbst ernannten Antichrist Nietzsche nicht anders zu erwarten, wird
dabei eine radikale Umwertung der christlichen Abendmahllehre vorgenommen.
Vermutlich machte sich aber schon Jesus den zoroastrischen Gottesdienst fiir sei-
ne Abendmahlpraxis zu Eigen.*® Denn die Anhinger des historischen Zarathus-
tra, des Zoroaster, ehrten den Schopfergott des antiken Perserreichs Ahura Maz-
da mit einer tiglichen Gabe von Brot und Wein. Jesu Abendmahl ist also, nicht
anders als Nietzsches Abendmahl des Zarathustra, nur eine von verschiedenen

38 | Nietzsche, Zarathustra, (Die BegriiBung) 4, 347.

39 | Der Wahrsager richtet die folgenden, vieldeutigen Worte an Zarathustra: »Eins ist not-
wendiger als das Andere, so redest du selber: Wohlan, Eins ist mir jetzt notwendiger als
alles Andere. Ein Wort zur rechten Zeit: Hast du mich nicht zum Mahle eingeladen? Und hier
sind viele, die lange Wege machten. Du willst uns doch nicht mit Reden abspeisen?« Vgl.
Nietzsche, Zarathustra, 4, 353.

40 | Vgl. Lang, Heiliges Spiel, 249.

am 14.02.2028, 11:57:0;

519


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

520

Ethik des Essens

moglichen Versionen, das Mahl heilig zu sprechen. Eine dieser gastrosophischen
Umwertungen betrifft Nietzsches (wie wir sahen, eigentlich urchristliche) Forde-
rung, dass jeder der Anwesenden etwas fiir das Zustandekommen des gemein-
schaftlichen Mahls beitrigt: So bringen die Giste den Wein; fiir das Essen sorgt
der Gastgeber.

Zarathustra begniigt sich freilich mit keinem Symbolmahl. Bei seinem
Abendmahl gibt es nicht nur wirkliches Brot zu siiffigem Wein. Bei Nietzsche
gibt es mehr. Er tischt Sittigendes und Kriftigeres auf — nur »die beste Nahrung«
heifdt er gut; also sprach Zarathustra: »Der Mensch lebt nicht vom Brot allein,
sondern auch vom Fleische guter Limmer, deren ich zwei habe: — Die soll man ge-
schwinde schlachten und wiirzig, mit Salbei, zubereiten: so liebe ich’s. Und auch
an Wurzeln und Friichten fehlt es nicht, gut genug selbst fiir Lecker- und Schme-
ckerlinge; noch an Niissen und andern Rithseln zum Knacken. Also wollen wir
in Kiirze eine gute Mahlzeit machen.« (Ebd., 354) Der Antichrist zaubert eine vol-
le Tafel herbei und tiberwindet die christliche Didtmoral durch die hedonistische
Mahlfeier, die Eucharestie durch die Euphorie guter Mahl-Zeiten.

Solche ungewthnlichen Ideale rufen freilich Widerspruch hervor — bezeich-
nenderweise den verriterischen Widerspruch eines »freiwilligen Bettlers« (ebd.),
den Nietzsche an seiner Tischgemeinschaft teilnehmen ldsst. Entsprechend er-
eifert sich dieser magersiichtige Reprisentant der asketischen Ideale bzw. des eu-
charistischen Abendmahlverstindnisses iiber »diesen Schlemmer Zarathustra«.
Statt solche Mahlzeiten zu machen, statt wie Zarathustra unerhérte und amiisan-
te Weisheiten zu lehren und zu leben, straubt sich der freiwillige Bettler und Diit-
moralist einer armseligen Kiiche »gegen Fleisch und Wein und Wiirzen« (ebd.).
Doch angesichts des dargebotenen antididtmoralischen Eudimonismus beginnt
er zu verstehen, »warum Zarathustra die Bettler abschaffen will«. In Zarathustras
Entgegnung enthiillt Nietzsche ein aufschlussreiches Detail seiner Lehre. »Sei
guter Dinge«, antwortete ihm Zarathustra, »wie ich es bin. Bleibe bei deiner Sitte,
du Trefflicher, malme deine Korner, trink dein Wasser, lobe deine Kiiche: wenn
sie dich nur froéhlich macht! Ich bin ein Gesetz nur fiir die Meinen, ich bin kein
Gesetz fur Alle.« (Ebd.)

Wird mit diesem scheinbaren Relativismus der Werte und des Guten die Ab-
sage an eine Allgemeingiiltigkeit beanspruchende Moral gerechtfertigt? Keines-
wegs, denn in der Sache hegt Nietzsche allemal — auch mit seiner Abendmabhlleh-
re — die Hoffnung, dass sich sein Gesetz, sein Zarathustra, »fiir Alle und Keinenx,
wie es im Untertitel programmatisch heifdt, eignen kénnte. Dementsprechend
geht es an anderer Stelle auch weit weniger relativ zu. In der Gesetzgebung des
Antichristen vom 1.1. der neuen Zeitrechnung — also am 30. September 1888 der
alten nachchristlichen und absolut falschen Zeitrechnung, ginge es nach Nietz-
sche — sieht das »Gesetz wider das Christentum« vor: »Mit einem Priester an
Einem Tisch essen, stofit aus: Man exkommuniziert sich damit aus der recht-

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

schaffenen Gesellschaft. Der Priester ist unser Tschandala, — man soll ihn ver-
femen, aushungern, in jede Art Wiiste treiben.«*

Ob Nietzsches Ethik fiir keinen anderen oder aber — genauso gut — durch-
aus fir alle Menschen Giltigkeit haben konnte, ist angesichts ihrer systemati-
schen Schwichen — beispielsweise der Selbstwiderspriichlichkeit von Nietzsches
Erndhrungsphilosophie in punkto Fleischverzicht — noch zu kliren. Doch wie
auch immer es sich mit ihrer moglichen Allgemeingiiltigkeit und normativen
Universalitit verhalten mag, in einem scheint Zarathustra wahr zu sprechen: Die
ethischen Gesetze seiner Gastrosophie sind absolut unvereinbar mit den asketi-
schen Idealen »freiwilliger Bettler« — mit der Moral einer selbstlosen Kiiche, der
sich viele Menschen verpflichtet fithlen. Gleichwohl gibt es zwischen dem philo-
sophischen Wertesysteme der Diidtmoral und dem der Gastrosophie ein Entwe-
der—Oder, wozu sich die Menschen, alle und jeder fiir sich, entscheiden miissen
—und entscheiden kénnen.

Nietzsche reichert seine Abendmahllehre mit weiteren Zutaten an. Im Unter-
schied zum Heiligen Abendmahl, bei dem die Glaubigen in symbolischem Brot
und Wein ihren geopferten Gott, den Leib Christi essen, setzt Zarathustra kein
Mysterium einer kannibalischen Transsubstantiation ein. Bei ihm wird nicht mit
Nahrungsmitteln gespielt. Stattdessen lassen sich seine Tafelfreunde — »Lecker-
und Schmeckerlinge« — die wohlriechend reale Prisenz der késtlichen und darin
gottlichen Speise und »besten Nahrung« munden. Bei »jener langen Mahlzeit«
sei auferdem in lebhaften Tischgesprichen, wie Nietzsche zum Abschluss be-
wusst hervorhebt, »von nichts Anderem geredet [worden] als vom héheren Men-
schen.«

So klingt in dem Hinweis, dass die Anwesenden iiber nichts anderes geredet
hitten als vom hoheren Menschen, eine Selbstreferenzialitit der Mahlsituation
durch, die an Xenophons Symposion erinnert.* Allerdings fehlen explizite An-
spielungen auf die sokratische Mahlphilosophie.® Stattdessen stehen bei Nietz-
sche, darin ganz Feuerbachianer, die christliche Didtmoral und das christliche
Abendmahl als das wirkungsmaichtigere Kultursymbol der westlichen Welt im
Mittelpunkt der Kritik.

41 | Nietzsche, Gotzen-Dammerung, 6, 254.

42 | Indem Xenophon Sokrates und seine Tafelfreunde ber den Gott Eros, iber das hohe
Gut des Freundseins diskutieren Idsst, kommt in ihrem Tischgespréch die gemeinschafts-
stiftende Funktion des Essens bzw. die Bedeutung der Mahlgemeinschaft als praxischer
Vollzug eines guten Soziallebens eigens zur Sprache. Vgl. Lemke, Freundschaft, 188f.

43 | Zum &ufBerst wechselhaften Verhéltnis Nietzsches zu Sokrates vgl. Nehamas, Die
Kunst zu leben, 205-248.

am 14.02.2028, 11:57:0;

521


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

522

Ethik des Essens

SELBSTKOCHEN ALS KONIGLICHE LEBENSKUNST UND DER
PHILOSOPH ALS HOMO SAPIENS

Nietzsches Poetik einer hoheren Esskultur wertet nicht nur die Eucharistie um,
sie korrigiert weitere »Grundirrtiimer« der traditionellen Moral. So will seine Phi-
losophie dem Wert und der Wiirde des Selbstkochens gerecht werden. Eine Pro-
grammatik, die sogar, wie sich zeigte, unter den gastrosophischen Vordenkern
zu wenig systematische Beachtung erfahren hat. Bei Zarathustras Abendmahl
bequemen sich die Freunde nicht an einen bereits fertigen Tisch. »Wer mit essen
will«, so der Kiichenweise, »muss auch mit Hand anlegen, auch die Konige. Bei
Zarathustra nimlich darf auch ein Kénig Koch sein.«*

Dass sich die gastrosophische Ethik des Selbstkochens an jedes Individuum
und an alle Menschen richtet — unabhingig vom sozialen Rang und Geschlecht
—, gehort zu den bemerkenswertesten Grunderkenntnissen der nietzscheanische
Vernunftkiiche. Die Vermutung liegt nahe, dass der Experte der antiken Philoso-
phie dabei auch an Heraklit und Epikur denkt, die — wie wir bereits wissen — der
kulinarischen Selbsttitigkeit, der Kochkunst als Lebenskunst den héchsten Rang
einer wohlvollen, géttlichen Kunst zusprechen. Nietzsche hitte bei seinem Basler
Kollegen von der historischen Fakultit, Jacob Burckhardt, diesbeziiglich Einiges
lernen kénnen: Burckhardt hatte sich mit der Kochkunst als einem zentralen As-
pekt der griechischen Kultur beschiftigt.®

So wenig allerdings Heraklits und Epikurs aktive Herdarbeit historisch belegt
ist, so viel ist {iber Nietzsches eigene Untitigkeit in dieser Sache bekannt. Zwar
versucht sich der Gastrosoph gelegentlich im kulinarischen Selbsttitigsein und
Gutwerden. In den kleinen Gastezimmern, die der nomadisch lebende >Herr Pro-
fessor< in wechselnden Unterkiinften bewohnt, bastelt er sich eine provisorische
und sogleich spiirbar wohltuende Selbstversorgung oder immerhin eine kalte Kii-
che zusammen. »Mit dem Magen bin ich jetzt, wo ich mich selber im Zimmer
verkostige (Milch Eier Zunge Pflaumen [getrocknetes] Brod und Zwieback) vollig
in Ordnung. Ich war noch in keinem Hotel oder Restaurant.«*® Doch alles in al-
lem hat Nietzsche bis zum tragischen Ende seines Lebens nie wirklich mit der
kulinarischen Lebenskunst ernst gemacht und kaum in dieser isthetischen Form
philosophiert.

Wo man die geschmackvolle und feinsinnige Produktion von solchen deli-
katen Kunstwerken wie einem »schonen roten Beefsteak mit Spinat« (ebd.) und
»grofle Omelettes (mit Apfelmarmelade darin)« vermuten wiirde oder kulinari-
sche Experimente mit »Eiern, Pflaumen und Erbsen« (ebd.) und sogar ein fett-
armes Garen mit Wasser oder Dampf erwarten konnte — immerhin hat ihm seine
Mutter das dazu nétige Gerdt zukommen lassen —, herrscht letztlich doch die

44 | Nietzsche, Zarathustra, 4, 353.
45 | Vgl. Burckhardt, Uber die Kochkunst der spaten Griechen.
46 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 21. Juli 1879.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

reine gastrosophische Unvernunft: Alltigliches Fastfood in den diversen Erschei-
nungsformen einer kommerziellen, unpersénlichen Fertigkiiche. An Kochkunst,
am tiglichen Handwerk einer eigenen Vernunft in einer Kiiche, die Nietzsche zu-
recht fordert, mangelt es bei ihm selber am meisten. Im Widerspruch zur eigenen
Lehre ist auch von diesem Denker keine fréhliche Wissenschaft der vermeintlich
kleinsten und alltiglichsten Dinge des Lebens wie des Einkaufs von guten Le-
bensmitteln und der stilvollen Zubereitung einzuverleibender Kunst-Wahrheiten
bekannt.

Aber den antiken Vorbildern nachstrebend und ein neues Vorbild schaffend,
fasst er immerhin den ernsthaften Plan, in einem eigenen Gemiisegarten aktiv
zu werden. Man will die hortikulturellen Grundlagen einer guten Kiiche schaffen
und so der Erfilllung des lang gehegten Wunsches niher kommen, »den Garten
Epicurs zu erneuern«. Zu diesem Zweck pachtet der frithzeitig pensionierte Phi-
losophieprofessor von der Stadt Naumburg ein Stiick Griin gegentiber dem Haus
der Familie. In einem Brief an seine Mutter erklirt der agrargastrosophische So-
kratiker: »Der Gemiisebau entspricht ganz meinem Wesen und ist auch eines
zukiinftigen >Weisen« keineswegs unwiirdig.«*

In welchem Mafle — zumindest theoretisch — Kulinarik und Philosophie,
Wohlgeschmack und Weisheit miteinander verschrinkt sind, macht sich Nietz-
sche anhand des begriffsgeschichtlichen Ursprungs der griechischen sophia bzw.
der lateinischen sapientia klar. So vergegenwirtigt sich der (in diesem Punkt
Kants Sachverstand weit tiberlegene) Altphilologe, dass »die Griechen, die in sol-
chen Dingen sehr fein waren, den Weisen mit einem Wort bezeichneten, das den
Mann des Geschmacks bedeutet, und Weisheit, kiinstlerische sowohl wie erken-
nende, geradezu >Geschmack« (>sophia<) benannten.«** An anderer Stelle wird an
die populdren Vorstellungen von einem philosophischen Menschen als des Arche-
typs des Homo sapiens erinnert. »Das griechische Wort, welches den Weisen be-
zeichnet, gehort etymologisch zu sapio ich schmecke, sapiens der Schmeckende,
sysyphos der Mann des schirfsten Geschmacks; ein scharfes Herausmerken und
-erkennen, ein bedeutendes Unterscheiden macht also, nach dem Bewufitsein des
Volkes, die eigenthiimliche Kunst des Philosophen aus.«*

Insofern bestitigt sich, dass Sokrates ein wahrer Philosoph war. Bei der Weis-
heit und Lebenskunst des Philosophen handelt es sich um keine beliebige, sub-
jektive Gabe, die manche Menschen haben und andere nicht. Vielmehr gehért zu
dieser philosophisch genannten oder gastrosophisch zu nennenden Lebenspraxis
eben die Bildung und Kultur des Geschmackssinns als eines allgemeinmensch-
lichen Urteilsvermdogens, die tigliche Eintibung und Herausbildung des mensch-
lichen Vernunftwesens als Homo sapiens. Kants Einsicht, dass die Weisheit des
Geschmacks von einer gemeinsamen Reflexion abhingt, steht fiir Nietzsche

47 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 21. Juli 1879.
48 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 449.
49 | Nietzsche, Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, 1, 816.

am 14.02.2028, 11:57:0;

523


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

524

Ethik des Essens

aufler Zweifel. Mit Nachdruck hebt er hervor, dass deshalb der Glaube an eine
unbestreitbare Wahrheit, gerade auch von Geschmacksurteilen als Erkenntnis-
urteilen, ein Irrglaube ist. Zarathustra stellt die Dinge klar: »Und ihr sagt mir,
Freunde, dass nicht zu streiten sei iiber Geschmack und Schmecken? Aber alles
Leben ist Streit um Geschmack und Schmecken!«*

Nietzsche geht mit seiner gastrosophischen Wahrheitstheorie und Weisheits-
lehre sogar so weit, dass er eine Verinderung des allgemeinen Geschmacks, d.h.
verinnerlichter und eingefleischter Lebensgewohnheiten, fiir wichtiger hilt als
eine Verinderung der herrschenden Meinungen. Denn »Meinungen mit allen
Beweisen, Widerlegungen und der ganzen intellektuellen Maskerade sind nur
Symptome des verinderten Geschmacks und ganz gewiss gerade Das nicht, wo-
fiir man sie noch so hiufig anspricht, dessen Ursachen.«’!

GASTROSOPHISCHE VEGETARIER

Gemessen an seinem Anspruch, sich nur so viel aus einem Philosophen zu ma-
chen, als dieser im Stande ist, »ein Beispiel zu geben«®?, verkérpert Nietzsche den
grofiten erndhrungsphilosophischen Selbstwiderspruch. Wie so Vieles bei ihm,
so ist auch die Gastrosophie des guten Geschmacks und der Lebenskunst einer
frohlichen Alltagskiiche letztlich die Welt einer bloR gewollten und gedachten As-
thetik der Existenz. Wider besseres Wissens setzt er zeitlebens eine kulinarisch
schlechte sowie fiir seinen Kérper unselige Didt fort und tut wenig, um seinen
Geschmackssinn zu kultivieren. Er erkennt zwar den unnétigen Wahnsinn einer
selbstlosen und unpersénlichen Erndhrungsweise und deren moralischen Wir-
kungen, d.h. deren verhdngnisvollen Folgen fiir Leib, Seele und Geist. Dennoch
kann er von diesen »Dummbheiten« und ihrer »Entselbstungs-Moral« nicht las-
sen. »Tut nach meinem Beispielel«, wie er verkiindet, — davon ist, was seine eigene
Feldkiiche angeht, nicht viel zu halten.

Indessen lohnt es sich, abschlieRend einen Aspekt seines ohnehin selbstwi-
derspriichlichen Ernihrungsstils eingehender zu studieren. Namlich die Hinter-
griinde, warum fiir Nietzsche die Frage des Vegetarismus ein ungel6stes Prob-
lem darstellt. In der Mitte des Jahres 1869 entschlief3t sich der damals 25-jihrige
Basler Professor fiir griechische Philosophie auf Anregung seines Freundes und
begeisterten Mit-Schopenhauerianers Carl von Gersdorff zur »pythagoreischen
Lebensweise«. Vorgeschichte dieser Entscheidung fiir die »Pflanzenkost« ist der
Wille seines Freundes, der in seinem Brief an Nietzsche dazu ausfiihrlich Stel-
lung nimmt, »trotz Hohn und Spott derer, die in diesem Punkt, unter dem Ein-

50 | Nietzsche, Zarathustra, Von den Erhabenen, 4, 150.
51 | Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 5, 406.
52 | Nietzsche, Unzeitgeméafie Betrachtungen, Schopenhauer als Erzieher, 1, 350.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

flusse ihres Magens stehen, aus gesundheitlichen Griinden »vegetabilisch zu
leben«.>

Zu diesem Zeitpunkt verfiigt Gersdorff bereits iiber drei Monate Erfahrung in
fleischloser Ernihrung und mit groler Zufriedenheit und Erleichterung wider-
legt er die verbreitete Befiirchtung »von einer Abnahme korperlicher Kraft« — da-
von sei »keine Spur«. Auf die weiteren Folgen dieses Experiments sei er gespannt,
fugt jedoch zuversichtlich und seiner Sache sicher hinzu: »So denke ich fiir mei-
ne Person, wenn gespottet wird, wer zuletzt lacht, lacht am Besten.« Angesichts
seines wachsenden Wohlbefindens steht fiir Nietzsches Freund bereits fest, dass
er mit seinem Verzicht auf Fleisch kein »Opfer« erbringe, sondern im Gegenteil
der Geist die fleischlose Lebensweise braucht. »Wenn der Geist klarer, das Gemdit
reiner und ruhiger wird, [...] so weif ich wahrlich keinen zu hohen Preis um eine
aequa mens zu erreichen.« (Ebd.)

Neben den gesundheitlichen Griinden (Gersdorff leidet nach eigener Aus-
kunft unter »Himorrhoidalbeschwerden«) ist es die Treue zu Schopenhauers
Philosophie, die ihn zu dieser allgemein verspotteten Entscheidung fiir das »Ve-
getariertum« (Gersdorff) bewegt. Allerdings bezieht er sich nicht auf Schopen-
hauers Mitleidsethik, d.h. ihn interessiert nicht die pathozentrische Ethik — fir
die Schopenhauer heute als ein Vordenker des Tierschutzes gilt —, die das morali-
sche Gefiihl des Mitleids und der Anteilnahme iiber den Menschen hinaus auch
auf leidensfihige Tiere und deren schutzwiirdiges Wohl ausweitet.>* Ausdriick-
lich teilt Gersdorff seinem Freund in diesem Zusammenhang mit, er werde dem
»Vegetarianerverein in Nordhausen unter Ed. Baltzers Vorsitz« nicht beitreten.
Stattdessen leitet sich sein Vegetarismus aus Schopenhauers Willensmetaphysik
und deren asketischen Idealen ab, obwohl sich die von ihm vorgebrachte Begriin-
dung letztlich (wie sich gleich zeigen wird) kaum wesentlich von dem diitmorali-
schen Geist der damaligen Vegetarierbewegung unterscheidet.

Demnach soll jeglichem kulinarisch-isthetischen Hedonismus, als eines
gastrosophischen Kultus und als bejahter Wille zum geschmacklich uneinge-
schrinkten Genussleben, und gerade auch der Lust auf schmackhaftes Fleisch
abgeschworen werden. Gersdorff erliutert: »Die Emanzipation vom Kultus des
Magens ist eine Verneinung des Willens zum Leben. Was frither Genuss schien,
hort auf ein solcher zu sein, weil das Bediirfnis verschwindet. Gegen Fleisch
stellt sich mit der Zeit wahrer Abscheu ein.«* Mit anderen Worten: Der fiir einen
didtmoralischen Vegetarismus argumentierende Gersdorff legt seinem treuen

53 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 8. September 1869.

54 | Vgl. Ingensiep, Vegetarismus und Tierethik im 18. und 19. Jahrhundert.

55 | Um jeden Verdacht auszurdumen, dass er nicht aus »echt schopenhauerschens, den
Lebenswillen verneinenden Pessimismus handelt, sondern womdglich mit seinem diateti-
schen Vegetarismus einen makrobiotischen, also lebensbejahenden Optimismus verfolgt,
erklart Gersdorffironisch: »Sollte ich aber merken, dass mir ein Alter von 100 Jahren durch
diese Askese beschieden wiirde, so bin ich der Erste, der sich wiinscht, wie Buddha an

am 14.02.2028, 11:57:0;

525


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

526

Ethik des Essens

Freund Nietzsche ans Herz, auch »den praktischen Versuch zu machen, fleisch-
los zu leben«.

Fur den erhofften Fall, dass dieser sich tatsdchlich fiir eine fleischlose Lebens-
weise entscheiden sollte, rit er seinem Freund, sich »Vollkornbrot« bei einer da-
fur spezialisierten »Reformhaus«-Bickerei zu besorgen. Gersdorff selbst berich-
tet aus der grofstidtischen Alternativszene Berlins: »Ein hiesiger Bicker, selbst
Vegetarianer, backt ein kriftiges alles Sauerteigs entbehrendes, dafiir alle Nihr-
stoffe des Getreides enthaltendes Schrotbrot, das bereits an verschiedenen Stellen
dieser materiellen Stadt verkauft wird.« Uber das Vollkornbrot hinaus, welches er
Nietzsche lehrt, verraten weitere Details seiner Diit das platonisch-spartanische
Selbstverstindnis seiner vegetarischen Kiiche. Etwa dieses Rezept: »Eine Mehl-
suppe, 1/4 Metze Birnen und solches Brot, abends Milch sind meine Hauptkost
und ich fithle mich befriedigt.« (Ebd.)

EXTRABEILAGE: DIE ANFANGE DES MODERNEN
VEGETARIERTUMS

Mit Eduard Baltzers 1867 gegriindetem Verein fiir natiirliche Lebens-
weise, welchem Nietzsches Freund Gersdorff trotz seines Bekenntnisses
zum Vegetariertum nicht beitreten will, beginnt sich die deutsche Alter-
nativbewegung des 19. Jahrhunderts zu organisieren (und der Lebens-
reform-Bewegung zu nihern). Baltzer begriindet die fleischlose Ernih-
rungslehre explizit unter Berufung auf Pythagoras und andere antike
Philosophen, die sich fiir eine moralische Verurteilung des TieretStens
aussprechen. Grofie Verbreitung findet sein Vegetarisches Kochbuch, wel-
ches 1877 erstmals erscheint. Es regelt die Lebensmittelauswahl, den
Einkauf und die Beschaffung, die Zubereitungstechniken und Speisen-
kombination. Auf Fleisch wird verzichtet; aber Milch, Milchprodukte
und Eier sollen einen Ovo-Lacto-Vegetarismus ermdglichen. Die rous-
seauistische Programmatik einer Riickkehr zur Natur setzt Baltzer mit
seiner Ernihrungslehre so um, dass Kérner und Friichte — Rohkost — zur
urspriinglichsten Nahrung deklariert werden.

Neben gebriuchlichem Brotgetreide, wie Weizen und Roggen, kommen
auch bis dato Arme-Leute-Brotsorten aus Hafer, Dinkel und Hirse als
kulinarische Diversifikationen verstirkt zum Einsatz. Hiilsenfriichte
werden in den Speiseplan aufgenommen — womit Feuerbachs Legumi-
nosen-Utopie ein Stiick weit verwirklicht wird. Auch Gemiise und Obst,
moglichst aus dem eigenen Garten, um sicher zu sein, dass sie naturge-
mif angebaut und nicht den undkologischen Methoden der neuen Ag-

einem Stiick unverdauten Schweinefleisch vor diesem Termine zu sterben.« Vgl. Gersdorff,
Brief an Nietzsche, 8. September 1869.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

rarindustrie unterzogen werden. (Einen solchen politisch-6konomischen
bzw. kapitalismuskritischen Hintergrund gibt Nietzsche, der Antiso-
zialist, im Kontext seines Gemiisegarten-Projekts als Motiv freilich nicht
an.)

Da viele Stadtbewohner keine eigene Gartenkultur betreiben kénnen,
beginnen >Reformhiuser« die betreffenden Naturprodukte anzubieten.
Wichtige Speisen sind, neben dem von Gersdorff empfohlenen Voll-
kornbrot, Frischkornbreie oder, wie man inzwischen sagt, das >Miislic
zum Frithstiick, Salate und Gemiisegerichte zum Mittagessen. Das (al-
leine eingenommene) Abendmahl unterscheidet sich durch pflanzliche
Brotaufstriche vom Ublichen. Zu den Mahlzeiten werden Kriuter- und
Friichtetees getrunken.

Um den Verzicht auf Fleisch zu erleichtern, werden zahlreiche >pflanz-
liche Fleischrezepturen< erfunden wie Bratling, Hackbraten oder Leber-
knddel aus Getreide, die auch fiir fleischtypische Garverfahren (Grillen,
Braten) brauchbar sind. Auch innerhalb der symbolischen Ordnung
einer vegetarischen Kulinarik beginnen Fleischsurrogate einen mit den
tierischen Originalen vergleichbaren Platz einzunehmen.*® Die fleisch-
lastige Haute Cuisine wird durch eine weit raffiniertere Kochkunst iiber-
wunden: Der Kunst und »Artisten-Metaphysike, Fleisch durch gleich-
wertige andere geschmacksisthetische Konstrukte zu ersetzen. Wie sich
herausstellen wird, macht sich Nietzsches Gastrosophie die Prinzipien
dieser — duflerst aktuellen — Scheinisthetik einer rein vegetarischen und
gleichwohl anspruchsvollen Kiiche klar.

In diesem Kontext ist auf einen kulinarischen Aspekt der Rohkostbewe-
gung hinzuweisen, der unter dem gendertheoretischen Stichwort einer
»Feminisierung der Nahrung«* leicht zu kurz kommt. Die pflanzliche
Ernihrungsweise soll, als Momentum in der Emanzipation der Mensch-
heit, zu Erleichterungen und Zeiteinsparungen in der hiuslichen Es-
senszubereitung beitragen. Denn Rohkost bzw. nihrstoffschonendes
Dampfkochen von Gemiise verkiirzen die Kiichenarbeiten und Kochzei-
ten im Vergleich zu den traditionellen >Verfeinerungen« (insbesondere
von aufwindigen Fleischgerichten). Entsprechend betonen die Vertreter

56 | Vgl. Barldsius, Naturgeméfie Lebensfiihrung, 186.

57 | Von einer»Feminisierung der Nahrung« (Wirz, Essen und Reden vom Essen als Formen
sozialer Gewalt, 39) ist hier die Rede im Sinne einerideellen Aufwertung von vermeintlicher
Frauenkost«wie Gemiise, Friichte, Obst, Milch, SiiBspeisen, Tee. Eine vegetarische Femini-
sierung der Nahrung lbt gleichzeitig eine symbolische Kritik am karnivoren Patriarchismus
(Fleisch, scharfe Gewiirze, Alkohol). Das heift, die alternative Erndhrungslehre der Vege-
tarier vollzieht eine Umwertung der kulinarischen Hierarchie und symbolischen Ordnung
der birgerlichen, geschlechterspezifisch codierten Speiseregeln und Geschmécker. Vgl.
Setzwein, Erndhrung - Kdrper - Geschlecht; Adams, The Sexual Politics of Meat.

am 14.02.2028, 11:57:0;

527


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

528

Ethik des Essens

des damaligen Vegetarismus diese progressive Vereinfachung der kuli-
narischen Praxis und die damit verbundene Verbesserung der Arbeits-
und Lebenssituation der Hausfrauen.

Allerdings fordern die vegetarischen Lebensreformer, wie einige gemi-
Rigte Feministinnen jener Zeit, keinen grundsitzlichen Wandel der Ge-
schlechterrollen durch eine technische Erleichterung bzw. der ultimati-
ven Abschaffung der (weiblichen) Kiichenarbeit. Man fordert lediglich
die gesellschaftliche Aufwertung der privaten Haushaltstitigkeiten und
des traditionellen Verantwortlichkeitsbereichs der Frauen. Eine ganz
andere Auffassung vertreten die konsequenten Feministinnen und Mar-
xisten der Zeit. Sie problematisieren die Reorganisation der Herd- und
Haushaltsarbeit sowie eine Kritik an der alleinigen Zustindigkeit von
Frauen in dieser Sphire als ein Politikum und erkliren die Entfemini-
sierung der Nahrung zur revolutioniren Agenda. So will Clara Zetkin
die Problematik der Frauenarbeit und Hauswirtschaft sozialistisch 16-
sen — und hofft dafiir auf neue Kiichentechnologien, insbesondere auf
Elektrogerite. >Rationelle Haushaltsfiihrungs, vollautomatisiertes Ferti-
gessen und andere Formen eines kulinarischen Futurismus sollen die
weibliche Menschheit von der Sklaverei der Haus- und Herdarbeit be-
freien. Die namhafte Feministin Charlotte Perkins Gilman willigt in ihre
zweite Ehe nur unter der Bedingung ein, eine kiichenlose Wohnung zu
beziehen. Die Haushaltsreformerinnen um 19oo entwerfen nicht nur
detaillierte Pline, wie Ernihrung und Kinderbetreuung zentral zu orga-
nisieren seien, sondern sorgen auch fiir deren praktische Umsetzung.*®

Anders als dieser radikale Feminismus bzw. dieser kulinarische Fu-
turismus spiegeln sich das Reformerische und der latent konservative
Grundzug der Vegetarierbewegung des 19. Jahrhunderts nicht zuletzt im
weltanschaulichen Selbstverstindnis von Baltzers Verein fiir natiirliche
Lebensweise wider. Wie dessen Namensgebung zu erkennen gibt, geht es
dabei nicht primir um eine neue Ernihrungsweise, nicht um besseres
Essen. Letztlich steht hinter der vegetarischen Variante einer Moral der
einfachen Kiiche die programmatische Abstinenz gegeniiber einer >un-
natiirlichen Lebensweise<«. Wie in anderen Lebensbereichen, so soll das
asketische oder gegentiber Genuss ethisch indifferente Ideal der Lebens-
reformbewegung auch in der Kiiche einer >vegetarischen Didt« bewiesen
werden. Dabei scheint es auf kulinarischen Genuss und Wohlgeschmack
(mit der kiinstlichen Hilfe von raffiniertem Fleischersatz) nicht anzu-
kommen.

58 | Vgl. Boudry/Kuster/Lorenz, Reproduktionskonten félschen!

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

NieTzScHES PRO UND CONTRA zuM VEGETARISMUS

In seinem Antwortbrief auf Gersdorff berichtet Nietzsche, er habe, ohne zu z6-
gern, mit der »Pflanzenkost« ernst gemacht. »Auch ich gehdére, seit dem Empfang
Deines letzten Briefes, nicht mehr zu den >Sarkophagen«.«® Zwar ist uns nicht
uiberliefert, ob er sich das so gelobte neuartige Brot besorgt hat, aber iiber gesund-
heitlich positive Wirkungen seiner (kurzzeitig) verinderten Erndhrungsweise
gibt eine Nachricht an Mutter und Schwester Auskunft. Darin schickt der frisch
gebackene Vegetarier — Nietzsche, das Vollkornbrot — seinem Besuch in Naum-
burg »einige Vorsichtsmafiregeln« voraus. »Ihr diirft mich in meiner Lebenswei-
se nicht stéren«, mahnt der Philosoph in der Antizipation moéglicher Verunsiche-
rungen an und fiigt zur Beschwichtigung hinzu, »diese hat den Vorzug, sehr
einfach und unkostspielig zu sein. Ich habe ndmlich die letzte Zeit, nach dem
Vorgange und der Einladung von Gersdorff, von nichts als Brot Milch Weintrau-
ben Friichten und einer Suppe gelebt und denke, dass eine zeitweilige Kur dieser
Art meinem schlechten Magen recht gut tut. Also — groRe Kiichenbeschwerde
bringt mein Aufenthalt nicht mit sich.«%

Indessen tibernimmt Nietzsche den blof didtetisch begriindeten Vegetaris-
mus Gersdorffs nicht unkritisch. Obschon er sich wiinscht, in solchen wichti-
gen Dingen des Lebens mit der Weltanschauung seines geschitzten Freundes
uibereinzustimmen, um ihre Freundschaft nicht zu riskieren (wir werden die
Briichigkeit dieses Grundes noch kennen lernen), vertritt Nietzsche eine der Mo-
ral des Freundes widersprechende Auffassung. Sein Widerspruch zielt auf den
grundsitzlichen Punkt der Sache, nimlich auf die philosophische Begriindung
des Moralprinzips, welches den Schritt zur fleischlosen Lebensweise zur Pflicht
machen soll. Dafiir entwickelt Nietzsche den in Schopenhauers Moralphilosophie
nur angelegten und von Gersdorff ignorierten Tierrechtsgedanken eigenstindig
fort. Es wird das humanistische Argument vorgetragen, dass »die Achtung vor
dem Tiere ein den edlen Menschen zierendes Bewusstsein«® sei.

Mit dieser rein ethischen Argumentation distanziert sich er nicht nur von der
Auffassung seines Freundes; seine tierrechtliche Begriindung weicht auch von
der Philosophie der Vegetarierbewegung seiner Zeit (z.B. Baltzers Verein) ab, die
auf die pythagoreische Reinkarnationslehre, also die holistische Annahme einer
mythischen Seelenwanderung, zuriickgreift. Abgesehen von diesen unterschied-
lichen Philosophien einer vegetarischen Didt bleibt indessen fiir eine gastroso-
phische Interpretation des nietzscheanischen Denkens festzuhalten: Nietzsche
macht sich aus moraltheoretischen Erwigungen heraus eine fleischlose Ernih-
rungsweise als einer ethisch korrekten Kiiche zu Eigen.

59 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.
60 | Nietzsche, Brief an Franziska und Elisabeth Nietzsche, 2/2, 56.
61 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

am 14.02.2028, 11:57:0;

529


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

530

Ethik des Essens

Entsprechend lisst der Kiinder neuer Werte Zarathustra eine neue Tierliebe
erkennen. Die zahlreichen »Haustiere«, die sich um ihn scharen, behandelt er
als Gleichberechtigte und schitzt sie »als seine Freunde«. Dariiber hinaus kennt
der feinfiihlige Tierfreund nicht nur die 4sthetische Geburt der Tragodie aus dem
Geiste der Musik, er kennt auch ihren historisch wahren Ursprung, nimlich den
des blutigen Tier- bzw. Bocksopfers, des tragos.®* Nietzsche vermag den anthropo-
logischen Schrecken oder, wie er sich in seinem Brief an Gersdorff duflert, »das
Entsetzliche«, das Tragische nachzuempfinden, das vom Abschlachten des tragos,
eines friedlichen Tieres ausgeht.

Aber trotz der guten Griinde fiir die Tierliebe und trotz vielfiltiger Pro-Argu-
mente fiir einen ethischen Vegetarismus bleibt er weder den eigenen tierschiit-
zerischen Einsichten treu noch kénnen ihn seine positiven gesundheitlichen Er-
fahrungen, die er mit dieser Erndhrungsweise macht, zu einem volligen Verzicht
auf den Genuss von Tierfleisch bewegen. So ldsst er seinen vegetarischen Freund
wissen, er habe schlieRlich die Uberzeugung erlangt, »dass das Ganze eine Ma-
rotte ist, und noch dazu eine recht bedenkliche.«® Dieser eigenwillige Gegen-
angriff lisst den offenen Selbstwiderspruch erkennen, den Nietzsche austrigt:
Einerseits kiitmmert sich sein Zarathustra bzw. er selbst um das »liebe Vieh,
andererseits mag er es nicht lassen, gleichwohl »gutes Lammfleisch« und andere
Fleischgerichte zu genieflen.

Dass Nietzsche von der Pflanzenkost abkommt und sich schlieflich sogar
zum Gegner des Vegetarismus erklirt, um sich erneut auf das Fleischessen ein-
zuschwoéren — zu diesem Abfall vom rechtschaffenen Glauben bedarf es offen-
bar wenig. Lediglich einer Stimme, nimlich der Stimme eines anderen, ihm al-
lerdings tiberaus wichtigeren Freundes: Richard Wagner. Der von ihm schwer

62 | Burkert klart Uber den essistenziellen Ursprung der Tragddie auf: »Es ist moglich, zu-
mindest vermutungsweise einige wesentlichen Linien, die von der Situation des Opfers zur
Tragddie fiihren, nachzuzeichnen. [...] Die Opferhandlung ist in der Regel von Flotenmu-
sik begleitet; wahrend sonst fiir Chorlyrik die Kithara das normale Begleitinstrument ist,
herrscht in der Tragodie die FIote vor. Was wichtiger ist: Es gibt eine Form der»Unschulds-
komddies, wonach vermummte, maskierte Manner das Tier zu téten haben. Die eidoi ver-
stecken ihre Identitat: Keine Tragddie ohne Masken. [...] All dies fiigt sich zur folgenden
Hypothese: Die eidoi sind urspriinglich eine Gruppe maskierter Manner, die das im Friihjahr
fallige Bocksopfer vollziehen; sie treten auf mit Klage, Gesang, Vermummung, und diirfen
zuletzt den Bock verspeisen. [...] Ernst und »satyrhafte« Lustigkeit mégen sich in eigentim-
licher Weise durchdrungen haben. [...] Die Transformation auf das Niveau hoher Literatur,
mitden Formen der Chorlyrik und der Adaptation des heroischen Mythos, bleibt eine einzig-
artige Leistung, die sich doch auf vorgegebene Elemente griindet: Gebrauch von Masken,
Gesang und Tanz auf der thymele [Schlachtbank], Klage, Flotenmusik, der Name trageidoi,
alles vereint in der Grundsituation des Opfers: Der Mensch im Angesicht des Todes.« Vgl.
Burkert, Griechische Tragddie und Opferritual, 26.

63 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

verehrte Opernkomponist redet Nietzsche die »Pflanzenkost-weltanschauung«
schnell aus. Der Einfluss des Grofimeisters auf sein eigenes philosophisches
Selbstverstindnis ist — zu diesem Zeitpunkt noch — derart tiberwiltigend, dass er
Wagners Standpunkte und Gastmahle ohne kritische Distanz annimmt.%

Unmittelbar nach einem Besuch bei Wagners im Basel nahe gelegenen Trib-
schen schreibt er einen Brief an Gersdorff, in welchem er seinem Freund darii-
ber in Kenntnis setzt, dass von seinen vegetarischen Uberzeugungen nicht mehr
viel tibrig geblieben sei. Wagner, der seinerseits »jahrelang dieselbe Abstinenz
geiibt hat und davon reden darf«,*® habe ihm »nicht ohne wirmste Beteiligung
seines Gemiits und mit kriftigster Ansprache, alle die inneren Verkehrtheiten
jener Theorie und Praxis vorgefithrt«. Und obwohl der selbstbewusste Philosoph
bereits einen eigenen (eben den tierethischen) Standpunkt hat, hilt er diesen,
Wagner zuliebe, zuriick und gibt sich gegentiber Gersdorff in der Begriindung
seines Riickfalls in die Sarkophagie ungewodhnlich unsicher — trotz seines an-
sonsten sehr ausgeprigten Wahrheitssinns. So duflert er seine Zweifel, »ob ich
jetzt gerade alle Griinde bei der Hand habe, die mir inzwischen dagegen einge-
fallen sind.« (Ebd.) Kein Wunder, denn zuletzt geben ja nicht einsehbare Griinde,
die den Tierschutz auf einmal unplausibel machen wiirden, den Ausschlag fiir
seinen plétzlichen Sinneswandel und seine windige Behauptung, es handle sich
beim Vegetarismus um eine sogar bedenkliche Marotte.

Die wahren Beweggriinde, die ihn zu diesem Irrtum fiithren, liefert die
fleischfanatische Weltanschauung des »Meisters«. Denn Wagner, seinerseits
Schopenhauerianer, legt die schoperhauersche Philosophie noch einmal anders
aus als Nietzsche oder Gersdorff. Weder interessiert ihn wie Nietzsche daran das
tierethische Potential noch macht er sie sich im didtmoralischen Sinne zunutze
wie Gersdorff. Wahrend Gersdorft in der Pflanzenkost eine konsequente Anwen-
dung des schopenhauerschen Programms einer pessimistischen Verneinung des
Lebenswillens respektive der asketischen Verneinung eines uneingeschrinkten,
gastrosophischen Genusslebens sieht, will Wagner gerade im Willen zur fleisch-
losen Lebensweise einen ethischen Optimismus wahrhaben, der fiir den revolu-
tioniren Geist einer sozialistischen Weltverbesserei typisch sei. Dem hilt er einen
verbreiteten, pro-karnivoren Einwand entgegen. Weil der Mensch als natiirliches
Lebewesen ohnehin nicht aus dem nutritiven Schuldzusammenhang heraustre-
ten konne, und weil der Mensch, statt Ehrfurcht gegeniiber anderem Leben zu
zeigen, dasselbe téten muss, um selbst zu iiberleben, wiirde sich die Pflanzenkost
moralisch kaum von der Fleischkost unterscheiden.

64 | Vgl. Wagner/Spengler/Lutterbeck, Zu Gast bei Wagner.

65 | Wagner unterstiitzt den Vegetarismus-Aktivisten Theodor Hahn, Autor des 1865 er-
schienenen Bestsellers Das Paradies der Gesundheit, das verlorene und das wiederge-
fundene; eine Schrift, die - zu Wagners Zufriedenheit - mit antisemitischen Auslassungen
unterfiittert ist.

am 14.02.2028, 11:57:0;

531


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

532

Ethik des Essens

Die Vegetarier geben sich als Weltverbesserer, ohne wirklich etwas Wesent-
liches verdndern zu kénnen — das kann, wenn tiberhaupt, dann allein die Kunst,
so Wagner oder so wenigstens Nietzsche, der diese seine Philosophie, wie ja sonst
auch, Wagner andichtet.®® Ausfiihrlich unterbreitet Nietzsche seinem vegetari-
schen Freund Gersdorff die Plausibilitit eines (fanatisch-reaktioniren oder ge-
spenstisch-veringstigten) Geistes, der Fleisch will und dafiir jeglichen Willen
zum Guten opfert: »Das Wichtigste fiir mich ist, dass hier wieder ein Stiick jenes
Optimismus mit Hinden zu greifen ist, der unter den wunderlichsten Formen,
bald als Sozialismus, [...] bald als Pflanzenkostlehre und unter unzihligen For-
men immer wieder auftaucht: Als ob nimlich mit Beseitigung einen stindhaft-
unnatiirlichen Erscheinung das Gliick und die Harmonie hergestellt sei. Wih-
rend doch unsere erhabene Philosophie lehrt, dass wo wir hingreifen, wir {iberall
in das volle Verderben, in den reinen Willen zum Leben fassen und hier alle Pal-
liativkuren unsinnig sind.« Keine Spur mehr von seinem eigenen Standpunkt
und von seinem besseren Gewissen, stattdessen alter unverinderter, schlechter
Geschmack — oder »Wagnerische Ideale«, wie Nietzsche sich spiter — zu spit...
—in seiner hemmungslosen Schmihschrift Der Fall Wagner eingestehen wird.

Doch vorher hiuft er zu weiteren scheinheiligen und gegentiber seinen tier-
ethischen Einsichten auch kaltherzigen Rechtfertigungen des Ideals eines anti-
sozialistischen Fleischessens einige Dummbheiten und Verniinfteleien auf, die
im krassen Widerspruch sogar zu den eigenen didtetischen Einsichten und den
daraus hervorgehenden Ansitzen seiner Gastrosophie stehen. So schreibt er sei-
nem vegetarischen Freund nach Berlin beispielsweise, dass die »so grausame und
unsittliche Géttin Natur mit ungeheurem Instinkt uns Vélker dieser Zonen«* die
Fleischeskost eben aufgezwungen habe. Um im gleichen Atemzug gegen diesen
naiven Naturalismus einzurdumen, dass durchaus »bei besonders kriftigen und
stark korperlich titigen Menschen, eine reine Pflanzenkost moglich« (ebd.) sei.
Womit er zugibt, dass eine fleischlose Erndhrung durchaus unproblematisch ist.

Ein weiteres, oft angebrachtes Ressentiment gegeniiber einer vegetarischen Er-
nihrung tibernimmt Nietzsche von seinem (noch) »edlen Freund« und »Genius«

66 | Nietzsche-Biograph Janz geht auf die Hintergriinde ein: »Der Sprung von der Pflan-
zenkost zum Sozialismus scheint véllig berraschend und ist in dem Zusammenhang auch
génzlich unmotiviert. Wenn man aber in die baslerische Geschichte blickt, so fasst man
den Grund: Es ist ein echtes Problem, das ihn da bewegt, und es ist ihm ganz konkret vor
Augen gefiihrt worden, da in Basel im September 1869 die IV. Internationale, ein Arbei-
terkongress, tagte. Und da Wagners alter Kampfgenosse aus den 48er-Wirren in Dresden,
Bakunin, mitwirkte, mit dem Wagner jetzt eine Wiederbegegnung vermied, war Nietzsche
in den Tribschener Gesprachen direkt zur Stellungnahme angesprochen. Ausdriicklich er-
wéhnt Nietzsche diese Ereignisse nirgends, man konnte glauben, er habe sie nicht bemerkt
oderdann bewusst dariber hinweggesehen. Nurin diesem Reflex verrét er sich. Er fiirchtet
dieses Gespenst...«. Vgl. Janz, Nietzsche, |, 342.

67 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

Richard Wagner: »Der Kanon, den die Erfahrung auf diesem Gebiete gibt, ist
der: Geistig produktive und gemiitlich intensive Naturen miissen Fleisch haben.«
(Ebd.) Mit diesem idealistischen Vorurteil — Nietzsche weiff um die lange Ge-
schichte vegetarischer Philosophen (wie beispielsweise Platon)® — affirmiert sein
intensives Gemiit die seit Mitte des 19. Jahrhunderts sich ausweitende Fleisch-
gier und den sie legitimierenden Protein-Mythos, wonach tierisches Eiweif} der
beste und ein unersetzlicher Nihrstoff sei. Die erforderlichen erndhrungsphysio-
logischen Wahrheiten, um auch diesen Mythos als Trugbild und diese Moral als
auflermoralisches Konstrukt zu durchschauen, welches nur das schlechte Gewis-
sen beruhigen soll, hitte er schon seiner Feuerbach-Lektiire entnehmen kénnen.

Die sicherlich gréfite Unvernunft, die Nietzsche von einer »vegetabilischen
Kiiche« abbringt, ist (wenigstens zeitweise) sein naiver Glaube, die Wahrheit des
Lebens und Denkens im Geistigen und Ideellen sehen zu wollen. Bei dieser Art
von hoheren Bestimmung des Menschen bleibt, so der Wagnerianer Nietzsche
folgerichtig, obgleich im krassen Widerspruch zu seiner Poesie der Lebenskunst,
keine Zeit und Energie fiir eine Beschiftigung mit solchen — anscheinend doch
— kleinen, alltiglichen und ebenso geistlosen wie unwiirdigen Dingen wie einem
Essen, dessen moralische Geschmacksbeschrinkung einzuhalten ihn jedenfalls
in einen tiglichen Kampf mit sich (sich selbst versus seiner Lehre) zwingen wiir-
de. »Es ist unglaublich, fasst Nietzsche seinen antivegetarischen Idealismus zu-
sammen, »was eine so abnorme Lebensweise, die nach allen Seiten hin Kampf
verursacht, an Kraft und Energie des Geistes aufzehrt, die somit edleren und all-
gemein niitzlicheren Bestrebungen entzogen werden. Wer den Mut hat, fiir etwas
Unerhortes durch seine Praxis einzustehen, der sorge dafiir, dass dies auch etwas
Wiirdiges und Grofles sei, nicht aber eine Theorie, bei der es sich um die Ernih-
rung der Materie handelt.«®

Damit nicht genug: Nietzsche flechtet eine weitere Gemeinheit in seine Aus-
fuhrungen (die ja an seinen iiberzeugten Vegetarier-Freund gerichtet sind) ein:
»Und man mag auch Einzelnen ein Martyrium fiir solche Dinge zugestehn: Ich
mochte nicht zu ihnen zihlen, solange auf geistigem Gebiete wir noch irgendeine
Fahne hochzuhalten haben.« (Ebd.) Um hier kein Missverstindnis aufkommen zu
lassen, eine solche abgeschmackte Vorrangstellung des Geistigen gegentiber dem
Leiblichen, von vermeintlich edlen Werten gegeniiber vermeintlich unwiirdigem
Alltiglichen, von niedrigen Menschen (wie Gersdorff), die sich nur erndhren, und
hoheren Menschen (wie Wagner und er selbst selbstverstindlich), die Wichtigeres
zu tun haben, wird Nietzsche in anderen Zusammenhingen nicht mide als »de-
kadenten Idealismus«, als Auswuchs und Irrtum des christlichen Platonismus des

68 | Oder mit Jacques Derrida gesprochen: »Wem wollte man weismachen, unsere Kultu-
ren seien karnivor, weil tierische Proteine angeblich unersetzlich sind?« Vgl. Derrida, Man
muss wohl essen, 298.

69 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

am 14.02.2028, 11:57:0;

533


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

534

Ethik des Essens

Abendlandes zu kritisieren. Im Grunde attackiert seine Philosophie nichts heftiger
und unnachgiebiger als die moralischen Werte dieser Tradition.

Alle die angefithrten und letztlich sogar aggressiv umgewendeten Contras
gegen die vegetarische Ernihrung und damit auch gegen die Lebensweise seines
Freundes stoflen bei diesem erwartungsgemif} auf Befremden und Unverstind-
nis. Der durchaus fleischlos gliickliche Gersdorft erwidert spiirbar indigniert: »So
lange ich ruhig hier in Berlin lebe, fillt mir diese Lebensweise keineswegs schwer,
sie kostet mir durchaus keinen Kampf und gestattet mir manches Andere, was ein
wirklicher Genuss zu nennen [ist], hiufiger zu erlangen.«’® Freilich betont Gers-
dorff mit dem Hinweis darauf, dass er seinen verinderten Essgewohnheiten ein
erhohtes korperliches Wohlbefinden verdanke und dadurch mit mehr Ausdauer
und Lust arbeite, eine ernihrungsphilosophische Selbsterkenntnis, die ja Nietz-
sche, wie wir sahen, bereits an sich selbst verifizieren konnte. Nietzsche weif} die-
se bessere Erndhrungsweise nicht zuletzt wegen seines gesundheitlich anfilligen
Zustandes, seiner Magenbeschwerden und Kopfschmerzattacken als Leidgeplagter
und Eingeweihter in die »grofle Vernunft des Leibes« unter rein gesundheitlichen
Gesichtspunkten als eine héhere Lebensform durchaus zu schitzen.”

Entsprechend wehrt sich Gersdorff gegen seine polemische Gleichsetzung
von Menschen, die nur Vegetabilien essen, mit »Verdauungsmaschinen«. Er wen-
det diese Injurie auf eine tiefsinnige, orakelhafte Weise, an Nietzsche gerichtet,
um: »Zur Verdauungsmaschine will ich nicht umgewandelt werden, sondern nur
den Verdauungsapparat in einer solchen Ordnung erhalten, dass er das Gehirn
nicht beunruhigt.«’> Denn mit der Anspielung darauf, dass sich das Einverleibte
nicht nur auf den Koérper, sondern auch auf den Zustand des Gehirns auswirkt,
beriihrt Gersdorff die moralische Wirkung und den einverleibten Grundirrtum
ebenjener ungesunden (karnivoren) Erndhrungsweise, welche >im Fall Nietzsche«
tatsdchlich verhingnisvoll enden wird.

Wenn schon nicht in Bezug aufs Essen, so weifs Nietzsche selbst doch mit
Blick aufs Trinken und auf die Einverleibung alkoholischer Getrinke sehr genau,
dass dies nachweislich eine »sanfte Entartung im Geiste hervorruft.«” Seines Geis-
tes auf alle Fille. In der leibphilosophischen Erkenntnis, dass das, was man isst,
und somit die Moral (des eigenen Essens und Trinkens) unmittelbar physische
Wirkungen auch auf den Geist hat, herrscht eine prinzipielle Ubereinstimmung
zwischen Nietzsche und seinem Freund. Die Ubereinstimmung in diesem gastro-
sophisch fundamentalen Sachverhalt wird der Grund dafiir gewesen sein, dass es
Nietzsche letztlich sehr bekiimmert, mit Gersdorff in dem eigentlich ebenso wich-
tigen Aspekt einer Philosophie der Erndhrung, namlich dem Pro und Contra eines

70 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 13. Oktober 1869.

71 | Vgl. Brief Ende September 1869 an Franziska und Elisabeth Nietzsche.
72 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 13. Oktober 1869.

73 | Nietzsche, Gotzenddmmerung, 6, 70.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

Vegetarismus’, gerade nicht einer Meinung zu sein. Aus Sorge um den Verlust der
Freundschaft zu Gersdorft gibt Nietzsche trotz seiner energischen und schroffen,
aus eigener Unentschiedenheit in der Sache — um ihm dies zugute zu halten —
mitunter blof} provokant gemeinten Infragestellung eines vegetarisch (moralisch)
eingeschrinkten Genusslebens dem Freund letztlich das eigene Schicksal in die
Hand: »Indes um Dir meine wohlmeinende Energie zu zeigen, habe ich dieselbe
Lebensweise bis jetzt eingehalten und werde dies solange tun, bis DU selbst mir
die Erlaubnis gibst, anders zu leben.«”

NAUMBURGER ZUCKERBROTCHEN, BRAUNSCHWEIGER WURSTCHEN
UND REICHLICH LACHSSCHINKEN

Um Nietzsche das denkbar grofite >Geschenk« zu bereiten, spricht der vegetarische
Freund ihn von der asketischen Pflicht, auf den Genuss von Fleisch zu verzichten,
frei. »Tue mir den Gefallen«, schreibt Gersdorft zu Nietzsches Geburtstag zuriick,
»und kasteie Dich selbst nicht linger mit Pflanzenkost und feiere Deinen Geburts-
tag mit einem saftigen Stiick Fleisch.«’® Dieser gut gemeinte, aber verhiingnisvolle
Freispruch und auch Cosima Wagners eindringliche Bitte — »Essen Sie doch bald
wieder Fleisch«” — bestirken Nietzsches Sinn fiir Saftiges und seinen Drang nach
gutem Lamm. Fiir eine entsprechende und auch reibungslose Energieversorgung
seiner geistigen Produktion ldsst sich der Carnivoro nach eigenem Gusto in den
folgenden Jahren reichlich Fleisch schmecken — freigesprochen von tierethischen
Bedenken und bar jeder gastrosophischen Selbstbeschrinkung.

Nietzsches Erndhrungsstil sieht schliefllich nur noch »eine zeitweilige Ent-
haltsamkeit von Fleisch, aus didtetischen Griinden, vor. Er entwickelt eine gieri-
ge, zugreifende Fleischeslust, einen bejahten Willen zur Wurst, der in der Korres-
pondenz mit seiner Mutter und seiner Schwester immerfort zur Sprache kommt.
So berichtet er iiber seinen Speiseplan im Sommer 1887 zufrieden, »Tag fiir Tag
ein schones rotes Beefsteak mit Spinat und eine grofle Omelette (mit Apfelmar-
melade darin). [...] Abends nichts als einige Scheibchen Schinken, 2 Eidotter und
2 Semmeln.«’® Ein grofer Teil dieses familiiren Briefwechsels besteht in Bestel-
lungen von Schinken und Wurst.

Nach dem Empfang einer dieser begehrten Proviantpakete l4sst der Fleisches-
ser seine >Lieben< zu Hause wissen: »Mit dem Schinken bin ich noch nicht fertig,

74 | Wir erinnern uns: Nietzsche fordert eine »Philosophie der Erndhrung«, gerade weil der
»immer wieder losbrechende Larm fiir und wider den Vegetarismus« noch nicht beigelegt sei.
75 | Nietzsche, Brief an Gersdorff, 28. September 1869.

76 | Gersdorff, Brief an Nietzsche, 13. Oktober 1969.

77 | Cosima Wagner, Brief an Nietzsche, 29. Sept. 1869.

78 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 3. August 1887.

am 14.02.2028, 11:57:0;

535


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

536

Ethik des Essens

die Wurst noch nicht angefangen.«’® Wenige Tage spiter meldet eine Postkarte
unerwartet: »Das Braunschweiger Fleisch ist mir alles zu sehr gesalzen. Schin-
ken ebenso wie Wurst.«® Bei diesem sichtlich enttiuschten Geschmacksurteil
bleibt es jedoch nicht. Schon der Brief vom 9. November entwarnt und frohlockt:
»Die Naumburger Backsachen bewihren sich sehr, namentlich die Zuckerbrot-
chen. [...] Die Braunschweiger Wurst hat jetzt auch meine Sympathie.« Doch der
Degout gegen allzu Salziges verleidet ihm immer wieder die betreffenden Fleisch-
produkte. »Jetzt aber keine Wurst schickenl, tént es gequilt aus dem Engadin.®

Wiederkehrende Ubelkeit und allgemeines Unwohlsein nétigen ihm Selbst-
zweifel ab und machen seine Ernihrungs- und Lebensweise immer frag-wiir-
diger. Aber dann nehmen die Dinge wieder ihren gewohnten Lauf. »Ich wohne
still, habe gute Milch und Eier. Einen Monat spiter werde ich vielleicht um eine
Wurst-Proviantsendung bitten, ja nicht eher.«® Keine zwei Wochen spiter lisst
der Philosoph seine Schwester euphorisch wissen: »Die Wurst mit Appetit ver-
speist.«® In der Engadin-Zeit weif er sich gliicklich, nicht nur, weil er in seiner
Pension allerlei Lebensmittel kaufen kann und ihm auf diese Weise voriiberge-
hend eine Selbstverpflegung moglich wird, sondern auch deswegen, weil ihm
dies einen sicheren Zugang zu Corned Beef-Konserven verschafft.

Wihrend Nietzsche am Zarathustra sitzt, belohnt er sich fiir sein epochales
Werk auf besondere Weise. »Nun bitte, bitte: Eine grofle Wurstsendung Etwas
recht Gutes! Auch eine Schinkenwurst dabeil« also sprach Nietzsche am 21. Juni
1883 in einem Brief an seine Mutter und Schwester. Dann — aus schlimmen Erfah-
rungen wieder zur didtetischen Vernunft gezwungen — experimentiert er erneut
eine Zeit lang mit den gesundheitsférderlichen Wirkungen von Milchspeisen. In
diesem Zusammenhang wird mit saurer Milch angemachter Quark, »nach rus-
sischer Manier«, gerithmt. Als frohlicher Erndhrungswissenschaftler meint er
auflerdem erkannt zu haben, dass ihm Ziegenkise gut tue. Von diesen Erfahrun-
gen ermutigt und kliiger gemacht, versucht er seinen auch weiterhin moralisch
problematischen Fleischkonsum durch den Genuss der neuartigen Fleischersatz-
Produkte aus Erbenstoff zu hintergehen. »Dann habe ich fiinf Pfund Malto-Le-
guminose von der Fabrik bestelltl« Darum die frohe Botschaft: »Lassen wir also
jetzt den Schinken.«.3

Nietzsche gibt damit nicht nur den nachhaltigen Einfluss von Feuerbachs
Philosophie auf ihn zu erkennen — wie wir gesehen haben, erhofft sich Feuer-
bach durch solche revolutionire Einkiufe eine umfassende Verbesserung der
Ernihrungs- und Lebensverhiltnisse. Der Immoralist Nietzsche experimentiert

79 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 28. Oktober 1878.
80 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 3. November, 1879.
81 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 2. Juni 1879.

82 | Nietzsche, Brief aus St. Moritz, Anfang Juli 1879.

83 | Nietzsche, Brief nach Naumburg, 12. Juli 1879.

84 | Nietzsche, Brief an Franziska Nietzsche, 14. Juli 1884.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

auf diese Weise auch mit der Strategie, die Vegetarismusproblematik nachhaltig
und mit Stil aus der Welt zu schaffen: Im Imitat von Tierfleisch durch >kiinstli-
ches Pflanzenfleisch¢, welches die Echtheit dessen >natiirlichen Wahrheit< in den
schonen Schein einer technisch reproduzierbaren Kunstlichkeit verkehrt. Die
isthetische Wahrheit verwurstet — als das philosophische Prinzip einer solchen
kiinstlichen Wahrheit der Dinge — ein moralisches Problem: Der vegetarisch ge-
forderte Respekt gegeniiber dem Wohl der Tiere wird durch kiinstliche und koch-
kiinstlerische Mittel gelost. Das ist die List einer gastrosophischen Vernunft, die
dem Fleischgenuss ohne tierisch schlechtem Gewissen und auch ohne Verzichts-
moral fronen kann...

In der prinzipiellen Bereitschaft, sich mit dieser apollinischen Lésung des ku-
linarischen Schuld- und Lustlebens zufrieden zu geben und den eigenen dionysi-
schen Willen zur Wurst in einem ontologischen oder wurstologischen Sinne zu
dsthetisieren, bleibt Nietzsche jenen wesentlichen Grundgedanken der eigenen
Philosophie treu, die Wahrheit als Schein (Hiille, Form, Verpackung) zu entlarven
und im Schein das Wahre (die wahre Fiille und volle Wahrheit) zu erkennen.®> Mit
seinem postmetaphysischen Wahrheitsbegriff macht sich Nietzsche zum Vorden-
ker eines fréhlichen, schein-dsthetischen, eines gastrosophischen Vegetarismus.®

Mit Berufung auf diese Philosophie nihert man sich im Asthetizismus der
Sojawurst, im Immoralismus des Seitanbratlings und im Tofu-Buddhismus den
Speisewundern einer echten und wahrhaft heilbringenden Symbolkiiche. Man
lernt mit einer zukunftweisenden (Er-)Lésungsformel fiir eine moralische Pro-
blematik umzugehen, die den philosophischen Diskurs des Essens seit seinen
Anfingen bei Pythagoras unablissig beschiftigt hat.®”

Nietzsche selber freilich beherzigt die halkyonische Vernunftidee eines vege-
tarischen Fleischessens nicht dauerhaft. Sie bewirkt keine nennenswerte Verin-
derung seiner fleischlastigen Ernidhrungsgewohnheiten. Der kulinarische Genuss
der Sojawurst bleibt utopisch; sie dringen nicht vor bis in das Triebzentrum seines
michtigen Willens zur >wahren< Wurst. So trifft auf diese Fleischeslust im Fall
Nietzsche einmal wirklich zu, was sonst nur als christliche Floskel daherkommit:
Das Fleisch ist stirker als der Geist. — In seinem letzten Jahr vor seiner geistigen
Umnachtung setzt Nietzsche seine Mutter zwar iiber die »grofite Gleichmafig-

85 | Zu Nietzsches asthetischer Ontologie und Erkenntnistheorie als »Wurstologie« siehe:
Lemke, Nietzsches Wille zur Wurst.

86 | Mittlerweile werden sogar schon in »eingefleischten« Fast-Food-Ketten listige Bur-
ger aus Getreide und Gemiise angeboten. Man hat festgestellt, dass »iiber die Halfte der
befragten Kunden sich fleischfreie Bratlinge« wiinschen. (Reinike/Thorbrietz, Liigen, Lob-
bies, Lebensmittel, 215) Das Warensortiment der Fleischimitate (Tofu, Soja, Seitan etc.)
und damit auch der gastrosophische Vegetarismus expandiert und universalisiert sich, wie
wir sehen - aus guten Griinden.

87 | Daher beweist sich die grofle Weisheit der éstlichen Philosophie gerade darin, diesen
gastrosophischen Vegetarismus - in Form des Tofus als Fleischimitat - entwickelt zu haben.

am 14.02.2028, 11:57:0;

537


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

538

Ethik des Essens

keit in der Lebens- und Ernihrungsweise« in Kenntnis.®® Und einige Wochen vor
dem Ausbruch seines Wahnsinns beginnt er sogar vermehrt Obst und Gemiise zu
essen. »Erst um diese Zeit, findet der Nietzsche-Experte Onfray heraus, »tauchen
Obst und Gemdise in der Ernihrung des Denkers auf.«®? Von einer fleischlosen
Lebensweise oder wenigstens von einer gastrosophischen Reduktion und Substi-
tution seines Fleischkonsums ist dennoch keine Spur. Im Gegenteil.

In jenem Sommer bestellt er sechs Kilo Lachsschinken - fiir vier Monate... Mi-
chel Onfray entwirft ein tragikomisches Bild vom »armen Wiirstchen Nietzschex.
»Wenn er die Pickchen von seiner Mutter erhilt, hingt er die Wiirste — >die sich
delikat anfiihlen« (Nietzsche) — an einer Schnur an der Wand auf: Man muss sich
den Philosophen vorstellen, wie er den Antichrist unter einem Rosenkranz aus
Wiirsten schreibt.« (Ebd.) Man macht sich damit nicht iiber Nietzsche auf billige
Weise lustig®, sondern auf seine Weise — nimlich so, wie der Antichrist und Hans-
wurst die komplexe und irre Wahrheit iiber sich selbst sowohl lachend als auch
ganz ernst gemeint ausspricht. In diesem Sinne dementiert er einerseits: »Ich
will kein Heiliger sein, lieber noch ein Hanswurst«, und fiigt mit Entschiedenheit
erst recht hinzu, »vielleicht bin ich ein Hanswurst.« Diese Selbstbeschreibung
hindert Nietzsche keineswegs an der alles durchdringenden Gewissheit festzu-
halten - »trotzdem redet aus mir die Wahrheit.«*!

NIETZSCHEANISCHER WAHNSINN

Die moralische Wirkung von Nietzsches schlechtem Geschmack schligt sich
schlieflich in dem Drama seines zerriitteten Korpers nieder. Sein verdorbener
Magen, seine schwache Sehkraft, sein unseliger Unterleib, sein beunruhigtes
Gehirn, sein in Unordnung geratener Geist — all diese »einverleibten Grundirr-
timer« richten ihn zu Grunde und zeigen die Schizophrenie, die sich zwischen
seinem nahezu unverinderten Ernihrungsstil und seinem gastrosophischen
Wissen um die Notwendigkeit einer verniinftigen Kiiche ausbreitet. Statt eine
eigene Asthetik der Essistenz zu leben, verkérpert Nietzsche die fatale Diskrepanz
zwischen eingefleischten Ernihrungsgewohnheiten und dem unerfiillten Ideal
einer neuen Moral des Essens. Die Einverleibung dieser Wahrheit in Nietzsche,

88 | Nietzsche, Brief an die Mutter, 20. Marz 1888.

89 | Onfray, Der Bauch der Philosophen, 118.

90 | Beispielsweise ist von dem Literaten Georg Christoph Lichtenberg, dessen witzige
und tiefsinnige Aphoristik von Nietzsche hoch geschéatzt wird, ein solches verwurstetes
Arrangement bezeugt. In einem Brief an einen Freund berichtet der fiir seine Sudelbiicher
bekannte Schriftsteller zufrieden: »Die Wiirste sind angeschafft und hdngen wirklich auf
meiner Bibliothek zwischen den Werken Shakespeares und Humes.« Vgl. Lichtenberg, zi-
tiertin: Heckmann, Die Freud des Essens, 264.

91 | Nietzsche, Ecce homo, Warum ich ein Schicksal, 6, 365.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

im Schicksal seiner historischen sowie philosophischen Existenz, erweist sich —
wenigstens vom gastrosophischen Standpunkt — als ein wirklicher »Akt héchster
Selbstbesinnung der Menschheit, der in mir Fleisch und Genie geworden ist.«*?
Allerdings ging Nietzsche damals hellseherisch davon aus, dass man ihn, also
das, was in Nietzsche Fleisch (Person) und Genius (Philosophie) geworden ist,
frithestens in hundert Jahren verstehen werden kénne.?

Uber hundert Jahre vor dem >Rinderwahnsinn< zum Beginn des 21. Jahrhun-
derts® war es die orakelhafte Eingebung von Nietzsches Freund Gersdorff, dass
die physische Wohltat einer besseren Nahrung insbesondere darin bestehe, das
»Gehirn nicht zu beunruhigen«. Die beunruhigende Erweichung des Gehirns
als physische Folge einer durch Nahrungsmittel einverleibten Moral ist die viel-
leicht unheilvollste Wahrheit eines gastrosophisch frag-wiirdigen Geschmacks
und einer iiberwiegend von Fleischspeisen geprigten Esskultur. Deutet sich hier
ein Zusammenhang an, welcher die bis heute unaufgeklarte Ursache von Nietz-
sches ritselhaftem >Wahnsinnc« betrifft? Ist sein Geist an den moralischen Wir-
kungen einer falschen, vor allem fleisch- und wurstlastigen Erndhrung zu Grun-
de gegangen? Steht nicht Nietzsches mentaler Zusammenbruch - jene tragische
Situation in Turin, wo er das von der Peitsche des Kutschers gequilte Pferd, das
schutzlose Nutztier, mitleidig umarmt®
seiner nicht-vegetarischen Lebensweise verdringten Tierliebe — die zuletzt wie-
derkehrt und aus ihm ausbricht?

— unter dem bizarren Zeichen einer von

Man hat die nicht unberechtigte Meinung vertreten, dass Nietzsches >wahnsin-
nige« Mitleidsbekundung gegentiber dem grausam gequilten Tier den ethischen
Bewusstseinswandel »reprisentiert«, der durch vegetarische Bewegung im Verlauf
des 19. Jahrhunderts zum Schutz der Tiere vorangetrieben wurde.”® Um hier kein
Missverstindnis aufkommen zu lassen: Nietzsche macht das moralisch erfahrene
Leid des Tieres >wahnsinnig« und mit an Gewissheit grenzender Wahrscheinlich-
keit ist dieser >Wahnsinn« nicht die Folge seiner unverniinftigen Erndhrungsweise.
Obschon die wahren Ursachen seines iiber Jahre hinweg ausgehaltenen geistigen
Siechtums und die lange Vorgeschichte seiner eigenartigen Hirnerweichung im-
mer noch strittig und ungeklirt sind. Heutzutage wissen wir aber von der tragi-
schen Wahrheit und von der moralischen Méglichkeit, dass man von falschem Es-
sen wirklich >wahnsinnig« werden kann. Heute ist bekannt, dass Hirnerweichung
eine Folge falscher Ernihrungsgewohnheiten sein kénnte und — vielfach auch ist.”

Nietzsche demonstriert mit seinem schicksalhaften Selbstopfer, wie er selbst
prophezeit, eine »furchtbare Wahrheit«. Er ist die Inkarnation der in erndhrungs-

92 | Nietzsche, Warum ich ein Schicksal bin, 6, 365.

93 | Vgl. Nietzsche, Ecce homo, Geburt der Tragddie.

94 | Vgl. Késcher-Losche, Rinderwahnsinn BSE; Rifklin, Das Imperium der Rinder.
95 | Vgl. Schmid, Hat er nicht das Pferd gekiisst?

96 | Vgl. Mellinger, Fleisch - Ursprung und Wandel einer Lust, 125.

97 | Vgl. Grimm, Erndhrungsliige; Williams, Endstation Gehirn.

am 14.02.2028, 11:57:0;

539


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

540

Ethik des Essens

philosophischer Hinsicht diisteren Ahnung einer Zukunft, deren jiingstes Ge-
schichtszeichen das Creuzfeldt-Jacob-Syndrom ist: Das am eigenen Leib erfahre-
ne Unheil einer geistigen Umnachtung, einer im realen Wahnsinn verkérperten
Unvernunft der Menschheit als moralischer Wirkung ihres schlechten Essens.

Kurze Zeit vor seinem geistigen Zusammenbruch meint Nietzsche fiir das
sich abzeichnende eigene »Schicksal« Richard Wagner die Schuld geben zu miis-
sen. In seiner schonungslosen Abrechnung mit seinem einstigen »Meister« meint
er nun zu wissen, dass ihn Wagners dsthetischer und lebensphilosophischer Ein-
fluss krank gemacht habe: Dieser »décadent« habe ihm »den Geschmack und
die Gesundheit verdorben«.”® Das vernichtende, aber eben verspitete Urteil, mit
dem Nietzsche in diesem Kontext vor allem auf den wagnerianischen Kunstge-
schmack und dessen — aus seiner Sicht — »schlechte und krank machende Musik«
abzielt, lasst sich aus gastrosophischer Sicht mit gleichem Recht auf die erwihn-
ten karnivoren Erndhrungsratschlige Wagners beziehen. Diese wirken sich nicht
minder schlecht auf Nietzsches kulinarischen Geschmack aus und machen ihn,
seinen Leib und Geist, wirklich krank und berauben ihn in diesem Sinne tatsich-
lich seiner eigenen Vernunft.

Freilich erscheint es unsinnig, fiir die eigene Ernihrungsweise, wenn sie
selbst frei gewihlt ist, Andere verantwortlich zu machen. Was daher das Beispiel
Nietzsche — gemessen an dem erwihnten Anspruch, sich nur so viel aus einem
Philosophen zu machen, als dieser im Stande ist, ein Beispiel zu geben — wirklich
philosophisch macht und gastrosophisch lehrt, ist etwas anderes. Das philoso-
phische Beispiel Nietzsche lehrt die allgemeine Wahrheit, die er vorlebt und ver-
kérpert, und es betrifft die ethische Tatsache, wie sich bei diesem Menschen — in
exemplarischer Weise anhand der moralischen Spannung zwischen Fleischessen
und Pflanzenkost — ein gastrosophisches Nachdenken in Bewegung setzt: Seine
ewig wiederkehrenden Gewissensbisse lassen ihn nach einer »Philosophie der
Erndhrung«®® fragen. Darin, das eigene, und wider besseres Wissen fortgesetzte,
falsche Essen als gastrosophische Selbstlosigkeit erkannt, hinterfragt und ausge-
sprochen zu haben, verbindet sich mit dem Fall Nietzsche eine immer noch aktu-
elle philosophische Kritik an dem gesellschaftlich vorherrschenden Geschmack.
Und darin, Gber das Essen zu philosophieren, erfiillt er — wie nur wenige ande-
re Denker vor ihm und nach ihm — exemplarisch ein antiplatonisches und anti-
christliches Ideal, sein philosophisches Ideal, sich in solchen angeblich kleinen
und alltiglichen Lebensfragen wirklich als ein »freier Geist« zu beweisen.

So ist es ein besonderes, aber bislang zu wenig gewiirdigtes Verdienst Nietz-
sches, erste Hinweise fiir die kritische Selbsterkenntnis geliefert zu haben, dass
das Fehlen einer Philosophie der Erndhrung mitunter auf die ungastrosophische
Genealogie der platonisch-christlichen Moral und ihrer diitmoralischen, ku-
linarisch asketischen Ideale zuriickzufiihren ist. An seinem guten Beispiel be-

98 | Nietzsche, Der Fall Wagner, 6, 21.
99 | Nietzsche, Die Frohliche Wissenschaft, 3, 379.

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Delikater Geschmack

statigt sich der gastrosophische Gedanke, dass nicht nur das Denken den Kor-
per beherrscht und dass eine fehlende oder falsche Philosophie sich in einem
unverniinftigen, »gestdrten Essverhalten< auswirkt und in leiblichen Ubeln (den
uiblichen Erkrankungen, physischen Selbstbeschidigungen, cerebralen Beunru-
higungen, Intoleranzen, Immunschwichen etc.) verkérpern muss. Ebenso lisst
es umgekehrt erkennen, dass die Ernihrung den Geist speist und mithin eine
schlechte Erndhrungsweise sich fiir den Geist und das Denken physisch schlecht
auswirkt und sich dariiber hinaus schlechtes Essen allenthalben moralisch in
einem schlechten Denken des Essens vergeistigt.

Sicherlich, der moralisch-physische Einfluss des Einverleibten dringt nicht in
die freie Vernunft des Geistes derart vor, dass es die Denkweise determinieren
wiirde. Aber gerade der Fall Nietzsche lisst erkennen, wie weit die Beeinflussung
der Erkenntniskrifte durch Nahrung bzw. durch Genuss- und Rauschmittel ge-
hen kann und in welchem MafRe der Geist nicht nur aus sich selbst lebt.'” Nietz-
sche verdankt seinem Essen seine Philosophie. In ihr kommt der gastrosophi-
sche Gedanke zur Sprache, dass nicht nur die Philosophie das Essen beeinflusst,
sondern auch das Essen die Philosophie nihrt — und deswegen alles darauf an-
kommt, wie >gut< man isst und dariiber denkt. Die vernunftwidrige Uberheblich-
keit ausgerechnet das Essen nicht »zum Objekt des stetigen unbefangenen und
allgemeinen Nachdenkens und Umbildens gemacht zu haben, sondern, weil dies
fur herabwiirdigend gilt, seinen intellektuellen und kiinstlerischen Ernst davon
sogar abzuwendenc, wie Nietzsche erkannte, hat dazu beigetragen, dass die west-
liche Zivilisation iiber Jahrhunderte hinweg bis in die Gegenwart hinein das Welt-
Essen nicht als mogliche Praxisform einer lebenskiinstlerischen Ethik wiirdigt
und ihr Gutes immer noch fiir unphilosophisch hilt, statt es als eine Weltweisheit
zu kultivieren. Dem stellt der frohliche Umwerter der herrschenden Werte ent-
gegen, dass das zukiinftige Wohl der Menschheit weit mehr an der »Vernunft in
der Kiiche« hingt als an so manchen gemeinhin fir wichtig und grof erachte-
ten Dingen. In der Hoffnung, uns zu einem anderen Geschmack, zu einem dem
Menschen wiirdigen Geschmack »erh6hen« zu kénnen, spricht die fréhliche Wis-
senschaft einer zukiinftigen Esskultur eine bedenkenswerte Einladung aus; also
sprach Nietzsche, der Gastrosoph:

»Wagt’s mit meiner Kost, ihr Esser!
Morgen schmeckt sie euch schon besser
Und schon Gibermorgen gut!«

100 | Dass das Gehirn isst, dass der Geist speist und davon besser oder schlecht lebt, ist
eine neurogastrosophische Erkenntnis, die zu entdecken der zeitgendssischen Neurophi-
losophie und Biologie des Hirns noch bevorsteht; vgl. Hans-Peter Kriiger, Hirn als Subjekt?

am 14.02.2028, 11:57:0;

541


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2028, 11:57:0;


https://doi.org/10.14361/9783839434369-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

