Der Vorzug des Erlebens -
eine historisch-systematische Revue

Wie wir leben kénnen und leben wollen — so die These, die sich durch die gesamte
vorliegende Arbeit zieht —, ldsst sich nur in Beziehung zu Anderen beschreiben.
Hier geschieht also die Darstellung dessen, was es fiir die Wirklichkeit bedeutet,
dass wir gezwungenermaflen mit Anderen zusammenleben."' Diese Art und Weise
zu leben werde ich in dieser Arbeit mit dem Begriff des Erlebens bestimmen, da
durch ihn all das gefasst werden kann, was fiir uns darlegt, wie man sich verhilt,
und dadurch auch, wie es in Erscheinung tritt. Dies erfordert jedoch nicht nur eine
Beschreibung des Notwendigen oder des Wesenhaften, wie es in der Phinomeno-
logie durch die eidetische Variation erreicht werden soll. Es erfordert vielmehr ei-
ne Fokusverschiebung auf dasjenige, was in der eidetischen Variation als kontingent
beiseitegelassen bzw. ausgeklammert wird (also nicht fiir eine Wesensbestimmung
zu rechtfertigen ist). Es ist demnach die Aufgabe dieser Arbeit, aufzuzeigen, dass
das Erleben notwendig bzw. wesenhaft mit nicht zu Rechtfertigendem beschiftigt
ist, um auf dieser phinomenologischen Basis eine Bestimmung der sozialen Struk-
turen, unsere Abhingigkeit von Anderen, aufzuzeigen. Oder kurz: Wie kann das
Zusammenspiel von kontingenten sozialen Strukturen und den Bedingungen un-
serer Wirklichkeit dargestellt werden? Um diese Frage zu beantworten, werden in
dieser Arbeit phinomenologische Positionen mit poststrukturalistischen Bestim-
mungen der sozialen Strukturen zusammengebracht.

In diesem ersten Hauptteil wird dafiir der Begriff des Erlebens in Abgrenzung
zum Begriff eines theoretisierenden Bewusstseins beschrieben, durch welches vor

1 Mit dieser Fixierung auf die Wirklichkeit schliefse ich mich einem Wunsch von Petra Gehring
an, den sie in Ist die Phiinomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft? formuliert und unter der
Bezugnahme auf Deleuze, Foucault und Merleau-Ponty darlegt. Die Verbindung dieser Au-
toren wird auch in dieser Arbeit benutzt, um phanomenologisch auf die Wirklichkeit Bezug
zu nehmen. Vgl. Petra Gehring: Ist die Phdnomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft?— Uberle-
gungen zur Aktualitit der Phiinomenologie und ihrer Verfahren, in Mathias Flatscher, Iris Laner
u.a. (Hg.): Neue Stimmen der Phinomenologie, Band 1, Die Tradition, das Selbst, Nordhausen:
Traugott Bautz 2011, S. 31, 36 & 46.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Als Andere unter Anderen

allem ein Erkenntnisinteresse im Umgang mit der Welt bestimmt ist. Diese Ab-
grenzung — die bei Weitem keine neue Beschreibung darstellt — geschieht hier, um
begrifflich den Alltag miteinander im Erleben zu beschreiben. Dies bedeutet, die
sozialen Strukturen im Alltag phinomenologisch zu thematisieren, um damit die
volle Bedeutung der Anderen fiir das Erleben und die je eigene Stellung als Ande-
re*r fur Andere nicht zu unterschlagen, sondern sie explizit zu machen.

Dazu werden in der gesamten Arbeit verschiedene Theorien und Theoreti-
ker*innen miteinander ins Gesprich gebracht, wobei sowohl die unterschiedliche
Metaphorik, als auch die abweichende Schwerpunktsetzung beim systematischen
Gebrauch von Begriffen beachtet werden muss: Bspw. meint prireflexiv bei Sartre,
dass man in einem nicht reflexiven Bezug zu sich selbst steht, man sich also
jeweils als einzigartig im eigenen Erleben erfihrt, ohne dies reflektieren zu miis-
sen.” Merleau-Ponty betont hingegen die Anonymitit des Prireflexiven, weil nicht
ich wahrnehme, sondern man.*> Beide Aspekte gehéren — folgt man den beiden
Autoren — zum Prireflexiven; man ist bei sich selbst, ohne bestindig auf sich
reflektieren zu miissen, man hat dadurch noch kein feststehendes Ich, sondern was
man erlebt, ist eine anonyme Beziehung zwischen der Welt und den Menschen.
Erst in der Reflexion wird das Ich thematisch als eine bestimmte Einheit gesetzt.*
Aus der Reflexion, die sich auf etwas Prireflexives richtet, leitet Merleau-Ponty
ab, dass die Wahrnehmung, die prireflexiv abliuft, anonym geschieht, und Sartre
bestimmt aus demselben Phinomen, dass schon das Prireflexive jeweils einzig-
artig sein muss, da die Einzigartigkeit der reflektierenden Person sich auf das
prireflexive Erleben richtet. Eine einzigartige Anonymitit ist das Ergebnis, wenn
man beide Beschreibungen verbindet, und erscheint auf den ersten Blick wie
ein begriffliches Paradox. Diese augenscheinlich paradoxe Struktur 1st sich aber
auf, wenn man keinen Extremfall daraus macht, sondern die Wirklichkeit im
Alltag betrachtet: Ein Beispiel daftir kann ein Gang durch die Stadt sein. Man
verlisst das Café am Markt und liuft zuriick ins Biiro, den gesamten Weg lang
ist man es selbst, der*die liuft, aber man denkt nicht dariiber nach, dass man
lduft, noch wie, noch welchen Weg man einschlagen muss. Man geht ihn einfach.
Man kann im Nachhinein darauf reflektieren, dass ich es war, und niemand sonst
(Singularitit) aber erst dann erkenne ich auch, was ich abweichend (Aufhebung
der Anonymitit) von den Anderen gemacht habe. Habe ich einen kleinen Hipfer
gemacht, als ich die Treppen hinunterlief, bin ich Anderen ausgewichen etc. Das
Erleben ist vor der Reflexion einzigartig und anonym. Anonym ist das prireflexive

2 Vgl. Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts — Versuch einer phiinomenologischen Ontologie, Ro-
wohlt: Reinbek b.H. 2012, S. 21.

3 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,
S.39.

4 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 25.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Erleben also deshalb, weil keine permanente Reflexion abliuft, die bestimmt, was
man in diesen Momenten macht. Man antwortet mit den Verhaltensweisen auf
die Situation; im Beispiel durch das Gehen ins Biiro. Singulir ist es, weil es zwar
theoretisch jede Person sein kénnte, die die Stelle des Man ausfiillt, aber es ist
immer nur eine, die sich in der Reflexion als eine bestimmte Person herausstellt.
Schwierigkeiten dieser Art, beim Versuch verschiedene Theorien in Bezug auf die
Aussagen iiber die Bedeutung von Anderen fiir unsere Wirklichkeit zu verbin-
den, werden die gesamte Arbeit begleiten. Sie im Alltag anhand von Beispielen
aufzuldsen, entspricht der Methodik dieser Arbeit.

Um zum Thema des Erlebens und dessen Bedeutung fiir uns Andere als Andere
iiberzuleiten, beginnt die Beschreibung hier mit einem historischen Blick auf eini-
ge phinomenologische und poststrukturalistische Positionen: Den Anfang macht
dabei die Beschreibung eines auf Erkenntnis ausgelegten Modells des Bewusst-
seins von Husserl. Diese Beschreibung markiert auch den Beginn der phinome-
nologischen Forschung im Allgemeinen. Dieses Konzept wird in der Phinomeno-
logie selbst und erstmals umfassend durch Heideggers Konzeption des »Daseins«
kritisiert. Diese kritische Haltung gegen den vorrangig erkennenden Weltumgang
begriindet eine Linie der Phinomenologie, die iiber Sartre, Gurwitsch, de Beauvoir
und Merleau-Ponty zum hier verwendeten Begriff des Erlebens fiihrt.

Das Erleben wird hier als die Verbindung der Menschen untereinander in der
Welt aufgefasst und ist damit die komplexe Verkdrperung der Intentionalitit. Es
soll die Strukturen des Handelns, Fithlens, Imaginierens, Wahrnehmens und Den-
kens als Einheit darstellen.” Die Argumentation fiir diese These fiithrt also durch
einen kurzen historischen Uberblick, in dem auch Positionen betrachtet werden,
die sonst eher unbeachtet bleiben, hin zu einer systematischen Aussage und The-
se. Das Erleben umfasst die intentionalen Fihigkeiten, die uns einen bewussten
Teil der Welt in unseren Empfindungen, unserem Fithlen, Denken, Handeln, Vor-
stellen und unserer Wahrnehmung erschlief3en: Durch diese Fihigkeiten teilen wir das
Erlebte miteinander. Oder, um es in der Terminologie der Einleitung im Anschluss
an Wiesing zu sagen: Die Zumutung des Erlebens ist es, das Erlebte immer mit
anderen zu teilen. Es wird also in doppelter Hinsicht von einer grundlegenden Ge-
meinsamkeit ausgegangen: erstens von einer Gemeinsambkeit, die allen bewussten
Fihigkeiten der Menschen zukommt; und zweitens von einer, die bedeutet, dass
den Menschen als Andere durch das gemeinsame Erleben eine Wirklichkeit offen-
bar wird, in der wir nie getrennt von Anderen sind, sondern wir einen Bereich
erleben, der zwischen uns geteilt ist.®

5 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin: de Cruyter 1966,
S.254.

6 Vgl. Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36. »Ich werde niemals wissen, wie Sie
Rot sehen, und Sie werden nie wissen, wie ich es sehe; aber diese Trennung der Bewusst-

- am 14.02.2026, 08:43:26.

43


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Als Andere unter Anderen

Zu den eher unbeachteten Positionen zihlt dabei u.a. die von Aron Gurwitsch,
die er in Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt darlegt. In diesem Werk
zieht er in Zweifel, dass ich nichts iiber das sogenannte Innenleben der Anderen er-
fahren kann.” Der historische Uberblick gliedert sich dafiir in verschiedene Unter-
abschnitte, die den Begriff des Erlebens immer mehr spezifizieren, in denen aber
auch klar werden wird, dass der Begriff gerade durch seine Beziehung zu Anderen
nicht vollstindig durch eine analytische Definition bestimmt werden kann. Es ist
ein Begriff, der die Geltung der Genese innerhalb der Wirklichkeit bestimmt. In
allen Unterpunkten werden sich die Anderen als miteinander in Verbindung ste-
hende darstellen, wobei sich die Bedeutung der Anderen in diesem ersten Hauptteil
in den verschiedenen hier betrachteten Positionen verschieden stark ausprigt. Be-
sonders deutlich wird dies im zweiten und dritten Sinnabschnitt. In ihnen wird vor
allem Heidegger den Part des Argumentationspartners einnehmen, dessen Plidoy-
er fiir eine Vereinzelung des Menschen als eigentliches Weltverhiltnis in der Angst
zuriickgewiesen wird, um davon ausgehend die Abhingigkeit jedes Erlebens von
anderen Personen zu bestimmen. Dafiir werden einige kurze Passagen von Sartres
Studie zu Gustave Flauberts Leben aufgegriffen, da durch sie gezeigt werden kann,
dass die Anderen nicht nur mein Auftreten in der Welt beeinflussen, sondern auch
das Erleben, das ich von mir selbst habe. Diese Uberlegung bildet die Grundlage
der gesamten folgenden Arbeit.

Nach dieser Beschreibung der Bedeutung der Anderen fiir das Erleben wird ge-
zeigt werden, dass gerade die Form des Miteinander-Erlebens darauf schliefRen lisst,
dass das Erlebte im Sozialen geteilt werden kann, da es keinen notwendigen oder
hinreichenden Grund dafiir gibt, warum etwas Erlebtes nur einem*r Einzelnen zu-
ginglich sein sollte. Diese Theorie des Erlebens lisst sich vervollstindigen, indem
das Konzept der Intentionalitit mit Aron Gurwitsch und Maurice Merleau-Ponty
im funften Abschnitt Intentionalitit raum-zeitlich gedacht iiberdacht wird: Aus einer
als Strahl metaphorisierten und zur Erkenntnis bestimmten Intentionalitit wird
eine intentionale Darstellung werden, die den Horizont fiir die Fokussierung von
Anderen und Gegenstinden er6ffnet. Das Besondere dabei ist der Bezug zur Bewe-
gung des eigenen Leibes, die man mit Emanuel Levinas folgendermafen ausfithren
kann: »Das Subjekt verharrt nicht linger in der Unbeweglichkeit des idealistischen
Subjekts, sondern findet sich in Situationen fortgerissen, die sich nicht in Vorstel-
lungen, die es sich von diesen Situationen machen kénnte, auflésen.«®

seinstrome wird erst nach dem Scheitern der Kommunikation erkannt, und unsere erste Re-
aktion besteht darin, an ein Seiendes zu glauben, das zwischen uns ungeteilt ist. Es gibt kei-
nen Grund, diese yspringliche Kommunikation als Tauschung anzusehen«.

7 Aaron Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, Berlin/New York: de Gru-
yter1977,
S.50.

8 Emanuel Levinas: Die Spur der Anderen, S.148.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

In den Abschnitten Erleben ist nicht Erlebnis und Der Solipsismus ist keine Moglich-
keit wird der so entwickelte Begriff des Erlebens mit dem Begriff des Erlebnisses bei
Husserl verglichen, um zu bestimmen, welche anderen Méglichkeiten sich durch
diesen transformierten und im Vergleich zu Husserl erweiterten Begriff des Er-
lebens ergeben, durch den eine Beschreibung des Solipsismus notwendig falsch
sein und aus der Wirklichkeit herausfithren muss. Um zu diesen Punkt zu gelan-
gen, wird nun aber zuerst beschrieben, wieso iiberhaupt eine Untersuchung zum
Begriff des Erlebens einer Arbeit zur Sozialphilosophie vorausgeht.

Der Weg zum Erleben Die Frage danach, wie einem Menschen etwas gegeben ist,
wird in der Phinomenologie durch die Beschreibung beantwortet, dass Menschen
Bewusstsein von etwas haben bzw. auf etwas gerichtet sind. Dieser Bestand wird
mit dem Begriff Intentionalitit bezeichnet.” Wie genau jedoch die Intentionalitit
strukturell beschaffen ist, ist eine Frage, die in der Phinomenologie selbst unter-
schiedliche Beantwortungen erfahren hat: Das intentionale Bewusstsein von etwas,
das Husserl von Brentano ausgehend beschreibt, ist ein rein auf Erkenntnis ausge-
richtetes.'® Denn wenn man Intentionalitit als Gerichtetheit auf einen Gegenstand
versteht, den ich entweder in der »natiirlichen Einstellung« oder in der »Epoché«
seinem Wesen nach erkennen will, so wie es Husserl in den Ideen I vorsieht, geht es
vor allem darum, Wissen iiber etwas zu erlangen.” Diese Art, das Bewusstsein zu
denken, wird schon von Heidegger in Sein und Zeit durch einen grofieren Praxisbe-
zug ersetzt. Er beschreibt dazu den Begriff »Dasein« als Gegenentwurf zu dem des
Bewusstseins, weil ersterer keine rein theoretische Beziehung zum Gegenstand mehr
haben soll, sondern den Handlungsbezug des Menschen im Leben fokussiert."”
Das »Dasein« soll — laut Heidegger — eine grundlegende Neubestimmung fiir
die Phinomenologie bedeuten, einen Wechsel vom Primat der Erkenntnis, hin zum
Primat des Handelns, so schreibt Heidegger: »Das theoretische Verhalten ist un-
umsichtiges Nur-hinsehen.«® Das heif3t, dass der Vorrang des Erkennens selbst
eine Reduktion der menschlichen Fihigkeiten auf das theoretische Weltverhiltnis
darstellt: denn statt die Bedeutung des Handelns oder Fithlens mitzubeschreiben,
wird alles auf ein Erkenntnisinteresse reduziert. Diese methodische Reduktion auf
das Erkennen der Welt fithrt zu einer sachlichen Beschrinkung des Erlebten auf
das Erkennen. Damit ist man aber aus dem Bereich des tatsichlichen Lebens in

9 Vgl.]. N. Mohanty: Intentionality. In Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology
and existentialism, Malden, Mass: Blackwell, 2007, 69f.

10 Vgl. Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, Band |, Prolegomena zur reinen Logik (Text nach
Husserliana XVIII), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 7.

11 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen Philosophie (Text
nach Husserliana I11/1 und V), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 201.

12 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

13 Ebd.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

45


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Als Andere unter Anderen

den Bereich einer modellierten Theorie itbergegangen, in dem es ein erkennendes
Subjekt in Beziehung zu Erkenntnisobjekten gibt."* Der Vorzug des Erlebens ist es,
dass das Erkennen als Ergebnis des Nachdenkens, als Reflexion tiber etwas Wahrge-
nommenes, eine Handlung etc. beschrieben und somit nicht losgelést vom Leben
gedacht wird. Ahnlich konstatiert auch Bernhard Waldenfels den Wechsel der Per-
spektive von Husserl zu Heidegger in In den Netzen der Lebenswelt: »Bekanntlich hat
Heidegger in Sein und Zeit die Perspektive Husserls verschoben: die pure Vorhan-
denheit [das Erkannte, P.H.] ist ein derivater Modus gegeniiber einer urspriingli-
chen Zuhandenheit [einer Bindung an praktische Handlungen, P.H.], die auf einer
spezifischen Vorhabe beruht.«* Waldenfels bezieht sich mit seinen Ausfithrungen
auf den hier ebenfalls schon kurz erwihnten Gurwitsch.*® Diese Kritik und Analyse
Gurwitschs an Heideggers, und der Phinomenologie Husserls wird im Weiteren
immer wieder Impulse fiir die Transformation dieser Theorien bieten. Die hier mit
Waldenfels bestimmte Transformation des Primats der Erkenntnis hin zum Primat
des Handelns soll dabei aber keinesfalls besagen, dass das Handeln losgelést von
jeder Theorie oder losgeldst von jeder Erkenntnis und schon gar nicht gelést vom
Denken verliefe, sondern nur, dass es auf der Ebene des Mit-der-Welt-Umgehens
einen Vorrang des Praktischen gibt, weil durch die aktive Bewegung in der Welt
erlebt wird, was im Erkennen als Wissen von etwas festgestellt werden kann.” Die
Bewegung ist ein Prozess, dem gegeniiber das Erkannte als Endpunkt des Erkennt-
nisprozesses einen statischen Bezugspunkt darstellt. Dieser erkannte Bezugspunkt
liegt nach dem Erlebten, ohne das es wohl nichts Erkanntes und keinen Erkennt-
nisprozess geben konnte. Ich nenne das Erkannte deshalb Bezugspunkt, weil es
von dem Zeitpunkt seines Erkannt-Seins oder Erkannt-Scheinens auf das Erlebte
einwirkt.

Diese Kritik am Primat des Erkennens findet sich auch bei Gurwitsch in dem
schon erwihnten Text Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, mit dem er
sich 1931 habilitierte. Gurwitsch fithrt — ebenso wie Heidegger — das Problem, wie
das Weltverhiltnis in der Bewusstseinsphdnomenologie Husserls gedacht wird, auf
die Art zuriick, wie man das Bewusstsein beschreibt: »Wie weit die Wahrnehmung
des Mitmenschen auch gehen und wie viele Einzelheiten sie auch umfassen mag,
niemals kommen wir iiber den Bereich physischer Qualititen und Verinderungen
hinaus, niemals stofien wir in der Wahrnehmung auf Fremdseelisches.«*® So be-
nennt Gurwitsch in kritischer Absicht, wohin Husserls reines Erkenntnisinteresse

14 Vgl. Aron Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 62f.

15 Bernhard Waldenfels In den Netzen der Lebenswelt Frankfurt a.M., Suhrkamp 2016, S. 21.

16 Vgl. ebd.

17 Die Bedeutung der Bewegung wird im Unterkapitel Miteinander in sozialen Riumen noch wei-
ter expliziert.

18 Gurwitsch: Mitmenschliche Begegnung in der Milieuwelt, S. sf.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

fithrt. Dieser Befund stellt sich in Gurwitschs Analyse als einseitig heraus.” Wen-
det man sich den Sachen selbst zu, in diesem Fall den anderen Menschen, die erlebt
werden, so stellt er sich nicht nur als einseitig, sondern als fragwiirdig heraus. Die
Bewusstseinsphinomenologie Husserls stof3t nimlich auf ein Problem: Die An-
deren begegnen einem - im Gegensatz zu Steinen, Teer etc. — in jeder Situation
mit Ausdruck. Wir zeigen uns gegenseitig immer auf eine bestimmte Art und Wei-
se, weil wir uns aktiv darstellen. Oder, wie Gurwitsch sagt: »Niemals kommt uns
im Alltagsleben der Gedanke, daf wir das, was in unseren Mitmenschen vorgeht,
nicht unmittelbar in der Wahrnehmung selbst haben.«** Denn die Unterschiede
und Ahnlichkeiten, die uns im Erleben der Anderen widerfahren, sind schon das
»Fremdseelische« schlechthin. Genau diese Alltagserfahrung, die Anderen verste-
hen zu konnen, bildet einen Ausgangspunkt der hier vorliegenden Arbeit. Damit
steht das Thema dieser Arbeit in einer Linie mit Gurwitsch, de Beauvoir, Sartre und
Merleau-Ponty. Letzterer schreibt in Die Abenteuer der Dialektik in einem dhnlichen
Wortlaut wie Gurwitsch: »Die Anderen brauche ich nicht erst anderswo zu suchen:
ich finde sie innerhalb meiner Erfahrung, sie bewohnen die Nischen, die das ent-
halten, was mir verborgen, ihnen aber sichtbar ist.«** Es soll hier dementsprechend
nicht gefragt werden, warum ich die Anderen als Andere verstehe, sondern wie die
Nischen selbst erlebbar sein kénnen.

Dabei zeigt sich deutlich der Unterschied zwischen dem hier beschriebenem
Projekt und der anfinglichen Auffassung der Phinomenologie, da die eben be-
schriebene Alltagserfahrung von Husserl als »natiirliche Einstellung« bezeichnet
wird, genauer als »natiirlich theoretische Einstellung«.”* Die alltidgliche Welt ist
bei Husserl also schon durch eine erkenntnistheoretische Fragestellung itberformt
und wird dann noch weiter durch die Epoché umgewandelt, in der alles vorher Be-
kannte, das Alltdgliche ausgeklammert werden soll: »Ich darf ihn [einen evidenten
Satz] nur annehmen, nachdem ich ihn die Klammer erteilt habe. Das heifdt: nur im
modifizierenden Bewufitsein der Urteilsausschaltung«.”® Doch das ausgeschaltete
Urteil der Alltagswelt ist vor jeder Epoché die Grundlage, auf der aufbauend eine
Erkenntnis erst moglich wird. Oder noch radikaler: Die Anderen in der Epoché aus-
zuklammern, wiirde dazu fithren, nichts mehr zum Untersuchen zu haben, da fiir
uns nichts ohne Bezug zu Anderen besteht. Die Sozialitit wird in dieser Arbeit zu
einem unhintergehbaren Faktum erklart.

Um fortzuschreiten, soll in diesem ersten Kapitel ausgehend von der gerade zi-
tierten Kritik an einer Phinomenologie, die ein Erkenntnisinteresse als priméres
Weltverhiltnis setzt, gezeigt werden, dass es einen Vorteil bringt, die Menschen

19 Vgl ebd.

20 Ebd,S.6.

21 Maurice Merleau-Ponty: Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S.166.
22 Husserl: Ideen |, S.10.

23 Ebd,S. 65f.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

47


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Als Andere unter Anderen

als einander im Handeln, Wahrnehmen, Fithlen, Imaginieren und Denken Begeg-
nende zu verstehen. Die Menschen sind also Andere, die einander gemeinsam im
Erleben begegnen. Dies fithrt zum Begrift des Erlebens, der alltagssprachlich un-
problematisch verwendet wird, in der Philosophie jedoch als Terminus technicus
eine explizite Ausformulierung verdient. Das Erleben ist im besonderen Fall dieser
Arbeit immer das Erleben der Anderen. Es taucht als Begriff — neben der Lebensphi-
losophie Henri Bergsons und Wilhelm Diltheys — in der Phinomenologie vorrangig
in der existenzphilosophischen Umformung dieser Philosophie bei Sartre auf. Dies
geschieht in jener Phase seines Schreibens auf, in der er sich mehr als zuvor der
sozialen Welt und ihrer Bedeutung fiir die einzelnen Menschen zuwendet.* Dabei
beginnt er, immer noch ausgehend von einer phinomenologischen Beschreibung,
dialektische Prozesse in den Blick zu nehmen; den Wechsel der sozialen Struktu-
ren, denen man je selbst in der Gesellschaft begegnet.

Zum Erleben und zu einem Begriff, der diesem Erleben auch im Alltag gerecht
wird, gelangt man also nicht, wenn man durch ein reines Erkenntnisinteresse die
Komplexitit des Verhiltnisses der Menschen zueinander und damit zur Welt redu-
ziert. Man erfasst das Erleben, indem man versucht, der Komplexitit des Alltags
gerecht zu werden, seine verschlungenen, und gegenliufigen Bedeutungen aufzu-
nehmen und in Wechselverhiltnisse zu setzen: Schon wihrend ich hier sitze und
schreibe, mich fiir diese Beschreibung aufs Schreiben konzentriere, fallen Berei-
che des Erlebens in den Hintergrund; dass ich mit Freunden am Tisch einen Kaffee
trinke, verliere ich bei dieser Bezogenheit aufs Schreiben fast vollig aus dem Blick.
Anders das Ginger-Baker-Solo, das am Nebentisch abgespielt wird: Es lidsst meine
File und auch meinen Kopf und langsam auch mein Tippen in den Rhythmus und
Takt der Trommelschlige miteinstimmen. Doch d.h. nicht, dass die befreundeten
Personen am Tisch oder die Musik in diesem Moment ihre konstitutive Bedeutung
fiir die Situation verléren. Die Anderen stehen mit mir und dem Solo von Mr. Baker
in einer fiir den Moment nicht auflésbaren konstitutiven Relation. Die Arten un-
serer Einfliisse aufeinander sind plural. Diese Beschreibung fithrt zu der Frage, ob
das Erleben dialektisch beschrieben werden kann, als Wechselspiel von Thesen und
Antithesen. Dies wire eine Moglichkeit, im Erleben nicht nur unmittelbar auf die
Welt bezogen zu sein, sondern sinnvoll auf soziale Strukturen und die Bedingtheit
durch Andere Bezug zu nehmen, ohne zusitzliche Konstruktionen anzunehmen.

Geformtes Erleben? Die Plurallektik der Darstellung Nachdem, wie in der Uberleitung
des letzten Abschnitts angekiindigt, das Erleben mit sozialen Strukturen durch

24 Vgl.:Jean-Paul Sartre: Fragen der Methode, Reinbek b.H.: Rowohlt 1964, S.144, ders.: Entwiirfe
fiir eine Moral, Reinbek b. H. Rowohlt, 2005, S. 753. & ders.: Kritik der Dialektischen Vernunft,
S. 823.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

die Dimension der Darstellung verbunden wurde, ist dieser Abschnitt eine Schliis-
selstelle fiir das vorliegende Projekt, da hier gezeigt wird, inwiefern die Darstel-
lung des Erlebens schon durch Andere strukturiert ist. Dieses Vorhaben klingt fur
eine phinomenologische Beschreibung im ersten Moment nicht einlgsbar, da es
in einer solchen um das subjektive Bestimmen einer Wesenheit geht — zumin-
dest, wenn man Husserl folgt. Doch mit Levinas lisst sich hier eine argumenta-
tive Briicke schlagen, um im Ausgang von Sartre soziale Strukturen phinomeno-
logisch zu beschreiben. Levinas tiberschreibt die phinomenologische Praxis wie
folgt: »Die Riickkehr zu den Akten, in denen sich die intuitive Gegenwart der Ge-
genstinde enthiillt, ist die wahre Riickkehr zu den Sachen.«*® Levinas formuliert
in diesem Satz Husserls Diktum fir die Phinomenologie »Zu den Sachen selbst«
um. Es ist eine Umformung in der schon beschriebenen Linie der Phinomenologie,
die den nur auf das Erkenntnisinteresse abzielenden Untersuchungen Husserls die
Beschreibung des praktischen Umgehens in der Welt gegeniiber- oder zumindest
beiseitestellt. Das Diktum konnte hier also — im Sinne Levinas” — »Zu den Verhal-
tensweisen mit den Sachen selbst« heiflen, wenn es hier um eine Phinomenologie
der Gegenstindlichkeit ginge. Doch es braucht noch einen weiteren Schritt hin zu
»Zu den Verhaltensweisen der Menschen in der sozialen Welt selbst«, wenn abge-
bildet werden soll, was in diesem Abschnitt bestimmt werden wird. Hinzu kommt
durch die Perspektive von Levinas die Betonung, dass diese Verhaltensweisen nicht
aus dem Nichts entstehen, sondern eine Geschichte, ein Vorher und ein Nachher
haben. Mit der Beschreibung der Verhaltensweisen kann man — laut Levinas — die
»Zugangswege aller durchlaufenen und vergessenen Evidenzen wieder[finden]. An
ihnen bemift sich das ontologische Gewicht des Gegenstandes, der iiber sie hin-
auszugehen scheint.«* Diese modifizierte, hiretisch anmutende Beschreibung der
phinomenologischen Methode ist es, in der die Prozesse und die sozialen Struk-
turen zu Tage treten, die der Alltagswelt Gewicht verleihen.

Die Verhaltensweisen miissen also durch die Beschreibung, »wie sie in Erschei-
nung treten, in der Situation verortet werden, in der man sich so oder so verhilt.
Die Beschreibung, von der hier ausgegangen wird, muss damit im Alltag begin-
nen, in dem dann soziale Strukturen, die das Verhalten formen, bestimmt werden
konnen. Die Geltung dieser Strukturen veridndert sich somit im Laufe der Zeit. Die
Geltung wechselt hin und her, sie nimmt zu oder ab; sie kann sich ganz auflésen
und wieder neu entstehen, wodurch sich zeigt, dass die Strukturen sich darstel-
len miissen, sich wieder verlieren und — am wichtigsten —, sich stetig verindern.
Gibe es keine Form, in der sich die Wechsel und die Bestindigkeit der Strukturen
darstellen witrden, dann gibe es auch keine Méglichkeit iiberhaupt, auf tiberindi-
viduelle Strukturen zu verweisen. Nun versteht man jedoch die Anderen und de-

25  Levinas: Die Spur des Anderen, S. 88.
26 Ebd,S.89.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

49


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Als Andere unter Anderen

ren Verhaltensweisen als dhnlich oder unihnlich, als absurd und gewohnt, als die
Wiederholung von Normen, die einem®r selbst im eigenen Verhalten begegnen.
Will man diese Phinomene nicht verdecken, so miissen sie in ihrer Darstellung
beschreibbar sein. Es sind also diese Wechsel der Geltungen bzw. der Evidenz, die
ein bestimmtes Verhalten leiten, die phinomenologisch beschrieben werden kon-
nen, um das »Gewicht« (die momentane Bedeutung der sozialen Strukturen), mit
dem wir Gegenstinde und andere Menschen erleben, aufdecken zu kénnen.

Durch diese Wechsel kénnte man nun auf den Gedanken kommen, dass sich
eine bestindige dialektische Bewegung im Erleben zeigt. Die bestehenden Struk-
turen bilden eine These: Bspw. zeichnet sich darin ein Leistungsprinzip ab, dass
man, wenn man sich an die Arbeit setzt — wenn man keine festen Arbeitszeiten
hat —, es nicht schafft, sinnvoll Pausen einzulegen oder nach mehreren Stunden Ar-
beit einen Abschluss zu finden. Man erlebt sich selbst als unruhig oder unleidlich,
nicht in einer Reflexion, sondern im Umgang mit Anderen, in ihren Reaktionen
auf das eigene Verhalten, aber man macht weiter. Die Antithese bzw. der Wider-
spruch, der von einer befreundeten Person eingelegt wird, driickt sich in dem Satz
»Du machst dich selbst kaputt!« aus. Die Antithese konnte sich weiter durch ein
Verhalten ausformen, das auf die Unruhe mit Aufforderungen zur Pause reagiert,
oder darin, Ruhe erzeugen zu wollen, indem man die Produktivitit aufzeigt und
die Moglichkeit, sich Zeit lassen zu kénnen, gerade, weil man schon genug getan
hat. Das Leistungsprinzip, das die eigenen Verhaltensweisen leitet, wird mit ei-
nem Widerspruch konfrontiert, der dieses Prinzip hinterfragt und der somit als
Antithese verstanden werden kann.

Eine Synthese dieser Verhaltensweisen konnte man darin sehen, dass das Leis-
tungsprinzip hinterfragt wird und man sich neu zu ihm verhalten muss, folgt man
ihm implizit weiter oder versucht man explizit dagegen vorzugehen. Soweit die
Moglichkeiten, eine dialektisch anmutende Beschreibung des Erlebens zu geben.
Doch diese Beschreibung ist klar und eindeutig. Wenn man die Beschreibung an
die Darstellung der Personen kniipft, dann zeigt sich, dass in einem momentanen
Verhalten nicht eine einzelne These vorgestellt, sondern bestindig eine Pluralitit
verkorpert wird. Das Erlebte ist nicht klar und eindeutig oder eine blofRe Verbin-
dung zwischen Zweien, es ist ein Wirrwarr an Relationen zueinander mit vielfil-
tigen Gesichtern. D.h., iibersetzt in die Rede von These und Antithese: Man kann
ein Verhalten als These kategorisieren, genauso gut kann man dasselbe Verhalten
jedoch auch als Antithese bestimmen. Die Unruhe ist fir jemanden, der die gerade
beschriebene Hegemonie schitzt, kein negatives Verhalten, sondern ein Anzeichen
fiir Zielstrebigkeit, Effektivitit, Leistungsbereitschaft etc., also sicher keine Anti-
these zum eigenen Miterleben der Person (es sei denn, mit der Unruhe ginge eben-
so ein ablehnendes Verhalten einher, das jedoch dann nicht auf die Ablehnung von
tibermifliger Leistung bezogen werden muss, sondern auch darauf bezogen wer-
den kann, was diese Person gerade selbst tut).

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Im Erleben, so kann man das eben Geschriebene zusammenfassen, gibt es ei-
ne Vielzahl an Perspektiven, von denen ausgehend man eine Situation beschrei-
ben kann, deshalb ist eine Anwendung der dialektischen Terminologie sinnvoll, bei
der Beschreibung einer Position und eines Widerspruchs, nicht jedoch bei der Be-
schreibung der Darstellungen die plurale Positionen umfassen, aber keine Kontra-
diktionen oder vollstindige Widerspriiche aufzeigen. So werden die Unruhe und
die Unleidlichkeit fiir eine andere Person Anlass, sich ebenfalls nicht gut zu fith-
len, aber bspw. aus dem Grund, sich selbst nicht in dieser Form unter Druck setzen
zu kdnnen, um mit bestimmten Deadlines anders umgehen zu kénnen. Hier wird
das Erlebte zu einer Antithese zum eigenen Arbeitsverhalten, aber nicht zur Mei-
nung dariiber, dass man Leistung erbringen sollte. Doch auch zu diesem Punkt
kann das Erleben der Darstellung von Unruhe und Unleidlichkeit fithren, nimlich
dann, wenn man eine andere Vorstellung davon hat, wie der Wert von Arbeit be-
urteilt werden sollte. Die soziale Struktur des Leistungsprinzips formt demnach
das Erleben der Darstellung der Anderen in Bezug auf die Arbeit. Und was durch
diese Vielfalt an Perspektiven zum Ausdruck kommen sollte, ist, dass die eindeu-
tige Zuordnung von These und Antithese im Erleben nicht getroffen werden kann.
Man muss also, wenn man die Formung des Erlebens durch Andere und Strukturen
bestimmen will, die Beschreibung einer pluralen Perspektivitit in Angriff nehmen.

Diese abzubilden, ist der Zweck davon, den Bereich des Miteinanders in einer
Plurallektik zu denken, denn die plurale Perspektivitit kann nicht als Mangel bzw.
Schwiche oder Stirke gesehen werden: Sie ist die Form, in der sich das Erleben fiir
Andere darstellt. Jede dargestellte Perspektive ist zugleich These als auch Antithe-
se, nicht in Form einer Synthese, sondern in einer konkreten Beziehung zu einer
oder mehreren Anderen und deren Verhalten. Das jeweilige Verhalten mutet ei-
nem®r die Anderen also in unterschiedlichen Gegebenheitsformen zu: zum einen
als direkte Interaktionspartner*innen, die im Verhalten aufeinander antworten;
zum anderen als Prinzipien oder als gelernte Normen, kurz als soziale Strukturen,
die man nicht selbst hervorgebracht hat, die aber Teil dessen sind, wie man selbst
auf Situationen antwortet. Im Fall, dass man sich uber die eigene Reproduktion
des Leistungsprinzips mit Anderen beschwert, ist es also sowohl ein Antworten
auf das Verhalten der Anderen, auf die Situation, in der man das Prinzip reprodu-
ziert, als auch auf die Performativitit der sozialen Struktur in der Reproduktion.
Diese Beschreibung ist deshalb moglich, weil das Erleben nicht fiir sich allein steht,
sondern in mehrfacher Hinsicht fiir Andere eine Zumutung ist:*’ Eine Zumutung,

27 Vgl. Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 124ff. Dort beschreibt Wiesing die fortwahrende
Zumutung der Anwesenheit von etwas durch die Wahrnehmung. Die hier geschehene Aus-
weitung auf das Erleben bedeutet, dass die Formen der Zumutung, die das Wahrnehmen
zum Wahrnehmen machen, naimlich Anwesenheiten zu prisentieren, hier erganzt werden.
Die Wahrnehmung prasentiert nicht nur Anwesenheiten, sondern Anwesenheiten auf eine

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Als Andere unter Anderen

die durch das Erleben der Darstellung der Anderen eine Antwort auf Verhaltens-
weisen ist, die von diesen Anderen schon dargestellt wurden, gerade dargestellt
werden, oder die man als mogliche Darstellung der Anderen imaginiert. Damit ist
die Zumutung des Erlebens kein Inhalt, kein vorgegebenes Etwas — es konnte ja
zu Beginn des Hauptteils gezeigt werden, dass das Erleben bedeutet, kontingente
Verhaltensweisen zur Darstellung zu bringen —, sondern die grundlegende Form,
in der man etwas darstellt: Die Zumutung des Erlebens ist es, nichts darstellen
zu konnen, was nicht in Bezug zu Anderen stiinde. Es ist also fuir das vorliegende
Projekt nicht vorrangig von Bedeutung, was das Ziel meiner Handlungen ist, was
das Objekt meiner Wahrnehmung, das Sujet meiner Imagination, der Grund da-
fiir, dieses oder jenes zu fithlen, oder was der Gegenstand meines Denkens ist. Der
Fokus liegt in dieser Arbeit, wie bereits erliutert, auf der Darstellung des Erlebens
(Zumutung fiir Andere) und dem Erleben der Darstellung von Anderen (Wider-
fahrnis der Anderen); als Andere muten wir Anderen Darstellungen zu und ebenso
widerfahren sie uns.

In dieser Art und Weise lese ich auch Butler als Theoretikerin der Darstellung
des Erlebens fiir und durch Andere, wenn sie von Ekstase spricht, was durch das
folgende lingere Zitat unterstiitzt werden soll:

Wir neigen zum Beispiel dazu, die Geschichte der feministischen, der Lesben- und
Schwulenbewegung so zu erzdhlen, daf die Ekstase in den sechziger und siebzi-
ger Jahren und bis in die Mitte der achtziger Jahre eine grofie Rolle spielte. Viel-
leicht ist aber die Ekstase viel ausdauernder als gedacht; vielleicht begleitet sie
uns die ganze Zeit. Ek-statisch sein bedeutet buchstablich, aus sich herausgetre-
ten sein, und kann daher mehrere Bedeutungen haben: von einer Woge der Lei-
denschaft aus sich herausgetragen zu werden, aber auch vor Wut oder Schmerz
aufler sich zu sein. Ich denke, wenn ich immer noch ein »wir« ansprechen kann
oder mich selbst darin einschliefen kann, spreche ich zu denjenigen von uns, die
in bestimmten Hinsichten aufler sich leben, sei es in sexueller Leidenschaft, emo-
tionaler Trauer oder politischer Wut.?®

Diese Bestimmung des Aufler-sich-Seins ist eine Beschreibung des Erlebens, in
der man die Wirkung einer sozialen Struktur erfihrt. In der politischen Wut, der
Trauer oder der sexuellen Leidenschaft stellt sich die Ablehnung einer bestehenden
Struktur dar, die gerade dieses Verhalten als aulerordentlich bestimmen wiirde.
Auf theoretischer Ebene erschlie3t dieses Zitat aulerdem implizit das Aufder-sich-
Sein als Form, in der sich das Erleben darstellt. Damit ist nicht gesagt, dass man

bestimmte Art und Weise. Die Transformation ist es nun, die Art und Weise daran zu binden,
wie wir uns miteinander verhalten.
28  Judith Butler: Gefihrdetes Leben— politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, S. 41.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

notwendig von einem Drinnen startend sich aus sich heraus bewegt — dieser Meta-
phorik von Drinnen und Draufen ist das Kapitel Miteinander in sozialen Riumen
dieser Arbeit gewidmet. Was damit gesagt ist, ist, dass man sich explizit und of-
fen den Anderen darstellt, aufer sich bei Anderen ist. Ohne die Bedeutung dieser
intensiven Ekstase als Bruch mit bestehenden Strukturen schmilern zu wollen, ist
die Ekstase jedoch nicht nur da zu finden, wo in voller Deutlichkeit das Empfinden
auf Andere trifft, sondern jedes Verhalten ist eine Darstellung dessen, wie etwas
erlebt wird und kann somit nur aufer sich — oder noch genauer: bei Anderen sein.
So kann auch Helmuth Plessner verstanden werden, wenn er iiber den Menschen
als eine exzentrische Positionalitit spricht.” So kann mit Butler und Plessner ein
»Dass« bestimmt werden. Es ergibt sich aus dem Verhalten der Menschen zuein-
ander, dass sie nicht bei sich - also getrennt von Anderen - existieren, sondern,
dass sie aufler sich bei Anderen sind, solange sie etwas erleben. Woher kommt nun
diese Gewissheit? Sie wird dadurch nachvollziehbar, indem man sich, wie es hier
in den Beispielen geschehen ist, der Beschreibung widmet, wie sich das Erleben
darstellt.

Frage ich mich, um noch ein Beispiel anzubringen, wie ich dazu gekommen
bin, zu promovieren, dann steht kein einzelner Entschluss dafiir als abstrak-
te Grundlage meines Handelns, sondern das Promovieren ist eine prireflexive
Einheit verschiedenster Verhaltensweisen (vergangenen, momentanen und zu-
kinftigen), also verschiedensten aktiv entschiedenen genauso wie widerfahrenen
Begebenheiten: Es sind implizit gespiirte Erwartungen meiner Eltern und Grof3-
eltern, eigene Ambitionen, die sich wihrend des Studiums entwickelt haben
und die Unterstiitzung verschiedener Dozent*innen und von Freunden und den
sozialen Strukturen, die sich bei mir bspw. in einem akademischen und finanziell
abgesicherten Elternhaus verkdrpern. All diese Punkte spielen in die Evidenz hin-
ein, dass es moglich ist, diese Dissertation zu schreiben, an ihr weiterzuarbeiten.
Dabei sind jedoch nicht alle Bestimmungen immer gleich intensiv erlebt: Wihrend
man schreibt, ist es wohl (reflexiv betrachtet) vor allem die Lust am Text, die ei-
ne*m auch nach einer langen und ablenkungsreichen Nacht am nichsten Morgen
fortfahren lisst und weniger ein Gefithl des Drucks, den man auf sich selbst
ausiibt. Doch genau diese Beschreibung kann sich in der Reflexion unter einem
anderen Fokus als nicht mehr evident herausstellen, wenn man die Schreibpraxis
selbst in den Blick nimmt und ihre obsessive Form erkennt. Die Lust am Text und
das obsessive Schreiben gehen Hand in Hand und bedingen den Arbeitsprozess
gegenseitig. Zusitzlich verleihen die Anderen und die sozialen Strukturen, die sie
und man selbst verkérpern, der Entscheidung Gewicht, wodurch eine Reflexion
auf das Vorhaben aus verschiedenen Perspektiven erst ermdglicht wird. Erzahlt

29  Vgl. Helmuth Plessner: Elemente menschlichen Verhaltens in ders., Gesammlte Schriften VIII,
Condition humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, S. 190ff. & 195.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

53


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Als Andere unter Anderen

man jemandem, dass man promoviert, wird dadurch eine Erwartungshaltung
geschaffen, die von der eigenen verschieden ist. Durch diese Reflexionen auf das
Vorhaben kann also erkannt werden, welches Gewicht die einzelnen Bereiche fiir
einen und Andere haben. Es wird explizit, was vorher im Prireflexiven implizit
ablief. Genau durch diese Reflexion kann sich dann aber das tatsichliche Gewicht
des Erlebten verandern: Die Geltung schwankt im Sozialen hin und her. Diese
ganze Beschreibung ist hier deshalb notwendig, um verstehen zu konnen und ex-
plizit zu machen, welche Uberginge und Dimensionen man in einer Beschreibung
des Erlebens nicht fokussiert und nicht fokussieren kann, wenn man etwas nur
durch sein Erkenntnispotential bestimmyt.

In diesem Beispiel findet sich die Verbindung der gerade eingefithrten Plural-
lektik als Abbildung der mehrdeutigen, pluralen Bedeutungen, die die Verhaltens-
weisen und Darstellung der Anderen zueinander konstituieren. Denn von dieser
Ebene ausgehend - die in Sartres Worten prareflexiv ist — kann durch die Reflexion
festgehalten werden, was man gerade getan hat und wie. Prireflexiv ist das durch
die Plurallektik Bestimmte deswegen, weil die Verhaltensweisen zwar reflexiv ge-
plant sein kénnen und man auf sie reflektieren kann, es aber keine Notwendigkeit
darstellt, auf sie zu reflektieren. Damit ist das prireflexive Erleben, wenn man an
den Anfang dieses Hauptteils zuriickdenkt, der Ort, an dem man sich zueinander
verhilt. Er ist nicht ein Ort der Einheitlichkeit, gerade weil jede Person, die sich zu
Anderen verhilt, eine Perspektive darstellt, die, ohne dariiber reflektieren zu miis-
sen, auf die Perspektiven von Anderen trifft, und deshalb kann der Bereich dieses
Erlebens nur als Pluralitit verstanden werden. In diesem Bereich gibt es keine rei-
ne Erste-Person-Perspektive und keine reine Dritte-Person-Perspektive, weil das
Erleben weder nur meines noch das von Anderen ist; es ist Zumutung und Wider-
fahrnis zugleich.

Sartre beschreibt nun anhand dessen, was er das Erlebte nennt, den Prozess,
wie man sich selbst und Andere versteht. Es ist ein Wechsel zwischen dem Prire-
flexiven, also dem In-das-was-man-tut-engagiert-Sein, und dem Reflexiven, dem
dieses Engagiert-Sein-Uberdenken, wihrend man in dieses Uberdenken engagiert
ist. An einem Beispiel: Wihrend ich schreibe, denke ich nicht dariiber nach, welche
Tasten gedriickt werden miissen, um meine Gedanken in geschriebene Worte zu
tberfiihren. Ich driicke sie einfach. Wenn ich aber gefragt werde, was ich mache,
kann ich antworten: Ich schreibe. Ich verstehe mich also als ein Schreibender.*® Ich
kann aber auch antworten, dass ich arbeite, dass ich tippe, dass ich denke. Dann
verstiinde ich mich als arbeitend, tippend, denkend:

30 Dieses Beispiel findet sich in Form des Zigarettenzihlens bei Sartre. Ich werde gegen Ende
dieses Hauptteils darauf zuriickkommen. Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 21f.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Was ich le vécu, das Erlebte, nenne, ist nun aber gerade das Ganze des dialekti-
schen Prozesses des psychischen Lebens [der bewussten Fahigkeiten, PH.], ein
ProzeR, der sich selbst notwendig weitgehend verborgen bleibt [vergessene,
schon durchlebte Evidenzen, PH.], weil er eine stindige Totalisierung ist, und
zwar eine Totalisierung, die sich ihrer nicht [in Ginze] bewusst sein kann. [...] Das
Erlebte fithrt also immer zum Verstehen, nie zum Erkennen.®

Hier finden sich die gerade beschriebenen plurallektischen Prozesse wieder. Sie
zeigen sich beim Versuch, Andere zu verstehen: denn, wenn man an das Beispiel
ankniipft, kann ich mich beim Schreiben nicht nur als Schreibender verstehen,
sondern auch als arbeitende Person. Dann hiefle die Antwort: Ich arbeite; oder
aber: Ich schreibe ein Beispiel. Man kann aber auch sagen, man habe bis eben pro-
krastiniert. Die andere Person kann den Sinn verstehen, den man kommuniziert
oder durch das Verhalten darstellt: denn ich erlebe nicht nur mein Verhalten und
die Anderen nicht nur ihres; wir erleben die Darstellungen der jeweils anderen.
Man erlebt, dass sie einen auffordern, mit zu handeln, oder dem ablehnend gegen-
tiberstehen. Diese Aufforderung oder Ablehnung verstehen zu konnen, geschieht
meistens, ohne dass man darauf reflektieren muss. Der Sinn des Verhaltens ist mir
schon prireflexiv gegeben. Dies ist dadurch moglich, dass ich die Anderen durch
ihr Verhalten erlebe, oder wie man es alltiglich darstellen kann: Man erlebt die An-
deren als Menschen, die jeweils selbst Andere sind und einen selbst als Andere*n
erleben.

So kann, wie gerade gezeigt, iiber das Erleben, welches Sartre in seinem spi-
ten Denken einfiithrt, eine Briicke zwischen Sartres Uberlegungen vom Prirefle-
xiven und Reflexiven zur Plurallektik geschlagen werden.** Begibt man sich vom
Standpunkt des Erlebens der Pluralitit aus, wieder zuriick zu Sartres existenzphi-
losophischer Dialektik, dann sieht man, dass sie sich zwischen den beiden Polen
»prareflexiv« und »reflexiv« hin und her bewegt, aber jeder dieser beiden Bereiche
eine Pluralitit an moglichen Thesen und Antithesen umfasst. Eine endgiiltige Be-
stimmung, was These und was Antithese ist, ist nicht moglich. Im Pluralen gibt es
nur die Aushandlung von (Anti-)Thesen, die je nach persénlicher Perspektive das
eine oder das andere am Selben darstellen konnen. Deshalb miissen die Perspekti-
ven aber auch nicht erkannt worden sein, um mein Erleben zu bestimmen. Die im
Beispiel der Promotion aufgefiithrten Punkte sind nur jene, die ich fiir mich selbst

31 Jean-Paul Sartre: Sartre iiber Sartre: Interview mit Perry Anderson, Ronald Fraser und Quintin Hoare
in Sartre iiber Sartre, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S.151.

32 Eine Ausarbeitung zur »Spatphilosophie« Sartres findet sich u.a. im Text Alfred Betscharts:
Sartres politische Spatphilosophie —vom Marxismus zum Anarchismus. Frankfurt a.M.: Peter Lang
2017. & besonders in dem Aufsatz von Jens Bonnemann: Sartre und die Macht der Dinge. Uberle-
gungen zum Weltverhiltnis zwischen Handlung und Welt, in Lembeck, Karl-Heinz; Mertens, Karl;
Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Phinomenologische Forschung, Hamburg: Meiner, 2009.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

55


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Als Andere unter Anderen

erkannt habe, aber es sind weder alle moglichen noch alle wirklichen Bezugspunk-
te: Thre Menge ist plural und kontingent. Damit ist schon die Dialektik Sartres,
eben wie die Plurallektik des Erlebens, weder in der Geschichte noch in der Natur
zu finden, sondern nur im Erleben der Menschen. Metaphorisch kénnte man also
sagen: Die Dialektik von Reflexivem und Prireflexivem, die den Selbsterkenntnis-
grad der plurallektischen (Anti-)Thesen bestimmt, bleibt beim Bodensatz der idea-
listischen Dialektik stehen. Es gibt nur 1. den durch sich selbst erlebbaren Prozess
der Bewusstwerdung und 2. den durch die Anderen angestofRenen Erkenntnispro-
zess, der selbst wieder erlebt wird. Sartre bleibt dabei dennoch einer idealistischen
Sprache verhaftet, die er durch die Vorsicht gegeniiber einer absoluten Synthese
der Dialektik auszugleichen versucht. Durch die phinomenologisch-existenzphilo-
sophische Beschreibung deckt er eine fortlaufende, syntheselose Struktur der Dia-
lektik auf. Dies kann hier nun genauer bestimmt werden, weil die Synthese genau
deshalb ausbleiben muss, weil es keine eindeutige Zuordnung mehr gibt, was als
These und Antithese zu synthetisieren wire (siehe das Leistungsprinzip-Beispiel
weiter oben in diesem Abschnitt). In Sartres Terminologie bleibt deshalb der Pro-
zess, sich und andere zu verstehen unabschliefRbar, bzw. die Totalitit, die wir laut
Sartre jeweils sind, ist nie abgeschlossen, sondern nur als Prozess zu verstehen.
Kurz: Wir verindern uns bestindig und sind nicht aus einem héheren Prinzip ab-
leitbar.

Warum soll — in Sartres Worten — diese unfertige »Totalitit«, oder, wie es in
dieser Arbeit heiflen wird, die Andersheit jedes Menschen nun aber nicht komplett,
d.h. in jeder Situation, vollig erkannt werden kénnen? Es liegt daran, dass man
selbst ein*e Andere*r fiir sich selbst ist, wihrend man Andere und die Welt erlebt.
So bleibt eine Liicke, die zwar erlebt wird, die aber wegen ihrer Alltiglichkeit erst
wieder in den Fokus der Reflexion genommen werden muss. Es ist gerade die Dop-
pelbeziehung zwischen prireflexivem Erleben und reflexivem Nachdenken, die die
Schwierigkeiten bedingt, die Anderen in ihrer Alteritit explizit zu erleben, denn
es kann schwierig sein, ihre selbststindige Andersheit zu verstehen, wenn diese
durch soziale Rollen (im Beruf, durch Erwartungen an Geschlechterrollen oder die
Herkunft) itberdeckt wird. Keine dieser Rollen, keine Selbstdarstellung ist jedoch
eine Totalitit.

Mit dem Begriff der Totalitit ist neben der Unfertigkeit noch eine weitere
Schwierigkeit verbunden, der ich mit Butler versuchen werde, aus dem Weg zu
gehen. Eine Totalitit zu sein, ob abgeschlossen, abschlieRbar oder nicht, impli-
ziert immer, ein klares Ziel zu haben, was der pluralen Auffassung dieser Arbeit
widersprechen wiirde. Butler schreibt zu dieser Art, die Totalitit zu fassen, in
ihrem Kapitel Sich mit dem Realen anlegen aus Korper von Gewicht Folgendes: Es
ist die Kontingenz, die dazu fiihrt,

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

daf es dem Diskurs selbst ausnahmslos miflingt, das soziale Feld zu totalisieren.
Tatsachlich ist jeder Versuch, das soziale Feld zu totalisieren, als ein Symptom
zu lesen, als Wirkung und Uberrest eines Traumas [..]. Dieses Trauma existiert
weiter als die dauernde Moglichkeit, jegliche diskursive Formation aufzubrechen
[..], die den Anspruch erhebt auf eine koharente oder nahtlose Darstellung der
Wirklichkeit. Es besteht weiter als das Reale, wobei das Reale stets das ist, was
einzuschliefien jeder Darstellung von »Wirklichkeit« miRlingt. Das Reale macht
die Kontingenz oder den Mangel in jeglicher diskursiven Formation aus.*

Butler bezieht sich in diesem Zitat auf die Probleme, die sich einstellen, wenn man
versucht, das Reale auf irgendeine Art und Weise in einem bestimmten Diskurs —
und sei es dem, wie man sich selbst innerhalb der Gesellschaft verortet — zu to-
talisieren bzw. es abzubilden. Ihr Bezugspunkt ist dabei eine diskurstheoretische
Uberlegung. Der Befund lisst sich jedoch auf totalisierende Darstellungsversuche
des Realen gleich welcher Art ibertragen. Denn das Ziel von totalisierenden Erkli-
rungen oder Beschreibungen des Lebens ist eine durchgingige und damit kohi-
rente, eine mit sich identische Darstellung. Es ist das Schreiben einer Geschichte
hin zu einem Ziel oder unter einem bestimmten Motto gefasst. Es spielt damit
keine Rolle, ob innerhalb eines Diskurses durch ein bestimmtes und eingegrenztes
Begriffsrepertoire Phinomene nicht mitbeschrieben werden kénnen, weil sie den
begrifflichen Rahmen sprengen, oder ob es sich um das Beschreiben einer Per-
son und deren Verhaltensweisen mit einem eher idealistisch geprigtem Vokabular
handelt, das durch phinomenologische und existenzphilosophische Begriffe sys-
tematisch erweitert wurde — so wie es bei Sartre der Fall ist —, um einen Prozess
besser zu beschreiben.** Beiden tritt das entgegen, was Butler halb metaphorisch,
halb systematisch ein »Trauma« nennt: Es ist die Erfahrung, dass sich das Erleben
der Wirklichkeit nie in eine kohirente Geschichte zwingen lisst. Was erlebt wird,
ist selbst immer nur ein Teil der Wirklichkeit, eine Perspektive; und schon diese
Perspektive ist immer mehr, als man mit einer Erzihlung erfassen konnte, die ei-
ne kohirente Darstellung zum Ziel hat. Jede Perspektive auf die Wirklichkeit ist
mehr als eindeutig. Sie sind, wie durch die Beispiele bisher gezeigt werden konn-
te, plural. Deshalb legt sich jede Vereinseitigung und jeder Totalisierungsversuch
mit der Wirklichkeit an. Dies bedeutet, dass das Erleben der Anderen und mein ei-
genes Erleben die Geschichten schon in der alltiglichen Erfahrung widerlegt, mal
deutlicher, mal undeutlicher: Hilt man sich fir einen grofRen Schriftsteller, hal-
ten Andere einen fiir eine*n Dieb*in oder eine*n Stiimper*in etc. Die einzelnen
Perspektiven lassen sich nicht eindeutig fir diese oder jene Erzihlung benutzen,
es ist immer eine Frage, wie viele Perspektiven einbezogen werden und wie sich

33 Judith Butler: Kérper von Gewicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 264f.
34 Beispiele fir dieses Vokabular sind bei Sartre u.a. An-sich, Fir-sich und eben Totalitat.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

57


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Als Andere unter Anderen

die Beschriebenen weiter darstellen. Sie kénnen einen permanent iiberraschen.
Wenn hingegen etwas total wire, erschiene es so, als gibe es neben dieser Totalitit
nichts Weiteres, selbst wenn die Totalisierung noch abliuft. Neben den Menschen
stehen aber immer Andere, weswegen der Versuch einer kompletten bzw. totalen
Beschreibung unzureichend bleiben muss. Deshalb werde ich im weiteren Verlauf
auf den Begriff der Totalitit fiir meine eigene Systematik verzichten, da er ein Telos
beinhaltet oder bestimmen soll, das in dieser Eindimensionalitit den polyvoken,
den vielstimmigen, kontingenten Bedingungen des menschlichen Lebens und Er-
lebens nicht gerecht werden kann.

In diesem Sinne kann man - ausgehend von der phinomenologisch-existen-
zialistischen Dialektik und der butlerschen Kritik an der Form und dem Zweck,
Totalisierungsprozesse als Beschreibung zu nutzen - also sinnvoll von einer Plu-
rallektik sprechen, da das Erleben nicht nur als klare Thesen oder Antithesen ge-
geneinandergestellt werden kann. Das Antithetische und Thetische verteilen sich
durch die Perspektivitit plural und ermdglichen so immer neue »Synthesenc, oder
besser: immer neue Zwischenfazite als Meinungen iiber einen und denselben Mo-
ment des Erlebens. Die Vieldeutigkeit stammt dabei aus der Verbindung mit an-
deren Menschen und deren Verhaltensweisen. Was sich fiir den*die eine*n als eine
These darstellt, ist fiir jemand anderen eine Antithese und natiirlich gibt es nicht
nur jeweils eine These oder Antithese, es sind viele Thesen; im Leben verfolgen Men-
schen zwar auf vielfiltige Weise Ziele, doch lassen sie sich nicht notwendig auf ein
einziges Bild, ein einziges Ziel der Ziele reduzieren, das alle unterschiedlichen Zie-
le und Geschichten vollstindig zusammenfassen kann. Denkt man zuriick an das
Beispiel des Promovierens, gibt es vieles, was dafiir spricht, also als These gewertet
werden kann, dem, was ich gerade erlebe, die Bedeutung zugeben, dass ich pro-
movieren sollte.* Fiir eine andere Person kénnen aber dieselben erlebten Punkte
gegen eine Promotion sprechen oder ein anderes Gewicht innerhalb des Erlebens
haben: Die Méglichkeiten sind plural. Das Leben stellt sich — metaphorisch ge-
sprochen — weniger als ein durchgehend geschriebenes Tagebuch dar, in dem das
jeweils aktuelle Ziel berichtet und mit Anderen geteilt wird, als durch eine Karte,
die an allen Seiten ausfranst und eine Vielzahl kontingenter Wege aufzeigt, die alle
unterschiedlich weit von verschiedenen Zentren entfernt sind.?® Das bedeutet, dass

35 Vgl zur Beschreibung von Ordnungen: »Insofern wiren simtliche Situationen aus Sicht der
Organisation immer schon offene Situationen, weil Organisationen nur sehr indirekt Einfluss
auf eine Losung in ihrem Sinne haben.« Stefan Meifdner: Immer wieder Neues. Neuheit als ko-
gnitiver Erwartungsstil in Arbeitssituationen, in: Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Phi-
losophie und Soziologie der Situation, Wiesbaden: Springer 2013, S. 217.

36  Vgl.: ThomasR. Flynn Sartre, Foucault, and Historical Reason—a poststructuralist mapping history.
Vol. I, Chicago/London: The University of Chicago Press 2005, S. 307f. & Gilles Deleuze & Felix
Guattari Rhizom, S. 21: »Die Karte reproduziert nicht ein in sich geschlossenes Unbewusstes,

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

wir zwar auf dieselbe Karte schauen konnen, aber immer aus unterschiedlichen,
wenn auch nicht ginzlich unihnlichen Richtungen.

Wegen dieser Uneindeutigkeit, die aus den pluralen Perspektiven erwichst,
verlieren die Anderen nie die Fihigkeit, sich gegenseitig durch die Darstellungen
des Erlebten zu verwundern oder absurde Dinge zu tun. In der konkreten Form des
alltdglichen Handelns geht es nicht um ein komplettes Erkennen: Es kommt nicht
darauf an, ob ich alles von bestimmten Menschen weifd oder nicht. Wir interagie-
ren gemeinsam, ob wir wollen oder nicht.’” Wenn wir etwas einkaufen, jemanden
griiflen, auf der Strale ausweichen, telefonieren etc., kommt es immer nur darauf
an, den Anderen zu begegnen, sie als Menschen zu erleben, um mit ihnen gemein-
sam zu handeln; nicht in dem Sinne, ein gemeinsames Ziel zu erarbeiten, aber
dennoch miteinander zu interagieren.

Dabei entsteht eine Differenz in der Auslegung des Erlebens zwischen dem An-
liegen des bis hier ausschlaggebenden Autors Jean-Paul Sartre und dem hier Be-
stimmten, das Alltdgliche des Miteinanders zu beschreiben; Sartres Anspruch ist,
das gesamte Leben einer Person zu verstehen, der hier vertretene ist, vom Verhal-
ten ausgehend die soziale Situation zu verstehen: Sartre geht es also vorrangig um
das Verstehen des Lebens einer anderen Person, weshalb er sich dem Projekt der
Kinstler*innenbiographien verschrieben hatte. Mir geht es in dieser Arbeit hinge-
gen um die alltigliche Interaktion mit den Mitmenschen. Diese Arbeit hat deshalb
eine andere Aufgabe, einen anderen Anspruch an das Verstehen der Anderen, da
es bei der Interaktion mit Anderen beim Einkaufen, in der Bibliothek oder in ei-
ner Bar nicht notwendig ist, das ganze Leben einer Person zu verstehen, sondern
die unterschiedlichen Perspektiven nicht als defizitir, sondern durch das Erleben
geformt zu bestimmen. Selbst bei einem Streit ist die andere Perspektive nicht not-
wendig als defizitir zu erleben, sie ist anders, ungewohnt, zu gew6hnlich, absurd,
unangenehm; nichts davon ist jedoch defizitar.

Der Anspruch, ein ganzes Leben zu verstehen, das nicht meines ist, erscheint
aus einer phinomenologischen Perspektive als Aufgabe, die iiber das Erlebbare und
evident Erfahrbare hinausgeht und damit den Bereich der Phinomenologie iiber-
schreitet. Diesen Weg soll die hier vorliegende Arbeit nicht aufgreifen, sondern
bei dem phinomenal gegebenem, perspektivisch sich unterscheidenden Umgang
mit Anderen bleiben. Dennoch ist es der Begriff des Erlebens, der auch fiir das
alltdgliche Handeln mit Anderen eine angemessene Beschreibungsdimension lie-
fert, gerade, weil dieses Erleben immer schon geformt auftreten muss. Dies zu

sondern konstruiert es. [...] Die Karte ist offen, sie kann in allen ihren Dimensionen verbun-
den, demontiert und umgekehrt werden, sie ist stindig modifizierbar.«

37  Vgl. zur Unterscheidung von verschiedenen Handlungstypen (kooperativem, individuellem,
sozialem Handeln) Karl Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. Zie-
mann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation, Wiesbaden
Springer, 2013. S. 81ff.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

59


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Als Andere unter Anderen

zeigen, ist — nach dieser Hinfithrung zu dem Begriff des Erlebens — die Aufgabe
der nichsten Sinnabschnitte, in denen nun in Abgrenzung zu anderen Beschrei-
bungsdimensionen — wie dem »Dasein« Heideggers — der Begriff dessen geschirft
wird, was man unter dem Erleben der Anderen in der Welt verstehen kann. Be-
vor aber der nichste Abschnitt beginnt, kénnte man hier zusammenfassend noch
anschlief3en, dass die hier vorgestellte Theorie, das Miteinander zu beschreiben,
beim oberflichlich Gegebenem bleibt. In dieser Beschreibung zeigen sich sowohl
das préreflexive als auch das reflexive Weltverhiltnis, die vergessenen, die schon
durchlebten, die je eigenen Evidenzen und die Evidenz, auf die uns Andere auf-
merksam machen, bspw. jene, die sich aus den sozialen Strukturen ergeben. Oder
kurz: Die Oberfliche stellt sich plural dar.

Erleben und »Dasein« Wie Sartre geht es auch Heidegger — durch den der Begriff
»Dasein« geprigt ist — darum, den Menschen als Einheit, als Totalitit darzustel-
len. Sein Ansatz liegt dabei darin, den Moment des Lebens zu untersuchen, den
man nicht hintergehen kann und der eine Singularitit fiir die einzelne Person auf-
zeigt: den Tod. Damit will Heidegger nicht den Menschen vom jeweiligen Ende des
Lebens herdenken, sondern das Leben in Bezug auf das Ende. Es ist also auch an
dieser Stelle sinnvoll, die Kritik Butlers an einer durch ein einheitliches Ziel geprig-
ten Darstellung des Menschen weiterhin ernst zu nehmen.?® Fiir die historische
und systematische Eingliederung der heideggerschen Thesen in das vorliegende
Projekt, ist nimlich ebenso wie bei Sartre eine Transformation durch eine grund-
legende Betonung des Miteinanders notwendig. Deshalb wende ich mich in den
nichsten Abschnitten tiberblicksartig dem Erleben der Angst und der Todesanaly-
se Heideggers zu. Diese beiden Aspekte sind es, die der von mir vertretenen These,
dass die Bedingung unserer Wirklichkeit als Andere unter Anderen nur durch die
Bezugnahme auf uns selbst als Andere erfolgen kann, am ehesten ein Problem be-
reiten konnten.

Das Erleben der Angst vor dem Tod l6st uns — laut Heidegger — aus einer un-
eigentlichen Alltagswelt heraus und lisst uns eigentlich werden, d.h. isoliert. Es
geht bei dieser Untersuchung der Isolation nicht darum, Heideggers Ansatz vol-
lig zuriickzuweisen, es soll aber darum gehen, zu zeigen, dass man nicht von ei-
nem isolierten Menschen ausgehen muss, um das Phinomen des Sterbens sinnvoll
zu beschreiben. Stattdessen ist es jedoch fiir eine Beschreibung des Miteinanders
notwendig, von eben jenem Alltag auszugehen, den Heidegger verneint, weil wir
in ihm gerade nicht isoliert sind, sondern unter Anderen. Heidegger stellt seine
Position, wie folgt, dar:

38  Vgl. Butler: Kdrper von Gewicht, S. 264f.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Die Angst vereinzelt und erschliefdt so das »Dasein« als »solus ipse«. Dieser exis-
tenziale »Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjektding in die
harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, dafs er das »Dasein« gerade in ei-
nem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst
als In-der-Welt-sein bringt.3®

Hier wird die Isolation durch Heidegger also selbst explizit benannt. Das »Dasein«
kommt in der Angst vor dem Nichts zu seiner Eigentlichkeit und diese ist der So-
lipsismus, nicht in der Form des voélligen Von-der-Welt-getrennt-Seins, jedoch so,
dass wir komplett von Anderen getrennt sind. Die Welt in der Beschreibung Hei-
deggers greift uns an, sie macht uns betroffen, aber jeden*jede allein. Hier zeigt
sich die Problematik, dass eine Theorie der Anderen, die mit einem starken Be-
griffsdualismus, mit festgezogenen Grenzen arbeitet — wie hier mit jener von Ei-
gentlichkeit und Uneigentlichkeit — immer einen Bereich postulieren muss, der
von dem anderen Bereich uniiberbriickbar getrennt ist. Ob dies im Dualismus von
Immanenz und Transzendenz ist, oder es um den Dualismus von Eigentlichkeit
und Uneigentlichkeit geht, bleibt dabei zwar inhaltlich ein Unterschied, aber nicht
strukturell. In allen Fillen geht es um eine klare Abgrenzung von zwei Begriffen,
die sich unvereinbar gegeniiberstehen.

Die Ebene des Eigentlichen, die Heidegger beschreibt, ist ein abgetrennter Be-
reich, der nur durch die besondere Erfahrung der Angst vor dem Nichts (dem eige-
nen Tod) erreichbar ist.*® Problematisch daran ist nun nicht, dass Heidegger diese
als Phinomen erfahrbare Isolation benennt, denn es ist evident, dass die Angst vor
dem Tod einen beschleichen kann, einen iiberfillt und aus dem alltiglichen Tun
herausreifdt. Doch warum soll dieses Extremphinomen einen allgemeinen Stel-
lenwert im Leben einnehmen? Warum ist es nicht das Erleben der Freude oder die
Liebe, die Menschen miteinander verbinden, die diese Position des Eigentlichen er-
halten? Darauf lisst sich auch mit Heidegger keine notwendige Antwort geben. Er
setzt ein Extremphinomen des Lebens als das Ganze und verliert dabei die Mog-
lichkeit, die anderen Bereiche in ihrer eigenen Komplexitit in die Beschreibung
einzubeziehen.

In § 48 von Sein und Zeit findet sich eine Explikation dessen, was Heidegger
als Grund fur die Betonung der Vereinzelung angibt. Es ist die schon erwihnte
Ganzheit des Menschen: »Die existenziale Klirung des Seins zum Ende gibt auch
erst die zureichende Basis, den moéglichen Sinn der Rede von einer Daseinsganz-
heit zu umgrenzen, wenn anders diese Ganzheit durch den Tod als >Ende« kon-

39  Heidegger: Sein und Zeit, S.188.

40 DieGleichsetzung von Nichts und Tod ldsst sich bei Heidegger nicht explizit finden, doch an
einigen Textstellen ldsst sich dies implizit aufweisen. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 184,187
& 266.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Als Andere unter Anderen

stituiert sein soll.«* Das »Dasein« ist also, wie eingangs erwihnt, als Begriff die
Beschreibung einer Totalitit, einer Ganzheit, bei der man sich alleine zum Ende
hin bestimmt. Es ist der Versuch einer kohirenten Darstellung, bei der man allein,
nur fir sich stirbt. Mit Butlers Kritik an solchen Ganzheitsvorstellungen kann man
hier sagen, dass die Vereinzelung die Grundlage fiir die »kohirente oder nahtlose
Darstellung«** des Menschen bei Heidegger ist. Die Uberlegungen Heideggers zur
Ganzheit erscheinen durch die fritheren Ausfithrungen zur Totalitit bei Sartre und
der Kritik daran bekannt; nur mit dem Unterschied, dass Sartre die Isolation des
Menschen nicht betont.

Um Klarheit in diese Frage zu bringen und den Blick wieder auf das Haupt-
thema dieser Arbeit zu lenken, betrachtet man am besten die Sache selbst, also bei
Heidegger die Beschreibung der Phinomene Sterben und Tod: Geht mein Leben
zu Ende und mir wird durch die Anzeichen einer Krankheit, die Androhung von
Gewalt, des Alters oder anderer Umstinde bewusst, dass der Zeitpunkt des Todes
— zwar noch ungewiss — in absehbare Nihe riickt, dann sind die Reaktionen darauf
nicht vorherzusehen. So viele mégliche Situationen vorgestellt werden kénnen, in
denen jemand stirbt, so viele Reaktionen kann es auf den nahenden Tod geben.
Was aber alle diese Reaktionen gemein haben, ist die Gerichtetheit des Erlebens,
die Intentionalitit. Ob ich iiber das nahende Ende weine, weil es mir zu friih er-
scheint, ob ich es willkommen heif3e, ob ich einen religiosen Trost empfinde, ob ich
die letzten Tage geniefien will oder ob ich Angst habe, all dies sind Ausdriicke des
Verhaltens zum Sterben, von denen keinem eine offensichtliche Sonderstellung zu-
kommt.*” Was ihnen allen zukommt, gerade weil es Ausdrucksverhalten in der Welt
ist, ist, dass sie gesehen werden konnen, dass man miterleben kann, wie jemand
mit dem Sterben umgeht. Sie stellen das Sterben dar. Selbst der Wunsch nach Iso-
lation oder die unfreiwillige Isolation beim Sterben lassen noch die Anderen dabei
sein, zum einen als Auszuschlieflende und zum anderen als Herbeigewiinschte.
Fiir den Menschen, der stirbt, gibt es also selbst in diesem intimsten Moment des
Bei-sich-Seins, wie Heidegger das bewusste Erleben der eigenen Endlichkeit be-
schreibt, kein Entkommen vor den Anderen. Es besteht keine Distanz auf einer die
Situation konstituierenden Ebene, selbst wenn niemand wirklich anwesend ist. Die
Anderen bleiben auch hier die Bedingung unserer Wirklichkeit.

Wechseln wir nun den Blick, vom Erleben der eigenen Endlichkeit zum Erleben
der Anderen, zu den nicht Sterbenden. Bin ich ausgeschlossen von dem Fakt, dass
sterbende Menschen dabei weiterhin etwas erleben, weil ich in diesem Moment

41 Ebd.:S. 245

42 Vgl. Butler: Kdrper von Gewicht, S. 264.

43 Man konnte hier einwenden, dass man auch in einem komatésen oder schlafenden Zustand
sterben kann, und ich mich dann nicht zum Sterben verhalten kann. Dies mag sein, doch ist
dies kein Einwand dagegen, dass ich mich zum Tod verhalten muss, wenn ich ihnim Wachen
erlebe.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

nicht sterbe? Nein. Man kann das Sterben miterleben, und dadurch kann man den
Wechsel von belebten Handlungen des Leibes hin zum leblosen Sein des toten Kor-
pers erfahren. Deshalb ist eine Vorstellung des Todes als Ende des Sterbens und des
Lebens fiir die Lebenden allererst méglich.

Zuerst sehen wir, wie sich am Organismus des Mitmenschen ein gewisses Gesche-
hen vollzieht. Hier ist er uns wesentlich als lebender Leib gegeben: [..] Wir wissen
sehr wohl, dass die geliebte Person als solche noch existiert. [...] Aber die herr-
schende Tatsache ist diese: Ein lebender Leib leidet; der unsere sympathisiert in
seinen Lebenstiefen mit seinem gequélten Genossen. Und dann ein Augenblick,
wo alles ruhig wird, wo alles zu Ende scheint, wo die verzogenen Ziige des gelieb-
ten Gesichtes sich entspannen. Genau nun, in diesem Augenblick, wo das Lebe-
wesen uns abhandenkommt [.]**

Es gibt zum Tod keinen privilegierten Standpunkt, weder einen der ersten, noch ei-
nen der dritten Person. Besuche ich meinen Grofvater vor einer schwierigen Ope-
ration, so hat nicht nur er eine Gewissheit des moglichen Todes, auch ich habe
in diesem Moment Angst um ihn, Angst davor, dass er authért, mit der Welt und
damit auch mit mir zu interagieren. Kurz: Er und ich haben Angst, dass dieses
letzte In-den-Armnehmen tatsichlich das letzte sein wird. In diesem Sinne kann
man hier die kontraintuitive Formulierung des Miteinander-Sterbens gebrauchen:
Es stirbt also nicht jede*jeder fur sich, sondern wir sterben im sozialen Raum mit-
einander. Im Leben wie im Sterben sind wir nie isoliert von den Anderen, sie kon-
stituieren das Erleben wie man selbst das ihre. Wir konstituieren das, was wir er-
leben, miteinander.

Diese Beschreibung des Phinomens Sterben zeigt deutlich die Bedeutung der
Anderen fiir das Erleben auf. Wir Andere sind fireinander mégliche und wirkliche
Verhaltensweisen — im hier beschriebenem Fall, wie wir mit dem Sterben umge-
hen und umgehen kénnten. Im Gegensatz dazu beschreibt das »Dasein« — als on-
tologisch verstandener Begriff — eine Theorie des vereinzelten Menschen, obwohl
Heidegger die Vermittlung des Todes durch die Anderen im Sterben nicht ausge-
blendet hat: »Daf} das Ableben als vorkommendes Ereignis >nur< empirisch gewifd
ist, entscheidet nicht iiber die GewifSheit des Todes.«* Nur durch das Sterben An-
derer taucht fiir die lebenden Menschen die Bedeutung des Phinomens Tod auf.
Heidegger verweist selbst auf diese Bedeutung der Anderen, wenn er den Tod »em-
pirisch gewifs« nennt. Den Tod erfihrt man also durch das Sterben anderer Men-
schen in der Wirklichkeit. Was man hier aber mit Heidegger hinzufiigen kann,
ist, dass ich dadurch nie meinen eigenen Tod erfahre, weswegen iitberhaupt erst
die »empirische Gewissheit« herhalten muss, um durch das Ableben der Anderen

44 Paul Ludwig Landsberg: Die Erfahrung des Todes, Luzern: Vita Nova 1937, S. 35.
45  Heidegger: Sein und Zeit, S. 257.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

63


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Als Andere unter Anderen

Kenntnis iitber den Tod zu erlangen. Aber auch in der Angst vor dem Tod erlange ich
kein Wissen iiber den Tod oder dariiber wie es ist, tot zu sein. Es bleibt notwendig
ungewiss.

Diese Ungewissheit ist es, die Heidegger an der Angst festhalten lisst, weil
dieses Gefiihl eine genuin andere Erfahrung ist als alle anderen. Dennoch ist sie
nicht von einer anderen Welt, die mir abhandenkommt, wenn ich den Menschen
im Alltag beschreiben will; sie ist nicht eigentlicher als der Alltag, gerade weil auch
die Angst am Anderen hingt. Fiir die Analyse des Todes gilt also, dass Heidegger
zu abstrakt arbeitet, weil er vom Erleben der Angst oder des Todes die Anderen
abzieht, obwohl diese konstitutiv fiir ein solches Erleben sind. Fiir den Tod gilt
eben unzweifelhaft, dass kein lebender Mensch wissen kann, wie er ist. Fiir das
Sterben gilt diese Isolation allerdings nicht, und auch nicht fir den Wechsel vom
Leben zum Tod, den man als lebende Person durch Andere erleben kann. Man erlebt
das Sterben Anderer bis zum Tot-sein als Ende des Sterbens mit, weshalb man
nicht isoliert stirbt. Etwas tiberspitzt konnte man also tatsichlich sagen: Wir sind
Miteinander-Sterbende.

Die Anderen und wir selbst sterben nicht fiir uns allein. Wir sterben in einer
Welt mit Anderen (ob wir wollen oder nicht). Dass Heidegger gerade diesen Punkt
ausklammert, erscheint umso unwahrscheinlicher, als er selbst das »Mit-Dasein«
als konstitutiven Bestandteil fiir die Welt jedes Menschen bestimmt.*® Doch diese
Unwahrscheinlichkeit 18st sich auf, wenn man sich folgende systematische Aussage
Gurwitschs zu Sein und Zeit ansieht: »Heideggers Untersuchung hatte es auf das
>Daseing, »das ich je selbst bin¢, abgesehen.«*” Es geht Heidegger also, trotz des Ver-
weises auf die Anderen, die »Mit-Daseienden«, nur um das Individuum. Dass es
dabei zu Problemen der Beschreibung kommt, ist nicht verwunderlich, vor allem,
da der Mensch nie ein isoliertes Individuum ist. Mit Michael Theunissen kann man
dieses Problem noch genauer fassen. Er fihrt die Heideggersche Analyse des »Mit-
Daseins« zuriick auf eine subjektivistische oder individualistische Deutungshoheit
des »Daseins« iiber das »Mit-Dasein, die sich schon bei Husserl findet: »Indem der
Andere gleich dem tibrigen innerweltlich Seienden in meinem Weltentwurf einge-
fangen wird, beraubt ihn Heidegger genauso wie Husserl seiner Befremdlichkeit
und Widersitzlichkeit. Dies aber folgt bei Heidegger gerade aus der Urspriing-
lichkeit, die er dem Mitsein zubilligt.«** Weil bei Heidegger das »Mit-Dasein« rein
konstitutiv fiir die Welt des »Daseins« betrachtet wird, verliert das »Mit-Dasein«
selbst die Qualitit, die einem »Dasein« als eigenstindig und individuiert zukommt;
oder in nicht heideggerschen Worten: Die Anderen verlieren ihre Alteritat. Sie sind

46  Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.120f.

47  Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 55.

48  Michael Theunissen: Der Andere — Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin/New York:
de Gruyter 1977, S.168.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

nicht andere Menschen, sondern mit und durch das jeweilige Subjekt bestimmt.
Die Behandlung dieser Thesen Heideggers ist hier deshalb notwendig gewesen, da
seine Ausfithrungen zur Sorge an einer spiteren Stelle noch grofRen Einfluss auf
die Beschreibung des Miteinanders haben werden.

Die Ganzheit des Menschen, zu der Heidegger iiber die Analyse des Todes kom-
men wollte, verliert sich gerade in der daraus folgenden Isolation des Individu-
ums. Gegen diese Isolation spricht auch die von Heidegger selbst beschriebene
Erfahrung des Sterbens, doch Heidegger setzt diese Erfahrung herab, da sie nicht
meinen Tod fir mich zeigt: »Der Tod enthiillt sich zwar als Verlust, aber mehr als
solcher, den die Verbleibenden erfahren. [..] Wir erfahren nicht im genuinen Sin-
ne das Sterben der Anderen, sondern sind héchstens immer nur >dabei«.«** Aus
einer dhnlichen Beschreibung wurde hier das Miteinander-Sterben bestimmt, al-
so eine gegensitzliche Ausweitung der heideggerschen Position aufgezeigt. Diese
Differenz erklirt sich gerade durch den mit Gurwitsch betonten Fokus: Heideg-
ger will das Individuum bestimmen, ich mdochte hier das Miteinander unter An-
deren beschreiben. Der Mensch ist unter diesem zweiten Gesichtspunkt auch im
Tod oder im Hinblick auf den Tod nicht allein. An dieser Stelle wird zur Ginze das
sozialphilosophische Interesse dieser Arbeit offensichtlich: Es geht darum, welche
Bedeutung die Anderen im Leben der Anderen haben bzw. wie wir die erlebten
Situationen konstituieren, die wir miteinander erleben.

Niemand ist nur bei sich Das eben Beschriebene ist ein Widerfahrnis, dass selbst im
Sterben verschiedene und dhnliche Blickrichtungen vereint. Sie sind Darstellun-
gen der verschiedenen moglichen Perspektiven auf die erlebten Phinomene des
Sterbens und des Todes Anderer. Ich schreibe hier von verschiedenen Blickrich-
tungen, da es nicht nur zwei, nicht nur eine eigene und eine andere Blickrichtung
gibt, sondern - offensichtlicher weise — verschieden viele, je nachdem, wie viele
Anderen etwas zusammen erleben. Es bezeichnet die Perspektive der Menschen,
fir die die Anderen Andere sind. In dieser Ungleichheit gleichen wir uns. Und auf
dieser Grundlage stellt sich das Problem des Fremdpsychischen nicht: Die Anderen
sind keine Dinge und werden auch theoretisch - folgt man dem hier Bestimmten
— niemals als solche erlebt. Wir erleben zum Beispiel nichts gemeinsam mit ei-
nem Stein. Der Stein selbst erlebt nichts; die Anderen erleben aber, und so erleben
wir miteinander etwas, das nie nur einem Subjekt gehort; das nie nur von einem
einzelnen Subjekt konstruiert sein kann.

Diese Form des Miteinander-Erlebens findet eine implizite Vorform in
Merleau-Pontys § 34 in der Phinomenologie der Wahrnehmung: »Immer sind
wir in der Fille, im Sein, so wie das Gesicht auch in ginzlicher Ruhe, auch im
Tode noch immer dazu verurteilt ist, etwas auszudriicken. [...] Meine Freiheit ist

49  Heidegger: Sein und Zeit, S. 239.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

65


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Als Andere unter Anderen

so wenig stindig mit sich allein, da sie vielmehr niemals ohne Mittiter ist«.>®
Wir erleben sogar das Sterben im Spiegel der Anderen, in ihren Gesichtern.
Immer sind die Anderen dabei und stellen, ebenso wie man selbst, etwas dar.
Wir sind in diesem Sinne Mittiter*innen, weil wir im Erleben miteinander han-
deln, wahrnehmen, fiihlen, imaginieren und denken. Wir sind Komplizen. Diese
Beschreibung erméglicht es, den Gedanken der Aufteilung des menschlichen Erle-
bens in Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit — wie es bspw. Heidegger beschreibt —
abzuweisen, da die Isolierung, die daraus folgen wiirde, nie erreicht werden kann,
bzw. besteht. Gerade das Miteinander ist es, das den Tod als absurdes Ende des
Lebens erfahrbar macht. Dadurch schliefdt sich diese Arbeit einer Sichtweise auf
den Tod an, die von einer Reihe existenzphilosophischer Autor*innen — besonders
Camus und Sartre — bereits beschrieben wurde.” So schreibt Sartre:

Man hat oft gesagt, wir befinden uns in der Situation eines Verurteilten unter
Verurteilten, der den Tag der Hinrichtung nicht kennt, aber sieht, wie taglich Mit-
gefangene hingerichtet werden. Das stimmt nicht ganz: Man mifite uns eher mit
einem zum Tode Verurteilten vergleichen, der sich tapfer auf die Hinrichtung vor-
bereitet [...] und unterdessen von einer Grippeepidemie dahingerafft wird.>

Sartres Kritikpunkt an Heidegger ist damit nicht der hier vorgefiihrte, dass der
Tod uns nur durch das Sterben Anderer und damit uneigentlich vermittelt werde,
sondern er fugt der Beschreibung hinzu, dass die Kontingenz bei Heidegger nicht
in entsprechender Weise beriicksichtigt wurde. Die Situation stellt sich also in fol-
gender Weise dar: Man ist sich durch den Tod Anderer bewusst, dass es ein Ende
des Lebens gibt und man als Mensch auch endlich ist. Doch ist diese allgemeine Be-
stimmung nicht nur das Warten auf einen Tag, an dem man stirbt, sondern selbst
im vollen Bewusstsein des moglichen Todes ist es ein Fall von Kontingenz, der ei-
ne*n und Andere tiberfillt, iiberrascht. Es ist keine gewihlte Moglichkeit. Ich habe
kein Mitspracherecht dazu wie der Tod sein wird. Er begrenzt mein Leben und ver-
schliefit alle méglichen Verhaltensweisen.” Bis zu diesem Punkt stehen wir aber
untereinander in Verbindung und in Abhingigkeit zueinander.

Es ist also, um ein letztes Mal auf Heideggers Todesanalyse zuriickzukommen,
ein Charakteristikum der Angst vor dem Tod, dass ich sie immer in einer Situation
mit Anderen erlebe und diese Situation von den Anderen abhingt. Sie kann nicht
losgel6st von jedem Verhiltnis zu anderen Menschen gedacht werden. So kann ich

50  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 513.

51 Vgl.: Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 917. & Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos, Reinbek
b.H.: Rowohlt 1999, S.18.

52 Sartre: Das Sein und das Nichts S. 917.

53 Auch wenn an dieser Stelle mit der Méglichkeit des Selbstmordes ein Gegenargument for-
muliertwerden sollte, soist hier ein Unterschied, zwischen der Wahl zu sterben und der Wahl
des Todes, zu machen. Vgl. ebd. S. 914ff.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

mich noch so gut auf den Tod vorbereiten und ihn als Ende meines Lebens anneh-
men, er ist immer mit einer Ungewissheit behaftet, die ich nicht einkalkulieren
kann, eben weil er das Ende meiner Moglichkeiten darstellt und selbst keine ist.
Bleibt man bei der Beschreibung des Sterbens, wie hier getan, so kommt man zu
einem Miteinander. Will man aber den Tod analysieren, dann kann es sein, dass
man bei einer Isolation endet, aber nur deshalb, weil der Tod fiir die Lebenden
absurd ist, denn wir leben miteinander in der Welt.**

Nachdem nun in Abgrenzung zu Heidegger bestimmt wurde, dass wir sogar im
Erleben des Sterbens Andere unter Anderen sind, gilt es nun, sich, da niemand nur
bei sich ist, dem Ausmaf zuzuwenden, das die Anderen bei der Schaffung »meiner
selbst« haben. Dies lisst sich sehr gut an einem Zitat aus Sartres vierten Band der
Flaubert-Studie zeigen, auch wenn das Beispiel Flauberts ein Negatives ist: »Eine
Idee fasziniert ihn [Flaubert] bei einem andren, sie setzt sich in ihm fest, und da er
die Vorginge, die fiir den Neben[menschen] eine Wahrheit daraus gemacht haben,
nicht wiederholen kann, glaubt er daran [...] und macht daraus eine unentbehrliche
Struktur des Erlebten.«* Flaubert erhilt seine Bestimmung also von einem anderen
Menschen. Er bringt sie nicht aus sich selbst hervor. Diese nicht selbstbestimmte
Zuschreibung einer Seinsweise und deren Ubernahme findet sich nicht nur bei ei-
nem Menschen wie Flaubert, der von Sartre als passive Existenz beschrieben wird;
sie ist die Darstellung einer Bedingung der Wirklichkeit der Menschen. Wenn wir
Menschen nimlich kein Wesen haben, wir es uns selbst in einem nie vollstindig
abgeschlossenen Prozess schaffen miissen, dann miissen wir es uns im miteinander
erlebten Bereich schaffen. Der hier transformierte existenzphilosophische Grund-
gedanke expliziert eben auch, dass, wenn wir kein festes Wesen, keine Identitit
haben, es nicht nur durch einen selbst, sondern durch alles Gegebene und Vor-
gestellte bedingt werden kann. Das heif3t, es wird insbesondere — bzw. bis in das
Besondere — durch die Anderen bedingt.

Es schleichen sich bei jedem Menschen Verhaltensweisen ein, die durch An-
dere und den Umgang mit ihnen entstehen. Kein Verhalten entsteht ex nihilo: Es
sind Weisen, mit der Welt umzugehen, die durch die Erziehung, das Lernen und
durch Erfahrungen in unserem Verhalten wieder in Erscheinung treten; also durch
andere Menschen entstehen. Diese Verhaltensweisen festigen sich vor allem dann,
wenn sie eine adiquate Antwort auf die Welt darstellen: »[A]uch hier [...] miissen
wir eine Art Sedimentierung unseres Lebens anerkennen: ein Verhalten zur Welt,
das uns, nach oftmaliger Bestitigung, zum Privilegierten geworden ist.«<** Oder,

54  Was noch dazu kommt: Der Umgang mit dem Tod kommt — wie man es mit Merleau-Ponty
sagen konnte —»von weiter her als ich selbst«. Was heifst, er ist durch die Anderen mit- und
vorgeformt. Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 500.

55  Sartre: Flaubert Band 1V, S. 54.

56  Merleau-Ponty:Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 501.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

67


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Als Andere unter Anderen

wie Sartre es formuliert: »[D]ie Idee »geht ins Fleisch iiber, das ist die unwider-
stehliche und sanfte Gewalt der Evidenz«,”” eine Evidenz, die nicht vom Himmel
fallt, sondern eine Evidenz, die den erlebten Beurteilungen gerecht wird, die ich
durch und mit den Anderen erlebe, so wie es schon zu Beginn dieses Kapitels mit
Levinas bestimmt wurde.*® Es ist eine Evidenz, die durch soziale Strukturen ge-
prigt ist;”” eine Evidenz, die dem tatsichlichen sozialen Erleben gerecht wird und
keine nur metaphorisch bestimmbare Glocke der Gewissheit, dass etwas so und
nicht anders sein kann.

Daraus lisst sich hier fiir die These, dass die Menschen als Andere unter An-
deren leben, Folgendes festhalten: Die eigene Person, die Verhaltensweisen, mit
denen man auf die Welt reagiert, und auch wie man die Welt erlebt, all das ist von
Anderen geprigt; davon, wie sie sich verhalten, sich verhalten haben und wie sie
sich verhalten werden, und auch davon, ob ihr Verhalten funktioniert, ob es eine
passende Reaktion auf die Welt bedeutet: »Die Person ist nimlich weder ganz und
gar erlitten noch ganz und gar konstruiert.«*® Erlitten werden soziale Strukturen,
der Ort, an dem man, und die Zeit, in der man lebt, konstruiert wird der »Rest,
aber nicht von einem allein, sondern von Anderen und eigenen Entwiirfen. Die so-
zialen Strukturen und die anderen Menschen sind damit das bindende Element
zwischen der Welt, den Gegenstinden und unserem Verhalten; weil wir in beiden
Fillen Andere unter Anderen sind, bestimmen wir die sozialen Strukturen, so wie
wir durch sie mitbestimmt werden.® Sartre beschreibt im zweiten Band von Der
Idiot der Familie, wie Flaubert zu seinem Schriftsteller-sein gekommen sein soll. Diese
Beschreibung wird hier als Beispiel dienen: »Daf? [er Schriftsteller ist,] heif3t, dafd
er sich in den Augen der Offentlichkeit personalisiert hat durch den von ihm publi-
zierten Roman.«®* Hierbei zeigt sich deutlich wie eigene Aktivitit und der Blick
der Anderen zusammen die Personalisation, also die Zuschreibung von bestimmten
Eigenschaften zu einem Menschen hervorbringen. Dieses Beispiel konnte genau-
so gut mit Studierenden, Arzten, prekir Beschiftigten, einer Funktion innerhalb
einer Familie etc. umgeschrieben werden.

Um im Beispiel der Schriftstellerei zu bleiben: Niemand ist durch irgendein
Wesen bestimmt, Schriftsteller*in zu werden. Aber wenn man zum Schreiben mo-

57  Sartre:Flaubert, Band IV, S. 54.

58  Vgl. Levinas: Die Spur des Anderen, S. 244.

59  Vgl. Eribon: Das Urteil der Gesellschaft, S.119f.

60 Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band || Die Personalisation 1. Reinbek b.H.
Rowohlt1977. S.14.

61 Zur konkreten Bedeutung der sozialen Struktur empfehlen sich besonders die Biicher Erinne-
rungen eines Mddchens, Die Jahre, Der Platz & Eine Frau von Annie Ernaux, sowie die zwei Blicher
von Didier Eribon: Riickkehr nach Reims & Gesellschaft als Urteil, genauso wie die Biicher Das
Ende von Eddy, Im Herzen der Gewalt & Wer hat meinen Vater umgebracht von Eduard Louis.

62  Sartre: Flaubert, Band Il, S.15.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

tiviert ist, ist es fir die Titigkeit, auf welche Weise auch immer man motiviert
ist, egal, man wird fiir diesen Moment zum*zur Schriftsteller*in, indem das Ge-
schriebene rezipiert wird und die Anderen einem den Stempel Schriftsteller*in
aufdriicken, mit dem man dann umgehen muss. Sartre expliziert dies in Band
I der Flaubert-Studie: »Der Sinn eines Lebens geschieht dem Lebenden durch die
menschliche Gesellschaft, die ihn trigt, und durch die Eltern, die ihn hervorbrin-
gen: deshalb ist er immer auch ein Unsinn.«*> Der Sinn, den das Leben von Flaubert
bekommen hat, ist also, Schriftsteller*in zu sein. Dabei ist Flaubert natiirlich nicht
vollstindig passiv. Der Sinn entsteht auch dadurch, dass sich Flaubert als Schrift-
steller darstellt, indem er schreibt. Diese Darstellung trifft wiederum auf Andere, ver-
dndert sich dadurch und verindert, wie die Anderen einen erleben; eine Wiederholung der
Verinderung. Sie besteht zwischen Sinn und Unsinn, ohne dass jenes was von An-
deren iiber eine*n geurteilt wird, vollig unsinnig wire oder die eigene Darstellung
vollkommen sinnvoll.

Der Unsinn besteht bspw. deshalb, weil Flaubert nicht nur Schriftsteller war;
er war es auch, aber nicht nur. Der Sinn ist also mit Unsinn durchzogen, weil der
Mensch, den man auf diese Weise bestimmt hat, um weiterhin Schriftsteller zu
sein, weiter publizieren muss. Der Unsinn ist die Darstellung der Kontingenz, weil
der Sinn ja eben von Menschen und ihrer Umwelt erst erzeugt wurde. Wahr kann
also nur genannt werden, was schon gewesen ist.** Dass etwas gewesen ist, wird
zur Wahrheit; welche Bedeutung oder welchen Sinn das Gewesene jedoch hat, ist
nicht eindeutig festgelegt und behilt dauerhaft seine Geltung, es ist vieldeutig und
Teil einer plurallektischen Aushandlung. Diese Aushandlung zwischen der Plurali-
tit an Meinungen und Urteilen, die sich im Erleben und fir das Erleben Anderer
darstellen, kann hier als das Zusammentreffen verschiedener Darstellungen be-
stimmt werden, die sich sowohl widersprechen als auch zustimmen, einander ver-
stirken, abmildern und alle weiteren Moglichkeiten hervorbringen, die zwischen
einander bestehen. Dieser Bereich ist das Miteinander, in dem sich die verschie-
denen Verhaltensweisen als ein Gegen- oder Fiireinander ausdriicken.

Vergleicht man dieses weit ausgefithrte Beispiel mit Merleau-Pontys Beschrei-
bung der Konstitution des Selbst, so zeichnet sich die Ahnlichkeit deutlich ab: »Ein
Bewusstsein, dafiir dass die Welt »sich von selbst verstehte, dass sie als >schon kon-
stituiert< und gegenwirtig bis in sich selbst hinein vorfindet, wihlt nie schlechthin
sein Sein und seine Art und Weise zu sein.«* Die Menschen finden sich also in eine
Welt geboren, die sie nicht erschaffen haben, und in eine Zeit, die sie sich nicht
ausgesucht haben, in der sie sich nicht selbst als Ursprung aller ihrer Vorhaben und
Entwiirfe erkennen konnen: denn die Entwiirfe werden — wie schon gezeigt — nicht

63  Sartre: Flaubert, Band |, S. 142.
64  Jean-Paul Sartre: Wahrheit und Existenz, Reinbek b.H.: Rowohlt 1998, S. 141f.
65  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 514.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

69


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Als Andere unter Anderen

aus dem Nichts erschaffen, sondern in Bezug auf Andere; die Anderen beurteilen,
verurteilen und/oder bestirken mich, und auch die Gegenstinde bieten einem ein-
geschriebene Méglichkeiten an, die man ergreifen kann oder nicht.* Diese sind
von Anderen in sie eingeschrieben. Die Gegenstinde tragen die Codes von Ande-
ren.*” Ein Mensch bspw., der im mittelalterlichen Paris geboren wurde, kann nicht
wihlen, Pilot oder Astronaut zu werden, noch kann man sich aussuchen, in wel-
chem Stand man geboren wird. Man muss deswegen bspw. beginnen, das eigene
Leben in den sozialen Strukturen des Standes zu leben, selbst wenn man aus ih-
nen ausbrechen méchte.®® Es sieht also so aus, als ob die Welt und die Anderen
uns nicht freier machten, sondern einschrinkten. Dieser mogliche Einwand muss
die gesamte Arbeit hindurch im Horizont der Argumentation bleiben, um nicht in
einen gesellschaftlichen Determinismus abzudriften, denn Andere unter Anderen
zu sein soll ja gerade bedeuten, sich selbst und damit die eigene Freiheit immer
wieder aufs Spiel setzen zu miissen.

Ein Ausdruck dieser Einwinde zeigt sich bspw. darin, dass Sartre in Das Sein
und das Nichts von einem objektivierenden Blick der Anderen spricht, einem Blick, der
den Menschen, die — wie gezeigt wurde — kein festes Wesen haben, durch den Blick
der Anderen ein ebensolches aufzwingt: Die Pariserin aus dem Mittelalter, die in
zerschlissener Kleidung am Seine-Ufer entlangliuft, wird wohl kaum fiir eine Da-
me gehalten, die einen Spaziergang macht: Niemand hilt sie fir eine Flineuse. Sie
wird von den Anderen angeblickt und zur Bettlerin, zur Armen, zum Teil des Pobels
gemacht. Sie sieht die Anderen und deshalb kann sie auch von den Anderen gese-
hen werden. »[M]eine fundamentale Verbindung mit dem Subjekt-Andern [muf]
auf meine permanente Moglichkeit zuriickgefiihrt werden kénnen, durch Andere
gesehen zu werden.«® Natiirlich geht es im Rahmen der hier bestimmten Struktur-
dquivalenz zwischen den bewussten Fihigkeiten der Menschen nicht nur um ein
Sehen, es geht auch um ein Horen, ein Denken, ein Mit- oder Gegeneinander-
Handeln etc. So schrinken die Anderen meine Moglichkeiten ein, indem sie mir
ein Wesen zusprechen. Doch ist dies wirklich die einzige Moglichkeit, diese Be-
schreibung zu beurteilen? Nein. Sartre selbst beschreibt in der Flaubert-Studie einen
subjektivierenden Blick.”

Subjektivierender und objektivierender Blick sind nun aber zwei Seiten des
Blicks, und dieser Blick ist nicht abstrakter, es ist immer der Blick einer ande-
ren Person, und manchmal sind Subjektivierung und Objektivierung in demselben
Blick, derselben Person vereint. Gilles Deleuze kritisiert in Die Logik des Sinns nun

66  Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts, S. 757.

67  Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S.111.

68  Auch hier lasstsich fiir ein noch konkreteres Beispiel auf Didier Eribon verweisen. Vgl. Eribon:
Die Riickkehr nach Reims, S. 27ff. & ders. Gesellschaft als Urteil, S. 21.

69  Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 463.

70 Vgl. Sartre: Flaubert, Band I, S. 145.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

die Form des nur objektivierenden Blickes, durch die die Anderen als Ausdruck ei-
nes Dualismus gedacht werden miissen. Was er kritisiert, ist, dass ganz gleich, ob
der Blick subjektiviert oder objektiviert, dadurch ein Dualismus zwischen Selbst
und Anderen bestimmt wird. Es wird sich im Verlauf der gesamten Arbeit zeigen,
warum diese Kritik von Deleuze hier so wichtig ist, um eine genaue Vorstellung
dessen bekommen zu kénnen, was als das Miteinander des Erlebens beschrieben wird,
nimlich eine radikale Anderung der Beschreibungsstruktur; es soll nicht von irgend-
einem Ich bzw. von einem Bewusstsein aus gedacht werden. Im Gegenteil kann
das Erleben nur von einer grundlegenden Teilbarkeit mit Anderen aus beschrieben
werden. Deleuze schreibt also Folgendes:

Der Irrtum der philosophischen Theorien besteht in seiner Reduktion entweder
auf ein besonderes Objekt oder auf ein anderes Subjekt (und selbst eine Kon-
zeption wie die Sartres in Das Sein und das Nichts begniigte sich damit, die beiden
Bestimmungen zusammenzufithren, indem sie aus dem anderen ein Objekt un-
ter meinem Blick macht, um den Preis, daf er seinerseits mich betrachtet und in
ein Objekt verwandelt). Doch der andere ist weder ein Objekt in meinem Wahr-
nehmungsfeld noch ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist zunédchst eine Struk-
tur des Wahrnehmungsfeldes, ohne die dieses Feld in seiner Gesamtheit nicht so
funktionieren wiirde, wie es funktioniert. [...] Doch welches ist diese Struktur? Es
ist die des Méglichen.”

Mit anderen Worten: Die Anderen begrenzen meine Moglichkeiten nur deshalb, weil sie sie
allererst erschaffen. Ich habe deshalb die Moglichkeit, mich zu entwerfen, weil ich
durch die anderen Menschen und die Gegenstinde nicht nur jeweils meinen Sinn
erlebe, sondern einen Sinn, der sich durch mich als Andere*r fiir Andere und die
Anderen mitbestimmt hat. Wenn wir zusammen in einem Zimmer sitzen, bekom-
men die Gegenstinde eine Limitierung dadurch, dass auch die Anderen sie zuerst
in die Hand nehmen kénnten. Doch diese Limitierung schafft ebenso erst die Mog-
lichkeit, eines der Biicher als besonders wichtig fiir mich zu entdecken. So ist es
nicht nur mit den Biichern zuhause, in der Bibliothek oder im Geschift. Alle Ge-
genstinde ordnen sich im Raum nicht nur neu, wenn man selbst den Raum betritt,
sondern in Hinsicht auf die An- und Abwesenheit von Anderen und damit auf die
plurallektische An- oder Abwesenheit von Méglichkeiten. Selbst wenn ich ginzlich
allein bin, muss ich mich schon in eine Geschichte denken, die dhnliche Gegeben-
heit wie die iiber Robinson Crusoe aufweist, um die Anderen zu verlieren: Selbst
allein zu Hause ist der Raum noch durch Andere gepragt. Die Gegenstinde tragen
die Herstellungsspuren von Anderen in und an sich. In diesem Sinne kénnte man
mit Sartre von einer Entfremdung von meiner Welt durch die Anderen sprechen.”

71 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.
72 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 475.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

U


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Als Andere unter Anderen

Doch was wiirde das bedeuten? Es bedeutet, dass die Kategorien, oder besser: die
Strukturen der Andersheit und Fremdheit erst mit und durch die Anderen in die
Welt kommen.

An dieser Stelle lisst sich ein Beispiel Sartres anfithren, das zeigen kann, dass
in seiner Konzeption diese Art, die Anderen zu denken, schon angelegt ist. Es ist
das bekannte Café-Beispiel, das die Negation als realen Akt beschreibt, der nichts
anderes ist als das (Er)leben — nicht das Wiihlen! — einer Méglichkeit, die durch die
Anderen in der Welt besteht. Die Welt kann anders erscheinen, weil niemand nur
fiir sich ist:

Sicher ist das Café, durch sich selbst, mit seinen Gasten, seinen Tischen und Stih-
len, seinen Spiegeln, seinem Licht seiner verrauchten Atmosphire, den Gerdu-
schen von Stimmen, von klappernden Untertassen, von Schritten, die es erfiillen,
eine Seinsfille. [...] Wenn ich in dieses Café eintrete, um dort Pierre zu suchen,
bildet sich eine synthetische Organisation aller Gegenstinde des Cafés als Hin-
tergrund, auf dem Pierre gegeben ist als der, der erscheinen soll. Und diese Orga-
nisation des Cafés als Hintergrund ist eine erste Nichtung.”®

Diese erste Nichtung ist die Andersheit des Cafés, die sich durch die Abwesenheit
von Pierre als fremd, als ganz anders als erwartet, bestimmt. Pierres Anwesenheit
war also die Moglichkeit dieses Cafés, die nicht eingetreten ist. Es wirkt anders als
erwartet. Was jedoch in diesem Beispiel untergeht, ist der umgekehrte Weg: Wi-
re dieses Café in seiner »Seinsfiille«, den Stimmen, dem Rauch, den Geriuschen
durch Stithle und Tassen nun auch noch mit Pierre angefillt, so wiirde daraus nicht
weniger resultieren, dass dort Méglichkeiten und konkrete Nichtungen bestehen.
Hat er gute Laune? Verzeiht er mir das Zuspitkommen? Hat er vielleicht gar nicht
daran gedacht? Was trinken wir zusammen? Wird die Unterhaltung gut? Wird die
Anwesenheit der Anderen den Gesprichsfluss stéren oder die Lautstirke erhéhen?
Werden wir zusammen wieder mehr rauchen, als ich es allein tun wiirde? All diese
Moglichkeiten, noch nicht eingetretene Handlungen und Verhaltensweisen, liegen
in dieser Situation und werden nur deshalb méglich, weil Piere anwesend ist. Und
sie werden erst dadurch aktuell, dass wir sie zusammen erleben, sie ergreifen.
So sind also die Anwesenheit und die Abwesenheit von Anderen immer Darstel-
lungsformen von Andersheit: einer Andersheit, die fremd sein kann, aber weder
sofort negativ noch positiv zu bewerten ist. Sie offenbart eine grundlegende Kon-
stitution bzw. die Struktur der Andersheit jedes intentionalen Erlebens. In dieser
Weise ist die einteilende Uberschrift Niemand ist nur bei sich zu verstehen: Sowohl
im Abwesend- als auch im Anwesend-Sein im selben Raum erlebe ich die Anderen

73 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 59f. Man braucht also nicht die Angst vor dem Tod um eine
Erfahrung von Nichts zu haben. Das alltagliche Beispiel, jemanden oder etwas zu suchen,
der oder das nicht da ist, reicht vollkommen aus.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

mit und wir erleben miteinander das Gegebene. Im nichsten Sinnabschnitt wird
gezeigt, dass gerade wegen dieser Strukturierung des Erlebens durch und mit den
Anderen das Erleben selbst nicht an ein schon vorhandenes transzendentales Ich
gebunden sein kann. Im nichsten Abschnitt wird einem systematischen Einwand
vorweggegriffen.

Erleben ohne transzendentales Ich Anhand der Beschreibung des Erlebens an den Bei-
spielen des Sterbens und der Konstitution des eigenen Selbst durch Andere gege-
ben wurde, erscheint die Transformation der Begriffe Bewusstsein und »Dasein«
in den vom Leben mit Anderen bestimmten Begriff des Erlebens fiir die weitere
Beschreibung als sinnvoll. Wir sind nicht erst bei uns, sondern wir erleben durch
und mit Anderen. Der bisher herausgestellte Vorzug des Erlebens ist es also, ex-
plizit aufzuzeigen, dass wir direkt an die Anderen gebunden sind. Wie eben be-
stimmyt, bleibt durch die Beschreibung jedoch ein Einwand offen: in welcher Form
die Kontinuitit des Erlebens, das durch die Struktur der Andersheit konstituiert
wird, gedacht werden muss. Wenn wir Andere unter Anderen sind, kann das Er-
leben nimlich nicht von einem dahinterliegenden transzendentalen Ich — denn
wohinter sollte dieses ich sein? — zusammengehalten werden. Ein transzenden-
tales Ich wire unter den hier beschriebenen Bedingungen nur als feste Identitit
moglich. Das Vorhandensein eines solchen Wesenskerns wurde hier aber wider-
legt. Damit ist es nicht moglich, dass das Erleben durch etwas anderes als sich
selbst Kontinuitit erhilt, da es sonst die Verbindung unter den Anderen als Ande-
ren wieder auf getrennte Bereiche zuriickfithrte. Die Andersheit wire nicht mehr
grundlegend fiir das Erleben. Um dieser These nachzugehen, soll im Folgenden mit
Sartre und Gurwitsch dafiir argumentiert werden, dass das transzendentale Ego
oder Ich weder eine notwendige noch eine hinreichende Bedingung fiir ein zusam-
mengehoriges Erleben darstellen, sondern dass ein Ich maximal ein notwendiges
Erzeugnis der Reflexion auf das Erlebte darstellen kann. Im Erleben, wie es hier
beschrieben werden soll, muss die Einheit gerade durch den Bezug zu Anderen
beschreibbar sein.

Sartre argumentiert schon in seinen frithen Schriften, besonders in Die Tran-
szendenz des Ego, gegen eine damals vorherrschende Vorstellung innerhalb der Phi-
nomenologie: die eines Ich oder Ego, das hinter den Bewusstseinsmomenten als
einheitsstiftendes Zentrum steht.” Er beschreibt in Abgrenzung zu Husserl, dass
ein Bewusstsein ohne »transzendentales Ich« folgende vier Punkte bedeuten wiir-
de: 1. Dieses Bewusstsein wire vorpersonell, also noch nicht von anderen aktiv
abgegrenzt. 2. Das Ich konnte dann nur als Objekt erscheinen. 3. Das Ich wiirde

74 Vgl.: Manfred Frank: Fragmente einer Geschichte der Selbstbewusstseinstheorien von Kant bis Sart-
re, in: Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Manfred Frank (Hg.), Frankfurta.M.: Suhr-
kamp 1991, S. 518.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

13


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Als Andere unter Anderen

immer noch, wie bei Kant, alle Vorstellungen begleiten, wire aber nicht mehr der
Grund dieser Einheit, sondern ihr Ergebnis als Reflexionsobjekt.” Diese Differenz
zeigt sich auch, wenn man die Begriffe transformiert und mit Bedorf konstatiert,
dass es stets nur Identifizierungen, niemals Identitit gibt.”® Die Identitit ist nur
ein Inszenierungsziel, niemals der Beginn oder Ausloser fiir die Inszenierung. Und
4. kann dadurch in Frage gestellt werden, ob das transzendentale Ich iiberhaupt
notwendig fiir die Vorstellung eines Bewusstseins ist.”

Diesen Vorstellungen von einem non-egologischen Bewusstsein schlief3t sich
Gurwitsch nicht nur in eigenen Texten an, sondern verteidigt sie auch in Brie-
fen an seinen Freund Alfred Schiitz.” Das Hauptargument gegen Husserls These
des egologischen Bewusstseins ist, mit Sartre gesprochen, das Folgende: »[E]s ist
gewif}, da die Phinomenologie es nicht notig hat, auf dieses vereinigende und
individualisierende Ich zu rekurrieren. Das Bewuf3tsein definiert sich ja durch die
Intentionalitit.«” Das Argument ist also, dass ein Bewusstsein, das intentional
auf die Gegenstinde und die Anderen bezogen ist, keine dahinterliegende Struk-
tur braucht, die die verschiedenen Erlebnisse zueinander in Verbindung setzt und
dadurch das Bewusstsein isoliert (denn nichts anderes heif$t individualisieren).

Diesem Argument kann sich die vorliegende Arbeit anschliefien, da hier gerade
die Intentionalitit als Bezug auf die Anderen und die Gegenstinde bestimmt wur-
de, wodurch sie die Kontinuitit des Bewussten notwendig von allein leistet: denn
wenn man das Sich-mit-einander-Verhalten im Alltag als primir bestimmt, hat es
das bewusste Erleben nicht mehr mit abgegrenzten Gegenstinden zu tun, son-
dern mit Gegenstinden und Anderen in »Verweisungszusammenhingen«*°. Die-
se durch die Anderen ins Erleben eingebundenen Gegenstinde sind also sowohl
raumlich als auch zeitlich nicht isoliert. Sie hingen zusammen. Warum sollten also
die bewussten Fihigkeiten, die intentional auf diese Gegenstinde und die Anderen
bezogen sind, selbst eine weitere Struktur brauchen, die sie riumlich und zeit-
lich verortet aneinanderbindet? Sie teilen ja gerade die Intentionalitit als Struk-
turmerkmal, weswegen sie unter dem Begriff Erleben zusammengefasst wurden.

Die Antwort ist: Die bewussten Fihigkeiten der Menschen brauchen keine zu-
sitzliche Vereinigung von einem transzendenten Punkt aus, denn sie sind nichts

75  Vgl.: Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974, B132,133 - B
135,136.

76  Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 109ff.

77  Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 43.

78  Vgl. Alfred Schiitz, Aron Gurwitsch Briefwechsel 1939-1959, Richard Grathoff (Hg.), Miinchen:
Wilhelm Fink 1985, S. 95ff.

79  Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 44.

80 Ich entlehne diesen Begriff Heideggers Sein und Zeit, da er prazise ausdriickt, wie die Gegen-
stande zu einander in Beziehung stehen, obwohl er dabei den Menschen nicht als ebenfalls
durch die Verweisung eingebunden mitdenkt. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 68.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

anderes als das, was auf unterschiedliche Weisen intentional erlebt wird. Sie sind
ein schon verbundener Strukturzusammenhang. Die je eigene Wirklichkeit ist
nicht zerstiickelt und damit nicht etwas anderes als das Erleben; dieses Erleben
ist bewusst. Damit wird hier das Bewusstsein, des in seiner durch das Erkennt-
nisinteresse bestimmten Form vom Alltag losgelést war, von einer Quasientitit
und einem nicht bestimmten Platzhalter zu einem Attribut des Erlebens, d.h. zu
einer Bestimmung, wie das Denken, Handeln, Imaginieren, Wahrnehmen und
Fithlen strukturell beschaffen sind und deshalb miteinander in Verbindung stehen.
Damit wird hier Husserls These aus den Ideen I widersprochen, die von einem
prinzipiellen Unterschied von »Bewusstsein und Realitit« handelt.® Das heifit,
dass bspw. das liebende Bewusstsein in Bezug auf einen geliebten Menschen
intentional ist. Das Lieben ist ein bewusstes Fithlen, Handeln, Wahrnehmen, Ima-
ginieren und Denken. Es ist die wirklich erlebte Liebe, die in der Realitit bewusst
erlebt wird. Damit ist das bewusste Erleben kein isolierter Erkenntnismodus des
Menschen, sondern ein komplexes Handelndes-Wahrnehmendes-Imaginierendes-
Denkendes-Fithlendes-mit-den-Gegenstinden-und-den-Anderen-Umgehen, also
ein In-Verweisung-mit-der-Welt-Stehen. Deshalb ist es notwendig, diese Bezie-
hung als Prozess zu denken, der sich seine Kontinuitit eben durch das Erleben der
Anderen schafft, mit denen man auf verschiedene Weisen agiert und interagiert.®

Die Bedeutung der Anderen fillt jedoch fiir den Beweis der Uberfliissigkeit ei-
nes transzendentalen Egos unter den Tisch: Die Anderen erleben mit mir die Welt
und wir erleben sie miteinander. Diese These ist es, an die hier erinnert werden
muss. Denn obwohl im letzten Abschnitt schon besonders auf das Miteinander
Wert gelegt wurde, musste mit Sartre auch auf den objektivierenden Blick der An-
deren verwiesen werden: Der Blick steht dabei, wie man aus dem hier Argumen-
tierten deutlich vermuten kann, fiir eine metaphorische Chiffre, die das eigene
Erlebt- und Bewertetwerden durch Andere charakterisieren soll. So kénnen der
Blick, die Berithrung und die Ansprache der Anderen, die an mich gerichtet sind
oder mich ignorieren, die Kontinuitit des Erlebens garantieren. Alle diese Mog-
lichkeiten sind in ihrer genauen Auspriagung kontingent und dennoch bedeutsam
fiir die Kontinuitit des Erlebens: Um das eigene Bild zu konstituieren, kann man
keine Zahl angeben, wie oft mir durch Andere gespiegelt werden muss, was sie
von mir halten. Diese Blicke und Urteile konnen verglichen werden mit dem ICH,
das von Mead bestimmt wird, als »jene Gewohnheiten, jene Reaktionen in sich ha-
ben, tiber die auch alle anderen verfiigen«, und gleichwohl sind sie auch Ausdruck
des »Ich«, das »neuartige Antworten auf die gesellschaftliche Situation« gibt.* Sie

81 Husserl: Ideen |, S. 88.

82  Vgl. Matthias Gillisen: Philosophie des Engagements. Bergson — Husser| — Sartre — Merleau-Ponty,
Freiburg i.Br.: Alber 2008, S.15.

83  Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft, S. 241.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

75


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Als Andere unter Anderen

sind immer gleichzeitig, deshalb steht diese beschriebene Trennung bei Mead zwar
fiir Zweipole, aber es gibt sie nur gemeinsam: Konventionen und das Brechen der
Konventionen. Deshalb ist diese begriffliche Trennung fiir die vorliegende Arbeit
als Beschreibungselemente nicht von Vorteil. Im Alltdglichen sind »Ich« und »ICH«
das Erleben, ohne eine Trennung, die reflexiv wohl gezogen werden kann. Beson-
ders eindrucksvoll schildert Sartre dies in einer anderen Kiinstlerstudie, Saint Genet,
Komddiant oder Mirtyrer. Er schreibt dort iiber Jean Genet, der als besonderer Fall
aus den Konventionen hervorgeht und sie bricht:

Festgenagelt durch einen Blick, auf einem Korken aufgespiefRter Schmetterling,
ist er nackt, alle Welt kann ihn sehen und anspucken. Der Blick der Erwachsenen
isteine konstituierende Gewalt, die ihn in konstituierte Natur verwandelt hat. [Genet
als Kind] hat gewdhlt, zu leben; e[r] hat gegen alle gesagt: Ich werde der Dieb

sein.®*

Die Kontinuitit von Genets Leben beginnt sich also durch die Blicke und Bezeich-
nung Anderer zu konstituieren. Die Zuschreibung »Dieb« und die Zeigegeste auf
den »Dieb« Genet lassen ein Selbstbild entstehen, entweder, wie im Fall Genets
durch eine Affirmation: »Ja, ich bin ein Dieb.«** Oder eine Ablehnung dieser Zu-
schreibung und damit eine Negation: »Nein, ich bin kein Dieb«. Ausgangspunkt
ist dennoch die Zuschreibung durch die Anderen; und damit wird eine Aufgabe
gestellt, die durchlebt werden muss, um sie auf sich zu nehmen oder abzuwenden,
oder um sie zu vergessen.

Diese dritte Moglichkeit steht natiirlich auch offen — nicht alle Zuschreibun-
gen treffen mich oder animieren mich zum sofortigen aktiven Umgang. Manche
Urteile fallen auch unbeachtet ins Vergessen, tauchen dann wieder auf oder blei-
ben vergessen. Was jedoch bei allen drei Varianten die Gemeinsamkeit ist, ist der
Bezug zu Anderen und darin das Erleben des eigenen Bildes von sich durch die
Anderen: Ob ich die Zuschreibung auf mich nehme, indem ich dafiir oder dagegen
arbeite, oder ob mich die Zuschreibung nicht trifft, weil ich ein anderes Bild von
mir selbst habe — immer sind es Andere, die dieses Bild vermitteln. Somit entsteht
eine Kontinuitit der Selbstzuschreibung (und das sollte das transzendentale Ich ja
gerade leisten) durch die Anderen und die von ihnen tibercodierten Gegenstinde,
wodurch die Notwendigkeit einer konstitutiven transzendentalen Ich-Ebene hinter
dem bewussten Erleben entfillt. Dass ich ein*e Dieb*in oder Autor*in oder beides
bin — wie es bei Genet der Fall ist —, wird durch die Zuschreibung, die Akzeptanz,
die Ablehnung, eben durch die Anderen aufrechterhalten. Es ist eine immer wie-
derkehrende Spiegelung in und durch die Anderen, die die Kontinuitit des nun-
mehr rein empirischen Ichs ausmacht. Auch in dieser Beschreibung klingt es nicht

84  Jean-Paul Sartre: Saint Genet, Komddiant oder Mirtyrer Reinbek b.H. Rowohlt, 1982, S. 85.
85  Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S.127.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

nur angenehm oder positiv, dass unsere Wirklichkeit durch die Anderen bestimmt
wird. Diese Deskription beinhaltet dabei jedoch noch keine moralische Wertung.
Zu einer Bestimmung der Wirklichkeit gehort es, eine Grundlage zu bieten, von
der aus sowohl angenehme als auch unangenehme, moralisch als gut oder schlecht
empfundene Verhaltensweisen beschrieben werden konnen. Was diese Deskripti-
on nicht leisten kann, ist eine Vorschrift dafiir, wie man sich verhalten sollte. Das
Verhalten im Sozialen ist immer sowohl angenehm als auch unangenehm. Man ist
unausweichlich untereinander als Andere unter Anderen.

Kontinuitit darf dabei aber nicht mit Identitit verwechselt werden, denn wenn
es in dieser Art, das Erleben zu beschreiben, ein Ich gibt, so ist dieses eben ein Ob-
jeke fiir die Reflexion. Dieses Objekt hat dann eine Identitit, die aber nur in der
Reflexion darauf Bestand hat, was Andere mir zugeschrieben haben. Diese Iden-
titit des Objekt-Ichs oder empirischen Ichs ist fiir die Menschen, selbst wenn sie
sich darin wiederfinden, immer nur eine Quasi-Identitit, wohingegen eine ideale
Identitit keinen Bezug zur aktuell verlaufenden Zeit, zur Vergangenheit und Zu-
kunft hat. Sie ist keine Form in der Zeit, die gelebt werden kénnte, und hat damit
keine Kontinuitit, sondern sie ist eine aus der Zeit gefallene Idee, ein herausge-
stanztes Konstrukt. Denn alle Eigenschaften und alles Erlebte, was diesem Ich in
der Reflexion fest zugeschrieben wird, sind verinderbare Konstruktionen. Diese
Verinderbarkeit bringt es mit sich, dass die Quasi-Identitit durch die Zuschrei-
bung von Anderen oder mir je selbst nie abgeschlossen sein kann. Das Leben liuft
durch die bewussten Prozesse wihrenddessen weiter und bringt so neue Erlebnis-
se und Taten hervor, die in dem alten Objekt-Ich schon nicht mehr eingefasst sind.
Sartre zieht aus dieser Teilung durch die Reflexion eine begriffliche Trennung, die
sich in die hier benutzte Terminologie systematisch einbetten lisst: 1. Das auf die
Anderen und die Gegenstinde bezogene Erleben ist prireflexiv, das bedeutet, es be-
gleitet sich selbst bei Erleben, durch die Gegenstinde und die Anderen (es ist sich
selbst bewusst); und 2. gibt es das bewusste Nachdenken, das sich reflexiv auf die-
ses prireflexive Erleben richtet, das jedoch selbst ein prireflexives Denken ist (in
Sartres Worten erkennt dieses zweite sich selbst).5¢

Was aber bei den Beschreibungen von Sartre auffillt ist — und damit wechsele
ich hier explizit vom systematischen Teil der Frage nach dem transzendentalen Ich
hin zu einem historischen Aspekt —, dass in den frithen Texten bis Das Sein und das
Nichts vom Bewusstsein gesprochen wird, ein Begriffskonzept, gegen dessen starke
historische Verbindung zum Erkenntnisinteresse als primires Weltverhiltnis sich
in dieser Arbeit gewendet wurde, eben weil der Begriff den praktischen Bezug und
die Bedeutung der Anderen fiir das Leben der Menschen verschleiert.

Ein Autor, der den Bereich des Prireflexiven, des nicht vollstindig durch Er-
kenntnis Vorstrukturierten untersucht hat und sich véllig gegen die Vorstellung

86  Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 22.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

71


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Als Andere unter Anderen

eines bewussten Kerns ausspricht, ist der schon erwihnte Gilles Deleuze, durch
dessen Text Logik des Sinns die Anderen als Struktur der Moglichkeit im Erleben
festgehalten werden konnten. Er dufiert — eben aus diesem Grund - eine Kritik
am Begriftf des Bewusstseins, die jedoch zugleich auf positive Aspekte der sar-
treschen Theorie verweist. Das Erleben als Strukturbegriff umreifdt ein Feld des
Handelns, Denkens, Imaginierens, Wahrnehmens und Fithlens, der bewussten Fa-
higkeiten der Menschen: »Dieses Feld kann nicht wie das Bewuf3tsein bestimmt
werden: Trotz Sartres Versuch kann man nicht am Bewuf3tsein als Mitte festhalten
und zugleich die Form der Person und den Gesichtspunkt der Individuation zu-
riickweisen.«*” Deleuze kritisiert in diesem Zitat das Konzept des Bewusstseins als
solches: denn das Bewusstsein kann ihm zufolge nur personal, also nicht anonym
vorgestellt werden.® Verstindlich wird dies dann, wenn man sich vergegenwirtigt,
dass das Bewusstsein eine Seite einer dreiteiligen Relation ist: Das Bewusstsein ist
intentional auf die Welt gerichtet. Damit hilt man an einem erkenntnistheoreti-
schen Interesse fest, was zu einer Trennung zwischen Subjekt bzw. Bewusstsein
und Welt oder Objekt fithrt. Hier wird, sich bewusst zu sein im Gegensatz dazu als
eine Zuschreibung an die Intentionalitit des Erlebens verstanden, was bedeutet,
dass das Erleben kein Zentrum hat. Man kann hier also ein Zwischenfazit festhal-
ten; was das Erleben beschreibt, ist kein Kern oder Zentrum des Menschen. Es ist
jedes Verhalten, jedes Umgehen mit der Welt: Das Erleben ist die Darstellungsform
der Menschen.

Sartre selbst scheint auf diese Kritik zu reagieren, denn er erklirt in einem
spiten Interview folgendes: »[Ich habe den] Begriff >Bewuf3tsein< durch das er-
setzt, was ich le vécu [das Erlebte] nenne. [Es umschreibt] den Bezirk, in dem das
Individuum immerfort von sich selbst und seinen Reichtiimern [bewussten Fihig-
keiten P.H.] iiberwiltigt wird«.®> Damit erschlie8t Sartre selbst den Ubergang in
der Terminologie vom Bewusstsein zum Erleben. Dadurch kann daran festgehal-
ten werden, die Menschen als Individuen zu erleben, ohne damit auszuschliefien,
dass auf der Ebene des Miteinanders zwei getrennte Bereiche (Subjekt und Ob-
jekt) aufeinandertreffen. Wir erleben Andere nicht als Objekte, sondern als andere
Menschen, als Andere unter Anderen, die sich in ihrem Erleben darstellen: Im Er-
leben ist man immer schon mit und durch die Anderen konstituiert. Wir sind somit
immer schon miteinander unter anderen.

Ein Beispiel, um diese abstrakte Darstellung zu veranschaulichen, kann man
sich wie folgt vorstellen: Es geht um das Gefiihl, in einer Handlung oder Wahrneh-

87  Deleuze: Die Logik des Sinns, S.134.

88  Damitkritisiert Deleuze nicht nur Sartre, sondern, auch andere Denker*innen, die in diesem
Text als wichtige Gesprachspartnerinnen auftreten, wie bspw. Merleau-Ponty oder Simone
de Beauvoir.

89  Sartre: Sartre iiber Sartre, S. 150.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

mung oder auch im Denken bei Anderen aufzugehen wie in den gelesenen Gedanken
Anderer: Wenn man zum Beispiel im Zug sitzt, liest, von dem Gedicht durchnelken
von Friederike Mayrocker aufgesogen, aus dem Fenster auf die vorbeirauschende
Welt schaut, dann zeichnet sich ein unscharfes Bild in Griin, Grau und Blau immer
wieder aufs Neue ab. Man achtet nicht auf die einzelnen Biume, die Strafde oder
den Himmel, auch nicht auf die Geriusche und Menschen um einen herum, son-
dern man ist ganz in den Worten und dem Draufen aufgegangen. Es rauscht eine
nicht genau differenzierte Welt an einem vorbei und obwohl man nicht die Ein-
zelheiten unterscheidet, erlebt man diesen Moment. So ist man selbst auch nicht
darauf gerichtet, dass man die Person ist, die dies alles beim Lesen erlebt. Das heifst
also: Obwohl man nicht immer alle Anderen und alle Dinge genau und trennscharf
als einzelne erlebt, ist man nicht getrennt von diesem sich stindig neu schaffen-
den Bild, sondern man ist mitten in diesem Erleben, weil all das erlebt wird. Ge-
rade durch die verschwimmende Trennung zwischen den Anderen, den Dingen
und meinem Erleben sind die Spuren der Anderen immer noch in den Dingen und
als sie selbst in meinem Erleben gegeben.’® Ob im Aufgehen in Handlungen und
Wahrnehmungen oder im Abstand dazu in der Reflexion — die Anderen sind immer
schon Teil des Verhaltens der Menschen. Und ich erscheine im Beispiel als lesender
Traumer (fithle mich gut oder schlecht dabei) vor den Blicken der Anderen.

Intentionalitat raum-zeitlich gedacht Bis hierhin konnte beschrieben werden, dass das
Erleben als Begriff eine Verbindung der Menschen miteinander bedeutet, wodurch
rein aufs Erkenntnisinteresse ausgerichtete Theorien in ihrer Prioritit hinterfragt
wurden, da sie nur auf einen Aspekt der Welt ausgerichtet sind. Der praktische
Bezug mit den Anderen und den Gegenstinden ist aber als gegebene Wirklich-
keit nicht von der Hand zu weisen und, wie sich in diesem Abschnitt noch stirker
zeigen wird, nicht vom Erkennen der Welt her abzuleiten. Fragt man sich dar-
an anschlieRend, warum die gebrauchlichen und tradierten phinomenologischen
Begriffe wie bspw. der des Wahrnehmens und der des Bewusstseins im Erleben
zusammengefithrt wurden, dann ist die Antwort folgende: Es geschieht, um die
Strukturiquivalenzen zwischen den bewussten Fihigkeiten der Menschen (Han-
deln, Denken, Wahrnehmen, Fithlen, Imaginieren) in einem Begriff zu vereinen.
Das vereinende Moment ist die bewusste Intentionalitit als die Verbindung zu An-
deren. Egal welche bewussten Fihigkeiten der Menschen man sich anschaut, alle
sind intentional, also mit den Anderen und den Gegenstinden verbunden. Man
kann an dieser Stelle eine These aus Lambert Wiesings Das Mich der Wahrnehmung

90 Vergleichen kann man diese Aussage unter anderem mit der folgenden von Levinas: Vgl.:
»Das Werk ist weder blofder Erwerb von Meriten noch blanker Nihilismus. [...] Das Werk ist
daher eine Beziehung zum anderen, der erreicht wird, ohne sich als beriihrt zu erweisen.«
Levinas: Die Spur des Anderen, S. 216.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

79


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Als Andere unter Anderen

erweitern. »Die Wirklichkeit meiner Wahrnehmung 148t mich unbezweifelbar si-
cher wissen, daf} es mich in der Wahrnehmung gibt«.”* Es ist nicht nur die Wahr-
nehmung, wegen der es mich in der Wahrnehmung gibt, sondern es ist unser Den-
ken, Fithlen, Imaginieren, Handeln und Wahrnehmen, also unser Erleben, in dem
wir uns mit Anderen vorfinden. Oder kurz: Weil wir erleben, erleben wir uns als
Andere. Die Andersheit ist unsere radikalste Zumutung: Sie ist die Bedingung un-
serer Wirklichkeit. Somit wird es hier moglich, die Beziehung zu Anderen nicht
nur unter einem Gesichtspunkt des Wahrnehmens, des Denkens oder des Han-
delns zu betrachten, sondern die Gemeinsamkeit zwischen ihnen auszunutzen,
um eine moglichst plurale Betrachtung der Beziehung zu Anderen zu beschreiben.

Das Augenmerk wird dabei daraufliegen, dass das — im praktischen Umgehen
mit der Welt — Erlebte nicht eindeutig oder klar bestimmt ist; im Verhalten mit An-
deren spielen eine Pluralitit von Einfliissen und Bedingungen eine Rolle, von denen
weder jede eine Erkenntnis zur Folge haben soll noch alle gleichermaflen erkannt
werden kénnen, was dazu fithrt, dass das Bild der Intentionalitit als Gerichtetheit
auf die konkreten Anderen und die Gegenstinde anders gedacht werden muss. Die
Beschreibung der Intentionalitit wechselt von der Metaphorik eines »Suchstrahls«,
die fur das Erkennen des Objekts durch das Subjekt steht, hin zu der des Feldes,
das sich bewegt und durch Relationen bestimmt ist: Um dieses Feld genauer zu be-
stimmen, sollen Gurwitschs Ausfithrungen zur Intentionalitit, die er in Bezug auf
Husserl entwickelt, nochmals untersucht werden. In diesem Sinnabschnitt begin-
ne ich also mit einem historischen Schritt. Die dafiir aufschlussreichste Passage
ist folgende:

Binich in irgendeinem Bestandteil meiner Umgebung thematisch beschéftigt, so
sind mir mit diesem meinem Thema mannigfache Hintergrundbestande »mitge-
geben«, von denen einige zu meinem Thema nur hinzukommen, wiahrend andere
in verschiedener Weise mit dem Thema »verflochten«sind, sachlich zu ihm geho-
ren und so ein thematisches Feld bilden.??

Was hier beschrieben wird, ist das Feld des objektsetzenden Bewusstseins. Indika-
toren dafiir sind zum einen Begriffe wie »sachlich« und »thematisch« bzw. »The-
ma«. Denkt man zuriick an die auch im Briefwechsel zwischen Gurwitsch und
Schiitz vorliegende Zustimmung Gurwitschs zu Sartres Theorie des non-egologi-
schen, prireflexiven Erlebens, dann stehen diese Begriffe im Zusammenhang mit
dem reflexiven, also dem zur Erkenntnis fihigen Nachdenken.” Das Thematisie-
ren, durch das der reflexive Fokus von etwas gerichtet wird, ist dabei nicht nur fiir
ein erkennendes Bewusstsein der Ausgang, sondern auch im geplanten Handeln.

91 Lambert Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S.123.
92 Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.
93 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.19.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

In den Fillen, in denen die Menschen zweckrational handeln, spielt die Thematisie-
rung eine wichtige Rolle, da eine zweckrationale Handlung nicht ohne (zumindest
vermeintlich) erkannte Strukturen einen Plan fir den Umgang mit einer kontin-
genten Welt ausfithren kann. Diese Form des zweckrationalen Handelns ist aber
nicht die einzige Moglichkeit, sich in der Welt zu verhalten. Es ist eine unter an-
deren.

Kommt man nun zu der raum-zeitlichen Bestimmung, dann zeigt sich, dass
sich der erlebte Bereich durch die Begriffe Horizont, Fokus und durch die reflexi-
ve Thematisierung von Horizont oder Fokus intern bestimmen lisst. Aus den be-
wussten Fihigkeiten der Menschen greift sich Gurwitsch als Beispiel das Schauen
von einer zur anderen Sache heraus.” Dadurch wird metaphorisch eine vorrangig
kontemplative Haltung impliziert, die nicht in und mit den Anderen und den Ge-
genstinden umgeht, sondern sie iiberblickt. Dieses Nur-Uberblicken lisst uns hier
den Punkt der Kritik wieder aufgreifen, den Heidegger an dem rein theoretischen
Zugang zur Welt formuliert hat.” Das Uberblicken oder Schauen steht metaphorisch
in der Tradition fiir ein Erkennen, eine Kontemplation, also gerade nicht fiir eine
Involvierung ins Praktische. Dabei vergisst dieser Standpunkt des Schauens, dass
das Theoretisieren nicht allein ist, sondern nur eine Fihigkeit der Menschen ne-
ben anderen. Gurwitsch beschreibt also in seinem Beispiel einen theoretisierenden
Umgang mit den Gegenstinden und den Anderen, der hier auf alle bewussten Fi-
higkeiten tibertragen werden soll.

Nachdem also festgehalten werden kann, dass in dem Zitat Gurwitschs vor al-
lem von einem Erkenntnisinteresse, von einem Schauen die Rede ist, kann auch
gesehen werden, dass in seiner Beschreibung des Themas als reflexiven Fokus in-
nerhalb eines Horizontes ein Strukturmerkmal aufgedeckt wurde, das sich in allen
bewussten Fihigkeiten dquivalent finden lisst, obwohl er es nur auf die Erkenntnis
anwendet: denn man handelt in einem erlebten Horizont, in dem die in die Hand-
lung einbezogenen Gegenstinde und die Anderen im Fokus stehen. Dabei kann
entweder dieser erlebte Horizont reflexiv thematisiert werden, man fragt sich al-
so nach dem Ort der Handlung, oder man thematisiert den Fokus und fragt so
nach den beteiligten Anderen oder Gegenstinden. Beispielhaft lisst sich das wie
folgt beschreiben: Wir treffen uns in einem Café, begriifien uns und setzen uns an
einen Tisch. Diese Beschreibung ist hier die Thematisierung des Fokus, den wir
in der tatsichlichen Situation hatten, das Begriiflen, das Setzen, im weiteren Ver-
lauf das Miteinanderreden und Kaffeetrinken. Dabei kann man jetzt aber auch den
Horizont thematisieren: die Anderen um uns herum, die*den Kellner*in, der*die
schon auf unsere Bestellung wartet, der Hund unter dem Nachbartisch, um nur ei-
niges im Horizont zu nennen, was man thematisieren kann. Der Wechsel zwischen

94 Vgl. Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.
95  Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Als Andere unter Anderen

Thematisierung des Fokus und des Horizonts ist nun gerade deshalb moglich, weil
die ganze Situation in einem Erlebt wird, das Erleben nicht nur intentional auf das
eine oder das andere gerichtet ist, sondern auf den gesamten Bereich.

Dennoch stellt sich hier die Frage: Ist dieser thematische Bereich des Erkennens
wirklich als der Beweis zu sehen, so wie es Gurwitsch fiir die Bewusstseinsphidno-
menologie — als Wiedergabe eines Standpunktes — formuliert, dass »das Primat der
Sacheigenschaften vor den Niitzlichkeits-, Gebrauchs- und anderen [..] Werten«
steht?® Diese Stelle wiirde dann einen Widerspruch, oder zumindest ein Problem
fir die hier vorliegende Arbeit bedeuten, da sich die Teilung des intentionalen Be-
reichs in Horizont, Fokus und eine sich reflexiv auf einen dieser Bereiche richtenden
Thematisierung auf die — laut Gurwitsch — nicht primiren »Werte« ausweiten soll.
Dabei stellt sich folgendes Problem: Wiren die Sacheigenschaften primir, wiirden
die Anderen wieder zu Sachen oder zu Objekten unter dem reinen Erkenntnisin-
teresse. Bisher wurde das Erleben aber eben durch das Umgehen mit den Anderen
als Anderen charakterisiert. Nun scheint durch die bewusstseinsphdnomenologi-
sche Beschreibung der Intentionalitit durch Gurwitsch das Gegenteil wieder in
den Vordergrund zu riicken. Doch betrachtet man Gurwitschs Darstellung der In-
tentionalitit genauer, so fillt auf, dass er diese schon implizit mit Begriffen anrei-
chert, die auf ein nicht ausschliefilich oder primir theoretisierendes Bewusstsein
hinweisen oder besser: auf ein bewusstes Erleben hinauslaufen.

Diese Begriffe sind das Mitgegebene und vor allem das Verflochtene. Jene erlebba-
ren Phinomene der Uneindeutigkeit bestimmen erst, was erkannt werden kann.
Liest man Gurwitsch so, dann wird aus der Bestimmung der thematischen Inten-
tionalitit die Bestimmung eines ganzen Bereichs, woraus die Notwendigkeit er-
wichst, die vorthematische, prireflexive Intentionalitit ebenfalls als einen solchen
Bereich zu denken. Denn durch den raum-zeitlichen Charakter der Intentionalitit ist es
maglich, den Unterschied zwischen Reflexion und Préireflexivem genauer zu fassen, nimlich
als ein Verhdltnis der Fokussetzung und der reflexiven Thematisierung in einem erlebten Ho-
rizont: In der Reflexion wird der Fokus von den reflektierenden Menschen als Zweck
(als Thema), um etwas zu erkennen, gesetzt. Der Fokus ist im Prareflexiven nicht
auf einen Aspekt gerichtet, weil er nicht nur von den Menschen ausgeht, sondern
sich durch die Gegenstinde und die Anderen als diese oder jene Moglichkeit oder
Wirklichkeit darbietet; wie man es im Beispiel des Cafébesuchs sehen konnte. Der
Fokus wird im prireflexiv Erlebten nicht unabhingig und losgelost ausgewihlt.
Dies bedeutet aber riickwirkend auch, dass das vollstindige Uberfliegen oder Uber-
schauen, das Uber-den-Dingen-Stehen des Erkennens eine Illusion der Abstraktion

96  Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 64.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

vom lebendigen Erleben ist.”” Auch das Erkennen ist an die Méglichkeiten gebun-
den, die uns durch Andere im Umgang mit der Welt widerfahren.

Sitzen wir bspw. in einer Diskussionsrunde, sprechen miteinander, wechseln
Blicke, dann sind wir in einer sozialen Situation, die aufzeigt, dass die verschiede-
nen bewussten Fihigkeiten nicht voneinander getrennt ablaufen, sondern gemein-
sam. Denn wer wiirde verneinen, dass ich wihrend des Zuhorens die Kaffeetasse
mit meinem Blick fixieren kann, und jemand anderes sich wihrend des Sprechens
eine Zigarette dreht und dennoch beide auf das Gesagte fokussiert sind? Und wih-
rend wir einander zuhdren und miteinander sprechen, nehmen wir nicht nur wahr
und handeln, wir fithlen auch die aufkommende Spannung, weil das Gesprich an
Fahrt aufnimmt, und denken iiber den Inhalt nach. Die Gemeinsambkeit dieser Fi-
higkeiten ist nun also zum einen, dass sie einem je selbst bewusst sind; und -
und das ist der wichtigere Aspekt — alle diese Fihigkeiten sind intentional, durch,
gegen oder mit Anderen und Gegenstinden gerichtet. Da sie nun aber alle zusam-
men aufkommen, so sind sie nicht getrennt voneinander, sondern sie spannen ei-
nen gefithlten, wahrgenommenen, gedachten, handlungsbezogenen, imaginierten
Bereich auf, durch das man sich bewegt und in dem man je selbst leiblich unter
Anderen verortet ist. Die Intentionalitit ist also raum-zeitlich zu bestimmen als
Miteinander.

Ein weiteres Beispiel fiir die Verkniipfung der bewussten Fihigkeiten im inten-
tional erlebten Bereich lasst sich unter der Betrachtung von fokussierten Vorhaben
und denen, die im allgemeineren Horizont liegen, folgendermafien geben: Um ei-
nen Baum zu fillen, brauche ich das richtige Werkzeug und die richtige Technik,
auf die ich fokussiert gerichtet bin.”® Wenn ich in der Lage bin, mit einer schar-
fen Axt geniigend Kraft aufzuwenden, dann kann ich diesen Baum fillen. Die-
se Beschreibung ist jedoch nicht der Vorgang, der beim fokussierten Erleben des
Fillens abliuft, sondern vielmehr eine nachtrigliche thematische Konzeptbildung.
Dennoch bin ich beim Fillen des Baumes mit der Axt auf eben diese Titigkeit und
Wahrnehmung fokussiert. Ich driicke mit meinem ganzen Leib das Baumfillen
aus. Dabei gibt es Bereiche des intentionalen Erlebens, die den Rahmen fur die
Handlung bilden. Es sind die im Horizont befindlichen Zwecke, die denkend die
Handlungen und Wahrnehmungen bestimmen konnen; bspw. das Feuerholz be-
reitzustellen oder etwas aus dem Holz zu bauen. Es sind also auch solche, die von
Erwartungen an die Darstellung des Fillens gebunden sind: Wie geschickt stelle
ich mich dabei an, wie schnell kann ich mich im Rhythmus der Schlige bewegen
etc.?

97  Vgl.Jens Bonnemann: Fliegen oder Springen, in: Hartmut Rosa & Klaus Vieweg (Hg.): Zur Archi-
tektonik praktischer Vernunft —Hegel in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot 2014, S. 134.
98  Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

83


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Als Andere unter Anderen

Das Fokussieren einer Sache bedeutet also, aus einem weiteren, vieldeutigen
Bereich in einen eindeutigeren, engeren Bereich tiberzugehen. Auf diese Weise ist
das Fokussieren eine Fihigkeit der Differenzierung im intentionalen Erleben. Denn
dadurch lsst sich erst ginzlich explizieren, um die Probleme des Primats der Er-
kenntnis zuriickzuweisen, was Gurwitsch meint, wenn er itber das Blicken folgen-
des schreibt: »Wenn ich als freies Wesen in der Welt bin, besagt das mithin [...],
daR ich in der Welt freie Umschau halten kann. [...] [B]ald blicke ich auf das gegen-
uberliegende Haus, dann auf die Baumgruppe dort, dann wieder auf einen vor-
bei fahrenden Wagen [usw.].«** Ich kann hin- und herschauen und verschiedene
einzelne Gegenstinde fokussieren und ihnen Eigenschaften oder Begriffe thema-
tisch zuweisen. Doch dieses Fokussieren ist ein Herausgreifen von Einzeldingen
aus den mit ihnen verflochtenen Zusammenhingen, die entweder als zu ihnen ge-
hérig erkannt werden oder als blofy Mitgegebene im Bereich der mannigfachen
Hintergrundbestinde bleiben. Wenn aber die Fokussierung innerhalb der Inten-
tionalitit geschieht, so muss das Intentionale aus einer Breite, einer Pluralitit an
Widerfahrnissen und Méglichkeiten in der Welt eingeengt bzw. fokussiert werden.
Damit kann aber die grundlegende Verbindung zu Anderen und der Welt, die In-
tentionalitit nicht blof} ein Strahl sein, der Objekte — sei es ein Einzelnes oder
eine Gruppe — aus der Welt heraushebt. Die Intentionalitit muss vielmehr, damit
eine erkennende Thematisierung iitberhaupt geschehen kann, ein intentionales Feld
mit in ihm liegender Schirfe (Fokus) und darin liegenden Unschirfen (Horizont)
sein. Das bedeutet aber auch, dass die Intentionalitit immer einen Horizont des
Fokus hat. Dieser Horizont ist also vor und mit jedem Erkennen im bewussten
Erleben gegeben und nicht durch die Thematisierung abzuleiten. Horizont, Fokus
und Thema sind die Beschreibungsdimensionen des intentionalen Erlebens, die
untrennbar miteinander verbunden sind. Sie stellen — neben dem Bezug zu Ande-
ren — die zweite Strukturdquivalenz der bewussten Fihigkeiten dar, die im Erleben
zusammengefasst worden ist.

Nachdem bisher vor allem Thematisierung und Fokussierung beschrieben wur-
den, kann man die Rede vom Horizont mit Bernhard Waldenfels spezifizieren. Im
Antwortregister schreibt er — auch noch auf die Erkenntnis bezogen — ausgehend von
Husserl: »Der Begriff des Horizonts [umfasst das], was an einer gemeinten Sache
mitgemeint ist, und den dufleren Horizonten, die alles das einschlief}en, was iiber
die gemeinte Sache hinaus mitgemeint ist«.’°® Waldenfels beschreibt hier den Ho-
rizont des Gesagten und Gehorten. Bevor ein Bereich des Erkennens durch das hin-
und herwechseln des Erkenntnisinteresses thematisch bestimmt wird, muss ein
intentional erlebter Horizont diesen Bereich umfassen, in dem man etwas erken-
nen kann. Das Erkennen ist nicht losgeldst von dem Ort, an dem sich die Menschen

99  Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.
100 Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2007, S. 271.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

leiblich mit Anderen und Gegenstinden verhalten. Der hier bestimmte Horizont
ist also der Bereich, in dem wir aufeinandertreffen, gemeinsam das Café mit al-
len anderen Menschen erleben, die Kithle und die salzige Meeresluft spiiren, den
Tag geniefRen etc. In dieser Weise sollte man auch Gurwitsch verstehen, wenn er
am Ende seiner Auseinandersetzung mit Husserl sinngemaf} schreibt, dass es ihm
nicht um eine »natiirliche Welt« der Sachfelder geht, sondern um das Leben in dieser
Welt.*"

Der intentional erlebte Bereich lisst sich also durch die drei bisher genutz-
ten Begriffe Horizont, Fokus und Thema beschreiben, die sich in einer dquivalenten
Struktur bei allen bewussten Fihigkeiten der Menschen finden lassen. Hier wurde
bisher vorrangig auf das Handeln, das erkennende Denken und in Andeutungen
auf das Wahrnehmen Bezug genommen. Der Horizont bildet die undifferenzier-
te Ausformung der erlebten Pluralitit, in dem sich, gerichtet durch die Welt, ein
Fokus verzeichnen lisst, der eine grofRere Differenzierung bedeutet, aber eine Ver-
minderung der Pluralitit. Sowohl der Fokus als auch der Horizont kénnen dann
reflexiv als Thema des Handelns, Denkens, Wahrnehmens, Imaginierens und Fith-
lens oder des ganzen Erlebens gesetzt werden.

Damit lasst sich die These vom Anfang dieses Kapitels beweisen, dass es im all-
tiglichen Umgang mit den Anderen und den durch uns iiberformten Gegenstin-
den einen Vorzug (keinen Primat) des Erlebens gibt, weil das Erleben als Begriff,
wie er in dieser Arbeit bestimmt wurde, immer schon sozial bestimmt ist: denn
diese pluralistische Auffassung der bewussten Fihigkeiten der Menschen ist eine,
von der aus die Primate der Wahrnehmung (bspw. Merleau-Ponty), des Handelns
(bspw. Sartre), des Erkennens (bspw. Husserl), des Fithlens (bspw. Levinas) und des
Imaginierens erst méglich werden, da sie alle untereinander interagieren.® Der
Vorzug des Erlebens ist die Betonung der je eigenen Andersheit, die jedem*r im Er-
leben durch Andere zuginglich ist. Der Vorzug ist die fokussierte Darstellung der
Sozialitit.

Beispiel einer anderen Metapher fiir das Erleben Mochte man in der metaphorischen
Beschreibung nicht nur auf iiberschaubare Gegenstinde und den Sehsinn als Adels-
sinn des Menschen — wie es Hans Jonas nennt — verweisen, dann erscheint der Be-
griff des Polyvoken als sinnhafte Erginzung:'*® denn polyvok bedeutet eine Vielstim-
migkeit in der Univozitit der Welt, in der uns sowohl die Gegenstinde, als auch vor
allem die Anderen ansprechen, uns auffordern, herausfordern, zustimmen oder

101 Vgl.: Gurwitsch, Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 68.

102 Beispielhaft zeigt sich das bei Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36, bei Sartre:
Wahvrheit und Existenz, S. 42, Husserl: Ideen I, S. 98 und Emanuel Levinas: Totalitit und Unend-
lichkeit — Versuch iiber die Exterioritit, Freiburg/Miinchen: Alber 1987, S.156.

103 Hans Jonas: Der Adel des Sehens: Eine Untersuchung zur Phinomenologie der Sinne, Frankfurt
a.M./Leipzig: Insel 1994, S. 233-264.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

85


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Als Andere unter Anderen

absprechen, etwas zu kénnen.'** Kurz: Die Beschreibung des Erlebens der Ande-
ren und der Gegenstinde als polyvok umfasst all jene Moglichkeiten, durch und von
Anderen, aber auch Gegenstinden gewertet zu werden, uns mit Sinn zu tberflu-
ten. Die Welt ist ein Geschrei von Wertungen und Sinn.' In der Undifferenziertheit
des Horizontes ist es schwierig, die Appelle der Anderen und der Dinge zu un-
terscheiden, die Appelle erscheinen einstimmig, ein Geschrei (Univozitit). Dieses
Geschrei ist jedoch nie undifferenziert, sondern immer durch die verschiedenen
Fokusse strukturiert, also nicht univok, sondern polyvok. Man hat es mit verschie-
denen Appellen zu tun, sowohl von Gegenstinden, als auch von Menschen, die das
Erleben richten. Die Tiirklinke bietet sich einem (einem jeden Menschen, also einer
anonymen Menge) zum Driicken an, genauso wie der Tisch die Laptoptastatur etc.
sie appellieren an alle und damit an niemanden speziell. Anders sieht es bei Men-
schen aus, sie konnen sowohl anonym appellieren oder Andere direkt ansprechen.
Aus diesem Grund ist die Metapher des Polyvoken eine passende fiir den prirefle-
xiven Teil des Erlebens, aber sie ermdglicht es auch, die Grundlegung des Thema-
tisierens aufzugreifen: in einer polyvok erlebten Welt ist die Thematisierung das
Herausgreifen einiger Stimmen, das Antworten auf sie. Ich 6ffne die Tiir, beginne
zuzuhoren etc. In und durch diese mannigfachen Apelle, die Geschrei erzeugen-
den Hintergrundbestinde, auf die die Menschen leben und antworten, lisst sich
die Prozesshaftigkeit des Lebens beschreiben, ohne dabei auf ein Ich als dahinter
liegende Struktur verweisen zu miissen, weil sich die Kontinuitit im Antworten
und Ablehnen von Angeboten der Gegenstinde und Anderen erzeugt. Das Erleben
ist also ein intentionales, non egologisches (prireflexives) und prozesshaftes Feld,
das sich durch die leibliche Bewegung des Menschen verschiebt, neue Bereiche

aufdeckt und damit selbst so polyvok ist wie die Welt.'

104 Ich stimme hier der These von Deleuze zu, dass sich die Welt als eine Einheit von Vielhei-
ten darstellt, wenn sich die Identitit als wandelbar herausstellt. Diese Wandelbarkeit, oder
Uneindeutigkeit der Identitét ist eine Folge der existenzialistischen These des Vorrangs der
Existenz vor der Essenz der Menschen: Nicht nur die Menschen sind dann nicht festgestellt,
auch die sozialen Strukturen und die Formen der Gegenstiande unterstehen dann einer Wan-
delbarkeit; und auch das Vorhandensein einer nicht kulturell iiberformten Welt bietet kein
Gegenargument, denn gerade in dieses Cebieten stellt sich das Vorhandene fiir die, die es
erleben, als einheitlich unbestimmt. Weitere Ausfithrungen zur Vielheit in der Immanenz
finden sich im Kapitel I1.i. Ein Verweis findet sich in aller Kiirze in folgendem Zitat Deleuzes:
»Wenn die Identitat der Dinge aufgelofit ist, entweicht das Sein, erlangt es Univozitit und
beginnt das Differente zu umkreisen.« Deleuze Differenz und Wiederholung, Minchen: Fink
1992, S. 95.

105 Die Idee zu diesen zusammenfassenden, zugespitzten Formulierungen bietet Alain Badiou
in Deleuze » Das Geschrei des Seins«, Zirich/Berlin: diaphanes 2003.

106 Vgl.: Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung S. 25.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Die Gewissheit des Erlebens Mit diesem systematischen Ergebnis, dass das Erleben
eine Strukturidquivalenz der bewussten Fihigkeiten bedeutet — was in die Nihe von
Wilhelm Diltheys Beschreibung des Erlebens als »Strukturzusammenhang« gestellt
werden kann,"’ da keine dieser Fihigkeiten ohne Beziehungen zu Anderen aus-
kommt und sich alle durch Horizont, Fokus und Thematisierung beschreiben lassen
—, kann hier eine Unterscheidung zwischen dem Begriff des Erlebens als Prozess
und dem Begriff des Erlebnisses bei Husserl getroffen werden. Damit endet die-
ses Kapitel also ausgehend von einem systematischen Punkt bei einer historischen
Differenzierung. Die Differenzierung liegt in der Art, wie durch die beiden Begrif-
fe (Erleben und Erlebnis) eine verschiedene Bezugnahme auf die Intentionalitits-
struktur und die Anderen dargestellt werden kann.

Es ergibt sich, dass das Erlebnis in zwei entscheidenden Punkten vom Erle-
ben abweicht: Zum einen ist das Erlebnis bei Husserl an ein transzendentales Ich
gebunden, wobei im Gegensatz dazu das Erleben in der hier gegebenen Beschrei-
bung seine Kontinuitit nicht in Bezug zu einem idealen Ich, sondern durch die
Verbindung zu Anderen konstituiert. Und zum anderen ist das Erlebnis punktuell
beschrieben und hat damit nicht die Méglichkeit, den vollen Charakter der Pro-
zesshaftigkeit und die Verbundenheit mit Anderen als Plurallektik abzubilden. Es
verbleibt im Primat der Erkenntnis, in einer Hierarchie, in der das Erkenntnisin-
teresse Uiber allem anderen steht. Diese Unterschiede genau herauszustellen, soll
auf den folgenden Seiten erfolgen.'*®

Husserl entfaltet seine Uberlegungen zum Erlebnis im Hinblick auf die Refor-
mulierung des cogito als sich selbst die eigene Wirklichkeit beweisendes Bewusst-
sein.’® Diese Struktur des cogito stellt sich als eine individualistische, vom empi-
rischen Ich auf das absolute Ich schlussfolgernde dar. Husserl bestimmt das em-
pirische Ich und die Beziehung zur Welt wie folgt: »Jedenfalls erfillt es [das un-
reflektierte Erlebnis] sie [die Bedingung als Ausgangspunkt der Reflexion] allzeit
durch die blofie Weise seines Daseins, und zwar fiir dasjenige Ich, dem es zu-

110

gehort, dessen reiner Ichblick ev. >in< ihm lebt.«*® Das Erlebnis wird von einem

»reinen Ichblick« thematisiert. Im Folgenden steht der Begriff »Erlebnis« also fiir

107 Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt
a.M. Suhrkamp, 1993, S.169.

108 Es wird hier keine vollstindige Analyse des husserlschen Denkens geben, da diese Arbeit in
erster Linie eine Phanomenologie der Anderen oder des Miteinanders ist und keine Meta-
theorie zu Husserls eigenem Denken. Vorrangig wird die Unterscheidung hier anhand des
§ 46 aus den Ideen veranschaulicht. AuRerdem wendet sich Husserl mehrmals verschieden
stark zwischen der Einbindung des Menschen in die Welt und der Distanz einer transzenden-
talen Erkenntnistheorie hin und her. Ob dies, wie Ricoeur im Anschluss an Levinas formuliert,
eine Stirke oder eine problematische Unentschiedenheit ist, sei hier dahingestellt. Vgl. Paul
Ricoeur: Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 86.

109 Vgl.: Husserl: Ideen I, S. 97.

110 Ebd., S.95.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

87


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Als Andere unter Anderen

die Theorie Husserls, im Gegensatz zum von mir herausgearbeiteten Begriff des
»Erlebens«. Dieser »reine Ichblick« verbiirgt fitr Husserl die Notwendigkeit, dass
dieses thematisierte Erlebnis ist, und nicht, das, sondern auch, dass es ist, wie es
durch die jeweilige Reflexion aufgedeckt wird. Der Blick steht hier also metapho-
risch fiir das richtige Erkennen. Diese Notwendigkeit entsteht fir Husserl deshalb,
weil das Erlebnis nicht wie die Wahrnehmung oder das Handeln auf die Welt be-
zogen ist, sondern von vornherein nur auf das jeweilige Ich. Weil das Erlebnis also
nur fiir mich vorhanden ist, ist bei ihm das, was ist, auch nur durch meinen Blick
zu enthiillen.

Ein anderer Autor, der das Erleben ebenfalls ohne direkten Bezug zu Ande-
ren beschreibt (weil es rein subjektiv sei), ist Wilhelm Dilthey. Er geht so weit zu
behaupten, dass das eigene Erleben nicht von Anderen oder unterschiedlichen Per-
spektiven beeinflusst sei. Laut ihm konnen diese Perspektiven erst durch die Re-
flexion hinzutreten: »Es gibt hier keine verschiedenen Stellen im Raum, von denen
aus das, was in ihm [dem Erleben] da ist, gesehen wiirde. Und verschiedene Ge-
sichtspunkte, unter denen es aufgefafdt wiirde, konnen nur nachtriglich durch die
Reflexion entstehen und beriihren es selber in seinem Erlebnischarakter nicht.«™
Doch die Anderen »berithren« mich schon im Erleben, sie sind Teil der Art und
Weise, wie einer*m das Erlebte erscheint. Ein Auto bspw. ist nie nur ein Auto, son-
dern etwas, dass als Statussymbol fiir mich wichtig ist, weil es Unabhingigkeit
von Anderen bedeutet, oder es ist ein unnétiger Besitz, weil man innerhalb einer
Stadt wohnt, in der alles zu Fuf erreichbar ist oder mit dem Nahverkehr, oder es
ist wertvoll, weil man auf dem Land wohnt und der Ort nicht gut an den Nahver-
kehr angeschlossen ist. Diese Perspektiven sind es, die als Luxus, Biirde oder Le-
bensgrundlage erlebt werden und deshalb immer als Relation zu und durch andere
bestehen. Fiir Dilthey wie fiir Husser] muss das Erlebnis also rein subjektiv sein.
In ihm selbst liegt keine Differenz, keine Unterschiede und damit keine Alteritit.
Genau diese Vorstellung ist es, der ich hier durch einen anders gefassten Struktur-
begriff des Erlebens widerspreche: Das Erleben selbst ist perspektivisch und durch
die Standpunkte der Anderen als Méglichkeiten sich zu verhalten gegliedert.

Aus der Perspektive des »reinen Ichblicks« muss das Erlebnis also notwendig
sein, was es ist, weil es durch nichts anderes als das jeweilige Ich bedingt ist. Dieses
Fundament wird Husserl weiter ausfithren:

Der Erlebnisstrom, der mein, des Denkenden, Erlebnisstrom ist, mag in noch so
weitem Umfang unbegriffen, nach den abgelaufenen und kiinftigen Stromgebie-
ten unbekannt sein, sowie ich auf das stromende Leben in seiner wirklichen Ce-
genwart hinblicke und mich selbst dabei als das reine Subjekt dieses Lebens fasse

111 Dilthey:Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Ceisteswissenschaften, S.168.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

[...], sage ich schlechthin und notwendig: | ch b i n, dieses Leben ist, Ich lebe: co-
gito.

12

An dieser Gewissheit ist seit Descartes schwer zu riitteln, und es ist auch nicht
meine Absicht, die Gewissheit zu hinterfragen, die durch das Selbstbewusstsein
gesetzt wird. Ich hinterfrage nicht, dass ich mich nicht tiusche, jetzt gerade die-
sen Text zu schreiben. Was ich aber anmerken mochte, ist, dass diese These eine
Verkiirzung darstellt, durch die eine wesentliche Struktur des bewussten Erlebens
verdeckt wird: Es ist die Bedingtheit des bewussten Erlebens durch Andere.

Genau diese Verbindung zu Anderen und der Welt lisst sich niamlich auch
aus dem cogito nicht verbannen; die abstrakte Verkiirzung des »reinen Ich-blicks«
deckt eine Struktur des bewussten Erlebens besonders deutlich auf, um den Preis,
dass eine andere Struktur — die der Verbundenheit mit Anderen — verdeckt bleibt.
Dass mein Erleben als meines erlebt wird, ist nimlich nicht nur — in den Worten
Husserls — eine »evident unaufhebliche [..] D a s e i n sthesis«.” Erst durch meine
Verbindung zu und mit Anderen verstehe ich mein Erleben nicht als das eines*r
Anderen, sondern als meines. Diese Struktur kann nicht durch ein immer schon
individuiertes Selbst allein entstehen, sie hingt notwendig mit der Wirklichkeit
der Anderen zusammen. Ohne die Anderen gibe es ja keinen Grund, warum die
Betonung des Erlebens als meines wichtig wire; es gibe ja nur meines. Hier lisst sich
also fiir den I. Hauptteil abschlieRend zeigen, dass die Grundthese dieser Arbeit,
dass die Anderen die Bedingung unserer Wirklichkeit sind, nicht auf wackligen Fii-
Ben steht, sondern durch den Alltag und durch theoretische Uberlegungen gestiitzt
werden kann.

Zuriick zur Auseinandersetzung mit dem Primat der Erkenntnis: Entgegen
Husserl wurde hier festgehalten, dass das Erleben geteilt werden kann. Dies ldsst
sich daraus erschliefien, dass der intentional erlebte Bereich eine Strukturiquiva-
lenz zu allen bewussten Fihigkeiten der Menschen darstellt und diese deshalb nur
in Interaktion mit den Anderen und den Gegenstinden eine sinnvolle Geltung be-
sitzen.™ Das heif3t im Umbkehrschluss aber auch, dass alles Erlebte nicht nur der
jeweiligen Introspektion zuginglich ist, sondern dass wir zusammen etwas erle-
ben, wenn wir in der leiblichen Anwesenheit von Anderen sind, und damit jede*r
jeweils auch das Erleben der Anderen miterleben kann. Durch die permanente,
notwendige Gerichtetheit auf etwas oder jemanden, ist dieses etwas oder dieser
jemand nicht nur fiir mich erlebbar, sondern fiir alle Menschen. Kurz: Wir verkir-
pern unsere Wirklichkeit. Weil dies so ist, ist das Ich kein absolutes oder reines, von
der Welt abgelstes Phinomen, sondern immer ein empirisches Ich, das von eige-

112 Husserl: Ideen |, S. 96f.
113 Ebd.S.98.
114 Vgl. Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. S. 83.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

89


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Als Andere unter Anderen

nen Entwiirfen und der Zuschreibung Anderer als Eigenschaftspol bestimmt wird,
wodurch es sich auch immer wieder verindern kann.

Damit riicken in die Grundgewissheit des cogito auch die Gewissheit der ei-
genen Kontingenz und die Gewissheit iiber die Anwesenheit von »Fremdpsychen«
bzw. Anderen. Denn entgegen Husserls Annahmen, dass das Ich in der Reflexion
absolut wird, weil es sich auf ein nur introspektiv zugingliches Erlebnis stiitzt,
wird hier behauptet, dass durch das Erleben diese Gewissheit in der Reflexion
erlangt werden kann, gerade weil es nicht absolut ist. Gerade, weil man sich je
selbst kontingenterweise als Andere*r unter Anderen erleben kann, wird gewiss,
dass man selbst die Person ist, die ihr Erleben erlebt, und nicht eine andere Person.
Um dies zu verdeutlichen, lisst sich eine Frage von Julia Kristeva aufgreifen, in
der sie nach dem Stellewert des Fremden fragt: »Wie kénnte man einen Fremden
tolerieren, wenn man sich nicht selbst als Fremden erfihrt?«*® Fiir diese Arbeit
lasst sie sich dies, wie folgt umformulieren: Wie konnte man die Anderen erle-
ben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erlebte? Die Anderen sind nimlich
nicht nur Fremde, sondern auch Ahnliche, wodurch die Frage nach den Fremden
und der ihnen gegeniiber zu erbringenden Toleranz in der Frage nach dem Erle-
ben der Anderen fuflt."® Was hat aber diese Umformulierung genau zu bedeuten?
Sie bedeutet, dass das Phinomen, auf das hier verwiesen wird, das folgende ist:
Im Extremfall kann man sich, wenn man das eigene Verhalten beschreibt, nicht
mehr verstehen, warum man dies oder jenes getan hat oder warum man das eine
oder das andere gelassen hat. Man ist sich fremd. Weniger extrem sind es kleine
Momente der Verwunderung, des Kopfschiittelns und des Dariiberhinwegsehens,
wenn man sich dabei erlebt, etwas darzustellen, das einen nicht an sich selbst erin-
nert; den Zigarettenstummel wegzuschnipsen, wihrend man den Miilleimer schon
sieht, das vegetarische Gericht zu bestellen, obwohl man Lust auf Fleisch hat. Man
wundert sich iiber sich selbst, weil man sich selbst als anders erlebt. Wenn man
den Fokus darauflegt, dann erlebt man sich selbst als Andere*n unter Anderen, als
jemanden, der nicht mit sich selbst identisch ist.

Welche Schwierigkeiten mit der Beschreibung der Anderen auftauchen, wenn
man sie nicht sofort in die Konzeption des Erlebens als integralen Bestandteil auf-
nimmt, wurde in einem kursorisch historischen Uberblick der von Descartes aus-
gehenden Theorie Husserls tiber die kritisch dazu stehenden Theorien von Hei-
degger, Gurwitsch, Merleau-Ponty, Sartre und Butler dargestellt, um zu einer sys-
tematischen Bestimmung des Vorzugs des Erlebens vor allen nur theoretisierenden

115 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S.198.

116 Damit steht die hier sehr kurze Darstellung des Fremden als Beispiel fiir Andersheit im Ge-
gensatz zu Kurt Rottgers Interpretation des unendlich Fremden bei Levinas. Vgl. Rottgers: Ka-
tegorien der Sozialphilosophie. S.162. Diese Form des Fremden ldsst sich mitder hier gewéhlten
Beschreibungsmethodik nicht einholen.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Verbindungen zu den Anderen und der Welt zu gelangen. Will man also wissen,
warum diese kurze Auseinandersetzung mit Husserl fiir diese Arbeit wichtig ist,
dann lassen sich darauf zwei Antworten geben: 1. Mit dem soeben Dargelegten
soll die Differenz zwischen der husserlschen Begrifflichkeit (Bewusstsein, Epoché
und Erlebnis) gegeniiber der hier verwendeten (Erleben, Andere, Pluralitit) aufge-
zeigt werden. 2. Es sollte dadurch die besondere Bedeutung der Anderen in der
Erginzung des cogito besonders herausgestellt werden: denn so fithrt die als These
reformulierte Frage, dass die Gewissheit des cogito nicht durch einen Selbstbezug
entsteht, sondern durch den immer gegebenen Bezug zu Anderen — mit Kristevas
Worten - dazu, »in uns die Differenz in ihrer entwaffnendsten Form [einzufiith-
ren] und [diese] als unerlissliche Voraussetzung fiir unser Sein mit den anderen
[zu benennen]«:"” Wir sind uns als Andere unter Anderen durch sie unserer selbst
und ihrer im Erleben gewiss.

Keine Méglichkeit zum Solipsismus So schlief3t sich in diesem Kapitel mit einer weite-
ren systematischen und historischen Betrachtung ein Kreis: Schon zu Beginn wur-
de mit Gurwitsch darauf hingewiesen, dass das Erleben der Anderen nicht richtig
beschrieben wird, wenn man ausschliefst, dass man »Fremdseelisches« oder bes-
ser Gefiihle und Gedanken nur in den Bereich verschiebt, der durch Introspektion
zuginglich sein soll. Der Unterschied zu Handlungen liegt dann darin, dass Gedan-
ken und Gefiihle die Welt nicht direkt betreffen und sich zeigen. Doch es wurde hier
die Strukturiquivalenz bestimmt, die allen bewussten Fihigkeiten des Menschen
zukommt; mit Anderen zusammen erlebbar zu sein, da sie sich durch ein geteiltes
intentionales Erleben auszeichnen. Weil das Erleben bewusst ist und alle bewuss-
ten Fahigkeiten der Menschen intentional sind, stehen wir bestindig in Relation
mit Anderen. Umgekehrt bedeutet dies, dass wir als Andere unter Anderen gemein-
sam die Bedingung der Wirklichkeit unserer Welt bilden. Denn wenn die Anderen
nicht konstitutiv fir unsere Wirklichkeit wiren, gibe es keinen Grund iiberhaupt,
von Anderen als uns Ahnlichen oder Unihnlichen auszugehen, und man wiirde
dem Solipsismus eine Tiir 6ffnen — also einer Theorie, gegen die jede sinnvolle Be-
trachtung der Welt spricht, vor allem wenn die Beschreibung zur Oberfliche der
Sachen selbst geht — bzw. sich dem Solipsismus-Vorwurf aussetzen miissen, der
gegen eine phinomenologisch-existentialistische Betrachtung hiufig vorgebracht
wurde.

Mit Gurwitsch argumentierend kann dieser Vorwurf jedoch unproblematisch
ausgeschlossen werden: »Ob die anderen Menschen [...] bewusste Wesen sind, wird
uns ebenso wenig fraglich, wie der Umstand, daf wir der Anderen unmittelbar
ansichtig werden. [E]s [bedarf] keiner theoretischen [..] Uberlegungen, [..] um

117 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 210.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Als Andere unter Anderen

zu dieser >Uberzeugung« zu gelangen«.”® Der Solipsismus ist also nie eine Még-
lichkeit, wenn man beim Phinomen des Erlebens der Anderen, eben an der phi-
nomenologisch-existenzialistischen Beschreibung der Oberfliche der Phinomene
bleibt. So kime der Solipsismus, in dem die Anwesenheit oder die Geltung anderer
Menschen fir das eigene Erleben der Welt geleugnet wird, weil ich keine Erfahrung
von Fremdpsychischen haben kann, dem gleich, was »quining« als Wortneuschép-
fung von Daniel Dennett in seinem Aufsatz Quining Qualia bezeichnet:" Man leug-
net die Wichtigkeit und die Bedeutung einer Tatsache, die offensichtlich wichtig
und bedeutend ist — so wie in diesem Fall die Bestimmtheit durch und mit Ande-
ren. Man wiirde leugnen, dass die Anderen unsere Wirklichkeit bestimmen. Dass
dies nicht nur eine Annahme ist, sondern man die Anderen im Erleben als bewusst
erlebende Andere erlebt, ist eine der leitenden Thesen dieser Arbeit, die, wie schon
erwihnt, in Anschluss an Gurwitsch getroffen werden kann. Wenn man dem Er-
leben zuschreibt, dass sich in ihm ein Sinngehalt der Welt ausdriickt, kann man
nicht behaupten, dass man iiber das, was erlebt wird — so wie die Anderen — hin-
weggehen kann, ohne dabei eine Reduktion der Wirklichkeit hinzunehmen."*°

Die Anderen bzw. das Erleben der Anderen kann aber nicht nur beschrieben
werden. Die Anderen sind, wie mit Deleuze festgestellt wurde, nicht nur immer
schon als Andere erlebt, sie sind auch eine notwendige Struktur im Erleben der
Wirklichkeit, da sie den Horizont um die Kategorie des Moglichen erweitern.
Durch sie verschlieflen sich mir Verhaltensweisen, die sie ausfithren, weil sie
sie ausfithren, weil ich daran die Schwierigkeit sehe und fiir mich als zu hoch
einschitze oder ich sehe, dass ich es auch kann, ober was noch zu tun ist. Die
Moglichkeiten zeigen sich als Andere. Um es mit Merleau-Ponty zu sagen: »[Die]
Erfahrung [der Anderen, P.H.] ist nichts, oder aber sie muf} total sein«.”** Dieses
von mir erweiterte Zitat zeigt die Gefahr, ebenso wie den Vorteil, den das gemein-
same Erleben mit Anderen mit sich bringt.””* Entweder das Erleben gibt allen
Menschen die Anderen, die sie erleben, in ihrer Komplexitit; das heiflt, bezogen
auf die Strukturiquivalenz des Denkens, Wahrnehmens, Handelns, Fithlens und
Imaginierens und der Bezogenheit auf und durch die Anderen, durch die Beschrei-
bung darzustellen, dass anders zu sein zu einem selbst und zu anderen gehért.
Die Menschen als Andere unter Anderen sind Teil unserer gemeinsamen Welt und
betreffen alle Aspekte menschlichen Lebens, oder das Erleben der Anderen ist
nichts.

118  Gurwitsch: Mitmenschliche Begegnungen in der Milieuwelt, S. 6.

119  Vgl.: Daniel C. Dennett, Quining Qualia. In: Marcel, A. & Bisiach, E. (Hg.) Consciousness in Modern
Science, Oxford Oxford University Press, 1988.)

120 Vgl. Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 511.

121 Ebd. S.301.

122 Im Franzésischen steht in diesem Zitat »|“expérience« was ins Deutsche sowohl mit »Erfah-
rung«als auch mit »Erleben« ibersetzt werden kann.

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Damit ist das Erleben — im Gegensatz zu Husserls Erlebnis — nicht blof ein
Objekt oder der Ausgangspunkt meiner erkennenden Reflexion tiber etwas, was nur
mich betrifft, sondern der Ausgangspunkt fir unsere Verbindung zu Anderen. Sei
diese Verbindung durch Gegenstinde, Orte, Fassaden, Freund*innen, Gegner*in-
nen, Bekannte, Familie oder zufillige Treffen, man steht in einem Kabinett aus
Spiegeln, in denen man Verhaltensweisen wiedererkennt (in Ermangelung eines
Verbs, das in derselben Richtung nichts mit Erkennen zu tun hat), neuen begeg-
net und die eigenen Anderen darstellt. Das Bild, welches ich mit dieser Form der
Beschreibung erzeugen wollte, ist das eines halbdurchsichtigen Netzes der Lebens-
welt — um Waldenfels aufzugreifen —, in das man aus Versehen geraten ist und von
dem man dann @iberall Fiden an sich spiirt oder vermutet, sie aber nicht genau ver-
orten kann. Damit ist das Erleben selbst aber nicht — wie von Husserl behauptet -
in der Introspektion ohne Bezug zu den Anderen zuginglich, sondern durch unser
intentional geteiltes Erleben in der Welt. Das Erleben ist also in diesem Sinne alles,
alles mit Anderen.

So schlieft sich der Solipsismus im alltiglichen Erleben selbst aus. Diese Ar-
beit ist damit durch die Definition des Erlebens ein Anschluss an folgendes Motto
Merleau-Pontys fiir eine Phinomenologie:

Aufgabe einer radikalen Reflexion, einer solchen, die sich selbst verstehen will,
ist es paradoxerweise, die unreflektierte Welterfahrung wiederzuentdecken, um
in ihren Zusammenhang auch die Einstellung auf Verifikation und alle reflexiven
Operationen zurickzuversetzen und also die Reflexion auch selbst als eine der
Méglichkeiten meines Seins erscheinen zu lassen.'?

Im Ansatz von Lambert Wiesing fiir die Wahrnehmungsphilosophie l4sst sich dies
wie folgt explizieren: »Weil ich in einer wahrnehmbaren Welt bin, bin ich in ei-
ner Welt, deren Existenz nicht von meiner Partizipation abhingt. [..] Die Wahr-
nehmung bestimmt die Daseinsform«.”* Er expliziert dadurch die unreflektierte
Art und Weise, auf die die Wahrnehmung uns mit etwas konfrontiert. Wenn nun
die Wahrnehmung, wie in dieser Arbeit herausgestellt, ein Teil des Erlebens ist
und dieses Erleben sich dadurch auszeichnet, dass es mit Anderen geteilt ist, dann
lasst sich dies wie folgt aussagen: Weil sich das Erleben darstellen muss, ist man
immer in einer Welt mit anderen Darstellungen, die nicht notwendig von der ei-
genen Darstellung abhingen. Das Erleben bestimmt die Form des Miteinanders.

123 Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 282. Auch hier méchte ich noch einmal
darauf hinweisen, dass es fiir diese Arbeit kein Problem ist, dass Merleau-Ponty von Erfah-
rung und nicht von Erleben spricht, da im Franzosischen sowohl >vécu<als auch expérience<
als Erleben tbersetzt werden kénnen, wobei auch eine kombinierte Form von beiden Wor-
tern moglich ist Gexpérience vécued), die einen herausgegriffenen Punkt aus dem Erleben als
Erlebnis beschreibt.

124 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S.172f.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

93


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Als Andere unter Anderen

Dies ist das Ergebnis einer Beschreibung, die die Anderen radikal von der erlebten
sozialen Situation her verstehen will: Die Anderen tauchen nicht nur als Hiillen auf,
die beseelt werden miissen, sondern als Andere, die ihr Erleben immer schon mit
mir teilen und deshalb als andere Menschen mit mir in der Welt sind. Dieser letz-
te Aspekt, das gemeinsame In-der-Welt-Sein, ist die Uberleitung in den nichsten
Hauptteil, genauer gesagt in das erste Unterkapitel dieses Hauptteils: Miteinander
in sozialen Riumen.

Zwischenbilanz In diesem ersten Kapitel stand das Erleben als Begriff fiir die Struk-
turdquivalenz der bewussten Fihigkeiten der Menschen (Handeln, Fithlen, Den-
ken, Wahrnehmen, Imaginieren) im Vordergrund. Doch schon in dieser Beschrei-
bung gelang es nicht, den Begriff des Erlebens zu beschreiben, ohne die Bedeutung
der Anderen fiir das Erleben offenkundig zu machen. Dies geschah in den letzten
Sinnabschnitten explizit durch eine Argumentation in Bezug auf Husserls Ausle-
gung des Erlebnisses, die sich auf das transzendentale Ego als unhintergehbarer
Gewissheit stittzt: Nicht nur, dass ich es bin, der schreibt, ist gewiss, sondern auch,
dass ich fiir Andere und in der Gegenwart von Anderen schreibe (Form und Inhalt
sind somit beide in der urspriinglichen Gewissheit, mit Anderen die Welt zu erle-
ben, gegeben). Somit ist auch die argumentative Aneignung und Ausformulierung
der radikalen These von Deleuze, dass die Anderen die Kategorie des Moglichen
konstituieren, nicht mehr eine absurde Erweiterung des Erlebens, sondern eine
konsequente Beschreibung der Bedeutung der Anderen. So kann die Hauptthe-
se dieser Arbeit, dass die Anderen die Bedingung unserer Wirklichkeit sind, dadurch
Bestitigung finden, dass die Moglichkeit, etwas aus einer anderen Perspektive zu
betrachten, aus dem Erleben der Anderen erwichst.

Die Anderen kénnen nicht nur mit mir das Erleben teilen, sondern sie sind eine
notwendige Struktur dieses Erlebens selbst. Dadurch, dass die Kategorie des Mog-
lichen durch die Anderen konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbst-
bild zu und macht uns je selbst zu Anderen. Hier zeigt sich also auch nochmals in
aller Kiirze die Verbindung zu der mit Kristeva formulierten Frage: Wie konnte man
die Anderen verstehend erleben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erfahrt?
Deren Beantwortung hier heifdt: Wir erleben uns und die Anderen notwendig als
Andere, wenn wir den Fokus auf den Horizont unseres Erlebens zu wenden. Damit
konnen Andere sich selbst und Andere als Andere verstehen. Diese Arbeit steht so-
mit in Opposition zu jeder Theorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-
der-Anderen, die rein vom Subjekt ausgeht. Sie schlief3t aus, dass ein Erleben ohne
Andere wirklich sein kann. Deswegen geht diese Arbeit von den Darstellungen aus,
die die einzelnen Anderen auffithren, mit all ihren Ahnlichkeiten und Unihnlich-
keiten in den Verhaltensweisen, die diese Anderen erleben.

Das Erleben als Begriff ist also eine Abwendung vom Primat des erkenntnis-
theoretischen Bewusstseins und von dem Begriff des »Daseins«. Beide Punkte sym-

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

bolisieren eine Verdopplung des Konkreten, entweder durch eine Trennung des be-
wussten Erlebens in Bewusstes und Sein, wobei das Bewusste das Sein tiberfliegt
und in diesem Uberfliegen die Dinge erkennt, aber nicht im Konkreten verste-
hen kann und will. Oder wie im »Dasein« reduziert sich ein*e die Frage nach dem
Sein Stellende*r auf das Zwangsldufigste, was es im Konkreten gibt: den Tod. Da-
bei verliert das »Dasein« in der Ontologie alle Moglichkeiten, weil sie im Zwang
enden. Vor dem Hintergrund der deleuzeschen Theorie lisst sich dies wie folgt
aufschliisseln: Der Zwang entsteht durch die Abwesenheit von Moglichkeiten und
diese Maglichkeiten stellen sich fiir uns nur im Bezug und durch die Anderen ein,
wodurch eine Darstellung, die im Zwang des Todes endet, keinen Blick fur die
Méglichkeiten, also die Anderen, haben kann.””> Der Begriff des »Daseins« bleibt
demnach, trotz seiner praktischen Wende, hinter dem hier dargestellten Erleben
mit den Anderen zuriick.

Die Anderen sind immer schon miteinander in der Welt. Oder anders formu-
liert: Ohne Andere gibe es in der Wirklichkeit keine Moglichkeiten, kein Abstand-
nehmen von etwas Gegebenem. Andere nehmen damit Bezug auf alle im Erleben
gefassten Fihigkeiten des Menschen. Ohne sie gibe es keine imaginierende Ab-
weichung von dem, was ist, keine Handlungen und keine Moglichkeit, sich selbst
durch oder auch gegen sie zu entwerfen. Meine Wahrnehmung und mein Den-
ken wiren ein Aufgehen in und ein ausschliefllicher Bezug zu den vorhandenen
Objekten, die keine Spuren einer vergangenen Bearbeitung oder eines moglichen
Gebrauchs aufweisen wiirden. Kurz: Eine Wirklichkeit ohne Andere ist ein blofRes
Gedankenexperiment, das ein Vakuum erzeugt, in dem niemand leben kann. In
ihm gibe es die repressiven Strukturen, die durch Andere (zu denen alle je selbst
zihlen) aufrechterhalten werden, genauso wenig wie die Freude, das Schéne und
die Freiheit der gemeinsamen Gestaltung. Robinsonaden sind Dystopien, die nie
in einer ganzlichen Eliminierung der Anderen miinden kénnen, ohne die Wirklich-
keit zu leugnen.'*

125 Vgl. Deleuze Logik des Sinns, S. 385.
126 Vgl. ebd.

- am 14.02.2026, 08:43:26.

95


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 08:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

