
Der Vorzug des Erlebens –

eine historisch-systematische Revue

Wie wir leben können und leben wollen – so die These, die sich durch die gesamte

vorliegende Arbeit zieht –, lässt sich nur in Beziehung zu Anderen beschreiben.

Hier geschieht also die Darstellung dessen, was es für die Wirklichkeit bedeutet,

dass wir gezwungenermaßen mit Anderen zusammenleben.1 Diese Art und Weise

zu leben werde ich in dieser Arbeit mit dem Begriff des Erlebens bestimmen, da

durch ihn all das gefasst werden kann, was für uns darlegt, wie man sich verhält,

und dadurch auch, wie es in Erscheinung tritt. Dies erfordert jedoch nicht nur eine

Beschreibung des Notwendigen oder des Wesenhaften, wie es in der Phänomeno-

logie durch die eidetische Variation erreicht werden soll. Es erfordert vielmehr ei-

ne Fokusverschiebung auf dasjenige, was in der eidetischen Variation als kontingent

beiseitegelassen bzw. ausgeklammert wird (also nicht für eineWesensbestimmung

zu rechtfertigen ist). Es ist demnach die Aufgabe dieser Arbeit, aufzuzeigen, dass

das Erleben notwendig bzw. wesenhaft mit nicht zu Rechtfertigendem beschäftigt

ist, um auf dieser phänomenologischen Basis eine Bestimmung der sozialen Struk-

turen, unsere Abhängigkeit von Anderen, aufzuzeigen. Oder kurz: Wie kann das

Zusammenspiel von kontingenten sozialen Strukturen und den Bedingungen un-

serer Wirklichkeit dargestellt werden? Um diese Frage zu beantworten, werden in

dieser Arbeit phänomenologische Positionen mit poststrukturalistischen Bestim-

mungen der sozialen Strukturen zusammengebracht.

In diesem ersten Hauptteil wird dafür der Begriff des Erlebens in Abgrenzung

zum Begriff eines theoretisierenden Bewusstseins beschrieben, durch welches vor

1 Mit dieser Fixierung auf dieWirklichkeit schließe ich mich einemWunsch von Petra Gehring

an, den sie in Ist die Phänomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft? formuliert und unter der

Bezugnahme auf Deleuze, Foucault und Merleau-Ponty darlegt. Die Verbindung dieser Au-

toren wird auch in dieser Arbeit benutzt, um phänomenologisch auf die Wirklichkeit Bezug

zu nehmen. Vgl. Petra Gehring: Ist die Phänomenologie eineWirklichkeitswissenschaft? – Überle-

gungen zur Aktualität der Phänomenologie und ihrer Verfahren, in Mathias Flatscher, Iris Laner

u.a. (Hg.): Neue Stimmen der Phänomenologie, Band 1, Die Tradition, das Selbst, Nordhausen:

Traugott Bautz 2011, S. 31, 36 & 46.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Als Andere unter Anderen

allem ein Erkenntnisinteresse im Umgang mit der Welt bestimmt ist. Diese Ab-

grenzung – die bei Weitem keine neue Beschreibung darstellt – geschieht hier, um

begrifflich den Alltag miteinander im Erleben zu beschreiben. Dies bedeutet, die

sozialen Strukturen im Alltag phänomenologisch zu thematisieren, um damit die

volle Bedeutung der Anderen für das Erleben und die je eigene Stellung als Ande-

re*r für Andere nicht zu unterschlagen, sondern sie explizit zu machen.

Dazu werden in der gesamten Arbeit verschiedene Theorien und Theoreti-

ker*innen miteinander ins Gespräch gebracht, wobei sowohl die unterschiedliche

Metaphorik, als auch die abweichende Schwerpunktsetzung beim systematischen

Gebrauch von Begriffen beachtet werden muss: Bspw. meint präreflexiv bei Sartre,

dass man in einem nicht reflexiven Bezug zu sich selbst steht, man sich also

jeweils als einzigartig im eigenen Erleben erfährt, ohne dies reflektieren zu müs-

sen.2 Merleau-Ponty betont hingegen die Anonymität des Präreflexiven, weil nicht

ich wahrnehme, sondern man.3 Beide Aspekte gehören – folgt man den beiden

Autoren – zum Präreflexiven; man ist bei sich selbst, ohne beständig auf sich

reflektieren zu müssen, man hat dadurch noch kein feststehendes Ich, sondern was

man erlebt, ist eine anonyme Beziehung zwischen der Welt und den Menschen.

Erst in der Reflexion wird das Ich thematisch als eine bestimmte Einheit gesetzt.4

Aus der Reflexion, die sich auf etwas Präreflexives richtet, leitet Merleau-Ponty

ab, dass die Wahrnehmung, die präreflexiv abläuft, anonym geschieht, und Sartre

bestimmt aus demselben Phänomen, dass schon das Präreflexive jeweils einzig-

artig sein muss, da die Einzigartigkeit der reflektierenden Person sich auf das

präreflexive Erleben richtet. Eine einzigartige Anonymität ist das Ergebnis, wenn

man beide Beschreibungen verbindet, und erscheint auf den ersten Blick wie

ein begriffliches Paradox. Diese augenscheinlich paradoxe Struktur löst sich aber

auf, wenn man keinen Extremfall daraus macht, sondern die Wirklichkeit im

Alltag betrachtet: Ein Beispiel dafür kann ein Gang durch die Stadt sein. Man

verlässt das Café am Markt und läuft zurück ins Büro, den gesamten Weg lang

ist man es selbst, der*die läuft, aber man denkt nicht darüber nach, dass man

läuft, noch wie, noch welchen Weg man einschlagen muss. Man geht ihn einfach.

Man kann im Nachhinein darauf reflektieren, dass ich es war, und niemand sonst

(Singularität) aber erst dann erkenne ich auch, was ich abweichend (Aufhebung

der Anonymität) von den Anderen gemacht habe. Habe ich einen kleinen Hüpfer

gemacht, als ich die Treppen hinunterlief, bin ich Anderen ausgewichen etc. Das

Erleben ist vor der Reflexion einzigartig und anonym. Anonym ist das präreflexive

2 Vgl. Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts – Versuch einer phänomenologischen Ontologie, Ro-

wohlt: Reinbek b.H. 2012, S. 21.

3 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,

S. 39.

4 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 43

Erleben also deshalb, weil keine permanente Reflexion abläuft, die bestimmt, was

man in diesen Momenten macht. Man antwortet mit den Verhaltensweisen auf

die Situation; im Beispiel durch das Gehen ins Büro. Singulär ist es, weil es zwar

theoretisch jede Person sein könnte, die die Stelle des Man ausfüllt, aber es ist

immer nur eine, die sich in der Reflexion als eine bestimmte Person herausstellt.

Schwierigkeiten dieser Art, beim Versuch verschiedene Theorien in Bezug auf die

Aussagen über die Bedeutung von Anderen für unsere Wirklichkeit zu verbin-

den, werden die gesamte Arbeit begleiten. Sie im Alltag anhand von Beispielen

aufzulösen, entspricht der Methodik dieser Arbeit.

Um zumThema des Erlebens und dessen Bedeutung für uns Andere als Andere

überzuleiten, beginnt die Beschreibung hier mit einem historischen Blick auf eini-

ge phänomenologische und poststrukturalistische Positionen: Den Anfang macht

dabei die Beschreibung eines auf Erkenntnis ausgelegten Modells des Bewusst-

seins von Husserl. Diese Beschreibung markiert auch den Beginn der phänome-

nologischen Forschung im Allgemeinen. Dieses Konzept wird in der Phänomeno-

logie selbst und erstmals umfassend durch Heideggers Konzeption des »Daseins«

kritisiert. Diese kritische Haltung gegen den vorrangig erkennenden Weltumgang

begründet eine Linie der Phänomenologie, die über Sartre, Gurwitsch, de Beauvoir

und Merleau-Ponty zum hier verwendeten Begriff des Erlebens führt.

Das Erleben wird hier als die Verbindung der Menschen untereinander in der

Welt aufgefasst und ist damit die komplexe Verkörperung der Intentionalität. Es

soll die Strukturen des Handelns, Fühlens, Imaginierens,Wahrnehmens und Den-

kens als Einheit darstellen.5 Die Argumentation für diese These führt also durch

einen kurzen historischen Überblick, in dem auch Positionen betrachtet werden,

die sonst eher unbeachtet bleiben, hin zu einer systematischen Aussage und The-

se. Das Erleben umfasst die intentionalen Fähigkeiten, die uns einen bewussten

Teil der Welt in unseren Empfindungen, unserem Fühlen, Denken, Handeln, Vor-

stellen und unserer Wahrnehmung erschließen:Durch diese Fähigkeiten teilen wir das

Erlebte miteinander. Oder, um es in der Terminologie der Einleitung im Anschluss

an Wiesing zu sagen: Die Zumutung des Erlebens ist es, das Erlebte immer mit

anderen zu teilen. Es wird also in doppelter Hinsicht von einer grundlegenden Ge-

meinsamkeit ausgegangen: erstens von einer Gemeinsamkeit, die allen bewussten

Fähigkeiten der Menschen zukommt; und zweitens von einer, die bedeutet, dass

den Menschen als Andere durch das gemeinsame Erleben eine Wirklichkeit offen-

bar wird, in der wir nie getrennt von Anderen sind, sondern wir einen Bereich

erleben, der zwischen uns geteilt ist.6

5 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin: de Gruyter 1966,

S. 254.

6 Vgl. Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36. »Ich werde niemals wissen, wie Sie

Rot sehen, und Sie werden nie wissen, wie ich es sehe; aber diese Trennung der Bewusst-

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Als Andere unter Anderen

Zu den eher unbeachteten Positionen zählt dabei u.a. die von Aron Gurwitsch,

die er in Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt darlegt. In diesem Werk

zieht er in Zweifel, dass ich nichts über das sogenannte Innenleben der Anderen er-

fahren kann.7 Der historische Überblick gliedert sich dafür in verschiedene Unter-

abschnitte, die den Begriff des Erlebens immer mehr spezifizieren, in denen aber

auch klar werden wird, dass der Begriff gerade durch seine Beziehung zu Anderen

nicht vollständig durch eine analytische Definition bestimmt werden kann. Es ist

ein Begriff, der die Geltung der Genese innerhalb der Wirklichkeit bestimmt. In

allen Unterpunkten werden sich die Anderen als miteinander in Verbindung ste-

hende darstellen,wobei sich die Bedeutung der Anderen in diesem erstenHauptteil

in den verschiedenen hier betrachteten Positionen verschieden stark ausprägt. Be-

sonders deutlich wird dies im zweiten und dritten Sinnabschnitt. In ihnenwird vor

allemHeidegger den Part des Argumentationspartners einnehmen, dessen Plädoy-

er für eine Vereinzelung desMenschen als eigentliches Weltverhältnis in der Angst

zurückgewiesen wird, um davon ausgehend die Abhängigkeit jedes Erlebens von

anderen Personen zu bestimmen. Dafür werden einige kurze Passagen von Sartres

Studie zu Gustave Flauberts Leben aufgegriffen, da durch sie gezeigt werden kann,

dass die Anderen nicht nur mein Auftreten in der Welt beeinflussen, sondern auch

das Erleben, das ich von mir selbst habe. Diese Überlegung bildet die Grundlage

der gesamten folgenden Arbeit.

Nach dieser Beschreibung der Bedeutung der Anderen für das Erleben wird ge-

zeigt werden, dass gerade die Form desMiteinander-Erlebens darauf schließen lässt,

dass das Erlebte im Sozialen geteilt werden kann, da es keinen notwendigen oder

hinreichenden Grund dafür gibt, warum etwas Erlebtes nur einem*r Einzelnen zu-

gänglich sein sollte. Diese Theorie des Erlebens lässt sich vervollständigen, indem

das Konzept der Intentionalität mit Aron Gurwitsch und Maurice Merleau-Ponty

im fünften Abschnitt Intentionalität raum-zeitlich gedacht überdacht wird: Aus einer

als Strahl metaphorisierten und zur Erkenntnis bestimmten Intentionalität wird

eine intentionale Darstellung werden, die den Horizont für die Fokussierung von

Anderen und Gegenständen eröffnet. Das Besondere dabei ist der Bezug zur Bewe-

gung des eigenen Leibes, diemanmit Emanuel Levinas folgendermaßen ausführen

kann: »Das Subjekt verharrt nicht länger in der Unbeweglichkeit des idealistischen

Subjekts, sondern findet sich in Situationen fortgerissen, die sich nicht in Vorstel-

lungen, die es sich von diesen Situationen machen könnte, auflösen.«8

seinströme wird erst nach dem Scheitern der Kommunikation erkannt, und unsere erste Re-

aktion besteht darin, an ein Seiendes zu glauben, das zwischen uns ungeteilt ist. Es gibt kei-

nen Grund, diese ursprüngliche Kommunikation als Täuschung anzusehen«.

7 Aaron Gurwitsch:DieMitmenschlichen Begegnungen in derMilieuwelt, Berlin/New York: de Gru-

yter 1977,

S. 50.

8 Emanuel Levinas: Die Spur der Anderen, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 45

In den Abschnitten Erleben ist nicht Erlebnis und Der Solipsismus ist keine Möglich-

keitwird der so entwickelte Begriff des Erlebensmit demBegriff des Erlebnisses bei

Husserl verglichen, um zu bestimmen, welche anderen Möglichkeiten sich durch

diesen transformierten und im Vergleich zu Husserl erweiterten Begriff des Er-

lebens ergeben, durch den eine Beschreibung des Solipsismus notwendig falsch

sein und aus der Wirklichkeit herausführen muss. Um zu diesen Punkt zu gelan-

gen, wird nun aber zuerst beschrieben, wieso überhaupt eine Untersuchung zum

Begriff des Erlebens einer Arbeit zur Sozialphilosophie vorausgeht.

Der Weg zum Erleben Die Frage danach, wie einem Menschen etwas gegeben ist,

wird in der Phänomenologie durch die Beschreibung beantwortet, dass Menschen

Bewusstsein von etwas haben bzw. auf etwas gerichtet sind. Dieser Bestand wird

mit dem Begriff Intentionalität bezeichnet.9 Wie genau jedoch die Intentionalität

strukturell beschaffen ist, ist eine Frage, die in der Phänomenologie selbst unter-

schiedliche Beantwortungen erfahren hat: Das intentionale Bewusstsein von etwas,

das Husserl von Brentano ausgehend beschreibt, ist ein rein auf Erkenntnis ausge-

richtetes.10 Denn wennman Intentionalität als Gerichtetheit auf einen Gegenstand

versteht, den ich entweder in der »natürlichen Einstellung« oder in der »Epoché«

seinemWesen nach erkennen will, so wie es Husserl in den Ideen I vorsieht, geht es

vor allem darum,Wissen über etwas zu erlangen.11 Diese Art, das Bewusstsein zu

denken, wird schon von Heidegger in Sein und Zeit durch einen größeren Praxisbe-

zug ersetzt. Er beschreibt dazu den Begriff »Dasein« als Gegenentwurf zu dem des

Bewusstseins,weil ersterer keine rein theoretischeBeziehung zumGegenstandmehr

haben soll, sondern den Handlungsbezug des Menschen im Leben fokussiert.12

Das »Dasein« soll – laut Heidegger – eine grundlegende Neubestimmung für

die Phänomenologie bedeuten, einenWechsel vomPrimat der Erkenntnis, hin zum

Primat des Handelns, so schreibt Heidegger: »Das theoretische Verhalten ist un-

umsichtiges Nur-hinsehen.«13 Das heißt, dass der Vorrang des Erkennens selbst

eine Reduktion der menschlichen Fähigkeiten auf das theoretische Weltverhältnis

darstellt: denn statt die Bedeutung des Handelns oder Fühlens mitzubeschreiben,

wird alles auf ein Erkenntnisinteresse reduziert. Diese methodische Reduktion auf

das Erkennen der Welt führt zu einer sachlichen Beschränkung des Erlebten auf

das Erkennen. Damit ist man aber aus dem Bereich des tatsächlichen Lebens in

9 Vgl. J. N. Mohanty: Intentionality. In Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology

and existentialism, Malden, Mass: Blackwell, 2007, 69f.

10 Vgl. Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, Band I, Prolegomena zur reinen Logik (Text nach

Husserliana XVIII), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 7.

11 EdmundHusserl: Ideen zu einer reinenPhänomenologie und phänomenologischenPhilosophie (Text

nach Husserliana III/1 und V), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 201.

12 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Als Andere unter Anderen

den Bereich einer modellierten Theorie übergegangen, in dem es ein erkennendes

Subjekt in Beziehung zu Erkenntnisobjekten gibt.14 Der Vorzug des Erlebens ist es,

dass das Erkennen als Ergebnis des Nachdenkens, als Reflexion über etwas Wahrge-

nommenes, eine Handlung etc. beschrieben und somit nicht losgelöst vom Leben

gedacht wird. Ähnlich konstatiert auch Bernhard Waldenfels den Wechsel der Per-

spektive von Husserl zu Heidegger in In den Netzen der Lebenswelt: »Bekanntlich hat

Heidegger in Sein und Zeit die Perspektive Husserls verschoben: die pure Vorhan-

denheit [das Erkannte, P.H.] ist ein derivater Modus gegenüber einer ursprüngli-

chen Zuhandenheit [einer Bindung an praktische Handlungen, P.H.], die auf einer

spezifischen Vorhabe beruht.«15 Waldenfels bezieht sich mit seinen Ausführungen

auf den hier ebenfalls schon kurz erwähnten Gurwitsch.16 Diese Kritik und Analyse

Gurwitschs an Heideggers, und der Phänomenologie Husserls wird im Weiteren

immer wieder Impulse für die Transformation dieserTheorien bieten. Die hier mit

Waldenfels bestimmte Transformation des Primats der Erkenntnis hin zum Primat

des Handelns soll dabei aber keinesfalls besagen, dass das Handeln losgelöst von

jeder Theorie oder losgelöst von jeder Erkenntnis und schon gar nicht gelöst vom

Denken verliefe, sondern nur, dass es auf der Ebene des Mit-der-Welt-Umgehens

einen Vorrang des Praktischen gibt, weil durch die aktive Bewegung in der Welt

erlebt wird, was im Erkennen als Wissen von etwas festgestellt werden kann.17 Die

Bewegung ist ein Prozess, dem gegenüber das Erkannte als Endpunkt des Erkennt-

nisprozesses einen statischen Bezugspunkt darstellt.Dieser erkannte Bezugspunkt

liegt nach dem Erlebten, ohne das es wohl nichts Erkanntes und keinen Erkennt-

nisprozess geben könnte. Ich nenne das Erkannte deshalb Bezugspunkt, weil es

von dem Zeitpunkt seines Erkannt-Seins oder Erkannt-Scheinens auf das Erlebte

einwirkt.

Diese Kritik am Primat des Erkennens findet sich auch bei Gurwitsch in dem

schon erwähnten Text Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt,mit dem er

sich 1931 habilitierte. Gurwitsch führt – ebenso wie Heidegger – das Problem, wie

dasWeltverhältnis in der BewusstseinsphänomenologieHusserls gedacht wird, auf

die Art zurück, wie man das Bewusstsein beschreibt: »Wie weit die Wahrnehmung

des Mitmenschen auch gehen und wie viele Einzelheiten sie auch umfassen mag,

niemals kommen wir über den Bereich physischer Qualitäten und Veränderungen

hinaus, niemals stoßen wir in der Wahrnehmung auf Fremdseelisches.«18 So be-

nennt Gurwitsch in kritischer Absicht, wohin Husserls reines Erkenntnisinteresse

14 Vgl. Aron Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 62f.

15 Bernhard Waldenfels In den Netzen der Lebenswelt Frankfurt a.M., Suhrkamp 2016, S. 21.

16 Vgl. ebd.

17 Die Bedeutung der Bewegung wird im UnterkapitelMiteinander in sozialen Räumen noch wei-

ter expliziert.

18 Gurwitsch:Mitmenschliche Begegnung in der Milieuwelt, S. 5f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 47

führt. Dieser Befund stellt sich in Gurwitschs Analyse als einseitig heraus.19 Wen-

detman sich den Sachen selbst zu, in diesem Fall den anderenMenschen, die erlebt

werden, so stellt er sich nicht nur als einseitig, sondern als fragwürdig heraus. Die

Bewusstseinsphänomenologie Husserls stößt nämlich auf ein Problem: Die An-

deren begegnen einem – im Gegensatz zu Steinen, Teer etc. – in jeder Situation

mit Ausdruck. Wir zeigen uns gegenseitig immer auf eine bestimmte Art und Wei-

se, weil wir uns aktiv darstellen. Oder, wie Gurwitsch sagt: »Niemals kommt uns

im Alltagsleben der Gedanke, daß wir das, was in unseren Mitmenschen vorgeht,

nicht unmittelbar in der Wahrnehmung selbst haben.«20 Denn die Unterschiede

und Ähnlichkeiten, die uns im Erleben der Anderen widerfahren, sind schon das

»Fremdseelische« schlechthin. Genau diese Alltagserfahrung, die Anderen verste-

hen zu können, bildet einen Ausgangspunkt der hier vorliegenden Arbeit. Damit

steht dasThema dieser Arbeit in einer Linie mit Gurwitsch, de Beauvoir, Sartre und

Merleau-Ponty. Letzterer schreibt in Die Abenteuer der Dialektik in einem ähnlichen

Wortlaut wie Gurwitsch: »Die Anderen brauche ich nicht erst anderswo zu suchen:

ich finde sie innerhalb meiner Erfahrung, sie bewohnen die Nischen, die das ent-

halten,wasmir verborgen, ihnen aber sichtbar ist.«21 Es soll hier dementsprechend

nicht gefragt werden, warum ich die Anderen als Andere verstehe, sondern wie die

Nischen selbst erlebbar sein können.

Dabei zeigt sich deutlich der Unterschied zwischen dem hier beschriebenem

Projekt und der anfänglichen Auffassung der Phänomenologie, da die eben be-

schriebene Alltagserfahrung von Husserl als »natürliche Einstellung« bezeichnet

wird, genauer als »natürlich theoretische Einstellung«.22 Die alltägliche Welt ist

bei Husserl also schon durch eine erkenntnistheoretische Fragestellung überformt

und wird dann noch weiter durch die Epoché umgewandelt, in der alles vorher Be-

kannte, das Alltägliche ausgeklammert werden soll: »Ich darf ihn [einen evidenten

Satz] nur annehmen, nachdem ich ihn die Klammer erteilt habe. Das heißt: nur im

modifizierenden Bewußtsein der Urteilsausschaltung«.23 Doch das ausgeschaltete

Urteil der Alltagswelt ist vor jeder Epoché die Grundlage, auf der aufbauend eine

Erkenntnis erst möglich wird. Oder noch radikaler: Die Anderen in der Epoché aus-

zuklammern, würde dazu führen, nichts mehr zum Untersuchen zu haben, da für

uns nichts ohne Bezug zu Anderen besteht. Die Sozialität wird in dieser Arbeit zu

einem unhintergehbaren Faktum erklärt.

Um fortzuschreiten, soll in diesem ersten Kapitel ausgehend von der gerade zi-

tierten Kritik an einer Phänomenologie, die ein Erkenntnisinteresse als primäres

Weltverhältnis setzt, gezeigt werden, dass es einen Vorteil bringt, die Menschen

19 Vgl. ebd.

20 Ebd., S. 6.

21 Maurice Merleau-Ponty: Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 166.

22 Husserl: Ideen I, S. 10.

23 Ebd., S. 65f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Als Andere unter Anderen

als einander im Handeln, Wahrnehmen, Fühlen, Imaginieren und Denken Begeg-

nende zu verstehen. Die Menschen sind also Andere, die einander gemeinsam im

Erleben begegnen. Dies führt zum Begriff des Erlebens, der alltagssprachlich un-

problematisch verwendet wird, in der Philosophie jedoch als Terminus technicus

eine explizite Ausformulierung verdient. Das Erleben ist im besonderen Fall dieser

Arbeit immer das Erleben der Anderen. Es taucht als Begriff – neben der Lebensphi-

losophie Henri Bergsons undWilhelmDiltheys – in der Phänomenologie vorrangig

in der existenzphilosophischen Umformung dieser Philosophie bei Sartre auf. Dies

geschieht in jener Phase seines Schreibens auf, in der er sich mehr als zuvor der

sozialen Welt und ihrer Bedeutung für die einzelnen Menschen zuwendet.24 Dabei

beginnt er, immer noch ausgehend von einer phänomenologischen Beschreibung,

dialektische Prozesse in den Blick zu nehmen; den Wechsel der sozialen Struktu-

ren, denen man je selbst in der Gesellschaft begegnet.

Zum Erleben und zu einem Begriff, der diesem Erleben auch im Alltag gerecht

wird, gelangt man also nicht, wenn man durch ein reines Erkenntnisinteresse die

Komplexität des Verhältnisses der Menschen zueinander und damit zurWelt redu-

ziert. Man erfasst das Erleben, indem man versucht, der Komplexität des Alltags

gerecht zu werden, seine verschlungenen, und gegenläufigen Bedeutungen aufzu-

nehmen und in Wechselverhältnisse zu setzen: Schon während ich hier sitze und

schreibe, mich für diese Beschreibung aufs Schreiben konzentriere, fallen Berei-

che des Erlebens in den Hintergrund; dass ich mit Freunden am Tisch einen Kaffee

trinke, verliere ich bei dieser Bezogenheit aufs Schreiben fast völlig aus dem Blick.

Anders das Ginger-Baker-Solo, das am Nebentisch abgespielt wird: Es lässt meine

Füße und auch meinen Kopf und langsam auch mein Tippen in den Rhythmus und

Takt der Trommelschläge miteinstimmen. Doch d.h. nicht, dass die befreundeten

Personen am Tisch oder die Musik in diesemMoment ihre konstitutive Bedeutung

für die Situation verlören.Die Anderen stehenmitmir und dem Solo vonMr. Baker

in einer für den Moment nicht auflösbaren konstitutiven Relation. Die Arten un-

serer Einflüsse aufeinander sind plural. Diese Beschreibung führt zu der Frage, ob

das Erleben dialektisch beschrieben werden kann, als Wechselspiel vonThesen und

Antithesen. Dies wäre eine Möglichkeit, im Erleben nicht nur unmittelbar auf die

Welt bezogen zu sein, sondern sinnvoll auf soziale Strukturen und die Bedingtheit

durch Andere Bezug zu nehmen, ohne zusätzliche Konstruktionen anzunehmen.

Geformtes Erleben? Die Plurallektik der Darstellung Nachdem, wie in der Überleitung

des letzten Abschnitts angekündigt, das Erleben mit sozialen Strukturen durch

24 Vgl.: Jean-Paul Sartre: Fragen der Methode, Reinbek b.H.: Rowohlt 1964, S. 144, ders.: Entwürfe

für eine Moral, Reinbek b. H. Rowohlt, 2005, S. 753. & ders.: Kritik der Dialektischen Vernunft,

S. 823.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 49

die Dimension der Darstellung verbunden wurde, ist dieser Abschnitt eine Schlüs-

selstelle für das vorliegende Projekt, da hier gezeigt wird, inwiefern die Darstel-

lung des Erlebens schon durch Andere strukturiert ist. Dieses Vorhaben klingt für

eine phänomenologische Beschreibung im ersten Moment nicht einlösbar, da es

in einer solchen um das subjektive Bestimmen einer Wesenheit geht – zumin-

dest, wenn man Husserl folgt. Doch mit Levinas lässt sich hier eine argumenta-

tive Brücke schlagen, um im Ausgang von Sartre soziale Strukturen phänomeno-

logisch zu beschreiben. Levinas überschreibt die phänomenologische Praxis wie

folgt: »Die Rückkehr zu den Akten, in denen sich die intuitive Gegenwart der Ge-

genstände enthüllt, ist die wahre Rückkehr zu den Sachen.«25 Levinas formuliert

in diesem Satz Husserls Diktum für die Phänomenologie »Zu den Sachen selbst«

um.Es ist eine Umformung in der schon beschriebenen Linie der Phänomenologie,

die den nur auf das Erkenntnisinteresse abzielenden UntersuchungenHusserls die

Beschreibung des praktischen Umgehens in der Welt gegenüber- oder zumindest

beiseitestellt. Das Diktum könnte hier also – im Sinne Levinas´ – »Zu den Verhal-

tensweisen mit den Sachen selbst« heißen, wenn es hier um eine Phänomenologie

der Gegenständlichkeit ginge. Doch es braucht noch einen weiteren Schritt hin zu

»Zu den Verhaltensweisen der Menschen in der sozialen Welt selbst«, wenn abge-

bildet werden soll, was in diesem Abschnitt bestimmt werden wird. Hinzu kommt

durch die Perspektive von Levinas die Betonung, dass diese Verhaltensweisen nicht

aus dem Nichts entstehen, sondern eine Geschichte, ein Vorher und ein Nachher

haben. Mit der Beschreibung der Verhaltensweisen kann man – laut Levinas – die

»Zugangswege aller durchlaufenen und vergessenen Evidenzen wieder[finden]. An

ihnen bemißt sich das ontologische Gewicht des Gegenstandes, der über sie hin-

auszugehen scheint.«26 Diesemodifizierte, häretisch anmutende Beschreibung der

phänomenologischen Methode ist es, in der die Prozesse und die sozialen Struk-

turen zu Tage treten, die der Alltagswelt Gewicht verleihen.

Die Verhaltensweisenmüssen also durch die Beschreibung, »wie sie in Erschei-

nung treten«, in der Situation verortet werden, in der man sich so oder so verhält.

Die Beschreibung, von der hier ausgegangen wird, muss damit im Alltag begin-

nen, in dem dann soziale Strukturen, die das Verhalten formen, bestimmt werden

können. Die Geltung dieser Strukturen verändert sich somit im Laufe der Zeit. Die

Geltung wechselt hin und her, sie nimmt zu oder ab; sie kann sich ganz auflösen

und wieder neu entstehen, wodurch sich zeigt, dass die Strukturen sich darstel-

len müssen, sich wieder verlieren und – am wichtigsten –, sich stetig verändern.

Gäbe es keine Form, in der sich die Wechsel und die Beständigkeit der Strukturen

darstellen würden, dann gäbe es auch keine Möglichkeit überhaupt, auf überindi-

viduelle Strukturen zu verweisen. Nun versteht man jedoch die Anderen und de-

25 Levinas: Die Spur des Anderen, S. 88.

26 Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Als Andere unter Anderen

ren Verhaltensweisen als ähnlich oder unähnlich, als absurd und gewohnt, als die

Wiederholung von Normen, die einem*r selbst im eigenen Verhalten begegnen.

Will man diese Phänomene nicht verdecken, so müssen sie in ihrer Darstellung

beschreibbar sein. Es sind also diese Wechsel der Geltungen bzw. der Evidenz, die

ein bestimmtes Verhalten leiten, die phänomenologisch beschrieben werden kön-

nen, um das »Gewicht« (die momentane Bedeutung der sozialen Strukturen), mit

dem wir Gegenstände und andere Menschen erleben, aufdecken zu können.

Durch diese Wechsel könnte man nun auf den Gedanken kommen, dass sich

eine beständige dialektische Bewegung im Erleben zeigt. Die bestehenden Struk-

turen bilden eine These: Bspw. zeichnet sich darin ein Leistungsprinzip ab, dass

man, wenn man sich an die Arbeit setzt – wenn man keine festen Arbeitszeiten

hat –, es nicht schafft, sinnvoll Pausen einzulegen oder nachmehreren Stunden Ar-

beit einen Abschluss zu finden. Man erlebt sich selbst als unruhig oder unleidlich,

nicht in einer Reflexion, sondern im Umgang mit Anderen, in ihren Reaktionen

auf das eigene Verhalten, aber man macht weiter. Die Antithese bzw. der Wider-

spruch, der von einer befreundeten Person eingelegt wird, drückt sich in dem Satz

»Du machst dich selbst kaputt!« aus. Die Antithese könnte sich weiter durch ein

Verhalten ausformen, das auf die Unruhe mit Aufforderungen zur Pause reagiert,

oder darin, Ruhe erzeugen zu wollen, indem man die Produktivität aufzeigt und

die Möglichkeit, sich Zeit lassen zu können, gerade, weil man schon genug getan

hat. Das Leistungsprinzip, das die eigenen Verhaltensweisen leitet, wird mit ei-

nem Widerspruch konfrontiert, der dieses Prinzip hinterfragt und der somit als

Antithese verstanden werden kann.

Eine Synthese dieser Verhaltensweisen könnte man darin sehen, dass das Leis-

tungsprinzip hinterfragt wird und man sich neu zu ihm verhalten muss, folgt man

ihm implizit weiter oder versucht man explizit dagegen vorzugehen. Soweit die

Möglichkeiten, eine dialektisch anmutende Beschreibung des Erlebens zu geben.

Doch diese Beschreibung ist klar und eindeutig. Wenn man die Beschreibung an

die Darstellung der Personen knüpft, dann zeigt sich, dass in einem momentanen

Verhalten nicht eine einzelne These vorgestellt, sondern beständig eine Pluralität

verkörpert wird. Das Erlebte ist nicht klar und eindeutig oder eine bloße Verbin-

dung zwischen Zweien, es ist ein Wirrwarr an Relationen zueinander mit vielfäl-

tigen Gesichtern. D.h., übersetzt in die Rede von These und Antithese: Man kann

ein Verhalten als These kategorisieren, genauso gut kann man dasselbe Verhalten

jedoch auch als Antithese bestimmen. Die Unruhe ist für jemanden, der die gerade

beschriebene Hegemonie schätzt, kein negatives Verhalten, sondern ein Anzeichen

für Zielstrebigkeit, Effektivität, Leistungsbereitschaft etc., also sicher keine Anti-

these zum eigenenMiterleben der Person (es sei denn,mit der Unruhe ginge eben-

so ein ablehnendes Verhalten einher, das jedoch dann nicht auf die Ablehnung von

übermäßiger Leistung bezogen werden muss, sondern auch darauf bezogen wer-

den kann, was diese Person gerade selbst tut).

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 51

Im Erleben, so kann man das eben Geschriebene zusammenfassen, gibt es ei-

ne Vielzahl an Perspektiven, von denen ausgehend man eine Situation beschrei-

ben kann, deshalb ist eine Anwendung der dialektischen Terminologie sinnvoll, bei

der Beschreibung einer Position und eines Widerspruchs, nicht jedoch bei der Be-

schreibung der Darstellungen die plurale Positionen umfassen, aber keine Kontra-

diktionen oder vollständige Widersprüche aufzeigen. So werden die Unruhe und

die Unleidlichkeit für eine andere Person Anlass, sich ebenfalls nicht gut zu füh-

len, aber bspw. aus demGrund, sich selbst nicht in dieser Form unter Druck setzen

zu können, um mit bestimmten Deadlines anders umgehen zu können. Hier wird

das Erlebte zu einer Antithese zum eigenen Arbeitsverhalten, aber nicht zur Mei-

nung darüber, dass man Leistung erbringen sollte. Doch auch zu diesem Punkt

kann das Erleben der Darstellung von Unruhe und Unleidlichkeit führen, nämlich

dann, wenn man eine andere Vorstellung davon hat, wie der Wert von Arbeit be-

urteilt werden sollte. Die soziale Struktur des Leistungsprinzips formt demnach

das Erleben der Darstellung der Anderen in Bezug auf die Arbeit. Und was durch

diese Vielfalt an Perspektiven zum Ausdruck kommen sollte, ist, dass die eindeu-

tige Zuordnung von These und Antithese im Erleben nicht getroffen werden kann.

Manmuss also, wennman die Formung des Erlebens durch Andere und Strukturen

bestimmen will, die Beschreibung einer pluralen Perspektivität in Angriff nehmen.

Diese abzubilden, ist der Zweck davon, den Bereich des Miteinanders in einer

Plurallektik zu denken, denn die plurale Perspektivität kann nicht als Mangel bzw.

Schwäche oder Stärke gesehen werden: Sie ist die Form, in der sich das Erleben für

Andere darstellt. Jede dargestellte Perspektive ist zugleich These als auch Antithe-

se, nicht in Form einer Synthese, sondern in einer konkreten Beziehung zu einer

oder mehreren Anderen und deren Verhalten. Das jeweilige Verhalten mutet ei-

nem*r die Anderen also in unterschiedlichen Gegebenheitsformen zu: zum einen

als direkte Interaktionspartner*innen, die im Verhalten aufeinander antworten;

zum anderen als Prinzipien oder als gelernte Normen, kurz als soziale Strukturen,

die man nicht selbst hervorgebracht hat, die aber Teil dessen sind, wie man selbst

auf Situationen antwortet. Im Fall, dass man sich über die eigene Reproduktion

des Leistungsprinzips mit Anderen beschwert, ist es also sowohl ein Antworten

auf das Verhalten der Anderen, auf die Situation, in der man das Prinzip reprodu-

ziert, als auch auf die Performativität der sozialen Struktur in der Reproduktion.

Diese Beschreibung ist deshalbmöglich,weil das Erleben nicht für sich allein steht,

sondern in mehrfacher Hinsicht für Andere eine Zumutung ist:27 Eine Zumutung,

27 Vgl. Wiesing: Das Mich derWahrnehmung, S. 124ff. Dort beschreibt Wiesing die fortwährende

Zumutung der Anwesenheit von etwas durch die Wahrnehmung. Die hier geschehene Aus-

weitung auf das Erleben bedeutet, dass die Formen der Zumutung, die das Wahrnehmen

zum Wahrnehmen machen, nämlich Anwesenheiten zu präsentieren, hier ergänzt werden.

Die Wahrnehmung präsentiert nicht nur Anwesenheiten, sondern Anwesenheiten auf eine

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Als Andere unter Anderen

die durch das Erleben der Darstellung der Anderen eine Antwort auf Verhaltens-

weisen ist, die von diesen Anderen schon dargestellt wurden, gerade dargestellt

werden, oder die man als mögliche Darstellung der Anderen imaginiert. Damit ist

die Zumutung des Erlebens kein Inhalt, kein vorgegebenes Etwas – es konnte ja

zu Beginn des Hauptteils gezeigt werden, dass das Erleben bedeutet, kontingente

Verhaltensweisen zur Darstellung zu bringen –, sondern die grundlegende Form,

in der man etwas darstellt: Die Zumutung des Erlebens ist es, nichts darstellen

zu können, was nicht in Bezug zu Anderen stünde. Es ist also für das vorliegende

Projekt nicht vorrangig von Bedeutung, was das Ziel meiner Handlungen ist, was

das Objekt meiner Wahrnehmung, das Sujet meiner Imagination, der Grund da-

für, dieses oder jenes zu fühlen, oder was der Gegenstand meines Denkens ist. Der

Fokus liegt in dieser Arbeit, wie bereits erläutert, auf der Darstellung des Erlebens

(Zumutung für Andere) und dem Erleben der Darstellung von Anderen (Wider-

fahrnis der Anderen); als Andere muten wir Anderen Darstellungen zu und ebenso

widerfahren sie uns.

In dieser Art und Weise lese ich auch Butler als Theoretikerin der Darstellung

des Erlebens für und durch Andere, wenn sie von Ekstase spricht, was durch das

folgende längere Zitat unterstützt werden soll:

Wir neigen zumBeispiel dazu, die Geschichte der feministischen, der Lesben- und

Schwulenbewegung so zu erzählen, daß die Ekstase in den sechziger und siebzi-

ger Jahren und bis in die Mitte der achtziger Jahre eine große Rolle spielte. Viel-

leicht ist aber die Ekstase viel ausdauernder als gedacht; vielleicht begleitet sie

uns die ganze Zeit. Ek-statisch sein bedeutet buchstäblich, aus sich herausgetre-

ten sein, und kann daher mehrere Bedeutungen haben: von einer Woge der Lei-

denschaft aus sich herausgetragen zu werden, aber auch vor Wut oder Schmerz

außer sich zu sein. Ich denke, wenn ich immer noch ein »wir« ansprechen kann

oder mich selbst darin einschließen kann, spreche ich zu denjenigen von uns, die

in bestimmtenHinsichten außer sich leben, sei es in sexueller Leidenschaft, emo-

tionaler Trauer oder politischer Wut.28

Diese Bestimmung des Außer-sich-Seins ist eine Beschreibung des Erlebens, in

der man die Wirkung einer sozialen Struktur erfährt. In der politischen Wut, der

Trauer oder der sexuellen Leidenschaft stellt sich die Ablehnung einer bestehenden

Struktur dar, die gerade dieses Verhalten als außerordentlich bestimmen würde.

Auf theoretischer Ebene erschließt dieses Zitat außerdem implizit das Außer-sich-

Sein als Form, in der sich das Erleben darstellt. Damit ist nicht gesagt, dass man

bestimmte Art undWeise. Die Transformation ist es nun, die Art undWeise daran zu binden,

wie wir uns miteinander verhalten.

28 Judith Butler: Gefährdetes Leben – politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 53

notwendig von einemDrinnen startend sich aus sich heraus bewegt – dieser Meta-

phorik von Drinnen und Draußen ist das Kapitel Miteinander in sozialen Räumen

dieser Arbeit gewidmet. Was damit gesagt ist, ist, dass man sich explizit und of-

fen den Anderen darstellt, außer sich bei Anderen ist. Ohne die Bedeutung dieser

intensiven Ekstase als Bruch mit bestehenden Strukturen schmälern zu wollen, ist

die Ekstase jedoch nicht nur da zu finden, wo in voller Deutlichkeit das Empfinden

auf Andere trifft, sondern jedes Verhalten ist eine Darstellung dessen, wie etwas

erlebt wird und kann somit nur außer sich – oder noch genauer: bei Anderen sein.

So kann auch Helmuth Plessner verstanden werden, wenn er über den Menschen

als eine exzentrische Positionalität spricht.29 So kann mit Butler und Plessner ein

»Dass« bestimmt werden. Es ergibt sich aus dem Verhalten der Menschen zuein-

ander, dass sie nicht bei sich – also getrennt von Anderen – existieren, sondern,

dass sie außer sich bei Anderen sind, solange sie etwas erleben.Woher kommt nun

diese Gewissheit? Sie wird dadurch nachvollziehbar, indem man sich, wie es hier

in den Beispielen geschehen ist, der Beschreibung widmet, wie sich das Erleben

darstellt.

Frage ich mich, um noch ein Beispiel anzubringen, wie ich dazu gekommen

bin, zu promovieren, dann steht kein einzelner Entschluss dafür als abstrak-

te Grundlage meines Handelns, sondern das Promovieren ist eine präreflexive

Einheit verschiedenster Verhaltensweisen (vergangenen, momentanen und zu-

künftigen), also verschiedensten aktiv entschiedenen genauso wie widerfahrenen

Begebenheiten: Es sind implizit gespürte Erwartungen meiner Eltern und Groß-

eltern, eigene Ambitionen, die sich während des Studiums entwickelt haben

und die Unterstützung verschiedener Dozent*innen und von Freunden und den

sozialen Strukturen, die sich bei mir bspw. in einem akademischen und finanziell

abgesicherten Elternhaus verkörpern. All diese Punkte spielen in die Evidenz hin-

ein, dass es möglich ist, diese Dissertation zu schreiben, an ihr weiterzuarbeiten.

Dabei sind jedoch nicht alle Bestimmungen immer gleich intensiv erlebt: Während

man schreibt, ist es wohl (reflexiv betrachtet) vor allem die Lust am Text, die ei-

ne*m auch nach einer langen und ablenkungsreichen Nacht am nächsten Morgen

fortfahren lässt und weniger ein Gefühl des Drucks, den man auf sich selbst

ausübt. Doch genau diese Beschreibung kann sich in der Reflexion unter einem

anderen Fokus als nicht mehr evident herausstellen, wenn man die Schreibpraxis

selbst in den Blick nimmt und ihre obsessive Form erkennt. Die Lust am Text und

das obsessive Schreiben gehen Hand in Hand und bedingen den Arbeitsprozess

gegenseitig. Zusätzlich verleihen die Anderen und die sozialen Strukturen, die sie

und man selbst verkörpern, der Entscheidung Gewicht, wodurch eine Reflexion

auf das Vorhaben aus verschiedenen Perspektiven erst ermöglicht wird. Erzählt

29 Vgl. Helmuth Plessner: Elemente menschlichen Verhaltens in ders., Gesammlte Schriften VIII,

Condition humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, S. 190ff. & 195.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Als Andere unter Anderen

man jemandem, dass man promoviert, wird dadurch eine Erwartungshaltung

geschaffen, die von der eigenen verschieden ist. Durch diese Reflexionen auf das

Vorhaben kann also erkannt werden, welches Gewicht die einzelnen Bereiche für

einen und Andere haben. Es wird explizit, was vorher im Präreflexiven implizit

ablief. Genau durch diese Reflexion kann sich dann aber das tatsächliche Gewicht

des Erlebten verändern: Die Geltung schwankt im Sozialen hin und her. Diese

ganze Beschreibung ist hier deshalb notwendig, um verstehen zu können und ex-

plizit zu machen, welche Übergänge und Dimensionen man in einer Beschreibung

des Erlebens nicht fokussiert und nicht fokussieren kann, wenn man etwas nur

durch sein Erkenntnispotential bestimmt.

In diesem Beispiel findet sich die Verbindung der gerade eingeführten Plural-

lektik als Abbildung der mehrdeutigen, pluralen Bedeutungen, die die Verhaltens-

weisen und Darstellung der Anderen zueinander konstituieren. Denn von dieser

Ebene ausgehend –die in SartresWorten präreflexiv ist – kann durch die Reflexion

festgehalten werden, was man gerade getan hat und wie. Präreflexiv ist das durch

die Plurallektik Bestimmte deswegen, weil die Verhaltensweisen zwar reflexiv ge-

plant sein können und man auf sie reflektieren kann, es aber keine Notwendigkeit

darstellt, auf sie zu reflektieren. Damit ist das präreflexive Erleben, wenn man an

den Anfang dieses Hauptteils zurückdenkt, der Ort, an dem man sich zueinander

verhält. Er ist nicht ein Ort der Einheitlichkeit, gerade weil jede Person, die sich zu

Anderen verhält, eine Perspektive darstellt, die, ohne darüber reflektieren zu müs-

sen, auf die Perspektiven von Anderen trifft, und deshalb kann der Bereich dieses

Erlebens nur als Pluralität verstanden werden. In diesem Bereich gibt es keine rei-

ne Erste-Person-Perspektive und keine reine Dritte-Person-Perspektive, weil das

Erleben weder nur meines noch das von Anderen ist; es ist Zumutung und Wider-

fahrnis zugleich.

Sartre beschreibt nun anhand dessen, was er das Erlebte nennt, den Prozess,

wie man sich selbst und Andere versteht. Es ist ein Wechsel zwischen dem Präre-

flexiven, also dem In-das-was-man-tut-engagiert-Sein, und dem Reflexiven, dem

dieses Engagiert-Sein-Überdenken, während man in dieses Überdenken engagiert

ist. An einem Beispiel: Während ich schreibe, denke ich nicht darüber nach, welche

Tasten gedrückt werden müssen, um meine Gedanken in geschriebene Worte zu

überführen. Ich drücke sie einfach. Wenn ich aber gefragt werde, was ich mache,

kann ich antworten: Ich schreibe. Ich verstehe mich also als ein Schreibender.30 Ich

kann aber auch antworten, dass ich arbeite, dass ich tippe, dass ich denke. Dann

verstünde ich mich als arbeitend, tippend, denkend:

30 Dieses Beispiel findet sich in Form des Zigarettenzählens bei Sartre. Ich werde gegen Ende

dieses Hauptteils darauf zurückkommen. Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 55

Was ich le vécu, das Erlebte, nenne, ist nun aber gerade das Ganze des dialekti-

schen Prozesses des psychischen Lebens [der bewussten Fähigkeiten, P.H.], ein

Prozeß, der sich selbst notwendig weitgehend verborgen bleibt [vergessene,

schon durchlebte Evidenzen, P.H.], weil er eine ständige Totalisierung ist, und

zwar eine Totalisierung, die sich ihrer nicht [in Gänze] bewusst sein kann. […] Das

Erlebte führt also immer zum Verstehen, nie zum Erkennen.31

Hier finden sich die gerade beschriebenen plurallektischen Prozesse wieder. Sie

zeigen sich beim Versuch, Andere zu verstehen: denn, wenn man an das Beispiel

anknüpft, kann ich mich beim Schreiben nicht nur als Schreibender verstehen,

sondern auch als arbeitende Person. Dann hieße die Antwort: Ich arbeite; oder

aber: Ich schreibe ein Beispiel. Man kann aber auch sagen, man habe bis eben pro-

krastiniert. Die andere Person kann den Sinn verstehen, den man kommuniziert

oder durch das Verhalten darstellt: denn ich erlebe nicht nur mein Verhalten und

die Anderen nicht nur ihres; wir erleben die Darstellungen der jeweils anderen.

Man erlebt, dass sie einen auffordern,mit zu handeln, oder dem ablehnend gegen-

überstehen. Diese Aufforderung oder Ablehnung verstehen zu können, geschieht

meistens, ohne dass man darauf reflektierenmuss. Der Sinn des Verhaltens ist mir

schon präreflexiv gegeben. Dies ist dadurch möglich, dass ich die Anderen durch

ihr Verhalten erlebe, oder wie man es alltäglich darstellen kann: Man erlebt die An-

deren als Menschen, die jeweils selbst Andere sind und einen selbst als Andere*n

erleben.

So kann, wie gerade gezeigt, über das Erleben, welches Sartre in seinem spä-

ten Denken einführt, eine Brücke zwischen Sartres Überlegungen vom Prärefle-

xiven und Reflexiven zur Plurallektik geschlagen werden.32 Begibt man sich vom

Standpunkt des Erlebens der Pluralität aus, wieder zurück zu Sartres existenzphi-

losophischer Dialektik, dann sieht man, dass sie sich zwischen den beiden Polen

»präreflexiv« und »reflexiv« hin und her bewegt, aber jeder dieser beiden Bereiche

eine Pluralität an möglichen Thesen und Antithesen umfasst. Eine endgültige Be-

stimmung, was These und was Antithese ist, ist nicht möglich. Im Pluralen gibt es

nur die Aushandlung von (Anti-)Thesen, die je nach persönlicher Perspektive das

eine oder das andere am Selben darstellen können. Deshalb müssen die Perspekti-

ven aber auch nicht erkannt worden sein, um mein Erleben zu bestimmen. Die im

Beispiel der Promotion aufgeführten Punkte sind nur jene, die ich für mich selbst

31 Jean-Paul Sartre: Sartre über Sartre: InterviewmitPerryAnderson,Ronald Fraser undQuintinHoare

in Sartre über Sartre, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S. 151.

32 Eine Ausarbeitung zur »Spätphilosophie« Sartres findet sich u.a. im Text Alfred Betscharts:

Sartres politische Spätphilosophie – vomMarxismus zum Anarchismus. Frankfurt a.M.: Peter Lang

2017. & besonders in demAufsatz von Jens Bonnemann: Sartre und dieMacht derDinge.Überle-

gungen zumWeltverhältnis zwischenHandlung undWelt, in Lembeck, Karl-Heinz;Mertens, Karl;

Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Phänomenologische Forschung, Hamburg: Meiner, 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Als Andere unter Anderen

erkannt habe, aber es sind weder alle möglichen noch alle wirklichen Bezugspunk-

te: Ihre Menge ist plural und kontingent. Damit ist schon die Dialektik Sartres,

eben wie die Plurallektik des Erlebens, weder in der Geschichte noch in der Natur

zu finden, sondern nur im Erleben der Menschen. Metaphorisch könnte man also

sagen: Die Dialektik von Reflexivem und Präreflexivem, die den Selbsterkenntnis-

grad der plurallektischen (Anti-)Thesen bestimmt, bleibt beim Bodensatz der idea-

listischen Dialektik stehen. Es gibt nur 1. den durch sich selbst erlebbaren Prozess

der Bewusstwerdung und 2. den durch die Anderen angestoßenen Erkenntnispro-

zess, der selbst wieder erlebt wird. Sartre bleibt dabei dennoch einer idealistischen

Sprache verhaftet, die er durch die Vorsicht gegenüber einer absoluten Synthese

derDialektik auszugleichen versucht.Durch die phänomenologisch-existenzphilo-

sophische Beschreibung deckt er eine fortlaufende, syntheselose Struktur der Dia-

lektik auf. Dies kann hier nun genauer bestimmt werden, weil die Synthese genau

deshalb ausbleiben muss, weil es keine eindeutige Zuordnung mehr gibt, was als

These und Antithese zu synthetisieren wäre (siehe das Leistungsprinzip-Beispiel

weiter oben in diesem Abschnitt). In Sartres Terminologie bleibt deshalb der Pro-

zess, sich und andere zu verstehen unabschließbar, bzw. die Totalität, die wir laut

Sartre jeweils sind, ist nie abgeschlossen, sondern nur als Prozess zu verstehen.

Kurz: Wir verändern uns beständig und sind nicht aus einem höheren Prinzip ab-

leitbar.

Warum soll – in Sartres Worten – diese unfertige »Totalität«, oder, wie es in

dieser Arbeit heißen wird, die Andersheit jedesMenschen nun aber nicht komplett,

d.h. in jeder Situation, völlig erkannt werden können? Es liegt daran, dass man

selbst ein*e Andere*r für sich selbst ist, während man Andere und die Welt erlebt.

So bleibt eine Lücke, die zwar erlebt wird, die aber wegen ihrer Alltäglichkeit erst

wieder in den Fokus der Reflexion genommen werdenmuss. Es ist gerade die Dop-

pelbeziehung zwischen präreflexivem Erleben und reflexivem Nachdenken, die die

Schwierigkeiten bedingt, die Anderen in ihrer Alterität explizit zu erleben, denn

es kann schwierig sein, ihre selbstständige Andersheit zu verstehen, wenn diese

durch soziale Rollen (im Beruf, durch Erwartungen an Geschlechterrollen oder die

Herkunft) überdeckt wird. Keine dieser Rollen, keine Selbstdarstellung ist jedoch

eine Totalität.

Mit dem Begriff der Totalität ist neben der Unfertigkeit noch eine weitere

Schwierigkeit verbunden, der ich mit Butler versuchen werde, aus dem Weg zu

gehen. Eine Totalität zu sein, ob abgeschlossen, abschließbar oder nicht, impli-

ziert immer, ein klares Ziel zu haben, was der pluralen Auffassung dieser Arbeit

widersprechen würde. Butler schreibt zu dieser Art, die Totalität zu fassen, in

ihrem Kapitel Sich mit dem Realen anlegen aus Körper von Gewicht Folgendes: Es

ist die Kontingenz, die dazu führt,

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 57

daß es demDiskurs selbst ausnahmslos mißlingt, das soziale Feld zu totalisieren.

Tatsächlich ist jeder Versuch, das soziale Feld zu totalisieren, als ein Symptom

zu lesen, als Wirkung und Überrest eines Traumas […]. Dieses Trauma existiert

weiter als die dauernde Möglichkeit, jegliche diskursive Formation aufzubrechen

[…], die den Anspruch erhebt auf eine kohärente oder nahtlose Darstellung der

Wirklichkeit. Es besteht weiter als das Reale, wobei das Reale stets das ist, was

einzuschließen jeder Darstellung von »Wirklichkeit« mißlingt. Das Reale macht

die Kontingenz oder den Mangel in jeglicher diskursiven Formation aus.33

Butler bezieht sich in diesem Zitat auf die Probleme, die sich einstellen, wenn man

versucht, das Reale auf irgendeine Art und Weise in einem bestimmten Diskurs –

und sei es dem, wie man sich selbst innerhalb der Gesellschaft verortet – zu to-

talisieren bzw. es abzubilden. Ihr Bezugspunkt ist dabei eine diskurstheoretische

Überlegung. Der Befund lässt sich jedoch auf totalisierende Darstellungsversuche

des Realen gleich welcher Art übertragen. Denn das Ziel von totalisierenden Erklä-

rungen oder Beschreibungen des Lebens ist eine durchgängige und damit kohä-

rente, eine mit sich identische Darstellung. Es ist das Schreiben einer Geschichte

hin zu einem Ziel oder unter einem bestimmten Motto gefasst. Es spielt damit

keine Rolle, ob innerhalb eines Diskurses durch ein bestimmtes und eingegrenztes

Begriffsrepertoire Phänomene nicht mitbeschrieben werden können, weil sie den

begrifflichen Rahmen sprengen, oder ob es sich um das Beschreiben einer Per-

son und deren Verhaltensweisen mit einem eher idealistisch geprägtem Vokabular

handelt, das durch phänomenologische und existenzphilosophische Begriffe sys-

tematisch erweitert wurde – so wie es bei Sartre der Fall ist –, um einen Prozess

besser zu beschreiben.34 Beiden tritt das entgegen, was Butler halb metaphorisch,

halb systematisch ein »Trauma« nennt: Es ist die Erfahrung, dass sich das Erleben

der Wirklichkeit nie in eine kohärente Geschichte zwängen lässt. Was erlebt wird,

ist selbst immer nur ein Teil der Wirklichkeit, eine Perspektive; und schon diese

Perspektive ist immer mehr, als man mit einer Erzählung erfassen könnte, die ei-

ne kohärente Darstellung zum Ziel hat. Jede Perspektive auf die Wirklichkeit ist

mehr als eindeutig. Sie sind, wie durch die Beispiele bisher gezeigt werden konn-

te, plural. Deshalb legt sich jede Vereinseitigung und jeder Totalisierungsversuch

mit der Wirklichkeit an. Dies bedeutet, dass das Erleben der Anderen undmein ei-

genes Erleben die Geschichten schon in der alltäglichen Erfahrung widerlegt, mal

deutlicher, mal undeutlicher: Hält man sich für einen großen Schriftsteller, hal-

ten Andere einen für eine*n Dieb*in oder eine*n Stümper*in etc. Die einzelnen

Perspektiven lassen sich nicht eindeutig für diese oder jene Erzählung benutzen,

es ist immer eine Frage, wie viele Perspektiven einbezogen werden und wie sich

33 Judith Butler: Körper von Gewicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 264f.

34 Beispiele für dieses Vokabular sind bei Sartre u.a. An-sich, Für-sich und eben Totalität.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Als Andere unter Anderen

die Beschriebenen weiter darstellen. Sie können einen permanent überraschen.

Wenn hingegen etwas total wäre, erschiene es so, als gäbe es neben dieser Totalität

nichts Weiteres, selbst wenn die Totalisierung noch abläuft. Neben den Menschen

stehen aber immer Andere, weswegen der Versuch einer kompletten bzw. totalen

Beschreibung unzureichend bleiben muss. Deshalb werde ich im weiteren Verlauf

auf den Begriff der Totalität fürmeine eigene Systematik verzichten, da er ein Telos

beinhaltet oder bestimmen soll, das in dieser Eindimensionalität den polyvoken,

den vielstimmigen, kontingenten Bedingungen des menschlichen Lebens und Er-

lebens nicht gerecht werden kann.

In diesem Sinne kann man – ausgehend von der phänomenologisch-existen-

zialistischen Dialektik und der butlerschen Kritik an der Form und dem Zweck,

Totalisierungsprozesse als Beschreibung zu nutzen – also sinnvoll von einer Plu-

rallektik sprechen, da das Erleben nicht nur als klare Thesen oder Antithesen ge-

geneinandergestellt werden kann. Das Antithetische und Thetische verteilen sich

durch die Perspektivität plural und ermöglichen so immer neue »Synthesen«, oder

besser: immer neue Zwischenfazite als Meinungen über einen und denselben Mo-

ment des Erlebens. Die Vieldeutigkeit stammt dabei aus der Verbindung mit an-

deren Menschen und deren Verhaltensweisen.Was sich für den*die eine*n als eine

These darstellt, ist für jemand anderen eine Antithese und natürlich gibt es nicht

nur jeweils eineThese oder Antithese, es sind vieleThesen; im Leben verfolgenMen-

schen zwar auf vielfältige Weise Ziele, doch lassen sie sich nicht notwendig auf ein

einziges Bild, ein einziges Ziel der Ziele reduzieren, das alle unterschiedlichen Zie-

le und Geschichten vollständig zusammenfassen kann. Denkt man zurück an das

Beispiel des Promovierens, gibt es vieles, was dafür spricht, also als These gewertet

werden kann, dem, was ich gerade erlebe, die Bedeutung zugeben, dass ich pro-

movieren sollte.35 Für eine andere Person können aber dieselben erlebten Punkte

gegen eine Promotion sprechen oder ein anderes Gewicht innerhalb des Erlebens

haben: Die Möglichkeiten sind plural. Das Leben stellt sich – metaphorisch ge-

sprochen – weniger als ein durchgehend geschriebenes Tagebuch dar, in dem das

jeweils aktuelle Ziel berichtet und mit Anderen geteilt wird, als durch eine Karte,

die an allen Seiten ausfranst und eine Vielzahl kontingenter Wege aufzeigt, die alle

unterschiedlichweit von verschiedenen Zentren entfernt sind.36 Das bedeutet, dass

35 Vgl. zur Beschreibung von Ordnungen: »Insofern wären sämtliche Situationen aus Sicht der

Organisation immer schon offene Situationen, weil Organisationen nur sehr indirekt Einfluss

auf eine Lösung in ihrem Sinne haben.« Stefan Meißner: Immer wieder Neues. Neuheit als ko-

gnitiver Erwartungsstil in Arbeitssituationen, in: Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Phi-

losophie und Soziologie der Situation,Wiesbaden: Springer 2013, S. 217.

36 Vgl.: Thomas R. Flynn Sartre, Foucault, andHistorical Reason – a poststructuralist mapping history.

Vol. II, Chicago/London: The University of Chicago Press 2005, S. 307f. & Gilles Deleuze& Felix

Guattari Rhizom, S. 21: »Die Karte reproduziert nicht ein in sich geschlossenes Unbewusstes,

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 59

wir zwar auf dieselbe Karte schauen können, aber immer aus unterschiedlichen,

wenn auch nicht gänzlich unähnlichen Richtungen.

Wegen dieser Uneindeutigkeit, die aus den pluralen Perspektiven erwächst,

verlieren die Anderen nie die Fähigkeit, sich gegenseitig durch die Darstellungen

des Erlebten zu verwundern oder absurde Dinge zu tun. In der konkreten Form des

alltäglichen Handelns geht es nicht um ein komplettes Erkennen: Es kommt nicht

darauf an, ob ich alles von bestimmten Menschen weiß oder nicht. Wir interagie-

ren gemeinsam, ob wir wollen oder nicht.37 Wenn wir etwas einkaufen, jemanden

grüßen, auf der Straße ausweichen, telefonieren etc., kommt es immer nur darauf

an, den Anderen zu begegnen, sie als Menschen zu erleben, ummit ihnen gemein-

sam zu handeln; nicht in dem Sinne, ein gemeinsames Ziel zu erarbeiten, aber

dennoch miteinander zu interagieren.

Dabei entsteht eine Differenz in der Auslegung des Erlebens zwischen dem An-

liegen des bis hier ausschlaggebenden Autors Jean-Paul Sartre und dem hier Be-

stimmten, das Alltägliche des Miteinanders zu beschreiben; Sartres Anspruch ist,

das gesamte Leben einer Person zu verstehen, der hier vertretene ist, vom Verhal-

ten ausgehend die soziale Situation zu verstehen: Sartre geht es also vorrangig um

das Verstehen des Lebens einer anderen Person, weshalb er sich dem Projekt der

Künstler*innenbiographien verschrieben hatte. Mir geht es in dieser Arbeit hinge-

gen um die alltägliche Interaktion mit den Mitmenschen. Diese Arbeit hat deshalb

eine andere Aufgabe, einen anderen Anspruch an das Verstehen der Anderen, da

es bei der Interaktion mit Anderen beim Einkaufen, in der Bibliothek oder in ei-

ner Bar nicht notwendig ist, das ganze Leben einer Person zu verstehen, sondern

die unterschiedlichen Perspektiven nicht als defizitär, sondern durch das Erleben

geformt zu bestimmen. Selbst bei einem Streit ist die andere Perspektive nicht not-

wendig als defizitär zu erleben, sie ist anders, ungewohnt, zu gewöhnlich, absurd,

unangenehm; nichts davon ist jedoch defizitär.

Der Anspruch, ein ganzes Leben zu verstehen, das nicht meines ist, erscheint

aus einer phänomenologischen Perspektive als Aufgabe, die über das Erlebbare und

evident Erfahrbare hinausgeht und damit den Bereich der Phänomenologie über-

schreitet. Diesen Weg soll die hier vorliegende Arbeit nicht aufgreifen, sondern

bei dem phänomenal gegebenem, perspektivisch sich unterscheidenden Umgang

mit Anderen bleiben. Dennoch ist es der Begriff des Erlebens, der auch für das

alltägliche Handeln mit Anderen eine angemessene Beschreibungsdimension lie-

fert, gerade, weil dieses Erleben immer schon geformt auftreten muss. Dies zu

sondern konstruiert es. […] Die Karte ist offen, sie kann in allen ihren Dimensionen verbun-

den, demontiert und umgekehrt werden, sie ist ständig modifizierbar.«

37 Vgl. zur Unterscheidung von verschiedenen Handlungstypen (kooperativem, individuellem,

sozialem Handeln) Karl Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. Zie-

mann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation, Wiesbaden

Springer, 2013. S. 81ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Als Andere unter Anderen

zeigen, ist – nach dieser Hinführung zu dem Begriff des Erlebens – die Aufgabe

der nächsten Sinnabschnitte, in denen nun in Abgrenzung zu anderen Beschrei-

bungsdimensionen – wie dem »Dasein« Heideggers – der Begriff dessen geschärft

wird, was man unter dem Erleben der Anderen in der Welt verstehen kann. Be-

vor aber der nächste Abschnitt beginnt, könnte man hier zusammenfassend noch

anschließen, dass die hier vorgestellte Theorie, das Miteinander zu beschreiben,

beim oberflächlich Gegebenem bleibt. In dieser Beschreibung zeigen sich sowohl

das präreflexive als auch das reflexive Weltverhältnis, die vergessenen, die schon

durchlebten, die je eigenen Evidenzen und die Evidenz, auf die uns Andere auf-

merksam machen, bspw. jene, die sich aus den sozialen Strukturen ergeben. Oder

kurz: Die Oberfläche stellt sich plural dar.

Erleben und »Dasein« Wie Sartre geht es auch Heidegger – durch den der Begriff

»Dasein« geprägt ist – darum, den Menschen als Einheit, als Totalität darzustel-

len. Sein Ansatz liegt dabei darin, den Moment des Lebens zu untersuchen, den

man nicht hintergehen kann und der eine Singularität für die einzelne Person auf-

zeigt: den Tod. Damit will Heidegger nicht denMenschen vom jeweiligen Ende des

Lebens herdenken, sondern das Leben in Bezug auf das Ende. Es ist also auch an

dieser Stelle sinnvoll, die Kritik Butlers an einer durch ein einheitliches Ziel gepräg-

ten Darstellung des Menschen weiterhin ernst zu nehmen.38 Für die historische

und systematische Eingliederung der heideggerschen Thesen in das vorliegende

Projekt, ist nämlich ebenso wie bei Sartre eine Transformation durch eine grund-

legende Betonung des Miteinanders notwendig. Deshalb wende ich mich in den

nächsten Abschnitten überblicksartig dem Erleben der Angst und der Todesanaly-

se Heideggers zu. Diese beiden Aspekte sind es, die der von mir vertretenenThese,

dass die Bedingung unserer Wirklichkeit als Andere unter Anderen nur durch die

Bezugnahme auf uns selbst als Andere erfolgen kann, am ehesten ein Problem be-

reiten könnten.

Das Erleben der Angst vor dem Tod löst uns – laut Heidegger – aus einer un-

eigentlichen Alltagswelt heraus und lässt uns eigentlich werden, d.h. isoliert. Es

geht bei dieser Untersuchung der Isolation nicht darum, Heideggers Ansatz völ-

lig zurückzuweisen, es soll aber darum gehen, zu zeigen, dass man nicht von ei-

nem isolierten Menschen ausgehen muss, um das Phänomen des Sterbens sinnvoll

zu beschreiben. Stattdessen ist es jedoch für eine Beschreibung des Miteinanders

notwendig, von eben jenem Alltag auszugehen, den Heidegger verneint, weil wir

in ihm gerade nicht isoliert sind, sondern unter Anderen. Heidegger stellt seine

Position, wie folgt, dar:

38 Vgl. Butler: Körper von Gewicht, S. 264f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 61

Die Angst vereinzelt und erschließt so das »Dasein« als »solus ipse«. Dieser exis-

tenziale »Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjektding in die

harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, daß er das »Dasein« gerade in ei-

nem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst

als In-der-Welt-sein bringt.39

Hier wird die Isolation durch Heidegger also selbst explizit benannt. Das »Dasein«

kommt in der Angst vor dem Nichts zu seiner Eigentlichkeit und diese ist der So-

lipsismus, nicht in der Form des völligen Von-der-Welt-getrennt-Seins, jedoch so,

dass wir komplett von Anderen getrennt sind. Die Welt in der Beschreibung Hei-

deggers greift uns an, sie macht uns betroffen, aber jeden*jede allein. Hier zeigt

sich die Problematik, dass eine Theorie der Anderen, die mit einem starken Be-

griffsdualismus, mit festgezogenen Grenzen arbeitet – wie hier mit jener von Ei-

gentlichkeit und Uneigentlichkeit – immer einen Bereich postulieren muss, der

von dem anderen Bereich unüberbrückbar getrennt ist. Ob dies im Dualismus von

Immanenz und Transzendenz ist, oder es um den Dualismus von Eigentlichkeit

und Uneigentlichkeit geht, bleibt dabei zwar inhaltlich ein Unterschied, aber nicht

strukturell. In allen Fällen geht es um eine klare Abgrenzung von zwei Begriffen,

die sich unvereinbar gegenüberstehen.

Die Ebene des Eigentlichen, die Heidegger beschreibt, ist ein abgetrennter Be-

reich, der nur durch die besondere Erfahrung der Angst vor demNichts (dem eige-

nen Tod) erreichbar ist.40 Problematisch daran ist nun nicht, dass Heidegger diese

als Phänomen erfahrbare Isolation benennt, denn es ist evident, dass die Angst vor

dem Tod einen beschleichen kann, einen überfällt und aus dem alltäglichen Tun

herausreißt. Doch warum soll dieses Extremphänomen einen allgemeinen Stel-

lenwert im Leben einnehmen? Warum ist es nicht das Erleben der Freude oder die

Liebe, dieMenschenmiteinander verbinden, die diese Position des Eigentlichen er-

halten? Darauf lässt sich auch mit Heidegger keine notwendige Antwort geben. Er

setzt ein Extremphänomen des Lebens als das Ganze und verliert dabei die Mög-

lichkeit, die anderen Bereiche in ihrer eigenen Komplexität in die Beschreibung

einzubeziehen.

In § 48 von Sein und Zeit findet sich eine Explikation dessen, was Heidegger

als Grund für die Betonung der Vereinzelung angibt. Es ist die schon erwähnte

Ganzheit des Menschen: »Die existenziale Klärung des Seins zum Ende gibt auch

erst die zureichende Basis, den möglichen Sinn der Rede von einer Daseinsganz-

heit zu umgrenzen, wenn anders diese Ganzheit durch den Tod als ›Ende‹ kon-

39 Heidegger: Sein und Zeit, S. 188.

40 Die Gleichsetzung von Nichts und Tod lässt sich bei Heidegger nicht explizit finden, doch an

einigen Textstellen lässt sich dies implizit aufweisen. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 184, 187

& 266.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Als Andere unter Anderen

stituiert sein soll.«41 Das »Dasein« ist also, wie eingangs erwähnt, als Begriff die

Beschreibung einer Totalität, einer Ganzheit, bei der man sich alleine zum Ende

hin bestimmt. Es ist der Versuch einer kohärenten Darstellung, bei der man allein,

nur für sich stirbt. Mit Butlers Kritik an solchen Ganzheitsvorstellungen kannman

hier sagen, dass die Vereinzelung die Grundlage für die »kohärente oder nahtlose

Darstellung«42 des Menschen bei Heidegger ist. Die Überlegungen Heideggers zur

Ganzheit erscheinen durch die früheren Ausführungen zur Totalität bei Sartre und

der Kritik daran bekannt; nur mit dem Unterschied, dass Sartre die Isolation des

Menschen nicht betont.

Um Klarheit in diese Frage zu bringen und den Blick wieder auf das Haupt-

thema dieser Arbeit zu lenken, betrachtet man am besten die Sache selbst, also bei

Heidegger die Beschreibung der Phänomene Sterben und Tod: Geht mein Leben

zu Ende und mir wird durch die Anzeichen einer Krankheit, die Androhung von

Gewalt, des Alters oder anderer Umstände bewusst, dass der Zeitpunkt des Todes

– zwar noch ungewiss – in absehbare Nähe rückt, dann sind die Reaktionen darauf

nicht vorherzusehen. So viele mögliche Situationen vorgestellt werden können, in

denen jemand stirbt, so viele Reaktionen kann es auf den nahenden Tod geben.

Was aber alle diese Reaktionen gemein haben, ist die Gerichtetheit des Erlebens,

die Intentionalität. Ob ich über das nahende Ende weine, weil es mir zu früh er-

scheint, ob ich es willkommen heiße, ob ich einen religiösen Trost empfinde, ob ich

die letzten Tage genießen will oder ob ich Angst habe, all dies sind Ausdrücke des

Verhaltens zumSterben, von denen keinem eine offensichtliche Sonderstellung zu-

kommt.43Was ihnen allen zukommt, geradeweil es Ausdrucksverhalten in derWelt

ist, ist, dass sie gesehen werden können, dass man miterleben kann, wie jemand

mit dem Sterben umgeht. Sie stellen das Sterben dar. Selbst der Wunsch nach Iso-

lation oder die unfreiwillige Isolation beim Sterben lassen noch die Anderen dabei

sein, zum einen als Auszuschließende und zum anderen als Herbeigewünschte.

Für den Menschen, der stirbt, gibt es also selbst in diesem intimsten Moment des

Bei-sich-Seins, wie Heidegger das bewusste Erleben der eigenen Endlichkeit be-

schreibt, kein Entkommen vor den Anderen. Es besteht keine Distanz auf einer die

Situation konstituierenden Ebene, selbst wenn niemandwirklich anwesend ist. Die

Anderen bleiben auch hier die Bedingung unserer Wirklichkeit.

Wechseln wir nun den Blick, vom Erleben der eigenen Endlichkeit zum Erleben

der Anderen, zu den nicht Sterbenden. Bin ich ausgeschlossen von dem Fakt, dass

sterbende Menschen dabei weiterhin etwas erleben, weil ich in diesem Moment

41 Ebd.: S. 245.

42 Vgl. Butler: Körper von Gewicht, S. 264.

43 Man könnte hier einwenden, dass man auch in einem komatösen oder schlafenden Zustand

sterben kann, und ich mich dann nicht zum Sterben verhalten kann. Dies mag sein, doch ist

dies kein Einwand dagegen, dass ichmich zum Tod verhaltenmuss, wenn ich ihn imWachen

erlebe.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 63

nicht sterbe? Nein. Man kann das Sterben miterleben, und dadurch kann man den

Wechsel von belebten Handlungen des Leibes hin zum leblosen Sein des toten Kör-

pers erfahren.Deshalb ist eine Vorstellung des Todes als Ende des Sterbens und des

Lebens für die Lebenden allererst möglich.

Zuerst sehenwir, wie sich amOrganismus desMitmenschen ein gewisses Gesche-

hen vollzieht. Hier ist er uns wesentlich als lebender Leib gegeben: […]Wir wissen

sehr wohl, dass die geliebte Person als solche noch existiert. […] Aber die herr-

schende Tatsache ist diese: Ein lebender Leib leidet; der unsere sympathisiert in

seinen Lebenstiefen mit seinem gequälten Genossen. Und dann ein Augenblick,

wo alles ruhig wird, wo alles zu Ende scheint, wo die verzogenen Züge des gelieb-

ten Gesichtes sich entspannen. Genau nun, in diesem Augenblick, wo das Lebe-

wesen uns abhandenkommt [.]44

Es gibt zumTod keinen privilegierten Standpunkt,weder einen der ersten, noch ei-

nen der dritten Person. Besuche ich meinen Großvater vor einer schwierigen Ope-

ration, so hat nicht nur er eine Gewissheit des möglichen Todes, auch ich habe

in diesem Moment Angst um ihn, Angst davor, dass er aufhört, mit der Welt und

damit auch mit mir zu interagieren. Kurz: Er und ich haben Angst, dass dieses

letzte In-den-Armnehmen tatsächlich das letzte sein wird. In diesem Sinne kann

man hier die kontraintuitive Formulierung des Miteinander-Sterbens gebrauchen:

Es stirbt also nicht jede*jeder für sich, sondern wir sterben im sozialen Raummit-

einander. Im Leben wie im Sterben sind wir nie isoliert von den Anderen, sie kon-

stituieren das Erleben wie man selbst das ihre. Wir konstituieren das, was wir er-

leben, miteinander.

Diese Beschreibung des Phänomens Sterben zeigt deutlich die Bedeutung der

Anderen für das Erleben auf. Wir Andere sind füreinander mögliche und wirkliche

Verhaltensweisen – im hier beschriebenem Fall, wie wir mit dem Sterben umge-

hen und umgehen könnten. Im Gegensatz dazu beschreibt das »Dasein« – als on-

tologisch verstandener Begriff – eine Theorie des vereinzelten Menschen, obwohl

Heidegger die Vermittlung des Todes durch die Anderen im Sterben nicht ausge-

blendet hat: »Daß das Ableben als vorkommendes Ereignis ›nur‹ empirisch gewiß

ist, entscheidet nicht über die Gewißheit des Todes.«45 Nur durch das Sterben An-

derer taucht für die lebenden Menschen die Bedeutung des Phänomens Tod auf.

Heidegger verweist selbst auf diese Bedeutung der Anderen, wenn er den Tod »em-

pirisch gewiß« nennt. Den Tod erfährt man also durch das Sterben anderer Men-

schen in der Wirklichkeit. Was man hier aber mit Heidegger hinzufügen kann,

ist, dass ich dadurch nie meinen eigenen Tod erfahre, weswegen überhaupt erst

die »empirische Gewissheit« herhalten muss, um durch das Ableben der Anderen

44 Paul Ludwig Landsberg: Die Erfahrung des Todes, Luzern: Vita Nova 1937, S. 35.

45 Heidegger: Sein und Zeit, S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Als Andere unter Anderen

Kenntnis über den Tod zu erlangen. Aber auch in der Angst vor dem Tod erlange ich

kein Wissen über den Tod oder darüber wie es ist, tot zu sein. Es bleibt notwendig

ungewiss.

Diese Ungewissheit ist es, die Heidegger an der Angst festhalten lässt, weil

dieses Gefühl eine genuin andere Erfahrung ist als alle anderen. Dennoch ist sie

nicht von einer anderen Welt, die mir abhandenkommt, wenn ich den Menschen

im Alltag beschreiben will; sie ist nicht eigentlicher als der Alltag, gerade weil auch

die Angst am Anderen hängt. Für die Analyse des Todes gilt also, dass Heidegger

zu abstrakt arbeitet, weil er vom Erleben der Angst oder des Todes die Anderen

abzieht, obwohl diese konstitutiv für ein solches Erleben sind. Für den Tod gilt

eben unzweifelhaft, dass kein lebender Mensch wissen kann, wie er ist. Für das

Sterben gilt diese Isolation allerdings nicht, und auch nicht für den Wechsel vom

Leben zumTod, denman als lebende Person durch Andere erleben kann.Man erlebt

das Sterben Anderer bis zum Tot-sein als Ende des Sterbens mit, weshalb man

nicht isoliert stirbt. Etwas überspitzt könnte man also tatsächlich sagen: Wir sind

Miteinander-Sterbende.

Die Anderen und wir selbst sterben nicht für uns allein. Wir sterben in einer

Welt mit Anderen (ob wir wollen oder nicht). Dass Heidegger gerade diesen Punkt

ausklammert, erscheint umso unwahrscheinlicher, als er selbst das »Mit-Dasein«

als konstitutiven Bestandteil für die Welt jedes Menschen bestimmt.46 Doch diese

Unwahrscheinlichkeit löst sich auf, wennman sich folgende systematische Aussage

Gurwitschs zu Sein und Zeit ansieht: »Heideggers Untersuchung hatte es auf das

›Dasein‹, ›das ich je selbst bin‹, abgesehen.«47 Es geht Heidegger also, trotz des Ver-

weises auf die Anderen, die »Mit-Daseienden«, nur um das Individuum. Dass es

dabei zu Problemen der Beschreibung kommt, ist nicht verwunderlich, vor allem,

da der Mensch nie ein isoliertes Individuum ist. Mit MichaelTheunissen kannman

dieses Problem noch genauer fassen. Er führt die Heideggersche Analyse des »Mit-

Daseins« zurück auf eine subjektivistische oder individualistische Deutungshoheit

des »Daseins« über das »Mit-Dasein«, die sich schon bei Husserl findet: »Indemder

Andere gleich dem übrigen innerweltlich Seienden in meinemWeltentwurf einge-

fangen wird, beraubt ihn Heidegger genauso wie Husserl seiner Befremdlichkeit

und Widersätzlichkeit. Dies aber folgt bei Heidegger gerade aus der Ursprüng-

lichkeit, die er dem Mitsein zubilligt.«48 Weil bei Heidegger das »Mit-Dasein« rein

konstitutiv für die Welt des »Daseins« betrachtet wird, verliert das »Mit-Dasein«

selbst die Qualität, die einem »Dasein« als eigenständig und individuiert zukommt;

oder in nicht heideggerschenWorten: Die Anderen verlieren ihre Alterität. Sie sind

46 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 120f.

47 Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 55.

48 Michael Theunissen: Der Andere – Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin/New York:

de Gruyter 1977, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 65

nicht andere Menschen, sondern mit und durch das jeweilige Subjekt bestimmt.

Die Behandlung dieser Thesen Heideggers ist hier deshalb notwendig gewesen, da

seine Ausführungen zur Sorge an einer späteren Stelle noch großen Einfluss auf

die Beschreibung des Miteinanders haben werden.

Die Ganzheit desMenschen, zu der Heidegger über die Analyse des Todes kom-

men wollte, verliert sich gerade in der daraus folgenden Isolation des Individu-

ums. Gegen diese Isolation spricht auch die von Heidegger selbst beschriebene

Erfahrung des Sterbens, doch Heidegger setzt diese Erfahrung herab, da sie nicht

meinen Tod für mich zeigt: »Der Tod enthüllt sich zwar als Verlust, aber mehr als

solcher, den die Verbleibenden erfahren. […] Wir erfahren nicht im genuinen Sin-

ne das Sterben der Anderen, sondern sind höchstens immer nur ›dabei‹.«49 Aus

einer ähnlichen Beschreibung wurde hier das Miteinander-Sterben bestimmt, al-

so eine gegensätzliche Ausweitung der heideggerschen Position aufgezeigt. Diese

Differenz erklärt sich gerade durch den mit Gurwitsch betonten Fokus: Heideg-

ger will das Individuum bestimmen, ich möchte hier das Miteinander unter An-

deren beschreiben. Der Mensch ist unter diesem zweiten Gesichtspunkt auch im

Tod oder im Hinblick auf den Tod nicht allein. An dieser Stelle wird zur Gänze das

sozialphilosophische Interesse dieser Arbeit offensichtlich: Es geht darum, welche

Bedeutung die Anderen im Leben der Anderen haben bzw. wie wir die erlebten

Situationen konstituieren, die wir miteinander erleben.

Niemand ist nur bei sich Das eben Beschriebene ist ein Widerfahrnis, dass selbst im

Sterben verschiedene und ähnliche Blickrichtungen vereint. Sie sind Darstellun-

gen der verschiedenen möglichen Perspektiven auf die erlebten Phänomene des

Sterbens und des Todes Anderer. Ich schreibe hier von verschiedenen Blickrich-

tungen, da es nicht nur zwei, nicht nur eine eigene und eine andere Blickrichtung

gibt, sondern – offensichtlicher weise – verschieden viele, je nachdem, wie viele

Anderen etwas zusammen erleben. Es bezeichnet die Perspektive der Menschen,

für die die Anderen Andere sind. In dieser Ungleichheit gleichen wir uns. Und auf

dieser Grundlage stellt sich das Problem des Fremdpsychischen nicht: Die Anderen

sind keine Dinge und werden auch theoretisch – folgt man dem hier Bestimmten

– niemals als solche erlebt. Wir erleben zum Beispiel nichts gemeinsam mit ei-

nem Stein. Der Stein selbst erlebt nichts; die Anderen erleben aber, und so erleben

wir miteinander etwas, das nie nur einem Subjekt gehört; das nie nur von einem

einzelnen Subjekt konstruiert sein kann.

Diese Form des Miteinander-Erlebens findet eine implizite Vorform in

Merleau-Pontys § 34 in der Phänomenologie der Wahrnehmung: »Immer sind

wir in der Fülle, im Sein, so wie das Gesicht auch in gänzlicher Ruhe, auch im

Tode noch immer dazu verurteilt ist, etwas auszudrücken. […] Meine Freiheit ist

49 Heidegger: Sein und Zeit, S. 239.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Als Andere unter Anderen

so wenig ständig mit sich allein, daß sie vielmehr niemals ohne Mittäter ist«.50

Wir erleben sogar das Sterben im Spiegel der Anderen, in ihren Gesichtern.

Immer sind die Anderen dabei und stellen, ebenso wie man selbst, etwas dar.

Wir sind in diesem Sinne Mittäter*innen, weil wir im Erleben miteinander han-

deln, wahrnehmen, fühlen, imaginieren und denken. Wir sind Komplizen. Diese

Beschreibung ermöglicht es, den Gedanken der Aufteilung des menschlichen Erle-

bens in Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit – wie es bspw. Heidegger beschreibt –

abzuweisen, da die Isolierung, die daraus folgen würde, nie erreicht werden kann,

bzw. besteht. Gerade das Miteinander ist es, das den Tod als absurdes Ende des

Lebens erfahrbar macht. Dadurch schließt sich diese Arbeit einer Sichtweise auf

den Tod an, die von einer Reihe existenzphilosophischer Autor*innen – besonders

Camus und Sartre – bereits beschrieben wurde.51 So schreibt Sartre:

Man hat oft gesagt, wir befänden uns in der Situation eines Verurteilten unter

Verurteilten, der den Tag der Hinrichtung nicht kennt, aber sieht, wie täglich Mit-

gefangene hingerichtet werden. Das stimmt nicht ganz: Manmüßte uns eher mit

einem zum Tode Verurteilten vergleichen, der sich tapfer auf die Hinrichtung vor-

bereitet […] und unterdessen von einer Grippeepidemie dahingerafft wird.52

Sartres Kritikpunkt an Heidegger ist damit nicht der hier vorgeführte, dass der

Tod uns nur durch das Sterben Anderer und damit uneigentlich vermittelt werde,

sondern er fügt der Beschreibung hinzu, dass die Kontingenz bei Heidegger nicht

in entsprechender Weise berücksichtigt wurde. Die Situation stellt sich also in fol-

gender Weise dar: Man ist sich durch den Tod Anderer bewusst, dass es ein Ende

des Lebens gibt undman alsMensch auch endlich ist. Doch ist diese allgemeine Be-

stimmung nicht nur das Warten auf einen Tag, an dem man stirbt, sondern selbst

im vollen Bewusstsein des möglichen Todes ist es ein Fall von Kontingenz, der ei-

ne*n und Andere überfällt, überrascht. Es ist keine gewählte Möglichkeit. Ich habe

keinMitspracherecht dazu wie der Tod sein wird. Er begrenzt mein Leben und ver-

schließt alle möglichen Verhaltensweisen.53 Bis zu diesem Punkt stehen wir aber

untereinander in Verbindung und in Abhängigkeit zueinander.

Es ist also, um ein letztes Mal auf Heideggers Todesanalyse zurückzukommen,

ein Charakteristikum der Angst vor dem Tod, dass ich sie immer in einer Situation

mit Anderen erlebe und diese Situation von den Anderen abhängt. Sie kann nicht

losgelöst von jedem Verhältnis zu anderen Menschen gedacht werden. So kann ich

50 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 513.

51 Vgl.: Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 917. & Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos, Reinbek

b.H.: Rowohlt 1999, S. 18.

52 Sartre: Das Sein und das Nichts S. 917.

53 Auch wenn an dieser Stelle mit der Möglichkeit des Selbstmordes ein Gegenargument for-

muliertwerden sollte, so ist hier einUnterschied, zwischenderWahl zu sterbenundderWahl

des Todes, zu machen. Vgl. ebd. S. 914ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 67

mich noch so gut auf den Tod vorbereiten und ihn als Ende meines Lebens anneh-

men, er ist immer mit einer Ungewissheit behaftet, die ich nicht einkalkulieren

kann, eben weil er das Ende meiner Möglichkeiten darstellt und selbst keine ist.

Bleibt man bei der Beschreibung des Sterbens, wie hier getan, so kommt man zu

einem Miteinander. Will man aber den Tod analysieren, dann kann es sein, dass

man bei einer Isolation endet, aber nur deshalb, weil der Tod für die Lebenden

absurd ist, denn wir leben miteinander in der Welt.54

Nachdem nun in Abgrenzung zuHeidegger bestimmt wurde, dass wir sogar im

Erleben des Sterbens Andere unter Anderen sind, gilt es nun, sich, da niemand nur

bei sich ist, dem Ausmaß zuzuwenden, das die Anderen bei der Schaffung »meiner

selbst« haben. Dies lässt sich sehr gut an einem Zitat aus Sartres vierten Band der

Flaubert-Studie zeigen, auch wenn das Beispiel Flauberts ein Negatives ist: »Eine

Idee fasziniert ihn [Flaubert] bei einem andren, sie setzt sich in ihm fest, und da er

die Vorgänge, die für den Neben[menschen] eineWahrheit daraus gemacht haben,

nicht wiederholen kann, glaubt er daran […] undmacht daraus eine unentbehrliche

Struktur des Erlebten.«55 Flaubert erhält seine Bestimmung also von einem anderen

Menschen. Er bringt sie nicht aus sich selbst hervor. Diese nicht selbstbestimmte

Zuschreibung einer Seinsweise und deren Übernahme findet sich nicht nur bei ei-

nemMenschen wie Flaubert, der von Sartre als passive Existenz beschrieben wird;

sie ist die Darstellung einer Bedingung der Wirklichkeit der Menschen. Wenn wir

Menschen nämlich kein Wesen haben, wir es uns selbst in einem nie vollständig

abgeschlossenen Prozess schaffen müssen, dann müssen wir es uns immiteinander

erlebten Bereich schaffen. Der hier transformierte existenzphilosophische Grund-

gedanke expliziert eben auch, dass, wenn wir kein festes Wesen, keine Identität

haben, es nicht nur durch einen selbst, sondern durch alles Gegebene und Vor-

gestellte bedingt werden kann. Das heißt, es wird insbesondere – bzw. bis in das

Besondere – durch die Anderen bedingt.

Es schleichen sich bei jedem Menschen Verhaltensweisen ein, die durch An-

dere und den Umgang mit ihnen entstehen. Kein Verhalten entsteht ex nihilo: Es

sind Weisen, mit der Welt umzugehen, die durch die Erziehung, das Lernen und

durch Erfahrungen in unserem Verhalten wieder in Erscheinung treten; also durch

andere Menschen entstehen. Diese Verhaltensweisen festigen sich vor allem dann,

wenn sie eine adäquate Antwort auf die Welt darstellen: »[A]uch hier […] müssen

wir eine Art Sedimentierung unseres Lebens anerkennen: ein Verhalten zur Welt,

das uns, nach oftmaliger Bestätigung, zum Privilegierten geworden ist.«56 Oder,

54 Was noch dazu kommt: Der Umgang mit dem Tod kommt – wie man es mit Merleau-Ponty

sagen könnte – »von weiter her als ich selbst«. Was heißt, er ist durch die Anderen mit- und

vorgeformt. Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 500.

55 Sartre: Flaubert Band IV, S. 54.

56 Merleau-Ponty:Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 501.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Als Andere unter Anderen

wie Sartre es formuliert: »[D]ie Idee ›geht ins Fleisch über‹, das ist die unwider-

stehliche und sanfte Gewalt der Evidenz«,57 eine Evidenz, die nicht vom Himmel

fällt, sondern eine Evidenz, die den erlebten Beurteilungen gerecht wird, die ich

durch und mit den Anderen erlebe, so wie es schon zu Beginn dieses Kapitels mit

Levinas bestimmt wurde.58 Es ist eine Evidenz, die durch soziale Strukturen ge-

prägt ist;59 eine Evidenz, die dem tatsächlichen sozialen Erleben gerecht wird und

keine nur metaphorisch bestimmbare Glocke der Gewissheit, dass etwas so und

nicht anders sein kann.

Daraus lässt sich hier für die These, dass die Menschen als Andere unter An-

deren leben, Folgendes festhalten: Die eigene Person, die Verhaltensweisen, mit

denen man auf die Welt reagiert, und auch wie man die Welt erlebt, all das ist von

Anderen geprägt; davon, wie sie sich verhalten, sich verhalten haben und wie sie

sich verhalten werden, und auch davon, ob ihr Verhalten funktioniert, ob es eine

passende Reaktion auf die Welt bedeutet: »Die Person ist nämlich weder ganz und

gar erlitten noch ganz und gar konstruiert.«60 Erlitten werden soziale Strukturen,

der Ort, an dem man, und die Zeit, in der man lebt, konstruiert wird der »Rest«,

aber nicht von einem allein, sondern von Anderen und eigenen Entwürfen. Die so-

zialen Strukturen und die anderen Menschen sind damit das bindende Element

zwischen der Welt, den Gegenständen und unserem Verhalten; weil wir in beiden

Fällen Andere unter Anderen sind, bestimmen wir die sozialen Strukturen, so wie

wir durch sie mitbestimmt werden.61 Sartre beschreibt im zweiten Band von Der

Idiot der Familie,wie Flaubert zu seinem Schriftsteller-sein gekommen sein soll. Diese

Beschreibung wird hier als Beispiel dienen: »Daß [er Schriftsteller ist,] heißt, daß

er sich in den Augen der Öffentlichkeit personalisiert hat durch den von ihm publi-

zierten Roman.«62 Hierbei zeigt sich deutlich wie eigene Aktivität und der Blick

der Anderen zusammen die Personalisation, also die Zuschreibung von bestimmten

Eigenschaften zu einem Menschen hervorbringen. Dieses Beispiel könnte genau-

so gut mit Studierenden, Ärzten, prekär Beschäftigten, einer Funktion innerhalb

einer Familie etc. umgeschrieben werden.

Um im Beispiel der Schriftstellerei zu bleiben: Niemand ist durch irgendein

Wesen bestimmt, Schriftsteller*in zu werden. Aber wenn man zum Schreiben mo-

57 Sartre:Flaubert, Band IV, S. 54.

58 Vgl. Levinas: Die Spur des Anderen, S. 244.

59 Vgl. Eribon: Das Urteil der Gesellschaft, S. 119f.

60 Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band IIDie Personalisation 1. Reinbek b.H.

Rowohlt 1977. S. 14.

61 Zur konkreten Bedeutung der sozialen Struktur empfehlen sich besonders die Bücher Erinne-

rungen einesMädchens,Die Jahre,Der Platz& Eine Frau von Annie Ernaux, sowie die zwei Bücher

von Didier Eribon: Rückkehr nach Reims & Gesellschaft als Urteil, genauso wie die Bücher Das

Ende von Eddy, Im Herzen der Gewalt&Wer hat meinen Vater umgebracht von Eduard Louis.

62 Sartre: Flaubert, Band II, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 69

tiviert ist, ist es für die Tätigkeit, auf welche Weise auch immer man motiviert

ist, egal, man wird für diesen Moment zum*zur Schriftsteller*in, indem das Ge-

schriebene rezipiert wird und die Anderen einem den Stempel Schriftsteller*in

aufdrücken, mit dem man dann umgehen muss. Sartre expliziert dies in Band

I der Flaubert-Studie: »Der Sinn eines Lebens geschieht dem Lebenden durch die

menschliche Gesellschaft, die ihn trägt, und durch die Eltern, die ihn hervorbrin-

gen: deshalb ist er immer auch ein Unsinn.«63 Der Sinn, den das Leben von Flaubert

bekommen hat, ist also, Schriftsteller*in zu sein. Dabei ist Flaubert natürlich nicht

vollständig passiv. Der Sinn entsteht auch dadurch, dass sich Flaubert als Schrift-

steller darstellt, indem er schreibt. Diese Darstellung trifft wiederum auf Andere, ver-

ändert sich dadurch und verändert, wie die Anderen einen erleben; eine Wiederholung der

Veränderung. Sie besteht zwischen Sinn und Unsinn, ohne dass jenes was von An-

deren über eine*n geurteilt wird, völlig unsinnig wäre oder die eigene Darstellung

vollkommen sinnvoll.

Der Unsinn besteht bspw. deshalb, weil Flaubert nicht nur Schriftsteller war;

er war es auch, aber nicht nur. Der Sinn ist also mit Unsinn durchzogen, weil der

Mensch, den man auf diese Weise bestimmt hat, um weiterhin Schriftsteller zu

sein, weiter publizieren muss. Der Unsinn ist die Darstellung der Kontingenz, weil

der Sinn ja eben von Menschen und ihrer Umwelt erst erzeugt wurde. Wahr kann

also nur genannt werden, was schon gewesen ist.64 Dass etwas gewesen ist, wird

zur Wahrheit; welche Bedeutung oder welchen Sinn das Gewesene jedoch hat, ist

nicht eindeutig festgelegt und behält dauerhaft seine Geltung, es ist vieldeutig und

Teil einer plurallektischen Aushandlung. Diese Aushandlung zwischen der Plurali-

tät an Meinungen und Urteilen, die sich im Erleben und für das Erleben Anderer

darstellen, kann hier als das Zusammentreffen verschiedener Darstellungen be-

stimmt werden, die sich sowohl widersprechen als auch zustimmen, einander ver-

stärken, abmildern und alle weiteren Möglichkeiten hervorbringen, die zwischen

einander bestehen. Dieser Bereich ist das Miteinander, in dem sich die verschie-

denen Verhaltensweisen als ein Gegen- oder Füreinander ausdrücken.

Vergleicht man dieses weit ausgeführte Beispiel mit Merleau-Pontys Beschrei-

bung der Konstitution des Selbst, so zeichnet sich die Ähnlichkeit deutlich ab: »Ein

Bewusstsein, dafür dass die Welt ›sich von selbst versteht‹, dass sie als ›schon kon-

stituiert‹ und gegenwärtig bis in sich selbst hinein vorfindet, wählt nie schlechthin

sein Sein und seine Art undWeise zu sein.«65 DieMenschen finden sich also in eine

Welt geboren, die sie nicht erschaffen haben, und in eine Zeit, die sie sich nicht

ausgesucht haben, in der sie sich nicht selbst als Ursprung aller ihrer Vorhaben und

Entwürfe erkennen können: denn die Entwürfe werden –wie schon gezeigt – nicht

63 Sartre: Flaubert, Band I, S. 142.

64 Jean-Paul Sartre:Wahrheit und Existenz, Reinbek b.H.: Rowohlt 1998, S. 141f.

65 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 514.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Als Andere unter Anderen

aus dem Nichts erschaffen, sondern in Bezug auf Andere; die Anderen beurteilen,

verurteilen und/oder bestärkenmich, und auch die Gegenstände bieten einem ein-

geschriebene Möglichkeiten an, die man ergreifen kann oder nicht.66 Diese sind

von Anderen in sie eingeschrieben. Die Gegenstände tragen die Codes von Ande-

ren.67 Ein Mensch bspw., der immittelalterlichen Paris geboren wurde, kann nicht

wählen, Pilot oder Astronaut zu werden, noch kann man sich aussuchen, in wel-

chem Stand man geboren wird. Man muss deswegen bspw. beginnen, das eigene

Leben in den sozialen Strukturen des Standes zu leben, selbst wenn man aus ih-

nen ausbrechen möchte.68 Es sieht also so aus, als ob die Welt und die Anderen

uns nicht freier machten, sondern einschränkten. Dieser mögliche Einwand muss

die gesamte Arbeit hindurch im Horizont der Argumentation bleiben, um nicht in

einen gesellschaftlichen Determinismus abzudriften, denn Andere unter Anderen

zu sein soll ja gerade bedeuten, sich selbst und damit die eigene Freiheit immer

wieder aufs Spiel setzen zu müssen.

Ein Ausdruck dieser Einwände zeigt sich bspw. darin, dass Sartre in Das Sein

und das Nichts von einem objektivierenden Blick der Anderen spricht, einem Blick, der

denMenschen, die –wie gezeigt wurde – kein festesWesen haben, durch den Blick

der Anderen ein ebensolches aufzwingt: Die Pariserin aus dem Mittelalter, die in

zerschlissener Kleidung am Seine-Ufer entlangläuft, wird wohl kaum für eine Da-

me gehalten, die einen Spaziergang macht: Niemand hält sie für eine Flâneuse. Sie

wird von den Anderen angeblickt und zur Bettlerin, zur Armen, zum Teil des Pöbels

gemacht. Sie sieht die Anderen und deshalb kann sie auch von den Anderen gese-

hen werden. »[M]eine fundamentale Verbindung mit dem Subjekt-Andern [muß]

auf meine permanente Möglichkeit zurückgeführt werden können, durch Andere

gesehen zu werden.«69 Natürlich geht es im Rahmen der hier bestimmten Struktur-

äquivalenz zwischen den bewussten Fähigkeiten der Menschen nicht nur um ein

Sehen, es geht auch um ein Hören, ein Denken, ein Mit- oder Gegeneinander-

Handeln etc. So schränken die Anderen meine Möglichkeiten ein, indem sie mir

ein Wesen zusprechen. Doch ist dies wirklich die einzige Möglichkeit, diese Be-

schreibung zu beurteilen? Nein. Sartre selbst beschreibt in der Flaubert-Studie einen

subjektivierenden Blick.70

Subjektivierender und objektivierender Blick sind nun aber zwei Seiten des

Blicks, und dieser Blick ist nicht abstrakter, es ist immer der Blick einer ande-

ren Person, und manchmal sind Subjektivierung und Objektivierung in demselben

Blick, derselben Person vereint. Gilles Deleuze kritisiert in Die Logik des Sinns nun

66 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts, S. 757.

67 Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S. 111.

68 Auch hier lässt sich für ein noch konkreteres Beispiel auf Didier Eribon verweisen. Vgl. Eribon:

Die Rückkehr nach Reims, S. 27ff. & ders. Gesellschaft als Urteil, S. 21.

69 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 463.

70 Vgl. Sartre: Flaubert, Band I, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 71

die Form des nur objektivierenden Blickes, durch die die Anderen als Ausdruck ei-

nes Dualismus gedacht werden müssen. Was er kritisiert, ist, dass ganz gleich, ob

der Blick subjektiviert oder objektiviert, dadurch ein Dualismus zwischen Selbst

und Anderen bestimmt wird. Es wird sich im Verlauf der gesamten Arbeit zeigen,

warum diese Kritik von Deleuze hier so wichtig ist, um eine genaue Vorstellung

dessen bekommen zu können,was als dasMiteinander des Erlebensbeschriebenwird,

nämlich eine radikale Änderung der Beschreibungsstruktur; es soll nicht von irgend-

einem Ich bzw. von einem Bewusstsein aus gedacht werden. Im Gegenteil kann

das Erleben nur von einer grundlegenden Teilbarkeit mit Anderen aus beschrieben

werden. Deleuze schreibt also Folgendes:

Der Irrtum der philosophischen Theorien besteht in seiner Reduktion entweder

auf ein besonderes Objekt oder auf ein anderes Subjekt (und selbst eine Kon-

zeption wie die Sartres in Das Sein und das Nichts begnügte sich damit, die beiden

Bestimmungen zusammenzuführen, indem sie aus dem anderen ein Objekt un-

ter meinem Blick macht, um den Preis, daß er seinerseits mich betrachtet und in

ein Objekt verwandelt). Doch der andere ist weder ein Objekt in meinem Wahr-

nehmungsfeld noch ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist zunächst eine Struk-

tur des Wahrnehmungsfeldes, ohne die dieses Feld in seiner Gesamtheit nicht so

funktionieren würde, wie es funktioniert. […] Doch welches ist diese Struktur? Es

ist die des Möglichen.71

Mit anderen Worten: Die Anderen begrenzen meine Möglichkeiten nur deshalb, weil sie sie

allererst erschaffen. Ich habe deshalb die Möglichkeit, mich zu entwerfen, weil ich

durch die anderen Menschen und die Gegenstände nicht nur jeweils meinen Sinn

erlebe, sondern einen Sinn, der sich durch mich als Andere*r für Andere und die

Anderen mitbestimmt hat. Wenn wir zusammen in einem Zimmer sitzen, bekom-

men die Gegenstände eine Limitierung dadurch, dass auch die Anderen sie zuerst

in die Hand nehmen könnten. Doch diese Limitierung schafft ebenso erst die Mög-

lichkeit, eines der Bücher als besonders wichtig für mich zu entdecken. So ist es

nicht nur mit den Büchern zuhause, in der Bibliothek oder im Geschäft. Alle Ge-

genstände ordnen sich im Raum nicht nur neu, wenn man selbst den Raum betritt,

sondern in Hinsicht auf die An- und Abwesenheit von Anderen und damit auf die

plurallektische An- oder Abwesenheit von Möglichkeiten. Selbst wenn ich gänzlich

allein bin, muss ich mich schon in eine Geschichte denken, die ähnliche Gegeben-

heit wie die über Robinson Crusoe aufweist, um die Anderen zu verlieren: Selbst

allein zu Hause ist der Raum noch durch Andere geprägt. Die Gegenstände tragen

die Herstellungsspuren von Anderen in und an sich. In diesem Sinne könnte man

mit Sartre von einer Entfremdung von meiner Welt durch die Anderen sprechen.72

71 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.

72 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 475.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Als Andere unter Anderen

Doch was würde das bedeuten? Es bedeutet, dass die Kategorien, oder besser: die

Strukturen der Andersheit und Fremdheit erst mit und durch die Anderen in die

Welt kommen.

An dieser Stelle lässt sich ein Beispiel Sartres anführen, das zeigen kann, dass

in seiner Konzeption diese Art, die Anderen zu denken, schon angelegt ist. Es ist

das bekannte Café-Beispiel, das die Negation als realen Akt beschreibt, der nichts

anderes ist als das (Er)leben – nicht dasWählen! – einer Möglichkeit, die durch die

Anderen in der Welt besteht. Die Welt kann anders erscheinen, weil niemand nur

für sich ist:

Sicher ist das Café, durch sich selbst, mit seinen Gästen, seinen Tischen und Stüh-

len, seinen Spiegeln, seinem Licht seiner verrauchten Atmosphäre, den Geräu-

schen von Stimmen, von klappernden Untertassen, von Schritten, die es erfüllen,

eine Seinsfülle. […] Wenn ich in dieses Café eintrete, um dort Pierre zu suchen,

bildet sich eine synthetische Organisation aller Gegenstände des Cafés als Hin-

tergrund, auf dem Pierre gegeben ist als der, der erscheinen soll. Und diese Orga-

nisation des Cafés als Hintergrund ist eine erste Nichtung.73

Diese erste Nichtung ist die Andersheit des Cafés, die sich durch die Abwesenheit

von Pierre als fremd, als ganz anders als erwartet, bestimmt. Pierres Anwesenheit

war also die Möglichkeit dieses Cafés, die nicht eingetreten ist. Es wirkt anders als

erwartet. Was jedoch in diesem Beispiel untergeht, ist der umgekehrte Weg: Wä-

re dieses Café in seiner »Seinsfülle«, den Stimmen, dem Rauch, den Geräuschen

durch Stühle und Tassen nun auch noch mit Pierre angefüllt, so würde daraus nicht

weniger resultieren, dass dort Möglichkeiten und konkrete Nichtungen bestehen.

Hat er gute Laune? Verzeiht er mir das Zuspätkommen? Hat er vielleicht gar nicht

daran gedacht? Was trinken wir zusammen? Wird die Unterhaltung gut? Wird die

Anwesenheit der Anderen den Gesprächsfluss stören oder die Lautstärke erhöhen?

Werden wir zusammen wieder mehr rauchen, als ich es allein tun würde? All diese

Möglichkeiten, noch nicht eingetretene Handlungen und Verhaltensweisen, liegen

in dieser Situation und werden nur deshalb möglich, weil Piere anwesend ist. Und

sie werden erst dadurch aktuell, dass wir sie zusammen erleben, sie ergreifen.

So sind also die Anwesenheit und die Abwesenheit von Anderen immer Darstel-

lungsformen von Andersheit: einer Andersheit, die fremd sein kann, aber weder

sofort negativ noch positiv zu bewerten ist. Sie offenbart eine grundlegende Kon-

stitution bzw. die Struktur der Andersheit jedes intentionalen Erlebens. In dieser

Weise ist die einteilende Überschrift Niemand ist nur bei sich zu verstehen: Sowohl

im Abwesend- als auch im Anwesend-Sein im selben Raum erlebe ich die Anderen

73 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 59f. Man braucht also nicht die Angst vor dem Tod um eine

Erfahrung von Nichts zu haben. Das alltägliche Beispiel, jemanden oder etwas zu suchen,

der oder das nicht da ist, reicht vollkommen aus.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 73

mit und wir erleben miteinander das Gegebene. Im nächsten Sinnabschnitt wird

gezeigt, dass gerade wegen dieser Strukturierung des Erlebens durch und mit den

Anderen das Erleben selbst nicht an ein schon vorhandenes transzendentales Ich

gebunden sein kann. Im nächsten Abschnitt wird einem systematischen Einwand

vorweggegriffen.

Erleben ohne transzendentales Ich Anhand der Beschreibung des Erlebens an den Bei-

spielen des Sterbens und der Konstitution des eigenen Selbst durch Andere gege-

ben wurde, erscheint die Transformation der Begriffe Bewusstsein und »Dasein«

in den vom Leben mit Anderen bestimmten Begriff des Erlebens für die weitere

Beschreibung als sinnvoll. Wir sind nicht erst bei uns, sondern wir erleben durch

und mit Anderen. Der bisher herausgestellte Vorzug des Erlebens ist es also, ex-

plizit aufzuzeigen, dass wir direkt an die Anderen gebunden sind. Wie eben be-

stimmt, bleibt durch die Beschreibung jedoch ein Einwand offen: in welcher Form

die Kontinuität des Erlebens, das durch die Struktur der Andersheit konstituiert

wird, gedacht werden muss. Wenn wir Andere unter Anderen sind, kann das Er-

leben nämlich nicht von einem dahinterliegenden transzendentalen Ich – denn

wohinter sollte dieses ich sein? – zusammengehalten werden. Ein transzenden-

tales Ich wäre unter den hier beschriebenen Bedingungen nur als feste Identität

möglich. Das Vorhandensein eines solchen Wesenskerns wurde hier aber wider-

legt. Damit ist es nicht möglich, dass das Erleben durch etwas anderes als sich

selbst Kontinuität erhält, da es sonst die Verbindung unter den Anderen als Ande-

ren wieder auf getrennte Bereiche zurückführte. Die Andersheit wäre nicht mehr

grundlegend für das Erleben. Um dieserThese nachzugehen, soll im Folgendenmit

Sartre und Gurwitsch dafür argumentiert werden, dass das transzendentale Ego

oder Ich weder eine notwendige noch eine hinreichende Bedingung für ein zusam-

mengehöriges Erleben darstellen, sondern dass ein Ich maximal ein notwendiges

Erzeugnis der Reflexion auf das Erlebte darstellen kann. Im Erleben, wie es hier

beschrieben werden soll, muss die Einheit gerade durch den Bezug zu Anderen

beschreibbar sein.

Sartre argumentiert schon in seinen frühen Schriften, besonders in Die Tran-

szendenz des Ego, gegen eine damals vorherrschende Vorstellung innerhalb der Phä-

nomenologie: die eines Ich oder Ego, das hinter den Bewusstseinsmomenten als

einheitsstiftendes Zentrum steht.74 Er beschreibt in Abgrenzung zu Husserl, dass

ein Bewusstsein ohne »transzendentales Ich« folgende vier Punkte bedeuten wür-

de: 1. Dieses Bewusstsein wäre vorpersonell, also noch nicht von anderen aktiv

abgegrenzt. 2. Das Ich könnte dann nur als Objekt erscheinen. 3. Das Ich würde

74 Vgl.: Manfred Frank: Fragmente einer Geschichte der Selbstbewusstseinstheorien von Kant bis Sart-

re, in: Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre,Manfred Frank (Hg.), Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1991, S. 518.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Als Andere unter Anderen

immer noch, wie bei Kant, alle Vorstellungen begleiten, wäre aber nicht mehr der

Grund dieser Einheit, sondern ihr Ergebnis als Reflexionsobjekt.75 Diese Differenz

zeigt sich auch, wenn man die Begriffe transformiert und mit Bedorf konstatiert,

dass es stets nur Identifizierungen, niemals Identität gibt.76 Die Identität ist nur

ein Inszenierungsziel, niemals der Beginn oder Auslöser für die Inszenierung. Und

4. kann dadurch in Frage gestellt werden, ob das transzendentale Ich überhaupt

notwendig für die Vorstellung eines Bewusstseins ist.77

Diesen Vorstellungen von einem non-egologischen Bewusstsein schließt sich

Gurwitsch nicht nur in eigenen Texten an, sondern verteidigt sie auch in Brie-

fen an seinen Freund Alfred Schütz.78 Das Hauptargument gegen Husserls These

des egologischen Bewusstseins ist, mit Sartre gesprochen, das Folgende: »[E]s ist

gewiß, daß die Phänomenologie es nicht nötig hat, auf dieses vereinigende und

individualisierende Ich zu rekurrieren. Das Bewußtsein definiert sich ja durch die

Intentionalität.«79 Das Argument ist also, dass ein Bewusstsein, das intentional

auf die Gegenstände und die Anderen bezogen ist, keine dahinterliegende Struk-

tur braucht, die die verschiedenen Erlebnisse zueinander in Verbindung setzt und

dadurch das Bewusstsein isoliert (denn nichts anderes heißt individualisieren).

Diesem Argument kann sich die vorliegende Arbeit anschließen, da hier gerade

die Intentionalität als Bezug auf die Anderen und die Gegenstände bestimmt wur-

de, wodurch sie die Kontinuität des Bewussten notwendig von allein leistet: denn

wenn man das Sich-mit-einander-Verhalten im Alltag als primär bestimmt, hat es

das bewusste Erleben nicht mehr mit abgegrenzten Gegenständen zu tun, son-

dern mit Gegenständen und Anderen in »Verweisungszusammenhängen«80. Die-

se durch die Anderen ins Erleben eingebundenen Gegenstände sind also sowohl

räumlich als auch zeitlich nicht isoliert. Sie hängen zusammen.Warum sollten also

die bewussten Fähigkeiten, die intentional auf diese Gegenstände und die Anderen

bezogen sind, selbst eine weitere Struktur brauchen, die sie räumlich und zeit-

lich verortet aneinanderbindet? Sie teilen ja gerade die Intentionalität als Struk-

turmerkmal, weswegen sie unter dem Begriff Erleben zusammengefasst wurden.

Die Antwort ist: Die bewussten Fähigkeiten der Menschen brauchen keine zu-

sätzliche Vereinigung von einem transzendenten Punkt aus, denn sie sind nichts

75 Vgl.: Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974, B 132,133 – B

135,136.

76 Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 109ff.

77 Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 43.

78 Vgl. Alfred Schütz, Aron Gurwitsch Briefwechsel 1939-1959, Richard Grathoff (Hg.), München:

Wilhelm Fink 1985, S. 95ff.

79 Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 44.

80 Ich entlehne diesen Begriff Heideggers Sein und Zeit, da er präzise ausdrückt, wie die Gegen-

stände zu einander in Beziehung stehen, obwohl er dabei den Menschen nicht als ebenfalls

durch die Verweisung eingebunden mitdenkt. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 75

anderes als das, was auf unterschiedliche Weisen intentional erlebt wird. Sie sind

ein schon verbundener Strukturzusammenhang. Die je eigene Wirklichkeit ist

nicht zerstückelt und damit nicht etwas anderes als das Erleben; dieses Erleben

ist bewusst. Damit wird hier das Bewusstsein, des in seiner durch das Erkennt-

nisinteresse bestimmten Form vom Alltag losgelöst war, von einer Quasientität

und einem nicht bestimmten Platzhalter zu einem Attribut des Erlebens, d.h. zu

einer Bestimmung, wie das Denken, Handeln, Imaginieren, Wahrnehmen und

Fühlen strukturell beschaffen sind und deshalb miteinander in Verbindung stehen.

Damit wird hier Husserls These aus den Ideen I widersprochen, die von einem

prinzipiellen Unterschied von »Bewusstsein und Realität« handelt.81 Das heißt,

dass bspw. das liebende Bewusstsein in Bezug auf einen geliebten Menschen

intentional ist. Das Lieben ist ein bewusstes Fühlen, Handeln,Wahrnehmen, Ima-

ginieren und Denken. Es ist die wirklich erlebte Liebe, die in der Realität bewusst

erlebt wird. Damit ist das bewusste Erleben kein isolierter Erkenntnismodus des

Menschen, sondern ein komplexes Handelndes-Wahrnehmendes-Imaginierendes-

Denkendes-Fühlendes-mit-den-Gegenständen-und-den-Anderen-Umgehen, also

ein In-Verweisung-mit-der-Welt-Stehen. Deshalb ist es notwendig, diese Bezie-

hung als Prozess zu denken, der sich seine Kontinuität eben durch das Erleben der

Anderen schafft, mit denen man auf verschiedene Weisen agiert und interagiert.82

Die Bedeutung der Anderen fällt jedoch für den Beweis der Überflüssigkeit ei-

nes transzendentalen Egos unter den Tisch: Die Anderen erleben mit mir die Welt

und wir erleben sie miteinander. Diese These ist es, an die hier erinnert werden

muss. Denn obwohl im letzten Abschnitt schon besonders auf das Miteinander

Wert gelegt wurde, musste mit Sartre auch auf den objektivierenden Blick der An-

deren verwiesen werden: Der Blick steht dabei, wie man aus dem hier Argumen-

tierten deutlich vermuten kann, für eine metaphorische Chiffre, die das eigene

Erlebt- und Bewertetwerden durch Andere charakterisieren soll. So können der

Blick, die Berührung und die Ansprache der Anderen, die an mich gerichtet sind

oder mich ignorieren, die Kontinuität des Erlebens garantieren. Alle diese Mög-

lichkeiten sind in ihrer genauen Ausprägung kontingent und dennoch bedeutsam

für die Kontinuität des Erlebens: Um das eigene Bild zu konstituieren, kann man

keine Zahl angeben, wie oft mir durch Andere gespiegelt werden muss, was sie

von mir halten. Diese Blicke und Urteile können verglichen werden mit dem ICH,

das von Mead bestimmt wird, als »jene Gewohnheiten, jene Reaktionen in sich ha-

ben, über die auch alle anderen verfügen«, und gleichwohl sind sie auch Ausdruck

des »Ich«, das »neuartige Antworten auf die gesellschaftliche Situation« gibt.83 Sie

81 Husserl: Ideen I, S. 88.

82 Vgl. Matthias Gillisen: Philosophie des Engagements. Bergson – Husserl – Sartre – Merleau-Ponty,

Freiburg i.Br.: Alber 2008, S. 15.

83 Mead: Geist, Identität und Gesellschaft, S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Als Andere unter Anderen

sind immer gleichzeitig, deshalb steht diese beschriebene Trennung beiMead zwar

für Zweipole, aber es gibt sie nur gemeinsam: Konventionen und das Brechen der

Konventionen. Deshalb ist diese begriffliche Trennung für die vorliegende Arbeit

als Beschreibungselemente nicht von Vorteil. Im Alltäglichen sind »Ich« und »ICH«

das Erleben, ohne eine Trennung, die reflexiv wohl gezogen werden kann. Beson-

ders eindrucksvoll schildert Sartre dies in einer anderen Künstlerstudie,SaintGenet,

Komödiant oder Märtyrer. Er schreibt dort über Jean Genet, der als besonderer Fall

aus den Konventionen hervorgeht und sie bricht:

Festgenagelt durch einen Blick, auf einem Korken aufgespießter Schmetterling,

ist er nackt, alle Welt kann ihn sehen und anspucken. Der Blick der Erwachsenen

ist eine konstituierendeGewalt, die ihn in konstituierteNatur verwandelt hat. [Genet

als Kind] hat gewählt, zu leben; e[r] hat gegen alle gesagt: Ich werde der Dieb

sein.84

Die Kontinuität von Genets Leben beginnt sich also durch die Blicke und Bezeich-

nung Anderer zu konstituieren. Die Zuschreibung »Dieb« und die Zeigegeste auf

den »Dieb« Genet lassen ein Selbstbild entstehen, entweder, wie im Fall Genets

durch eine Affirmation: »Ja, ich bin ein Dieb.«85 Oder eine Ablehnung dieser Zu-

schreibung und damit eine Negation: »Nein, ich bin kein Dieb«. Ausgangspunkt

ist dennoch die Zuschreibung durch die Anderen; und damit wird eine Aufgabe

gestellt, die durchlebt werden muss, um sie auf sich zu nehmen oder abzuwenden,

oder um sie zu vergessen.

Diese dritte Möglichkeit steht natürlich auch offen – nicht alle Zuschreibun-

gen treffen mich oder animieren mich zum sofortigen aktiven Umgang. Manche

Urteile fallen auch unbeachtet ins Vergessen, tauchen dann wieder auf oder blei-

ben vergessen. Was jedoch bei allen drei Varianten die Gemeinsamkeit ist, ist der

Bezug zu Anderen und darin das Erleben des eigenen Bildes von sich durch die

Anderen: Ob ich die Zuschreibung auf mich nehme, indem ich dafür oder dagegen

arbeite, oder ob mich die Zuschreibung nicht trifft, weil ich ein anderes Bild von

mir selbst habe – immer sind es Andere, die dieses Bild vermitteln. Somit entsteht

eine Kontinuität der Selbstzuschreibung (und das sollte das transzendentale Ich ja

gerade leisten) durch die Anderen und die von ihnen übercodierten Gegenstände,

wodurch die Notwendigkeit einer konstitutiven transzendentalen Ich-Ebene hinter

dem bewussten Erleben entfällt. Dass ich ein*e Dieb*in oder Autor*in oder beides

bin – wie es bei Genet der Fall ist –, wird durch die Zuschreibung, die Akzeptanz,

die Ablehnung, eben durch die Anderen aufrechterhalten. Es ist eine immer wie-

derkehrende Spiegelung in und durch die Anderen, die die Kontinuität des nun-

mehr rein empirischen Ichs ausmacht. Auch in dieser Beschreibung klingt es nicht

84 Jean-Paul Sartre: Saint Genet, Komödiant oder Märtyrer Reinbek b.H. Rowohlt, 1982, S. 85.

85 Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 77

nur angenehm oder positiv, dass unsere Wirklichkeit durch die Anderen bestimmt

wird. Diese Deskription beinhaltet dabei jedoch noch keine moralische Wertung.

Zu einer Bestimmung der Wirklichkeit gehört es, eine Grundlage zu bieten, von

der aus sowohl angenehme als auch unangenehme,moralisch als gut oder schlecht

empfundene Verhaltensweisen beschrieben werden können. Was diese Deskripti-

on nicht leisten kann, ist eine Vorschrift dafür, wie man sich verhalten sollte. Das

Verhalten im Sozialen ist immer sowohl angenehm als auch unangenehm. Man ist

unausweichlich untereinander als Andere unter Anderen.

Kontinuität darf dabei aber nicht mit Identität verwechselt werden, denn wenn

es in dieser Art, das Erleben zu beschreiben, ein Ich gibt, so ist dieses eben ein Ob-

jekt für die Reflexion. Dieses Objekt hat dann eine Identität, die aber nur in der

Reflexion darauf Bestand hat, was Andere mir zugeschrieben haben. Diese Iden-

tität des Objekt-Ichs oder empirischen Ichs ist für die Menschen, selbst wenn sie

sich darin wiederfinden, immer nur eine Quasi-Identität, wohingegen eine ideale

Identität keinen Bezug zur aktuell verlaufenden Zeit, zur Vergangenheit und Zu-

kunft hat. Sie ist keine Form in der Zeit, die gelebt werden könnte, und hat damit

keine Kontinuität, sondern sie ist eine aus der Zeit gefallene Idee, ein herausge-

stanztes Konstrukt. Denn alle Eigenschaften und alles Erlebte, was diesem Ich in

der Reflexion fest zugeschrieben wird, sind veränderbare Konstruktionen. Diese

Veränderbarkeit bringt es mit sich, dass die Quasi-Identität durch die Zuschrei-

bung von Anderen oder mir je selbst nie abgeschlossen sein kann. Das Leben läuft

durch die bewussten Prozesse währenddessen weiter und bringt so neue Erlebnis-

se und Taten hervor, die in dem alten Objekt-Ich schon nicht mehr eingefasst sind.

Sartre zieht aus dieser Teilung durch die Reflexion eine begriffliche Trennung, die

sich in die hier benutzte Terminologie systematisch einbetten lässt: 1. Das auf die

Anderen und die Gegenstände bezogene Erleben ist präreflexiv, das bedeutet, es be-

gleitet sich selbst bei Erleben, durch die Gegenstände und die Anderen (es ist sich

selbst bewusst); und 2. gibt es das bewusste Nachdenken, das sich reflexiv auf die-

ses präreflexive Erleben richtet, das jedoch selbst ein präreflexives Denken ist (in

Sartres Worten erkennt dieses zweite sich selbst).86

Was aber bei den Beschreibungen von Sartre auffällt ist – und damit wechsele

ich hier explizit vom systematischen Teil der Frage nach dem transzendentalen Ich

hin zu einem historischen Aspekt –, dass in den frühen Texten bis Das Sein und das

Nichts vomBewusstsein gesprochen wird, ein Begriffskonzept, gegen dessen starke

historische Verbindung zum Erkenntnisinteresse als primäres Weltverhältnis sich

in dieser Arbeit gewendet wurde, eben weil der Begriff den praktischen Bezug und

die Bedeutung der Anderen für das Leben der Menschen verschleiert.

Ein Autor, der den Bereich des Präreflexiven, des nicht vollständig durch Er-

kenntnis Vorstrukturierten untersucht hat und sich völlig gegen die Vorstellung

86 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Als Andere unter Anderen

eines bewussten Kerns ausspricht, ist der schon erwähnte Gilles Deleuze, durch

dessen Text Logik des Sinns die Anderen als Struktur der Möglichkeit im Erleben

festgehalten werden konnten. Er äußert – eben aus diesem Grund – eine Kritik

am Begriff des Bewusstseins, die jedoch zugleich auf positive Aspekte der sar-

treschen Theorie verweist. Das Erleben als Strukturbegriff umreißt ein Feld des

Handelns, Denkens, Imaginierens,Wahrnehmens und Fühlens, der bewussten Fä-

higkeiten der Menschen: »Dieses Feld kann nicht wie das Bewußtsein bestimmt

werden: Trotz Sartres Versuch kann man nicht am Bewußtsein als Mitte festhalten

und zugleich die Form der Person und den Gesichtspunkt der Individuation zu-

rückweisen.«87 Deleuze kritisiert in diesem Zitat das Konzept des Bewusstseins als

solches: denn das Bewusstsein kann ihm zufolge nur personal, also nicht anonym

vorgestellt werden.88 Verständlichwird dies dann,wennman sich vergegenwärtigt,

dass das Bewusstsein eine Seite einer dreiteiligen Relation ist: Das Bewusstsein ist

intentional auf die Welt gerichtet. Damit hält man an einem erkenntnistheoreti-

schen Interesse fest, was zu einer Trennung zwischen Subjekt bzw. Bewusstsein

undWelt oder Objekt führt. Hier wird, sich bewusst zu sein im Gegensatz dazu als

eine Zuschreibung an die Intentionalität des Erlebens verstanden, was bedeutet,

dass das Erleben kein Zentrum hat. Man kann hier also ein Zwischenfazit festhal-

ten; was das Erleben beschreibt, ist kein Kern oder Zentrum des Menschen. Es ist

jedes Verhalten, jedes Umgehenmit derWelt: Das Erleben ist die Darstellungsform

der Menschen.

Sartre selbst scheint auf diese Kritik zu reagieren, denn er erklärt in einem

späten Interview folgendes: »[Ich habe den] Begriff ›Bewußtsein‹ durch das er-

setzt, was ich le vécu [das Erlebte] nenne. [Es umschreibt] den Bezirk, in dem das

Individuum immerfort von sich selbst und seinen Reichtümern [bewussten Fähig-

keiten P.H.] überwältigt wird«.89 Damit erschließt Sartre selbst den Übergang in

der Terminologie vom Bewusstsein zum Erleben. Dadurch kann daran festgehal-

ten werden, die Menschen als Individuen zu erleben, ohne damit auszuschließen,

dass auf der Ebene des Miteinanders zwei getrennte Bereiche (Subjekt und Ob-

jekt) aufeinandertreffen. Wir erleben Andere nicht als Objekte, sondern als andere

Menschen, als Andere unter Anderen, die sich in ihrem Erleben darstellen: Im Er-

leben ist man immer schonmit und durch die Anderen konstituiert. Wir sind somit

immer schon miteinander unter anderen.

Ein Beispiel, um diese abstrakte Darstellung zu veranschaulichen, kann man

sich wie folgt vorstellen: Es geht um das Gefühl, in einer Handlung oder Wahrneh-

87 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 134.

88 Damit kritisiert Deleuze nicht nur Sartre, sondern, auch andere Denker*innen, die in diesem

Text als wichtige Gesprächspartner*innen auftreten, wie bspw. Merleau-Ponty oder Simone

de Beauvoir.

89 Sartre: Sartre über Sartre, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 79

mung oder auch imDenken bei Anderen aufzugehenwie in den gelesenen Gedanken

Anderer: Wenn man zum Beispiel im Zug sitzt, liest, von dem Gedicht durchnelken

von Friederike Mayröcker aufgesogen, aus dem Fenster auf die vorbeirauschende

Welt schaut, dann zeichnet sich ein unscharfes Bild in Grün, Grau und Blau immer

wieder aufs Neue ab. Man achtet nicht auf die einzelnen Bäume, die Straße oder

den Himmel, auch nicht auf die Geräusche und Menschen um einen herum, son-

dern man ist ganz in den Worten und dem Draußen aufgegangen. Es rauscht eine

nicht genau differenzierte Welt an einem vorbei und obwohl man nicht die Ein-

zelheiten unterscheidet, erlebt man diesen Moment. So ist man selbst auch nicht

darauf gerichtet, dassman die Person ist, die dies alles beim Lesen erlebt.Das heißt

also: Obwohl man nicht immer alle Anderen und alle Dinge genau und trennscharf

als einzelne erlebt, ist man nicht getrennt von diesem sich ständig neu schaffen-

den Bild, sondern man ist mitten in diesem Erleben, weil all das erlebt wird. Ge-

rade durch die verschwimmende Trennung zwischen den Anderen, den Dingen

und meinem Erleben sind die Spuren der Anderen immer noch in den Dingen und

als sie selbst in meinem Erleben gegeben.90 Ob im Aufgehen in Handlungen und

Wahrnehmungen oder im Abstand dazu in der Reflexion –die Anderen sind immer

schon Teil des Verhaltens der Menschen. Und ich erscheine im Beispiel als lesender

Träumer (fühle mich gut oder schlecht dabei) vor den Blicken der Anderen.

Intentionalität raum-zeitlich gedacht Bis hierhin konnte beschrieben werden, dass das

Erleben als Begriff eine Verbindung der Menschen miteinander bedeutet, wodurch

rein aufs Erkenntnisinteresse ausgerichtete Theorien in ihrer Priorität hinterfragt

wurden, da sie nur auf einen Aspekt der Welt ausgerichtet sind. Der praktische

Bezug mit den Anderen und den Gegenständen ist aber als gegebene Wirklich-

keit nicht von der Hand zu weisen und, wie sich in diesem Abschnitt noch stärker

zeigen wird, nicht vom Erkennen der Welt her abzuleiten. Fragt man sich dar-

an anschließend, warum die gebräuchlichen und tradierten phänomenologischen

Begriffe wie bspw. der des Wahrnehmens und der des Bewusstseins im Erleben

zusammengeführt wurden, dann ist die Antwort folgende: Es geschieht, um die

Strukturäquivalenzen zwischen den bewussten Fähigkeiten der Menschen (Han-

deln, Denken, Wahrnehmen, Fühlen, Imaginieren) in einem Begriff zu vereinen.

Das vereinende Moment ist die bewusste Intentionalität als die Verbindung zu An-

deren. Egal welche bewussten Fähigkeiten der Menschen man sich anschaut, alle

sind intentional, also mit den Anderen und den Gegenständen verbunden. Man

kann an dieser Stelle eine These aus Lambert Wiesings Das Mich der Wahrnehmung

90 Vergleichen kann man diese Aussage unter anderem mit der folgenden von Levinas: Vgl.:

»Das Werk ist weder bloßer Erwerb von Meriten noch blanker Nihilismus. […] Das Werk ist

daher eine Beziehung zum anderen, der erreicht wird, ohne sich als berührt zu erweisen.«

Levinas: Die Spur des Anderen, S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Als Andere unter Anderen

erweitern. »Die Wirklichkeit meiner Wahrnehmung läßt mich unbezweifelbar si-

cher wissen, daß es mich in der Wahrnehmung gibt«.91 Es ist nicht nur die Wahr-

nehmung, wegen der es mich in der Wahrnehmung gibt, sondern es ist unser Den-

ken, Fühlen, Imaginieren, Handeln und Wahrnehmen, also unser Erleben, in dem

wir uns mit Anderen vorfinden. Oder kurz: Weil wir erleben, erleben wir uns als

Andere. Die Andersheit ist unsere radikalste Zumutung: Sie ist die Bedingung un-

serer Wirklichkeit. Somit wird es hier möglich, die Beziehung zu Anderen nicht

nur unter einem Gesichtspunkt des Wahrnehmens, des Denkens oder des Han-

delns zu betrachten, sondern die Gemeinsamkeit zwischen ihnen auszunutzen,

um eine möglichst plurale Betrachtung der Beziehung zu Anderen zu beschreiben.

Das Augenmerk wird dabei darauf liegen, dass das – im praktischen Umgehen

mit der Welt – Erlebte nicht eindeutig oder klar bestimmt ist; im Verhalten mit An-

deren spielen eine Pluralität von Einflüssen und Bedingungen eine Rolle, von denen

weder jede eine Erkenntnis zur Folge haben soll noch alle gleichermaßen erkannt

werden können, was dazu führt, dass das Bild der Intentionalität als Gerichtetheit

auf die konkreten Anderen und die Gegenstände anders gedacht werdenmuss. Die

Beschreibung der Intentionalität wechselt von derMetaphorik eines »Suchstrahls«,

die für das Erkennen des Objekts durch das Subjekt steht, hin zu der des Feldes,

das sich bewegt und durch Relationen bestimmt ist: Um dieses Feld genauer zu be-

stimmen, sollen Gurwitschs Ausführungen zur Intentionalität, die er in Bezug auf

Husserl entwickelt, nochmals untersucht werden. In diesem Sinnabschnitt begin-

ne ich also mit einem historischen Schritt. Die dafür aufschlussreichste Passage

ist folgende:

Bin ich in irgendeinem Bestandteil meiner Umgebung thematisch beschäftigt, so

sind mir mit diesemmeinem Themamannigfache Hintergrundbestände »mitge-

geben«, von denen einige zumeinem Thema nur hinzukommen, während andere

in verschiedenerWeisemit dem Thema »verflochten« sind, sachlich zu ihm gehö-

ren und so ein thematisches Feld bilden.92

Was hier beschrieben wird, ist das Feld des objektsetzenden Bewusstseins. Indika-

toren dafür sind zum einen Begriffe wie »sachlich« und »thematisch« bzw. »The-

ma«. Denkt man zurück an die auch im Briefwechsel zwischen Gurwitsch und

Schütz vorliegende Zustimmung Gurwitschs zu Sartres Theorie des non-egologi-

schen, präreflexiven Erlebens, dann stehen diese Begriffe im Zusammenhang mit

dem reflexiven, also dem zur Erkenntnis fähigen Nachdenken.93 Das Thematisie-

ren, durch das der reflexive Fokus von etwas gerichtet wird, ist dabei nicht nur für

ein erkennendes Bewusstsein der Ausgang, sondern auch im geplanten Handeln.

91 Lambert Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 123.

92 Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.

93 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 81

In den Fällen, in denen dieMenschen zweckrational handeln, spielt dieThematisie-

rung eine wichtige Rolle, da eine zweckrationale Handlung nicht ohne (zumindest

vermeintlich) erkannte Strukturen einen Plan für den Umgang mit einer kontin-

genten Welt ausführen kann. Diese Form des zweckrationalen Handelns ist aber

nicht die einzige Möglichkeit, sich in der Welt zu verhalten. Es ist eine unter an-

deren.

Kommt man nun zu der raum-zeitlichen Bestimmung, dann zeigt sich, dass

sich der erlebte Bereich durch die Begriffe Horizont, Fokus und durch die reflexi-

ve Thematisierung von Horizont oder Fokus intern bestimmen lässt. Aus den be-

wussten Fähigkeiten der Menschen greift sich Gurwitsch als Beispiel das Schauen

von einer zur anderen Sache heraus.94 Dadurch wird metaphorisch eine vorrangig

kontemplative Haltung impliziert, die nicht in und mit den Anderen und den Ge-

genständen umgeht, sondern sie überblickt. Dieses Nur-Überblicken lässt uns hier

den Punkt der Kritik wieder aufgreifen, den Heidegger an dem rein theoretischen

Zugang zurWelt formuliert hat.95 Das Überblicken oder Schauen steht metaphorisch

in der Tradition für ein Erkennen, eine Kontemplation, also gerade nicht für eine

Involvierung ins Praktische. Dabei vergisst dieser Standpunkt des Schauens, dass

das Theoretisieren nicht allein ist, sondern nur eine Fähigkeit der Menschen ne-

ben anderen. Gurwitsch beschreibt also in seinem Beispiel einen theoretisierenden

Umgang mit den Gegenständen und den Anderen, der hier auf alle bewussten Fä-

higkeiten übertragen werden soll.

Nachdem also festgehalten werden kann, dass in dem Zitat Gurwitschs vor al-

lem von einem Erkenntnisinteresse, von einem Schauen die Rede ist, kann auch

gesehen werden, dass in seiner Beschreibung des Themas als reflexiven Fokus in-

nerhalb eines Horizontes ein Strukturmerkmal aufgedeckt wurde, das sich in allen

bewussten Fähigkeiten äquivalent finden lässt, obwohl er es nur auf die Erkenntnis

anwendet: denn man handelt in einem erlebten Horizont, in dem die in die Hand-

lung einbezogenen Gegenstände und die Anderen im Fokus stehen. Dabei kann

entweder dieser erlebte Horizont reflexiv thematisiert werden, man fragt sich al-

so nach dem Ort der Handlung, oder man thematisiert den Fokus und fragt so

nach den beteiligten Anderen oder Gegenständen. Beispielhaft lässt sich das wie

folgt beschreiben: Wir treffen uns in einem Café, begrüßen uns und setzen uns an

einen Tisch. Diese Beschreibung ist hier die Thematisierung des Fokus, den wir

in der tatsächlichen Situation hatten, das Begrüßen, das Setzen, im weiteren Ver-

lauf das Miteinanderreden und Kaffeetrinken. Dabei kannman jetzt aber auch den

Horizont thematisieren: die Anderen um uns herum, die*den Kellner*in, der*die

schon auf unsere Bestellung wartet, der Hund unter demNachbartisch, um nur ei-

niges imHorizont zu nennen,wasman thematisieren kann.DerWechsel zwischen

94 Vgl. Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.

95 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Als Andere unter Anderen

Thematisierung des Fokus und des Horizonts ist nun gerade deshalb möglich, weil

die ganze Situation in einem Erlebt wird, das Erleben nicht nur intentional auf das

eine oder das andere gerichtet ist, sondern auf den gesamten Bereich.

Dennoch stellt sich hier die Frage: Ist dieser thematische Bereich des Erkennens

wirklich als der Beweis zu sehen, so wie es Gurwitsch für die Bewusstseinsphäno-

menologie – alsWiedergabe eines Standpunktes – formuliert, dass »das Primat der

Sacheigenschaften vor den Nützlichkeits-, Gebrauchs- und anderen […] Werten«

steht?96 Diese Stelle würde dann einen Widerspruch, oder zumindest ein Problem

für die hier vorliegende Arbeit bedeuten, da sich die Teilung des intentionalen Be-

reichs inHorizont, Fokus und eine sich reflexiv auf einen dieser Bereiche richtenden

Thematisierung auf die – laut Gurwitsch – nicht primären »Werte« ausweiten soll.

Dabei stellt sich folgendes Problem: Wären die Sacheigenschaften primär, würden

die Anderen wieder zu Sachen oder zu Objekten unter dem reinen Erkenntnisin-

teresse. Bisher wurde das Erleben aber eben durch das Umgehen mit den Anderen

als Anderen charakterisiert. Nun scheint durch die bewusstseinsphänomenologi-

sche Beschreibung der Intentionalität durch Gurwitsch das Gegenteil wieder in

den Vordergrund zu rücken. Doch betrachtet man Gurwitschs Darstellung der In-

tentionalität genauer, so fällt auf, dass er diese schon implizit mit Begriffen anrei-

chert, die auf ein nicht ausschließlich oder primär theoretisierendes Bewusstsein

hinweisen oder besser: auf ein bewusstes Erleben hinauslaufen.

Diese Begriffe sind dasMitgegebene und vor allem das Verflochtene. Jene erlebba-

ren Phänomene der Uneindeutigkeit bestimmen erst, was erkannt werden kann.

Liest man Gurwitsch so, dann wird aus der Bestimmung der thematischen Inten-

tionalität die Bestimmung eines ganzen Bereichs, woraus die Notwendigkeit er-

wächst, die vorthematische, präreflexive Intentionalität ebenfalls als einen solchen

Bereich zu denken. Denn durch den raum-zeitlichen Charakter der Intentionalität ist es

möglich, den Unterschied zwischen Reflexion und Präreflexivem genauer zu fassen, nämlich

als ein Verhältnis der Fokussetzung und der reflexivenThematisierung in einem erlebten Ho-

rizont: In der Reflexionwird der Fokus von den reflektierendenMenschen als Zweck

(als Thema), um etwas zu erkennen, gesetzt. Der Fokus ist im Präreflexiven nicht

auf einen Aspekt gerichtet, weil er nicht nur von den Menschen ausgeht, sondern

sich durch die Gegenstände und die Anderen als diese oder jene Möglichkeit oder

Wirklichkeit darbietet; wie man es im Beispiel des Cafébesuchs sehen konnte. Der

Fokus wird im präreflexiv Erlebten nicht unabhängig und losgelöst ausgewählt.

Dies bedeutet aber rückwirkend auch, dass das vollständigeÜberfliegen oder Über-

schauen, das Über-den-Dingen-Stehen des Erkennens eine Illusion der Abstraktion

96 Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 83

vom lebendigen Erleben ist.97 Auch das Erkennen ist an die Möglichkeiten gebun-

den, die uns durch Andere im Umgang mit der Welt widerfahren.

Sitzen wir bspw. in einer Diskussionsrunde, sprechen miteinander, wechseln

Blicke, dann sind wir in einer sozialen Situation, die aufzeigt, dass die verschiede-

nen bewussten Fähigkeiten nicht voneinander getrennt ablaufen, sondern gemein-

sam. Denn wer würde verneinen, dass ich während des Zuhörens die Kaffeetasse

mit meinem Blick fixieren kann, und jemand anderes sich während des Sprechens

eine Zigarette dreht und dennoch beide auf das Gesagte fokussiert sind? Und wäh-

rend wir einander zuhören undmiteinander sprechen, nehmen wir nicht nur wahr

und handeln, wir fühlen auch die aufkommende Spannung, weil das Gespräch an

Fahrt aufnimmt, und denken über den Inhalt nach. Die Gemeinsamkeit dieser Fä-

higkeiten ist nun also zum einen, dass sie einem je selbst bewusst sind; und –

und das ist der wichtigere Aspekt – alle diese Fähigkeiten sind intentional, durch,

gegen oder mit Anderen und Gegenständen gerichtet. Da sie nun aber alle zusam-

men aufkommen, so sind sie nicht getrennt voneinander, sondern sie spannen ei-

nen gefühlten, wahrgenommenen, gedachten, handlungsbezogenen, imaginierten

Bereich auf, durch das man sich bewegt und in dem man je selbst leiblich unter

Anderen verortet ist. Die Intentionalität ist also raum-zeitlich zu bestimmen als

Miteinander.

Ein weiteres Beispiel für die Verknüpfung der bewussten Fähigkeiten im inten-

tional erlebten Bereich lässt sich unter der Betrachtung von fokussierten Vorhaben

und denen, die im allgemeineren Horizont liegen, folgendermaßen geben: Um ei-

nen Baum zu fällen, brauche ich das richtige Werkzeug und die richtige Technik,

auf die ich fokussiert gerichtet bin.98 Wenn ich in der Lage bin, mit einer schar-

fen Axt genügend Kraft aufzuwenden, dann kann ich diesen Baum fällen. Die-

se Beschreibung ist jedoch nicht der Vorgang, der beim fokussierten Erleben des

Fällens abläuft, sondern vielmehr eine nachträgliche thematische Konzeptbildung.

Dennoch bin ich beim Fällen des Baumes mit der Axt auf eben diese Tätigkeit und

Wahrnehmung fokussiert. Ich drücke mit meinem ganzen Leib das Baumfällen

aus. Dabei gibt es Bereiche des intentionalen Erlebens, die den Rahmen für die

Handlung bilden. Es sind die im Horizont befindlichen Zwecke, die denkend die

Handlungen und Wahrnehmungen bestimmen können; bspw. das Feuerholz be-

reitzustellen oder etwas aus dem Holz zu bauen. Es sind also auch solche, die von

Erwartungen an die Darstellung des Fällens gebunden sind: Wie geschickt stelle

ich mich dabei an, wie schnell kann ich mich im Rhythmus der Schläge bewegen

etc.?

97 Vgl. Jens Bonnemann: Fliegen oder Springen, in: Hartmut Rosa & Klaus Vieweg (Hg.): Zur Archi-

tektonik praktischer Vernunft – Hegel in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot 2014, S. 134.

98 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Als Andere unter Anderen

Das Fokussieren einer Sache bedeutet also, aus einem weiteren, vieldeutigen

Bereich in einen eindeutigeren, engeren Bereich überzugehen. Auf diese Weise ist

das Fokussieren eine Fähigkeit derDifferenzierung im intentionalen Erleben.Denn

dadurch lässt sich erst gänzlich explizieren, um die Probleme des Primats der Er-

kenntnis zurückzuweisen, was Gurwitsch meint, wenn er über das Blicken folgen-

des schreibt: »Wenn ich als freies Wesen in der Welt bin, besagt das mithin […],

daß ich in der Welt freie Umschau halten kann. […] [B]ald blicke ich auf das gegen-

überliegende Haus, dann auf die Baumgruppe dort, dann wieder auf einen vor-

bei fahrenden Wagen [usw.].«99 Ich kann hin- und herschauen und verschiedene

einzelne Gegenstände fokussieren und ihnen Eigenschaften oder Begriffe thema-

tisch zuweisen. Doch dieses Fokussieren ist ein Herausgreifen von Einzeldingen

aus den mit ihnen verflochtenen Zusammenhängen, die entweder als zu ihnen ge-

hörig erkannt werden oder als bloß Mitgegebene im Bereich der mannigfachen

Hintergrundbestände bleiben. Wenn aber die Fokussierung innerhalb der Inten-

tionalität geschieht, so muss das Intentionale aus einer Breite, einer Pluralität an

Widerfahrnissen undMöglichkeiten in derWelt eingeengt bzw. fokussiert werden.

Damit kann aber die grundlegende Verbindung zu Anderen und der Welt, die In-

tentionalität nicht bloß ein Strahl sein, der Objekte – sei es ein Einzelnes oder

eine Gruppe – aus der Welt heraushebt. Die Intentionalität muss vielmehr, damit

eine erkennende Thematisierung überhaupt geschehen kann, ein intentionales Feld

mit in ihm liegender Schärfe (Fokus) und darin liegenden Unschärfen (Horizont)

sein. Das bedeutet aber auch, dass die Intentionalität immer einen Horizont des

Fokus hat. Dieser Horizont ist also vor und mit jedem Erkennen im bewussten

Erleben gegeben und nicht durch die Thematisierung abzuleiten. Horizont, Fokus

und Thema sind die Beschreibungsdimensionen des intentionalen Erlebens, die

untrennbar miteinander verbunden sind. Sie stellen – neben dem Bezug zu Ande-

ren – die zweite Strukturäquivalenz der bewussten Fähigkeiten dar, die im Erleben

zusammengefasst worden ist.

Nachdem bisher vor allemThematisierung und Fokussierung beschrieben wur-

den, kann man die Rede vom Horizont mit Bernhard Waldenfels spezifizieren. Im

Antwortregister schreibt er – auch noch auf die Erkenntnis bezogen – ausgehend von

Husserl: »Der Begriff des Horizonts [umfasst das], was an einer gemeinten Sache

mitgemeint ist, und den äußeren Horizonten, die alles das einschließen, was über

die gemeinte Sache hinaus mitgemeint ist«.100 Waldenfels beschreibt hier den Ho-

rizont des Gesagten undGehörten. Bevor ein Bereich des Erkennens durch das hin-

und herwechseln des Erkenntnisinteresses thematisch bestimmt wird, muss ein

intentional erlebter Horizont diesen Bereich umfassen, in dem man etwas erken-

nen kann.Das Erkennen ist nicht losgelöst von demOrt, an dem sich dieMenschen

99 Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.

100 Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2007, S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 85

leiblich mit Anderen und Gegenständen verhalten. Der hier bestimmte Horizont

ist also der Bereich, in dem wir aufeinandertreffen, gemeinsam das Café mit al-

len anderen Menschen erleben, die Kühle und die salzige Meeresluft spüren, den

Tag genießen etc. In dieser Weise sollte man auch Gurwitsch verstehen, wenn er

am Ende seiner Auseinandersetzung mit Husserl sinngemäß schreibt, dass es ihm

nicht um eine »natürlicheWelt« der Sachfelder geht, sondern um das Leben in dieser

Welt.101

Der intentional erlebte Bereich lässt sich also durch die drei bisher genutz-

ten Begriffe Horizont, Fokus und Thema beschreiben, die sich in einer äquivalenten

Struktur bei allen bewussten Fähigkeiten der Menschen finden lassen. Hier wurde

bisher vorrangig auf das Handeln, das erkennende Denken und in Andeutungen

auf das Wahrnehmen Bezug genommen. Der Horizont bildet die undifferenzier-

te Ausformung der erlebten Pluralität, in dem sich, gerichtet durch die Welt, ein

Fokus verzeichnen lässt, der eine größere Differenzierung bedeutet, aber eine Ver-

minderung der Pluralität. Sowohl der Fokus als auch der Horizont können dann

reflexiv als Thema des Handelns, Denkens, Wahrnehmens, Imaginierens und Füh-

lens oder des ganzen Erlebens gesetzt werden.

Damit lässt sich dieThese vom Anfang dieses Kapitels beweisen, dass es im all-

täglichen Umgang mit den Anderen und den durch uns überformten Gegenstän-

den einen Vorzug (keinen Primat) des Erlebens gibt, weil das Erleben als Begriff,

wie er in dieser Arbeit bestimmt wurde, immer schon sozial bestimmt ist: denn

diese pluralistische Auffassung der bewussten Fähigkeiten der Menschen ist eine,

von der aus die Primate der Wahrnehmung (bspw. Merleau-Ponty), des Handelns

(bspw. Sartre), des Erkennens (bspw.Husserl), des Fühlens (bspw. Levinas) und des

Imaginierens erst möglich werden, da sie alle untereinander interagieren.102 Der

Vorzug des Erlebens ist die Betonung der je eigenen Andersheit, die jedem*r im Er-

leben durch Andere zugänglich ist. Der Vorzug ist die fokussierte Darstellung der

Sozialität.

Beispiel einer anderen Metapher für das Erleben Möchte man in der metaphorischen

Beschreibung nicht nur auf überschaubare Gegenstände und den Sehsinn als Adels-

sinn des Menschen – wie es Hans Jonas nennt – verweisen, dann erscheint der Be-

griff des Polyvoken als sinnhafte Ergänzung:103 denn polyvok bedeutet eine Vielstim-

migkeit in der Univozität der Welt, in der uns sowohl die Gegenstände, als auch vor

allem die Anderen ansprechen, uns auffordern, herausfordern, zustimmen oder

101 Vgl.: Gurwitsch, Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 68.

102 Beispielhaft zeigt sich das bei Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36, bei Sartre:

Wahrheit und Existenz, S. 42, Husserl: Ideen I, S. 98 und Emanuel Levinas: Totalität und Unend-

lichkeit – Versuch über die Exteriorität, Freiburg/München: Alber 1987, S. 156.

103 Hans Jonas: Der Adel des Sehens: Eine Untersuchung zur Phänomenologie der Sinne, Frankfurt

a.M./Leipzig: Insel 1994, S. 233-264.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Als Andere unter Anderen

absprechen, etwas zu können.104 Kurz: Die Beschreibung des Erlebens der Ande-

ren und der Gegenstände als polyvok umfasst all jene Möglichkeiten, durch und von

Anderen, aber auch Gegenständen gewertet zu werden, uns mit Sinn zu überflu-

ten. Die Welt ist ein Geschrei von Wertungen und Sinn.105 In der Undifferenziertheit

des Horizontes ist es schwierig, die Appelle der Anderen und der Dinge zu un-

terscheiden, die Appelle erscheinen einstimmig, ein Geschrei (Univozität). Dieses

Geschrei ist jedoch nie undifferenziert, sondern immer durch die verschiedenen

Fokusse strukturiert, also nicht univok, sondern polyvok. Man hat es mit verschie-

denen Appellen zu tun, sowohl von Gegenständen, als auch von Menschen, die das

Erleben richten. Die Türklinke bietet sich einem (einem jeden Menschen, also einer

anonymen Menge) zum Drücken an, genauso wie der Tisch die Laptoptastatur etc.

sie appellieren an alle und damit an niemanden speziell. Anders sieht es bei Men-

schen aus, sie können sowohl anonym appellieren oder Andere direkt ansprechen.

Aus diesem Grund ist die Metapher des Polyvoken eine passende für den prärefle-

xiven Teil des Erlebens, aber sie ermöglicht es auch, die Grundlegung des Thema-

tisierens aufzugreifen: in einer polyvok erlebten Welt ist die Thematisierung das

Herausgreifen einiger Stimmen, das Antworten auf sie. Ich öffne die Tür, beginne

zuzuhören etc. In und durch diese mannigfachen Apelle, die Geschrei erzeugen-

den Hintergrundbestände, auf die die Menschen leben und antworten, lässt sich

die Prozesshaftigkeit des Lebens beschreiben, ohne dabei auf ein Ich als dahinter

liegende Struktur verweisen zu müssen, weil sich die Kontinuität im Antworten

und Ablehnen von Angeboten der Gegenstände und Anderen erzeugt. Das Erleben

ist also ein intentionales, non egologisches (präreflexives) und prozesshaftes Feld,

das sich durch die leibliche Bewegung des Menschen verschiebt, neue Bereiche

aufdeckt und damit selbst so polyvok ist wie die Welt.106

104 Ich stimme hier der These von Deleuze zu, dass sich die Welt als eine Einheit von Vielhei-

ten darstellt, wenn sich die Identität als wandelbar herausstellt. Diese Wandelbarkeit, oder

Uneindeutigkeit der Identität ist eine Folge der existenzialistischen These des Vorrangs der

Existenz vor der Essenz der Menschen: Nicht nur die Menschen sind dann nicht festgestellt,

auch die sozialen Strukturen und die Formen der Gegenstände unterstehen dann einerWan-

delbarkeit; und auch das Vorhandensein einer nicht kulturell überformten Welt bietet kein

Gegenargument, denn gerade in dieses Gebieten stellt sich das Vorhandene für die, die es

erleben, als einheitlich unbestimmt. Weitere Ausführungen zur Vielheit in der Immanenz

finden sich im Kapitel II. i. Ein Verweis findet sich in aller Kürze in folgendem Zitat Deleuzes:

»Wenn die Identität der Dinge aufgelößt ist, entweicht das Sein, erlangt es Univozität und

beginnt das Differente zu umkreisen.« Deleuze Differenz und Wiederholung, München: Fink

1992, S. 95.

105 Die Idee zu diesen zusammenfassenden, zugespitzten Formulierungen bietet Alain Badiou

in Deleuze »Das Geschrei des Seins«, Zürich/Berlin: diaphanes 2003.

106 Vgl.: Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 87

Die Gewissheit des Erlebens Mit diesem systematischen Ergebnis, dass das Erleben

eine Strukturäquivalenz der bewussten Fähigkeiten bedeutet –was in die Nähe von

WilhelmDiltheys Beschreibung des Erlebens als »Strukturzusammenhang« gestellt

werden kann,107 da keine dieser Fähigkeiten ohne Beziehungen zu Anderen aus-

kommt und sich alle durch Horizont, Fokus und Thematisierung beschreiben lassen

–, kann hier eine Unterscheidung zwischen dem Begriff des Erlebens als Prozess

und dem Begriff des Erlebnisses bei Husserl getroffen werden. Damit endet die-

ses Kapitel also ausgehend von einem systematischen Punkt bei einer historischen

Differenzierung. Die Differenzierung liegt in der Art, wie durch die beiden Begrif-

fe (Erleben und Erlebnis) eine verschiedene Bezugnahme auf die Intentionalitäts-

struktur und die Anderen dargestellt werden kann.

Es ergibt sich, dass das Erlebnis in zwei entscheidenden Punkten vom Erle-

ben abweicht: Zum einen ist das Erlebnis bei Husserl an ein transzendentales Ich

gebunden, wobei im Gegensatz dazu das Erleben in der hier gegebenen Beschrei-

bung seine Kontinuität nicht in Bezug zu einem idealen Ich, sondern durch die

Verbindung zu Anderen konstituiert. Und zum anderen ist das Erlebnis punktuell

beschrieben und hat damit nicht die Möglichkeit, den vollen Charakter der Pro-

zesshaftigkeit und die Verbundenheit mit Anderen als Plurallektik abzubilden. Es

verbleibt im Primat der Erkenntnis, in einer Hierarchie, in der das Erkenntnisin-

teresse über allem anderen steht. Diese Unterschiede genau herauszustellen, soll

auf den folgenden Seiten erfolgen.108

Husserl entfaltet seine Überlegungen zum Erlebnis im Hinblick auf die Refor-

mulierung des cogito als sich selbst die eigene Wirklichkeit beweisendes Bewusst-

sein.109 Diese Struktur des cogito stellt sich als eine individualistische, vom empi-

rischen Ich auf das absolute Ich schlussfolgernde dar. Husserl bestimmt das em-

pirische Ich und die Beziehung zur Welt wie folgt: »Jedenfalls erfüllt es [das un-

reflektierte Erlebnis] sie [die Bedingung als Ausgangspunkt der Reflexion] allzeit

durch die bloße Weise seines Daseins, und zwar für dasjenige Ich, dem es zu-

gehört, dessen reiner Ichblick ev. ›in‹ ihm lebt.«110 Das Erlebnis wird von einem

»reinen Ichblick« thematisiert. Im Folgenden steht der Begriff »Erlebnis« also für

107 Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt

a.M. Suhrkamp, 1993, S. 169.

108 Es wird hier keine vollständige Analyse des husserlschen Denkens geben, da diese Arbeit in

erster Linie eine Phänomenologie der Anderen oder des Miteinanders ist und keine Meta-

theorie zu Husserls eigenem Denken. Vorrangig wird die Unterscheidung hier anhand des

§ 46 aus den Ideen veranschaulicht. Außerdem wendet sich Husserl mehrmals verschieden

stark zwischen der Einbindung desMenschen in dieWelt und der Distanz einer transzenden-

talen Erkenntnistheorie hin und her. Ob dies, wie Ricoeur imAnschluss an Levinas formuliert,

eine Stärke oder eine problematische Unentschiedenheit ist, sei hier dahingestellt. Vgl. Paul

Ricoeur:Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 86.

109 Vgl.: Husserl: Ideen I, S. 97.

110 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Als Andere unter Anderen

die Theorie Husserls, im Gegensatz zum von mir herausgearbeiteten Begriff des

»Erlebens«. Dieser »reine Ichblick« verbürgt für Husserl die Notwendigkeit, dass

dieses thematisierte Erlebnis ist, und nicht, das, sondern auch, dass es ist, wie es

durch die jeweilige Reflexion aufgedeckt wird. Der Blick steht hier also metapho-

risch für das richtige Erkennen. Diese Notwendigkeit entsteht für Husserl deshalb,

weil das Erlebnis nicht wie die Wahrnehmung oder das Handeln auf die Welt be-

zogen ist, sondern von vornherein nur auf das jeweilige Ich. Weil das Erlebnis also

nur für mich vorhanden ist, ist bei ihm das, was ist, auch nur durch meinen Blick

zu enthüllen.

Ein anderer Autor, der das Erleben ebenfalls ohne direkten Bezug zu Ande-

ren beschreibt (weil es rein subjektiv sei), ist Wilhelm Dilthey. Er geht so weit zu

behaupten, dass das eigene Erleben nicht von Anderen oder unterschiedlichen Per-

spektiven beeinflusst sei. Laut ihm können diese Perspektiven erst durch die Re-

flexion hinzutreten: »Es gibt hier keine verschiedenen Stellen im Raum, von denen

aus das, was in ihm [dem Erleben] da ist, gesehen würde. Und verschiedene Ge-

sichtspunkte, unter denen es aufgefaßt würde, können nur nachträglich durch die

Reflexion entstehen und berühren es selber in seinem Erlebnischarakter nicht.«111

Doch die Anderen »berühren« mich schon im Erleben, sie sind Teil der Art und

Weise, wie einer*m das Erlebte erscheint. Ein Auto bspw. ist nie nur ein Auto, son-

dern etwas, dass als Statussymbol für mich wichtig ist, weil es Unabhängigkeit

von Anderen bedeutet, oder es ist ein unnötiger Besitz, weil man innerhalb einer

Stadt wohnt, in der alles zu Fuß erreichbar ist oder mit dem Nahverkehr, oder es

ist wertvoll, weil man auf dem Land wohnt und der Ort nicht gut an den Nahver-

kehr angeschlossen ist. Diese Perspektiven sind es, die als Luxus, Bürde oder Le-

bensgrundlage erlebt werden und deshalb immer als Relation zu und durch andere

bestehen. Für Dilthey wie für Husserl muss das Erlebnis also rein subjektiv sein.

In ihm selbst liegt keine Differenz, keine Unterschiede und damit keine Alterität.

Genau diese Vorstellung ist es, der ich hier durch einen anders gefassten Struktur-

begriff des Erlebens widerspreche: Das Erleben selbst ist perspektivisch und durch

die Standpunkte der Anderen als Möglichkeiten sich zu verhalten gegliedert.

Aus der Perspektive des »reinen Ichblicks« muss das Erlebnis also notwendig

sein,was es ist, weil es durch nichts anderes als das jeweilige Ich bedingt ist. Dieses

Fundament wird Husserl weiter ausführen:

Der Erlebnisstrom, der mein, des Denkenden, Erlebnisstrom ist, mag in noch so

weitem Umfang unbegriffen, nach den abgelaufenen und künftigen Stromgebie-

ten unbekannt sein, sowie ich auf das strömende Leben in seiner wirklichen Ge-

genwart hinblicke undmich selbst dabei als das reine Subjekt dieses Lebens fasse

111 Dilthey:Der Aufbau der geschichtlichenWelt in den Geisteswissenschaften, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 89

[…], sage ich schlechthin und notwendig: I c h b i n, dieses Leben ist, Ich lebe: co-

gito.112

An dieser Gewissheit ist seit Descartes schwer zu rütteln, und es ist auch nicht

meine Absicht, die Gewissheit zu hinterfragen, die durch das Selbstbewusstsein

gesetzt wird. Ich hinterfrage nicht, dass ich mich nicht täusche, jetzt gerade die-

sen Text zu schreiben. Was ich aber anmerken möchte, ist, dass diese These eine

Verkürzung darstellt, durch die eine wesentliche Struktur des bewussten Erlebens

verdeckt wird: Es ist die Bedingtheit des bewussten Erlebens durch Andere.

Genau diese Verbindung zu Anderen und der Welt lässt sich nämlich auch

aus dem cogito nicht verbannen; die abstrakte Verkürzung des »reinen Ich-blicks«

deckt eine Struktur des bewussten Erlebens besonders deutlich auf, um den Preis,

dass eine andere Struktur – die der Verbundenheit mit Anderen – verdeckt bleibt.

Dass mein Erleben als meines erlebt wird, ist nämlich nicht nur – in den Worten

Husserls – eine »evident unaufhebliche […] D a s e i n sthesis«.113 Erst durch meine

Verbindung zu und mit Anderen verstehe ich mein Erleben nicht als das eines*r

Anderen, sondern als meines. Diese Struktur kann nicht durch ein immer schon

individuiertes Selbst allein entstehen, sie hängt notwendig mit der Wirklichkeit

der Anderen zusammen. Ohne die Anderen gäbe es ja keinen Grund, warum die

Betonung des Erlebens alsmeineswichtig wäre; es gäbe ja nurmeines. Hier lässt sich

also für den I. Hauptteil abschließend zeigen, dass die Grundthese dieser Arbeit,

dass die Anderen die Bedingung unsererWirklichkeit sind, nicht auf wackligen Fü-

ßen steht, sondern durch den Alltag und durch theoretische Überlegungen gestützt

werden kann.

Zurück zur Auseinandersetzung mit dem Primat der Erkenntnis: Entgegen

Husserl wurde hier festgehalten, dass das Erleben geteilt werden kann. Dies lässt

sich daraus erschließen, dass der intentional erlebte Bereich eine Strukturäquiva-

lenz zu allen bewussten Fähigkeiten der Menschen darstellt und diese deshalb nur

in Interaktion mit den Anderen und den Gegenständen eine sinnvolle Geltung be-

sitzen.114 Das heißt im Umkehrschluss aber auch, dass alles Erlebte nicht nur der

jeweiligen Introspektion zugänglich ist, sondern dass wir zusammen etwas erle-

ben, wenn wir in der leiblichen Anwesenheit von Anderen sind, und damit jede*r

jeweils auch das Erleben der Anderen miterleben kann. Durch die permanente,

notwendige Gerichtetheit auf etwas oder jemanden, ist dieses etwas oder dieser

jemand nicht nur für mich erlebbar, sondern für alle Menschen. Kurz: Wir verkör-

pern unsere Wirklichkeit. Weil dies so ist, ist das Ich kein absolutes oder reines, von

der Welt abgelöstes Phänomen, sondern immer ein empirisches Ich, das von eige-

112 Husserl: Ideen I, S. 96f.

113 Ebd. S. 98.

114 Vgl. Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Als Andere unter Anderen

nen Entwürfen und der Zuschreibung Anderer als Eigenschaftspol bestimmt wird,

wodurch es sich auch immer wieder verändern kann.

Damit rücken in die Grundgewissheit des cogito auch die Gewissheit der ei-

genen Kontingenz und die Gewissheit über die Anwesenheit von »Fremdpsychen«

bzw. Anderen. Denn entgegen Husserls Annahmen, dass das Ich in der Reflexion

absolut wird, weil es sich auf ein nur introspektiv zugängliches Erlebnis stützt,

wird hier behauptet, dass durch das Erleben diese Gewissheit in der Reflexion

erlangt werden kann, gerade weil es nicht absolut ist. Gerade, weil man sich je

selbst kontingenterweise als Andere*r unter Anderen erleben kann, wird gewiss,

dass man selbst die Person ist, die ihr Erleben erlebt, und nicht eine andere Person.

Um dies zu verdeutlichen, lässt sich eine Frage von Julia Kristeva aufgreifen, in

der sie nach dem Stellewert des Fremden fragt: »Wie könnte man einen Fremden

tolerieren, wenn man sich nicht selbst als Fremden erfährt?«115 Für diese Arbeit

lässt sie sich dies, wie folgt umformulieren: Wie könnte man die Anderen erle-

ben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erlebte? Die Anderen sind nämlich

nicht nur Fremde, sondern auch Ähnliche, wodurch die Frage nach den Fremden

und der ihnen gegenüber zu erbringenden Toleranz in der Frage nach dem Erle-

ben der Anderen fußt.116 Was hat aber diese Umformulierung genau zu bedeuten?

Sie bedeutet, dass das Phänomen, auf das hier verwiesen wird, das folgende ist:

Im Extremfall kann man sich, wenn man das eigene Verhalten beschreibt, nicht

mehr verstehen, warum man dies oder jenes getan hat oder warum man das eine

oder das andere gelassen hat. Man ist sich fremd. Weniger extrem sind es kleine

Momente der Verwunderung, des Kopfschüttelns und des Darüberhinwegsehens,

wennman sich dabei erlebt, etwas darzustellen, das einen nicht an sich selbst erin-

nert; den Zigarettenstummel wegzuschnipsen, währendman denMülleimer schon

sieht, das vegetarische Gericht zu bestellen, obwohl man Lust auf Fleisch hat. Man

wundert sich über sich selbst, weil man sich selbst als anders erlebt. Wenn man

den Fokus darauflegt, dann erlebt man sich selbst als Andere*n unter Anderen, als

jemanden, der nicht mit sich selbst identisch ist.

Welche Schwierigkeiten mit der Beschreibung der Anderen auftauchen, wenn

man sie nicht sofort in die Konzeption des Erlebens als integralen Bestandteil auf-

nimmt, wurde in einem kursorisch historischen Überblick der von Descartes aus-

gehenden Theorie Husserls über die kritisch dazu stehenden Theorien von Hei-

degger, Gurwitsch, Merleau-Ponty, Sartre und Butler dargestellt, um zu einer sys-

tematischen Bestimmung des Vorzugs des Erlebens vor allen nur theoretisierenden

115 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 198.

116 Damit steht die hier sehr kurze Darstellung des Fremden als Beispiel für Andersheit im Ge-

gensatz zu Kurt Röttgers Interpretation des unendlich Fremden bei Levinas. Vgl. Röttgers: Ka-

tegorien der Sozialphilosophie. S. 162. Diese Formdes Fremden lässt sichmit der hier gewählten

Beschreibungsmethodik nicht einholen.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 91

Verbindungen zu den Anderen und der Welt zu gelangen. Will man also wissen,

warum diese kurze Auseinandersetzung mit Husserl für diese Arbeit wichtig ist,

dann lassen sich darauf zwei Antworten geben: 1. Mit dem soeben Dargelegten

soll die Differenz zwischen der husserlschen Begrifflichkeit (Bewusstsein, Epoché

und Erlebnis) gegenüber der hier verwendeten (Erleben, Andere, Pluralität) aufge-

zeigt werden. 2. Es sollte dadurch die besondere Bedeutung der Anderen in der

Ergänzung des cogito besonders herausgestellt werden: denn so führt die als These

reformulierte Frage, dass die Gewissheit des cogito nicht durch einen Selbstbezug

entsteht, sondern durch den immer gegebenen Bezug zu Anderen – mit Kristevas

Worten – dazu, »in uns die Differenz in ihrer entwaffnendsten Form [einzufüh-

ren] und [diese] als unerlässliche Voraussetzung für unser Sein mit den anderen

[zu benennen]«:117 Wir sind uns als Andere unter Anderen durch sie unserer selbst

und ihrer im Erleben gewiss.

Keine Möglichkeit zum Solipsismus So schließt sich in diesem Kapitel mit einer weite-

ren systematischen und historischen Betrachtung ein Kreis: Schon zu Beginn wur-

de mit Gurwitsch darauf hingewiesen, dass das Erleben der Anderen nicht richtig

beschrieben wird, wenn man ausschließt, dass man »Fremdseelisches« oder bes-

ser Gefühle und Gedanken nur in den Bereich verschiebt, der durch Introspektion

zugänglich sein soll. Der Unterschied zuHandlungen liegt dann darin, dass Gedan-

ken undGefühle dieWelt nicht direkt betreffen und sich zeigen.Doch eswurde hier

die Strukturäquivalenz bestimmt, die allen bewussten Fähigkeiten des Menschen

zukommt; mit Anderen zusammen erlebbar zu sein, da sie sich durch ein geteiltes

intentionales Erleben auszeichnen. Weil das Erleben bewusst ist und alle bewuss-

ten Fähigkeiten der Menschen intentional sind, stehen wir beständig in Relation

mit Anderen.Umgekehrt bedeutet dies, dass wir als Andere unter Anderen gemein-

sam die Bedingung der Wirklichkeit unserer Welt bilden. Denn wenn die Anderen

nicht konstitutiv für unsere Wirklichkeit wären, gäbe es keinen Grund überhaupt,

von Anderen als uns Ähnlichen oder Unähnlichen auszugehen, und man würde

dem Solipsismus eine Tür öffnen – also einer Theorie, gegen die jede sinnvolle Be-

trachtung der Welt spricht, vor allem wenn die Beschreibung zur Oberfläche der

Sachen selbst geht – bzw. sich dem Solipsismus-Vorwurf aussetzen müssen, der

gegen eine phänomenologisch-existentialistische Betrachtung häufig vorgebracht

wurde.

Mit Gurwitsch argumentierend kann dieser Vorwurf jedoch unproblematisch

ausgeschlossen werden: »Ob die anderenMenschen […] bewussteWesen sind, wird

uns ebenso wenig fraglich, wie der Umstand, daß wir der Anderen unmittelbar

ansichtig werden. [E]s [bedarf] keiner theoretischen […] Überlegungen, […] um

117 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Als Andere unter Anderen

zu dieser ›Überzeugung‹ zu gelangen«.118 Der Solipsismus ist also nie eine Mög-

lichkeit, wenn man beim Phänomen des Erlebens der Anderen, eben an der phä-

nomenologisch-existenzialistischen Beschreibung der Oberfläche der Phänomene

bleibt. So käme der Solipsismus, in dem die Anwesenheit oder die Geltung anderer

Menschen für das eigene Erleben derWelt geleugnet wird,weil ich keine Erfahrung

von Fremdpsychischen haben kann, dem gleich, was »quining« als Wortneuschöp-

fung von Daniel Dennett in seinem AufsatzQuiningQualia bezeichnet:119Man leug-

net die Wichtigkeit und die Bedeutung einer Tatsache, die offensichtlich wichtig

und bedeutend ist – so wie in diesem Fall die Bestimmtheit durch und mit Ande-

ren. Man würde leugnen, dass die Anderen unsere Wirklichkeit bestimmen. Dass

dies nicht nur eine Annahme ist, sondern man die Anderen im Erleben als bewusst

erlebende Andere erlebt, ist eine der leitendenThesen dieser Arbeit, die, wie schon

erwähnt, in Anschluss an Gurwitsch getroffen werden kann. Wenn man dem Er-

leben zuschreibt, dass sich in ihm ein Sinngehalt der Welt ausdrückt, kann man

nicht behaupten, dass man über das, was erlebt wird – so wie die Anderen – hin-

weggehen kann, ohne dabei eine Reduktion der Wirklichkeit hinzunehmen.120

Die Anderen bzw. das Erleben der Anderen kann aber nicht nur beschrieben

werden. Die Anderen sind, wie mit Deleuze festgestellt wurde, nicht nur immer

schon als Andere erlebt, sie sind auch eine notwendige Struktur im Erleben der

Wirklichkeit, da sie den Horizont um die Kategorie des Möglichen erweitern.

Durch sie verschließen sich mir Verhaltensweisen, die sie ausführen, weil sie

sie ausführen, weil ich daran die Schwierigkeit sehe und für mich als zu hoch

einschätze oder ich sehe, dass ich es auch kann, ober was noch zu tun ist. Die

Möglichkeiten zeigen sich als Andere. Um es mit Merleau-Ponty zu sagen: »[Die]

Erfahrung [der Anderen, P.H.] ist nichts, oder aber sie muß total sein«.121 Dieses

von mir erweiterte Zitat zeigt die Gefahr, ebenso wie den Vorteil, den das gemein-

same Erleben mit Anderen mit sich bringt.122 Entweder das Erleben gibt allen

Menschen die Anderen, die sie erleben, in ihrer Komplexität; das heißt, bezogen

auf die Strukturäquivalenz des Denkens, Wahrnehmens, Handelns, Fühlens und

Imaginierens und der Bezogenheit auf und durch die Anderen, durch die Beschrei-

bung darzustellen, dass anders zu sein zu einem selbst und zu anderen gehört.

Die Menschen als Andere unter Anderen sind Teil unserer gemeinsamen Welt und

betreffen alle Aspekte menschlichen Lebens, oder das Erleben der Anderen ist

nichts.

118 Gurwitsch:Mitmenschliche Begegnungen in der Milieuwelt, S. 6.

119 Vgl.: Daniel C.Dennett,QuiningQualia. In:Marcel, A.&Bisiach, E. (Hg.)Consciousness inModern

Science, Oxford Oxford University Press, 1988.)

120 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 511.

121 Ebd. S. 301.

122 Im Französischen steht in diesem Zitat »l´expérience« was ins Deutsche sowohl mit »Erfah-

rung« als auch mit »Erleben« übersetzt werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 93

Damit ist das Erleben – im Gegensatz zu Husserls Erlebnis – nicht bloß ein

Objekt oder der Ausgangspunktmeiner erkennenden Reflexion über etwas, was nur

mich betrifft, sondern der Ausgangspunkt für unsere Verbindung zu Anderen. Sei

diese Verbindung durch Gegenstände, Orte, Fassaden, Freund*innen, Gegner*in-

nen, Bekannte, Familie oder zufällige Treffen, man steht in einem Kabinett aus

Spiegeln, in denen man Verhaltensweisen wiedererkennt (in Ermangelung eines

Verbs, das in derselben Richtung nichts mit Erkennen zu tun hat), neuen begeg-

net und die eigenen Anderen darstellt. Das Bild, welches ich mit dieser Form der

Beschreibung erzeugen wollte, ist das eines halbdurchsichtigen Netzes der Lebens-

welt – umWaldenfels aufzugreifen –, in das man aus Versehen geraten ist und von

demman dann überall Fäden an sich spürt oder vermutet, sie aber nicht genau ver-

orten kann. Damit ist das Erleben selbst aber nicht – wie von Husserl behauptet –

in der Introspektion ohne Bezug zu den Anderen zugänglich, sondern durch unser

intentional geteiltes Erleben in derWelt. Das Erleben ist also in diesem Sinne alles,

alles mit Anderen.

So schließt sich der Solipsismus im alltäglichen Erleben selbst aus. Diese Ar-

beit ist damit durch die Definition des Erlebens ein Anschluss an folgendes Motto

Merleau-Pontys für eine Phänomenologie:

Aufgabe einer radikalen Reflexion, einer solchen, die sich selbst verstehen will,

ist es paradoxerweise, die unreflektierte Welterfahrung wiederzuentdecken, um

in ihren Zusammenhang auch die Einstellung auf Verifikation und alle reflexiven

Operationen zurückzuversetzen und also die Reflexion auch selbst als eine der

Möglichkeiten meines Seins erscheinen zu lassen.123

Im Ansatz von Lambert Wiesing für die Wahrnehmungsphilosophie lässt sich dies

wie folgt explizieren: »Weil ich in einer wahrnehmbaren Welt bin, bin ich in ei-

ner Welt, deren Existenz nicht von meiner Partizipation abhängt. […] Die Wahr-

nehmung bestimmt die Daseinsform«.124 Er expliziert dadurch die unreflektierte

Art und Weise, auf die die Wahrnehmung uns mit etwas konfrontiert. Wenn nun

die Wahrnehmung, wie in dieser Arbeit herausgestellt, ein Teil des Erlebens ist

und dieses Erleben sich dadurch auszeichnet, dass es mit Anderen geteilt ist, dann

lässt sich dies wie folgt aussagen: Weil sich das Erleben darstellen muss, ist man

immer in einer Welt mit anderen Darstellungen, die nicht notwendig von der ei-

genen Darstellung abhängen. Das Erleben bestimmt die Form des Miteinanders.

123 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 282. Auch hier möchte ich noch einmal

darauf hinweisen, dass es für diese Arbeit kein Problem ist, dass Merleau-Ponty von Erfah-

rung und nicht von Erleben spricht, da im Französischen sowohl ›vécu‹ als auch ›expérience‹

als Erleben übersetzt werden können, wobei auch eine kombinierte Form von beiden Wör-

ternmöglich ist (›expérience vécue‹), die einen herausgegriffenen Punkt aus demErleben als

Erlebnis beschreibt.

124 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 172f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Als Andere unter Anderen

Dies ist das Ergebnis einer Beschreibung, die die Anderen radikal von der erlebten

sozialen Situation her verstehenwill: Die Anderen tauchen nicht nur als Hüllen auf,

die beseelt werden müssen, sondern als Andere, die ihr Erleben immer schon mit

mir teilen und deshalb als andere Menschen mit mir in der Welt sind. Dieser letz-

te Aspekt, das gemeinsame In-der-Welt-Sein, ist die Überleitung in den nächsten

Hauptteil, genauer gesagt in das erste Unterkapitel dieses Hauptteils: Miteinander

in sozialen Räumen.

Zwischenbilanz In diesem ersten Kapitel stand das Erleben als Begriff für die Struk-

turäquivalenz der bewussten Fähigkeiten der Menschen (Handeln, Fühlen, Den-

ken, Wahrnehmen, Imaginieren) im Vordergrund. Doch schon in dieser Beschrei-

bung gelang es nicht, den Begriff des Erlebens zu beschreiben, ohne die Bedeutung

der Anderen für das Erleben offenkundig zu machen. Dies geschah in den letzten

Sinnabschnitten explizit durch eine Argumentation in Bezug auf Husserls Ausle-

gung des Erlebnisses, die sich auf das transzendentale Ego als unhintergehbarer

Gewissheit stützt: Nicht nur, dass ich es bin, der schreibt, ist gewiss, sondern auch,

dass ich für Andere und in der Gegenwart von Anderen schreibe (Form und Inhalt

sind somit beide in der ursprünglichen Gewissheit, mit Anderen die Welt zu erle-

ben, gegeben). Somit ist auch die argumentative Aneignung und Ausformulierung

der radikalen These von Deleuze, dass die Anderen die Kategorie des Möglichen

konstituieren, nicht mehr eine absurde Erweiterung des Erlebens, sondern eine

konsequente Beschreibung der Bedeutung der Anderen. So kann die Hauptthe-

se dieser Arbeit, dass die Anderen die Bedingung unserer Wirklichkeit sind, dadurch

Bestätigung finden, dass die Möglichkeit, etwas aus einer anderen Perspektive zu

betrachten, aus dem Erleben der Anderen erwächst.

Die Anderen können nicht nurmit mir das Erleben teilen, sondern sie sind eine

notwendige Struktur dieses Erlebens selbst. Dadurch, dass die Kategorie des Mög-

lichen durch die Anderen konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbst-

bild zu und macht uns je selbst zu Anderen. Hier zeigt sich also auch nochmals in

aller Kürze die Verbindung zu dermit Kristeva formulierten Frage:Wie könnteman

die Anderen verstehend erleben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erfährt?

Deren Beantwortung hier heißt: Wir erleben uns und die Anderen notwendig als

Andere, wenn wir den Fokus auf den Horizont unseres Erlebens zu wenden. Damit

können Andere sich selbst und Andere als Andere verstehen. Diese Arbeit steht so-

mit in Opposition zu jeder Theorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-

der-Anderen, die rein vom Subjekt ausgeht. Sie schließt aus, dass ein Erleben ohne

Andere wirklich sein kann. Deswegen geht diese Arbeit von den Darstellungen aus,

die die einzelnen Anderen aufführen, mit all ihren Ähnlichkeiten und Unähnlich-

keiten in den Verhaltensweisen, die diese Anderen erleben.

Das Erleben als Begriff ist also eine Abwendung vom Primat des erkenntnis-

theoretischen Bewusstseins und von demBegriff des »Daseins«. Beide Punkte sym-

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 95

bolisieren eine Verdopplung des Konkreten, entweder durch eine Trennung des be-

wussten Erlebens in Bewusstes und Sein, wobei das Bewusste das Sein überfliegt

und in diesem Überfliegen die Dinge erkennt, aber nicht im Konkreten verste-

hen kann und will. Oder wie im »Dasein« reduziert sich ein*e die Frage nach dem

Sein Stellende*r auf das Zwangsläufigste, was es im Konkreten gibt: den Tod. Da-

bei verliert das »Dasein« in der Ontologie alle Möglichkeiten, weil sie im Zwang

enden. Vor dem Hintergrund der deleuzeschen Theorie lässt sich dies wie folgt

aufschlüsseln: Der Zwang entsteht durch die Abwesenheit von Möglichkeiten und

diese Möglichkeiten stellen sich für uns nur im Bezug und durch die Anderen ein,

wodurch eine Darstellung, die im Zwang des Todes endet, keinen Blick für die

Möglichkeiten, also die Anderen, haben kann.125 Der Begriff des »Daseins« bleibt

demnach, trotz seiner praktischen Wende, hinter dem hier dargestellten Erleben

mit den Anderen zurück.

Die Anderen sind immer schon miteinander in der Welt. Oder anders formu-

liert: Ohne Andere gäbe es in der Wirklichkeit keine Möglichkeiten, kein Abstand-

nehmen von etwas Gegebenem. Andere nehmen damit Bezug auf alle im Erleben

gefassten Fähigkeiten des Menschen. Ohne sie gäbe es keine imaginierende Ab-

weichung von dem, was ist, keine Handlungen und keine Möglichkeit, sich selbst

durch oder auch gegen sie zu entwerfen. Meine Wahrnehmung und mein Den-

ken wären ein Aufgehen in und ein ausschließlicher Bezug zu den vorhandenen

Objekten, die keine Spuren einer vergangenen Bearbeitung oder eines möglichen

Gebrauchs aufweisen würden. Kurz: Eine Wirklichkeit ohne Andere ist ein bloßes

Gedankenexperiment, das ein Vakuum erzeugt, in dem niemand leben kann. In

ihm gäbe es die repressiven Strukturen, die durch Andere (zu denen alle je selbst

zählen) aufrechterhalten werden, genauso wenig wie die Freude, das Schöne und

die Freiheit der gemeinsamen Gestaltung. Robinsonaden sind Dystopien, die nie

in einer gänzlichen Eliminierung der Anderenmünden können, ohne dieWirklich-

keit zu leugnen.126

125 Vgl. Deleuze Logik des Sinns, S. 385.

126 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452455-004 - am 14.02.2026, 09:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

