Reflexion der Beitriage
GroRe Transformation?

Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

Reinhard Schulz

1. EINLEITUNG

Nachhaltigkeit ist heute in aller Munde. Dadurch entsteht eine nur sehr schwer
durchschaubare Gemengelage von Phinomenen, Wahrnehmungen, Gewohn-
heiten, Praktiken, Erfahrungen, Erwartungen, Anspriichen, Wissen, Theo-
rien, Methoden, Verfahren, Technologien, Evidenzen, Kompetenzen, Fakten,
Funktionen, Losungen, Vorschriften, Normen, Auswirkungen, Aussagen,
Bezeichnungen, Diskussionen, Fragen, Antworten, Versionen, Handlungs-
mustern, Heilsversprechen, Transformationen, Widerspriichen und Alter-
nativen, die zugleich von und an Wissenschaft, Politik und Wirtschaft, aber
auch an Recht, Bildung, Massenmedien oder Kunst und Kultur adressiert sein
kénnen. Obwohl manche immer noch meinen, dass aufgeklirte Wissenschaft
die Unibersichtlichkeit dieser Gemengelage reduzieren konne, indem sie
auf unumstoflliche Wahrheiten zuriickgreife, muss spatestens mit dem Auf-
kommen von Systemtheorie, Wissenschaftsforschung und Neostrukturalis-
mus diese Hoffnung doch enttiduscht werden. Wie schwer wir uns mit dieser
enttduschten Hoffnung aber gegenwirtig tun, kann vor allem an der engen
Tuchfithlung der Begriffe »Nachhaltigkeit«, »Transformation« und »Globali-
sierung« demonstriert werden, wie sie in aktuellen Debatten zu beobachten
ist. Dabei ist dann in Anlehnung an Karl Polanyi oftmals von der »zweiten
groflen Transformation« die Rede (Polanyi 1973), bei der sich heute aber im
Hinblick auf die relative territoriale Reichweite politischer und wirtschaftli-
cher Ordnungen die Fragen nach dem Herrschaftsverhiltnis von Staaten und
Mirkten und der globalen Regulierung von Nachhaltigkeit neu stellen. Bei den
gegenwirtig weltweit kontrovers gefithrten Debatten tiber die Wirtschafts- und
Freihandelsabkommen TTIP und CETA kann man sich einen Eindruck von
den damit verbundenen Schwierigkeiten verschaffen, die die »erste Trans-



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Reinhard Schulz

formation« herbeigefiihrt hatte, bei der es um die Befreiung der modernen
kapitalistischen Wirtschaft aus lokalen Kontrollen und Gesetzgebungen oder
weiteren nationalen Einschrinkungen gegangen war. Nicht zuletzt die dabei
freigesetzte zerstorerische Kraft der globalen Mirkte auf Natur und Klima hat
die Nachhaltigkeitsdebatte zusitzlich stimuliert. Doch wie steht es mit deren
lokaler Umsetzung vor dem Hintergrund der fiir den Wahrheitsbegriff der mo-
dernen Wissenschaft geltend gemachten Einschrinkungen?

Der aktuelle Nachhaltigkeitsdiskurs erscheint in der praktischen Umset-
zung vorrangig als Managementaufgabe (siehe Beitrag von Lidtke in diesem
Band) und die flichendeckende Etablierung von Nachhaltigkeits- oder Umwelt-
beauftragten als »Ansprechpartner« fiir ein zukunftsgerechtes Denken und
Handeln scheint das politische, wirtschaftliche und rechtliche Mittel der Wahl
zu sein. Dabei trifft dieser Diskurs auf eine funktional differenzierte Gesell-
schaft (Luhmann 1997), in der die Erfolgsbedingungen in und die Erwartungen
an die jeweiligen Subsysteme weit auseinanderliegen kénnen. Die Bewusstma-
chung der gesellschaftlichen Rolle von Wissenschaft kommt daher ohne einen
Blick auf die nichtwissenschaftlichen Funktionen von Gesellschaft gar nicht
aus. Zusitzlich muss die Nichtreduzierbarkeit auf Wissenschaft beim Nach-
haltigkeitsbegriff sogar besonders hervorgehoben werden, der selbst unter Be-
dingungen weitreichender wissenschaftlicher Operationalisierung vor allem
in den Naturwissenschaften noch normative Restbestinde (z.B. im Hinblick
auf erwartbare »Anreize«) und ethische Zielsetzungen (z.B. im Hinblick auf
das Wohl zukiinftiger Generationen) mit sich tragen diirfte. Im Hinblick auf
die Missverhiltnisse zwischen Funktion, eigenen Erfolgsbedingungen und Er-
wartungen von auflen konnen Nachhaltigkeitsforscher und Nachhaltigkeits-
beauftragte auf eine komplexe Verschrinkung von Wissenschaft, Politik, Wirt-
schaft, Recht und/oder Bildung treffen, innerhalb derer aber von Fall zu Fall
nachhaltig entschieden werden soll. Das Ignorieren dieser vorgegebenen Welt
funktional differenzierter Organisationen und Institutionen in der modernen
Gesellschaft wire fiir diesen Personenkreis striflich, denn ihre Klientel ist
in diese Funktionssysteme langfristig verstrickt und nicht minder die Nach-
haltigkeitsbeauftragten selbst, die dariiber hinaus das Legitimationsinteresse
verfolgen miissen, lukrativen Anteil an der Beratung und Entscheidung von
Nachhaltigkeitsfragen zu haben, obwohl sie die Form und die Funktion von
einzelnen und ihnen zugeordneten Systemen in den meisten Fillen nur unzu-
reichend durchschauen kénnen. Nachhaltigkeitsbeauftragte miissen sich da-
her anscheinend auf den Umgang mit Vagheiten einstellen (»Nichts Genaues
weifl man nicht«), obwohl das alltigliche Bild, das man vor allem auf die Wis-
senschaft, (seit der Finanzkrise) weniger auf Wirtschaft oder Politik projiziert,
das der Objektivitit, der Prognosefihigkeit und der Nachvollziehbarkeit ihrer
Strukturen und Prozesse zeigen soll.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grofe Transformation? Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

2. FUNKTIONALE DIFFERENZIERUNG

Vordergriindig geht es um die Aufrechterhaltung von Ordnung und Ratio-
nalitit innerhalb einer im Hinblick auf das Zusammenspiel der Subsysteme
wenig koordiniert erscheinenden pluralistischen Gesellschaft, und der Nach-
haltigkeitsdiskurs kann dabei sehr gut als Schnittmenge und Paradebeispiel
fur die damit einhergehenden Paradoxien dienen, insofern sich das Span-
nungsverhiltnis von Sollen und Sein, von Anspruch und Wirklichkeit in den
einzelnen Subsystemen unterschiedlich dokumentiert. Der paradigmatische
Anspruch der Systemtheorie einer angemessenen Beschreibung von funktio-
naler Differenzierung leistet dabei immer noch gute Dienste, obwohl dabei
einige der Empirie unangemessene Vereinfachungen in Kauf genommen
werden miissen. Denn von der Wissenschaft wird auch in den Zeiten »alter-
nativer Fakten« die Beibehaltung von Wahrheitsanspriichen erwartet, obwohl
sich wissenschaftliches Wissen nicht problemlos in nichtwissenschaftliche
Entscheidungen iibersetzen lisst. Wirtschaft soll ein kluges Management im
Umgang mit knappen Ressourcen (z.B. nicht nachwachsender Rohstofte) be-
treiben, obwohl Verteilungs- und Versorgungskimpfe auf der Tagesordnung
stehen. Politik beschrankt sich auf das Austarieren von Machtstrukturen und
die Vermeidung von kurzfristigen Wahlniederlagen, obwohl das Wohlergehen
zukiinftiger Generationen dabei auf dem Spiel stehen kann. Das Recht ver-
sorgt die Gesellschaft mit normativer Erwartungssicherheit, obwohl miteinan-
der in Konflikt stehende Gerechtigkeitsanspriiche das gesellschaftliche Leben
lahmen kénnen. Die Bildung selektiert fiir den gesellschaftlichen Wettbewerb,
obwohl sie seit der Aufklirung den Imperativen von Miindigkeit und Eman-
zipation verpflichtet sein sollte. Die Massenmedien bedienen Stimmungen
und Trends, obwohl sie einer moglichst neutralen Aufarbeitung von Daten
und Informationen (Stichwort: »vierte Gewalt«) verpflichtet sein sollten. Der
Wissenschaft und Offentlichkeit {ibergreifende Nachhaltigkeitsdiskurs hat in-
mitten dieser Spannungsverhiltnisse seinen Ort und liuft den unvereinbaren
Anspriichen entweder hinterher oder aber sucht Halt in der vermeintlich Ver-
bindlichkeit schaffenden Kraft wissenschaftlicher Rationalitit.

Die Zweifel an einer rationalen wissenschaftsbasierten Selbstbeschreibung
der Moderne, die sich gerne als »Wissensgesellschaft« tituliert, sind indessen
immer grofler geworden und haben auch auf die Theoriebildung der diese Mo-
derne reflektierenden Geistes- und Kulturwissenschaften eingewirkt, die vor
allem auch bei einer lange auf Vernunft, Wahrheit und Aufklirung verpflichte-
ten Philosophietradition tiefe Spuren hinterlassen haben. Exemplarisch koénn-
ten iiber eine Kritik an der Objektivitit' durch die Wissenschaftsforschung

1 | »Wenn wir unsere Aufmerksamkeit auf dkologische Krisen richten, bemerken wir
sofort, dal diese sich niemals in Form einer Krise »der Natur« dufern. Sie erscheinen

143


https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Reinhard Schulz

(Bruno Latour), eine Kritik an der Subjektivitit® durch den Neostrukturalis-
mus (Michel Foucault) und eine Kritik an den Kommunikationsmdoglichkeiten®
durch die Systemtheorie (Niklas Luhmann) Bedingungen einer Neujustie-
rung des herrschenden Nachhaltigkeitsdiskurses erhofft werden. Aber dieser
auf gesamtgesellschaftliche Resonanz angewiesene Diskurs leidet unter der
Hyperspezialisierung in einzelne untereinander nur wenig resonanzfihiger
Disziplinen (ein besonders eklatanter Unterschied besteht etwa zwischen
physikalischer Klimaforschung auf der einen und soziologischer Konsumen-
tenbefragung zur Nachhaltigkeit auf der anderen Seite, insofern erstere sich
durch einen historisch gewachsenen naturwissenschaftlichen Theorieapparat
zu legitimieren versucht, wogegen letztere aber mit den historisch kontingen-
ten Stimmungsschwankungen der Befragten rechnen muss) und einem dem
globalen Wettbewerb und der Konkurrenz (Schulz 2015) geschuldeten, durch

vielmehr als Krisen der Objektivitét. [...] Die berihmten Prionen, die wahrscheinlich fir
die BSE-Krankheit, den sogenannten Rinderwahnsinn, verantwortlich sind, symbolisie-
ren die riskanten Verwicklungen, &hnlich wie der Asbest die alten risikolosen Objekte.
Wir behaupten, daR das Anwachsen der politischen Okologie auf die Vervielfaltigung
dieser neuen Wesen zuriickzufiihren ist, die sich von nun an unter die klassischen
Objekte mischen, welche immer noch den Hintergrund der gewdhnlichen Landschaft
bilden. [...] Wir sind Zeugen nicht des Vordringens von Fragen der Natur in politischen
Debatten, sondern der Vervielféaltigung der haarigen Objekte, die sich nicht mehr auf die
natiirliche Welt eingrenzen, das heifit naturalisieren lassen.« (Latour 2001, S. 34, 39f.;
Herv.i.0.)

2 | »Wenn das Wissenwollen heute seine groiten Ausmafie annimmt, so nahert es sich
nicht einer universellen Wahrheit; es verleiht dem Menschen keine sichere und ruhige
Herrschaft Gber die Natur; im Gegenteil, es vervielféltigt die Gefahren, es zerstort die
schiitzenden lllusionen; es vernichtet die Einheit des Subjekts; es befreit in ihm alles,
was auf seine Auflosung hinarbeitet. [...] Die Religionen forderten einst die Opferung
des menschlichen Leibes; das Wissen ruft uns heute dazu auf, da wir mit uns selbst
experimentieren, da® wir das Erkenntnissubjekt opfern.« (Foucault 1976, S. 107f.)

3 | »Selbst wenn ein »dkologisches Bewufitsein« in diesem oder jenen oder vielen Be-
wuftseinssystemen entstehen sollte, wird es daher Eigenschaften haben, die es fiir die
Gesellschaft nahezu unbrauchbar machen. Es wird, so jedenfalls folgert die hier zugrun-
de gelegte Systemtheorie, wahrnehmungsmafig bzw. anschaulich berdeterminiert
sein; und es wird sein Thema Okologie eher in einer Negativfassung anhand bestimmter
Thesen darstellen kénnen, als positiv Wissen liber die Umwelt in die Kommunikation
eingeben zu kdnnen. Es wird zu Angsten und zu Protesten neigen oder auch zu einer
Kritik der Gesellschaft, die es nicht fertig bringt, ihre Umwelt addquat zu behandeln.
Es wird seine Generalisierungen nurin der Form der Negation erreichen kénnen, und es
wird, wie typisch in Fallen, in denen es nicht weiter weif3, zu einer emotionalen Selbst-
sicherheit tendieren.« (Luhmann 1986, S. 66f.)



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grofe Transformation? Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

Politik und Wirtschaft angeheizten Innovationswahn der Wissensproduzen-
ten, welcher das Feld des Nichtwissens auch auf dem Feld der Nachhaltigkeits-
forschung, aber nicht nur dort, tagtiglich vergrofiert.

Die »Wissensgesellschaft« wird unter diesen Bedingungen zur Glaubens-
gemeinschaft, die ihre Glaubensgrundlage — das Vertrauen in das Wissen der
anderen — verloren hat, aber nicht anders kann, als sich am zerriitteten Glau-
ben an die Wissenschaft festzuklammern, der dann allzu schnell in einen
»Wissenschaftsaberglauben« (Jaspers 2017, S. 95) umschlagen kann. Nach-
haltigkeitsforscher oder Nachhaltigkeitsbeauftragte laufen dann Gefahr, in die
Priesterrolle des Verkiinders der »groflen Transformation« zu geraten, und der
gemeinsame Glaube an die Nachhaltigkeit als unhintergehbares Zukunftspos-
tulat angesichts des Wohls zukiinftiger Generationen kann blind machen fiir
die gegenliufigen Verinderungen in der Gesellschaft, die vor allem durch die
neuen Technologien bestimmt werden. An die Stelle einer durch bestimmte
Messgerite, Methoden und einzelwissenschaftliche Expertise hervorgebrach-
ten »richtigen« Erkenntnis von Objekten im Rahmen naturwissenschaftlicher
auf Nachhaltigkeitsfragen gerichteten Forschung treten dann digitale Muster-
erkennungen von Abliufen, die von riesigen Datenmengen (»Big Data«) ge-
speist werden. Nachhaltigkeit besteht dann nicht linger vorrangig im Theo-
riestatus wissenschaftlicher Forschung oder der persénlichen Entscheidung
der jeweils beteiligten Akteure, sondern manifestiert sich in den Messdaten
von Kontrollagenturen an der Schnittstelle von Wissenschaft und Gesellschaft
zwecks Steuerung von begrenzten und miteinander im Wettbewerb stehen-
den gesellschaftlichen Kollektiven und Lebensstilen im Hinblick auf eine fort-
schreitende »Quantifizierung des Sozialen« (Mau 2017).

3. DeErR KAMPF UM DIE ZUKUNFT

Die Massenmedien stehen als Verkiinder von Trends und Zukunftserwar-
tungen in Dauerresonanz mit diesen Agenturen, und Nachhaltigkeit wird in
diesem Rahmen zu einer Sollbruchstelle im andauernden Transformations-
prozess eines Abgleichs des Ist- und Sollzustandes moderner Gesellschaften.
Damit einher geht eine massenmediale Gewissenspriifung, wie man es denn
personlich am besten mit der Nachhaltigkeit halten solle, die sich in ganz
unterschiedlichen Ressorts der Tagespresse Gehor verschaffen kann. Die zuvor
beschriebenen Paradoxien werden dann allerdings auch an dieser Stelle viru-
lent, weil sich die Hinweise in den prominentesten tagespolitischen Rubriken
Politik, Wirtschaft, Finanzen, Feuilleton oder Wissenschaft ja keineswegs im
Einklang miteinander befinden miissen. Spitestens bei aktuellen Stichworten
wie Mobilitdt, Energie, Gesundheit oder Erndhrung diirfte der »Hausfrieden«
um die Nachhaltigkeit nachhaltig gestort sein, und Kontroversen unterschied-

145


https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Reinhard Schulz

lichster Art und Weise sind Tor und Tiir ge6ffnet. Bei diesen Themen scheint
es so gut wie unmdglich zu sein, mit sich selbst, geschweige denn mit anderen
in Ubereinstimmung treten zu kénnen.

Ivan Illich diirfte einer der frithesten Nachhaltigkeitstheoretiker gewesen
sein, obwohl er das 1973 noch »Selbstbegrenzung« (engl.: »Tools for Convi-
viality«) genannt hat. Thm ist damals schon aufgegangen, dass die Stof(kraft
fir notwendige politische Verinderungen durch lihmende Rhetoriken von
Experten geschwicht und wir damit unseres wichtigsten Hilfsmittels in Ge-
stalt unserer »Alltagssprache« beraubt werden kénnten.* Ein heute zu beobach-
tendes flichendeckendes Gerede tiber Nachhaltigkeit, das lingst die Werbung
und die Verkaufsstrategien von Unternehmen erreicht hat, steht unter dem
Verdacht, zur Beute dieser mundtot machenden Rhetoriken geworden zu sein
und sich damit von Illichs damaligem Imperativ der Selbstbegrenzung immer
weiter entfernt zu haben. Ein solches Bild kann uns auch heute noch verdeutli-
chen, dass die fiir nachhaltige Verinderungen notwendige Kraft zur Partizipa-
tion auf neue Akteure, neue Formen und neue Begriffe angewiesen sein wird,
die Bruno Latour sogar in Gestalt einer neuen »experimentellen Metaphysik«
ausarbeiten mochte.’ Mit einer solchen Denkfigur wie der Latours muss die
Bereitschaft zu neuen Fragestellungen und Abweichungen von gewohnten
Pfaden verbunden sein. Nichts anderes verkorpert aber auch der hypothetische
Charakter der modernen Wissenschaft, bei deren Theorieentwicklung nichts
auf Dauer gestellt werden kann und sich in immer wieder neuen Abweichun-
gen ihrer Resultate die Bedingung der Moglichkeit eines jeden wissenschaft-
lichen Fortschritts verkorpert sieht. Wenn es in der Nachhaltigkeitsforschung
gelegentlich schwerer als in anderen Bereichen erscheinen sollte, neue Fra-

4 | »Menschen allerdings, die von einer Selbstbegrenzung der Produktion liberzeugt sind,
miissen diese Uberzeugung auch in einer verstandlichen Sprache formulieren kdnnen.
Viele Menschen wissen heute schon undeutlich, worauf verzichtet werden sollte, aber fiir
die Durchsetzung der Forderung nach Selbstbegrenzung ist uns die Sprache von den pro-
fessionellen Ziinften schon teilweise entrissen worden. Die Wiederbelebung der Alltags-
sprache ist ein erster Angelpunkt fiir eine politische Umkehr. Nur Uiber Sprache werden die
Menschen sich zu Alternativen zusammenfinden.« (lllich1980, S. 183; Herv. i.0.)

5 | »So fiihrt die politische Okologie auf die 4lteste demokratische Intuition zuriick und
bringt sie dort unter, wo sie hingehért: in die kithne Ausarbeitung einer experimentellen
Metaphysik. Deren Resultate sind definitionsgeméaf noch unbekannt, und sie missen
von denen beurteilt werden, die sie in ihre eigenen Begriffe (bersetzt haben. [...] Es
gibt keinen anderen Barbaren als denjenigen, der ein fiir allemal die Worte gefunden zu
haben glaubt, um sich selbst zu definieren. Der logos ist nicht die klare und deutliche
Rede, die in Gegensatz zum Gestammel der anderen steht, sondern ist Sprachverlegen-
heit, die einhdlt, neu ansetzt, anders gesagt, die im Versuch ihre Worte sucht.« (Latour
2001, S. 219, 261; Herv. i.0.)



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grofe Transformation? Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

gestellungen zu identifizieren, dann kénnte das auch damit zusammenhin-
gen, dass dort moralische, politische und 6konomische Bewertungen auf hoch
selbstverstandliche Weise in die Fragestellungen involviert sind. Oder anders-
herum formuliert: Durch die weit verbreitete Dienstleistungsfunktion der
Nachhaltigkeitsforschung fiir Politik und Wirtschaft (z.B. durch die Erfindung
und Bewertung innovativer Anreizsysteme fiir ein nachhaltiges Verhalten
verschiedener Kollektive) beraubt sich diese Forschung geradezu ihrer inno-
vativen Kraft, die nur unabhingig von vorschnellen moralischen, politischen
und 6konomischen Bewertungen zustande kommen kénnte. Jede Auftragsfor-
schung steckt daher in dem Dilemma, dass sie die durch Wissenschaft erméog-
lichte Vielfalt von Versionen fiir Problemlésungen in dem Moment tendenziell
unterdriicken muss, wo die Imperative des Auftraggebers vorherrschend wer-
den kénnen. Es stellt sich daher die Frage, ob die starke Verquickung von Nach-
haltigkeit und Transdisziplinaritit, deren Begriff mittlerweile tiber die Zusam-
menarbeit wissenschaftlicher Disziplinen hinaus auch auf den Austausch mit
nichtwissenschaftlichen Bereichen der Gesellschaft ausgedehnt wird, fiir die
Nachhaltigkeitsforschung langfristig mehr Nutzen als Schaden hervorbringen
wird und wie die hier zur Diskussion stehenden Tagungsbeitrige der Liinebur-
ger Konferenz »Reflexive Responsibilisierung. Verantwortung fiir nachhaltige
Entwicklung« in diesem Zusammenhang gedeutet werden kénnen.

4. NACHHALTIGKEIT: EINE ANALYTISCHE KATEGORIE?

In dem Titel »Normativitit oder Neutralitit der Wissenschaft? — Reflexionen
auf die Praxis nachhaltigkeitsorientierter Forschung« sind die zuvor beschrie-
benen Paradoxien auf anschauliche Weise gebiindelt. Reprisentiert die nach-
haltige Forschung eine Sonderform von Wissenschaft? Was soll man sich
unter einer normativen Wissenschaft vorstellen und worin unterscheiden sich
normative und neutrale Wissenschaft? Kann die jeweilige »Praxis« von For-
schung Aufschluss dariiber geben, welchen Charakter die Forschung haben
soll? Solcherart Fragen erhalten beim Thema Nachhaltigkeit eine besondere
Dramatik, weil herkémmliche Demarkationslinien, die vor allem das Verhilt-
nis von Naturwissenschaften und Nichtnaturwissenschaften betreffen, bei
diesem Thema scheinbar aufler Kraft gesetzt werden. Denn Unterscheidungen
von Natur und Kultur oder Natur und Technik sind in dem Moment unbrauch-
bar, wo Zweifel an der Moglichkeit der Vergegenstindlichung des Forschungs-
gegenstandes aufkommen konnen, was sogar zu einer Proklamierung vom
»Tod der Natur« (Hampe 20m)° fithren kann. Eine »Subjekt-Objekt-Spaltung«

6 | »Je relevanter das berichtende und behauptende Expertenwissen in den menschli-
chen Angelegenheiten wird, umso weniger ist verhandelbar und umso unpolitischer wird

147


https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Reinhard Schulz

(Jaspers 1991, S. 235ff.) ist aber fiir die idealtypische Objekterkenntnis natur-
wissenschaftlicher Forschung konstitutiv, und es fragt sich, ob das mit Nach-
haltigkeit Gemeinte tiberhaupt in diesem Sinne objektiviert werden kann.
Hans Carl von Carlowitz (1645-1714), der gemeinhin als der »Vater« der
Nachhaltigkeit gilt, hatte diesen Gedanken auf die Waldwirtschaft {ibertragen
und die Abholzungsrate eines Waldes mit dessen Regenerationsfihigkeit kor-
reliert. Als Leitbild fir sowohl politisches, wirtschaftliches und 6kologisches
Handeln diente der Begriff dann im Brundtland-Bericht der Vereinten Na-
tionen, in dem man die folgende Definition finden kann: »Nachhaltige Ent-
wicklung ist eine Entwicklung, die gewihrt, dass kiinftige Generationen nicht
schlechter gestellt sind, ihre Bediirfnisse zu befriedigen als gegenwirtig leben-
de.« (Hauft 1987, S. 46) Im Hinblick auf die Historizitit gegenwirtiger Nach-
haltigkeitsverhiltnisse ist die moralisch-ckologische Dimension des Brundt-
land-Berichts eine Zutat unserer Zeit, wohingegen der Nachhaltigkeitsbegriff
in seiner kameralistischen Fassung weniger eine ethische Forderung war,
sondern ein 6konomisches Prinzip, das den Aufstieg des neuzeitlichen Macht-
staates forstwirtschaftlich flankierte (Radkau 2002, S. 226-340). Von seinen
frithesten Anfingen bis heute hat das Sprechen von Nachhaltigkeit daher eine
ambivalente (»Waldwirtschaft« versus »kiinftige Generationen« sollen »nicht
schlechter gestellt« sein) Dimension. Eine ganze Fiille von weiteren fiir Politik,
Wirtschaft und Wissenschaft getrennt vorgenommenen, uneinheitlichen, aber
einander iiberlappenden Definitionsansitzen erwecken den Eindruck, dass es
sich bei der Nachhaltigkeit viel eher um eine regulative Idee oder eine ethische
Forderung als um eine analytische Beobachtungskategorie fiir empirische For-
schung handeln konnte. Denn vor allem gehe es bei ihr »[...] um die Bestim-
mung dessen, was Bestand haben soll und um die Verkniipfung der zeitlichen
und riumlichen Ebene, die eine Nachhaltigkeitspolitik einzubeziehen hat. Die
Grundidee basiert also auf der einfachen Einsicht, dass ein System nachhaltig
ist, wenn es selber iiberlebt und langfristig Bestand hat. Wie es konkret auszu-
sehen hat, muss im Einzelfall geklart werden.« (Carnau 2011, S. 14)
Nachhaltigkeit erscheint diesbeziiglich als eine Entwicklungskategorie,
deren zukiinftige Bewihrung auflerhalb des Horizonts einzelwissenschaftli-
cher Forschung liegt, weil deren Prognosefihigkeit vom gegenwirtigen theo-
retischen und experimentellen Design der jeweiligen Fachdisziplin abhingig

das menschliche Leben. Aus diesem Grund bejubelt Bruno Latour den Tod der Natur: Die
berichtenden Vertreter der natiirlichen Tatsachen, die Naturwissenschaftler, sprechen
immer behauptend, jenseits von allem, was zwischen Nichtexperten verhandelbar ist.
Wenn sie, weil menschliches Handeln in der natiirlich genannten Umwelt immer mehr
Folgen hat, in der Rede (iber die menschlichen Verhdltnisse immer wichtiger werden,
dann wird das Behaupten dariiber, wie es ist, wichtiger als das Sich-Fragen, wie es sein
sollte.« (Hampe 2011, S. 237; Herv. i.0.)



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grofe Transformation? Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

und rein hypothetischer Natur ist. »Nachhaltigkeitspolitik« wiirde sich demge-
mif nur eine Politik nennen diirfen, die zu einer »Verkniipfung« von Zukunft
(Zeit) und Gegenwart (Raum) befihigt ist. Der hypothetische Charakter von
Wissenschaft wiirde in diesem Denkmodell iiber den »Einzelfall« ins Spiel ge-
bracht werden konnen, da diesem die Aufgabe zufiele, Politik und Gesellschaft
mit abweichenden Versionen iiber Nachhaltigkeit zu versorgen, die die Mog-
lichkeit einrdumen, die ausgetretenen Pfade des Gewohnten in der Gegenwart
zukiinftig verlassen zu kénnen.

5. BEGRUNDUNGSDEFIZITE

Die bis hierhin angestellten philosophischen Uberlegungen sollen nun wie
eine Art »Sonde« auf die Tagungsbeitrige der Sektion »Normativitit oder Neu-
tralitit der Wissenschaft? — Reflexionen auf die Praxis nachhaltigkeitsorien-
tierter Forschung« angewandt werden. Dabei soll die Relevanz der in der Regel
soziologischen Beitrige keineswegs in Abrede gestellt werden. Es geht viel-
mehr um eine reflexive Erginzung, die dazu beitragen soll, das jeweils bevor-
zugte Forschungsdesign in einem »anderen Licht« erscheinen zu lassen. Dabei
kommt vor allem ein Moment von »Dezentrierungen« (Schulz 2017, S. 192-195)
ins Spiel, die der Soziologe Armin Nassehi fiir einen »soziologischen Diskurs
der Moderne« geltend gemacht hatte und der Querverbindungen zu einem ge-
nealogischen Forschungsdesign aufweist, wie es fiir eine praxistheoretische
Verstindigung tiber Nachhaltigkeit leitend sein kann:

»Uberhaupt scheint dort, wo es weiterhin ums Subjekt geht, entweder eine merkwiir-
dige Selbstverstandlichkeit zu herrschen, oder aber die soziale Kulturbedeutung des
Subjekts als des verantwortlichen Akteurs wird mit seiner theoretischen Dezentrierung
gerettet. [...] Solcherart Philosophie [...] bewegt sich in einer Welt, in der Unbestimmt-
heit erst nach der Voraussetzung begriindungsféhiger Subjekte vorkommt - als Problem
derrichtigen oder falschen Begriindung, aber nicht als die Frage nach den sozialen und
historischen Voraussetzungen des Begriindens.« (Nassehi 2009, S. 94)

Ich mochte vorausschicken, dass das von Nassehi angemerkte genealogische
Begriindungsdefizit »der Frage nach den sozialen und historischen Voraus-
setzungen des Begriindens« in mehr oder weniger ausgeprigter Form fiir
alle im Folgenden kommentierten Beitrdge gilt und es kein Wunder ist, dass
dieses Problem in der Nachhaltigkeitsforschung besonders virulent ist. Denn
alle Definitionen von Nachhaltigkeit stehen quer zur einzelwissenschaftlichen
Forschung, die ihre je eigenen historisch gewachsenen Begriindungslogiken
hat. Damit wird ein interessanter Begriindungszirkel sichtbar, der offen lasst,
ob die Nachhaltigkeitsforschung die Transdisziplinaritit hervorgebracht hat

149


https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Reinhard Schulz

oder aber es sich umgekehrt verhilt. Die Antwort darauf ist keineswegs trivial,
weil je nach Antwort entweder die Objektseite (Gegenstand der Nachhaltig-
keitsforschung) oder die Subjektseite (methodisches Instrumentarium, das
zum Einsatz gebracht wird) bestimmt, was unter Nachhaltigkeit zu verstehen
ist. Die Soziologie als empirische Wissenschaft pflegt bis heute aufgrund ihrer
Gegenstinde Individuum und Gesellschaft eine besonders enge Verbindung
zur philosophischen Tradition, kann aber im Hinblick auf ihren empirischen
Anspruch nur begrenzt von den Begriindungslogiken der per Definition em-
pirischen Naturwissenschaften lernen, die aufgrund von dringenden Um-
welt- und Klimaproblemen aber massiv am Nachhaltigkeitsdiskurs beteiligt
sind. Nachhaltigkeitsforscher sehen sich daher in einem offenen Methoden-
raum mit ganz eigenen Schwierigkeiten der Auswahl des methodischen Ins-
trumentariums konfrontiert, und es ist daher keineswegs iiberraschend, dass
der Titel der Sektion »Normativitit oder Neutralitit der Wissenschaft?« in Ge-
stalt eines Fragezeichens diese Schwierigkeiten markiert, bei denen die Unter-
schiede von Sein und Sollen in Gestalt eines »naturalistischen Fehlschluss«
(Moore 1903) bzw. von »Faktizitit und Geltung« (Habermas 1998) scheinbar
ignoriert werden. Nachhaltigkeitsforschung kann daher wie in den nun kom-
mentierten Beitrigen mit dem Anspruch auftreten, neue Wissenschaftssorten
zu erfinden, die an eine hybride Fragestellung jenseits von Sein und Sollen
angepasst werden und nicht etwa umgekehrt, eine fiir das jeweilige Projekt
relevante Auswahl existierender wissenschaftlicher Begriindungslogiken zu
legitimieren, die sich fiir das eigene Forschungsdesign besonders gut eignen,
aber damit auch die Probleme einer paradox anmutenden gleichzeitigen »Be-
grindung« von Normativitit und Neutralitit offen legen wiirden.

6. KOMMENTIERUNG FALLBEISPIELE

Braun und Baatz setzen mit ihrem Beitrag Klimaverantwortung und Energiekon-
flikte. Eine klimaethische Betrachtung von Protesten gegen Energiewende-Projekte
bei einem Konzept von »theoretischer Empirie« (Kalthoff et al. 2008) an, bei
dem umweltphilosophische Verantwortungskonzepte und die »Analyse von
qualitativen Umfragen und leitfadengestiitzten Interviews« einander wech-
selseitig stimulieren sollen. Sie beobachten einen Widerspruch zwischen den
globalen »Pflichten« und der lokalen »Akzeptanz« von Klimaverantwortung
und wollen den diesen Widerspruch reflektierenden Abwigungsprozessen
empirisch auf die Spur kommen. Reibungen zwischen neutralen und norma-
tiven Anspriichen an Wissenschaft manifestieren sich in diesem Projekt auf
klassische Weise, und die Sprechweise von einer »klimaethischen Perspekti-
ve« macht die Sache nicht leichter. Denn Bindestrichphilosophien, wie man sie
vor allem in der angewandten Ethik (z.B. »Umweltethik«) findet, haben mit all



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grofe Transformation? Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

jenen Schwierigkeiten zu kimpfen, die einleitend fiir eine Krise der Objektivi-
tat, der Subjektivitit und der Kommunikation (Fuflnoten 1-3) geltend gemacht
worden sind. Die mit dem Projekt verbundene Sollsuggestion einer situati-
ven Wirksamkeit normativer Argumente unterstellt ein fiir diese Argumente
empfingliches (Aufklirungs-)Subjekt bei den Befragten, und die Befragung
basiert auf negativen Generalisierungen (schwindende Akzeptanz gegeniiber
konkreten Energiewendeprojekten), die laut Luhmann auf eine Tendenz zur
»emotionalen Selbstsicherheit« (siehe Fufinote 3) bei den Interviewern schlie-
Ren lassen. Damit bestehen aber Zweifel, ob sich »Klimaverantwortung« tat-
sichlich iiber das Entweder-oder von »Ubernahme« oder »Ablehnung« von
Verantwortung erschlieflt oder nicht vielmehr im Rahmen eines Konzepts der
eingangs von mir an das Projekt herangetragenen »theoretischen Empirie« so-
wohl auf Seiten der Theorie wie der Empirie wissenschaftliche »Variationen«
fur Losungsvorschlige notwendig erscheinen. Fiir die Komplexitit der die
»Klimaverantwortung« berithrenden Praktiken scheint dieser Spielraum an-
gemessener zu sein, wobei angesichts der in diesen Praktiken auszulotenden
Ambivalenzen (»Abwigungen«) Verantwortungsiibernahme jenseits eines
Fiir und Wider angesiedelt sein duirfte.

Gorgen und Wendt schlagen in Macht und soziale Ungleichheit als vernach-
lissigte Dimensionen der Nachhaltigkeitsforschung. Uberlegungen zum Verhiltnis
von Nachhaltigkeit und Verantwortung ein heuristisches Mehrebenenmodell
vor. Die auf Bronfenbrenners ¢kosystemischen Ansatz (1981) zuriickgehen-
den Modelle finden u.a. auch in der Piddagogik, Psychologie und Medizin eine
breite Verwendung. Im vorliegenden soziologischen Beispiel liegt der Fokus
auf der formalen Beschreibung der »Verantwortungsverhiltnisse« und deren
Vernetzung. Uber die angesprochenen Leitfragen manifestiert sich auch in
diesem Projekt ein starker Subjektbezug im Spannungsfeld von Anpassung
(»Produkt«) und Gestaltung (»Akteur«), welcher die Frage nach den Macht-
verhiltnissen zu ignorieren scheint. Dariiber hinaus suggeriert das Schwan-
ken zwischen einem struktur- und einem handlungstheoretischen Modell der
Verantwortungsiibername eine soziologische Neutralitit, die parallel laufende
Aspekte der Nutzlichkeit, Normativitit, Zweckgebundenheit und Befihigung
von und fiir Verantwortung scheinbar aufler Acht lisst.

Hoffmann arbeitet in ihrem Beitrag Forschen im Spannungsfeld von Wissen-
schaft und Aktivismus. Verantwortungsiibernahme am Beispiel einer lokalen zivil-
gesellschaftlichen Initiative mit den methodischen Hilfsmitteln von teilnehmen-
der Beobachtung, Dokumentenanalyse sowie Leitfadeninterviews und hebt
damit die eingangs von mir zitierten problematischen Grenzziehungen zwi-
schen Wissenschaft, Politik, Wirtschaft und Recht in ihrer Studie wieder auf,
die aber fiir die vielfiltigen Paradoxien der Nachhaltigkeitsforschung zwischen
Neutralitit und Normativitit verantwortlich gemacht werden konnen. Ohne
Umschweife artikuliert sie Anspriiche einer Transformationsforschung nach

151


https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Reinhard Schulz

dem Vorbild von Schneidewind und Singer-Brodowski (2013), wobei Gegen-
stinde, an denen sich diese Forschung bewihren soll, unerwihnt bleiben und
lediglich verschiedene »Wissensformen« als befragungsrelevant aufgezihlt
werden. Angesichts der dabei untersuchten Beispiele trifft Luhmanns Befund
eines »wahrnehmungsmifRig bzw. anschaulich tiberdeterminiert(en) ckologi-
sche(n) Bewufitsein(s)« (siehe Fufinote 3) in besonderer Weise zu, weil unklar
bleibt, welchem Material sich die vorgenommenen »Generalisierungen« (Luh-
mann) verdanken. Insgesamt ist das Projekt von einer wissenschaftskritischen
Grundhaltung (Offnen des »Elfenbeinturms«) bestimmt, die sich iiber eine
Befragung von sehr unterschiedlichen Akteuren legitimiert, wobei der Mehr-
wert einer solchen Befragung unterbestimmt bleibt, solange das in diesem
Projekt vermessene »metrische Wir« (Mau 2017) nicht sozialtheoretisch quali-
fiziert wird.

Herberg nimmt in seinem Beitrag Transdisziplindre Nihe oder soziologische
Distanz — Responsibilisierung einer Polemik auf das Verhiltnis von Transdiszi-
plinaritit und Ambivalenz explizit Bezug, ohne damit den transdisziplindren
Anspruch in Frage zu stellen. Er bertihrt viele Ungereimtheiten, wobei Multi-
perspektivitit und der unkonventionelle Umgang mit wissenschaftlichen Kon-
troversen unter Bezugnahme auf die Wissenschaftsforschung (Felt et al. 2016)
ein besonderes Anliegen ist. Anhand dreier Thesen zur Ambivalenz, Stabili-
tit und Transversalitit (Herberg 2016) soll die Kopplung von Methodologie,
Theorie und Feld beobachtet werden. Der Beitrag kommt einem praxistheoreti-
schen Forschungsdesign sehr nahe, wobei offen bleibt, worin die Fruchtbarkeit
eines supertheoretischen und iiberdeterminiert erscheinenden Konzepts wie
der Gaia-Debatte fiir die konkrete empirische Feldarbeit genau besteht. Die am
Ende vorgeschlagene Entkopplung von Feld und Methode scheint mir das Mit-
tel der Wahl zu sein, um die wissenschaftliche Expertise von — wie eingangs
von mir kritisiert — vorschnellen politischen, wirtschaftlichen und normativen
Bewertungen zu entlasten. Insgesamt hat der Beitrag in dieser Sektion den
mit jeder Nachhaltigkeitsforschung verbundenen Ambivalenzen am stirksten
Rechnung getragen, wobei konkrete empirische Arbeitsauftrige kaum deut-
lich werden.

Liidtke weist in Transdisziplinaritit und Verantwortung. Wissenschaftssozio-
logische Perspektiven auf projektformig organisierte Forschung auf ein »Dauerpro-
blem« transdisziplindrer Forschung hin, das darin bestehe, wie sich die dafiir
erforderliche Zusammenarbeit zwischen den unterschiedlichen Projektpart-
nern organisieren lasse. In seinem Beitrag wird die Transdisziplinaritit auf
wohltuende Weise nicht auf der Gegenstands- sondern auf der Akteursebene
als Beobachtungskategorie behandelt, die durch den Ubergang vom Subjekt
zum Projekt bzw. von der »Wissensproduktion« zum »Projektmanagement«
gekennzeichnet sei. Wichtig sei in diesem Zusammenhang, dass im Hin-
blick auf die fiir transdisziplinire Forschung typische »Problemorientierung«



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grofe Transformation? Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

und »Partizipation« sich in den Praktiken der heterogen zusammengesetzten
Forscherteams inhaltliche Losungsvorschlige und organisatorische Partizipa-
tionsformen wechselseitig hervorbringen. Die Einfithrung neuer Organisa-
tions- und Managementstrukturen fithre dabei zu »Verantwortungsverhilt-
nissen«, die innerhalb des Projektmanagements keiner Einzelperson mehr
zugerechnet werden kénnen und die Losung »mikropolitische(r) Konflikte«
mit »tberkomplexen und konfliktreichen Settings aus Werteorientierun-
gen, Wissensformen und -anspriichen verschiedener wissenschaftlicher und
auferwissenschaftlicher Akteure« als »gemeinschaftliche Aufgabe« erfahr-
bar mache. Der normative Anspruch an Nachhaltigkeit und die Einfithrung
»quasi-unternehmerische(r) Management- und Fithrungstechniken« befor-
dern sich wechselseitig, und der neue Typus der »Unternehmeruniversitit«
verdanke sich nicht zuletzt dem Vordringen projektbezogener Forschung. Der
Beitrag kann daher auf anschauliche Weise zeigen, wie die Wissenschaft sich
mit der Gesellschaft verdndert hat und die Ambivalenz von »Planbarkeit« und
»relative(r) Freiheit«, die heute noch als »Sonderfall« nachhaltigkeitsorientier-
ter Forschung erscheinen mag, schon morgen der Normalfall universitirer
Forschung sein konnte. Die von Nassehi kritisierten Rettungsversuche in Ge-
stalt einer »theoretischen Dezentrierung« des Subjekts (Nassehi 2009) diirf-
ten dann wohl erst recht vergeblich sein.

Hochmann und Pfriem treten in Verantwortung kommt mit Nihe. Vorspiel
einer Unternehmenstheorie der Zukunft fur ein »Plidoyer fiir eine naturtheore-
tisch fundierte und sinnlich grundierte praktizierte Verantwortung« ein. Die
forschungsleitende These, dass Verantwortung im moralischen Sinne in Nihe
wurzele, mache weitreichende Justierungen am Verantwortungsbegriff u.a.
in Gestalt von Kritiken an einer verkopften Diskursethik wie auch an einer
mathematisierten auf Universalisierung aus seienden Okonomie notwendig.
Uber ein Schliisselzitat von Zygmunt Baumann: »Unser aller Pflicht, die ich
kenne, scheint nicht das gleiche zu sein, wie meine Verantwortung, die ich
fuhle« wird die moderne Wirtschaftsgesellschaft an den Pranger gestellt, die
am Anfang des 21. Jahrhunderts wie nie zuvor Nihe zerstére und die Fihig-
keit des menschlichen Mit- und Einfiithlens als Quelle von fiir die Zukunft
angemessenen Moralvorstellungen untergrabe. Das Ziel miisse daher sein,
die Bedingungen aufzusptiiren, unter denen Unternehmen im Anthropozin
Verantwortung fiir nachhaltige Entwicklung tibernehmen kénnen, ohne der
fortschreitenden »Entsinnlichung« des modernen Menschen auch weiterhin
zuzuarbeiten, die sich vor allem einer Verwechslung von Zweck und Mittel
und einer damit verbundenen Freisetzung dieser Mittel fiir eine falsch verstan-
dene Selbstoptimierung verdanke. Demgegeniiber kime es vielmehr darauf
an, die »Leiblichkeit, Mitweltlichkeit und Endlichkeit« menschlicher Existenz
nicht als rdumliches (Vereinzelung beférderndes), sondern als gemeinschaft-
liches kulturelles Unterfangen aufzufassen, welches innerhalb des strategi-

153


https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Reinhard Schulz

schen Managements als »reflexive Selbst-Responsibilisierung« in eine »Dia-
lektik der Moglichkeit« als neuer Form einer Unternehmensverantwortung
miinden solle. Es bleibt bei so viel Euphorie fiir einen Neuaufbruch allerdings
zu fragen, wie angesichts der diagnostizierten Entsinnlichung, die ja wohl
durch einen schon lange andauernden Prozess von kapitalistischen Habitu-
alisierungen innerhalb von bestehenden Produktions- und Konsumpraktiken
hervorgebracht wurde, »der Schalter umgelegt werden kann«? Denn wenn die
Mittel sich, wie beschrieben, gegen die Zwecke verselbstindigt haben sollten,
wird ihnen schwerlich mit neuen Zwecken von anzustrebenden Befihigungen
zum Mit- und Einfithlen beizukommen sein. Denn diese Zwecke fallen nach
der Abdankung der zweckentfremdeten Mittel ja keineswegs vom Himmel,
sondern missten sich einer zwecklosen Gegenkraft verdanken, die sich eines
Tages den destruktiven Mitteln der Entsinnlichung erfolgreich entgegenstel-
len konnte. Das ist die Crux des hier favorisierten Verantwortungsmodells aus
dem begrifflichen Nichts der Nihe, dass Zweck und Verantwortung nicht von-
einander getrennt werden kénnen, und wenn das eine erst einmal ruiniert sein
sollte, fiir das andere nur noch der Kampf der allein zuriick gebliebenen Mittel
mit offenem Ausgang iibrigbleiben wiirde. Es entbehrt daher nicht einer ge-
wissen Ironie, dass der Beitrag mit einem Nietzsche-Zitat er6ffnet wird, der ja
wie kein anderer zeitlebens gegen Dichotomien wie Zweck und Mittel, Ursache
und Wirkung etc. gewettert hat.

LITERATUR

Bronfenbrenner, Urie. 1981. Die Okologie der menschlichen Entwicklung. Natiir-
liche und geplante Experimente. Stuttgart: Klett-Cotta.

Carlowitz, Hannfl Carl von. 1713. Sylvicultura oeconomica. Hausswirthliche
Nachricht und naturmdfige Anweisung zur wilden Baum-Zucht, Faksimile
der Erstauflage Leipzig. Remagen-Oberwinter: Kessel.

Carnau, Peter. 2011. Nachhaltigkeitsethik — Normativer Gestaltungsansatz fiir eine
global zukunfisfihige Entwicklung in Theorie und Praxis. Miinchen: Rainer
Hampe.

Foucault, Michel. 1976. Nietzsche, die Genealogie, die Historie. In Von der Sub-
version des Wissens. Miinchen: Hanser.

Habermas, Jurgen. 1998. Faktizitdt und Geltung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hampe, Michael. 20u. Tunguska oder das Ende der Natur. Miinchen: Hanser.

Hauff, Volker. 1987. Unsere gemeinsame Zukunft. Bericht der Weltkommission fiir
Umwelt und Entwicklung. Greven: Eggenkamp.

Mlich, Ivan. 1980. Selbstbegrenzung. Eine politische Kritik der Technik. Reinbek:
Rowohlt.

Jaspers, Karl. 1991. Von der Wahrheit. Miinchen: Piper.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grofe Transformation? Philosophische Bemerkungen zur Nachhaltigkeit

Jaspers, Karl. 2017. Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. In Karl Jaspers
Gesamtausgabe, Bd. I/10, Hg. Kurt Salamun. Basel: Schwabe.

Kalthoff, Herbert, Stefan Hirschauer und Gesa Lindemann, Hg. 2008. Theo-
retische Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Latour, Bruno. 2001. Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1986. Okologische Kommunikation. Kann die moderne
Gesellschaft sich auf 6kologische Gefihrdungen einstellen? Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Luhmann, Niklas. 1997. Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2. Bde. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Mau, Steffen. 2017. Das metrische Wir. Uber die Quantifizierung des Sozialen.
Berlin: Suhrkamp.

Moore, George Edward. 1903. Principia ethica. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Nassehi, Armin. 2009. Der soziologische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Polanyi, Karl. 1973. The Great Transformation: Politische und konomische Ur-
spriinge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Radkau, Joachim. 2002. Natur und Macht. Eine Weltgeschichte der Umwelt.
Miinchen: C.H. Beck.

Schneidwind, Uwe, und Mandy Singer-Brodowski. 2014. Transformative Wis-
senschaft. Klimawandel im deutschen Wissenschafts- und Hochschulsystem.
Marburg: Metropolis.

Schulz, Reinhard. 2015. Konkurrenz und Kompetenz. In Konkurrenz. Histo-
rische, strukturelle und normative Perspektiven, Hg. Thomas Kirchhoff, 321-
342. Bielefeld: transcript.

Schulz, Reinhard. 2017. Welche Philosophie brauchen Unternehmen wirklich?
In Unternehmen der Gesellschaft. Interdisziplindre Beitrige zu einer kritischen
Theorie des Unternehmens, Hg. Forschungsgruppe Unternehmen und ge-
sellschaftliche Organisation (FUGO), 187-203. Marburg: Metropolis.

155


https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

0:53:2¢



https://doi.org/10.14361/9783839440667-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

