
Roland Benedikter

Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert

Zur historischen Symptomatik neuerer US-amerikanischer
Politikwissenschaft. Eine Bilanz des Werkes von Samuel P. Huntington

(1927-2008) aus grundsatzorientierter kontinentaleuropäischer Sicht*

Am Weihnachtstag 2008 starb der amerikanische Politikwissenschaftler Samuel Phillips
Huntington. Er wurde 81 Jahre alt, wovon er 57 Jahre lang an der Universität Harvard
wirkte. Sein Werk kann in mehrfacher Hinsicht als symptomatisch für den Weg, die
Errungenschaften und die produktiven Ambivalenzen neuerer US-amerikanischer Po-
litikwissenschaft und ihrer internationalen Ausstrahlung angesehen werden. Wie kaum
ein anderes eignet es sich daher für einen grundsatzorientierten Rückblick und eine kri-
tische Würdigung.

An der Schnittstelle zwischen Theorie und Praxis

Huntington wurde am 18. April 1927 in New York City als Sohn eines Verlegers und
einer Schriftstellerin geboren. Er arbeitete zeitlebens konsequent an der Schnittstelle
zwischen Theorie und Praxis, was durch die verschiedenen Positionen, die er im Laufe
seines Lebens innehatte, belegt wird. So war er Mitbegründer des Foreign Policy Maga-
zine, langjähriger Präsident der Amerikanischen Gesellschaft für Politikwissenschaften,
Gründer des John M. Olin Instituts für Strategische Studien in Harvard, 1978–1989 Lei-
ter des Harvard Weatherhead Center for International Affairs und 1996–2004 Direktor
der Harvard Akademie für Internationale und Regionalstudien. Er war Autor von 17
Büchern und dutzender bis heute viel diskutierter Artikel, darunter des »neuen Artikels
X der nachideologischen Epoche«: »Der Kampf der Kulturen und die Erneuerung der
Weltordnung« (1993). Dieser machte ihn – im bereits reifen Alter von 66 Jahren – auf
einen Schlag weltberühmt. Aufgrund des unerwarteten internationalen Interesses baute
er dessen zunächst notdürftige Skizze von wenigen Seiten ab 1996 zu umfangreichen
Überlegungen über die weitere Weltentwicklung im Spannungsfeld zwischen Kultur,
Religion und »politisch-ökonomischem Komplex« (General Dwight D. Eisenhower)
aus. Daneben diente er aber auch als außenpolitischer Berater des Präsidentschaftskan-
didaten Hubert H. Humphrey 1968 und von 1977–78 als Koordinator der Sicherheits-

* Mein Dank gilt Dr. Niko Kohls, Ludwig-Maximilians-Universität München, für einer erste
redaktionelle Überarbeitung und Kürzung des ursprünglich mehr als doppelt so langen
Manuskripts.

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


planung des Nationalen Sicherheitsrates der Vereinigten Staaten unter Jimmy Carter. Er
verstand es insbesondere für junge Studenten als »Former eines Geistes« (pro-fessor for-
ma mentis) zu wirken. Zu seinen Schülern gehörten einflussreiche innen- und außenpo-
litische Theoretiker wie Francis Fukuyama und Zareed Fakaria ebenso wie maßgebliche
Entscheidungsträger im Weißen Haus über mehr als fünf Jahrzehnte, darunter Eliot Co-
hen.

Umstrittenheit als Gütesiegel

Huntington war von seinen Anfängen in den 1950er Jahren bis zu seinem Tod einer der
meistbewunderten und zugleich umstrittensten wissenschaftlichen Autoren seiner Zeit.
Die Ambivalenz seines Rufs war ihm selbst wichtig. Er hielt den modernen Intellektu-
ellen für den Herausforderer und die Hebamme einer dialektischen Schärfung öffentli-
cher Urteilskraft. Die Umstrittenheit seiner Thesen war fester Bestandteil seiner Lauf-
bahn; ohne Auslösung einer kontroversen öffentlichen Diskussion hielt er ein Buch für
gescheitert. Er förderte deshalb aktiv die Auseinandersetzung um seine Ideen; und die
gewisse Aura des Berüchtigten, die ihn zeitlebens umgab, genoss er mindestens ebenso
sehr wie die Sicherheit seines akademischen Status, aus dem heraus er ohne Risiko mit
hoher institutioneller Reputation im Rücken in das realpolitische Feld hineinwirken
konnte, ohne sich in den Fallstricken der Alltagspolitik verfangen zu müssen.

In dieser Hinsicht stand Huntington ganz – wenn auch meist ohne ausreichendes
Außenbewusstsein – in der typisch US-amerikanischen Tradition der Einheit des Intel-
lektuellen mit dem Politiker, des Geistes mit der Polis, der Konzeption mit der Tat. Für
das Ausnützen, ja oft nahezu grenzwertige Ausreizen der strategischen Vorteile seiner
Positionierung an der Schnittstelle zwischen Theorie und Praxis mittels Auslösung tief-
greifender öffentlicher Kontroversen hatte Huntington selbstverständlich seinen Preis
zu zahlen. So wurde er, national bereits aufgrund mehrerer kontroverser Schriften sowie
gemeinsamer Arbeiten mit dem späteren Theoretiker der alleinigen amerikanischen
Weltherrschaft und Sicherheitsberater mehrerer US-Präsidenten Zbginiev Brzezinski
bekannt, erst im Alter von knapp 60 Jahren 1986 und 1987 zwei mal zum Mitglied der
Amerikanischen Akademie der Wissenschaften in Washington vorgeschlagen. Er wurde
– für einen Harvard-Professor ungewöhnlich – beide Male abgelehnt.

Die zwei Kernelemente

Im Blick auf Huntingtons Lebenswerk ist die Unterscheidung und Kombination zweier
Kernelemente wesentlich, die sich beim näheren Hinsehen als dialektisch aufeinander
bezogen erweisen. So besteht Huntingtons Werk auf der einen Seite in der Sichtbarma-
chung von Widersprüchen, die sich an tagespolitischen Symptomereignissen entzünden.
Er verstand es, davon ausgehend in Grundsatzerwägungen überzuleiten und die Ambi-
valenz in Wahrnehmung und Urteilsbildung aufzuarbeiten. Auf der anderen Seite war
Huntingtons Denken zugleich dem Versuch eines umfassenden Jahrhundert-Denkens

124 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 124

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


gewidmet. Es war das Bemühen, die »entscheidende Linie« der Zeit in mittel- bis lang-
fristiger Blickrichtung zu finden und ihre zu erwartenden Folgen zu antizipieren.

Huntingtons Lebensarbeit im Ganzen bestand im Ringen um die Zusammenführung
von tagespolitischer Realität und »großer« Zeit-Substanz, von Wirklichkeit und der ihr
innewohnenden Idee, von Pragmatismus und Idealismus. In der teils trotzigen, teils
starrköpfigen, selten auch selbstreflexiven, kaum je selbstironischen Art der Ausgestal-
tung dieses Ringens lebte die Eigenheit seines Werks. Diesem Ringen ist seine eigentliche
Faszination und Ausstrahlung im Zeitalter jener globalen Renaissance politischen »Sub-
stanzdenkens« geschuldet, welche seit Mitte der 1990er Jahre über die USA hinaus welt-
weit Raum greift.1

Verlauf eines Jahrhundert-Denkens

Die entsprechende Dialektik beginnt bereits bei Huntingtons erstem öffentlich rezipier-
tem Werk: Soldat und Staat. Theorie und Politik der Beziehung zwischen militärischer
und ziviler Macht (1957). In diesem Werk finden sich alle denkerischen Versatzstücke
des Huntington’schen Werkes, aber auch seine prinzipielle Denkweise, der er ein Leben
lang treu bleiben sollte, in nuce angelegt. Das Buch wurde durch den Konflikt zwischen
Präsident Harry S. Truman und seinem vielfach ausgezeichneten General Douglas Ma-
cArthur inspiriert, den Truman 1951 im Gefolge einer Meinungsverschiedenheit über die
Korakriegpolitik entließ.

Damals ergab sich aus diesem Fall angesichts der als Bedrohung empfundenen Ex-
pansion der Sowjetunion eine äußerst aktuelle Grundsatzfrage. Sie lautete, inwieweit sich
die zusehends notwendige militär- und machtpolitische Logik mit einem demokratischen
Ordnungs- und Herrschaftsgefüge vertragen konnte. Huntington profilierte sich als
Analytiker und typologischer »Zuende-Denker« des Verhältnisses zwischen Militär und
Politik und zwischen ziviler und autoritativer Gewalt in den demokratischen Gesell-
schaften des Kalten Krieges. Er offenbarte sich einerseits als Bewunderer militärischer
Gewalt, aber zugleich als entschiedener Verfechter ziviler Macht.

Damit setzte er sich, beispielhaft für sein gesamtes Werk, zwischen alle Stühle. Er
wurde, nicht zum letzten Mal, von beiden Seiten attackiert: sowohl von den Konserva-
tiven, die sein Buch als Schwächung des Militärs in heikler Lage verstanden, als auch von
den Liberalen, die es als Huldigung an Kriegslogik verrissen.

Doch eben aufgrund seiner ambivalenten Rezeption wurde das Buch schnell zu einem
der meistdiskutierten englischsprachigen Bücher der 1950er Jahre. In ihm sammelten sich
symptomatisch die kreativen ebenso wie destruktiven Widersprüche der US-Gesellschaft
und -Eliten jener Zeit: nämlich die Zerrissenheit zwischen der Tendenz zur »unitaristi-
schen« Militarisierung der Gesellschaft in Zeiten der Bedrohung und der gleichzeitigen
Bemühung um Aufrechterhaltung liberaler Standards, demokratischer Ideale und Bür-

1 Vgl. H. Schilk: »Nur ein religiöses Amerika kann dem Islam widerstehen«. Bestsellerautor Sa-
muel Huntington ruft seine Landsleute auf, die Identität der USA zu verteidigen. In: Die
Welt, 5.9.2004.

125 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 125

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


gerrechte. Dieses Thema sollte ab dem 11. September 2001 unter den acht Jahren der
Bush-Ägide kraftvoll auf die politische Bühne wiederkehren – und erneut zu einem zen-
tralen Thema »westlicher« Binnenentwicklung werden. Huntington empfand es deshalb
stets als Kränkung, dass seine Fallstudie nach dem 11. September nicht stärkere Wieder-
beachtung fand.

1964 folgte das nächste aufsehenerregende Buch: Politische Macht: USA/Sowjetuni-
on. In ihm analysiert er die Kerndynamiken des Kalten Krieges und mögliche Sieges-
strategien aus einseitig US-amerikanischer Sicht. Zentrum war die Analyse der zwei wi-
derstreitenden Philosophien des Kalten Krieges unter dem Gesichtspunkt der Erhaltung
und des Ausbaus der US-Vormacht. Huntington verfasste das Buch gemeinsam mit dem
heute 82-jährigen Zbigniew Brzezinski, seit 2009 erneut Berater des US-Präsidenten,
diesmal Barack Obamas.2 Die Autoren entwickeln die These, dass zur Sicherung des
Sieges der USA und der um ihren Kern konzentrierten »westlichen Zivilisation« im Kal-
ten Krieg die Kombination von militärischen und demokratiepolitischen Strategien nötig
sei.

Wer das Buch heute unter völlig veränderten globalpolitischen Bedingungen erneut
liest, bemerkt sofort: Hier, in der Machtpolitik des 20. Jahrhunderts – und zwar erneut
genau am komplexen Schnittpunkt zwischen Militär- und Demokratiepolitik – hatte
Huntington sein Selbstverständnis als praktizierender Denker und denkender Praktiker
gefunden. Hier war er geistig zuhause. Hier konnte er ganz jener Vertreter des US-Den-
kens zwischen Sorge und Eigennutz, Idealismus und Pragmatismus, Isolation und Ge-
meinsinn sein. Genau darin profilierte er seine Stärke, die in den Jahren darauf sein ge-
samtes Werk bis zu seinem Tod prägen sollte. Hier zeigte sich in der Ausweitung bin-
nenpolitischer auf weltpolitische Erwägungen zum ersten Mal mit aller Deutlichkeit:
Huntington war nie ein Kosmopolit, er verstand sich vielmehr als ein »für die Welt den-
kender und handelnder« US-Bürger und -Patriot.

Zwischen Förderung und »Mäßigung« der Demokratie

1969 veröffentlichte Huntington sein Buch Politische Ordnung in sich verändernden
Gesellschaften. Angesichts der zunehmenden Verlagerung des Kalten Krieges in einen
Stellvertreterkrieg in Entwicklungsländern behandelt er darin die Möglichkeiten und
Grenzen der Demokratisierung in der dritten Welt. Zeitweise vergessen, erlangte dieses
Buch nach dem 11. September 2001 neue Aktualität durch das in seltener Übereinstim-
mung sowohl von konservativen US-»Idealisten« unter George W. Bush wie Paul Wol-
fowitz und Gary Schmitt wie von linken Intellektuellen ausgerufene »Jahrhundert der
Demokratisierung« (Eric Hobsbawm). Das Buch wird seit Anfang der 1970er Jahre bis
heute als Lehrbuch verwendet und gilt als Standardwerk. Auch dieses Buch ist bei ge-
nauerem Hinsehen wie das gesamt Werk Huntingtons vor allem gekennzeichnet durch

2 H. Ritz, »Die Welt als Schachbrett. Der neue Kalte Krieg des Obama-Beraters Zbginiev Brze-
zinski« in: AG Friedensforschung an der Uni Kassel, http://www.uni-kassel.de/fb5/frieden/
regionen/USA/nach-bush.html (zuletzt aufgerufen am 19.1.2010).

126 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 126

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


die Ambivalenz zwischen idealistischer Förderung und pragmatischer Eingrenzung von
Demokratie, zwischen liberalen Idealen und Elitismus. Und diese Ambivalenz steht in
gewisser Weise für die Ambivalenz des 20. Jahrhundert aus US-Perspektive.

Worin diese Ambivalenz besteht und worauf sie hinausläuft, hat Huntington in seiner
bis heute in Europa wenig rezipierten Arbeit Die Krise der Demokratie (1975) vielleicht
am deutlichsten und offensten beschrieben. Hier liest man programmatische Aussagen,
wie er sie später nie mehr derart explizit wiederholen sollte, die aber implizit aus seinem
gesamten weiteren Werk in variierter Weise hervortreten. Sie sollten sinngemäß insbe-
sondere sein bekanntestes Werk Der Kampf der Kulturen (1993/1996) unterschwellig mit
prägen:

»Die Verwundbarkeit der demokratischen Regierung… beruht in erster Linie nicht
auf äußerer Bedrohung…, sondern auf der inneren Dynamik der Demokratie selbst
in einer hochgradig gebildeten, mobilisierten und teilnehmenden Gesellschaft. (…)
Einige der heutigen Probleme des Regierens… stammen aus einem Übermaß von De-
mokratie… Benötigt wird hingegen ein größerer Grad an Mäßigung in der Demo-
kratie… Die wirkungsvolle Funktionsweise eines demokratischen politischen Systems
benötigt ein gewisses Maß an Apathie und Nichtbeteiligung auf Seiten einiger Indivi-
duen und Gruppen.«3

Zwar verdankt sich Huntingtons Auffassung von einer notwendigen »Mäßigung« der
Demokratie gewiss dem Druck des machtpolitisch motivierten gesellschaftlichen
»Unitarismus« und Elitismus des Kalten Krieges. Doch hat er diese Meinung auch später
niemals zurückgenommen, vielmehr vielfach, wenn auch meist nur indirekt, bestätigt.
Und er stand damit keineswegs allein in den führenden politikphilosophischen und –
pragmatischen US-Kreisen seiner Zeit.

Diesen »impliziten« Elitismus genauer zu verstehen wird deshalb für die europäische
Forschung der kommenden Jahre mit entscheidend sein, wenn es darum geht, die grund-
sätzlichen Ambivalenzen innerhalb der US-amerikanischen Politik und Politikwissen-
schaft der vergangenen fünf Jahrzehnte zu verstehen. Huntingtons Werk liefert dazu in
Grundmotiv, innerer Dialektik, Entwicklung und Färbung den symptomatischen
Schlüssel.

Der Kampf der Kulturen

1993 erlebte Huntington seinen von ihm selbst nicht mehr erwarteten weltweiten Durch-
bruch. Er wurde mit einer zunächst nur miniaturhaften Skizze, die in Anlehnung an die
begriffliche und strategische Konzeption des Kalten Krieges durch einen politikwissen-
schaftlichen Artikel nach dem zweiten Weltkrieg als »neuer Artikel X« gefeiert wurde,
weit über seine Heimat hinaus einer breiten Öffentlichkeit als Prophet und Vordenker
eines weltweiten »Kampfes der Kulturen« bekannt. Viele fühlten sich dazu veranlasst, in

3 M. J. Crozier / S. P. Huntington / J. Watanuki,  The Crisis of Democracy. Report on the Go-
vernablity of Democracies to the Trilateral Commission. New York 1975, S. 113 f.

127 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 127

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


diesem Aufsatz und dem daraus entwickelten umfassenden Buch (1996) den entschei-
denden theoretischen Schritt vom 20. ins 21. Jahrhundert zu erkennen. Mit diesem Buch
sei, so die Mehrheit der Kritiker, das Grundmuster des 21. Jahrhunderts offengelegt.

Doch das Muster von Huntingtons diesbezüglichen Überlegungen zeigt keine prin-
zipielle Veränderung gegenüber vorausgehenden Werken – weder methodisch noch in-
haltlich. Vielmehr setzt es nahtlos fort, was in den vorausgehenden, durch die bipolare
Logik des Kalten Kriegs geprägten Analysen angelegt war. Der Unterschied besteht im
Wesentlichen darin, dass aus den bisherigen zwei Polen nun acht werden, und dass die
Analyse sich in weit differenzierterer Weise und viel stärker als bis dahin inter- und
transdisziplinär entfaltet.

Huntington sieht in Der Kampf der Kulturen die Auseinandersetzung zwischen acht
substantiellen Kulturblöcken, in deren Kern die großen institutionalisierten Weltreli-
gionen stehen, als entscheidend für den politischen und militärischen Verlauf des 21.
Jahrhunderts an. Diese acht »Zivilisationen« sind »der Westen«, Lateinamerika, die is-
lamische Welt, die afrikanische, die orthodoxe mit Russland als Zentrum, die hinduisti-
sche, die japanische und die chinesische Zivilisation. Die »europäisch-westliche Zivili-
sation« konzipiert Huntington dabei – wie auch in allen vorherigen Werken – als weit-
gehend einheitlichen »gesellschaftlichen, historischen und geistigen Block«.

Dieser »zivilisatorische Block« habe seit dem 18. Jahrhundert keineswegs durch kul-
turelle Vorbildwirkung wie zum Beispiel Demokratie, Pluralismus, Individualisierung,
Menschenrechte, sondern vielmehr durch militärische und strategische Machtpolitik die
Weltherrschaft erlangt. Seit dem Zusammenbruch der ideologischen Oppositionen des
Kalten Krieges 1989/1991 befinde sich »der Westen« im Widerstreit mit den anderen
sieben Weltzivilisationen. Insbesondere drei dieser Zivilisationen – die islamische, die
hinduistische und die chinesische – seien seit damals im Aufstieg begriffen, indem sie
macht- und hegemonialpolitische mit kulturellen und religiösen Faktoren verbänden. Sie
begännen mit ihren eigenen Wertevorstellungen »dem Westen« seine nur als historisch
und systematisch untrennbare Einheit von politischer, militärischer, wirtschaftlicher und
kultureller Dimension zu verstehende Vorherrschaft streitig zu machen.

Huntington prophezeit einen angeblich bevorstehenden Wider- bzw. Wettstreit zwi-
schen den Zivilisationen. Dessen Eigenheit werde sein, dass er anstelle der das 20. Jahr-
hundert prägenden ideologischen Konflikte zivilisatorisch-»tiefenkulturellen« und reli-
giösen Überzeugungs-Faktoren geschuldet sein werde. Daraus leitet er eine politische
Voraus-Strategie für »den Westen« ab, um dessen Vorherrschaft über alle anderen Zivi-
lisationen mittelfristig, mindestens aber für das 21. und 22. Jahrhundert zu sichern. Da-
mit verfolgt Huntington keineswegs nur machtpolitische, sondern in mindestens gleich-
bedeutender – und für seine eigene Konzeption der Gesamtunternehmung seines Den-
kens ausschlaggebender – Weise auch ideengeschichtliche, zivilisationshistorische und
proto-spirituelle, das heißt menschheitsteleologische Ziele.

128 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 128

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


Menschheitsteleologie unter »verantwortungsvoller Führung« »des Westens«

Huntington war sich mit dem späten Jürgen Habermas darin einig, dass Religion – und
in ihrem Kern Erfahrungs-»Spiritualität« – kulturbildend wirken. Dazu gehört, dass Be-
griff und Rationalität »kritischer Öffentlichkeit« und pluralistischer Demokratie nicht
ohne das Christentum möglich gewesen wären. Das hat mit dem Vernunftbegriff der
westlichen Zivilisation zu tun. Für die christliche Konzeption des menschlichen Be-
wusstseins sind der universale und der individuelle Logos strukturidentisch und glei-
chursprünglich. Sie bilden systemisch-funktional eine »Einheit in Verschiedenheit« und
sind – in der katholisch-thomistischen Dogmatik – in produktiver Paradoxie als »unge-
trennt und unvermischt« zu denken. Das bedeutet, dass die individuelle Vernunft in ihrer
Funktionsweise und in ihrem Grundvermögen identisch ist mit der göttlichen Vernunft
und in gewisser Weise, obwohl von ihr getrennt, an ihr Anteil hat, sofern sie ihren eigenen
Gesetzen folgt und nicht gegen ihre eigenen Anlagen operiert – was ihr aufgrund des
Freiheitsprinzips grundsätzlich möglich ist.

Diese Konzeption begründet eine besondere Würde, ja einen Vorrang der individu-
ellen vor der kollektiven Vernunft in den westlichen Gesellschaften, die sie von allen
anderen Religionen und Kulturtraditionen unterscheidet. Sie ermöglicht eine in ambi-
valenter Weise selbstbezogene – und also auch selbstkritische – Vernunft und erfordert,
daraus hervorgehend, eine individualistisch ausgerichtete, das heißt: pluralistische Ge-
sellschaftsform, in der sich diese Vernunft sozial abbilden und organisieren kann. De-
mokratie ist die notwendige Folge – wenn auch historisch in einem langen und be-
schwerlichen Weg erlangt. Die christliche Konzeption des Bewusstseins durchlief ver-
schiedene Stadien, mündete in immer stärkere Selbstermächtigung des Individuums in
Renaissance und Aufklärung, um schließlich sich selbst vollständig zu erfassen und zum
Gesellschaftsprinzip zu machen. Die gesellschaftliche Organisationsform der kapitalis-
tischen Demokratie und ihrer kollektiv-pluralistischen Fähigkeit zur selbstreflexiven
Vernunft ist das logische Resultat dieses Prozesses in der Moderne. Gesellschaftliche und
politische Ausdifferenzierung ist das äußere Resultat der inneren, »rational-geistigen«
beziehungsweise subjektiv-objektiven Würde individueller Vernunftbefähigung.4

Aus diesen Überlegungen leitete Huntington die Notwendigkeit ab, dass der »innere
Kern« von Demokratie vor dem Zugriff nicht-individualistischer und rationaler Kultu-
ren und Religionen sowie der sie tragenden Gesellschafts- und Politikformationen ge-
schützt werden müsse, weil damit die Tradition, die Rolle und das Selbstverständnis von
Vernunft an sich auf dem Spiel stehe – und zwar keineswegs nur für die europäische und
westliche Menschheit. Denn das Wohl der gesamten Menschheit hängt für Huntington
entscheidend vom Weiterbestand der individualistisch-rationalen Vernunft ab, welche
die »balancierte Mitte« des Weltprozesses darstellt und sich seit 250 Jahren in der US-
Demokratie am ursprünglichsten abbildet. Daher bedeutet ein verantwortungsvolles
Wirken für die Menschheit politisch die Verteidigung der Vernunft und ihrer zeitgemä-
ßen Gesellschaftsform, der Demokratie. Die Verteidigung der Vernunft bedeutet in der

4 Siehe dazu ausführlich H. Adams,  Habermas and Theology, Cambridge University Press 2006.

129 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 129

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


Praxis somit nichts anderes als den Erhalt eines dauerhaften, kontinuierlichen macht-
und militärpolitischen Vorrangs der westlichen Welt vor allen anderen, nicht-individua-
listischen Kulturen oder Zivilisationen.

Daraus leitet sich bei Huntington eine untrennbare Einheit von proto-spirituellem mit
machtpolitischem Hegemoniestreben ab – und zwar in der Perspektive einer Mensch-
heitsteleologie unter verantwortungsvoller Führung des Westens als »benevolent empi-
re«.5 In der entsprechenden »benevolent supremacy« (Niall Ferguson)6 besteht seine
Menschheitsmission – weit über Eigeninteressen hinaus.

Diese Konzeption hat vielfache Implikationen, und sie bietet in der Verquickung ihrer
Elemente nicht nur eine Vielfalt von Optionen, sondern erlaubt vor allem die aktive
Kombination von Interessen- mit Missionspolitik. Sie kann in gewisser Weise als Syn-
these der besten Traditionen der USA erfolgen: idealistisch und pragmatisch, Jahrhun-
dertpläne zentriert auf die Grundlage kultureller und langfristig-menschheitlicher, pro-
to-spirituell-missionarischer Ziele.

Huntingtons Ziel war mit einem Wort die Verteidigung der fortgeschrittensten Ver-
nunft der Menschheit: der rationalen und freien Individualität, und ihrer gesellschaftli-
chen und politischen Organisationsform weltweit für die kommenden zwei Jahrhun-
derte. Er war darin ein typischer Vertreter der anglo-amerikanischen Eliten, und zwar
bis zu einem gewissen Grad durchaus in der Tradition des British Empire seit Milner,
Rhodes und Toynbee, auf die er sich auch ausdrücklich berief. Die Wiederentdeckung
der Eigenständigkeit der forma mentis des »Westens« und seine mögliche machtpoliti-
sche Legitimität im 21. Jahrhundert, dem »Jahrhundert der Demokratisierung« (Eric
Hobsbawm), waren für ihn untrennbar verbunden. Darin freilich war Huntington nur
Symptom und Ausdruck einer größeren Tendenz, der, wenn auch konkret in unter-
schiedlicher Weise, nicht nur maßgebliche Theoretiker seiner Zeit, sondern auch viele
leitende Staatsmänner folgten (in den USA nicht nur Republikaner, sondern auch De-
mokraten wie zum Beispiel Bill Clinton).7

Scharnier neuerer »Substanzpolitiken«: Der Unterschied zwischen »Kultur« und
»Zivilisation«

Mit dieser Sichtweise galt Huntington zeitweise als einer der innovativsten kulturpoli-
tischen Denker für das 21. Jahrhundert. Dies zumal nach dem 11. September 2001, der
seine Thesen zu bestätigen schien. Mit dem Handlungsmodell einer künftig nicht mehr
bipolaren, sondern typologisch achtgliedrigen Weltkultur, deren einzelne Glieder sich
zueinander gegenseitig in Konkurrenz konzipieren und »tiefenantagonistisch« verhalten,

5 R. Kagan, »The Benevolent Empire« in: Foreign Policy, Summer 1998, http://www.foreignpo-
licy.com/Ning/archive/archive/111/empire.pdf (zuletzt aufgerufen am 20.1.2010).

6 Vgl. R. Benedikter, »Geborene Identität – geborene Überlegenheit? US-amerikanische Kultur-
symptome heute« in: Berliner Debatte Initial. Zeitschrift für sozial-wissenschaftlichen Diskurs.
17. Jahrgang, Heft 6/2006, Schwerpunkt: »Prekäre Identitäten«. Berlin 2006, S. 56-63.

7 Vgl. dazu insbesondere die Ausführungen Clintons über seine Jahre als Rhodes-Stipendiat in
England in: B. Clinton, Mein Leben, Berlin 2004.

130 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 130

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


dem damit verbundenen kulturtypologischen Analyse-Instrumentarium und den daraus
abgeleiteten globalstrategischen Empfehlungen für »die westlichen Mächte« konnte
Huntington weit über akademische Kreise hinauswirken. Er konnte sogar Teile der eu-
ropäisch-westlichen Populärkulturen erreichen. Dies war deshalb möglich, weil er of-
fenbar ein Motiv aufgriff, das bis zur Veröffentlichung seines Versuchs unter der akade-
mischen Paradigmen-Herrschaft der streng anti-essentialistischen und »dekonstrukti-
vistischen« »Postmoderne« unterschätzt worden war, unterschwellig aber im Geist der
Zeit keimte. Obwohl der Unterschied zwischen »Kultur« und »Zivilisation« vor allem
in der »poststrukturalistischen« europäischen Rezeption meist übersehen wurde, betont
ihn Huntington in seinem gesamten Werk. Diese Unterscheidung ist für ein angemesse-
nes Verständnis nicht nur Huntingtons, sondern der US-amerikanischen Politikwissen-
schaft und ihres gleichsam primordialen Politik- und Kulturverständnisses nach 1989
und 1991 entscheidend: Huntington sprach im Zusammenhang mit der Konfrontation
zwischen kulturell-religiösen Blöcken des 21. Jahrhunderts stets von »Zivilisation«, nicht
von »Kultur« im postmodernen Sinn. In der deutschen Übersetzung wurde dies unzu-
treffend nominalistisch-postmodern als »Kultur« übersetzt. Dagegen spricht jedoch,
dass »Zivilisation« ein holistischer und als solcher meta-historistischer, implizit teleolo-
gischer Substanzbegriff ist, während »Kultur« ein historisch spezifischer und damit iso-
lierter, in seinem begriffs- und konzeptimmanenten ideologischen Kern meist stark anti-
substantialistischer und konstruktivistisch-relativistischer säkularer Funktions-Begriff
ist. Diese begriffliche Differenz ist jedoch entscheidend, wenn es darum geht, die kon-
stitutive Differenz zwischen der heutigen anglo-amerikanischen Politikwissenschaft und
derjenigen Kontinentaleuropas zu verstehen.

Die Verlagerung des »Zusammenpralls zwischen Zivilisationen« von außen
(Globalpolitik) nach innen (US-Gesellschaft)

2004 schließlich erschien Huntingtons letztes Buch, in dem er seinem Ruf als aktiv kon-
troverser Denker treu blieb, ja diesen in gewisser Weise polemisch auf die Spitze trieb:
Wer sind wir? Die Krise der amerikanischen Identität. Auch dieses Buch stellte sich be-
wusst gegen die politische Korrektheit der US-Öffentlichkeit, indem es argumentierte,
dass die massive Zuwanderung mexikanischer und südamerikanischer, insgesamt spa-
nisch sprechender Immigranten die nationale Einheit USA gefährde, weil es deren kul-
turelle Identität in Frage stelle. Huntington behauptet,
§ dass die USA stets eine englischsprachige und protestantisch-christliche Nation ge-

wesen seien;
§ dass auf diesen beiden Eckpfeilern die US-Demokratie als solche beruhe;
§ dass die USA nur auf diesen beiden Stützen auch künftig weiter gedeihen könnten.
Mehrsprachigkeit und Multireligiosität dagegen seien der Anfang vom Niedergang der
US-Macht, und damit des »Westens« insgesamt. In die kulturell-religiöse Einheit seien
in gleichsam natürlicher Weise auch ethnische und Rassen-Dimensionen hineinverfloch-
ten.

131 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 131

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


Damit wandte Huntington nun, bereits 77jährig, sein großes Thema des »Kampfs der
Kulturen« abschließend von außen nach innen: Kampf der Kulturen nicht nur auf glo-
balpolitischer Ebene, sondern auch im Innern der US-Zivilisation. Diese sei »gespalten«
und könne keinesfalls als »multikulturelle«, sondern nur als anglo-protestantische Na-
tion überleben und ihre für das Wohl der Menschheit so notwendige Vormachtstellung
behaupten.

Damit schloss sich, in gewisser Weise folgerichtig und seinem Ursprung treu, der Kreis
von Huntingtons Denkens. Er ging von US-Binnenproblemen zwischen Macht- und
Demokratiepolitik aus (»Soldat und Staat«); erweiterte diese unter den Bedingungen des
Kalten Krieges zunächst in eine bipolare Weltperspektive (»Politische Macht«); wech-
selte anschließend von einer bipolaren zu einer achtdimensionalen Perspektive, die im
Prinzip derselben Logik wie die vorherigen Stadien gehorchte (»Kampf der Kulturen«).
Schließlich bezog er letztere, im Wesentlichen erneut auf bipolare Muster reduziert, wie-
derum auf die US-Gesellschaft zurück.

Das Zentrum aller Überlegungen blieb in dem gesamten Kreislauf dieses Denkens
eindeutig die US-Gesellschaft und die Sicherung ihrer Überlegenheit in der Welt. Im
Grunde genommen war dies Huntingtons einziges Thema. Es zieht sich wie ein roter
Faden durch sein gesamtes Denken.

Huntingtons konzeptionelles Kernstück

Huntingtons Denken bewegte sich, wie wir gesehen haben, von Anfang bis Ende im
Schnittfeld zwischen militärischen und zivilen Anschauungen und Strategien. Daraus
entwickelte sich nach dem Ende des »kurzen 20. Jahrhunderts« (Eric Hobsbawm) mit
dem Fall der Berliner Mauer 1989 und dem Aufstieg der USA zur »einzigen Weltmacht«
1991 sein kulturpolitisches Denken für das 21 Jahrhundert. Seine drei Hauptthemen –
das Verhältnis zwischen Militär- und Zivilmacht, der »Zusammenprall der Zivilisatio-
nen« und die Frage der US-amerikanischen »Identität« als »innerer« Grundlage »äuße-
rer« politischer Überlegenheit der selbstkritisch-säkularen westlichen Vernunft – sind
letztlich alle aus ein und demselben Guss.

Huntington war – beispielhaft für die Tendenzen des politischen Denkens seiner Zeit
– innenpolitisch ein typisch einheitsorientierter Elitist, der die klassischen White Anglo-
Saxon Protestant (WASP)-Eigenschaften für den Fortbestand der weltpolitischen Vor-
machtstellung für entscheidend hielt. Außenpolitisch war er zwar der Theoretiker des
Widerstreits zwischen acht Kulturen, aber immer unter dem Gesichtspunkt der ange-
wandten US-Vorherrschaft und in deren Dienst, nicht in größeren, komplexeren
Menschheitszusammenhängen denkend. Sowohl aus innen- wie aus außenpolitischen
Gründen räumte er Kultur und Religion einen neuen politischen Stellenwert ein, jedoch
stets in engem Zusammenhang mit Militär- und Machtpolitiken. Huntingtons konzep-
tionelles Kernstück war die Verbindung von militärischem, demokratiepolitischem, kul-
turellem und religiösem Hegemonie-Denken und dessen Anwendung auf eine komple-
xere Machtpolitik für das 21. Jahrhundert. Dabei war es nicht sein Ziel, Kultur und Re-

132 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 132

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


ligion als neuartige, eigenständige Faktoren mit eigenständigen Strukturlogiken auszu-
weisen, um so die übliche Zweidimensionalität politischen Denkens von der Konzen-
tration auf den »politisch-ökonomischen Komplex« in eine konstitutive Vierdimensio-
nalität hinein zu erweitern, in der Politik, Wirtschaft, Kultur und Religion für das 21.
Jahrhundert als zwar funktional hierarchisch, aber struktural äquivalent gedacht werden
könnten. Sein Bestreben war es vielmehr, Kultur und Religion mit den Mitteln der tra-
ditionellen machtpolitischen Anschauungs- und Analyseverfahren des 20. Jahrhunderts
als politische und militärisch relevante Dimensionen den üblichen strategischen Antizi-
pationsverfahren einzugliedern.

Die »eingebauten« Widersprüche Huntingtons waren dabei zahlreich. So war er
gleichzeitig als Denker der US-Vorherrschaft in der Welt überzeugt von der »Mensch-
heitsmission« Amerikas, zugleich aber ein erbitterter Gegner der Irak-Invasion, der ge-
gen die Neokonservativen der Bush-Administration polemisierte, denen er nicht nur
ihren politischen, sondern auch ihren ökonomischen Internationalismus zum Vorwurf
machte. Der Widerspruch war hier, dass Huntington zugleich in proto-teleologischen
Jahrhundert-Missionen seiner »Zivilisation« dachte, zugleich aber bekennender Anti-
Universalist und Anti-Interventionist war, der die Rolle eines »Weltpolizisten« für die
USA ablehnte. Ein weiterer Widerspruch war, dass er sich aufgrund seiner Überzeugung,
wirtschaftliche Entwicklung bringe nicht automatisch westliche Werte hervor, stets aktiv
gegen eine »kulturelle« Menschenrechtspolitik aussprach, stattdessen im Namen »zivi-
lisatorischer« Ideale traditioneller militärischer und strategische Machtpolitik das Wort
redete. Diese Widersprüche heben sich allerdings bis zu einem gewissen Grad auf, wenn
man bedenkt, dass er keine »Vermischung« mit anderen »Zivilisationen« durch Koope-
ration im Inneren, sondern eine äußere Vormachtstellung bei »sauberer« Abtrennung
suchte. Er glaubte zudem nicht an eine universale Gültigkeit der westlichen Werte, son-
dern sah deren historische und geographische Begrenztheit, woraus er die Notwendigkeit
ihres Schutzes ableitete.

Huntington war nie ein Vertreter des »Jahrhunderts der Demokratisierung«,weil er
nie anderen Zivilisationen aktiv dabei beistehen wollte, Demokratie zu entwickeln und
zu implementieren. Vielmehr glaubte er aus einer Art »domestic idealism« (Fareed Zaka-
ria) daran, dass man die westlich-europäischen Demokratien im Konzert der acht Zivi-
lisationen so positionieren müsse, dass sie möglichst unbeschadet und mit wenig Kosten
ihre Vorrangstellung so bewahren könnten, dass sie ihren eigenen Entwicklungsweg
weitergehen könnten. Langfristig würde die Menschheit davon mehr als von allem an-
deren profitieren; kurzfristige Interventionen aus »weltpolitischem Idealismus« wie zum
Beispiel unter Clinton in Bosnien oder unter Bush im Irak dagegen würden diesen lang-
fristigen Erfolg eher gefährden als fördern, indem sie »andere Zivilisationen« gegen »den
Westen« aufbrächten.

133 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 133

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


Huntingtons Beitrag zur Ausdifferenzierung »atlantischen« politischen Denkens

Ein solches Denken in langfristigen Zivilisationserwägungen war Kontinentaleuropa in
den 1990er Jahren freilich völlig fremd. Denn zu dieser Zeit herrschte paradigmatischer
Anti-Essentialismus im politischen Denken vor, dem jedes Denken in Substanzen ver-
dächtig war. Diese Haltung hatte komplexe lokalhistorische Ursachen, darunter die Er-
fahrung mit den Pseudo-Substantialismen der Totalitarismen des 20. Jahrhunderts, die
damals an der Macht befindliche 1968-Generation mit ihren anti-autoritären und anti-
hierarchischen Impulsen, aber auch einen weit tiefer zurückreichenden anti-klerikalen
Impuls, der sich den Rückständen des antireformatorischen Jansenismus des 19. Jahr-
hunderts schuldete.8 Die entsprechenden ideengeschichtlichen Tiefenschichten verban-
den sich in »Kerneuropa« (Jürgen Habermas, Jacques Derrida, Fernando Savater, Um-
berto Eco) zu einer politischen Haltung, die jeder langfristigen Anschauungsform skep-
tisch bis aktiv ablehnend gegenüberstand, sich dabei als aufklärerischen Anti-Obsku-
rantismus verstand und deshalb folgerichtig das Allheil-Mittel in (nominalistischer)
»Kommunikationsdiplomatie« bei gleichzeitiger politischer Neutralität als »Vermittler«
suchte.9

Das führte zu einer weitgehenden Pauschalablehnung von Huntingtons Denken in
»progressiven« zentraleuropäischen Kreisen. Die entsprechende Nicht-Konfrontation
aufgrund prinzipieller »tiefenkultureller« Differenz und Inkommensurabilität der An-
schauungsformen ist ein entscheidender Aspekt in der Begegnung und Auseinander-
setzung zwischen US- und kerneuropäischem politischem Denken insbesondere seit dem
11. September 2001. Die politische Ausdifferenzierungstendenz innerhalb »des Wes-
tens« zwischen der anglo-amerikanischen Welt und dem von führenden Intellektuellen
und Politikern beschworenen »Kerneuropa« spiegelt sich seit damals in den Ausdiffe-
renzierungstendenzen politischen Denkens der beiden Kontinente – mit ungewissen
Perspektiven. Huntingtons Werk hat aufgrund seiner polemischen Zuspitzung zu dieser
Ausdifferenzierung über eineinhalb Jahrzehnte entscheidend beigetragen.

Huntingtons Weltanschauung stand im Gefolge seiner Ursprünge unablässig im
Dienst des »letzten Nationalstaats« der Erde, nach 1989-91 insbesondere im Versuch,
der »einzigen verbleibenden Supermacht« ein geistiges Korsett von entscheidenden Ko-
ordinaten zu geben, wie sie ihre militärische, ökonomische und politische Vorherrschaft
mittels einer kulturell-zivilisatorischen, im Kern proto-spirituellen Menschheitsmission
aufrechterhalten könne. Die Voraussetzungen hierfür bestehen darin, dass der Schnitt-
punkt zwischen Kultur, Religion und Politik den Überschneidungspunkt zwischen bis-
heriger Macht- und Wirtschaftspolitik als entscheidenden Fokus politischer Definitionen
und Richtungnahmen ablöst. Dieses Motiv wurde in Kontinentaleuropa zu Huntingtons
Lebzeiten viel zu wenig beachtet.

8 Vgl. dazu ausführlicher R. Benedikter, »Politik und Religion. Anmerkungen zur gegenwärtigen
Bestimmung ihres Verhältnisses« in: Berliner Debatte Initial. Zeitschrift für sozialwissenschaft-
lichen Diskurs, 19. Jahrgang, Heft 4/2008. Berlin 2008, S. 90-101.

9 Vgl. J. Fischer, Die rot-grünen Jahre. Deutsche Aussenpolitik vom Kosovo bis zum 11. September
2001, Köln 2007.

134 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 134

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


Huntington, die amerikanische Politikwissenschaft und ihr Gegensatz zum europäischen
politischen Denken

Kultur ist für Huntington die eigentliche Politik der Zukunft; Kulturpolitiken lösen
Machtpolitiken jedoch nicht strukturlogisch ab, sondern werden vielmehr zu diesen
transfomiert. Damit ändern sie die Funktionsweise, die Logik und verschieben so den
Gravitationskern von Macht. Kultur bildet keine neue Dimension neben dem Politi-
schen, sondern wird vielmehr stärker als jemals zuvor in diese hineingezogen. Das Kul-
turelle und das Politische werden zu ein und demselben; und um das Politische im 21.
Jahrhundert zu verstehen, muss man die kulturelle und die religiöse Logik und die mit
diesen verschränkten (inneren und äußeren) Mechanismen verstehen. Nicht mehr und
nicht weniger. Das war die eigentliche »Entdeckung«, das eigentliche und letztlich ein-
zige Thema Huntingtons.

Die ständigen Zweifel zwischen zeitübergreifender Substanz und pragmatischer ta-
gespolitischer Flexibilität, die Huntingtons gesamtes Werk durchziehen, sind typisch für
das progressive, um Ausbalancierung nominalistischer und realistischer Paradigmen be-
mühte politikwissenschaftliche Denken der USA der 1990er Jahre. Im europäischen
Denken herrschte unter anderen historischen Voraussetzungen ein ebenso konsequenter
wie ausschließender dekonstruktivistischer Impetus vor, der in seiner umfassenden re-
lativistischen Emphase allerdings zum Teil ebenfalls »missionarische« Züge annahm.10

Wie konnte Huntington gegen dessen Widerstand mittelfristig trotzdem so große Wir-
kung auch in Europas entfalten?

Die Effizienz von Huntingtons Ideen lag gerade in ihrem konstitutiven Zwiespalt be-
gründet: darin, dass sie als ebenso substantiell stabil wie tagespolitisch flexibel erschienen.
Dies erstens wegen ihrer bewussten Behauptung einer epochal erneuerten Kultur- und
Religions-Zentrierung des Politischen (Substantialität). Zweitens wegen ihrer aktiven
Berücksichtigung der Inkubationszeiten zwischen Theorie (Idealismus) und Praxis
(Pragmatismus) aufgrund der diachronen Assymetrien, die zwischen diesen beiden dia-
lektisch konstitutiven Dimensionen des Wirklichkeitsprozesses wirken. Drittens wegen
der engen (induktiven wie deduktiven) Verbindung von Theorie (Ideengeschichte, Idea-
lismus) mit praktischer Erfahrung (Machtgeschichte, Pragmatismus, Flexibilität). Hun-
tingtons Wirkung auf Europa lag viertens aber auch darin begründet, dass sich seine Ideen
in hervorragender Weise zur Entzündung intensiver und lang anhaltender öffentlicher
Kontroversen eigneten.

Huntington verband die vier konstitutiven System-Dimensionen, Makro-Strukturlo-
giken oder Gesellschafts-Diskurse der Moderne: Politik, Wirtschaft, Kultur und Religion
zu einem neuen Ganzen, indem er die Leit-Logik der beiden letztgenannten Dimensio-
nen als bestimmende Faktoren der vorgenannten definierte. Nicht zuletzt aus dieser
transdisziplinären, traditionelle Disziplinen-Grenzen vielfach überschreitenden Analyse

10 Als beispielhaft dafür können im deutschen Sprachraum die – das Buch bestimmenden – po-
litischen Passagen des damaligen intellektuellen Bestsellers von W. Welsch gelten (Unsere post-
moderne Moderne. Weinheim und Berlin 1991ff.).

135 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 135

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


resultierte sowohl die Bewunderung wie die ebenso starke Ablehnung, die ihm sowohl
von Fachkollegen wie von der Öffentlichkeit entgegengebracht wurde. Mit diesem
»theoretischen Unitarismus« für den »letzten Nationalstaat« gelang es ihm im Übergang
seiner Heimat in eine neue Epoche, die Globalisierungsdebatte als Ganze seit deren Be-
ginn in den 1990er Jahren über die USA hinaus zu beeinflussen. Dies insbesondere hin-
sichtlich des Selbstverständnisses und strategischen Ausrichtung der von ihm bewusst
im Singular so genannten »europäisch-westlichen Zivilisation« innerhalb des Globali-
sierungsprozesses.

Zur Bewertung aus europäischer Sicht I: Transdisziplinärer Vordenker der Eliten

Im Rückblick auf Huntingtons geistige Lebensleistung fällt für den europäischen Beob-
achter seine Fähigkeit auf, sich als Spiegel von etwas angeblich bereits Bestehendem zu
geben, dessen Schöpfer er in Wirklichkeit war. Dazu kommen insbesondere zwei As-
pekte: 1. Die Behauptung der Zugehörigkeit zu und der Wirkungsfokus auf Eliten, die
es so als Kulturpraxis in Europa nicht gibt, und 2. die durch sie massgeblich mit impul-
sierte, in den USA traditionelle Verbindung von Theorie und Praxis, die so als Kultur-
praxis in Europa ebenfalls unbekannt ist. Im einzelnen:
1. Huntington war einerseits zeitlebens Teil der US-Elite. Ökonomische, politische und

intellektuelle Eliten sind in den USA, England und den englischsprachigen Ländern
weltweit traditionell eng miteinander verbunden. Sie spielen in ihren Gesellschaften
eine weit größere Rolle als in Kontinentaleuropa. Diese Eliten verfügen über ein
menschheitsteleologisches Selbstverständnis im Schnittfeld zwischen Machtpolitik
und Humanismus. Sie sind weit kleiner als in Europa, ihre Verbindung mit »dem
Volk« ist geringer, dafür sind sie multidisziplinärer orientiert.11 Huntingtons wich-
tigsten »klassischen« Lehrer stammten aus diesen Strömungen: Arnold Toynbee
(1889-1975) und später der Georgetown-Historiker Carroll Quigley (1910-1977), der
»einzige Lehrer« Bill Clintons.12 Er blieb ihnen und ihren geistigen und politischen
Quellen sein Leben lang treu.
Im Gegensatz zu seiner späten Berühmtheit zielte Huntington im Gefolge dieser
Identitäts-Prägung selbst von Anfang bis Ende auf einen relativ schmalen Einfluss-
sektor. Er entfaltete mit seinen Schriften – weniger in seinem Auftreten, das als eher
scheu und wenig charismatisch beschrieben werden darf – maßgeblichen Einfluss
weniger auf die breite Bevölkerung, als vielmehr auf das Selbstverständnis und die
Ausrichtung der anglo-amerikanischen Eliten. Also jener Eliten, die zum Zeitpunkt
seines Einflusses die Welt wie keine andere Elite in der Menschheitsgeschichte zuvor
prägen konnten. Dort lag sein Fokus; hier wurde er zum »Verteiler von Ideen«, zum
»Pflanzer eines geistigen Samens«, als den er sich selbst nicht ohne antiken, ins Ame-

11 Vgl. u. a. C. Quigley,  The Anglo-American Establishment, GSG Associates 1981, sowie ders.:
Tragedy and Hope. A History of the World in Our Time, GSG Associates 1975, und ders.:  The
Evolution of Civilizations, Liberty Fund 1979.

12 Vgl. B. Clinton, Mein Leben, aaO.

136 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 136

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


rikanische des 20. Jahrhunderts projizierten (und nicht zuletzt auch von seiner kurzen
Militärzeit geprägten) Heroismus sah. Bis zu einem gewissen Grad war der öffentli-
che Intellektuelle, der Polemiken streute, nur die Zugabe zu seiner eigentlichen Kon-
zentration auf »jene, die zählen«. Beide Strategien griffen ineinander und verstärkten
sich gegenseitig. Dieses Gesamtkonzept ging rückblickend betrachtet wenigstens bis
zu einem gewissen Grad auf. Im Übergangsprozess vom 20. ins 21. Jahrhundert
konnte er genau an der empfindlichen Nahtstelle zwischen den Epochen mit seinen
auf mehrere Jahrhunderte ausgreifenden Ideen langfristig Weichenstellungen dieser
Eliten über seinen Tod hinaus mit beeinflussen. Natürlich war Huntington dabei,
auch hier stellvertretend für massgebliche Teile der US-Politikwissenschaften, zu-
gleich ein typischer Standes- und Klassenvertreter der WASP’s (White Anglo-Saxon
Protestants) – was er auch nie leugnete, im Gegenteil in seinem letzten Buch zum
(polemischen) Thema machte.

2. Erst aus dieser Zugehörigkeit heraus lässt sich der zweite ausschlaggebende Faktor
angemessen verstehen: Die Verbindung von Theorie und Praxis in Huntingtons Le-
benswerk, in der sich zugleich die Verbindung von Politik und Kultur vollzieht. Sie
ist in der US-Zivilisation im Unterschied zu Europa bereits seit dem 18. Jahrhundert
selbstverständlich üblich und jedenfalls kulturell gefordert. Sie stellt für die US-Eliten
nach wie vor eine Selbstverständlichkeit dar, ohne die keine Karriere zu machen und
kein Einfluss zu gewinnen ist. Ein Professor der Politikwissenschaften muss einmal
aktiv in der Politik gedient haben, ansonsten ist er nicht glaubwürdig, jedenfalls nicht
auf hohem Niveau. Diese Usance stösst in Kontinentaleuropa nicht zuletzt deshalb
auf Skepsis und Unverständnis, weil hier durch die leidvolle Geschichte des zweiten
Weltkriegs nach dessen Ende 1945, massgeblich verstärkt durch die antielitären Be-
wegungen 1968, eine paradigmatische Opposition zwischen Politik und Kultur Platz
gegriffen hat, die in einen tief verwurzelten systemischen Antagonismus zwischen
diesen beiden gesellschaftlichen Diskurssystemen geführt hat. Dieser Antagonismus
besitzt für den gegenwärtigen kerneuropäischen Kulturdiskurs noch immer identi-
tätsbildenden Wert. Er hält sich bis heute nicht nur in den deutschsprachigen Län-
dern. Doch Europa war deshalb unter der »postmodernen« Paradigmen-Ägide dazu
gezwungen, Theorie und Praxis des Politischen weitgehend voneinander abzuspalten
– was sich in einem für das Selbstverständnis beider Seiten geradezu konstitutiven
Gegensatz zwischen Politik und Politikwissenschaften spiegelte. Daher war es in sei-
nen Wissenschaften des Politischen zugleich aber zu keinen ganzheitlichen Ansätzen
mehr fähig. Es konnte das Politische »nur mehr – so paradox dies klingen mag – von
einem Partikularismus des Konkreten geprägt (konzipieren), der zugesteht, dass
Theoriebildung keine systematischen Entwürfe von langfristiger Geltung hervor-
bringen kann, sondern sich eher am Enzyklopädischen, Zufälligen, Regionalen, zeit-
lich Begrenzten oder gar Willkürlichen orientiert.«13 Daher konnte es wesentliche
Dimensionen des Weltgeschehens auch nur noch in vergleichsweise kurzfristigen und

13 B. Burtscher-Bechter und M. Sexl (Hg.), Theory Studies? Innsbruck-Wien-München-Bozen
2001, Klappentext der Herausgeber.

137 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 137

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


nicht-ganzheitlichen Partikular-Perspektiven denken. Das erweist sich aber heute
unter Globalisierungsbedingungen immer stärker als kontraproduktiv.

Zur Bewertung aus europäischer Sicht II: Vertreter eines komplexeren »Unitarismus«
statt einer neuen Art systemischer Ausdifferenzierung

Auf der anderen Seite war Huntington aber auch im Negativen einseitiger Vertreter einer
US-Kulturpraxis, und zwar weitgehend unbewusst. So war er eindeutig ein Vertreter des
US-»Unitarismus«, das heisst eines transdisziplinären Zusammenschlusses der verschie-
denen Gesellschaftsdiskurse von Politik, Wirtschaft, Kultur und Religion – nicht ihrer
weitergetriebenen reifmodernen Ausdifferenzierung mittels Erhebung aller vier Dis-
kursarten zu systemischer Gleichwertigkeit und funktionaler Gleichberechtigung. Sein
Denken analysierte eine multikulturell werdende Zivilisationswelt aus der Perspektive
nationalen Einheitsdenkens, also von außen, nicht von innen heraus. Und es analysierte
Kultur- und Religionslogik aus dem Gesichtspunkt von politischer Logik, auf die es sie
letztlich reduzierte.

Huntington interpretierte Kultur mittels kulturfremder Diskurs-Gesetze, mehr noch:
Mittels nicht-immanenter Makro-Logiken, und ging daher aus Sicht einer Moderne, die
sich als unvollendetes Projekt fortschreitender systemischer Ausdifferenzierung von
Makro-Logiken und Leit-Diskursen versteht, an ihrem Eigenwesen vorbei. Er hatte zwar
Recht damit, dass im »Wesen« von Kultur Konkurrenz, nicht Kooperation liegt. Aber
er lag falsch darin, daraus Konfrontation statt wechselseitige Durchdringung abzuleiten.
Dieses Problem erwuchs daraus, dass er Kultur faktisch zur machtpolitischen Instanz
degradierte. Das Grundproblem von Huntingtons Theorie lag also in der Wurzel: In der
definitorischen Grundbestimmung, dem begrifflichen Grundverständnis dessen, was
»Kultur« ist und bedeutet. Daraus erwuchs nicht nur Huntingtons Überschätzung von
kulturellen und religiösen Gruppenzugehörigkeiten, sondern auch ein folgenreiches
Missverständnis in der Typologisierung von Kultur als solcher: Kulturen kämpfen nicht
gegeneinander, sondern durchdringen sich, weil sie notwendigerweise permeabel sind.
Darin liegt, im Unterschied zum Politischen, das antagonistisch funktioniert, ihr eigen-
ständiger Systembeitrag. Diesen konnte Huntington nie fassen.14

Symptomatisch für seinen Unitarismus war ebenso, dass Huntington den Kampf zwi-
schen progressiver und regressiver Spiritualität auf Weltebene nie wirklich unterscheiden
oder konzeptionell greifen konnte. Für ihn waren konfessionelle Religion und Erfah-
rungs-Spiritualität tendenziell dasselbe. Darin liegt eines der entscheidenden Probleme
– einer der nach innen und aussen blinden Flecke seines Werks.15

14 Vgl. die treffende Herausarbeitung dieses Sachverhalts bei R. Hoskoté und I. Trojanow,
Kampfabsage. Kulturen bekämpfen sich nicht – sie fließen zusammen, München 2007, sowie
bei A. Sen, Die Identitätsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, München 2007.

15 Mit diesem blinden Fleck korrespondiert allerdings die konzeptionelle, aktiv selbstinduzierte
Blindheit kerneuropäischer Eliten 1979-2001 unter »postmoderner« Pauschal-Tabuisierung
von Religion und Spiritualität als realpolitischen Faktoren – weshalb zum Beispiel von Seiten
der europäischen Politikwissenschaften bis heute nie substantiell an die religiös durchzogene

138 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 138

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


Aufgrund dieser Verfahrensweisen und der aus ihnen folgenden Missdeutungen war
Huntington – wie große Teile der heutigen, noch stark national orientierten und auch
globalpolitisch in nationalen Kriterien denkenden US-Politikwissenschaften – Vertreter
der ersten und zweiten (unitarisch-nationalen) Moderne, noch nicht der Ausdifferen-
zierungstendenz eines Projekts »unvollendeter Moderne« (Habermas), wie es die dritte
(postnationale) Phase der Moderne kennzeichnen sollte. Hier nun scheint Europa auf-
grund seiner Antizipation der »postnationalen Konstellation« den US-Stereotypen, die
Huntingtons Werk dominieren, deutlich voraus und auch komplexitätstheoretisch über-
legen (Jeremy Rifkin).16

Zur Bewertung aus europäischer Sicht III: Keine Neukonzeption für das 21. Jahrhundert,
sondern die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert

Insgesamt lautet das Fazit, und dieses Fazit ist symptomatisch für die Politikwissen-
schaften der USA am Übergangspunkt zwischen 20. und 21. Jahrhundert: Huntingtons
Werk war und bleibt eine Projektion der politischen und gesellschaftlichen Logiken des
20. in das 21. Jahrhundert. Dies primär deshalb, weil er für die Kulturen (genauer: »Zi-
vilisationen«) des 21. Jahrhunderts jene Gesetzmäßigkeiten postulierte, die für die Ideo-
logien des 20. Jahrhunderts galten: Gesetzmäßigkeiten der Konfrontation, des wechsel-
seitigen Ausschlusses unter Totalitäts-Gesichtspunkten, der Verdrängung und des uto-
pischen Zielraums.

Dazu kommt, dass Kulturen in der fortgeschrittenen Moderne, und seien sie auch
»Zivilisationen«, keineswegs mehr als in sich identische oder »unitarische« funktionie-
ren, wie Huntington meist fraglos voraussetzt. »Die« christliche oder »die« muslimische
Kultur wird man heute »als solche« kaum mehr finden – es sei denn in vielfach hybridi-
sierter und multidimensional von zeit- und raumversetzten Schichten durchzogener
Form, die in sich wachsende »asymmetrische« Ungleichgewichte produzieren (Herwig
Münkler). Diese führen mit dazu, dass sich das »Jahrhundert der globalen Renaissance
der Religionen« paradoxerweise um zusehends instabile Kerne gruppiert. Das zeigen die
Ursachen des globalen Terrorismus ebenso wie die wachsenden religionsinternen Aus-
einandersetzungen, die sich keineswegs nur mehr auf Grundsatzfragen beziehen und sich
nicht mehr vorwiegend in Flügelkämpfen artikulieren, sondern endemisch zu werden
scheinen. Man sehe etwa die zusehends erbitterte Auseinandersetzung zwischen Exis-
tentialisten und Thomisten innerhalb der katholischen Kirche oder die drohende Spal-

Nachbarregion, den Nahen Osten heranzukommen war. Vgl. R. Benedikter, »Progressive ver-
sus regressive Spiritualität: Der neue ›Kulturkampf‹ des 21. Jahrhunderts?« in: Wiener Zeitung.
Amtsblatt der Republik Österreich. Wien, 16.12.2005, S. E4; sowie R. Benedikter, Nachhaltige
Demokratisierung des Irak? Sozio-kulturelle und demokratiepolitische Perspektiven, Wien
2005.

16 J. Rifkin, Der europäische Traum. Die Vision einer leisen Supermacht, Frankfurt am Main /
New York 2004. Vgl. R. Benedikter, »Für eine eigenständige Demokratie-Vision Europas. Wie
weit trägt Jeremy Rifkins ›Neuer Europäischer Traum‹«? In: Das Goetheanum. 83. Jahrgang,
Nr. 45/2004, Basel 2004, S. 6-7.

139 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 139

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123


tung der anglikanischen Kirche, aber auch die Kämpfe innerhalb des Islam und die Spal-
tungen im tibetischen Buddhismus.

Die Logik dieser Vorgänge gehorcht den unitarischen Zivilisations-, Kultur- und Re-
ligions-Projektionen Huntingtons bestenfalls noch in Oberflächenaspekten. Sie sind
weit komplexer, dynamischer und anarchischer, als mit seinem Instrumentarium zu fas-
sen ist. Und sie können nicht aus der von ihm gezeichneten »Vogelperspektive«, sondern
nur in den Details ihrer je sich vollziehenden Realitäten vor konkreten Hintergründen
angemessen verstanden und bearbeitet werden. Huntington jedoch hat Kultur ideolo-
gisch gelesen, und damit dazu beigetragen, ihr Selbstverständnis indirekt zu ideologisie-
ren. Er hat damit letztlich nur in traditioneller Weise Kultur politisiert, statt in innova-
tiver Weise Politik zu kulturalisieren. Er hat das 20. in das 21. Jahrhundert hinein proji-
ziert und fortgesetzt, indem er »Kultur« als »anderes« Vehikel der Art von »Politik«
begriff, wie sie sich unter den Bedingungen des Kalten Krieges geformt und sein Denken
geprägt hatte.

Zusammenfassung

Der vorliegende Beitrag versucht eine kritische Würdigung von Leben und Werk des
US-amerikanischen Politikwissenschaftlers Samuel P. Huntington (1927-2008). Er ar-
beitet als Grundmotiv von Huntingtons Werk die Tendenz heraus, die kulturpolitische
Konstellation des 20. Jahrhunderts in das 21. zu projizieren, sowie Strategien und An-
schauungen, die der Welt vor dem 11. September 2001 angehörten, auf die darauf fol-
gende Konstellation anzuwenden. Diese Tendenz wird als bis zu einem gewissen Grad
exemplarisch für Grundmuster in der US-amerikanischen Politikwissenschaft des ver-
gangenen Jahrzehnts gekennzeichnet.

Summary

The article provides a critical appreciation of the life and work of Samuel P. Huntington
(1927-2008). Reviewing his main ideas, functions and publications, it points out that
Huntington had a tendency to project aspects of the culturo-political constellation of the
20 th into the 21 st century, and thus to apply strategies and solution patterns of the
pre-9-11 world to the problems of the post-9-11 constellation. To a certain extent, this
tendency can be considered as exemplary for parts of the mainstream drift within the
Political Sciences in the USA in the past decade.

  
Roland Benedikter, The Projection of the 20th Century into the 21st. A critical review
of the work of Samuel P. Huntington (1927-2008)

140 Roland Benedikter · Die Projektion des 20. in das 21. Jahrhundert 140

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-123

