
Halbierte Rezeption

Judith Butler und die Religionspädagogik

Bernhard Grümme

Rezeptionen haben ihre eigene Geschichte, ihren eigenen Kontext wie ihre eige-

ne Dialektik. Sie verraten damit freilich nicht nur etwas über das Rezipierte. In

der Weise der Rezeption wie im Inhalt des Rezipierten artikuliert sich immer zu-

gleich auch die Rezipierende. So ist es bereits aussagekräftig, wann etwas rezipiert

wird und in welchem Umfang dies geschieht. Der Rezeptionsprozess verweist auf

die geschichtliche Dynamik, in der beide stehen. Beide verändern sich aneinan-

der, beide haben nicht je schon feste Kategorien, unwandelbare formale wie mate-

riale Grundbestände, aus denen heraus ein solcher Rezeptionsvorgang geschieht.

So wird Rezeption etwa im Feld der Pädagogik »aber auch zu einem Ort, an dem

das ›Eigene‹ am vermeintlich ›Fremden‹ allererst erarbeitet und konturiert werden

muss: zum einen, weil andere und neue Blicke nicht nur Bisheriges anders sehen

lassen, sondern auch überhaupt anderes am Pädagogischen neu sehen lassen; zum

anderen,weil in diesen Blicken sich immer auch kategoriale Justierungen verschie-

ben«1, die durchaus mit einseitigen Akzentuierungen einhergehen können.

Eine solche Rezeptionsgeschichte scheint die Religionspädagogik mit dem

Werk Judith Butlers zu haben.Bislangwird lediglich deren demFrühwerk entstam-

mende Gendertheorie in der theologischen und religionspädagogischen Gender-

und Frauenforschung wahrgenommen. Aber ansonsten scheinen Butlers weitere

Arbeiten zur Subjektphilosophie, zur Ethik und Anerkennungstheorie, zur Politik

oder Öffentlichkeit bis auf ganz wenige Ausnahmen »fast keine Rolle« zu spielen.2

Anders in der Pädagogik, der wohl mit Abstand wichtigsten Kooperationsdisziplin

1 Balzer, Nicole/Ricken, Norbert: »Pädagogische Lektüren – ein Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Judith

Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden: 2012, S. 9-14, hier S. 10.

2 Riedl, Anna Maria (Hg.): Ethik an den Grenzen der Souveränität. Christliche Sozialethik im

Dialog mit Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Gesellschaft –

Ethik – Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S. 18; vgl. als instruktiven Überblick:Werner, Gun-

da: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im theologischen Dis-

kurs«, in: ThRev 3 (2018), S. 179-202. So wird in Werners theologischer Werkschau einzig das

Werk von Bernhard Grümme genannt: Grümme, Bernhard: Aufbruch in die Öffentlichkeit.

Reflexionen zum ›public turn‹ in der Religionspädagogik, Bielefeld: 2018, S. 133-170.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Bernhard Grümme

einer sich als Verbundwissenschaft verstehenden Religionspädagogik. Hier wird

Butler nicht nur inhaltlich auf verschiedenen Feldern zur irritierenden wie pro-

duktiven Gesprächspartnerin – sei es gendertheoretisch, sei es subjekttheoretisch,

sei es anerkennungstheoretisch, sei es praxeologisch.3 Nicht minder wird Butler

grundlagentheoretisch als Poststrukturalistin in ihrer spezifischen Verbindung

von Identitäts- und Gleichheitsfragen imHorizont vonMacht und Exklusionskate-

gorien zur wichtigen Referenz erziehungswissenschaftlicher Selbstkonstruktion.4

Demgegenüber erscheint die religionspädagogische Butlerrezeption eigentümlich

halbiert. Im Spiegel der eingangs skizzierten Hermeneutik der Rezeption kann

dies gleichwohl als eine mehr oder weniger unausgewiesene paradigmatische

Selbstpositionierung gegenwärtiger Religionspädagogik gelesen werden. Die-

se artikuliert sich derzeit in der Denkform der Pluralitätsfähigkeit,5 die damit

ganz fraglos den Herausforderungen der Pluralisierung von Religion und der

Ausdifferenzierung subjektlogischer Selbstkonstruktionen für religiöse Bildungs-

prozesse entspricht, aber doch damit stark auf Identitätsfragen reduziert bleibt.

Die intersektional hineinspielenden Aspekte von Ungleichheit, von Gerechtigkeit,

von Macht, die mit sich verschärfender Heterogenität der Lebenswelten immer

bedeutsamer werden, bleiben unterbelichtet.6 Von daher ist eine solche halbierte

Form der Butlerrezeption letztlich konsequent. Im Umkehrschluss freilich könnte

von einer sich grundlagentheoretisch anders ausrichtenden Religionspädagogik

3 Vgl. Ricken, Norbert/Rose, Nadine: »Butler«, in: Paul Smeyers (Hg.): International Handbook

of Philosophy of Education, Cham: 2018, S. 59-80; vgl. Jergus, Kerstin: »Politiken der Identi-

tät und der Differenz. Rezeptionslinien Judith Butlers im erziehungswissenschaftlichen Ter-

rain«, in: Nicole Balzer/Norbert Ricken (Hg.): Judith Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesba-

den: 2012, S. 29-58.

4 Vgl. Balzer, Nicole/Ricken, Norbert (Hg.): Judith Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden:

2012; Jäckle, Monika et al.: »Subjektivität, Macht, Erfahrung – Ambivalenzen des Subjektiva-

tionsprozesses«, in: Dies. (Hg.): Doing Gender Discourse. Subjektivation von Mädchen und

Jungen in der Schule, Wiesbaden: 2016, S. 29-53; Kleiner, Bettina: (Re-)Produktion von Un-

gleichheiten im Schulalltag. Judith Butlers Konzept der Subjektivation in der erziehungs-

wissenschaftlichen Forschung, Opladen: 2014; Paseka, Angelika: »Geschlecht lernen rekon-

struieren – dekonstruieren – konstruieren. Einige Anregungen für eine geschlechtssensible

Pädagogik und Didaktik«, in: Tina Hascher/Teresa Schweiger (Hg.): Geschlecht, Bildung und

Kunst. Chancengleichheit in Unterricht und Schule, Wiesbaden: 2009, S. 15-39; Böhmer, An-

selm: »Ästhetik der Bildung – Zur Kritik von Subjektivität im Bildungsbegriff«, in: ZsPä 3

(2012), S. 389-406.

5 Vgl. Schweitzer, Friedrich et al. (Hg.): Entwurf einer pluralitätsfähigen Religionspädagogik (=

Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 1), Gütersloh/Freiburg i.Br.: 2002; Schweit-

zer, Friedrich et al. (Hg.): Welche Religionspädagogik ist pluralitätsfähig? Strittige Punkte

und weiterführende Perspektiven (= Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 17),

Gütersloh/Freiburg i.Br.: 2012.

6 Vgl. Grümme, Bernhard: Religionspädagogische Denkformen. Eine kritische Revision im

Kontext von Heterogenität, Freiburg i.Br.: 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 27

zumindest erwartet werden, sich komplexer und vieldimensionaler mit Butler

auseinanderzusetzen. Wo sie sich – so die These der hier vorgetragenen Überle-

gungen – in der Denkform einer Aufgeklärten Heterogenität artikuliert, die sich

dezidiert im Lichte der Intersektionalität von Identitäts-, Gerechtigkeits- und

Machtfragen konzeptualisiert, dort könnte sie für ihre eigene Position von Butler

wichtige Impulse erhalten.

Was hier bislang lediglich behauptet und antizipiert wurde,muss im Folgenden

erläutert, begründet und konkretisiert werden. Dies soll in zwei Schritten gesche-

hen: erstens in einem analytischen Teil, der sich mit der bisherigen religionspäd-

agogischen Butlerrezeption befasst, und der deshalb aus den erwähnten Gründen

kurz sein kann; und zweitens ein längerer Teil, in dem auf bislang ungehobene Po-

tentiale aufmerksam gemacht wird.

1. Religionspädagogik und Gender Trouble

Umden Beitrag von Butlers Gendertheorie einschätzen zu können, ist eine Einord-

nung in den Fachdiskurs vonNöten.Die gegenwärtige Religionspädagogik versteht

sich als eine subjektorientierte Pädagogik, die von den Subjekten her und auf sie

zudenkt. Kinder mit ihren lebensweltlichen Erfahrungen in den Mittelpunkt einer

Aneignungsdidaktik zu stellen, kann freilich an Fragen des Geschlechts in Erzie-

hung und Sozialisation, in Religion, Lebenswelt und Kultur nicht vorbeisehen.7

Erst langsam wird die Frage der Geschlechtsabhängigkeit und geschlechtsbezo-

genen Sozialisation zur »Grundfrage religionsdidaktischer Theoriebildung«,8 von

der Erforschung kindlicher Religiosität, jugendlicher Gottesvorstellungen bis in die

7 Vgl. Pemsel-Maier, Sabine: »Von den Anfängen des Feminismus zur Gender-Forschung: Sta-

tionen und Entwicklungen«, in: Dies. (Hg.): Blickpunkt Gender. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie

und Religionspädagogik (= Hodos –Wege bildungsbezogener Ethikforschung in Philosophie

und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 13-30; Jakobs, Monika, Eine genderbewuss-

te Religionspädagogik der Vielfalt; in: Knauth, Thorsten, Möller, Rainer, Pithan, Annebelle

(Hg.): Inklusive Religionspädagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen und didaktsi-

che Konkretionen, Münster 2020, 213-223.

8 Kalloch, Christina/Leimgruber, Stephan/Schwab, Ulrich: Lehrbuch der Religionsdidaktik. Für

StudiumundPraxis in ökumenischer Perspektive, Freiburg i.Br./Basel/Wien: 2009, S. 286; vgl.

Kaupp, Angela: Junge Frauen erzählen ihre Glaubensgeschichte. Eine qualitativ-empirische

Studie zur Rekonstruktion der narrativen religiösen Identität katholischer junger Frauen,

Ostfildern: 2005; Riegel, Ulrich: »Männlichkeit(en) – das vergessene Andere der religionsdi-

daktischen Genderdebatte«, in: RpB 72 (2015), S. 15-21; Edelbrock, Anke: »Was kann die Kate-

gorie gender für die Religionspädagogik leisten?«, in: Sabine Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt

Gender. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie und Religionspädagogik (= Hodos –Wege bildungsbe-

zogener Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 145-

165.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Bernhard Grümme

Analyse der unterschiedlichen Berufsrollen der Religionslehrerinnen und Religi-

onslehrer hinein, erklärt.

Empirische Forschungen zur Geschlechtsbezogenheit religiöser Semantiken

im Feld religiöser Bildung lösen allerdings dieses Bestreben auf eindrückliche Art

ein. Ob Frauen und Mädchen anders glauben als Jungen, ob beide zu unterschied-

lichen Gottesvorstellungen kommen, ob dazu bestimmte Lebensbedingungen

insofern wirksam werden, als säkularisierte Kontexte distinkte Folgen zeitigen,

ob möglicherweise Singlefrauen ihre Religiosität spezifisch konstruieren, ob

Mädchen und Jungen die Bibel geschlechtsspezifisch wahrnehmen und sich selber

in der Auseinandersetzung mit biblischen Figuren geschlechtsabhängig verstehen

wollen oder nicht, ob die ethische Debatte um eine spezifisch weibliche Moral

religionspädagogisch aussagekräftig ist, solche Fragen deuten nur im Ansatz

auf das breite Spektrum der hier einschlägigen Forschung und auf die teilweise

eklatanten Desiderate.9

Dabei steht in der Religionspädagogik zunächst die besondere Korrelation zwi-

schen Geschlecht und Gottesfrage im Fokus.10 Während Mädchen Wert auf perso-

nale und emotionale Attribute legen, stellen Jungen eher Macht, Heldentum und

Stärke Gottes in den Vordergrund, deren lebensweltliche Anbindung in Compu-

terspielen, Fernsehserien und Technik unübersehbar ist.11 Die gesellschaftlich wie

kulturell etablierte Zweigeschlechtlichkeit schlägt sich demnach im Feld religiöser

Erziehung und Bildung in binären geschlechtlichen Konstruktionen des Gottesbil-

des nieder.12 Gleichwohl berechtigt dies nicht zu der klischierten Unterstellung,

9 Vgl. Arzt, Silvia: »Neues aus der empirischen religionspädagogischen Frauen- undGeschlech-

terforschung. Ein Literaturbericht mit dem Fokus auf der Positionierung im Genderdiskurs

und der Forschungsmethodik«, in: Silvia Arzt/Christian Höger (Hg.): Empirische Religions-

pädagogik undpraktische Theologie.Metareflexionen, innovative Forschungsmethodenund

aktuelle BefundeausProjektender Sektion »EmpirischeReligionspädagogik« derAKRK, Frei-

burg i.Br./Salzburg: 2016, S. 31-46.

10 Vgl. Arzt, Silvia: »Gender als Kategorie empirischer religionspädagogischer Forschung«,

in: Das wissenschaftlich-religionspädagogische Lexikon. Siehe https://www.bibelwissen-

schaft.de/stichwort/100116/; Vgl. Riedl, Anna Maria et al.: »Gender – Autonomie – Identität.

Beobachtungen, Konzepte und sozialethische Reflexionen«, in: JCSW 56 (2015), S. 267-272.

11 Vgl. Dregelyi, Anja/Hilger, Georg: »Gottesvorstellungen von Jungen und Mädchen – ein Dis-

kussionsbeitrag zur Geschlechterdifferenz«, in: Anton A. Bucher et al. (Hg.): »Mittendrin ist

Gott«. Kinder denken nach über Gott, Leben und Tod (= Jahrbuch für Kindertheologie, Band

1), Stuttgart: 2002, S. 69-78, hier S. 73.

12 Vgl. Renner, Alexandra: Identifikation und Geschlecht. Die Rezeption des Buches Judit als

Gegenstand empirischer Bibeldidaktik, Berlin: 2013, S. 159-198; vgl. Szagun, Anna-Katharina:

»Hier Frühling und Kuschelnest – dort Monstertruck und Rettungswagen. Geschlechterdif-

ferente Gottesvorstellungen im Spiegel einer Langzeitstudie«, in: Annebelle Pithan/Andrea

Qualbrink/Mariele Wischer (Hg.): Geschlechter bilden. Perspektiven für einen genderbe-

wussten Religionsunterricht, Gütersloh: 2011, S. 158-177, hier S. 169-172.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;


Halbierte Rezeption 29

dass Mädchen per se ein personales, Jungen dagegen ein technisch-instrumen-

telles Gottesbild haben. Für wichtige Differenzierungen hat etwa jene Forschung

gesorgt, die diese religionspädagogische Frage mit der gegenwärtigen Geschlech-

terforschung korreliert und zugleich aufzeigt, dass Religion selber inzwischen bei

adoleszenten Jungen wegen ihres als feminin konnotierten Grundzuges als pro-

blematisch gilt.13 So gesehen sind Jungen die Verlierer geschlechtssensibler Reli-

gionspädagogik.14 Um der sich hier andeutenden Multidimensionalität gerecht zu

werden, werden teilweise die gesellschaftliche Verwurzelung religiöser Vollzüge,

die nochmals von den sozialen Lebensbedingungen abhängen und je nach Milieu-

abhängigkeit differieren, hinzugezogen.15

Dies alles macht auf eine Komplexität aufmerksam, die eine reine Geschlech-

terhermeneutik übersteigt.16 Sie markiert jene Stelle, an der nun auch die Ar-

beiten Butlers ins Spiel kommen. Denn offensichtlich bedarf es neben der Kate-

gorie »Geschlecht« einer weiteren Kategorie, die eine Stereotypisierung der Ge-

schlechter überwindet, die kulturelle, ökonomische und soziale Bedingungen ka-

tegorial berücksichtigt und die nicht zuletzt die grundlegende Konstruktion von

Geschlecht thematisiert. Damit wird jene Spannung von »sex« und »gender« bri-

sant, die nicht unwesentlich von Butler in die Diskussion gebracht wurde. »Sex«

ist das biologische, physiologische Geschlecht, das angeboren, aber in bestimm-

ten Merkmalsausprägungen teilweise chirurgisch veränderbar ist. »Gender« hin-

gegen visiert dessen soziale Konstruktion an.17 Demnach sind wir eigentlich nicht

Mann oder Frau. Wir tun so – »we are doing gender« – so Judith Butler, indem

wir entsprechende Geschlechternormen aufstellen, unser Verhalten, unsere Iden-

titätskonstruktionen und andere Menschen daran orientieren.18 Während der Fe-

minismus zunächst eine Befreiung der Frau aus unreflektierten wie intendierten

Abhängigkeiten und Benachteiligungen anvisiert und mit einer »Kritik am Wesen

13 Vgl. Riegel, Ulrich: »HöhereMacht und barmherziger Vater.WelchenMehrwert bietet die Ge-

schlechterperspektive bei jugendlichen Gottesbildern«, in: Annebelle Pithan/Andrea Qual-

brink/Mariele Wischer (Hg.): Geschlechter bilden. Perspektiven für einen genderbewussten

Religionsunterricht, Gütersloh: 2011, S. 178-187.

14 Vgl. U. Riegel: 2015, S. 19.

15 Vgl. Grümme, Bernhard: Bildungsgerechtigkeit. Eine religionspädagogische Herausforde-

rung, Stuttgart: 2014; Vgl. Vieregge, Dörthe: Religiosität in der Lebenswelt sozial benach-

teiligter Jugendlicher. Eine empirische Studie, Münster u.a.: 2013.

16 Vgl. Grümme, Bernhard: Heterogenität in der Religionspädagogik. Grundlage und konkrete

Bausteine, Freiburg i.Br.: 2017, S. 284-318.

17 Vgl. De Beauvoir, Simone: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg: 1989,

S. 265.

18 Vgl. Butler, Judith: Bodies ThatMatter. On theDiscursive Limits of Sex, NewYork: 1993; Butler,

Judith: Die Macht der Geschlechternormen, Frankfurt a.M.: 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Bernhard Grümme

der Frau einsetzte«19, betrifft das Thema »Geschlechtsidentität«, »Geschlechtskon-

struktion« und »Geschlechtergerechtigkeit« »auch Männer, denn auch diese sind

ja von der normierenden Macht von ›gender-Konstruktionen‹ betroffen«20.

Damit wird Judith Butler in zweierlei Hinsicht in dieser Debatte umGeschlech-

tergerechtigkeit relevant. Ihr radikaler Konstruktivismus dekonstruiert die binäre

Codierung der Geschlechter und damit die Heteronormativität von Geschlechtsbe-

ziehungen. Geschlechtliche Identität sieht Butler als performativ begründet. Diese

»selbst konstituiert die Identität, die sie angeblich ist. In diesem Sinne ist die

Geschlechtsidentität ein Tun, wenn auch nicht das Tun eines Subjekts, von dem

sich sagen ließe, daß es der Tat vorangeht […]. Hinter den Äusserungen der Ge-

schlechtsidentität (gender) liegt keine geschlechtlich bestimmte Identität (gen-

der identity). Vielmehr wird diese Identität gerade performativ durch diese ›Äus-

serungen‹ konstituiert, die angeblich ihr Resultat sind«21.

Doch Butler geht noch weiter: Durch diese performativitätstheoretische Dekon-

struktion relativiert sie selbst noch die Unterscheidung von sex und gender. Auch

das natürliche Geschlecht ist kulturell durch solche diskursiven performativen Pro-

zesse geformt, auch wenn Butler sich stets gegen jene heftigen, teilweise polemi-

schen Vorwürfe gewehrt hat, dass sie damit eine generelle körperliche Basis von

Geschlechtlichkeit aufgelöst und damit auch dem Feminismus als Befreiungsbewe-

gung der Frauen entgegengearbeitet habe.22 Für Butler heißt Dekonstruktivismus

»eine Voraussetzung infrage zu stellen«, nicht aber diese Voraussetzung »einfach

abzuschaffen«23. Es geht ihr um performative Konstruktionen von Körperpraxen,

die eben auch Materialität mitbetrifft, nicht aber um den Körper mit seinen ana-

tomischen Strukturen und biologischen Gegebenheiten.24 Darin aber scheint ne-

ben dem dekonstruktiven Moment eine zweite Bedeutung auf, die konstruktive.

Butler will durch die Dekonstruktion Freiräume für Anerkennung ermöglichen.

Sie will Fixiertes aufbrechen, Identitäten irritieren,Möglichkeiten eröffnen, Unge-

ahntes, Ungesehenes, Ausgeschlossenes, Übersehenes jenseits kultureller wie ge-

19 Wieser, Renate: »Gender«, in: Das wissenschaftlich-religionspädagogische Lexikon. Siehe

https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.

20 Wendel, Saskia: »Gendersensible Theologie – ein hölzernes Eisen?«, in: Lebendige Seelsorge

2 (2015), S. 82-87, hier S. 82.

21 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991, S. 49. Zu Hintergrün-

den Büchel-Thalmaier, Sandra: Dekonstruktive und Rekonstruktive Perspektiven auf Identi-

tät und Geschlecht. Eine feministisch-religionspädagogische Analyse, Münster: 2005, S. 287-

308.

22 Vgl. A. M. Riedl: 2017.

23 Butler, Judith: »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der Postmoderne«,

in: Seyla Benhabib/Judith Butler/Drucilla Cornell (Hg.): Der Streit umDifferenz. Feminismus

und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 31-58, hier S. 52.

24 Vgl. J. Butler: 2009, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.


Halbierte Rezeption 31

sellschaftlicher Normierungen würdigen und damit die soziale Reproduktion von

Ungleichheit unterbrechen.25 Die Dekonstruktion der Geschlechternormativitäten

und die konstruktive Ermöglichung neuer Perspektiven ist damit zugleich ein de-

konstruktiv-kritisches wie produktives »Verhandeln mit der Macht«26. Im Hinter-

grund steht ein ethisches Anliegen, nämlich ein lebenswertes Leben für alle in so-

zialen und öffentlichen Räumen zu begründen.27

Genau in dieser doppelten Perspektive zeigt sich nun Butlers religionspädago-

gische Bedeutsamkeit. Zum einen wird in der Religionspädagogik in kritischer

Fortschreibung Butlers eine radikalisierte Genderperspektive abgelehnt. Stattdes-

sen wird ein konstruktives Verhältnis zwischen Geschlecht und Gender vollzogen.

Die Kategorie »Geschlecht« gerade in ihrer emanzipatorischen Bedeutung bleibt

analytisch, hermeneutisch wie normativ unaufgebbares Instrumentarium subjekt-

orientierter Religionspädagogik.28 Es gilt also sowohl die eindimensionale, stereo-

type und rollentheoretisch verfestigte Fassung der Zweigeschlechtlichkeit kritisch

anzufragen als auch Sensibilität für den Eigensinn von Geschlechtlichkeit, für die

eigene Sexualität und damit Aufmerksamkeit für den Reichtum divergenter, aber

nicht hierarchisierter Unterschiedlichkeit von Mann und Frau zu entwickeln.29 So

bleibt die Perspektive des Feminismus ebenso relevant wie die der Männerfor-

schung.Die Genderkategorie erlaubt eine Kritik an essentialistisch-biologistischen

Zuschreibungen und die Reflexion über Funktionsmechanismen und Konstruktio-

nen des Geschlechts.30

Zum anderen zeitigt dies didaktische Konsequenzen für religiöses Lernen. Von

Butler her wird der Verzicht auf eine ungebrochene Implementierung geschlechtli-

cher Leitbilder gefordert. Demgegenüber soll eine große Varianz von nicht-hierar-

chisch konnotierten Geschlechterrollen eingespielt werden, die auch performativ

25 Vgl. Villa, Paula-Irene: »(De)Konstruktion und Diskurs-Genealogie: Zur Position und Rezep-

tion von Judith Butler«, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.): Handbuch Frauen- und

Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empirie, Wiesbaden: 2004, S. 146-157; Messer-

schmidt, Astrid: »Durchque(e)rungen – diskriminierungskritische Perspektiven erziehungs-

wissenschaftlicher Geschlechterforschung«, in: Sabine Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt Gen-

der. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie undReligionspädagogik (=Hodos –Wege bildungsbezoge-

ner Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 245-260,

hier S. 249ff.

26 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,

S. 47.

27 Vgl. R. Wieser: 2015, S. 4.

28 Vgl. Kaupp, Angela: »Geschlechtersensibilität als unverzichtbareDimension einer ›Religions-

pädagogik der Vielfalt‹«, in: RpB 72 (2015), S. 22-29.

29 So auch Pinker, Susan: Das Geschlechterparadox. Über begabte Mädchen, schwierige Jungs

und den wahren Unterschied zwischen Männern und Frauen, Bonn: 2009.

30 Vgl. Jakobs, Monika: »Feminismus: Geschlechtergerechtigkeit und Gender in der Religions-

pädagogik«, in: Theo-Web 2 (2003), S. 74-94, hier S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Bernhard Grümme

im Unterricht erprobt werden.31 Bewusst sollen spezifische Androzentrismen im

Unterrichtsgespräch, in Schulbüchern und in der Tradition analysiert und die ein-

gefahrenen Wahrnehmungs-, Handlungs- und Sprachmuster mit vergessenen wie

marginalisierten Sichtweisen kritisch konfrontiert werden.32

Konfrontiert mit den oben genannten Beschreibungen religionspädagogischer

Realität wird allerdings in beinahe bedrückender Weise deutlich, dass solche But-

lerrezeptionen bislang vornehmlich programmatischen Charakter tragen. Sie ha-

ben sich nicht in der Breite etabliert.

2. Religionspädagogisch unausgeschöpftes Potential

Möglicherweise aber könnten Butlers Überlegungen mehr Nachhaltigkeit und

Wirksamkeit erfahren, wenn sie eingetragen würden in eine übergreifende Per-

spektive, die die Fokussierung vornehmlich auf Identitätsfragen hinter sich ließe

und stärker in Kategorien von politischer Öffentlichkeit sowie von Subjekt- und

Gerechtigkeitsfragen gedacht würde. Es ist nun interessant, dass die Religionspäd-

agogik inzwischen wenigstens in solchen Neuaufbrüchen wie der intersektional

begründeten Religionspädagogik der Vielfalt oder einer inklusiven Religionspäd-

agogik eine solche Verbindung von Identitäts- und Gleichheitsfragen vornimmt.33

Höchst signifikant dabei aber ist der Umstand, dass hierbei Butlers Arbeiten keine

bemerkenswerte Rolle spielen. Gewiss hat die provokative Akzentuierung der

sozial-kulturellen Konstruiertheit des Körpers insbesondere theologisch wie reli-

gionspädagogisch erhebliche Rezeptionsschwierigkeiten bereitet.34 Doch erspart

dies der Religionspädagogik nicht den Vorwurf, durch eine lediglich halbierte

31 Vgl. ebd., S. 88-90; vgl. Pithan, Annebelle: »Differenz als Kategorie der Religionspädago-

gik am Beispiel von Geschlechterkonstruktionen«, in: Reinhold Boschki/Matthias Gronover

(Hg.): Junge Wissenschaftstheorie der Religionspädagogik, Berlin: 2007; Pithan, Annebelle

et al. (Hg.): Gender – Religion – Bildung. Beiträge zu einer Religionspädagogik der Vielfalt,

Gütersloh: 2009.

32 Vgl. Lehner-Hartmann, Andrea: »Perspektiven und Leitlinien für einen genderbewussten

Religionsunterricht«, in: Annebelle Pithan/Andrea Qualbrink/Mariele Wischer (Hg.): Ge-

schlechter bilden. Perspektiven für einen genderbewussten Religionsunterricht, Gütersloh:

2011, S. 79-91, hier S. 89.

33 Vgl. Knauth, Thorsten: Einschließungen und Ausgrenzungen. Zur Intersektionalität von Reli-

gion, Geschlecht und sozialem Status für religiöse Bildung, Münster/New York: 2017; Müller-

Friese, Anita/Schweiker,Wolfgang: »Inklusion in Schule und Religionsunterricht – Herausfor-

derungen und mögliche Konkretionen«, in: Theo-Web 2 (2011), S. 80-84.

34 Vgl. Kaupp,Angela: »Gender Studies – einMehrwert für die Praktische Theologie?«, in: Sabine

Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt Gender. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie und Religionspädago-

gik (= Hodos –Wege bildungsbezogener Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band

12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 215-243, hier S. 229-230.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 33

Rezeption Butlers mögliche Impulse wie produktive Irritationen außer Acht ge-

lassen zu haben, die ihr eigenes Anliegen jedoch in einem ganz erheblichen Maße

bereichern könnten. Ich konzentriere mich wegen der religionspädagogischen

Bedeutung exemplarisch auf zwei Momente: auf die Frage des Subjekts sowie auf

die der Übersetzung.

2.1 Subjekt

Die diskurstheoretische Verortung des Subjektbegriffs macht Butler zugleich zur

religionspädagogischenHerausforderungwie zur religionspädagogischen Inspira-

tion. Die Subjekte stehen in den unabgeschlossenen Prozessen der Geschichte und

der Intersubjektivität, die nicht begrifflich vorwegzunehmen, sondern nur narrativ

zu rekonstruieren sind. Das Subjekt ist dem Anderen ausgesetzt. Butler vollzieht

damit eine radikale Abkehr von einemBegriff desmit sich identischen Selbst: »Die-

se Rechenschaft, von mir selbst, die ich im Diskurs gebe, drückt also das lebendige

Selbst nie vollständig aus, enthält es nie vollständig: noch während ich Antwort ge-

be, sind mir meine Worte genommen; ins Wort fällt mit die Zeit eines Diskurses,

die nicht dieselbe ist wie die Zeit meines Lebens«35. Sozialität und ihre Normen

sind der Ort, wo die Macht der Diskurse subjekttheoretisch wirksam wird und

wo die Subjekte erst konstituiert werden.36 Zu einem Subjekt werde ich, wenn ich

eine »narrative Darstellung meiner selbst versuche, nachdem ich von jemandem

angesprochen und aufgefordert wurde, mich an den zu wenden, der sich an mich

wendet«37. Diesen Prozess, der zugleich aus dem Moment des Unterworfenwer-

dens durch Macht und dem der Subjektwerdung besteht, nennt Butler in einer an

Michel Foucault und Louis Althusser erinnernden, jedoch durch psychoanalytische

Elemente um eine psychologische Dimension erweiterten Begrifflichkeit »Subjek-

tivation« oder »Subjektivierung«38.

Butler argumentiert an zwei Fronten: einerseits will sie die einseitigen Fixie-

rungen auf Machtstrukturen, die in einer Totalisierung von Macht deterministisch

an menschlicher Freiheit vorbeizulaufen drohen, überwinden; andererseits sollen

35 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a.M.: 2007, S. 51.

Hier greife ich in überarbeiteter Form zurück auf B. Grümme: 2018, S. 139-143.

36 Vgl. J. Butler: 2007, S. 176; vgl. auch Werner, Gunda: »Ins Wort fällt mir die Zeit – Judith But-

lers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: AndreasHenkelmann/Gracie-

la Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatika-

nums – Deutschland und die USA im Vergleich, Münster: 2015, S. 41-73.

37 J. Butler: 2007, S. 24; vgl. Posselt, Gerald: »Politik des Performativen. Butlers Theorie politsi-

cher Performativität«, in: Ders./Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith But-

lers Philosophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 45-70.

38 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 2002, S. 8; J.

Butler: 2009, S. 72; Vgl. A. M. Riedl: 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Bernhard Grümme

die struktur- und systemvergessenen Implikationen bestimmter Traditionen der

Psychoanalyse überwunden werden. Statt eines Antagonismus freilich bringt sie

beide Stränge kritisch wie produktiv zusammen:

»Nach dem Doppelsinn von ›Subjektivation‹ als Unterordnung und Werden des

Subjekts besteht die Macht als Unterordnung in einer Reihe von Bedingungen,

die dem Subjekt vorhergehen und es von außen bewirken und unterordnen. Die-

se Formulierung gerät jedoch ins Schwanken, sobald wir daran denken, daß es vor

dieser Wirkung gar kein Subjekt gibt. Die Macht wirkt nicht nur auf ein Subjekt

ein, sondern bewirkt im transitiven Sinn auch die Entstehung des Subjekts. Als

Bedingung geht die Macht dem Subjekt vorher. Wird die Macht jedoch vom Sub-

jekt ausgeübt, verliert sie den Anschein ihrer Ursprünglichkeit; in dieser Situation

eröffnet sich die umgekehrte Perspektive, daßMacht dieWirkung des Subjekts ist

und daß Macht das ist, was Subjekte bewirken […]. Weil Macht vor dem Subjekt

gar nicht intakt ist, verschwindet der Anschein ihrer Vorgängigkeit, wenn sie auf

das Subjekt einwirkt, und das Subjekt entsteht (und leitet sich her) aus dieser zeit-

lichen Umkehrung im Horizont der Macht. Als Handlungsfähigkeit des Subjekts

nimmt die Macht ihre gegenwärtige zeitliche Dimension ein«39.

Macht wird also nicht intentional von einem Machtzentrum ausgeübt. Sie artiku-

liert sich vorreflexiv imDiskurs, in dem sie und durch den sie zugleich reproduziert

wird, wie Butler in ihrer kritischen Reformulierung von Foucaults mikrophysischer

»Biopolitik« ausführt.40

Das Subjekt ist demnach grundlegend verwickelt in eine diskursiv-machtvoll

strukturierte Sozialität und darin sich selbst entzogen. Es ist auf eine radikale Al-

terität hin offen, von der es Anerkennung erhofft, weshalb es sich selbst auf Nor-

men einlässt, die erst festlegen, was als anerkennungsfähig zu gelten hat. Auf An-

erkennung angewiesen und dabei von Anfang an gesellschaftlichen Bedingungen

unterworfen zu sein, die nie ganz die eigenen sind, eine solche Ausgesetztheit

kennzeichnet letztlich die »melancholische Struktur der Subjektivität«41. Es gibt so

etwas wie eine »verkennende Anerkennung«42, die durch Anerkennung performa-

tiv das unterläuft, was eigentlich in der Anerkennung gesucht wird. Anerkennung

steht demnach entgegen des ihr oft entgegengebrachten Enthusiasmus in einer

Dialektik von Inklusion und Exklusion.

39 J. Butler: 2002, S. 18. vgl. Schönwälder-Kuntze, Tatjana: »Haben philosophische Methoden

politisches Gewicht?«, in: Gerald Posselt/Dies./Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie

des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 23-44.

40 J. Butler: 2016, S. 252.

41 Koller, Hans-Christoph: Bildung anders denken. Einführung in die Theorie transformatori-

scher Bildungsprozesse, Stuttgart: 2012, S. 65.

42 Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Berlin: 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 35

Butler reklamiert die Anerkennungsbedürftigkeit eines jedenMenschen aus in-

tersubjektiver Kommunikation. Andererseits wird aber damit bereits ein bestimm-

tes Kategorienschema und Bewertungsmuster mitgeliefert, wonach der Andere

auch anerkennbar und damit nach diesem Muster anerkennungswürdig ist:

»Bezeichnet ›Anerkennung‹ einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinander-

treffen von Subjekten, so steht der Begriff der ›Anerkennbarkeit‹ für die allge-

meineren Bedingungen, die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder

ihm die dazu nötige Form vermitteln […]. Diese Kategorien, Konventionen und

Normen, die ein Subjekt zum möglichen Subjekt der Anerkennung machen und

überhaupt erst Anerkennungsfähigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerken-

nung selbst voraus und ermöglichen ihn zuallererst. In diesem Sinne geht die An-

erkennbarkeit der Anerkennung vorher«43.

Damit wirken soziale Normen in die subjektkonstitutiven Prozesse der Anerken-

nung hinein, wirken damit aber zugleich integrativ wie exkludierend.44 Mit dieser

Ratifizierung und Reproduktion der Anerkennungsnormen in jedem Selbstvollzug

des Subjekts wird das Feld des Anerkennbaren erheblich eingeschränkt.45 Aber ge-

rade weil das Subjekt in diesen Anerkennungsprozessen nie mit sich identisch ist,

sondern sich inmitten der geschichtlichen Zusammenhänge findet, die mit Gewalt

und Freiheit zu tun haben, liegt hierin andererseits auch der Ansatz von Ethik. In-

dem wir auf die »Befriedigung« begrifflichen Erkennens und darin auf das Verste-

hen des Anderen verzichten, »lassen wir den Anderen leben […]. Wenn den Ande-

ren leben zu lassen Teil einer jeden Definition der Anerkennung sein müsste, dann

würde eine solche Anerkennung weniger auf dem Wissen gründen als vielmehr

auf der Einsicht in dessen Grenzen«46. Ethik beruht folglich auf einer radikalen

Asymmetrie, die nicht nochmals begrifflich zu fassen ist. Sie ist absolut hetero-

nom, weil sie vom Anspruch des Anderen an das Subjekt erfolgt, das hiermit erst

konstituiert wird. Der Mensch steht in einer Passivität, die jeder Unterscheidung

von Aktiv-Passiv noch voraus liegt, in einer tiefen Verletzbarkeit, einer Vulnera-

bilität, wie Butler in ihrer poststrukturalistischen Begründung von subjekthafter

Verantwortung betont, aus der heraus wir in geradezu paradoxer Weise »für ande-

43 Butler, Judith: Raster des Krieges.Warumwir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010,

S. 13; vgl. Flatscher, Matthias/Pistrol, Florian: »Zur Normativität in Anerkennungsverhältnis-

sen«, in: Gerald Posselt/Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philo-

sophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 99-124.

44 Vgl. J. Butler: 2016, S. 12f.

45 Vgl. ebd., S. 52-53. Ferner: H. Rose/N. Ricken: 2018, S. 71-73.

46 J. Butler: 2007, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Bernhard Grümme

re verantwortlich werden«47. Formuliert in der Logik der Anerkennung: Man muss

sich verwunden lassen, muss seine Souveränität aufs Spiel setzen, seine Verletz-

lichkeit anerkennen. »Anerkennung zu fordern oder zu geben heißt gerade nicht,

Anerkennung dafür zu verlangen, wer man bereits ist. Es bedeutet, ein Werden

für sich zu erfragen, eine Verwandlung einzuleiten, die Zukunft stets im Verhält-

nis zum Anderen zu erbitten«48.

Gewiss, man kann darüber streiten, ob Butlers vulnerables Subjekt tatsäch-

lich jene Widerstandskraft gegenüber den Strukturen der Macht hat, die sie ihm

zutraut. Zurecht darf man hier mit Ulrich Bröckling aus soziologischer, mit Ra-

hel Jaeggi oder Saskia Wendel aus philosophischer Sicht kritisch sein.49 Selbst für

Hans-Christoph Koller, der seinen Begriff transformatorischer Bildung auf Butlers

Subjektivationstheorie gründet, bleibt »weitgehend offen, wie genau die melan-

cholische Struktur der Subjektivität in Handlungsfähigkeit umschlagen und wie

aus unabschließbarer Trauer ein veränderndes Handeln werden kann«50. Gleich-

wohl bewahrt sich Butler jene Kraft des Subjekts, das zumindest in seiner Praxis

der performativen Iteration Neues setzen und damit Kraft zumWiderstand selbst

auf der Ebene politischer Öffentlichkeit besitzt.51

Ein solches narratives, von Andersheit her gebrochenes und entfremdetes, zu-

gleich aber zu sich eröffnetes Subjektdenken macht auf die diskursiven Verwurze-

lungen von Vernunft in Praktiken von Macht und gesellschaftlichen Konstruktio-

nen aufmerksam, eine Überlegung, die jede Theorie kritisch mit sich selbst kon-

frontiert. Folgerichtig verlangt Butler von jeder Vernunft kritische Selbstreflexivi-

tät.

»Hier ist ein kritischesDenken gefragt, das denRahmendes Kampfes um Identität

nicht einfach hinnimmt, einen Rahmen, der immer schon existierende Subjekte

47 Ebd., S. 119; vgl. Butler, Judith: »Politik, Körper, Vunerabilität. Ein Gesprächmit Judith Butler«,

in: Gerald Posselt/Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie

des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 299-321.

48 Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, S. 62; vgl. Kohl,

Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen Herme-

neutik derGottebenbildlichkeit aus denAnerkennungstheorien Judith Butlers undAxelHon-

neths und der Theologie Edward Schillebeeckx’ (= Erfurter theologische Studien, Band 110),

Würzburg: 2017.

49 Vgl. Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform,

Frankfurt a.M.: 2007; Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen

Problems. Mit einem neuen Nachwort, Berlin: 2016; S. Wendel: 2015.

50 H. C. Koller: 2012, S. 68.

51 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 155ff; B. Kohl: 2017; vgl. Posselt, Gerald/Schönwälder-Kuntze/Seitz,

Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018;

vgl. Butler, Judith: »Politische Philosophie bei Freud. Krieg, Zerstörung und die Fähigkeit zur

Kritik«, in: Gerald Posselt/Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Phi-

losophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 271-298.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 37

voraussetzt, die einen ganz bestimmten öffentlichen Raum besetzen und deren

Differenzen grundsätzlich beigelegt werden können, wenn wir nur die rechten

Mittel finden, um sie zusammenzubringen«52.

Religionspädagogisch lassen sich hier mindestens drei Herausforderungen ablei-

ten, die zugleich mit kritisch-produktiven Inspirationen einhergehen:

a) Butler irritiert einen emphatischen Begriff des Subjekts, der in weiten Teilen

das religionspädagogische Axiom der Subjektorientierung prägt. Auch wenn

mancherorts grundlagentheoretisch von einem gebrochenen, fluiden Subjekt

geredet wird, setzt die Religionsdidaktik ein handlungsfähiges Subjekt losge-

löst von sozialen Stratifizierungsbedingungen und strukturellen Machtzusam-

menhängen zumeist unreflektiert voraus.53 So flankiert Butler eine religions-

pädagogische Alteritätsdidaktik, die von der Unauslotbarkeit und der Vorgän-

gigkeit des Anderen als elementarem Bestandteil religiöser Bildungsprozesse

seinen Ausgang nimmt.

b) Butler problematisiert den Begriff der Anerkennung als normativem Horizont

religionsunterrichtlicher Prozesse im Umgang mit dem Fremden. Dies ist für

jeglichen Religionsunterricht relevant, insbesondere aber für jenen, der sich al-

teritätstheoretisch verankert weiß. Besonders markant freilich wird diese De-

konstruktion des Anerkennungstheorems auf dem Feld des interreligiösen und

interkulturellen Lernens.54 Dort werden die im Diskurs vollzogenen Exklusio-

nen analytisch deutlich, die selbst dort noch wirken, wo die Anerkennung des

Anderen in seinem Anderssein angezielt wird und damit performativ die eige-

nen Ziele widerrufen.

c) Butler macht damit auf die Dialektik religionsunterrichtlicher Praxis aufmerk-

sam. Gerade indem sie »Standards der Normalisierung«55 setzt, konstruiert

sie eine Ordnung bildender Prozesse im Unterricht, die selber unreflektiert

die Mechanismen diskursiver Macht reproduzieren. Eine solche praxeologisch

fundierte »Ordnung der Bildung« aber kann nicht einfach außer Kraft gesetzt

52 J. Butler: 2010, S. 151.

53 Exemplarisch Mendl, Hans: Religionsdidaktik Kompakt. Für Studium, Prüfung und Beruf,

München: 2011.

54 Vgl. Altmeyer, Stefan/Tautz, Monika: »Der Religionsunterricht als Ort Komparativer Theolo-

gie? Auf dem Weg zu einer fundamentalen und konkreten Didaktik des interreligiösen Ler-

nens«, in: Rita Burrichter/Georg Langenhorst/Klaus von Stosch (Hg.): Komparative Theologie:

Herausforderungen für die Religionspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiö-

sen Lernens, Paderborn: 2015, S. 113-140.

55 J. Butler: 2009, S. 73; vgl. Roose, Hanna: »Religionsunterricht zwischen normativemAnspruch

und alltäglicherWirklichkeit – Ein rekonstruktives Forschungsprojekt«, in: Ulrich Riegel/Mir-

jam Schambeck (Hg.): Was im Religionsunterricht so läuft. Wege und Ergebnisse religions-

pädagogischer Unterrichtsforschung, Freiburg i.Br.: 2018, S. 199-215, hier S. 203ff.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Bernhard Grümme

werden.56 Die Dialektik von »Normativität und Macht« kann der Religionsun-

terricht nicht einfach hinter sich lassen,57 obschon die Religionspädagogik sich

von dem auf diesem Feld hoch relevanten, von Kulturwissenschaft, Ethnogra-

fie wie Poststrukturalismus gleichermaßen beeinflussten erziehungswissen-

schaftlichen Praxeologiediskurs seltsam unberührt zeigt.58 Jede Religionsstun-

de ist von dieser Dialektik, ob man will oder nicht, nicht frei. Aber immerhin

verweist Butler zugleich auf jene Aufgabe kritischer Selbstreflexivität, die die-

se Mechanismen analytisch freilegen, Bruchstellen suchen und darin zugleich

Möglichkeiten der Irritation, der Unterbrechung aufzeigen kann.59

2.2 Übersetzung

Ein ähnlicher Beitrag zur Dialektik von Normativität und Macht könnte von Butler

im Zusammenhang mit dem kulturwissenschaftlich hoch relevanten Phänomen

der Übersetzung ausgehen. Butler hat sich verschiedentlich dazu geäußert und

damit ein Feld berührt,60 das in posttraditionalen Gesellschaften immer wichti-

ger wird. In ihnen Traditionen zu Gehör zu bringen geht wohl nur durch Über-

setzung. Letztlich ist auch der Religionsunterricht ein Ort der Übersetzung, in

der und durch die sich Tradition und Subjekte begegnen. Religionslehrkräfte wer-

den als Meister der Übersetzung anvisiert, unterrichtliche Korrelationsprozesse als

Übersetzungsvorgänge.61 Allerdings zeigt sich dort eine offene Flanke des religi-

onspädagogischen Übersetzungsdiskurses, der mit einer Unterschätzung der dis-

kursiven Praxen im Übersetzungsvorgang zu tun hat. Es bedarf einer selbstrefle-

xiv motivierten Analyse der übersetzungstheoretischen Implikationen, um sich vor

Schwierigkeiten in Anlage, Begründung und Didaktik des Religionsunterrichts zu

56 Vgl. Ricken, Norbert: Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie der Bildung,

Wiesbaden: 2006.

57 Vgl. Forst, Rainer: Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen,

Berlin: 2015.

58 Vgl. Berdelmann, Kathrin et al.: »Praxeologie in der Bildungsforschung. Ein Umriss histori-

scher und gegenwartsbezogener Forschungsperspektiven«, in: Dies. (Hg.): Transformationen

von Schule, Unterricht und Profession. Erträge praxistheoretischer Forschung, Wiesbaden:

2019, S. 1-28; vgl. Ricken, Norbert: »Aspekte einer Praxeologik. Beiträge zu einem Gespräch«,

in: Kathrin Berdelmann et al. (Hg.): Transformationen von Schule, Unterricht und Profession.

Erträge praxistheoretischer Forschung, Wiesbaden: 2019, S. 29-48.

59 Vgl. J. Butler: 2007, S. 239; vgl. Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen,

Frankfurt a.M.: 2006, S. 216-226.

60 Vgl. Butler, Judith: »Gender and Education«, in: Nicole Balzer/Norbert Ricken (Hg.): Judith

Butler: Pädagogische Lektüren,Wiesbaden: 2012, S. 15-27, bes. S. 24ff; vgl. Riedl: 2017, S. 202,

207; vgl. Butler: 2018, S. 319f.

61 Vgl. Pirner, Manfred: »Re-präsentation und Übersetzung als zentrale Aufgaben einer Öffent-

lichen Theologie und Religionspädagogik«, in: Evangelische Theologie 6 (2015), S. 446-458.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 39

schützen. Hierzu könnte Judith Butler einen Beitrag leisten, wird doch von ihr der

Mainstream religionspädagogischer Übersetzungstheoreme auf geradezu wohltu-

ende Weise gegen den Strich gebürstet.

In der Sicht Butlers ist eine aus der Geschichte mit normativem Anspruch an

die Gegenwart ergehende Überlieferung allein durch Übersetzung möglich: »Ohne

Übersetzung kann ich keine Forderung und erst recht keinGebot aus einemhistori-

schen Anderswo empfangen, und weil Übersetzungen verändern, was sie übertra-

gen, verwandelt sich die ›Botschaft‹ in der Übertragung von einem raumzeitlichen

Horizont in den anderen«62. Von der Übersetzungstheorie Walter Benjamins wie

vom Alteritätstheorems Emanuel Lévinas geprägt, ist für Butler zweierlei verlangt,

das auf intrikate Weise ineinandergreift: die Veränderung des Subjekts wie die des

Überlieferten. Ohne die Öffnung des Subjekts für Alterität, ohne die Bereitschaft,

sich durch den Anderen irritieren, herausfordern, umkehren zu lassen, gibt es kei-

ne Übersetzung und so kein Verstehen. Wollte Übersetzung darin bestehen, die

Fremdheit der Tradition zu nivellieren, wäre diese bereits zum Scheitern verur-

teilt. Übersetzung ist ein Vollzug, an dem »die Grenze einer gegebenen Episteme

sichtbar werden und an dem eine Episteme zur Neuartikulation ohne Neutrali-

sierung des Andersseins gezwungen ist«63. Aber auch ohne eine Veränderung des

Tradierten durch deren Transformierung ist für Butler eine lebendige Vergegen-

wärtigung vergangener wie gegenwärtiger Überlieferungen nicht möglich: »Was

sich in der Gegenwart als lebendig erweist, ist der teilweise Niedergang des Ge-

wesenen«64. Übersetzung heißt demnach entgegen der einflussreichen Tradition

hermeneutischer Philosophie in der Nachfolge Gadamers eben gerade keine Hori-

zontverschmelzung. »In der Übersetzung bleibt stets etwas zurück«65, schreibt aus

postkolonialer Sicht Stuart Hall. Übersetzung reißt Gräben auf, irritiert, verlangt

Neukonzeptionierung: »Überlieferungen sind wiederhol- und iterierbar und so-

mit Abweichungen und unvorhersehbaren Abfolgen unterworfen. Unterbrechun-

gen und Gräben sind Voraussetzungen dafür, dass Traditionen neu wieder in Er-

scheinung treten und wirksam werden können«66. So wird für Butler die »Kluft in

der Übertragung zur Voraussetzung des Kontakts mit dem, was außer mir ist, Trä-

ger einer ekstatischen Bezüglichkeit und Schauplatz der Begegnung von Sprachen,

und so kann sich etwas Neues ereignen«67.

An genau dieser Stelle jedoch kommen hegemoniale Tendenzen ins Spiel, die

Butler mit Foucaults Machtbegriff analysiert. Danach sind es Praktiken der Macht,

62 Butler, Judith: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus, Frankfurt a.M./New

York: 2013, S. 20.

63 Ebd., S. 18.

64 J. Butler: 2013, S. 21.

65 Hall, Stuart: Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation, Berlin: 2018, S. 51.

66 B. Kohl: 2017, S. 288.

67 J. Butler: 2013, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Bernhard Grümme

die die Grenzen des Wissbaren, der Sprache und damit eben auch der Überset-

zung festlegen. Übersetzung ist ein »Feld der Macht«, und in Machtbedingungen

»verstrickt«68. Übersetzung steht in hegemonialen Auseinandersetzungen um das,

was gilt und gelten darf. Andererseits sind es aber nun gerade jene Momente von

Desorientierung und Bruch, durch den Traditionen zugleich ihre machtkritische

Dynamik entfalten können, bieten sie doch durch ihren Impuls der Unterbrechung

des Gegebenen und der Kontinuitäten immer auch Horizonte und ungeahnte Per-

spektiven auf Neues, Verdrängtes, Exkludiertes.69 Übersetzung besitzt so gesehen

eine machtkritische Pointe, die Raum für die im Diskurs Ausgeschlossenen eröff-

net.70

Ein solch mehrdeutiger Charakter der Übersetzung von Destruktion, Transfor-

mation, Verlebendigung und Alterität zeigt sich für Butler nun jedoch in besonde-

rer Weise auf dem Feld des Religiösen. Die »destruktive und erhellende Dimension

der Übersetzung wird dann zum eigentlich Lebendigen, zu dem, was noch leuch-

tet; das bedeutet, die Übersetzung ist die religiöse Ressource mit Bezug zu unserer

Gegenwart«71. Mit anderen Worten: Religiöse Traditionen lassen sich nur bruch-

stückhaft, nur fragmentarisch und vor allem allein in gebrochener Form in die

Gegenwart hineinholen.72 »Wenn eine religiöse Behauptung in säkulare Vernunft

übersetzt wird, dann bleibt der religiöse Teil irgendwie zurück. Die Übersetzung

erscheint dann als ein Extrakt des wahrhaft rationalen Elements der religiösen For-

mulierung, das Religiöse lassen wir als Schlacke zurück«73. In kritischer Absetzung

von liberalen oder kommunitaristischen Übersetzungstheorien, die jeweils auf un-

terschiedlicheWeise von der Übersetzbarkeit oder zumindest Kommunizierbarkeit

religiöser Tradition in säkularer Vernunft ausgehen,74 bewegt sich für Butler un-

ter erkennbarer Verwendung vonWalter Benjamins Metaphorik, die »Übersetzung

inmitten von Ruinen und entzündet hier und dort die Vergangenheit«75.

Eine solche Übersetzungshermeneutik unterbricht jenen eingangs erwähnten

Übersetzungsenthusiasmus der Religionspädagogik. Ohne die konstitutive Gebro-

chenheit, ohne die unauslotbare Ausständigkeit von Alterität kann religiöse Tradi-

tion nicht zur Sprache gebracht werden, insbesondere nicht in Zeiten einer tief-

greifenden Säkularisierung. Wäre nicht eine solche Übersetzungstheorie eine ge-

eignete Hermeneutik für einen Religionsunterricht, der durch die zunehmende

68 Ebd.

69 Vgl. Ebd., S. 23.

70 Vgl. G. Werner: 2018, S. 183; vgl. J. Butler: 2013, S. 21-24.

71 J. Butler: 2013, S. 23.

72 Vgl. Ebd.

73 Butler, Judith et al. (Hg.): The Power of Religion in the Public Sphere, New York: 2011, S. 163.

74 Vgl. Butler, Judith: »Ist das Judentum zionistisch?«, in: Eduardo Mendieta/Jonathan VanAnt-

werpen (Hg.): Religion und Öffentlichkeit, Berlin: 2012, S. 102-133.

75 J. Butler: 2013, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 41

Präsenz von Konfessionslosen zu einem Ort radikalisierter Heterogenität gewor-

den ist?

3. Perspektiven

So ergeben sich weiterführende Perspektiven. In dem hier verfügbaren Rahmen

war Butlers Ansatz zwar nicht vollständig vorzustellen und auf maßgebliche reli-

gionspädagogische Praxen und Theoreme konstruktiv-kritisch zu beziehen. Statt-

dessen wurde exemplarisch auf Butlers Gendertheorie, ihr Anerkennungs- und

Subjektdenken sowie auf ihre Übersetzungstheorie verwiesen.Wenn die Religions-

pädagogik sich von Butler herausfordern wie inspirieren ließe, wenn sie sich erstens

zum Mut zur Unterbrechung ihrer eigenen Kategorien, Praxen und Denkformen

durch Alterität provozieren ließe, wenn sie sich zweitens von der Einsicht in die

Interdependenz von Identitätsfragen und Gleichheitsfragen, von Fragen der Aner-

kennung und der Gerechtigkeit zu denken geben ließe und wenn sie sich schließ-

lich drittens auf die Dialektik ihrer praxeologischen wie didaktisch-theoretischen

Mechanismen aufmerksam machen ließe, die sie zu einer kritische Selbstrefle-

xivität ihrer performativ-diskursiven Praxis zwingt, dann wäre dies ein wichti-

ger Schritt in eine heterogenitätsfähige Religionspädagogik.76 Zu einer in diesen

Bahnen strukturierten religionspädagogischen Denkform aufgeklärter Heteroge-

nität könnte Butler,77 unbeschadet aller subjekt- und geltungstheoretischen Schwä-

chen,78 einen in der Religionspädagogik bislang nicht einmal ansatzwiese erhobe-

nen Beitrag leisten.

76 Vgl. B. Grümme: 2017.

77 Vgl. B. Grümme: 2019.

78 Vgl. B. Grümme: 2018, S. 133-170.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420-002 - am 14.02.2026, 19:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

