
Vertrauen schenken 

Über Ambivalenzen der Zeugenschaft

SYBILLE KRÄMER 

Das Gewöhnliche und das Außerordentliche gehen beim Phänomen der 
Zeugenschaft Hand in Hand. Da ist einmal die ›schwache Version‹ des 
Zeugnisgebens in Gestalt eines Wissens, das uns durch andere als Informa-
tion übermittelt wird und ohne das unser Alltag undenkbar wäre. Ob es um 
Ort und Zeit unserer Geburt – oder auch derjenigen von Alexander dem 
Großen geht, ob es um die Nachrichten im Fernsehen, um die Fahrplanaus-
kunft oder den Straßenatlas zu tun ist: Beständig sind wir angewiesen dar-
auf, durch Wort, Schrift oder Bild uns informieren zu lassen, ohne dass wir 
den Wahrheitsgehalt der Informationen überprüfen können – oder auch nur 
wollen. Und was für unsere alltägliche Lebensform charakteristisch ist, gilt 
auch für den wissenschaftlichen Alltag: Ein Gutteil unserer wissenschaftli-
chen Überzeugungen fußt auf Beobachtungen, Theorien und Reflexionen, 
die nicht unsere eigenen sind. Ein Wissen durch das, was andere uns sagen 
oder zeigen, ist ein ›Allerweltsphänomen‹. Das allerdings ist nur die eine 
Seite.

Denn das Phänomen der Zeugenschaft begegnet zugleich in der ›starken 
Version‹ und ist dabei nicht selten verbunden mit Schuld und Sühne, mit 
Leben, Leiden und Tod. Das gilt schon für den Gerichtszeugen, der nicht 
nur ein ›Beweismittel‹ bei der Wahrheitssuche ist, sondern beiträgt zur Er-
mittlung von Recht und Unrecht, Schuld und Bestrafung: Im hebräischen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | SYBILLE KRÄMER

Recht warfen die Zeugen den ersten Stein.1 Die Struktur der Verantwor-
tung, die hier im Akt des Bezeugens angelegt ist, gilt auch für den Überle-
benszeugen. Denn mit seinem Überleben zeugt er nicht nur von einer Kata-
strophe, sondern auch für jene, die dabei ihr Leben ließen. Die rechtliche 
Situation der Anklage nimmt – etwa bei den Überlebenden des Holocaust –
Züge einer existenziellen Klage an.2

›Martys‹ ( ßt auf griechisch ›Zeuge‹; ›Mar -
ßt das ›abgelegte Zeugnis‹; ›martyrein‹ ( ßt ›bezeu-

gen‹. Und so wundert es nicht, dass der Übergang vom Wortzeugen zum 
Blutzeugen gerade in monotheistischen Religionen begegnet, für welche 
die Unzulänglichkeit von Wort und Bild für das Göttliche sowie dessen 
konstitutive Unzugänglichkeit grundlegend sind. Und schließlich gibt es 
noch ein mit dem Live-Charakter televisueller Massenmedien verbundenes 
Phänomen, das aus uns ›Augenzeugen‹ zu machen scheint jedweder Art 
von Gewalt und katastrophalen Ereignissen: »Wir können nicht sagen, dass 
wir nicht gewusst hätten«3 wird zum Motto einer allgegenwärtigen Teleprä-
senz, die uns zum virtuellen Augenzeugen live eingespielter Ereignisse 
macht – an welchem Platz dieser Welt auch immer.4

Zwischen der Prosaik unserer Kenntnisse durch die Worte und Schriften 
anderer, und der Dramatik einer mit Recht, Religion und Gewalt
verbundenen Zeugenschaft, spannt sich ein weites Feld auf. Ist es da nicht

1 Schwemer, Anna Maria: Prophet, Zeuge und Märtyrer. Zur Entstehung des Mär-

tyrerbegriffs im frühesten Christentum, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 

96 (1999), S. 320-350, hier S. 323.

2 Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage: Die Geste des 

Bezeugens in der Differenz von Identity Politics, juristischem und historiogra-

phischem Diskurs«, in: Gary Smith/Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugen-

schaft, (Jahrbuch des Einstein Forums 1999), Berlin: Akademie 2000, S. 111-

135, hier S. 131.

3 Ellis, John: Seeing Things: Television in the Age of Uncertainty, London: I. B. 

Tauris 2000, zit. nach Peters, John Durham: »Witnessing«, in: Media, Culture & 

Society 23(6) (2001), S. 707-723, hier S. 708.

4 Vgl. die Beiträge in: Paul Frosh/Amit Pinchevski (Hg.), Media Witnessing: Tes-

timony in the Age of Mass Communication, New York: Palgrave Macmillan 

2008.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 119

vernünftig, eine terminologische Demarkationslinie zu ziehen zwischen 
dem Zeugnisgeben als einem Wissensproblem und als einem Verant-

wortungsproblem? So dass also – philosophisch gesehen – es einerseits um 
epistemische Fragen der Evidenz und der Rechtfertigung von Wissen im 
Rahmen der theoretischen Philosophie geht, andererseits aber um ethische 
Fragen von Schuld, Glauben, (Über-)Leben, Gewalt und Tod im Rahmen 
der praktischen Philosophie.

Nehmen wir an, eine solche Abgrenzung zwischen Episteme und Ethik
bzw. zwischen Wissenspraxis und Politik der Zeugenschaft mache Sinn; 
und bleiben wir zugleich beim Assoziationsraum eines ›Feldes‹, das durch 
eine Linie geteilt wird: Was am Zeugenproblem entspricht dann dieser Li-
nie? Linien sind Grenzziehungen, aber zugleich auch Übergangszonen zwi-
schen dem Abgegrenzten. Linien trennen zwischen binären Ordnungen –
und machen diese zugleich in ihrer Komplementarität einsehbar: Das kate-
gorische ›Entweder-oder‹, welches durch die Linie geschieden wird, ver-
körpert sich in der Linie selbst als ein ›Sowohl-als-auch‹.

In diesem Sinne gehen die folgenden Überlegungen davon aus, dass der 
juridischen Situation des Bezeugens eine modellbildende, paradigmatische 
Funktion auch für eine philosophische Reflexion der Zeugenschaft zu-
kommt. Im Feld mannigfaltiger Phänomene des Bezeugens bringt der Ge-
richtszeuge das ›Sowohl-als-auch‹ einer epistemisch und ethisch bedeutsa-
men Dimension zur Geltung. Die Gerichtsszene avanciert zu einem Mittle-
ren zwischen einerseits den erkenntnistheoretischen und andererseits den 
ethisch-religiösen Stilisierungen oder gar Radikalisierungen des Bezeugens. 
Könnte sich damit der Blick auf jede dieser Seiten ändern, so dass in der 
Epistemologie der Zeugenschaft die ethische Dimension deutlicher hervor-
tritt und in der Ethik der Zeugenschaft sich die Unabdingbarkeit des Wahr-
heitsbezuges enthüllt?

I. DER GERICHTSZEUGE ALS MODELL: 
ZUR ›GRAMMATIK DER ZEUGENSCHAFT‹

Ausgangspunkt der Gerichtsszene ist die mit einem Rechtsstreit verbundene 
Situation von Ungewissheit. Der Zeuge hat über eine eigene Wahrnehmung 
zu berichten im Angesicht einer Jury bzw. eines Richters, welche mit Hilfe 
dieser Aussagen die Wahrheit zu ermitteln und ein Urteil zu fällen haben –

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | SYBILLE KRÄMER

und dies über einen Sachverhalt, der durch einen Zeitenbruch irreversibel 
entrückt ist. Anhand der Rechtsinstitution des Bezeugens ist nun etwas her-
auskristallisierbar, das wir als eine ›Grammatik der Zeugenschaft‹  kenn-5

zeichnen wollen. Es geht uns dabei nicht um eine Phänomenologie bzw. 
Realanalyse des Gerichtszeugen, vielmehr um die Akzentuierung gewisser 
– und zwar idealisierender – Annahmen über grundlegende Merkmale von 
Zeugenschaft, die im Zentrum des juridischen Zeugnisses stehen. Auf sie-
ben Eigenschaften kommt es uns dabei an: (i) Evidenz, (ii) Wahrnehmung, 
(iii) Neutralität, (iv) Sprechakt, (v) Zuhörerschaft, (vi) Autorisierung, (vii) 
Glaubwürdigkeit. 

(i) Evidenz: Der Zeuge ist ein Beweismittel in einer mit einem Rechts-
streit verbundenen ungewissen Situation. Im juridischen Sinne fungiert er 
als ein Instrument zur Ermittlung von Tatsachenwissen. Seine epistemische 
Funktion ist also die Bedingung dafür, dass Recht gesprochen, dass ein Ur-
teil gefällt werden kann. Die Wahrheitsermittlung arbeitet der Recht-
sprechung zu.

(ii) Wahrnehmung. Bei einem vergangenen Ereignis ist der Zeuge in 
körperlicher Kopräsenz dabei gewesen und zeugt von eben dieser Wahr-
nehmung,6 von einer singulären Erfahrung also. Kern der Zeugenfigur ist 
der ›Augenzeuge‹; allerdings ist auch das Zeugnis vom Hörensagen als 
rechtliches Beweismittel zugelassen.7 Der Zeuge fungiert als das ›Auf-
zeichnungsorgan‹ eines Ereignisses – und zwar unter Verzicht auf per-
sönliche Meinungen, Schlussfolgerungen, Bewertungen und Beurteilungen 
dessen, was er rezipiert hat. Das unterscheidet ihn vom Sachverständigen.

(iii) Neutralität. Die Enthaltung von eigener Beurteilung verweist auf 
ein Neutralitätsgebot, das nicht nur in kognitiver, sondern auch in prakti-

5 Vgl. dazu: Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung: Kleine Metaphysik 

der Medialität, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2008, hier S. 228ff; Assmann, 

Aleida: »Vier Grundtypen von Zeugenschaft«, in: Michael Elm/Gottfried Kößler 

(Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, Tradierung und Ermitt-

lung, Frankfurt/New York: Campus 2007, hier S. 36; Assmann hat vier für den 

Gerichtszeugen typische Attribute unterschieden: Unparteilichkeit, sinnliche 

Wahrnehmung, Zuverlässigkeit, Glaubwürdigkeit.

6 Meyer-Goßner, Lutz: Strafprozessordnung, (Beck’sche Kurz-Kommentare, Bd. 

6), München: Beck 2004, hier S. 152.

7 Fachlexikon Recht, Münster: Alpmann Schmidt (u.a.) 2004, S. 1583.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 121

scher Hinsicht gilt: Kognitiv soll der Zeuge wie ein externer Beobachter 
auftreten, praktisch soll er am bezeugten Geschehen unbeteiligt und ohne 
eigene Interessen sein; erst recht soll(te) er nicht selbst das Opfer sein.

(iv) Sprechakt. Eine singuläre Erfahrung ist in Gestalt eines Sprechaktes 
zu diskursivieren.8 Die Transformation einer persönlichen Wahrnehmung in 
eine öffentlich nachvollziehbare Sprechhandlung bildet den Nukleus des 
Bezeugens.

(v) Auditorium. Das Zeugnisgeben setzt eine Instanz (Richter, Jury etc.) 
voraus, vor der und für die etwas bezeugt wird. Das Bezeugen ist dabei 
kein Monolog, sondern beruht auf der Interaktion zwischen Zuhörern und 
Zeuge, bei der die Erwartungen und Fragen des Auditoriums immer auch 
Einfluss nehmen auf Gehalt und Gestalt der Zeugenaussage.9 Die Zeugen-
aussage ist nicht nur ein Sprechakt; sie ist zugleich ein Hörakt: ein Zeuge 
wird angehört bzw. verhört.

(vi) Autorisierung. Das juridische Zeugnisgeben ist eine Institution: 
Denn dadurch, dass eine Aussage im Zeugenstand geäußert wird, gilt sie als 
eine wahrheitsdefinite Aussage. Zeuge kann nur sein, wer vom Gericht als 
Zeuge autorisiert bzw. akkreditiert wurde. Erst die Anerkennung des Zeu-
gen macht aus seiner Aussage ein Erkenntnismittel (für das Auditorium). 

 (vii) Glaubwürdigkeit. Nur derjenige kann Zeuge sein, dem geglaubt 
wird. Einerseits sind Zeugenaussagen zumeist empirisch unüberprüfbar; 
andererseits eröffnet die Versprachlichung einer Wahrnehmung die Mög-
lichkeit des Falschzeugnisses. Daher ist die Vertrauenswürdigkeit, Wahr-
haftigkeit und Glaubwürdigkeit des Zeugen conditio sine qua non der 

berzeugungskraft seiner Aussage. Die Wahrheit der bezeugten Sätze grün-
det in der Wahrhaftigkeit der Person. Die Glaubwürdigkeit eines Zeugen 
festzustellen, ist daher Aufgabe und wichtiges Anliegen des Gerichts.

Dieses vereinfachte und ›geglättete‹ juridische Modell von Zeugenschaft 
thematisiert sieben Aspekte, mit denen wir den Begriff des Gerichtszeugen 
konturieren wollen. Es wäre eine reizvolle Aufgabe, rechtsgeschichtlich die 

8 J.D. Peters: Witnessing, S. 709ff.

9 Schünemann, Bernd: »Zeugenbeweis auf dünnem Eis – Von seinen tatsächli-

chen Schwächen, seinen rechtlichen Gebrechen und seiner notwendigen Re-

form«, in: Albin Eser u.a. (Hg.), Strafverfahrensrecht in Theorie und Praxis, 

München: Beck 2001, S. 385- 407, hier S. 389.

Ü

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | SYBILLE KRÄMER

Genese jedes dieser Strukturelemente des Bezeugens herauszuarbeiten.10

Doch für uns ist hier allein wichtig, dass diese Aspekte so etwas wie eine 
›Grammatik‹ bzw. ›Syntax der Zeugenschaft‹ liefern. Wir gebrauchen den 
Begriff der ›Grammatik‹ mit Bedacht,11 um damit eine Analogie zur 
sprachlichen Grammatik und Pragmatik nahe zu bringen. Denn es bedarf 
keiner allzu lebhaften Phantasie um sich vorzustellen, dass diese Syntax 
sich zur Pragmatik des Bezeugens – und zwar nicht nur in konkreten Ge-
richtsverfahren, sondern in allen möglichen Vorkommnissen von Zeugen-
schaft – so verhält wie eine Schulgrammatik zum alltäglichen Sprechen: 
Wir verständigen uns in lebensweltlicher Kommunikation gewöhnlich nicht

in grammatisch vollständigen oder auch nur korrekten Sätzen. Die Pragma-
tik des Bezeugens wird also abweichen von deren syntaktischen Vorgaben. 
Nun ist die Abweichung der Phänomene vom ›reinen Begriff‹, das Abdrif-
ten des Realen vom idealen Regelwerk normal. Doch wir wollen diese Ab-
weichungen so interpretieren, dass sie uns Hinweise geben können auf 
Ambivalenzen, die ›tieferliegende Dilemmata‹ aufweisen, die mit dem 
Phänomen der Zeugenschaft verbunden sind. 

II. ZUR PRAGMATIK DER ZEUGENSCHAFT: 
DIE FALLIBILITÄT DES ZEUGNISSES

Das Herzstück solcher Abweichungen ist schnell identifiziert: Es ist die 
Fehlbarkeit des Bezeugens – eine Fehlbarkeit übrigens, die nicht schon 
aufgeht in der Irrtumsanfälligkeit jeder unserer Erkenntnisse. Ausgedrückt 
mit der Emphase Giorgio Agambens: Im Potenzial der Zeugenschaft ist ein 
Unvermögen und eine Impotenz des Bezeugens angelegt.12 Oder mit den 

10 Dazu einige Aspekte bei: Fischer, Martin Gerhard: »Zeugen«, in: A. Erler (Hg.), 

Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, erschienen in 5 Bänden von 

1964-1998, Berlin: Schmidt 1998, Bd. 5, S. 1684-1697.

11 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung, S. 228ff.

12 Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, ü-

bers. v. Stefan Monhardt, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003 (ital.: 1998), hier 

S. 126f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 123

nüchternen Worten Jürgen Kaubes: Die Hälfte aller Augenzeugen irrt 
sich.13

So muss auch der Rechtswissenschaftler Bernd Schünemann prosaisch 
feststellen: »Unbeteiligte Zeugen leiden an schlechter Beobachtung, 
schlechter Informationsverarbeitung, schlechter Informationsspeicherung 
und schlechter Informationsreproduktion, während interessierte Zeugen 
leicht in die Versuchung zur Manipulation der Informationsreproduktion 
geraten«, so dass er den Zeugenbeweis »als das problematischste aller Be-
weismittel« qualifiziert.14 Die Fallibilität des Zeugens15 führt nicht zur Dis-
kreditierung des Zeugenbeweises im Allgemeinen; dies hat – so Schüne-
mann – wiederum damit zu tun, dass Zeugenaussagen so unbestimmt sind, 
dass sie im Zuge des Gerichtsverfahrens weitreichend geformt werden kön-
nen.16

Sozialpsychologische Studien heben überdies hervor, dass Fehler beim 
Identifizieren von Personen und Gesichtern in der Zeugenvernehmung an 
der Tagesordnung sind.17 Verschiedene Personen, die Augenzeuge eines 
Geschehens sind, entwickeln fast ebenso viele Geschichten des Herganges. 
Chamäleonartig wechseln die wahrgenommenen Daten, und unser Ge-
dächtnis ist allzu gerne bereit, die Lücken seiner Erinnerung imaginär auf-
zufüllen und die faktischen Unschärfen zugunsten einer fiktiven Schärfe zu 
kompensieren: Wir folgen lieber der Logik einer kohärenten narrativen 
Struktur, als die Fragmentarität, Unvollständigkeit und Ungenauigkeit un-
serer Beobachtungen einzugestehen.

13 Kaube, Jürgen: »Die Hälfte aller Augenzeugen irrt sich«, in: Frankfurter Allge-

meine Zeitung, 29.12.2006.

14 B. Schünemann: Zeugenbeweis auf dünnem Eis, S. 388

15 Dazu auch: Barton, Stephan: »Fragwürdigkeiten des Zeugenbeweises – Aussa-

genpsychologische Erkenntnisse und verfahrensrechtliche Konsequenzen«, in: 

ders. (Hg.), Redlich aber falsch. Die Fragwürdigkeit des Zeugenbeweises, Ba-

den Baden: Nomos 1995, S. 23-65.

16 Ebd. S. 391.

17 Ross, David F./ Read, J. Don / Toglia, Michael P.: Adult Eyewitness Testimony: 

Current Trends and Developments, Cambridge: Cambridge UP 1994; Greuel, 

Luise: Glaubhaftigkeit der Zeugenaussage. Die Praxis der forensisch-

psychologischen Begutachtung, Weinheim: Beltz 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | SYBILLE KRÄMER

Hinweise auf die Fallibilität des Zeugnisgebens finden sich also zuhauf. 
Worauf es uns nun ankommt, ist, dass sich dieses Dilemma schon in der 
›Grammatik der Zeugenschaft‹ aufspüren lässt: Der Zeuge spielt im Prozess 
der Wahrheitsfindung eine einzigartige Rolle, indem er eine Evidenz zu 
erzeugen hat, die – infolge des Zeitenbruchs – genau genommen nicht 
(mehr) zu haben ist. Zugleich ist die Zeugenaussage höchst prekär, insofern 
persönliche Wahrnehmungen irrtumsanfällig und sprachliche Aussagen 
immer auch falsch sein können. Daher wundert es nicht, dass einerseits die 
juridische Zeugenvernehmung – etwa durch Schwur und Eid – hochgradig 
›moralisiert‹ und performativ institutionalisiert wird. Und dass andererseits 
nicht wenige Philosophen zu der Überzeugung gelangten, dass dem Zeu-
genwissen die Wissensqualität abzusprechen sei – wir kommen darauf zu-
rück.

Nun findet sich die Überbrückung der Kluft zwischen Evidenzkraft und 
Bezweifelbarkeit in der ›Grammatik der Zeugenschaft‹ selbst angelegt: Nur 
der kann etwas bezeugen, dem auch geglaubt wird. Allein der Zeuge über-
zeugt, dem vertraut werden kann.18 Was nun bedeutet ›Vertrauen‹? Niklas 
Luhmann19 hat das Vertrauen als eine riskante Vorleistung charakterisiert, 
die in unsicheren Situationen mit ungewissen Handlungsoptionen die Kom-
plexität dieser Situation zu bewältigen hilft. Wir müssen nicht vertrauen, 
wo wir uns einer Sache sicher sind und uns auskennen. Dabei richtet sich 
das Vertrauen auf einzelne Menschen (und kann dann auch auf Institutio-
nen übergreifen), von denen wir annehmen, dass sie in dem, was sie tun, 
sich richtig und aufrichtig verhalten. Diese Erwartung an den anderen, ›das 
Richtige zu tun‹, signalisiert, dass diejenigen, denen wir vertrauen, densel-
ben Horizont von Maximen, Maßstäben und Werten mit uns teilen. Ange-
sichts des geteilten Wertehorizonts ist es nicht erstaunlich, dass es gerade 
die ›Gentlemen‹ waren, die in den Anfängen experimentierender Wissen-
schaften in der Neuzeit die Korrektheit naturwissenschaftlicher Experi-
mente zu bezeugen hatten.20 Doch das ändert nichts daran, dass jedes ande-

18 Die ethische Dimension des Bezeugens wird ausführlich untersucht in: Schmidt, 

Sibylle: Zeugenschaft. Ethische und politische Dimensionen, Frankfurt a.M.: 

Peter Lang 2009.

19 Luhmann, Niklas: Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komple-

xität, Stuttgart: Ferdinand Enke 1968. 

20 Shapin, Steven: A Social History of Truth, Chicago: Chicago UP 1994.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 125

ren Personen geschenkte Vertrauen ein Wagnis bleibt und wer vertraut, et-
was riskiert und sich verletzlich macht: Vertrauen ist prinzipiell enttäusch-
bar.21

Auf zweierlei kommt es uns jetzt an: Einerseits ist klar, dass ›Vertrauen 
in eine Person‹ eine ethische und durch und durch soziale Kategorie ist. 
Wenn dem Zeugen vertraut wird, so wird nicht einfach dem Wahrheitsge-
halt seiner Aussage vertraut, vielmehr der Wahrhaftigkeit seiner Person. 
Damit ist allerdings das Dilemma der Entscheidung zwischen Evidenzkraft 
und Fallibilität der Zeugenaussage, mit der Vertrauenswürdigkeit der zeu-
genden Person nicht einfach gelöst, sondern – lediglich – verlagert: Es ist 
die Kohärenz und Zuverlässigkeit der Person, die nun zur Quelle der Evi-
denzkraft der Zeugenaussage wird.22 Die Wahrheit eines Satzes gründet in 
der Wahrhaftigkeit der Person. Die Fallibilität in der epistemischen Rolle 
der Zeugenaussage wird kompensiert durch die ethische Rolle, die das –
immer auch enttäuschbare – dargebrachte Vertrauen spielt.

Wir sehen also: Schon im Rahmen der elementaren juridischen Gram-
matik des Bezeugens sind Episteme und Ethik, Erkennen und Anerkennen 
aufeinander angewiesen. Wenn es jedoch so ist, dass Integrität und Au-
thentizität der Person des Zeugen zum Fundament der Wahrheitsfähigkeit 
seiner Aussage werden, dann stoßen wir auf einen weiteren dilemmatischen 
Sachverhalt. Wir wollen uns diesem annähern, indem wir der Zeugenfigur 
noch einmal in einer anderen – einer medientheoretischen –  Terminologie 
Kontur verleihen. 

21 Das betonen auch Osterloh, Margit/ Weibel, Antoinette: Investition Vertrauen. 

Prozesse der Vertrauensentwicklung in Organisationen, Wiesbaden: Gabler 

2006; Möllering, G. M.: »Hinein ins Vertrauen?«, in: Zeitschrift für Führung 

und Organisation 71(2) (2002), S. 81-89.  

22 Daher die besondere Rolle der Glaubwürdigkeitserwägungen vor Gericht für die 

Anerkennung der Wahrheit der Zeugenaussage, vgl. Nack, Armin: »Der Zeu-

genbeweis aus aussagepsychologischer und juristischer Sicht«, in: Strafverteidi-

ger 1 (2001), S. 1-9, hier S. 2.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | SYBILLE KRÄMER

III. DER ZEUGE ALS BOTE UND SPUR

Wo es um das Bezeugen eines vorübergegangenen Ereignisses geht, stellt 
sich die Frage, ob – und wenn ja, wie – Wissen oder Wahrnehmungen über-
tragen werden können. Übertragung ist angewiesen auf Medien. Wir haben 
an anderer Stelle23 den Boten bzw. das Botenmodell als einen medien-
theoretischen Ansatz entfaltet, um verschiedenartige Formen des Übertra-
gens und Übermittelns zu beschreiben und zu begreifen. Auf John Durham 
Peters geht nun der Gedanke zurück, den Zeugen selbst als eine Art von 
Boten zu begreifen.24 Aleida Assmann hat den ›historischen Zeugen‹ mit 
der Botenfigur in Verbindung gebracht.25 Der Zeuge, der vor einem Audito-
rium ein vergangenes Ereignis bezeugt, ist der Mittler und Überträger von 
etwas, das denjenigen, vor denen bezeugt wird, irreversibel entzogen ist.

Loten wir den Zusammenhang von Botenmodell und Zeugenfigur etwas 
genauer aus.26 An unserem Botenmodell sind vor allem drei Aspekte der 
Botenfigur von Interesse: 

(i) Der Bote bringt etwas zur Erscheinung, indem er sich selbst dabei 
zurücknimmt: ›Fremdvergegenwärtigung durch Selbstneutralisierung‹27 ha-
ben wir dies genannt. Als eine dritte Instanz zwischen unterschiedlichen 
›Parteien‹ bzw. Seiten stehend, hat der Bote eine Neutralität und Indifferenz 
zu bewahren, nicht nur gegenüber den ›Parteien‹ selbst, sondern auch ge-
genüber dem Inhalt seiner Botschaft: Er ist für deren Gehalt nicht verant-
wortlich; der Bote spricht nicht mit ›eigener‹, vielmehr mit ›fremder‹ 
Stimme.

(ii) Der Bote überbrückt einen zeitlichen oder räumlichen Abstand, in-
dem er Teil eines Materialitätskontinuums ist, und zwar gerade auch im 
physischen Bestand seiner Körperlichkeit, insofern die Botschaft seinem 
Körpergedächtnis inskribiert ist. Daher ist die personale Instanz des Boten 
auch so leicht durch nichtpersonale, also symbolische und/oder technische 
Mittel der Aufzeichnung und Übertragung ersetzbar.

23 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung.

24 Vgl. J. D. Peters: Witnessing.

25 A. Assmann: Vier Grundtypen von Zeugenschaft, S. 39ff.

26 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung, S. 223-260.

27 Ebd. S. 118.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 127

(iii) Das ›unfreiwillige Botentum der Spur‹ bildet die Rückseite des Bo-
tenmodells und ist diesem inhärent. Spuren werden bedeutsam, wenn ein 
Medium weniger kommunikationstheoretisch, sondern epistemologisch von 
Belang ist, wenn es also um das Erkennen und damit verbundene Wissens-
praktiken geht. Das Botenmodell kann im Horizont des Denkens der Spur 
epistemologisch gelesen werden: Das Interpretieren von Spuren bildet eine 
grundlegende Erkenntnisquelle – im Alltag ebenso wie in den Wissen-
schaften.

Eine Familienähnlichkeit wird damit augenfällig zwischen der Boten-
und der Zeugenfigur. Wir können die ›Botennatur‹ des Zeugen zwar nicht 
weiter detaillieren, doch zumindest überlegen, ob von hier aus ein neues 
Licht auf das Bezeugen und seine Ambivalenzen fallen kann. Erinnern wir 
uns: Die Kluft zwischen der Evidenzkraft und der Fallibilität des Bezeu-
gens wird kompensiert durch eine Verbindung von epistemischen und ethi-
schen Aspekten: Indem die Glaubwürdigkeit des Zeugen zur Bedingung 
seiner Wahrheitskraft avanciert, ist die Last der epistemischen Ungewiss-
heit einer Zeugenaussage umgewandelt in das persönliche Risiko, welches 
in dem einem Zeugen entgegengebrachten Vertrauen liegt. Falschaussagen 
wären dann nicht einfach eine Täuschung, vielmehr eine Ent-täuschung. 

Diese Umwandlung des Risikos nimmt nun in der Perspektive des Bo-
ten- und Spurmodells neuartige Züge an. Denn das Bote-Sein des Zeugen 
kann – und muss vielleicht – nach Art des unfreiwilligen Botentums der 

Spur gedacht werden. Markierungen sind als Spuren eines Geschehens in-
terpretierbar, insofern sie mit diesem kausal verknüpft sind. Wenn der Zeu-
ge sich zu verhalten hat und auch so behandelt wird, als ob er die Spur und 
›Inskription‹ eines vergangenen Geschehens sei, dann kann die episte-
mische Ungewissheit der Zeugenaussage genau dadurch kompensiert wer-
den, dass infolge der Tatsache, dass der Zeuge persönlich dabei gewesen 
ist, er wie ein Effekt dieses kausalen Geschehens angesehen wird und fun-
giert. Spuren können zwar falsch gelesen und fehlgedeutet werden, doch sie 
können nicht lügen; denn ihr Ort ist nicht in der Welt der Gründe, sondern 
in der Welt der Kausalzusammenhänge. Die Behandlung des Zeugen als 
Teil dieses Kausalnexus versucht der durch die Lüge und Irrtumsanfällig-
keit eröffneten epistemischen Ungewissheit zu begegnen. Und zwar tut sie 
das nicht durch den ethischen Zug der personalen Aufwertung (dem Zeugen 
als Person glauben und vertrauen), sondern der personalen Abwertung (der 
Zeuge als übrig gebliebenes Element eines Kausalgeschehens). Dies darf 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | SYBILLE KRÄMER

nicht missverstanden werden: Es geht an dieser Stelle unserer Überlegun-
gen keineswegs darum, eine ›Verdinglichung‹ des Zeugens zu beklagen, 
sondern darum, aufmerksam zu machen auf das, was mit der ›Verantwor-
tung‹ geschieht, sobald die Jury den Zeugen ›wie eine Spur zu lesen hat‹. 
Wenn der Zeuge tatsächlich wie eine (besondere Form) von Spur behandelt 
wird28 – und es gibt eine Fülle von Symptomen, die eben dies nahe legen –
dann geht nolens volens die Verantwortung für die Fallibilität der Zeugen-
schaft auf die ›Spurenleser‹ selbst über, d.h. auf das Auditorium, die Jury, 
den urteilenden Richter. Den Zeugen als Spur eines Geschehens anzusehen, 
ist dann kein bloßer Akt der Dehumanisierung einer Person, sondern ein 
Akt der Sozialisierung eines epistemischen Verfahrens: Nicht der Zeuge, 
der etwas sagt, ist hier verantwortlich für seine Rede, sondern es ist das 
Auditorium, welche den Zeugen als mögliche Spur zu lesen und zu beur-
teilen hat. Auch der Umstand, dass die Glaub- und Vertrauenswürdigkeit 
eines Zeugen von diesem selbst – selbstverständlich – nicht explizit ausge-

sagt, sondern nur implizit ›gezeigt‹ werden kann, ordnet sich dann ein in 
den Spurcharakter der Zeugenaussage, indem diese eben nicht etwas sagt, 
vielmehr zeigt.

Wir können die der Zeugenfigur eigene Ambivalenz auch durch die 
Doppelrolle ausdrücken, die der Zeuge spielt. Einerseits hat der Zeuge als 
untrügliches Aufzeichnungsinstrument zu fungieren; zum anderen hat er 
sich als vertrauens- und glaubwürdiger Mensch zu erweisen, der eine inte-
gre und kohärente Persönlichkeit verkörpert: Depersonalisierung und Per-
sonalisierung verschränken sich in der Figur des Zeugen. Denn dieser hat 
sich zugleich wie ein materialer Gegenstand und wie eine authentische Per-
son zu verhalten. In diesem Spannungsverhältnis von Dingnatur und Per-
sonnatur des Zeugen wurzelt das, was wir das ›Dilemma der Zeugenschaft‹ 
nennen wollen. Der Umgang mit diesem Dilemma liegt eben in der Soziali-
sierung des Zeugnisgebens: einerseits, indem die Anerkennung der Person 
des Zeugen zur Bedingung der Möglichkeit wird, dass seinem Wort eine 
Erkenntnisfunktion zugesprochen werden kann; andererseits, indem die In-

28 Zum Zusammenhang von Spur und Zeugnis auch Schmidt, Sibylle: »Spuren der 

Authentizität. Körperliche Dimensionen der Zeugenschaft«, in: Sandie At-

tia/Nathalie Le Bouëdec/Ingrid Streble/Alice Volkwein (Hg.), Sur les traces de 

la trace. Der Spur auf den Spuren, Beihefte zur Germanisch-Romanischen Mo-

natsschrift, Heidelberg: Winter (i.E.).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 129

terpretation der Zeugenaussage durch die Jury dem Deuten eines Kausalge-
schehens angenähert wird, für dessen richtige Beurteilung die Jury die Ver-
antwortung trägt.

Wir wollen uns der Behandlung dieses Dilemmas, das in der Doppel-
rolle des Zeugen als Ding und Person besteht, nun in jenen Bereichen zu-
wenden, die mit dem juridischen Modell der Zeugenschaft gerade nicht zur 
Deckung kommen. Es geht um das ›natürliche Zeugnis‹ einerseits, das in 
dem alltäglichen Wissen durch die Worte anderer besteht, und um das 
›dramatische Zeugnis‹ der Märtyrer und Überlebenszeugen andererseits.

IV. ›NATÜRLICHES ZEUGNIS‹ ALS GEGENSTAND 

SOZIALER EPISTEMOLOGIE

Die prosaische Form der Zeugenschaft, wenn nicht gar ihre ›Schwund-
stufe‹, bildet unsere alltägliche Erkenntnisquelle: Es ist das Wissen durch 
die Worte anderer. Große Portionen unserer lebensweltlichen Meinungen, 
aber auch unserer wissenschaftlichen Überzeugungen verdanken wir dem 
Informiertwerden durch andere Personen und Institutionen. Für den metho-
dologischen Individualismus, der vom autarken Erkenntnissubjekt ausgeht, 
welches etwas als etwas müsse erkennen können und zwar kraft eigenen 
Wahrnehmens und Schlussfolgerns (oder der Erinnerung an diese), bildet 
die Erklärung der Übertragung von Wissen durch Zeugen eine Verlegen-
heit. Deren Bewältigung besteht dann darin, das Zeugnisgeben auf basalere 
Wissensquellen von epistemisch gesichertem Rang zurückzuführen. Oliver 
R. Scholz unterteilt die individualistisch orientierten erkenntnistheoreti-
schen Reduktionisten, die dem Prinzip des »Know it yourself«29 folgen, in 
ein pessimistisches und ein optimistisches Lager: Während die Pessimisten 
die Zurückführbarkeit des bezeugten ›Wissens‹ auf andere Erkenntnisquel-
len leugnen und diesem den Status, ein Wissen zu sein, rundweg abspre-
chen, sehen die Optimisten – zu denen etwa David Hume gehört – diese 
Reduktion als möglich an. Doch die Idee solcher Zurückführung der Testi-

29 Scholz, Oliver: »Das Zeugnis anderer. Prolegomena zu einer sozialen Erkennt-

nistheorie«, in:  Thomas Grundmann (Hg.), Erkenntnistheorie. Positionen zwi-

schen Tradition und Gegenwart, Paderborn: Mentis 2003, S. 354-375, hier S. 

358.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | SYBILLE KRÄMER

monialerkenntnis auf andere – vom Individuum ›eigenhändig‹ überprüfbare 
– Erkenntnisquellen ist unhaltbar, ist impraktikabel, wenn nicht gar ab-
surd.30 Für die Unmöglichkeit einer Zurückführung des Wissens durch 
Zeugnisgeben auf ›originäre‹ und nicht nur ›bezeugende‹ Erkenntnisquellen 
sprechen gute Gründe, die wir hier nur streifen können. Da ist das holistisch 
ausgerichtete Argument, dass all unser Wissen ein Netz bzw. ein Gewebe 
von Überzeugungen bildet, in welchem die meisten ›Knoten‹ Kenntnisse 
verkörpern, die gewonnen sind durch Wissensübertragung. Diese Knoten 
aus unserem Wissensnetz wegzudenken heißt, dieses Netz als ganzes auf-
zugeben bzw. aufzulösen. Grundlegender noch ist der Umstand, dass auch 
eine vorgeblich basale Tätigkeit wie das Wahrnehmen an Begriffe gebun-
den bleibt, die wir im Zusammenhang unserer Sprache erworben haben; der 
Spracherwerb jedoch – das teilt er mit aller Sozialisation – ist undenkbar 
ohne Vertrauen in die Worte anderer.31 Machen wir es kurz: Ein Wissen 
durch die Worte anderer ist unumgänglich, und es ist zugleich nicht auf ei-
genhändig geprüftes Wissen zurückführbar.

So wundert es nicht, dass in den letzten zwei Jahrzehnten das Zeugnis-
wissen als eine eigenständige Wissensquelle rehabilitiert und der methodo-
logische Individualismus im gleichen Zuge kritisiert und revidiert wurde.32

30 Vgl. S. Weigel: Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage, S. 116; Scholz: 

Das Zeugnis anderer, S. 360.

31 Coady, C. Anthony J.: Testimony. A Philosophical Study, Oxford: Clarendon 

Press 1992, hier S. 152ff; Scholz: Das Zeugnis anderer, S. 369.

32 C.A.J. Coady: Testimony; Fricker, Elizabeth: »The Epistemology of Testi-

mony«, in: Proceedings of the Aristotelian Society 61 (1987), S. 57-93; dies.: 

»Against Gullibility«, in: Bimal Krishna Matilal/Arindam Chakrabarti (Hg.), 

Knowing from Words: Western and Indian philosophical analysis of under-

standing and testimony, Dordrecht: Springer 1994, S. 125-161; Kennedy, Rick: 

A History of Reasonableness: Testimony and Authority in the Art of Thinking, 

Rochester: Rochester Univ. Press 2004; Schmitt, Frederick F. (Hg.): Socializing 

Epistemology, Lanham: Rowman & Littlefield 1994; O.R. Scholz: Das Zeugnis 

anderer; ders.: »Zeuge, Zeugnis I«, in: Joachim Ritter/ Karlfried Gründer u.a. 

(Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe 2004, Bd. 12, 

S. 1317-1324; Schmitt, Frederick / Scholz, Oliver R.: »Introduction. The His-

tory of Social Epistemology«, in: Episteme. A journal of Social Epistemology 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 131

Das Zeugenwissen kann also zum Testfall werden für eine soziale Epis-
temologie, das heißt für eine Erkenntnistheorie, die »der sozialen und holis-
tischen Natur unserer epistemischen Unternehmungen Gerechtigkeit wider-
fahren läßt.«33

Fragen wir uns also, wie im Horizont der hier entfalteten Idee, dass 
schon beim Gerichtszeugen Episteme und Ethik der Zeugenschaft eine 
dichte Verbindung eingehen, auch das alltägliche Wissen durch die Worte 
anderer Kontur gewinnt. Wenn die Wahrheit einer von anderen übermittel-
ten Aussage von uns nicht überprüfbar ist, diese epistemische Unentscheid-
barkeit jedoch durch eine personale ethische Entscheidung substituiert wird 
in Gestalt des Vertrauens, das wir in die uns unterrichtende Person bzw. 
Institution setzen, dann liegt hierin schon ein entscheidender Hinweis, was 
diese ›Sozialität des Erkennens beim Zeugnisgeben‹ bedeutet. Elisabeth 
Fricker möchte jeder Leichtgläubigkeit den Boden entziehen, indem sie 
dem Hörer die Pflicht zuweist, die aussagende Person beständig auf Hin-
weise über ihre Vertrauenswürdigkeit zu überprüfen.34 Und tatsächlich ist 
jedes Gericht darum bemüht, sich ein Bild zu machen von der Glaubwür-
digkeit – oder Unglaubwürdigkeit – von Zeugen. Gleichwohl: Wenn die 
Begriffsbestimmung von ›Vertrauen‹, die wir zugrunde gelegt haben, sinn-
voll ist, wenn also das Risiko, jemandem Glauben und Vertrauen zu schen-

ken, bestehen bleibt, weil anders es sich gar nicht um Glauben und Ver-
trauen handeln würde, dann geht es fehl, die Gabe des Vertrauens zu ratio-
nalisieren und zurückzuführen auf kognitive Inferenzprozesse seitens des 
Hörers bzw. der Jury. Oliver R. Scholz hat auf die »globale Hintergrund-
disposition des Vertrauens«35 nachhaltig verwiesen, in die wir – wie nicht 
zuletzt Wittgenstein immer wieder betonte – von Kindesbeinen an hinein-
wachsen und die auch für uns als Erwachsene jenen bleibenden Mutterbo-
den bildet, welcher eine sich daraus bildende kritische Einstellung gegen-
über Aussagen und Personen überhaupt erst möglich macht. Doch diese –
wie Scholz es nennt – »Wahrheitspräsumtion« ist keine epistemische, viel-
mehr eine ethische Einstellung. Es ist keine Wahrheits-, sondern eine 

7(1) (2010), S. 1-6.; Welbourne, Michael: The Community of Knowledge, Ab-

erdeen: Aberdeen Univ. Press 1986.

33 O.R. Scholz: Das Zeugnis anderer, S. 373.

34 Vgl. E. Fricker: The Epistemology of Testimony.

35 O.R. Scholz: Das Zeugnis anderer, S. 272.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | SYBILLE KRÄMER

Wahrhaftigkeitspräsumtion. Es ist die Einstellung, anderen Vertrauen zu 
schenken. Und diese Einstellung trägt Züge einer ›Gabe‹. Die Möglichkeit
zur Rationalisierung dieses ›Urvertrauens‹ liegt dann weniger in epistemi-
schen Pflichten rationaler Hörer, sondern in der gesellschaftlichen Institu-

tionalisierung und Sanktionierung der Zeugenrolle. Dies ist der entschei-
dende Punkt einer Abweichung des ›natürlichen‹ vom ›formellen‹ Zeugnis-
geben. Vor Gericht ist der einzelne Zeuge gefragt und selten nur ganze In-
stitutionen. Bei den Formen der Wissensübertragung allerdings ist es um-
gekehrt: Je mehr das Zeugnisgeben sich den alltäglichen Formen der In-
formationsübermittlung annähert, umso stärker fällt die Institutionalisie-
rung bzw. Akkreditierung, die Verrechtlichung, Verstaatlichung der ent-
sprechenden Vermittlungsinstanzen ins Auge. Denken wir nur an den Bil-
dungsauftrag von Kindergärten, Schulen und Universitäten, aber auch an 
die sozial erworbene Autorität in der akademischen und außerakademi-
schen Wissensvermittlung durch Verlage, Zeitschriften, Nachrichtensender, 
etc. Diese Autorität von Institutionen der Informationsübermittlung wird in 
sozialen Praktiken erworben, befestigt, aber auch verloren.36 Die ethische 
Gabe des Vertrauensschenkens als ein intersubjektives Phänomen, welche 
den epistemisch-ethischen Nukleus des Bezeugens bildet, wird hier ratio-
nalisiert in Form von rechtlichen und politischen Bedingungen, welche die 
Entstehung und den Gebrauch von Institutionen der Wissensvermittlung 
einbetten und regeln. Dies allerdings ändert nichts an dem immer noch all-
täglichen, individuellen Vorgang, bei dem wir uns durch andere ein Wissen 
›geben‹ lassen, dessen Wahrheit wir genau deshalb als ›gegeben‹ voraus-
setzen, weil wir den anderen für eine vertrauenswürdige und auskunftsfä-
hige Person bzw. Institution halten. Anders als es die Differenz von Wissen 
und Glauben nahe zu legen scheint, bilden der Glauben an und das Ver-

trauen in den anderen ein Fundament unserer Wissenspraktiken. Dies ist 
der Kern der sozialen Epistemologie, für die das Wissen durch die Worte 
anderer paradigmatisch wird.

36 Und es ist klar, dass die globale Digitalisierung hier ganz neue Problemfelder 

öffnet an Chancen wie Risiken, denen wir uns hier allerdings nicht zuwenden 

können.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 133

V. DRAMATISCHES ZEUGNISGEBEN: 
MÄRTYRER UND ÜBERLEBENSZEUGE

Der Zusammenhang von Episteme und Ethik beim Bezeugen nimmt eine 
andere Verlaufsform an, sobald wir uns den mit Leiden, Erleiden und Tod 
verbundenen Phänomenen der ›dramatischen Zeugenschaft‹ zuwenden. Wir 
wollen uns im ersten Schritt dem Märtyrer als Leidenszeugen, im zweiten 
Schritt dem Überlebenszeugen zuwenden.

V.1 Märtyrer

Nicht zufällig geht der religiöse Begriff des Märtyrers zurück auf das alt-
griechische Wortfeld für Zeugnis und Zeuge: ›martys‹ (Zeuge) ›martyrein‹ 
(bezeugen), ›martyrion‹ (abgelegtes Zeugnis). Im Märtyrer im Sinne des 
religiösen Verständnisses transformiert sich der Wortzeuge in einen Blut-
zeugen: Er zeugt nicht mehr durch das, was er sagt, sondern durch das, was 
er erleidet. Wir wenden uns dem Phänomen der Blutzeugenschaft zu, weil 
hierin Dilemmata des Zeugnisgebens sich verdichten und radikal zuspitzen.

Wir können ausgehen von einer aufschlussreichen Unterscheidung 
Kierkegaards, der zwei Arten von Wahrheiten unterscheidet: Als Wissen 
versprachlichte Wahrheiten sind lehr- und lernbar und können übertragen 
werden; sie bilden ein ›Kollektivgut‹. Doch es gibt Wahrheiten, die nicht 
ausgesagt, vielmehr nur gezeigt werden können und kein transferierbares 
Produkt darstellen, sondern den Weg einer individuellen Erfahrung markie-
ren, den erleben und durchleben muss, wer diese Wahrheit für sich er-
schließen will. Diese Wahrheit bleibt nicht Eigenschaft einer Aussage, son-
dern ist das Attribut einer individuellen Lebensführung. Kierkegaard eröff-
net den Unterschied zwischen ›eine Wahrheit wissen‹ und ›eine Wahrheit 
sein‹ als Unterschied zwischen einer diskursivierbaren und einer existen-
zialen Wahrheit. Religiöse Wahrheiten sind von der existenzialen Art. Die-
se Glaubenswahrheit ist sprachlich unmöglich zu vermitteln. Diese Unmög-
lichkeit der direkten Mitteilung kulminiert zwar in der Situation des Märty-
rers, der durch sein körperliches Leiden und den eigenen Tod zeugt, ist aber 
als Phänomen in jedweder Glaubenszeugenschaft angelegt. Es ist daher nur 
konsequent, dass Kierkegaard die Züge des märtyrerhaften Leidens zu ei-
nem Grundzug allen christlichen Lebens verallgemeinert.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | SYBILLE KRÄMER

Die von Kierkegaard eröffnete Dichotomie zwischen Wortzeugenschaft 
und Blutzeugenschaft ist allerdings nicht die einzige Möglichkeit, sich mit 
dem Märtyrer als Zeugenfigur auseinanderzusetzen. Näher an unserer 
›Grammatik der Zeugenschaft‹ ist Markus Barth37, der anhand des Neuen 
Testaments die religiöse, epistemische und juridische Perspektive von Zeu-
genschaft miteinander verknüpft, indem er drei Versionen von Zeugen-
schaft unterscheidet: Leidenszeuge, Bekenntniszeuge und Augenzeuge bil-
den unterschiedliche Zeugnisarten, die einzig in Gestalt der zwölf Apostel 
eine Vereinigung fanden. Die Apostel sind als Jünger von Jesus dessen Au-
genzeugen. Sie bezeugten auch den auferstandenen Christus, der die Berüh-
rung durch ihre Hände erforderte und damit die Körperlichkeit und Kausa-
lität ihres Dabeigewesenseins evoziert. Apostel sind darüber hinaus auch 
bekennende Zeugen, die nicht nur von einer äußeren Wahrnehmung, son-
dern von einem inneren Zustand, von ihrem Glauben, dass Jesus Gottes 
Sohn sei, Zeugnis geben; sie zeugen also von etwas, das ins Spiel zu brin-
gen beim Gerichtszeugen gerade ausgeschlossen werden soll. Die Apostel 
verbinden noch Augen- und Bekenntniszeugenschaft, epistemisches und 
religiöses Bezeugen. Schließlich gibt es den Leidenszeugen, der durch sein 
körperliches, sichtbares Martyrium und seinen Tod von der unsichtbaren 
Innerlichkeit eines Glaubens zeugt: Er zeugt nicht durch Worte, sondern 
durch Taten. Während der Tod der Apostel eine Folge ihrer Zeugenschaft 
ist – sie sterben, weil sie sich zu Christus bekennen – dreht sich im späteren 
christologischen Begriff des Märtyrers dieser Zusammenhang um: Der 
Märtyrer avanciert genau deshalb zu einem Religionszeugen, weil und inso-
fern er getötet wird. Die Tötung ist nicht Folge, sondern Voraussetzung je-
ner Art von Blutzeugenschaft, die der Märtyrer verkörpert. Denn für alle, 
die nach den Aposteln kommen, ist die Authentizität der eigenen Überzeu-
gung nicht mehr durch eine Art ›epistemischer Augenzeugenschaft‹ legiti-
miert. So fällt die wahrheitsverbürgende Evidenz nicht mehr der körperlich 
fundierten Augenzeugenschaft, sondern der körperlich situierten Leidens-
fähigkeit zu. In den Termini der Botentheorie: Der Märtyrer wird zum zeu-
genden Künder der Religion, indem die Figur des ›sterbenden Boten‹ zum 
Blutzeugen einer Botschaft wird.

37 Barth, Markus: Der Augenzeuge – eine Untersuchung über die Wahrnehmung 

des Menschensohnes durch die Apostel, Zürich: Evangelischer Verlag 1946.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 135

V.2 Überlebenszeuge

Der Märtyrer zeugt, indem er stirbt; wer eine Katastrophe überstanden hat, 
bezeugt dadurch, dass er überlebt.38 Auch in der Überlebenszeugenschaft 
werden wir mit dramatischen Formen des Bezeugens konfrontiert, die zu-
gleich ein Licht werfen können auf Ambivalenzen in der Figur des Bezeu-
gens. Zur ›Grammatik der Zeugenschaft‹ gehört die Position eines – jeden-
falls im Prinzip – neutralen Beobachters, der als möglichst Unbeteiligter 
Zeugnis ablegt vom Geschehen. Ein Überlebenszeuge zeugt gerade, weil 
und insofern er zugleich Betroffener ist. Und doch kommen die Zeugen-
und Opferrolle beim Überlebenszeugen nicht vollständig zur Deckung: Der 
Überlebende zeugt zwar von der Leerstelle, die der Tod der anderen hin-
terlassen hat und markiert so eine ›absolute Grenze‹ der Zeugenschaft. 
Denn der erlittene Tod ist nicht mehr bezeugbar. Und doch geht es um eine 
noch subtilere Dimension, wenn Dori Laub den Holocaust als »event 
without witness«39 deutet. Das Konzentrationslager hat eben dasjenige an 
der Person zerstört, was – im Rahmen einer ›Grammatik der Zeugenschaft‹ 
– als die ethische Bedingung des Zeugnisgebens charakterisiert wurde: über 
eine kohärente, personale Identität zu verfügen, die einen Menschen als 
vertrauens- und glaubwürdig auszeichnet.

Was diese Zerstörung bedeutet, hat Giorgio Agamben anhand der Figur 
des ›Muselmannes‹ ausgelotet und reflektiert. Der ›lebendige Leichnam‹ 
des Muselmannes ist der – in der Lagersprache – aufgegebene Kamerad, 
dem jeder Wille und Überlebenswille, jede Möglichkeit, zwischen gut und 
böse zu unterscheiden, abhanden gekommen ist, der sich also selbst 
aufgegeben hat. Der Muselmann ist – als Person – noch vor seinem phy-
sischen Tod gestorben; er verkörpert das Paradox einer jeden Holocaust-
Zeugenschaft: Zur Nichtperson mutiert, kann der Muselmann gemäß der 
Grammatik der Zeugenschaft kein Zeuge mehr sein und ist doch – so 

38 Im Anschluss an Margalit, Avishai: The Ethics of Memory, Cambridge Mass.: 

Harvard University Press 2002, S. 147-182, spricht Assmann hier vom ›morali-

schen Zeugen‹, vgl. dies.: Vier Grundtypen von Zeugenschaft, S. 41ff.

39 Laub, Dori: »An Event Without a Witness: Truth, Testimony and Survival«, in: 

Testimony: Shoshana Felman/Dori Laub (Hg.), Crises of Witnessing in Litera-

ture, Psychoanalysis, and History, New York/ London: Routledge 1992, S. 75-

92, hier S. 80.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | SYBILLE KRÄMER

Agamben – zugleich der wirkliche, der einzige, der absolute Zeuge für den 
Holocaust.40 Die Unmöglichkeit zu bezeugen ist das Aschemal der Über-
lebenden des Holocaust.41 Und doch ist die Aporie, Zeugnis von der 
Unmöglichkeit der Zeugenschaft abzulegen, noch nicht die ganze Wahrheit.

Die vielfältigen Formen der Zeugenschaft vom Holocaust sind heute ein 
Faktum, denken wir nur an das ›Yale Oral Testimony‹ Projekt. Die Doku-
mentation der mündlichen Befragung der Überlebenden der KZ wird in sei-
ner Bedeutung umso eindringlicher, je näher auch die letzten überlebenden 
Augenzeugen an die Schwelle ihres natürlichen Todes herantreten. Aller-
dings leben diese Projekte davon, dass das Erzählen der Überlebenden in 
seinem Zeugnischarakter gerade nicht aufgeht. Vielmehr vollzieht sich in 
eben diesem Erzählen ein Akt der Wiederherstellung der Identität und Inte-
grität der Opfer, insofern dieses nicht dem »Sprechakt der Beweisführung«
gehorcht42, vielmehr sich in vielen Hinsichten dem psychoanalytischen Ge-
spräch einer Traumabearbeitung annähert. Traumata – daran erinnert Geof-
frey Hartman43 – sperren sich als emotional und intellektuell nicht verarbei-
tete Erlebnisse einer Integration in die persönliche Erfahrung. Das Zur-
Sprache-Kommen des Erlittenen erweist sich dann als ein Weg, die vergan-
genen Erfahrungen in die eigene Biographie zu integrieren und den damit 
verbundenen Schmerz auch existenziell annehmen zu können. Möglich ist 
diese ›Rehumanisierung durch Zeugenschaft‹ nur, wenn es mit den Zuhö-
rern bzw. den Interviewern zu einer Art affektiver Gemeinschaft kommt, 
deren Besonderheit es ist, dass jene Vertrauenswürdigkeit, die der Zeuge 
selbst zu verkörpern hat, jetzt auf den Interviewer übergeht. Damit wird der 
Interviewer selbst zu einem »sekundären Zeugen«44, der für den Zeugen 
zeugt und bürgt.45

40 G. Agamben: Was von Auschwitz bleibt, S. 131.

41 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung, S. 250.

42 S. Weigel: Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage, hier S. 119.

43 Hartman, Geoffrey H.: »›Die Wunde lesen‹. Holocaust-Zeugenschaft, Kunst und 

Trauma«, in: G. Smith/R. Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, S. 83-110. 

44 Baer, Ulrich (Hg.): ›Niemand zeugt für den Zeugen‹: Erinnerungskultur und 

historische Verantwortung nach der Shoah, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, 

hier S. 101ff.

45 Vgl. S. Schmidt: Zeugenschaft, S. 30ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 137

Wir sehen, wie in dramatischen Situationen von Zeugenschaft die Struktu-
ren des Zeugnisgebens eine Zuspitzung erfahren. Religiöse Glaubenszeu-
gen und erst recht die Märtyrer sind weit entfernt von jener neutralen und 
externen Beobachterposition, wie sie im Modell des Gerichtszeugen gefor-
dert ist. Und doch bleibt auch die individuelle Wahrnehmung eines juridi-
schen Augenzeugen ein psychischer, ein ›innerer‹ Akt, insofern der Zeuge 
vor der Schwierigkeit steht, wie persönliche Erfahrung in ein öffentlich 
nachvollziehbares Zeugnis zu transformieren sei. Wenn dem Phänomen des 
Märtyrers zugrunde liegt, dass es nicht auf sein Sagen, sondern auf sein 
Zeigen, dass es nicht auf sein Sprechen, sondern sein Handeln ankomme; 
und wenn überdies das Martyrium seinen Körper in einen traktierbaren 
›Gegenstand‹ verwandelt, dessen Dingwerdung sich mit seinem Tod tat-
sächlich vollendet; dann begegnet innerhalb der in der Religion vollzoge-
nen ethischen Aufwertung der Person des Märtyrers, der zeugt, indem er 
sich zum traktierbaren Ding dehumanisieren lässt, eben jenes Wechselver-
hältnis von Depersonalisierung und Personalisierung wieder, das in der 
Grammatik der Zeugenschaft angelegt ist. Der Zeuge erfährt eine ethische 
Nobilitierung als vertrauenswürdige Person genau dadurch, dass er wie die 
untrügliche Spur eines Geschehens erscheint und sich in den Teil eines 
Kausalverhältnisses verwandelt.

Noch deutlicher wird der Zusammenhang von Spur und Person in der 
Figur des Zeugen beim Überlebenszeugen. Auch dieser ›verletzt‹ das Neu-
tralitätsgebot: Deutlicher als beim Überlebenszeugen können die Opfer-
und Zeugenrolle nicht zusammenfallen. Und zugleich wird klar, dass der 
Überlebenszeuge als Spur des Gewaltgeschehens umso mehr faktisches 
Zeugnis geben kann vom Erlebten, also ein historiographisches Zeugnis 
ablegen kann, wie er im Zuge eines beträchtlichen historischen Abstandes 
zum Erlebten nicht (mehr) nur als gedemütigtes Opfer der Konzentrations-
lager, vielmehr als respektabler und respektierter Zeitgenosse spricht, der –
so gut es eben ging – seinen Weg in das Leben zurück gefunden hat. Über-
dies zeigt sich in der Person desjenigen, der das Gespräch mit dem Überle-
benszeugen sucht und führt, in noch radikalerer Weise als vor Gericht, dass 
das Auditorium auch Mitverantwortung für das Zeugnis trägt. Während in 
der Gerichtsjury dies als eine epistemische Verantwortung gekennzeichnet 
werden kann, die der Maxime des richtigen Lesens von Spuren verpflichtet 
ist, ist dies beim Überlebenszeugen die Bürgschaft, welche der Gesprächs-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | SYBILLE KRÄMER

partner übernimmt für die Anerkennung der Autorität jener Person, die die 
›Spur des Leidens‹ verkörpert.

VI. WAS AUS ALL DEM FOLGT

(1) Die mannigfachen Weisen des Zeugnisgebens können als Verlaufsfor-
men eines Phänomens rekonstruiert werden, das von zwei Ambivalen-
zen geprägt ist: Derjenigen zwischen (i) Evidenzkraft und Fallibilität 
des Zeugnisses und zwischen (ii) dem Spur- und Personcharakter des 
Zeugen.
Obwohl als Beweismittel in ungewissen, oft mit einem Rechtsstreit, 
manchmal auch mit Leben und Tod verbundenen Situationen einge-
setzt, ist die in der Augenzeugenschaft wurzelnde Zeugnisfunktion in 
besonderer Weise irrtums- bzw. täuschungsanfällig. Diesem Problem 
wird auf zweierlei Art begegnet: Einmal gilt der Zeuge analog einer 
kausalen Spur eines vergangenen Ereignisses, dessen unpersönliche 
Registrierung und Weitergabe von ihm erwartet wird. Der Zeuge fun-
giert wie ein sächliches Aufzeichnungsinstrument. Zum anderen hat der 
Zeuge sich als vertrauens- und glaubwürdige Person zu erweisen, deren 
Authentizität selbstreferentielle Bürgschaft übernimmt für die Richtig-
keit der übermittelten Wahrnehmung. Depersonalisierung und Persona-
lisierung verschränken sich also in der Zeugenschaft. Dadurch geht ein 
Gutteil der Verantwortung für die ›Beweiskraft‹ des Zeugen über auf 
das Auditorium bzw. die Jury. Denn wie der Zeuge als Spur angemes-
sen interpretiert werden kann und ob er tatsächlich eine integere Per-
sönlichkeit verkörpert, kann sich immer nur zeigen in dem, was und wie 
etwas gesagt, und in dem, wie sich verhalten wird. Dieses ›sich Zeigen‹ 
richtig zu deuten und daraus Schlüsse zu ziehen, fällt der Jury zu. Hier 
stoßen wir auf einen wichtigen Mechanismus in der ›Sozialisierung des 
Erkennens‹.

(2) Einem Chiasmus gleich verschränken sich Episteme und Ethik der Zeu-
genschaft. Gerade die schwache Version des Zeugnisgebens, die in dem 
alltäglichen Vertrauen auf die Worte anderer liegt, düpiert alle Ideen ei-
nes epistemischen Individualismus, die von einem Alleingängertum im 
Erkenntnishandeln ausgehen. Doch insofern wir die Unterrichtung 
durch andere bewusst als ein fernes Echo des juridischen Zeugnisge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 139

bens begreifen, sozusagen als dessen schwächstmögliche Form, erbt das 
Testimonialwissen auch ein der Syntax des Gerichtszeugnisses einge-
schriebenes Merkmal, welches darin besteht, dass für die Wahrheit ei-
ner Aussage das Vertrauen in die aussagende Person die Bürgschaft

 übernimmt. Da das Schenken von Vertrauen ein notwendig riskanter 

Prozess ist – anderenfalls wäre es kein Vertrauen –, ist das Ethos des 
Vertrauens in und des Glaubens an Personen oder Institutionen die Be-
dingung der Möglichkeit, dass Wissen überhaupt übertragen werden 
kann. Erkenntnis ist gebaut auf Vertrauen. Die Ungewissheit bezüglich 
des Wahrheitsgehaltes von Aussagen nimmt die Gestalt einer Unsicher-
heit bezüglich der Wahrhaftigkeit des Aussagenden an und wird dann 
kompensiert durch eine ethische Handlung, die in der Gabe des Ver-
trauens liegt. Dieses ›Vertrauenschenken‹ ist übrigens nicht deckungs-
gleich damit, jemanden anzuerkennen. Wir gelangen in der Reflexion 
der Zeugenschaft daher an einen Punkt, welcher die Einsicht, dass Er-
kennen im Anerkennen fundiert ist, gerade überschreitet. So wichtig es 
ist, die Zeugenschaft als positiven Testfall für eine Soziale Epistemolo-
gie zu behandeln, so notwendig ist es, diese Art epistemologischer So-
zialität in einer ethischen Einstellung zum anderen zu verorten.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117 - am 14.02.2026, 16:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

