
202 Arbeit an der Kultur

4.6 Die Angst der Dorfbewohner

Bayung Gede eignete sich nicht für eine Sehnsuchtslandschaft à la Chase’ Te-

poztlán. Weder die ethnopathologischen Annahmen des Forscherpaares über

die psychischen und physischen Zustände der Dorfbewohner noch ihre eigene

Rolle als Anthropologen erlaubten dies. Als Paar wollten sie mit ihrer gemein-

samen Studie dezidiert Kritikern ihrer vorangegangenen Methoden begeg-

nen, auch jenen, welche Meads frühere Arbeiten als »journalistic«149 betrach-

teten. Es ging ihnen umWissenschaftlichkeit.150 Und von einer Idealisierung

der Lebensweise der Dorfbewohner waren Mead und Bateson weit entfernt,

vielmehr haderten siemit ihnen.Waren dieseMenschen überhaupt glücklich?

Über diese Frage, so berichtete Mead John Dollard, habe sie mit Geoffrey Go-

rer seit längerem eine hitzige Auseinandersetzung geführt: »[H]e considers

the Balinese happy and I consider that happiness isn’t worth buying at such a

price. Not an ounce of free intelligence or free libido in the whole culture.«151

Das zentrale Trauma sei das Kind, das zwar gelernt habe zu sitzen, aber nicht

zu krabbeln, gelegentlich sitze es einfach allein in einem Hof. Und die meiste

Zeit verbringe es in einer Schlinge am Körper einer älteren Person, und je-

des Verlassen dieser Schlinge sei aufs Neue traumatisch.152 Mead sah dieses

Beispiel als sinnbildlich für die balinesische Kultur: »The whole culture is ar-

ranged like a sling, and most of the time people swing in it […] without either

punch or kick, and without weariness or rebellion.«153 Auch Bateson empfand

die balinesische Kultur als einengend. In den ständigen verpflichtenden Ri-

tualen und künstlerischen Aktivitäten sah er eine Art der Überregulierung des

alltäglichen Lebens, das ihn an das seiner englischen Heimat erinnerte.154

Es war die zentrale These Meads und Batesons, dass die Charakter-

struktur der Balinesen von Angst und innerem Rückzug bestimmt sei.

Dieses Verhaltensmuster würde von Kindheit an durch die Mutter-Kind-

Beziehung erlernt werden. Diese sei durch eine »series of broken sequences,

of unreached climaxes«155 gekennzeichnet. Die ständige Wiederholung von

149 Bateson/Mead: Balinese Character, S. xii.

150 Vgl. ebd., S. xif.

151 Mead an John Dollard, 23. September 1936, Mead Papers, N5/4.

152 Vgl. ebd.

153 Ebd.

154 Vgl. Mead: Blackberry Winter, S. 230; Vickers: Bali, S. 169 und 171.

155 Bateson/Mead: Balinese Character, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 203

Stimulation und Frustration durch die Mutter würde schließlich zum kom-

pletten emotionalen Rückzug des Kindes führen. So würde die Mutter das

Kind immer wieder anregen, Emotionen zu zeigen, etwa Liebe, Leidenschaft,

Wut oder Eifersucht, nur um sich dann unmittelbar wieder abzuwenden und

den emotionalen Faden wieder zu zertrennen, sobald das Kind Verlangen

nach emotionaler Reaktion der Mutter zeige.156 Letztlich würde sich so eine

dissoziative Persönlichkeit entwickeln. Dieses in westlichen Augen patholo-

gische Verhalten würde auf Bali allerdings dem Normalzustand entsprechen,

die Inselbewohner würden sich in einer »dreamy relaxed dissociation«157

befinden. Emotionen indes würden stets kontrolliert, weil nur in ganz

bestimmten kulturellen Settings, zum Ausdruck gebracht werden: etwa in

Trance, religiösen Ritualen oder theatralischen Aufführungen.158 Schon beim

Umgang der Balinesen mit Neugeborenen erkannte Mead ungewöhnliche

Beziehungsmuster, welche für die spätere Persönlichkeitsbildung entschei-

dend waren: »The Balinese treat a baby as something between a toy and a

puppet«.159 Babys seien für Frauen im Grunde das, was ein Kampfhahn für

einen Mann darstelle, im Wesentlichen ein Spielzeug. Und kleine Mädchen

würden nicht mit Puppen, sondern einfach mit echten Babys spielen.160 Die

Jungs wiederum seien in besonderer Weise auf ihren eigenen Körper fixiert,

vor allem auf die Genitalien, welche sie wie ein Spielzeug oder Musikin-

strument behandeln würden.161 Sowohl Jungs als auch Mädchen würden

wiederum tatsächliche Spielzeuge wie Teile des eigenen Körpers behandeln.

Auch würden sich die balinesischen Kinder selbst in ihren Zeichnungen

sehen, und nicht etwa ihre Umwelt verarbeiten, was Mead als besonders auf-

fällig beschreibt. In keiner anderen der insgesamt sieben Kulturen, in denen

sie Kinderzeichnungen gesammelt habe, sei dies der Fall gewesen. Daraus

schloss sie, dass balinesische Kinder kaum zwischen einem Gefühl für den

eigenen Körper und dem Sinn für dramaturgisches Handeln unterscheiden

würden.162 Insgesamt sei das Verhältnis von Drama und »echtem Leben« auf

156 Vgl. ebd.

157 Ebd., S. 47.

158 Vgl. ebd., S. 31.

159 Ebd., S. 23. Es wird hier Mead genannt, weil sie den Einleitungsessay zu »Balinese Cha-

racter« schrieb, auf den hier Bezug genommen wird.

160 Vgl. ebd., S. 24.

161 Vgl. ebd., S. 26.

162 Vgl. ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Arbeit an der Kultur

Bali gewissermaßen verkehrt im Vergleich zu den USA: »We think of the ten-

dency of drama to spill over into real life, but in Bali, real life, if the audience

of everyday persons standing close packed around the stage can be so called,

is always spilling over into the play.«163 So würden die umherstehenden

Zuschauer gelegentlich in die Aufführung eingreifen. Und in eben diesen

theatralischen Aufführungen gebe es eine ständige Repräsentation und

Übertreibung der Emotionen, welche kein erwachsener Balinese sonst zeige:

Trauer, Herzschmerz, zügellose Aggression, und das in Zusammenhang mit

Redefreiheit und Herumgealber.164 Diese Vermischung von theatralischer

Performance und dem »echten Leben« sah Mead auch in dem Umgang der

Mütter mit Kleinkindern. Sobald ein Kind alt genug sei, um wegzulaufen,

würde die Mutter die Angst, welche das Kind schon im Mutterarm erlernt

habe, einfach pantomimisch aufführen. Wie eine alte Henne, die ihre Küken

rufe, ordere die Mutter das herumstreunende Kind mit einem theatralischen

angstgeladenen Schrei zurück: »›Aroh!‹ followed by the mention of any one of

a dozen scare symbols, chosen at random and without any concern for their

relevance – ›Fire!‹ ›Snake!‹ ›Feces!‹ ›Scorpion!‹ ›Witch!‹ ›Elf spirits!‹ ›White

man!‹ ›Chinaman!‹ ›Policeman!‹ ›Tiger!‹«165 In dieser Performance gebe es

keinen Wirklichkeitsgehalt, das Kind reagiere lediglich auf die alarmierte

Angst in der Stimme der Mutter sowie auf deren anschließende theatralische

Umarmung. Dies sei beinahe die einzige Begebenheit, bei welcher die Mutter

dem Kind emotionale Aufmerksamkeit widme, wenngleich diese nur schau-

spielerisch sei. In dieser Praktik, so war Mead überzeugt, liege die Basis und

Fortsetzung für Angst als die bestimmende Triebkraft im Leben der Baline-

sen. Sie erzeuge eine ambivalente Haltung zur Angst, weil sie sowohl Strafe

wie Stimulus darstelle, zudem fördere sie den Hang zur Theatralik und zu

theatralischem Verhalten, welches so charakteristisch für die Balinesen sei.

Nur im Theater sei ein offener Ausdruck von Emotionen erlaubt. Während

der Europäer im echten Leben nicht genau bestimmen könne, wann zwei

Balinesen sich streiten, sei dies auf der Bühne so eindeutig, dass es kein

Missverständnis darüber geben könne.166

Dies war in der Aufführung des Calonarang der Fall, dem Stück, in wel-

chem dieMutter-Kind-Beziehung durchmythische Figuren symbolisiert wer-

163 Ebd., S. 28.

164 Vgl. ebd.

165 Ebd., S. 31.

166 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 205

de. Hier treffen Rangda und Barong aufeinander, die von Mead und Bateson

als Hexe bzw. Drachen interpretiert werden. Die Rangda stehe stellvertre-

tend für die angstverbreitende Mutter.167 Zwar gab es offenbar eine Reihe

verschiedener Varianten dieses Stücks mit unterschiedlichen Figuren, Hand-

lungssträngen und Ausgängen, dennoch verstand das Paar es als wesentlich

für die Erkenntnis des balinesischen Charakters.168 Das hat auch damit zu

tun, dass es eine generelle Faszination im Bali-circle für den Calonarang gab.

Für de Zoete und Spies habe er den heiligsten Tanz auf Bali dargestellt, und

Covarrubias habe geglaubt, das balinesische Theater finde hier seine höchste

Ausdruckskraft. Allerdings herrschte keine Einigkeit darüber, wie der Kampf

zwischen Rangda und Barong ausging und wofür diese Figuren jeweils stan-

den.169 Die Faszination der Balinesen selbst für die Rangda, so Mead, sei nur

zu verstehen, wenn man erkenne, dass die Hexe nicht nur eine angstein-

flößende Figur, sondern die Angst selbst sei.170 Und während de Zoete und

Spies meinten, Barong trage am Ende einen »dramatic victory«171 davon, wa-

ren Mead und Bateson überzeugt, dass der Kampf zwischen den Figuren vor

dem eigentlichen Höhepunkt abgebrochen werde.172 Das allgemeine Fehlen

von Höhepunkten sah das Paar als charakteristisch für die balinesische Kul-

tur an. Das war, so Bateson, insbesondere in den Bereichen erkennbar, wo

Balinesen eigentlich ihren Emotionen freien Ausdruck verleihen würden: »In

general the lack of climax is characteristic for Balinese music, drama, and

other art forms.«173 Dieses angebliche Fehlen wurde als ein aktives Vermei-

den von Höhepunkten interpretiert, das wiederummit der Angst zu erklären

sei. Aufgrund des überregulierten gesellschaftlichen Lebens mit einer ganzen

Reihe von impliziten und expliziten Regeln, Verboten,Geboten usw. lebe jeder

Balinese in ständiger Angst, Fehler zu begehen: »like a tightropewalker, afraid

at any moment lest he make some misstep«.174 Bali könne im Gegensatz zu

167 Vgl. ebd., S. 34.

168 Vgl. ebd., S. 164.

169 Vgl. Gottowik, Volker: Ein Ritual ohne Höhepunkt? Der Kreis um Walter Spies und

die Deutung des Calonarang, in: ders. (Hg.): Die Ethnographen des letzten Paradieses,

S. 85-112, hier S. 91-95.

170 Vgl. Bateson/Mead: Balinese Character, S. 35.

171 De Zoete/Spies, zit.n. Gottowik: Ein Ritual ohne Höhepunkt?, S. 95.

172 Vgl. ebd.

173 Bateson: Bali, S. 113.

174 Ebd., S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Arbeit an der Kultur

Neuguinea oder den USA auch nicht mit schismogenen Mustern erklärt wer-

den. Weder der einzelne Balinese noch das Dorf seien darauf aus, einfache

Variablen zu maximieren (wie etwa die Akkumulation von Kapital – im Ge-

genteil seien sie eher verschwenderisch),175 sondern es gehe ihnen in erster

Linie um Stabilität.176 Und einen solchen gleichgewichtigen Zustand – Bate-

son nannte das »steady state« bzw. »zygogenesis«177 – würden sie nur durch

einen ständigen nicht progressiven Wandel erreichen.178 Das kontinuierliche

Ausbalancieren vermied Höhepunkte. Das balinesische Leben war also von

Angst getrieben, überreguliert und rituell und künstlerisch so aktiv, weil es in

ständiger Bemühung um eben diesen »steady state« war – angefangen beim

Kind, das gelernt habe, Höhepunkte in zwischenmenschlichen Interaktionen

zu vermeiden.179 Am Ende ihrer Arbeit stand für das Forscherpaar eine düs-

tere Diagnose des balinesischen Charakters fest:

It is a character based upon fear which, because it is learned in the mother’s

arms, is a value as well as a threat. It is a character curiously cut off from

inter-personal relationships, existing in a state of dreamy relaxed dissocia-

tion, with occasional intervals of non-personal concentration – in trance, in

gambling, and in the practice of the arts […] Between theDeathwhich is sym-

bolized by the Witch’s claws and the graveyard orgies, and the death which

is sleep into which one retires when frightened, life is a rhythmic, patterned

unreality of pleasant, significant movement, centered in one’s own body to

which all emotion long ago withdrew.180

Dieses harte Urteil der Anthropologen über ihre Forschungssubjekte lässt sich

nicht alleinmit ihren gewagtenThesen erklären, sondern ist imweiteren Kon-

text der Feldforschung zu sehen, also ihrer ethnografischen Praxis und damit

auch dem kolonialen Setting.181 Und: Dafür, wie Mead und Bateson die Dorf-

175 Vgl. ebd., S. 116.

176 Vgl. ebd., S. 124.

177 In ihrem Autobiografieentwurf notierte Mead: »In Bali he was to add the concept of

zygogenesis, in which instead, acceleration led not to a breaking point but to a harmo-

nious equilibrium.« »Autobiography« [undatiert], Mead Papers, S9/6.

178 Vgl. Bateson: Bali, S. 125.

179 Vgl. ebd., S. 127.

180 Bateson/Mead: Balinese Character, S. 47f.

181 DieMethoden undAnnahmenMeads undBatesonswurden vielfach kritisiert, vgl. aus-

führlich dazu Jensen, Gordin D./Suryani, Luh Ketut: The Balinese People. A Reinvesti-

gation of Character, Oxford/New York 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 207

bewohner wahrnahmen,war es nicht gerade unerheblich,wie diese eigentlich

auf das Paar reagierten.Mead selbst bemerkte einige derMachtasymmetrien:

[T]he white man has very little prestige qua white man, but he is classified

with their own aristocracy whom they hated and feared, and as a result the

people are far far more afraid of us, more discomforted by any act of friend-

liness, any attempt at rapport, than my New Guinea head hunters who had

never seen a white woman. They are frightened, intimidated peasants who

feel that half the world is beyond them.182

Wenn die Dorfbewohner aber Angst vor dem Paar hatten, wie gelang ihnen

dann überhaupt ein Zugang zu ihnen? Bateson deutete an, wie sie Kontakt

herstellten: »[W]e […] chiefly push our noses in through medicine.«183 Tat-

sächlich unterhielten sie eine eigene medizinische Praxis in dem Dorf. Mead

nutzte das Badezimmer in ihrem Haus für die Behandlungen.184 John Dol-

lard ließ sie wissen: »Our major entry here is through medicine, and we run

a regular clinic, all hours, and all degree of severity.«185 Aber selbst dieser

Zugang funktionierte nicht auf Anhieb. Die Balinesen würden es lieben, ih-

re Kinder zu erschrecken und Mead dabei als »bogey«186 zu nutzen. Sobald

sie die Kinder anlächele, würden diese Angst bekommen. Die einzige Mög-

lichkeit, Kinder älter als sechs Monate an sich zu gewöhnen, bestehe dar-

in, absolute Gleichgültigkeit auszustrahlen, dann klappe es nach etwa einem

Monat.187 Wie wichtig diese Art des Kulturzugangs war, erläuterte Mead ih-

rem Vater. Sie fragte ihn, ob er seinen »chemist friend« bitten könne, noch

mehr antiseptisches Puder herzustellen, es eigne sich ganz hervorragend zur

Wundbehandlung. Und: »It makes all the difference, both to being able to

cure people, and also as giving us entrée to these difficult people who have

a private life that can only be properly entered through the gates of illness

or death.«188 Die medizinische Versorgung der Dorfbewohner, insbesonde-

re der Kinder, war also einerseits elementar für den Kontakt. Andererseits

schien sie auch eine Last zu sein. Ihrer Kollegin Helen Lynd klagte Mead über

182 Mead an John Dollard, 26. Juli 1936, Mead Papers, N5/4.

183 Bateson an Margaret Heitland, 4. Oktober 1936, Mead Papers, O1/5.

184 Vgl. Mead an Richard Mead, 1. Oktober 1936, Mead Papers, N5/4.

185 Mead an John Dollard, 23. September 1936, Mead Papers, N5/4.

186 Ebd.

187 Vgl. ebd.

188 Mead an Edward Sherwood Mead, 14. Oktober 1936, Mead Papers, N5/4.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Arbeit an der Kultur

die fürchterliche Verantwortung, für die Gesundheit so vieler Menschen zu-

ständig zu sein und gleichzetig: »to keep one’s subjects of reserach healthy

and strong«.189 In den Augen der Dorfbewohner war Mead balian, eine Heile-

rin, die mit übernatürlichen Kräften ausgestattet Wunder bewirken konnte.

Die Angst aber, welche die Kinder vor Mead anfänglich hatten, könnte noch

einen anderen Grund gehabt haben, als Mead selbst vermutete. Ihr Assistent

Kaler war der Meinung, dass ihre äußere Erscheinung sehr wahrscheinlich

an die Rangda erinnert habe, also jene Hexe, die Meads eigener Auffassung

nach als Angst selbst gegolten habe.190 Die Dorfbewohner fürchteten sich vor

Mead und Bateson. So wird es verständlicher, wenn Mead ihren Kollegen,

die sich mit Entwicklungspsychologie befassten, über die unglaublich ängst-

lichen Balinesen berichtete: »Very very frightened, the most timid people I

have ever seen«,191 ließ sie Erik H. Erikson wissen. Und die Leiterin des Bu-

reau of Child Guidance des Erziehungsministeriums in New York, Caroline

Zachary, erfuhr: »Those people are dreadful fearful and everyone takes delight

in scaring children and watching them get panicy.«192

Mead und Bateson wiederum mochten die Dorfbewohner nicht beson-

ders. Solche persönlichen Eindrücke konnten sie unmöglich in publizierten

anthropologischen Formaten wiedergeben, wo die Behauptung professionel-

ler Distanz (die zu deutliche Bekundungen von Sympathie oder Antipathie

ausschlossen) zwischen Forschenden und Beforschten zu wichtig war. Aber

sie teilten sie mit Kollegen. Helen Lynd etwa vernahm vonMead: »Our moun-

tain people are stupid, and much more frightened, and much dirtier and

duller than the people from below, but the pattern of life is the same.«193

Bernhard Mishkin, ebenso Schüler von Boas und Benedict, eröffnete sie: »I’d

give anything to be doing a New Guinea people instead of our frightened,

rank ridden, money grubbing peasants of ours«.194 Sie und Bateson tröste-

ten sich aber damit, dass es nicht besonders viel Anstrengungen bezüglich

der Sprache erfordere, dummen Menschen nachzugehen.195 Die Anthropolo-

189 Mead an Helen Lynd, 6. Februar 1937, Mead Papers, N5/5.

190 Vgl. Jensen/Suryani: The Balinese People, S. 47.

191 Mead an Erik H. Erikson, 12. Juli 1936, Mead Papers, N5/4.

192 Mead an Caroline Zachary, 6. Februar 1937, Mead Papers, N5/5.

193 Mead an Helen Lynd, 6. Februar 1937, Mead Papers, N5/5.

194 Mead an Bernard Mishkin, 26. Dezember 1936, Mead Papers, N5/4.

195 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 209

gen vernahmen eine Unnahbarkeit zwischen sich und den Dorfbewohnern.196

Sie hatten das Gefühl, keinen wirklichen Zugang zu ihnen zu bekommen.197

Und daher rührte auch ihre Abschätzigkeit. Die Balinesen kamen ihnen wie

Kreaturen vor, die zwar schön anzuschauen waren, aber eben nicht mehr. Sie

gingen sogar so weit, sie als nicht menschlich zu sehen. Und auf dieser Ebene

– dem Tiervergleich – schien der Abschätzigkeit eine seltsame Art von Mit-

gefühl zur Seite zu treten. Den graduate student der Harvard University Pierre

Ledoux, für den Mead eine Reihe Verhaltensratschläge für dessen Anthropo-

logenlaufbahn bereithielt, informierte sie über die Situation in ihrem Dorf.

Sie erwarte, dass sie die Balinesen zwar letztendlich mögen, aber sicherlich

nicht lieben werde, »anymore than one would love deer. They [are] beautiful

and graceful and timid and gentle and harmless«.198 Deutlicher formulierte

sie ihre Haltung gegenüber ihren Forschungssubjekten an Helen Lynd:

I don’t feel anywarmth for the Balinese. They are fey – so fey, lovely creatures

– lovely aswild deer or birds are, but not like humanbeings. They never quar-

rel, or gossip, or fuss, they are tireless and graceless and easily pleased with

life and highly critical towards art. When they sit, their attitudes are always

beautiful. There is no internal strain, no conscience, no guilt, no drive, of

any sort to make them awkward or maladjust, or – human. They are at once

more secure andmore frightened than any people I have ever seen, endlessly

secure within a known small circle of routine, and terrified outside it. They

are so skillful, so capable of learning complicated things, and so completely

unintelligent.199

Auch Bateson empfand diese Unzugänglichkeit. Nach dem Ende ihrer Feld-

forschung resümierte er, dass die »Bali show«mit Blick auf die Anthropologie

zwar ein großer Erfolg war, aber man sei ohne gegenseitige Zuneigung aus-

einandergegangen: »It’s like trying to make friends with beautiful gazelles.

They are beautifully and move beautifully. And they are gay in a light gentle

196 Diese notierte Mead in einem Bulletin: »If one smiles at a stranger, there is never an

answering smile, just a black rather hostile stare.« Mead, Margaret: Bulletin III, 21. Juni

1936, Mead Papers, N5/3.

197 DieDistanz der Bewohner BayungGedes zu demForscherpaar drückte sich auch in den

Bezeichnungen aus: Mead galt als Njonjah (weiße Frau) und Bateson als Toean (weißer

Mann). Vgl. Howard: Margaret Mead, S. 197.

198 Mead an Pierre Ledoux, 19. Juli 1936, Mead Papers, N5/4.

199 Mead an Helen Lynd, 6. Februar 1937, Mead Papers, N5/5.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Arbeit an der Kultur

way. But human personal contact with them ends there«.200 Das Paar bekam

nicht den erhofften Zugang zu den Bewohnern. Mead stellte sich deren Le-

ben wie eine automatisierte Abwicklung kulturell festgelegter Routinen vor.

Sie seien der Typus ängstliche disziplinierte Bauern, Überbleibsel einer alten

Zivilisation.201 Und diese Kultur funktionierte nur in einem überregulierten

Sozialsystem. Ihr Streit mit Geoffrey Gorer darüber, ob die Balinesen eigent-

lich glücklich seien, war für Mead durch die Verneinung der Frage selbst be-

antwortet. Wer in eine Gesellschaft hineingeboren werde, die es einem nicht

erlaube, dass Emotionen in ein organisiertes System überführt werden, der

könne gar nicht unglücklich sein – aber auch nicht glücklich. Dieses Gesell-

schaftssystem fand sie zwar faszinierend,weil es gleichzeitig außerordentlich

flexibel und unglaublich straff sei. So gebe es zwangsweise Kooperation, bei

der aber die Zusammensetzung der Gruppe komplett flexibel gestaltet werden

könne.202 Aber dennoch: Auch wenn die Balinesenmomentan vielleicht weni-

ger unglücklich als die meisten Europäer seien, glaube sie nicht daran, dass

die balinesische Kultur im Gegensatz zur europäischen eine Zukunft habe:

»They demonstrate very prettily under what conditions a fey culture can sur-

vive, bymeans of iron-clad social system, and I am interested in documenting

that, but I don’t think God meant fey’s as culture planners.«203 Die Frage aber

war, wie Mead und Bateson diese Kultur ethnografieren konnten, wenn der

Zugang zu den Dorfbewohnern so schwierig war, sie von ihnen gelangweilt

waren und gegenseitige Antipathien, Angst und Misstrauen vorherrschten?

Als sie und Bateson sich »among our unbelievably dumb mountaineers«204

aufhielten, adressierte Mead dieses Dilemma an Gorer:

No, I don’t think I shall ever like Bali as much as New Guinea. I suppose I

put too high a premium on free energy, either free intelligence or free emo-

tion, and these people have neither. Within their cultural grooves they run

200 Bateson an B. MacKenzie, 18. April 1938, zit.n. Lipset: Gregory Bateson. The Legacy,

S. 155.

201 Vgl. Mead an Roy Franklin Barton, 3. Februar 1937, Mead Papers, N5/6.

202 Vgl. Mead an Geoffrey Gorer, 1. Oktober 1936, Mead Papers, N5/4.

203 Ebd. Mead glaubte, Bali gehe mittelfristig unter: »But there is not much hope for Bali

ultimately because their social system is founded on religion and it is bound to crack,

either before the Moslems, or the Christians, or the modern sceptic who worships in-

dustrialism.« Mead: Bulletin III, Mead Papers, N5/3.

204 Mead an Geoffrey Gorer, 20. August 1936, Mead Papers, N5/4.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 211

beautifully, almost miraculously – outside them they are practically para-

lyzed with fear. It’s a fine system, qua system; it’s practically fool proof […]

But I’d want to work out a way of doing all that without initially scaring ev-

eryone to death.205

4.7 Ehe, ethnografisch

Als sich das Paar gerade einige Monate in Bayung Gede aufhielt, verfasste

Bateson einen Brief an seine Tante Margaret Heitman, der Schwester seines

Vaters, den er mit dem Satz unterbrach: »Damn, there goes the village gong

to gather people for public payment for marriage.«206 Es hatte sich in dem

Dorf herumgesprochen, dass das Forscherpaar frisch verheiratet war, was zu

sofortigemVerlangen nach zeremoniellen Zahlungen geführt habe.Mead und

Bateson schickten ihren native secretary Kaler vor, um die Gerüchte erkunden

zu lassen. Weiter hätten sie das lokale Recht studiert, um schließlich festzu-

stellen, dass es unüblich sei, zeremonielle Zahlungen zu leisten, wenn aus-

ländische Paare bereits vor ihrer Ankunft geheiratet hätten. Sie selbst hätten

sich letztlich geweigert zu zahlen, denn, so Bateson weiter, das Ganze sei »a

bit of dirty work by the priests«.207 Undmit diesen haderte das Paar, sie seien

»as dumb as could be«,208 und überhaupt waren sie von ihnen gelangweilt.209

Abgesehen von den eher befremdlichen Beziehungen zu der Priesterschaft

kämen sie mit dem Dorf gut voran, sie würden laufend anthropologisches

Material anhäufen und das alles ohne irgendwelche persönlichen Spannun-

gen zwischen ihnen beiden.210

205 Ebd.

206 Bateson an Margaret Heitland, 4. Oktober 1936, Mead Papers, O1/5.

207 Ebd. Die Strafzahlungen die Mead lesiten sollte, weil sie angeblich gegen ein Tabu

verstoßen hatte, als Frau einen bestimmten Friedhof zu besuchen, bezeichnete sie als

»a bit of blackmail too«. Mead, Margaret: Bulletin IV, 28. August 1936, Mead Papers,

N5/3. Vgl. auch Mead: Bulletin III, Mead Papers, N5/3.

208 Bateson an Margaret Heitland, 4. Oktober 1936, Mead Papers, O1/5.

209 Sowohl Bateson als auchMeadwunderten sich, dass es keinerlei religiöser oder sonsti-

ger Qualifikation bedurfte, umPriester zuwerden, sondern es lediglich darauf ankom-

me, wer der Älteste ist: »And it makes no difference how stupid you are. The system is

sufficiently water tight and controlled so that it runs itself.« Mead: Bulletin III, Mead

Papers, N5/3. Vgl. auch Bateson an Margaret Heitland, 4. Oktober 1936, Mead Papers,

O1/5.

210 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023 - am 13.02.2026, 09:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

