
Sich vom Schmerz des Anderen berühren lassen

Wenn Diakonie weh tut

Christine Siegl

1. Einstimmung: Szenen aus der Bahnhofsmission1

»Da kommt immer eine Fraumit offenen Beinen zu uns. Das eitert und stinkt. Das

muss unglaublich weh tun. Aber im Krankenhaus nehmen sie die nicht mehr.«

»Das tut einem schon weh, wennman das somitbekommt, wie die Drogensüchti-

gen immer und immer weiter da reinrutschen, und man gar nichts machen kann.

Der wird auf der Straße sterben.«

»Die (Kollegin) kann die Reisebegleitung einfach nicht mehr machen. Die be-

kommt so Rückenschmerzen, wenn sie länger im Zug sitzt. Das geht einfach nicht

mehr.«

2. Einleitung

Diakonische Arbeit ist in vielerlei Hinsicht mit Schmerzen konfrontiert. Erstens

setzt sie sich mit den Schmerzen derjenigen auseinander, die ihre Dienste in An-

spruch nehmen: Ganz explizit in den Kranken- und Pflegeeinrichtungen, aber auch

in den Beratungs- und Hilfestellen, wie sie Bahnhofsmissionen darstellen, und in

der Seelsorge erwarten Menschen für ihre leiblichen und seelischen Wunden Lin-

derung. Als biblisches Leitbild fungiert dabei das Gleichnis vom Barmherzigen Sa-

mariter, den die Schmerzen des unter die Räuber Gefallenen zu konkretem Hil-

fehandeln bewegten: »[Er] ging zu ihm hin, goss Öl und Wein auf seine Wunden

und verband sie. Dann hob er ihn auf sein eigenes Reittier, brachte ihn zu einer

Herberge und sorgte für ihn.« (Lk 10,34)

Dass die Begegnungmit den Schmerzen anderer Mit-Leid hervorruft gilt dabei

zweitens als Voraussetzung und Kennzeichen christlichen Hilfehandelns. Im Ge-

1 Der Beitrag steht im Zusammenhang mit dem DFG-Forschungsprojekt »›Nächste Hilfe‹ am

Bahnhof: Eine praktisch-theologische Untersuchung der Bahnhofsmission.« Die Interview-

daten entstammen der dazugehörigen empirischen Forschung.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Christine Siegl

gensatz zu Priester und Levit des genannten Gleichnisses, die den Verwundeten

zwar ausdrücklich sehen, dann aber vorbeigehen, heißt es vom Samariter: »[Er]

kam zu ihm; er sah ihn und hatte Mitleid.« (V33b)

Und schließlich werden drittens auch die negativen und schmerzhaften Aus-

wirkungen des helfenden Handelns für die Akteure selbst diskutiert. Die Entschei-

dung des Samariters, den Verwundeten am Folgetag in der Herberge zurückzulas-

sen und sich ihm erst auf dem Rückweg wieder auszusetzen, ist auch im diakoni-

schen Handeln immer wieder ein leidvoller und schwer auszuhandelnder Prozess.

Diesen drei Aspekten des Schmerzes soll im Folgenden nachgegangen werden,

was dann in skizzenhafte Gedanken zu einer schmerzsensiblen Diakonie mündet.

3. Die Schmerzen der Anderen

Mit der Leiblichkeit als anthropologisches Grundcharakteristikum ist dem Men-

schen ein »oszillierende[s] Ineinander von Körper-Haben und Leib-Sein«2 aufge-

geben, das zum Ausgangspunkt von potentiellen Schmerzerfahrungen wird: Im

Schmerz wird die Passivität des Körper-Habens und damit die Verletzlichkeit des

Leibes eindrücklich erlebbar. In Folge der Schmerzen beschränken sich die Hand-

lungsspielräume des Menschen zunehmend. Der Schmerz unter- oder zerbricht

seine Verankerung in der sozialen Welt, was schließlich im Verlust des Vertrauens

in seinen sozialen und natürlichen Lebensraum gipfelt.3

Als besonders problematisch stellt sich dabei der Potenzierungscharakter sol-

cher Bedrohungen heraus: Gerade bei Menschen im sozialen Abseits der Gesell-

schaft sind Verletzungsphänomene nie nur auf einzelne Bereiche (z.B. eineWunde)

beschränkt, sondern greifen auf weitere Dimensionen ihres Mensch-Seins über: In

der Obdachlosigkeit sind sie nicht nur den Wettereinflüssen, sondern auch unter-

schiedlichen Formen von Gewalt ausgesetzt. Arbeitslosigkeit gefährdet nicht nur

das Bedürfnis nach sozialer Anerkennung, sondern auch den gesunden Umgang

mit dem eigenen Körper. Soziale Arbeit bemüht sich deshalb gerade darum, in

»ganzheitliche[r] Ausrichtung und sozialökologische[r] Präsenz in der Lebenswelt

der Klientel«4 die Verletzungen inklusive ihrer Folgeschäden in den Blick zu neh-

2 Bieler, Andrea: Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge. Arbeiten zur

Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie (= Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik und

Hymnologie, Band 90), Göttingen: 2017, S. 27.

3 S. A. Bieler: 2017, S. 148 und Grüny, Christian: Zerstörte Erfahrung. Eine Phänomenologie des

Schmerzes, Würzburg: 2004, S. 39. Dort auch zur verschärften Situation »Wenn alle Hilfs-

angebote sich als ungenügend erwiesen haben und die Bitte um Hilfe zwar nicht ungehört

verhallt, aber dennoch nicht erfüllt werde kann […].« S. dazu Abschnitt 5.

4 Vorheyer, Claudia: Prostitution undMenschenhandel als Verwaltungsproblem. Eine qualita-

tive Untersuchung über den beruflichen Habitus, Bielefeld: 2010, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich vom Schmerz des Anderen berühren lassen 255

men und zunächst eine Erfüllung der Grundbedürfnisse zu ermöglichen. In den

Bahnhofsmissionen als Einrichtungen von Diakonie und Caritas wird dies auf der

Basis eines christlichen Menschen- und Gottesbildes an über 100 Orten deutsch-

landweit in die Tat umgesetzt.

Die Vulnerabilität mit sich bringende Leiblichkeit des Menschen stellt in bibli-

scher Darstellung eine Facette der Geschöpflichkeit dar. Damit ist nicht nur Indi-

vidualität und Unverwechselbarkeit, sondern auch die unverlierbare Würde jedes

Menschen jenseits aller Leistungsfähigkeit angesprochen.5 Festgehalten und be-

gründet ist damit auch die das christliche Hilfsverständnis in besonderem Maße

prägende gegenseitige bzw. allgemeine Bedürftigkeit des Menschen. Als in diese

Welt hineingestellte und damit der Endlichkeit ausgesetzte Geschöpfe verbindet

alle Menschen eine grundsätzliche Hilfsbedürftigkeit, die sich nicht nur auf die

Anfangs-, Krisen- und Endphasen der Existenz beschränkt. Diakonie als christli-

ches Handeln aus Nächstenliebe kann sich deshalb nicht der Erkenntnis entziehen,

dass letztlich jedesMenschenleben Schmerzen und Leid ausgesetzt ist. Eine hierar-

chische Abstufung zwischenMenschen, die leiden undMenschen, die Leid lindern,

kann es in christlicher Vorstellung nicht geben. Beide sind in gleichem Maß davon

abhängig, dass Gott ihnen (z.T. durch Mitmenschen) Hilfe gewährt.6

Im Gegensatz zu klassischen theistischen Vorstellungen wird in Bezug auf den

christlichen Gott nicht von vollständiger Impassibilität und Immutabilität ausge-

gangen, sondern sowohl seine fundamentale (Sterben und Tod) als auch seine so-

ziale Vulnerabilität (Isolation, Armut, Schwachheit, Schmerzen) betont.7 Doch der

Gott, der in Jesus Christus am Kreuz Todesqualen erlitt und starb, bleibt nicht dem

Leiden verhaftet, sondern überwindet die zerstörerischen Mächte durch die Auf-

erstehung. Damit ist dem Thema Schmerz ein kategorialer Unterschied zwischen

Gott und Mensch inhärent. Auf diesem Hintergrund gelingt es, die göttliche Affi-

ziertheit als eine Kraft zu verstehen, die Leben ermöglicht und damit ein konstruk-

tivesWiderlager zur Lehre von der Bedürftigkeit und Sündhaftigkeit desMenschen

bildet. Diakonie kommt damit in einem Zwischenbereich zu stehen: Sie ist Teil der

irdischen Welt mit Schmerzen, Versagen und Tod, erfährt aber auch Freude, Kraft

5 Vgl. Albrecht, Christian: »Diakonie als gesellschaftliche Praxis des Öffentlichen Protestan-

tismus. Theologische Überlegungen zur Bedeutung der Diakonie für soziale Kohäsion«, in:

ders. (Hg.), Was leistet die Diakonie fürs Gemeinwohl? Diakonie als gesellschaftliche Praxis

des Öffentlichen Protestantismus, Tübingen: 2018, S. 81-104, hier S. 93.

6 Vgl. »In jedem Helfer steckt ein Hilfsbedürftiger, in jedem Hilfsbedürftigen steckt ein Hel-

fer:« Klessmann, Michael: »Von der Annahme der Schatten. Diakonie zwischen Anspruch

undWirklichkeit«, in: Volker Herrmann/Martin Horstmann (Hg.), Studienbuch Diakonik Bd.

2. Diakonisches Handeln diakonisches Profil diakonische Kirche, Neukirchen-Vluyn: 2006,

S. 185-198, hier: S. 197.

7 Vgl. Keller, Catherine: »Über das Geheimnis. Gott erkennen im Werden der Welt. Eine Pro-

zesstheologie, Freiburg im Breisgau: 2013, 186ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Christine Siegl

und Lebendigkeit. Sie leidet an den Phänomenen der irdischen Vergänglichkeit

und nimmt zugleich Anteil am schon jetzt wirksamen Hoffnungsglauben auf eine

Neuschöpfung ohne Leid und Schmerzen, was sich in der Gestalt von Linderung,

Versöhnung und Heilung manifestiert.

Wenn Diakonie Schmerzen begegnet, tut sie dies also auf dem Hintergrund

eines Menschenbildes, in dem neben Freiheit und Würde auch Verletzlichkeit und

Endlichkeit mitgedacht sind und im Auftrag eines Gottes, der sich diesem »Exis-

tential des Unvollkommenen«8 aussetzt und es in sein rechtfertigendes und erlö-

sendes Handeln aufnimmt. Eine diakonische Auseinandersetzung mit dem The-

ma Schmerz gründet demnach auf den beiden Themenbereichen Schöpfung und

Erlösung.9 In der ersehnten wie der gewährten Hilfe äußert sich Gottes Wirken,

das den geschaffenenMenschen nicht in seinemVersagen und denmöglicherweise

daraus sich entwickelnden Schmerzen belässt, sondern auf diese Erlösungsbedürf-

tigkeit aus Gnade antwortet.

4. Das Leiden am Schmerz der anderen

Diakonie und Caritas hören in der Not des Anderen einen Aufruf zum menschen-

freundlichenHilfehandeln und erblicken gerade darin Gott selbst (vgl.Mt 25,31-46),

denn »Antwort auf den Anderen und seine Not ist damit auch Antwort auf Gott

und sein in den Geboten ergangenes Wort. Diakonie als akkusativisch aufgefasste

Antwort und Dienst am Anderen ist damit ›Gottesdienst‹ und Nach-Folge.«10 Die-

ser diakonische Gottes-Dienst ist geprägt von einer Hoffnungsperspektive, die das

Wissen um die Bedürftigkeit des Menschen nicht übertüncht, sondern gerade im

Schmerz den sehnsuchtsvollen Ruf nach Heil(ung) hört.

Da es sozial Benachteiligten, wie sie die Arbeit der Bahnhofsmissionen prä-

gen, schwerer möglich ist, die schmerzhaften und brüchigen Seiten ihrer Existenz

zu verbergen, bedeutet diakonische Arbeit mit ihnen stets, in besonders inten-

siver Weise davon berührt zu werden: Diakonie geschieht nicht im klinisch-rei-

nen Raum, sondern erfordert die »Bereitschaft, sich ›schmutzig‹ zu machen.«11 Im

8 Dinzinger, Birgit S.: »Wenn der Andere ins Helfen einfällt«. Eine Begegnung zwischen der

Diakoniewissenschaft und dem Werk Emmanuel Levinas´. Unveröffentliche Dissertation,

Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg: 2016, S. 135f.

9 Hoburg, Ralf: »Theologie in der Sozialarbeit als andere Perspektive auf den Gegenstand des

Helfens«, in: ders., Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart: 2008, S. 11-27, hier: S. 19f.

10 S. B. Dinzinger: 2016, S. 127.

11 Haslinger, Herbert: Diakonie. Grundlagen für die soziale Arbeit der Kirche (= UTBBand 8397),

Paderborn: 2009, S. 319. Im Jargon der Mitarbeitenden der Bahnhofsmissionen hat sich die

Rede von »olfaktorischen Herausforderungen« eingeprägt, die dieses Phänomen ausdrückt.

So erzählt ein Ehrenamtlicher: »Das war eine Dame, die ist verwirrt im Zug aufgegriffen wor-

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich vom Schmerz des Anderen berühren lassen 257

wörtlichen und übertragenen Sinne haftet sich Schmutz und Schmerz des Bedürf-

tigen an die diakonisch Helfenden an, so dass sie sich schließlich selbst auf der

Seite der vom Leben Geplagten wiederfinden können.

Haslinger konkretisiert dieses Leiden am Schmerz der anderen in folgenden

Aspekten:

»Wer sozial randständigen Menschen hilft und sich auf deren prekäre Lebenssi-

tuation einlässt,

• muss Kompromisse schließen, weil die Betroffenen schlicht aufgrund ihrer

Bedingungen und Fähigkeiten nicht alles so annehmen und verwirklichen kön-

nen, wie man sich das als Helfender idealerweise vorstellt;

• muss oft zufrieden sein, wenn zumindest in einer Hinsicht eine Besserung

der Situation eintritt, undmuss es aushalten können, dassmanch andere Facetten

im Leben des Betroffenen (vorerst) im Argen bleiben; […]

• muss schließlich an sich selber immer wieder feststellen, dass man als hel-

fende Person in derNähe zuNotleidenden tatsächlich deren Sichtweisen und Ein-

schätzungen ein Stück weit übernimmt, weil man eben die Welt aus ihrer Sicht

wahrzunehmen lernt und dabei erkennt, was diese Sicht an Richtigem undWah-

rem enthält,

• und muss bei all dem erkennen: Die Nähe zu den Menschen ist nicht billig

zu haben.«12

Schmerzsensible Diakonie ist vor aller Aktivität ein Leiden an der eigenen Passi-

vität: Die Hilflosigkeit, nichts oder nicht viel tun zu können, verbindet zwar Hel-

fende und Leidtragende, führt aber für sich genommen noch nicht in eine Hoff-

nungsperspektive. Der Schmerz der Betroffenheit in der Auseinandersetzung mit

demAnderen erzeugt eine Gleichzeitigkeit des Unvereinbaren: Es ist und bleibt der

Schmerz des Anderen, aber in der Begegnung betrifft er auch die Helfenden. Diese

Betroffenheit kann zum Kennzeichen eines konstruktiven Umgangs mit dem Lei-

den am Schmerz des Anderen werden, weil sie das, was trennt, bestehen lässt und

zugleich in der begrenzten Begegnung eine neue Realität schafft, wie es die Erin-

nerung von Miep Gies an die einzige gemeinsam mit ihrer Freundin Anne Frank

in deren Versteck verbrachten Nacht zum Ausdruck bringt:

»Annes Gesicht verriet Befriedigung. Sie fixierte mich scharf. Es wurde nicht aus-

gesprochen, aber wir beide wussten, dass ich für kurze Zeit die Schwelle über-

schritten hatte, die Außenstehende und Betroffene trennt; dass auch ich nun eine

den und die hatte – das war das erste Fremdwort, das ich in der Bahnhofsmission bei [Name

Leiter] gelernt habe: eine olfaktorische Herausforderung.«

12 H. Haslinger: Diakonie. Grundlagen für die soziale Arbeit der Kirche. UTB Soziale Arbeit, Dia-

konie, Paderborn: 2009, 320.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Christine Siegl

solche endlos lange Nacht im Versteck aus eigener Erfahrung kannte. ›Wirst du

wieder mal hier übernachten?‹, fragte sie.«13

Mieps und Annes Lebenswelten blieben auch nach der gemeinsamenNacht vonein-

ander unterschieden. Was sie verband, war das Wissen darum und die Erfahrung

der für einen Moment geteilten Realität, die nur möglicherweise »wieder mal« für

beide Mädchen zu realisieren ist. Grundsätzlich war ihre Begegnung von der Tren-

nung zwischen »Außenstehende und Betroffene« bestimmt. In allem Mit-Leiden

bleibt also eine deutliche Distanz zwischen der Schmerzgeplagten und derjenigen,

der sie sich in dieser Not anvertraut. Positiv kann diese Distanz als »Respekt vor der

Andersheit des Anderen«14 verstanden werden, weil sie ernst nimmt, dass in der

Begegnung zwar gemeinsame Betroffenheit entsteht, das Leid und die Schmerzen

aber Leid und Schmerzen des/der Anderen bleiben.

Helfende erleben sich in aller Passivität angegangen vom Leid des Anderen,

ihm ausgeliefert und reagieren darauf nicht zuerst mit »trotzige[m] Demonstrie-

ren der eigenen Stärken und Kompetenzen«15. Vielmehr ist es gerade das Erleiden

der eigenen Passivität, aus dem heraus es möglich wird zuzuhören, offen und sen-

sibel für das Gegenüber zu sein und sich dabei selbst verletzlich zu zeigen.

Neben konkreten Hilfeleistungen (eine Tasse Kaffee, ein Schlafsack, Unterstüt-

zung beim Ausfüllen eines Antrages etc.) erleben Mitarbeitende in der Bahnhofs-

mission auch Situationen, in denen nicht tätigeHilfe aus derNot gefordert ist, son-

dern Menschen ein Gegenüber suchen, (mit) dem sie ihr Leid und ihre Schmerzen

(mit)teilen können, der diese Situation aushält und gerade darin für einenMoment

Gemeinschaft entstehen lässt. Ein solches Dasein in der Not ist eine Begegnung

auf Augenhöhe, in der sich beide Seiten ihrer Hilfsbedürftigkeit und Hilflosigkeit

bewusst sind und sich dennoch einander aussetzen:

»An einem sehr ›schwarzen‹ Tag, an dem ich keine Hilfe aus der Not erwarten

konnte, sagte mir jemand: ›Ich möchte dir so gern etwas sagen, was wirklich hilft;

aber ich weiß doch auch nichts!‹ – Da hatte ich einen Begleiter in der Not. Da war

ich nicht unten und der andere oben, mit dem Versuch beschäftigt, Brot per Seil

oder schöne Wörter per Flüstertüte zu mir herabzulassen. Da hatte ich einen Ne-

benmann, genauso ratlos wie ich. Hilfe kann also darin bestehen, daß ich nicht

›etwas‹ gebe (Tabletten, Worte), sondern daß ich mich zur Verfügung stelle.«16

13 Gies, Miep: Meine Zeit mit Anne Frank, München: 1987, S. 135.

14 A. Bieler, Andrea: »Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge. Arbeiten

zur Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie, Göttingen: 2017, 179.

15 Evers, Ralf / Mummert, Louise: »Wer war diesem der Nächste? Oder: Wenn Gott ins Helfen

einfällt: 2008, 39.

16 Bach, Ulrich: Boden unter den Füssen hat keiner. Plädoyer für eine solidarische Diakonie,

Göttingen: 1980, S. 135-136.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich vom Schmerz des Anderen berühren lassen 259

In dieser Weise ist das Leiden am Schmerz der Anderen unverzichtbarer Bestand-

teil jeder diakonischen Haltung.

5. Die Schmerzen im Helfen

Eine zu diesem Leiden an der Passivität nur scheinbar konträre Erscheinungsform

des Leidens amHelfen stellen die Folgen potentieller Überforderung dar, die eben-

falls jeder diakonischen Beziehung innewohnt. Sie hat ihren Grund darin, dass Not

prinzipiell grenzenlos erscheint und mit der Würde jedes Menschen ein Recht auf

bedingungslose Hilfe verbunden ist,17 das Helfen selbst aber keine »innere Grenze

kennt«18, sodass Moos in diesem Zusammenhang von »Erwartungsüberschüssen,

dieHelfendewieHilfeempfangende gegenüber demHelfen haben«19, spricht.Dem

grenzenlosen Recht aufHilfe und der tendenziellen Grenzenlosigkeit vonNotsitua-

tionen tritt ein in mehreren Dimensionen begrenztes Agieren aus Nächstenliebe

entgegen. Helfenden stehen als geschöpfliche Wesen die eigenen Ressourcen und

Handlungsmöglichkeiten nicht unbegrenzt zur Verfügung.20 Mit dem Doppelge-

bot der Liebe ist die christliche Nächstenliebe von Anfang an an die »Selbstliebe als

ausgleichendes Gegengewicht«21 gebunden, die sich »in Selbstannahme, Selbst-

achtung, Aufmerksamkeit und im Selbstvertrauen ausdrückt«22.

Neben biologischer, soziologischer und soziobiologischer Kritik amModus des

Helfens wird in der Diskussion immer wieder als psychologisches Argument an-

geführt, dass dem Helfen selbstausbeuterische und überfordernde Tendenzen in-

newohnen, die in Formen der Machtausübung über die Schwächeren oder im völ-

17 Vgl. Furler, Frieder: Diakonie – eine praktische Perspektive. VomWesensmerkmal zum sicht-

baren Zeichen der Kirche, Zürich: 2012, S. 26-27.

18 Moos, Thorsten: »Diakonische Kultur. Von der Popularität einer Programmformel«, in: PrTh 4:

2015, S. 220-225, hier: S. 222.

19 T. Moos: »Religiöse Rationalität des Helfens. Systematisch-theologische Beiträge zu einer

Theorie diakonischer Praxis«, in: ZEE: 2019, S. 104-116, hier: S. 105.

20 Vgl. Diakonisches Werk der Evangelischen Kirche in Deutschland e. V.: Charakteristika ei-

ner diakonischen Kultur. Stärkung des diakonischen Profils. Diakonie-Texte Dokumentati-

on, Stuttgart: 2008, S. 10-11: »Die Praxis der Nächstenliebe, insbesondere wenn sie als Hand-

lungsmaxime gedacht wird, hat ihre Grenze an unserer Geschöpflichkeit. Hilfe wird von end-

lichen Menschen geleistet, die nicht perfekt sein können. Achtsamkeit für den Nächsten ge-

schieht mit begrenzten Informationen, mit begrenzten Möglichkeiten an Zeit, Kompetenz,

Mitteln und auch nur mit einer begrenzten Motivation. In die Gestaltung einer ›Kultur des

Helfens‹muss der bewussteUmgangmit GrenzenundDefiziten einbezogenwerden.Das be-

wahrt einerseits vor Überforderungen und verweist andererseits auf den Horizont des Glau-

bens.«

21 F. Furler: 2012, S. 26-27.

22 A. Bieler: 2017, S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Christine Siegl

ligen Verlust der Distanz zu ihnen münden und schließlich pathologisch werden

können.23

Wie schwer es Mitarbeitern fallen kann, eine Grenze zwischen einer würde-

vollen Behandlung des Gastes und der Abgrenzung der eigenen Person zu ziehen,

zeigt folgende Szene:

Bei einer Dienstbesprechung einer Bahnhofsmission wird über das Hausverbot

eines regelmäßig randalierenden und eingekotetenMannes diskutiert. EinMitar-

beiter wendet ein: »Im Grunde genommen kann er einem leidtun. […] Ich möchte

ihm kein Hausverbot geben. Ich bin da befangen, weil ich ihn trotz allem in mein

Herz geschlossen habe. Trotz allem ist er ein Mensch und ich möchte ihm mit

Würde begegnen. […] Ja, sein Betreuer hat auch schon gesagt, dann soll ich ihn

doch mit nach Hause nehmen.« Worauf der Leiter betont: »Wir müssen uns da

schützen.«

Darüber hinaus ist in Hilfssituationen schnell festzustellen, dass sich das Leiden

nicht auf die einzelne Person beschränkt, sondern gesellschaftliche, ja weltweite

Dimensionen annimmt. Nicht zuletzt deshalb sehen sich die kirchlichen Wohl-

fahrtseinrichtungen auch in der Verantwortung, auf gesamtgesellschaftliche Ver-

änderungen24 und einen weltweiten Aktionsradius25 hinzuwirken, stehen damit

aber auch in der Gefahr, an der Grenzenlosigkeit der Not zu verzweifeln. Adam

betont in diesem Zusammenhang:

»Grundsätzlich ist es richtig undwichtig,mit demgrößeren, entgrenztenHorizont

zu beginnen und nicht sogleich die Begrenzungen zu suchen und als Erstes Gren-

zen abzustecken. Gleichwohl: Ist eine konsequente universale Orientierung im

Blick auf die Handlungsmöglichkeiten realistisch und durchführbar? Ist es nicht

so, dass bereits die eigene Verantwortung dadurch begrenzt ist, dass die finanzi-

ellen Möglichkeiten nicht endlos sind, und dass Beruf und gesellschaftliche Stel-

lung einerseits Möglichkeiten eröffnen, die man nutzen kann, dass dadurch aber

andererseits auch Grenzen gesetzt sind, die man nicht überspringen kann?«26

In der Arbeit der Bahnhofsmission ist die Auseinandersetzung mit der eigenen

Ressourcenknappheit eine kontinuierliche Herausforderung. Im Gegensatz zu an-

23 Vgl. H. Haslinger: Diakonie. Grundlagen für die soziale Arbeit der Kirche. UTB Soziale Arbeit,

Diakonie, Paderborn: 2009, 335.

24 S. z.B. die Mitgliedschaft der Bahnhofsmission in der Bundesarbeitsgemeinschaft Woh-

nungslosenhilfe e. V. und deren Stellungnahmen.

25 S. z.B. die enge institutionelle Verbindung des Hilfswerkes ›Brot für die Welt‹ mit der Diako-

nie, bzw. das Hilfswerk ›Caritas international‹.

26 Adam, Gottfried: »Diakonisches Lernen als Beitrag zur Zivilgesellschaft«, in: Heinz

Schmidt/Renate Zitt (Hg.), Diakonie in der Stadt. Reflexionen – Modelle – Konkretionen

(= Diakoniewissenschaft Band 8), Stuttgart 2003, S. 135-143, hier: S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich vom Schmerz des Anderen berühren lassen 261

deren diakonischen Einrichtungen können sie ihre Arbeit nur in sehr wenige Fäl-

len durch staatliche Leistungen refinanzieren, sind also auf Spenden und die Fi-

nanzierung durch ihren jeweiligen Träger (zumeist das örtliche Diakonische Werk

und/oder ein Fachverband der Caritas) angewiesen, die wiederum selbst genötigt

sind, wirtschaftlich zu handeln.

Eine Leiterin einer Bahnhofsmission äußert in einer kollegialen Runde:

»Ja und ich werde bezahlt wie ein Minijob. […] Ich habe nur XX Stunden, die

mir bezahlt werden, habe mittlerweile […] locker über hundert Überstunden

gemacht, plus da kommt noch was dazu. Wobei ich jetzt wirklich, wie gesagt,

versuche den Juni so zu organisieren, dass ich auch ein oder zwei Wochen Urlaub

machen kann oder Überstunden abbauen. Weil […] wir mal Abstand brauchen

[…], um einfach mal den Kopf freiblasen zu lassen.« Später im Gespräch ergänzt

sie: »Aber ich merke bei mir auch ganz stark das Bedürfnis, ich möchte, dass

meine Arbeit anders wertgeschätzt wird. Ich bringe super Voraussetzungen

mit und werde mit einem Stundenlohn von XX Euro bezahlt, noch unter dem

Erziehergehalt. Ich sage jetzt mal hier so im geschützten Kreise, das ist eigentlich

eine Frechheit.«

Finanz- und Personalnot, was sich z.B. in Streichung von Stellendeputaten und

Aufwandsentschädigungen der Ehrenamtliche oder der Erwartung, noch mehr

Spenden einzuwerben und gleichzeitig keine weiteren Kosten zu erzeugen, äu-

ßert, schränkt Mitarbeitenden sowohl in ihrer Leistungsfähigkeit als auch in

ihrer Leistungsbereitschaft ein. Dies führt teilweise zu Rückzug und Distanz-

nahme von der Tätigkeit, teilweise aber auch zu dem Versuch, mit übermäßigem

Eigenengagement den Mangel zu kompensieren.

Von beiden Seite droht dem Helfer damit schmerzvoller Abgrund: Entweder

er stellt sich ganz auf die Seite der Not und erlebt beständig, wie seine Hilfe

trotz größter Anstrengung und Selbstaufgabe immer defizitär bleibt (Burnout)

oder er entgeht dieser Frustration, indem er »sich gegen jegliche Erwartung

immunisiert«27 und aus Selbstschutz der Not des Anderen nur noch mit Zynismus

begegnet (Coolout). Die Frage nach den Grenzen der Diakonie und der Reichweite

der Nächstenliebe ist daher weiterhin ein offenes Problem.28

Deutlich ist, dass eine Balance nur gelingt, wenn die eigene Begrenztheit, die

eigenen Schmerzen an dieser offenen Wunde in das diakonische Handeln inte-

griert werden. Die Akzeptanz der Grenzen der eigenen Handlungsfähigkeit wird

dabei als Symbol christlicher Hilfe insgesamt verstanden,weil sie auf beiden Seiten

der Hilfeleistung zu stehen kommt. Aneinander lernen Helfende und Hilfsbedürf-

tige, dass ihre Existenz nicht von den schmerzlichen Erfahrungen der Bedürftig-

27 T. Moos: 2019, S. 111.

28 G. Adam: Stuttgart: 2003, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Christine Siegl

keit und des Nicht-Vermögens zu trennen ist. Mit der Einsicht in die bedingungs-

lose Rechtfertigung des Sünders ist der christlichen Diakonie ein entlastendes Mo-

mentum inne, das die Aufgaben zwischen Mensch und Gott unterscheidet:

»Menschen können und sollen einander wohl helfen. Sich selbst oder andere er-

lösen können sie aber nicht. Die kritische Kraft des Evangeliums besteht darin,

dass es unser menschliches Tun von soteriologischen Ansprüchen frei macht, die

z.B. mit dazu beitragen können, dass es zu emotionaler Erschöpfung, zu Stress

und Burnout kommt. Wir sollen einander zum Nächsten werden, aber nicht zum

Gott.«29

6. Ansätze für eine schmerzsensible Diakonie

So unterschiedlich die Ursachen von Schmerzen und so unterschiedlich ihre in-

dividuellen Auswirkungen sind, gemeinsam ist ihnen das, was Grüny als »schein-

bar triviale[] Tautologie« festhält: »Der Schmerz tut (jemandem) weh. Dieses Weh-

tun […] ist es, was den Schmerz zum Schmerz macht«30, weil der Schmerz die als

normal empfundene Erfahrung unterbricht oder gar zerbricht. Damit ist als ent-

scheidendes Merkmal des Schmerzes seineWidrigkeit und die innere menschliche

Abwehr gegen ihn bezeichnet. Den aufgeführten Aspekten entspringen daher be-

stimmte Impulse für einen angemessenen Umgang mit dem Thema Schmerz in

diakonischen Vollzügen, die nun diesen Beitrag abschließend skizzenhaft vorge-

stellt werden sollen.

Nicht verwundern wird, dass sich im diakonischen Handeln jegliche Banali-

sierung von Schmerzen verbietet, auch wenn sie Formen der Glorifizierung oder

Dämonisierung annimmt. Pauschale Sinnzuschreibungen an den Schmerz, zumal

wenn sie von außen kommen, missachten, dass leibliche Existenz immer auch mit

negativen Erfahrungen von Einschränkungen einhergeht, diese demMenschen so-

zusagen mit seiner Geschöpflichkeit von Anfang an eingezeichnet sind. Außerdem

verhindern derlei schnelle Antworten eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den

zerstörerischen und negativen Aspekten der Schmerzen. Die Kontraproduktivität

solcher Banalisierungen wird dann deutlich, wenn Hilfe und Begleitung nur noch

Formen der Leistungsoptimierung annehmen und auf ausbleibende Besserung nur

mit Schuldzuweisungen reagiert wird. Wo Heilung und Linderung möglich ist,

sollen diese – auch im Namen der Diakonie – selbstverständlich gewährt werden.

Wo – aus welchen Gründen auch immer – dies aber nicht (vollständig) erreicht

29 Körtner, Ulrich H. J.: »Ethik des Helfens – aus theologischer Sicht«, in: ThBeitr: 2003, S. 306-

322, hier: S. 319.

30 Grüny, Christian: Zerstörte Erfahrung. Eine Phänomenologie des Schmerzes. Wittener kul-

turwissenschaftliche Studien, Würzburg: 2004, 20.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich vom Schmerz des Anderen berühren lassen 263

werden kann, muss Diakonie sprach- und handlungsfähig bleiben, also in der La-

ge sein, dem Schmerz Raum und Stimme zu geben. Statt vorschneller Strategien

zur Kontingenzbewältigung steht gerade im christlich begründeten Hilfehandeln

»die Vertiefung der Kontingenzwahrnehmung«31 im Vordergrund, die akzeptie-

ren kann, dass bestimmte Situationen nicht mit menschlichen Befähigungs- oder

Emanzipationsstrategien aufzulösen sind, sondern unverfügbar bleiben.32

Sozialarbeiterisch tätige Diakonie verzichtet dabei auf Voraussetzungen und

Erwartungen gleichermaßen. Die Menschenwürde des Bedürftigen allein genügt,

so dass er keine weiteren Voraussetzungen, letztlich nicht einmal die Bereitschaft,

sich helfen zu lassen, in die Begegnung mitzubringen hat. Gemeinsame Betroffen-

heit und die daraus erwachsenen Hilfsangebote entstehen aus der absichtslosen

Begegnung und behalten diese Erwartungslosigkeit bis zu ihrem Ende bei. Neben

derWahrnehmung des Anderen als Subjekt, das eigenständig über seinenWeg ent-

scheidet, liegt die Ergebnisoffenheit diakonischen Handelns auch in diesem Ver-

zicht auf Erwartungen begründet.

Dies bedeutet aber mitnichten, dass Diakonie angesichts von Schmerzen in

Hilflosigkeit verharrt. Gerade imHinblick darauf, dass Schmerz die Artikulations-,

Handlungs- und Beziehungsfähigkeit der Leidenden massiv einschränkt, darf sich

diakonische Begleitung nicht der damit gestellten Aufgabe entziehen: Gemeinsa-

mes und stellvertretendes Klagen können ebenso wie die hohe Kunst des Schwei-

gens hier Perspektiven eröffnen. Zum einen führt die artikulierte Klage aus der

individuellen Betroffenheit und Isolation hinaus in die Begegnung mit anderen

Menschen und wird so zu einer Angelegenheit der Gemeinschaft. Dieser zurück-

eroberte Raum in der Gesellschaft kann für einen in seinem Schmerz isolierten

Menschen not-wendige Ressourcen wie Selbstvertrauen, Würde und Hoffnung er-

öffnen. Zum anderen drückt die Klage die im Schmerz fraglich gewordene Bezie-

hung des Leidtragenden zu Gott aus. Klage verhallt im Raum der Diakonie nicht im

Leeren, sondern ist zielgerichtet an Gott, der sich ihr aussetzt und damit wieder

an- und begreifbar werden kann.Klage vermag beide für das christlicheMenschen-

bild entscheidenden Sozialitäten des leidenden Menschen zu restituieren: die zu

seinen Mitmenschen und die zu Gott.

In der Präsenz des Helfenden, auch im Moment der Klage, kommt dann sei-

ne Affiziertheit mit dem Leid, d.h. seine Betroffenheit zu stehen. Die Erfahrung,

dass ein anderer sich dem eigenen Schmerz verfügbar macht und ihm standhält,

kann dann zu einer Gegenstimme inmitten der Vereinsamung, Sprachlosigkeit und

des zerbrochenen Welt- und Selbstbildes werden. Wenn Schmerzen ein Fraglich-

werden nicht nur des eigenen Leibes, sondern auch des gesamten Selbstbildes be-

31 A. Bieler: 2017, S. 207.

32 Vgl. Karle, Isolde: »Sinnlosigkeit aushalten! Ein Plädoyer gegen die Spiritualisierung von

Krankheit«, in: WzM 61/1 (2009), S. 19-34.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Christine Siegl

deuten, wird das Gefühl, verstanden und anerkannt zu werden, zur unbedingten

Voraussetzung für ein neues Verständnis seiner Selbst. »Erfährt man sich durch

einen anderen verstanden und anerkannt, vermag man sich selbst wieder neu zu

erkennen und zu verstehen.«33 Die Gemeinschaft, die Betroffenheit und Mitleid in

der »Wegbegleitung«34 konstruieren, wird dabei zur ersten Erfahrung dieser neu-

en Beziehung der Leidenden auch zu ihrer Umwelt und zu Gott.

Diese im Aufdecken und Lindern von Notständen erfahrbar gemachte Gemein-

schaft kann dann auch den Umgang der Helfenden mit den eigenen Schmerz-

erfahrungen und Grenzen konstruktiv prägen. Eine humane Faszialkultur,35 die

nicht weg- oder übersieht, sondern eine Begegnung von Angesicht zu Angesicht

beabsichtigt, eröffnet gegenseitig Räume, neben den Schmerzen auch die diversen

Grenzen wahrzunehmen. »Wenn die Brüchigkeit und Begrenztheit diakonischen

Wollens und Handelns zur Sprache kommt, kann eine neue Form der Solidarität

sowohl unter den Mitarbeitern als auch zwischen Helfern und Hilfsbedürftigen

entstehen.«36 Gelingt dies, hat die gemeinsame Einsicht in die bleibende Frag-

menthaftigkeit irdischen Lebens tatsächlich entlastende und befreiende Impulse

und führt sowohl die Schmerzgeplagten wie auch die Hilfsbereiten aus dem oben

aufgezeigten Dilemma zwischen Fatalismus und Hyperaktivität.

Ist bei den Bedürftigen ein solches Verständnis für die Begrenztheit der Hil-

fe nicht auf den ersten Blick gegeben, ist das Gut der Kollegialität umso höher

einzuschätzen. Eine Mitarbeiterkultur, die das eigene Handeln grundsätzlich im

Rahmen der Begrenztheit versteht, um die gegenseitigen Grenzen und Schwächen

weiß, dabei füreinander einsteht und sogar Fehler ver-schmerzen kann, stellt den

unverzichtbaren Rahmen für diakonisches Handeln dar, das vor Schmerzerfahrun-

gen nicht kapituliert.

33 Weber, Dieter: »Der Leib als Ort des Selbst-, Sozial- und Gottesbezuges in der Erfahrung von

Kranksein und Gesundwerden in biblischer Tradition«, in: R. Hoburg: 2008, S. 139-167, hier:

S. 141.

34 Ein Ehrenamtlicher: »Und jetzt in diesemMoment, wo ich sie vomBahnhof ins Obdachlosen-

heim bringe, sind wir für kurze Zeit Wegbegleiter.«

35 Vgl. zum Begriff: Bammel, Christina-Maria: Aufgetane Augen – Aufgedecktes Angesicht:

Theologische Studien zur Scham im interdisziplinären Gespräch (= Öffentliche Theologie,

19), Gütersloh: 2008, S. 84.

36 M. Klessmann: 2006, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016 - am 14.02.2026, 16:57:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

