Sich vom Schmerz des Anderen beriihren lassen
Wenn Diakonie weh tut

Christine Siegl

1. Einstimmung: Szenen aus der Bahnhofsmission'

»Da kommtimmer eine Frau mit offenen Beinen zu uns. Das eitert und stinkt. Das
muss unglaublich weh tun. Aber im Krankenhaus nehmen sie die nicht mehr.«
»Das tut einem schon weh, wenn man das so mitbekommt, wie die Drogenslichti-
gen immer und immer weiter da reinrutschen, und man gar nichts machen kann.
Der wird auf der Strafie sterben .«

»Die (Kollegin) kann die Reisebegleitung einfach nicht mehr machen. Die be-
kommt so Riickenschmerzen, wenn sie linger im Zug sitzt. Das geht einfach nicht
mehr.«

2. Einleitung

Diakonische Arbeit ist in vielerlei Hinsicht mit Schmerzen konfrontiert. Erstens
setzt sie sich mit den Schmerzen derjenigen auseinander, die ihre Dienste in An-
spruch nehmen: Ganz explizit in den Kranken- und Pflegeeinrichtungen, aber auch
in den Beratungs- und Hilfestellen, wie sie Bahnhofsmissionen darstellen, und in
der Seelsorge erwarten Menschen fiir ihre leiblichen und seelischen Wunden Lin-
derung. Als biblisches Leitbild fungiert dabei das Gleichnis vom Barmherzigen Sa-
mariter, den die Schmerzen des unter die Riuber Gefallenen zu konkretem Hil-
fehandeln bewegten: »[Er] ging zu ihm hin, goss Ol und Wein auf seine Wunden
und verband sie. Dann hob er ihn auf sein eigenes Reittier, brachte ihn zu einer
Herberge und sorgte fiir ihn.« (Lk 10,34)

Dass die Begegnung mit den Schmerzen anderer Mit-Leid hervorruft gilt dabei
zweitens als Voraussetzung und Kennzeichen christlichen Hilfehandelns. Im Ge-

1 Der Beitrag steht im Zusammenhang mit dem DFG-Forschungsprojekt »Nachste Hilfecam
Bahnhof: Eine praktisch-theologische Untersuchung der Bahnhofsmission.« Die Interview-
daten entstammen der dazugehorigen empirischen Forschung.

14.02.2026, 16:57:16.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Christine Siegl

gensatz zu Priester und Levit des genannten Gleichnisses, die den Verwundeten
zwar ausdriicklich sehen, dann aber vorbeigehen, heiflt es vom Samariter: »[Er]
kam zu ihm; er sah ihn und hatte Mitleid.« (V33b)

Und schliefilich werden drittens auch die negativen und schmerzhaften Aus-
wirkungen des helfenden Handelns fiir die Akteure selbst diskutiert. Die Entschei-
dung des Samariters, den Verwundeten am Folgetag in der Herberge zuriickzulas-
sen und sich ihm erst auf dem Riickweg wieder auszusetzen, ist auch im diakoni-
schen Handeln immer wieder ein leidvoller und schwer auszuhandelnder Prozess.

Diesen drei Aspekten des Schmerzes soll im Folgenden nachgegangen werden,
was dann in skizzenhafte Gedanken zu einer schmerzsensiblen Diakonie miindet.

3. Die Schmerzen der Anderen

Mit der Leiblichkeit als anthropologisches Grundcharakteristikum ist dem Men-
schen ein »oszillierende[s] Ineinander von Kérper-Haben und Leib-Sein«* aufge-
geben, das zum Ausgangspunkt von potentiellen Schmerzerfahrungen wird: Im
Schmerz wird die Passivitit des Korper-Habens und damit die Verletzlichkeit des
Leibes eindriicklich erlebbar. In Folge der Schmerzen beschrinken sich die Hand-
lungsspielriume des Menschen zunehmend. Der Schmerz unter- oder zerbricht
seine Verankerung in der sozialen Welt, was schlief3lich im Verlust des Vertrauens
in seinen sozialen und natiirlichen Lebensraum gipfelt.?

Als besonders problematisch stellt sich dabei der Potenzierungscharakter sol-
cher Bedrohungen heraus: Gerade bei Menschen im sozialen Abseits der Gesell-
schaft sind Verletzungsphdnomene nie nur auf einzelne Bereiche (z.B. eine Wunde)
beschrankt, sondern greifen auf weitere Dimensionen ihres Mensch-Seins tiber: In
der Obdachlosigkeit sind sie nicht nur den Wettereinfliissen, sondern auch unter-
schiedlichen Formen von Gewalt ausgesetzt. Arbeitslosigkeit gefihrdet nicht nur
das Bedirfnis nach sozialer Anerkennung, sondern auch den gesunden Umgang
mit dem eigenen Korper. Soziale Arbeit bemiiht sich deshalb gerade darum, in
»ganzheitliche[r] Ausrichtung und sozialokologische[r] Prisenz in der Lebenswelt
der Klientel«* die Verletzungen inklusive ihrer Folgeschiden in den Blick zu neh-

2 Bieler, Andrea: Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge. Arbeiten zur
Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie (= Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik und
Hymnologie, Band 90), Gottingen: 2017, S. 27.

3 S. A. Bieler: 2017, S. 148 und Griiny, Christian: Zerstorte Erfahrung. Eine Phdnomenologie des
Schmerzes, Wiirzburg: 2004, S.39. Dort auch zur verscharften Situation »Wenn alle Hilfs-
angebote sich als ungeniigend erwiesen haben und die Bitte um Hilfe zwar nicht ungehort
verhallt, aber dennoch nicht erfiillt werde kann [..].« S. dazu Abschnitt 5.

4 Vorheyer, Claudia: Prostitution und Menschenhandel als Verwaltungsproblem. Eine qualita-
tive Untersuchung tber den beruflichen Habitus, Bielefeld: 2010, S.122.

14.02.2026, 16:57:16.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sich vom Schmerz des Anderen beriihren lassen

men und zunichst eine Erfilllung der Grundbediirfnisse zu ermoglichen. In den
Bahnhofsmissionen als Einrichtungen von Diakonie und Caritas wird dies auf der
Basis eines christlichen Menschen- und Gottesbildes an iiber 100 Orten deutsch-
landweit in die Tat umgesetzt.

Die Vulnerabilitit mit sich bringende Leiblichkeit des Menschen stellt in bibli-
scher Darstellung eine Facette der Geschopflichkeit dar. Damit ist nicht nur Indi-
vidualitit und Unverwechselbarkeit, sondern auch die unverlierbare Wiirde jedes
Menschen jenseits aller Leistungsfihigkeit angesprochen.” Festgehalten und be-
griindet ist damit auch die das christliche Hilfsverstindnis in besonderem Mafe
prigende gegenseitige bzw. allgemeine Bediirftigkeit des Menschen. Als in diese
Welt hineingestellte und damit der Endlichkeit ausgesetzte Geschopfe verbindet
alle Menschen eine grundsitzliche Hilfsbedirftigkeit, die sich nicht nur auf die
Anfangs-, Krisen- und Endphasen der Existenz beschrinkt. Diakonie als christli-
ches Handeln aus Nichstenliebe kann sich deshalb nicht der Erkenntnis entziehen,
dassletztlich jedes Menschenleben Schmerzen und Leid ausgesetzt ist. Eine hierar-
chische Abstufung zwischen Menschen, die leiden und Menschen, die Leid lindern,
kann es in christlicher Vorstellung nicht geben. Beide sind in gleichem Maf3 davon
abhingig, dass Gott ihnen (z.T. durch Mitmenschen) Hilfe gewéihrt.6

Im Gegensatz zu klassischen theistischen Vorstellungen wird in Bezug auf den
christlichen Gott nicht von vollstindiger Impassibilitit und Immutabilitit ausge-
gangen, sondern sowohl seine fundamentale (Sterben und Tod) als auch seine so-
ziale Vulnerabilitit (Isolation, Armut, Schwachheit, Schmerzen) betont.” Doch der
Gott, der in Jesus Christus am Kreuz Todesqualen erlitt und starb, bleibt nicht dem
Leiden verhaftet, sondern iiberwindet die zerstdrerischen Michte durch die Auf-
erstehung. Damit ist dem Thema Schmerz ein kategorialer Unterschied zwischen
Gott und Mensch inhidrent. Auf diesem Hintergrund gelingt es, die gottliche Affi-
ziertheit als eine Kraft zu verstehen, die Leben ermoglicht und damit ein konstruk-
tives Widerlager zur Lehre von der Bediirfrigkeit und Siindhaftigkeit des Menschen
bildet. Diakonie kommt damit in einem Zwischenbereich zu stehen: Sie ist Teil der
irdischen Welt mit Schmerzen, Versagen und Tod, erfihrt aber auch Freude, Kraft

5 Vgl. Albrecht, Christian: »Diakonie als gesellschaftliche Praxis des Offentlichen Protestan-
tismus. Theologische Uberlegungen zur Bedeutung der Diakonie fiir soziale Kohasion, in:
ders. (Hg.), Was leistet die Diakonie fiirs Gemeinwohl|? Diakonie als gesellschaftliche Praxis
des Offentlichen Protestantismus, Tubingen: 2018, S. 81-104, hier S. 93.

6 Vgl. »In jedem Helfer steckt ein Hilfsbedrftiger, in jedem Hilfsbedurftigen steckt ein Hel-
fer:« Klessmann, Michael: »Von der Annahme der Schatten. Diakonie zwischen Anspruch
und Wirklichkeit, in: Volker Herrmann/Martin Horstmann (Hg.), Studienbuch Diakonik Bd.
2. Diakonisches Handeln diakonisches Profil diakonische Kirche, Neukirchen-Viuyn: 2006,
S.185-198, hier: S.197.

7 Vgl. Keller, Catherine: »Uber das Geheimnis. Gott erkennen im Werden der Welt. Eine Pro-
zesstheologie, Freiburg im Breisgau: 2013, 186ff.

14.02.2026, 16:57:16.

255


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Christine Siegl

und Lebendigkeit. Sie leidet an den Phinomenen der irdischen Verginglichkeit
und nimmt zugleich Anteil am schon jetzt wirksamen Hoffnungsglauben auf eine
Neuschopfung ohne Leid und Schmerzen, was sich in der Gestalt von Linderung,
Verséhnung und Heilung manifestiert.

Wenn Diakonie Schmerzen begegnet, tut sie dies also auf dem Hintergrund
eines Menschenbildes, in dem neben Freiheit und Wiirde auch Verletzlichkeit und
Endlichkeit mitgedacht sind und im Auftrag eines Gottes, der sich diesem »Exis-

tential des Unvollkommenen«®

aussetzt und es in sein rechtfertigendes und erls-
sendes Handeln aufnimmt. Eine diakonische Auseinandersetzung mit dem The-
ma Schmerz griindet demnach auf den beiden Themenbereichen Schépfung und
Erlosung.’ In der ersehnten wie der gewihrten Hilfe duflert sich Gottes Wirken,
das den geschaffenen Menschen nicht in seinem Versagen und den méglicherweise
daraus sich entwickelnden Schmerzen belisst, sondern auf diese Erlosungsbediirf-

tigkeit aus Gnade antwortet.

4, Das Leiden am Schmerz der anderen

Diakonie und Caritas héren in der Not des Anderen einen Aufruf zum menschen-
freundlichen Hilfehandeln und erblicken gerade darin Gott selbst (vgl. Mt 25,31-46),
denn »Antwort auf den Anderen und seine Not ist damit auch Antwort auf Gott
und sein in den Geboten ergangenes Wort. Diakonie als akkusativisch aufgefasste
Antwort und Dienst am Anderen ist damit >Gottesdienstc und Nach-Folge.«*® Die-
ser diakonische Gottes-Dienst ist geprigt von einer Hoffnungsperspektive, die das
Wissen um die Bediirftigkeit des Menschen nicht iibertiincht, sondern gerade im
Schmerz den sehnsuchtsvollen Ruf nach Heil(ung) hort.

Da es sozial Benachteiligten, wie sie die Arbeit der Bahnhofsmissionen pri-
gen, schwerer moéglich ist, die schmerzhaften und briichigen Seiten ihrer Existenz
zu verbergen, bedeutet diakonische Arbeit mit ihnen stets, in besonders inten-
siver Weise davon berithrt zu werden: Diakonie geschieht nicht im klinisch-rei-
nen Raum, sondern erfordert die »Bereitschaft, sich »schmutzig« zu machen.«* Im

8 Dinzinger, BirgitS.: »Wenn der Andere ins Helfen einfillt«. Eine Begegnung zwischen der
Diakoniewissenschaft und dem Werk Emmanuel Levinas’. Unveréffentliche Dissertation,
Ruprecht-Karls-Universitat Heidelberg: 2016, S. 135f.

9 Hoburg, Ralf: »Theologie in der Sozialarbeit als andere Perspektive auf den Gegenstand des
Helfens, in: ders., Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart: 2008, S. 11-27, hier: S. 19f.

10  S.B.Dinzinger: 2016, S.127.

11 Haslinger, Herbert: Diakonie. Grundlagen fiir die soziale Arbeit der Kirche (= UTB Band 8397),
Paderborn: 2009, S.319. Im Jargon der Mitarbeitenden der Bahnhofsmissionen hat sich die
Rede von »olfaktorischen Herausforderungen« eingeprégt, die dieses Phinomen ausdriickt.
So erzdhlt ein Ehrenamtlicher: »Das war eine Dame, die ist verwirrt im Zug aufgegriffen wor-

14.02.2026, 16:57:16.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sich vom Schmerz des Anderen beriihren lassen

wortlichen und tibertragenen Sinne haftet sich Schmutz und Schmerz des Bediirf-
tigen an die diakonisch Helfenden an, so dass sie sich schliefilich selbst auf der
Seite der vom Leben Geplagten wiederfinden konnen.

Haslinger konkretisiert dieses Leiden am Schmerz der anderen in folgenden
Aspekten:

»Wer sozial randstandigen Menschen hilft und sich auf deren prekare Lebenssi-
tuation einlasst,

- muss Kompromisse schliefden, weil die Betroffenen schlicht aufgrund ihrer
Bedingungen und Fahigkeiten nicht alles so annehmen und verwirklichen kén-
nen, wie man sich das als Helfender idealerweise vorstellt;

- muss oft zufrieden sein, wenn zumindest in einer Hinsicht eine Besserung
der Situation eintritt, und muss es aushalten kdnnen, dass manch andere Facetten
im Leben des Betroffenen (vorerst) im Argen bleiben; [...]

- muss schlieflich an sich selber immer wieder feststellen, dass man als hel-
fende Person in der Nahe zu Notleidenden tatsdchlich deren Sichtweisen und Ein-
schatzungen ein Stiick weit (bernimmt, weil man eben die Welt aus ihrer Sicht
wahrzunehmen lernt und dabei erkennt, was diese Sicht an Richtigem und Wah-
rem enthalt,

- und muss bei all dem erkennen: Die Ndhe zu den Menschen ist nicht billig
zu haben.«'?

Schmerzsensible Diakonie ist vor aller Aktivitit ein Leiden an der eigenen Passi-
vitit: Die Hilflosigkeit, nichts oder nicht viel tun zu kénnen, verbindet zwar Hel-
fende und Leidtragende, fithrt aber fiir sich genommen noch nicht in eine Hoft-
nungsperspektive. Der Schmerz der Betroffenheit in der Auseinandersetzung mit
dem Anderen erzeugt eine Gleichzeitigkeit des Unvereinbaren: Es ist und bleibt der
Schmerz des Anderen, aber in der Begegnung betrifft er auch die Helfenden. Diese
Betroffenheit kann zum Kennzeichen eines konstruktiven Umgangs mit dem Lei-
den am Schmerz des Anderen werden, weil sie das, was trennt, bestehen lisst und
zugleich in der begrenzten Begegnung eine neue Realitit schafft, wie es die Erin-
nerung von Miep Gies an die einzige gemeinsam mit ihrer Freundin Anne Frank
in deren Versteck verbrachten Nacht zum Ausdruck bringt:

»Annes Gesicht verriet Befriedigung. Sie fixierte mich scharf. Es wurde nicht aus-
gesprochen, aber wir beide wussten, dass ich fir kurze Zeit die Schwelle ber-
schritten hatte, die AuRenstehende und Betroffene trennt; dass auch ich nun eine

den und die hatte — das war das erste Fremdwort, das ich in der Bahnhofsmission bei [Name
Leiter] gelernt habe: eine olfaktorische Herausforderung.«

12 H.Haslinger: Diakonie. Grundlagen fiir die soziale Arbeit der Kirche. UTB Soziale Arbeit, Dia-
konie, Paderborn: 2009, 320.

14.02.2026, 16:57:16.

257


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Christine Siegl

solche endlos lange Nacht im Versteck aus eigener Erfahrung kannte. sWirst du

wieder mal hier (ibernachten?., fragte sie.«'

Mieps und Annes Lebenswelten blieben auch nach der gemeinsamen Nacht vonein-
ander unterschieden. Was sie verband, war das Wissen darum und die Erfahrung
der fiir einen Moment geteilten Realitit, die nur méglicherweise »wieder mal« fiir
beide Midchen zu realisieren ist. Grundsitzlich war ihre Begegnung von der Tren-
nung zwischen »Auflenstehende und Betroffene« bestimmt. In allem Mit-Leiden
bleibt also eine deutliche Distanz zwischen der Schmerzgeplagten und derjenigen,
der sie sich in dieser Not anvertraut. Positiv kann diese Distanz als »Respekt vor der
Andersheit des Anderen«! verstanden werden, weil sie ernst nimmt, dass in der
Begegnung zwar gemeinsame Betroffenheit entsteht, das Leid und die Schmerzen
aber Leid und Schmerzen des/der Anderen bleiben.

Helfende erleben sich in aller Passivitit angegangen vom Leid des Anderen,
ihm ausgeliefert und reagieren darauf nicht zuerst mit »trotzige[m] Demonstrie-
ren der eigenen Stirken und Kompetenzen«'>. Vielmehr ist es gerade das Erleiden
der eigenen Passivitit, aus dem heraus es moglich wird zuzuhoéren, offen und sen-
sibel fiir das Gegeniiber zu sein und sich dabei selbst verletzlich zu zeigen.

Neben konkreten Hilfeleistungen (eine Tasse Kaffee, ein Schlafsack, Unterstiit-
zung beim Ausfiillen eines Antrages etc.) erleben Mitarbeitende in der Bahnhofs-
mission auch Situationen, in denen nicht titige Hilfe aus der Not gefordert ist, son-
dern Menschen ein Gegeniiber suchen, (mit) dem sie ihr Leid und ihre Schmerzen
(mit)teilen kénnen, der diese Situation aushilt und gerade darin fiir einen Moment
Gemeinschaft entstehen ldsst. Ein solches Dasein in der Not ist eine Begegnung
auf Augenhohe, in der sich beide Seiten ihrer Hilfsbediirftigkeit und Hilflosigkeit
bewusst sind und sich dennoch einander aussetzen:

»An einem sehr sschwarzen« Tag, an dem ich keine Hilfe aus der Not erwarten
konnte, sagte mirjemand:>lch mdchte dir so gern etwas sagen, was wirklich hilft;
aber ich weifd doch auch nichts!<— Da hatte ich einen Begleiter in der Not. Da war
ich nicht unten und der andere oben, mit dem Versuch beschiftigt, Brot per Seil
oder schéne Worter per Flistertiite zu mir herabzulassen. Da hatte ich einen Ne-
benmann, genauso ratlos wie ich. Hilfe kann also darin bestehen, daf ich nicht
setwas« gebe (Tabletten, Worte), sondern daf ich mich zur Verfiigung stelle.«'®

13 Gies, Miep: Meine Zeit mit Anne Frank, Miinchen: 1987, S.135.

14 A. Bieler, Andrea: »Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge. Arbeiten
zur Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie, Gottingen: 2017, 179.

15 Evers, Ralf/ Mummert, Louise: »Wer war diesem der Nachste? Oder: Wenn Gott ins Helfen
einfillt: 2008, 39.

16  Bach, Ulrich: Boden unter den Fissen hat keiner. Pladoyer fiir eine solidarische Diakonie,
Cottingen: 1980, S. 135-136.

14.02.2026, 16:57:16.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sich vom Schmerz des Anderen beriihren lassen

In dieser Weise ist das Leiden am Schmerz der Anderen unverzichtbarer Bestand-
teil jeder diakonischen Haltung.

5. Die Schmerzen im Helfen

Eine zu diesem Leiden an der Passivitit nur scheinbar kontrire Erscheinungsform
des Leidens am Helfen stellen die Folgen potentieller Uberforderung dar, die eben-
falls jeder diakonischen Beziehung innewohnt. Sie hat ihren Grund darin, dass Not
prinzipiell grenzenlos erscheint und mit der Wiirde jedes Menschen ein Recht auf
bedingungslose Hilfe verbunden ist,”” das Helfen selbst aber keine »innere Grenze
kennt«'®, sodass Moos in diesem Zusammenhang von »Erwartungsiiberschiissen,
die Helfende wie Hilfeempfangende gegeniiber dem Helfen haben«*?, spricht. Dem
grenzenlosen Recht auf Hilfe und der tendenziellen Grenzenlosigkeit von Notsitua-
tionen tritt ein in mehreren Dimensionen begrenztes Agieren aus Nichstenliebe
entgegen. Helfenden stehen als geschopfliche Wesen die eigenen Ressourcen und
Handlungsméglichkeiten nicht unbegrenzt zur Verfiigung.?® Mit dem Doppelge-
bot der Liebe ist die christliche Nichstenliebe von Anfang an an die »Selbstliebe als
ausgleichendes Gegengewicht«*' gebunden, die sich »in Selbstannahme, Selbst-
achtung, Aufmerksamkeit und im Selbstvertrauen ausdriickt«**.

Neben biologischer, soziologischer und soziobiologischer Kritik am Modus des
Helfens wird in der Diskussion immer wieder als psychologisches Argument an-
gefithrt, dass dem Helfen selbstausbeuterische und tiberfordernde Tendenzen in-
newohnen, die in Formen der Machtausiibung iiber die Schwicheren oder im vél-

17 Vgl. Furler, Frieder: Diakonie — eine praktische Perspektive. Vom Wesensmerkmal zum sicht-
baren Zeichen der Kirche, Ziirich: 2012, S. 26-27.

18 Moos, Thorsten: »Diakonische Kultur. Von der Popularitit einer Programmformelc, in: PrTh 4:
2015, S. 220-225, hier: S. 222.

19 T. Moos: »Religiose Rationalitit des Helfens. Systematisch-theologische Beitrdge zu einer
Theorie diakonischer Praxis«, in: ZEE: 2019, S.104-116, hier: S.105.

20 Vgl. Diakonisches Werk der Evangelischen Kirche in Deutschland e.V.: Charakteristika ei-
ner diakonischen Kultur. Starkung des diakonischen Profils. Diakonie-Texte Dokumentati-
on, Stuttgart: 2008, S. 10-11: »Die Praxis der Nachstenliebe, insbesondere wenn sie als Hand-
lungsmaxime gedacht wird, hatihre Grenze an unserer Geschépflichkeit. Hilfe wird von end-
lichen Menschen geleistet, die nicht perfekt sein konnen. Achtsamkeit fiir den Nachsten ge-
schieht mit begrenzten Informationen, mit begrenzten Moglichkeiten an Zeit, Kompetenz,
Mitteln und auch nur mit einer begrenzten Motivation. In die Gestaltung einer >Kultur des
Helfens<muss der bewusste Umgang mit Grenzen und Defiziten einbezogen werden. Das be-
wabhrt einerseits vor Uberforderungen und verweist andererseits auf den Horizont des Glau-
bens.«

21 F Furler: 2012, S. 26-27.

22 A.Bieler: 2017, S. 210.

14.02.2026, 16:57:16.

259


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Christine Siegl

ligen Verlust der Distanz zu ihnen miinden und schlieflich pathologisch werden
kénnen.?

Wie schwer es Mitarbeitern fallen kann, eine Grenze zwischen einer wiirde-
vollen Behandlung des Gastes und der Abgrenzung der eigenen Person zu ziehen,

zeigt folgende Szene:

Bei einer Dienstbesprechung einer Bahnhofsmission wird liber das Hausverbot
eines regelmifiig randalierenden und eingekoteten Mannes diskutiert. Ein Mitar-
beiter wendet ein: »Im Grunde genommen kann er einem leidtun. [..] Ich méchte
ihm kein Hausverbot geben. Ich bin da befangen, weil ich ihn trotz allem in mein
Herz geschlossen habe. Trotz allem ist er ein Mensch und ich méchte ihm mit
Wiirde begegnen. [..] Ja, sein Betreuer hat auch schon gesagt, dann soll ich ihn
doch mit nach Hause nehmen.« Worauf der Leiter betont: »Wir miissen uns da
schiitzen.«

Dariiber hinaus ist in Hilfssituationen schnell festzustellen, dass sich das Leiden
nicht auf die einzelne Person beschrinkt, sondern gesellschaftliche, ja weltweite
Dimensionen annimmt. Nicht zuletzt deshalb sehen sich die kirchlichen Wohl-
fahrtseinrichtungen auch in der Verantwortung, auf gesamtgesellschaftliche Ver-
4inderungen®t und einen weltweiten Aktionsradius®> hinzuwirken, stehen damit
aber auch in der Gefahr, an der Grenzenlosigkeit der Not zu verzweifeln. Adam
betont in diesem Zusammenhang:

»Grundsatzlich istes richtig und wichtig, mit dem gréfieren, entgrenzten Horizont
zu beginnen und nicht sogleich die Begrenzungen zu suchen und als Erstes Gren-
zen abzustecken. Gleichwohl: Ist eine konsequente universale Orientierung im
Blick auf die Handlungsmaglichkeiten realistisch und durchfithrbar? Ist es nicht
so, dass bereits die eigene Verantwortung dadurch begrenzt ist, dass die finanzi-
ellen Méglichkeiten nicht endlos sind, und dass Beruf und gesellschaftliche Stel-
lung einerseits Moglichkeiten eroffnen, die man nutzen kann, dass dadurch aber

andererseits auch Grenzen gesetzt sind, die man nicht iiberspringen kann?«®

In der Arbeit der Bahnhofsmission ist die Auseinandersetzung mit der eigenen
Ressourcenknappheit eine kontinuierliche Herausforderung. Im Gegensatz zu an-

23 Vgl. H. Haslinger: Diakonie. Grundlagen fiir die soziale Arbeit der Kirche. UTB Soziale Arbeit,
Diakonie, Paderborn: 2009, 335.

24 S. z.B. die Mitgliedschaft der Bahnhofsmission in der Bundesarbeitsgemeinschaft Woh-
nungslosenhilfe e. V. und deren Stellungnahmen.

25  S.z.B.die engeinstitutionelle Verbindung des Hilfswerkes >Brot fiir die Welt« mit der Diako-
nie, bzw. das Hilfswerk>Caritas international«.

26 Adam, Cottfried: »Diakonisches Lernen als Beitrag zur Zivilgesellschaft«, in: Heinz
Schmidt/Renate Zitt (Hg.), Diakonie in der Stadt. Reflexionen— Modelle— Konkretionen
(= Diakoniewissenschaft Band 8), Stuttgart 2003, S.135-143, hier: S.136.

14.02.2026, 16:57:16.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sich vom Schmerz des Anderen beriihren lassen

deren diakonischen Einrichtungen kénnen sie ihre Arbeit nur in sehr wenige Fil-
len durch staatliche Leistungen refinanzieren, sind also auf Spenden und die Fi-
nanzierung durch ihren jeweiligen Triger (zumeist das 6rtliche Diakonische Werk
und/oder ein Fachverband der Caritas) angewiesen, die wiederum selbst genétigt
sind, wirtschaftlich zu handeln.

Eine Leiterin einer Bahnhofsmission duflert in einer kollegialen Runde:

»Ja und ich werde bezahlt wie ein Minijob. [..] Ich habe nur XX Stunden, die
mir bezahlt werden, habe mittlerweile [..] locker iiber hundert Uberstunden
gemacht, plus da kommt noch was dazu. Wobei ich jetzt wirklich, wie gesagt,
versuche den Juni so zu organisieren, dass ich auch ein oder zwei Wochen Urlaub
machen kann oder Uberstunden abbauen. Weil [..] wir mal Abstand brauchen
[..], um einfach mal den Kopf freiblasen zu lassen.« Spater im Gesprach erginzt
sie: »Aber ich merke bei mir auch ganz stark das Bediirfnis, ich mochte, dass
meine Arbeit anders wertgeschiatzt wird. Ich bringe super Voraussetzungen
mit und werde mit einem Stundenlohn von XX Euro bezahlt, noch unter dem
Erziehergehalt. Ich sage jetzt mal hier so im geschiitzten Kreise, das ist eigentlich
eine Frechheit.«

Finanz- und Personalnot, was sich z.B. in Streichung von Stellendeputaten und
Aufwandsentschidigungen der Ehrenamtliche oder der Erwartung, noch mehr
Spenden einzuwerben und gleichzeitig keine weiteren Kosten zu erzeugen, iu-
Rert, schrinkt Mitarbeitenden sowohl in ihrer Leistungsfihigkeit als auch in
ihrer Leistungsbereitschaft ein. Dies fithrt teilweise zu Riickzug und Distanz-
nahme von der Tatigkeit, teilweise aber auch zu dem Versuch, mit ibermifRigem
Eigenengagement den Mangel zu kompensieren.

Von beiden Seite droht dem Helfer damit schmerzvoller Abgrund: Entweder
er stellt sich ganz auf die Seite der Not und erlebt bestindig, wie seine Hilfe
trotz grofiter Anstrengung und Selbstaufgabe immer defizitir bleibt (Burnout)
oder er entgeht dieser Frustration, indem er »sich gegen jegliche Erwartung
immunisiert«*” und aus Selbstschutz der Not des Anderen nur noch mit Zynismus
begegnet (Coolout). Die Frage nach den Grenzen der Diakonie und der Reichweite
der Nichstenliebe ist daher weiterhin ein offenes Problem.?®

Deutlich ist, dass eine Balance nur gelingt, wenn die eigene Begrenztheit, die
eigenen Schmerzen an dieser offenen Wunde in das diakonische Handeln inte-
griert werden. Die Akzeptanz der Grenzen der eigenen Handlungsfihigkeit wird
dabei als Symbol christlicher Hilfe insgesamt verstanden, weil sie auf beiden Seiten
der Hilfeleistung zu stehen kommt. Aneinander lernen Helfende und Hilfsbediirf-
tige, dass ihre Existenz nicht von den schmerzlichen Erfahrungen der Bediirftig-

27  T.Moos: 2019, S.111.
28  G.Adam: Stuttgart: 2003, S.136.

14.02.2026, 16:57:16.

261


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Christine Siegl

keit und des Nicht-Vermdgens zu trennen ist. Mit der Einsicht in die bedingungs-
lose Rechtfertigung des Siinders ist der christlichen Diakonie ein entlastendes Mo-
mentum inne, das die Aufgaben zwischen Mensch und Gott unterscheidet:

»Menschen kdnnen und sollen einander wohl helfen. Sich selbst oder andere er-
|6sen konnen sie aber nicht. Die kritische Kraft des Evangeliums besteht darin,
dass es unser menschliches Tun von soteriologischen Anspriichen frei macht, die
z.B. mit dazu beitragen kénnen, dass es zu emotionaler Erschopfung, zu Stress
und Burnout kommt. Wir sollen einander zum Nachsten werden, aber nicht zum
Gott.«*°

6. Ansatze fiir eine schmerzsensible Diakonie

So unterschiedlich die Ursachen von Schmerzen und so unterschiedlich ihre in-
dividuellen Auswirkungen sind, gemeinsam ist ihnen das, was Griiny als »schein-
bar triviale[] Tautologie« festhilt: »Der Schmerz tut (jemandem) weh. Dieses Weh-
tun [...] ist es, was den Schmerz zum Schmerz macht«3°, weil der Schmerz die als
normal empfundene Erfahrung unterbricht oder gar zerbricht. Damit ist als ent-
scheidendes Merkmal des Schmerzes seine Widrigkeit und die innere menschliche
Abwehr gegen ihn bezeichnet. Den aufgefiithrten Aspekten entspringen daher be-
stimmte Impulse fir einen angemessenen Umgang mit dem Thema Schmerz in
diakonischen Vollziigen, die nun diesen Beitrag abschliefiend skizzenhaft vorge-
stellt werden sollen.

Nicht verwundern wird, dass sich im diakonischen Handeln jegliche Banali-
sierung von Schmerzen verbietet, auch wenn sie Formen der Glorifizierung oder
Dimonisierung annimmt. Pauschale Sinnzuschreibungen an den Schmerz, zumal
wenn sie von aufSen kommen, missachten, dass leibliche Existenz immer auch mit
negativen Erfahrungen von Einschrinkungen einhergeht, diese dem Menschen so-
zusagen mit seiner Geschopflichkeit von Anfang an eingezeichnet sind. Aufierdem
verhindern derlei schnelle Antworten eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den
zerstorerischen und negativen Aspekten der Schmerzen. Die Kontraproduktivitit
solcher Banalisierungen wird dann deutlich, wenn Hilfe und Begleitung nur noch
Formen der Leistungsoptimierung annehmen und auf ausbleibende Besserung nur
mit Schuldzuweisungen reagiert wird. Wo Heilung und Linderung moglich ist,
sollen diese — auch im Namen der Diakonie - selbstverstindlich gewihrt werden.
Wo - aus welchen Griinden auch immer — dies aber nicht (vollstindig) erreicht

29  Kortner, Ulrich H.).: »Ethik des Helfens — aus theologischer Sicht, in: ThBeitr: 2003, S. 306-
322, hier: S.319.

30  Griiny, Christian: Zerstorte Erfahrung. Eine Phdanomenologie des Schmerzes. Wittener kul-
turwissenschaftliche Studien, Wiirzburg: 2004, 20.

14.02.2026, 16:57:16.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sich vom Schmerz des Anderen beriihren lassen

werden kann, muss Diakonie sprach- und handlungsfihig bleiben, also in der La-
ge sein, dem Schmerz Raum und Stimme zu geben. Statt vorschneller Strategien
zur Kontingenzbewiltigung steht gerade im christlich begriindeten Hilfehandeln
»die Vertiefung der Kontingenzwahrnehmung«® im Vordergrund, die akzeptie-
ren kann, dass bestimmte Situationen nicht mit menschlichen Befihigungs- oder
Emanzipationsstrategien aufzulosen sind, sondern unverfiigbar bleiben.?*

Sozialarbeiterisch titige Diakonie verzichtet dabei auf Voraussetzungen und
Erwartungen gleichermaflen. Die Menschenwiirde des Bediirftigen allein geniigt,
so dass er keine weiteren Voraussetzungen, letztlich nicht einmal die Bereitschaft,
sich helfen zu lassen, in die Begegnung mitzubringen hat. Gemeinsame Betroffen-
heit und die daraus erwachsenen Hilfsangebote entstehen aus der absichtslosen
Begegnung und behalten diese Erwartungslosigkeit bis zu ihrem Ende bei. Neben
der Wahrnehmung des Anderen als Subjekt, das eigenstindig iiber seinen Weg ent-
scheidet, liegt die Ergebnisoffenheit diakonischen Handelns auch in diesem Ver-
zicht auf Erwartungen begriindet.

Dies bedeutet aber mitnichten, dass Diakonie angesichts von Schmerzen in
Hilflosigkeit verharrt. Gerade im Hinblick darauf, dass Schmerz die Artikulations-,
Handlungs- und Beziehungsfihigkeit der Leidenden massiv einschrinkt, darf sich
diakonische Begleitung nicht der damit gestellten Aufgabe entziehen: Gemeinsa-
mes und stellvertretendes Klagen kénnen ebenso wie die hohe Kunst des Schwei-
gens hier Perspektiven eroffnen. Zum einen fithrt die artikulierte Klage aus der
individuellen Betroffenheit und Isolation hinaus in die Begegnung mit anderen
Menschen und wird so zu einer Angelegenheit der Gemeinschaft. Dieser zuriick-
eroberte Raum in der Gesellschaft kann fiir einen in seinem Schmerz isolierten
Menschen not-wendige Ressourcen wie Selbstvertrauen, Wiirde und Hoffnung er-
Offnen. Zum anderen driicke die Klage die im Schmerz fraglich gewordene Bezie-
hung des Leidtragenden zu Gott aus. Klage verhallt im Raum der Diakonie nicht im
Leeren, sondern ist zielgerichtet an Gott, der sich ihr aussetzt und damit wieder
an- und begreifbar werden kann. Klage vermag beide fiir das christliche Menschen-
bild entscheidenden Sozialititen des leidenden Menschen zu restituieren: die zu
seinen Mitmenschen und die zu Gott.

In der Prisenz des Helfenden, auch im Moment der Klage, kommt dann sei-
ne Affiziertheit mit dem Leid, d.h. seine Betroffenheit zu stehen. Die Erfahrung,
dass ein anderer sich dem eigenen Schmerz verfiigbar macht und ihm standhilt,
kann dann zu einer Gegenstimme inmitten der Vereinsamung, Sprachlosigkeit und
des zerbrochenen Welt- und Selbstbildes werden. Wenn Schmerzen ein Fraglich-
werden nicht nur des eigenen Leibes, sondern auch des gesamten Selbstbildes be-

31 A. Bieler: 2017, S. 207.
32 Vgl. Karle, Isolde: »Sinnlosigkeit aushalten! Ein Pladoyer gegen die Spiritualisierung von
Krankheit«, in: WzM 61/1 (2009), S.19-34.

14.02.2026, 16:57:16.

263


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Christine Siegl

deuten, wird das Gefiihl, verstanden und anerkannt zu werden, zur unbedingten
Voraussetzung fiir ein neues Verstindnis seiner Selbst. »Erfihrt man sich durch
einen anderen verstanden und anerkannt, vermag man sich selbst wieder neu zu
erkennen und zu verstehen.«33 Die Gemeinschaft, die Betroffenheit und Mitleid in
der »Wegbegleitung«®** konstruieren, wird dabei zur ersten Erfahrung dieser neu-
en Beziehung der Leidenden auch zu ihrer Umwelt und zu Gott.

Diese im Aufdecken und Lindern von Notstinden erfahrbar gemachte Gemein-
schaft kann dann auch den Umgang der Helfenden mit den eigenen Schmerz-
erfahrungen und Grenzen konstruktiv prigen. Eine humane Faszialkultur,?® die
nicht weg- oder iibersieht, sondern eine Begegnung von Angesicht zu Angesicht
beabsichtigt, erdffnet gegenseitig Riume, neben den Schmerzen auch die diversen
Grenzen wahrzunehmen. »Wenn die Briichigkeit und Begrenztheit diakonischen
Wollens und Handelns zur Sprache kommt, kann eine neue Form der Solidaritit
sowohl unter den Mitarbeitern als auch zwischen Helfern und Hilfsbediirftigen
entstehen.«*® Gelingt dies, hat die gemeinsame Einsicht in die bleibende Frag-
menthaftigkeit irdischen Lebens tatsichlich entlastende und befreiende Impulse
und fihrt sowohl die Schmerzgeplagten wie auch die Hilfsbereiten aus dem oben
aufgezeigten Dilemma zwischen Fatalismus und Hyperaktivitit.

Ist bei den Bediirftigen ein solches Verstindnis fiir die Begrenztheit der Hil-
fe nicht auf den ersten Blick gegeben, ist das Gut der Kollegialitit umso hoéher
einzuschitzen. Eine Mitarbeiterkultur, die das eigene Handeln grundsitzlich im
Rahmen der Begrenztheit versteht, um die gegenseitigen Grenzen und Schwichen
weif, dabei fiireinander einsteht und sogar Fehler ver-schmerzen kann, stellt den
unverzichtbaren Rahmen fiir diakonisches Handeln dar, das vor Schmerzerfahrun-
gen nicht kapituliert.

33 Weber, Dieter: »Der Leib als Ort des Selbst-, Sozial- und Gottesbezuges in der Erfahrung von
Kranksein und Gesundwerden in biblischer Tradition, in: R. Hoburg: 2008, S.139-167, hier:
S.141.

34  EinEhrenamtlicher:»Und jetztin diesem Moment, wo ich sie vom Bahnhof ins Obdachlosen-
heim bringe, sind wir fiir kurze Zeit Wegbegleiter.«

35  Vgl. zum Begriff: Bammel, Christina-Maria: Aufgetane Augen— Aufgedecktes Angesicht:
Theologische Studien zur Scham im interdiszipliniren Gesprich (= Offentliche Theologie,
19), Glitersloh: 2008, S. 84.

36 M. Klessmann: 2006, S.196.

14.02.2026, 16:57:16.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

