[K]ein Kinderspiel

Das wahrscheinlich letzte Blatt eines Handschriftenkonvolutes Kaf-
kas vom Herbst 1920 enthdlt die Aufzeichnung einer parabelhaften
Erzdhlung, die Max Brod unter dem Titel Der Kreisel in der Samm-
lung Beschreibung eines Kampfes gesondert publiziert hat.* In die-
ser in der Zeitform der Vergangenheit stehenden Erzdahlung ist von
einem Philosophen die Rede, der sich ein einziges Ziel gesetzt hat:
Er will anhand der Erkenntnis einer »kleinsten Kleinigkeit« zur Er-
kenntnis des Allgemeinen gelangen. Diese »kleinste Kleinigkeit«
stellt sich als ein Kinderspiel dar: einen sich drehenden Kreisel.

Ein Philosoph trieb sich immer dort herum wo Kinder spielten. Und sah er einen Jun-
gen, der einen Kreisel hatte, lauerte er schon. Kaum war der Kreisel in Drehung, ver-
folgte ihn der Philosoph um ihn zu fangen. DaR die Kinder larmten und ihn von ih-
rem Spielzeug abzuhalten suchten kiimmerte ihn nicht, hatte er den Kreisel, solange
er sich noch drehte, gefangen, war er gliicklich, aber nur einen Augenblick, dann
warf er ihn zu Boden und ging fort. Er glaubte namlich, die Erkenntnis jeder Kleinig-
keit, also z.B. auch eines sich drehenden Kreisels geniige zur Erkenntnis des Allge-
meinen. Darum beschaftigte er sich nicht mit den groRen Problemen, das schien ihm
unokonomisch, war die kleinste Kleinigkeit wirklich erkannt, dann war alles erkannt,
deshalb beschéaftigte er sich nur mit dem sich drehenden Kreisel. Und immer wenn
die Vorbereitungen zum Drehen des Kreisels gemacht wurden, hatte er Hoffnung, nun
werde es gelingen und drehte sich der Kreisel, wurde ihm im atemlosen Laufen nach
ihm die Hoffnung zur GewiRheit, hielt er aber dann das dumme Holzstiick in der
Hand, wurde ihm iibel und das Geschrei der Kinder, das er bisher nicht gehort hatte
und das ihm jetzt plGtzlich in die Ohren fuhr, jagte ihn fort, er taumelte wie ein Krei-
sel unter einer ungeschickten Peitsche.?

1. Vgl. Franz Kafka: »Nachgelassenen Schriften und Fragmente Il«, he-
rausgegeben von Jost Schillemeit, in: Jiirgen Born/Gerhard Neumann/Malcolm Pas-
ley/Jost Schillemeit (Hg.), Franz Kafka. Schriften Tagebiicher Briefe, Kritische Ausgabe,
Frankfurt/Main 1992, Apparatband, hier S. 74; wenn nicht anders vermerkt, wird im
Folgenden aus dieser Ausgabe zitiert.

2. Ebd., S. 361-362.

19

14.02.2026, 08:28:15. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR-WORTE

Der Philosoph genief3t nicht das Kinderspiel, sondern er lauert. Laut
Grimm bedeutet »lauern«, zumal wenn es ohne Objekt gebraucht
wird, ein »spahen, aufpassen in feindlicher gesinnung, zur verfol-
gung, aus dem hinterhalt betrachten«, das mit der Haltung von Rau-
bern in Zusammenhang gebracht wird.? Die feindliche Gesinnung
betrifft das Objekt der Erkenntnis, das als die »kleinste Kleinigkeit«
qualifiziert wird. Der Philosoph geht nach dem experimentellen
Verfahren vor: Es sieht eine Unterbrechung und Reduktion des so-
zialen Zusammenhanges — des Kinderspiels — vor, wodurch sich das
okonomische Prinzip des grofRten Ertrages bei geringstem Aufwand
zur Geltung bringt. Das experimentelle Vorgehen aber fiihrt nicht
zum Erfolg, sondern zum Misslingen. Die ersehnte Erkenntnis stellt
sich nicht ein. Denn kaum ist der Philosoph des Kreisels habhaft
geworden, hort der Kreisel auf zu kreiseln und damit Kreisel zu sein.
Wie ein Kind, dem die Puppe ihre tote Seite zeigt, wirft er das, was
nunmehr nur ein toter Gegenstand ist, zu Boden.

Damit wire die Geschichte eigentlich am Ende. Denn ldangst
ist klar geworden, dass sich das Umschlagen von Hoffnung in Ent-
tauschung immer wiederholt. Der berichtende Erzdhler jedoch filigt
eine Sequenz hinzu, die sich dadurch auszeichnet, dass sie zwischen
der Figurierung einer Wiederholung und einem einmaligem Ereig-
nis oszilliert. Handelt es sich um den Nachtrag eines exemplari-
schen Ablaufs, wenn davon die Rede ist, dass ihm, dem Philosophen,
im Laufen nach ihm, dem sich drehenden Kreisel, die Hoffnung auf
Erkenntnis zur Gewissheit wurde, so zerschlagt sich diese Hoffnung
in dem Moment, in dem er »das dumme Holzstlick« in der Hand halt;
der Moment in dem er die Aullenwelt in Gestalt des Geschreis der
Kinder wahrnimmt, das ihn, korperlich mitgenommen, verjagt. Un-
entscheidbar bleibt, ob mit dem Ende der Geschichte auch das Ende
der philosophischen Erkenntnisbemiihung und ihres Ablaufs ange-
zeigt ist oder ob es in einen neuen Anfang miindet. Drehen sich die
erzahlten Dinge, dreht sich die Erzdahlung im Kreis oder kiindigt sich
mit der mimetischen Anverwandlung an das der Erkenntnis ver-
schlossene Objekt ein Aufbruch an?

Dass der Text Kafkas eine entschiedene Antwort schuldig
bleibt, verdankt sich nicht zuletzt dem Umgang mit der Zeitform der
Vergangenheit. Durchgangig verwendet, ist es gleichwohl nicht aus-
zumachen, ob von zuriickliegenden Begebenheiten berichtet wird
oder ob die Vergangenheitsform in iterativer Funktion eingesetzt ist,
die das Moment der Wiederholung betont. Ebenso kann nicht immer

3. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm: Deutsches Wdrterbuch, Miinchen 1984,
Bd. 12, Spalte 304-306.

20

14.02.2026, 08:28:15. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[KJEIN KINDERSPIEL

zwischen der Stimme des Erzdhlers und der erlebten Rede der er-
zahlten Figur unterschieden werden, wie auch die dicht aufeinander
folgende Wiederkehr des gleichen Personalpronomens »ihm« auf
eine Verschrankung zwischen der Figur des Philosophen und des
sich drehenden Kreisels verweist. Kurz: Auf der Ebene der Zeitform,
auf der narrativen und der pronominalen Ebene kiindigen sich An-
verwandlungen zwischen der Welt des Erzahlers und der von ihm
erzdahlten Welt an, Anverwandlungen, die im Schlussbild in gestei-
gerter Form kulminieren: Wahrend der Philosoph sich das Fremde
qua Erkenntnis aneignen wollte, dhnelt er sich nun selbst in einer
Mimesis ans andere, dem unbegreiflichen Fremden an, das ihn
peitscht, schldgt und als Fremdes in ihn einzieht.

Dieses durch die Mimesis erzeugte Moment der Fremdheit im
Ahnlichen ist es, das Kafka im Hinblick auf sein eigenes Anver-
wandlungsvermogen in Tagebuchaufzeichnungen reflektiert. Er
habe, so schreibt er, eine »starke Verwandlungsfahigkeit«, die — und
das ist das Bemerkenswerte — niemand bemerke, weil das »fremde
Wesen« dann »deutlich und unsichtbar« in ihm sei.*

Das Paradox einer Deutlichkeit und Unsichtbarkeit zugleich®
kann nun auf jene »kleinste Kleinigkeit« bezogen werden, um deren
Erkenntnis sich der Philosoph vergeblich bemiiht hat oder noch
bemiiht. Danach ware die »kleinste Kleinigkeit« nicht ein fassbarer
Gegenstand oder gar das Modell des Allgemeinen, sondern ein un-
auffindbares Fremdes im Ganzen. Wie es der auf Erkenntnis lau-
ernden philosophischen Bemiihung widersteht, so insistiert es deut-
lich und unsichtbar in Kafkas Schreiben, das es, [k]ein Kinderspiel,
taumelnd umkreist.

4. Franz Kafka: »Tagebiicher«, herausgegeben von Hans Gerd Koch/Mi-
chael Miiller/Malcolm Pasley, in: J. Born/G. Neumann/M. Pasley/J. Schillemeit (Hg.),
Kritische Ausgabe, Frankfurt/Main 1990, S. 46.

5. Rainer Nigele hat in einem, meine Uberlegungen anregenden Aufsatz
zwischen Kafkas Mimesis und Benjamins Konzept einer »unsinnlichen Ahnlichkeit«
eine Verbindung gelesen. Vgl. dazu: »Vexierbilder des Andern: Kafkas Identitdten«,
in: Rainer Nagele, Literarische Vexierbilder. Drei Versuche zu einer Figur, Eggingen
2001, S. 9-30, hier S. 27.

21

14.02.2026, 08:28:15. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

