5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Konterrevolution auf Katholisch. Wie Burke so gehort auch Joseph de Maistre in den Um-
kreis dessen, was ich als Konterrevolution im engeren Sinn von der Reaktion unterschei-
de, wenn bei ihm auch die Sache schon deutlich uneindeutiger wird. Auch ist er von
denkbar anderer Geistesart als Edmund Burke; er reprisentiert einen anderen Typus
von Konservativismus. Burke ist Traditionalist, sein Konservativismus begriindet sich
letztlich pragmatisch, seine Angste sind die vor den Unwigbarkeiten, die mit dem Ver-
lust einer etablierten und tiber Jahrhunderte bewihrten wie behutsam an die je aktu-
ellen Erfordernisse angeglichenen Ordnung verbunden sind. Ob man diese Angste fiir
begriindet hilt oder nicht, jedenfalls hat Burke ein grundlegend distanziertes Verhalt-
nis zu den politischen Realititen: Man findet bei ihm nicht den Gedanken einer direkten
gottlichen Legitimation von Herrschaft, nur Herrschaft als solche ist gefordert, aber eher
durch die menschliche Natur als durch irgendetwas anderes. Gott spricht nicht direkt zu
bestimmten Menschen, nicht in bestimmten Institutionen, nicht durch bestimmte Re-
ligionen. Es gibt, wenn denn Gott Grund des Seins bleibt, eine fundamentale Opazitit
dieses Grundes, die alle »iiberfliegenden« Spekulationen verbietet. Am Ende hat Herr-
schaft eine Funktion zu erfiillen, und der Vorwurf an die Franzdsische Revolution ist,
dass sie die Erfiillung dieser Funktion unmdglich macht.

Auch Joseph de Maistre meldet sich frith in kimpferischer Absicht gegen die Fran-
z6sische Revolution zu Wort. (De Maistre ist selbst nicht Franzose im politischen Sinn,
sondern entstammt dem Herzogtum Savoyen, das 1753, im Jahr seiner Geburt, ein unab-
hingiger Staat ist.) Auch ihm geht es darum, die Woge, die itber Europa zu schwappen
droht, aufzuhalten. Der Ton ist aber von Anfang an ein anderer als bei dem, bei aller Pole-
mik, »moderaten« Burke. Die Gefahr, die de Maistre ausmacht, ist nicht einfach nur von
politischer, sondern von geradezu kosmischer Ordnung; letztlich wird es eine eschato-
logische Frage sein, die in den politischen Kdmpfen gewilzt wird.

Es kann hier nicht darum gehen, de Maistres literarisches Schaffen erschopfend zu
portratieren. Ich werde lediglich ein paar Schlaglichter auf die Aspekte werfen, die ihn
in der Geschichte der Reaktion auszeichnen bzw. die ihn in eine spezifische Ubergangs-
position in dieser Geschichte stellen.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

In excelsis Deo. Denn auf den ersten Blick und vielleicht auch auf den zweiten ist de
Maistre zwar ein Konservativer und ein Konterrevolutionir in meinem Sinn, nicht aber
ein Reaktionir. Der Begriff des Konterrevolutionirs erfordert, wie schon ausgefithrt, ei-
ne historische Situation, in der der Kampf gegen Ideale wie Realforderungen der (Fran-
zosischen) Revolution eine realistische Aussicht auf politischen wie ideologischen Erfolg
haben kann. Der Konterrevolutionir kann begriindet davon ausgehen, dass sein Kampf,
wenn er denn erfolgreich ist, sowohl die neuen politischen Gebilde dem Untergang preis-
als auch die Konzepte, auf denen sie beruhen, dem Vergessen anheimgeben wird. Der
Reaktionir hingegen ist die Gestalt dessen, der ohnmichtig vor dem endgiiltigen Erfolg
der modernen politischen Konzepte steht und nun in die paradoxe Situation gedringt
ist, in ihnen, mit ihnen und gegen sie ihre Uberwindung zu denken und zu fordern. Das
Ausweichen aufs Fiktive und Affektive, das als ein Wesensmerkmal der Reaktion auftre-
ten wird, ist in dieser Ohnmacht angelegt, ebenso wie andererseits die héchst pragma-
tische Strategie der Faschisten, sich ihre anti-demokratische Macht mit pseudo-demo-
kratischen Mittel legitimieren zu lassen (vor allem Plebisziten). Der Antimodernismus
von Reaktion und Faschismus ist — im Gegensatz zur Konterrevolution — durch die Pro-
be der Moderne gegangen; Reaktion und Faschismus kénnen die Wiederrichtung des
Ancien Regime nicht mehr ertriumen, bzw. was da ertriumt wird, ist das Zerrbild des
Ancien Regime: eine hierarchische Ordnung jenseits der Mitsprache der Vielen, in einer
Zeit, die ohne diese Mitsprache nicht mehr denken kann.

De Maistre ist in einem ersten Sinn Konterrevolutionir und nicht Reaktionir, weil
er wortreich und mit Verve gegen die Franzdsische Revolution ins Feld zieht. Er ist das
auch, weil er im Gegensatz zu den spiteren Reaktioniren sehr wohl genau das will, was
diese nicht mehr glauben kénnen (was sie nicht davon abhilt, sich immer wieder sehn-
stichtig eine solche verlorengegangene und in Wahrheit nie dagewesene harmonische
Ordnung zusammenzufabulieren): die Wiederherstellung des Ancien Regime.

Bei de Maistre hat das vor allem einen fundamental religiésen Aspekt. Zwar wird
auchvon Burke die Religion angerufen, wenn es gilt, die Bestrebungen des Modernismus
zu kritisieren; aber die Religion hat hier offensichtlich eine Funktion im Bereich mensch-
lichen Zusammenlebens zu erfiillen. Eine vollige Eigenstindigkeit, gar einen absoluten
Wahrheitsanspruch von Religion wird man zumindest in den Reflections vergeblich su-
chen. Ganz anders bei de Maistre: Die Religion, und das ist fiir ihn der Katholizismus,
ist absolut wahr. Man kann zwar davon ausgehen, dass sich die Unterordnung unter die
Religion immer auch als die beste biirgerliche Verhaltensweise herausstellen wird; aber
die Religion erhilt davon keinen weiteren Gewinn an Wert und sie ist von dieser politi-
schen ZweckmiRigkeit, wenn es so eine gibt, auch nicht abhingig. Der Primat der Reli-
gion gegeniiber allen anderen Riicksichten ist ein absoluter.

De Maistres Schriften sind daher ebenso theologisch wie sie politisch sind, oder so-
gar noch mehr. So beginnen die Considérations sur la France nicht nur mit einer allgemei-
nen Reflexion iitber das Verhiltnis von menschlicher Freiheit und géttlicher Vorherbe-
stimmung; sie versuchen vielmehr durchgehend eine Einkleidung und Erklirung der
historischen Geschehnisse in theologischen Termini. Wenn de Maistre auch den Text
mit der Bekriftigung menschlicher Freiheit beginnen lisst, so erklirt er ebenso schnell,
dass die Revolution in Wahrheit nicht von den Revolutioniren gefithrt wird, sondern je-
ne diese fithrt. Und schon eine Seite spiter wird klar, dass sich hinter der Revolution

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

die géttliche Macht nahezu unverhiillt zu erkennen gibt.' Nahezu: nimlich nur verdeckt
durch ihren grofiten Gegensatz — fiir de Maistre ist die gedankliche Kohirenz nicht nur
kein zwingendes Erfordernis, sondern fast schon ein Hindernis des Schreibens, weifd er
doch, dass das Paradox und die Uberspitzung den Leser am zuverlissigsten treffen.

Aber nicht nurist die Revolution in Wahrheit ein Werkzeug Gottes; sie ist selbst schon
eine Strafe: Mit ihr schligt Gott alle, die die Aufldsung der Religiositit und die Untergra-
bung souveriner Herrschaft betrieben haben.* Auch hier ein eigenartiger Zirkelschluss:
Denn wenn die Revolution die Strafe fiir die Unbotmifiigkeiten der sich modern wol-
lenden Menschen ist, dann ist sie also letztlich die Strafe fiir die Revolution selbst. Sie
fungiert, allen versuchten Rationalisierungen zum Trotz, als eine Art Scheitel des Wir-
bels, der de Maistres Text ist: die Schwerkraft der dunklen Materie.

Die Considérations sind insofern eigenartig, als sie einerseits noch die Hoffnung arti-
kulieren, die Revolution werde in eine umso grandiosere Wiederherstellung des Kénig-
tums fithren, so wie sie auch die Erneuerung des Klerus besorgen werde, der einer Er-
neuerung bedurft hatte. Von der Gottheit heif3t es: »Benutzt sie die schlechtesten Werk-
zeuge, so geschieht es, weil sie straft, um zu bessern.«®

Andererseits zeigt de Maistre bereits in diesem Text eine solche Obsession mit De-
kadenz, Auflosung, Strafe, Krieg und Vernichtung, dass es nicht sicher ist, ob er rein
libidinds gesprochen wirklich die Restauration erstreben kann, die er politisch zu hof-
fen vorgibt. Je weiter die Zeit fortschreitet, ohne die triumphale Wiedergutmachung zu
bringen, desto tiefer wird der spekulative und literarische Impetus ihrer Evokation wie
der der Katastrophe. Es zeichnet sich bei de Maistre also der Ubergang von der Konter-
revolution zur Reaktion im engen Sinn ab, ohne dass man ihn vollig eindeutig der einen
oder anderen Seite zuordnen kann.*

1 C. 201f./31f. (Ich nenne zuerst die Seitenzahl der franzésischen Ausgabe, nach dem Querstrich die
der deutschen Ubersetzung, wo vorhanden. Bei dem Essay von Cioran verfahre ich genauso. Die
Ubersetzungen aus dem Text iiber den Protestantismus sind von mir.) Es findet sich in Sur le protes-
tantisme diese scheinbar bescheidenere, vielleicht gar philosophisch-kritisch anmutende Bestim-
mung des eigenen Standpunkts: »je ne veux envisager le christianisme que comme une institution
politique«»lch will das Christentum nur als politische Einrichtung betrachten.« (P. 318). Allerdings
kann man das nicht als die ganze Wahrheit betrachten, sondern eher als eine fir den Argumen-
tationszusammenhang gemachte (also mehr heuristische) Einschrankung. Niemals ist die Tran-
szendenz des Gottlichen und die absolute Wahrheit des Katholizismus in Frage gestellt oder von
anderem abhingig gemacht—auch wenn de Maistre jederzeit das Religiése und das Politische auf-
einander bezogen hilt. Cioran lenkt die Aufmerksamkeit auf diese paradoxe Seite von de Maistres
Denken, das die absolute Transzendenz Gottes braucht, ihn aber fast nur in der Gestalt der Vor-
sehung zu Gesicht bekommen kann, d.h. insofern er die unsichtbare Macht ist, die die Ceschichte
lenkt. Vgl. Cioran: Joseph de Maistre. 1537f./76f. Der politische Sinn seines Katholizismus ist dort
pointiert ausgesprochen: »S'il préférait le Pére au Fils [d.h. das Alte vor dem Neuen Testament],
il préférera encore le pape a 'un et a l'autre [..].« »Wenn er den Vater dem Sohn vorzog, so zog er
iberdies beiden den Papst vor.« (1538/78)

2 Diese Theorie findet eine besonders unappetitliche und brutale Variation in den Soirées, wo aus-
fithrlich die These vertreten wird, dass alle Krankheiten Strafen und jedes physische Ubel in Wahr-
heit Folge eines moralischen sei. Das wird weiter unten noch niher ausgefiihrt.

3 C. 202/32. »Si elle emploie les instruments les plus vils, cest quelle punit pour régénérer.«

4 Es versteht sich: Dieser Ubergang ist kein einmaliges Ereignis, keine Epoche, nicht bei einem Autor
zu finden; es ist eine systematische Verschiebung, die nach und nach an Raum gewinnt, die aber

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

n


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der ungebrochene Katholizismus und die Hoffnung auf die Restauration machen
ihn zum Konterrevolutionir.’ Die Ambivalenz zeigt sich aber schon in de Maistres Ge-
schichtsbegriff. Einerseits ist de Maistre, Kind seiner Zeit, ein héchst geschichtsbewuss-
ter Denker, der nicht nur anekdotisch historische Belege fiir seine allgemeinen Thesen
bringt, sondern kleine Abhandlungen schreibt, die die historische Unausweichlichkeit
seiner Vorhersagen und Diagnosen belegen sollen. So z.B. wenn er die menschliche Ge-
schichte als eine des Krieges darstellt oder die Unméglichkeit, die Republik zu dauerhaf-
ter Existenz zu fithren, beweist.® Geschichte ist, so erklirt de Maistre mehrfach, »poli-
tique expérimentale«.”

Doch diese Geschichte lehrt uns vor allem eines: dass sie nichts Neues hervorbringt.
»Somit gibt es nichts Neues, und die groRe Republik ist ein Unding, denn es gab nie eine
grofRe Republik.«® Wir stehen mit de Maistre also inmitten eines modernen Geschichts-
begriffs, der mit seinen eigenen Mitteln aber wieder zuriickgebaut werden soll. Es ist
dieselbe strategische Position, die spatere Reaktionire in Bezug auf die Idee der Demo-
kratie einnehmen werden: die Demokratie mit ihren eigenen Mitteln schlagen.

Andererseits ist das Instrument dieser Enthistorisierung der Historie die gottliche
Vorsehung. Die Vorsehung ist der Uberschuss itber eine nur menschliche Geschichte,
die diese lenkt und ihr Sinn gibt — und die ihr damit die Geschichtlichkeit im vollen Sinn
nimmt. De Maistre spricht gar die Idee einer List der Vorsehung (»une affectation de la
Providence«) aus,’ die wenig spiter als List der Vernunft wiederkehren wird: Die Vor-
sehung benutzt das Volk, um ihre eigenen Zwecke zu erreichen, die den erklirten Zwe-
cken des Volkes entgegengesetzt sind. Am Ende gilt, dass »die Ordnung das natiirliche
Element des Menschen ist«,'® eine Ordnung, die selbstverstindlich eine ewige und gott-
liche ist."

So eine Ordnung fordert Unterschiede, Hierarchien. Der Abscheu, ein tiefer, meta-
physischer Abscheu vor der Idee der Gleichheit ist iiberall wirksam bei de Maistre. Er

unter Umstanden von manchen Autoren wieder aufs Neue vollzogen —oder sogar umgedreht wer-
den kann. Daran, dass die Hegemonie irgendwann auf die Seite der Reaktion ibergegangen ist,
kann dann aber kein Zweifel mehr bestehen.

5 Sehr deutlich am Ende des Kapitels X ausgedrickt, C. 276/122.

6 C.212-219/45-52. 219 ff/53ff. Kurios ist auch die gewagte Behauptung (um es mal hoflich auszudri-
cken), dass es keine Herrscherfamilie gebe (nicht: geben kann, sondern faktisch gebe), der man
einen plebejischen Ursprung nachweisen konne! (C. 272/118).

7 C. 275/121. E. 363/125. Wieder einmal macht der Ubersetzer den Leser*innen das Leben unnétig
schwer, indem er diesen sehr pragnanten Ausdruck einmal mit »Experimentalpolitik«, dann aber
wieder ganz schndde als »politische Erfahrung« wiedergibt.

8 C. 220/54. »Ainsi, il n’y a rien de nouveau, et la grande république est impossible, parce qu’il n’y
a jamais eu de grande république.«

9 C. 256/98. Der Ubersetzer schwicht diesen kraftvollen Ausdruck deutlich ab, indem er nur davon
spricht, dass »die Vorsehung das Trachten des Volkes nach einem Ziel absichtlich [..] benutzt«.

10 C.259/103. »l'ordre étant I'élément naturel de 'hommex.

11 Uberhaupt gibt es keine Unordnung und keinen Zufall in der Welt; iiberall wirkt die souverine
Macht Cottes, die alles leitet; vgl. C. 271/116. Spater spricht de Maistre als das »unwandelbare Ge-
setz der Revolution« aus: »wonach alles gegen den Willen der Menschen und wider alle Wahr-
scheinlichkeit geschieht.«»[..] qui veut que tout se fasse malgré les hommes et contres toutes les
probabilités.« (C. 273/119).

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

nimmt sogar eine besonders charakteristische Strategie der spiteren Anti-Egalitiren
auf, indem er die Monarchie als so egalitir rekonstruiert, dass sie die demokratischen
Forderungen erfillt, auf die die Republik Anspruch erhebt. Diese hingegen erscheint als
die wahre Despotie. Es ist also die Monarchie, die, weil sie die Unterschiede der Ringe
beachtet und allen den ihnen zustehenden Teil gibt, demokratischer ist, als die Republik
es durch ihre Gleichmacherei sein kann. Hier wird offenkundig eine Konzeption (die des
Demokratischen) entwendet und so umformuliert, dass sie ihr eigenes Gegenteil besagt
und politisch beférdern soll.”

Alles, worauf sich der Zorn de Maistres wirft, ist dadurch ausgezeichnet, dass es
itberkommene Ordnungen und Hierarchien in Frage stellt und letztlich (weil Infragestel-
lung schon Schwichung ist) vernichtet (zumindest was die praktischen Effekte angeht).”
Mehrfach fillt der Ausdruck vom »allgemeinen Losungsmittel« (»dissolvant universel«),
dasbald die Philosophie (gemeint der religionskritische Rationalismus), bald der Protes-
tantismus ist."* Gerade letzterer zieht regelmiig den Grimm des militanten Katholiken
de Maistre auf sich. Er habe zuerst den »Geist der Empérung« (»esprit d’insurrection«) in
Europa verbreitet; die Emporung der individuellen Vernunft gegen die allgemeine; der
Feind allen gemeinsamen Glauben und damit der Feind der menschlichen Rasse selbst;
Todfeind aller Souverinitit, der sich schon durch seinen Namen verrit, denn er protes-
tiert gegen alles.” Protestantismus und politische Fundamentalkritik von Autoritit wer-
den konsequent enggefiihrt. Sie sind eigentlich dasselbe. Und das, was sie sind, ist einer-
seits der Ursprung alles Ubels und andererseits: nichts. Der Protestantismus ist nicht
einmal eine Religion, er ist am Ende die blofRe Negation des Katholizismus.'® Dagegen
zeichnet sich die wahre Religion aus durch die Unfehlbarkeit der Lehre, durch blinden
Gehorsam, durch Aufgabe aller individuellen Uberlegung, durch einen ebenso univer-
sellen wie unhinterfragten Glauben. Ordnung ist bei de Maistre gleichbedeutend mit
Unterordnung.

Der Protestantismus ist keine Religion, und die Republik ist ebenso unméglich wie
nichtig; diese Nichtigkeit (nullité)"” wird immer wieder angerufen. In einem sehr pra-
gnanten Sinn ist die Republik also nicht; sie ist nicht wirklich. Hier deutet sich die fun-
damental ontologische Problematik an, die spitere Reaktionire umtreiben wird. Sie ist

12 Vgl C. 263 fho7f.

13 Sorichtig wie entgeistert stellt de Maistre fest, dass die kritische Vernunft offenbar vor gar nichts
Respekt hat! »La grande base du protestantisme étant le droit d’examiner, ce droit n'a point de li-
mites; il porte sur tout et ne peut recevoir de frein. [..] Dong, tous les dogmes seront examinés et,
par une conséquence infaillible, rejetés, plus tét ou plus tard [..].« (P. 325) Ja, ganz genau. Und da-
mit muss man klarkommen. Der Appell an eine blinde Unterwerfung war schon 1800 so lacherlich
und realitidtsfremd wie 2022 — und wie sicher auch bereits 1300.

14 C.273/118. (Eigenartigerweise fehlt exakt dieser Einschub in der Ubersetzung: »le philosophisme,
{qui est le dissolvant universel}.«) P. 311.

15 Dasalles sind Zitate allein aus den ersten drei Seiten von Sur le protestantisme (P. 311—-313)!

16 P329.

17 Besonders deutlich im Kapitel VII, das die Zeichen der Nichtigkeit der franzésischen Regierung in
seinem Titel fithrt. »Nullité« ist ein Ausdruck, der stark juristisch gefarbt ist. Das Nicht-Sein, das
er anzeigt, ist keines des blofRen Faktums, sondern ein Nicht-Sein de jure, eine Unwirksamkeit,
die noch das ausgefeilteste Gebilde, noch den detailliertesten Vertrag schlagen kann, wenn die
Grundbedingungen nicht erfillt sind.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

13


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

hier aber wieder theologisch, fast schon metaphysisch-traditionell interpretiert: Es ist
das Nicht-Sein des Bosen, das sich in der Revolution ausdriickt. »Das Bose hat mit dem
Dasein nichts gemein. Es kann nichts schaffen, denn es ist rein verneinend. Das Bose ist
die Zerstdrung des Seins, es ist nicht wirklich.«®

Doch dabei bleibt es nicht. Im Verlauf der Auseinandersetzung mit der Revolution,
ja schon im nichsten Satz wird diese privative Sicht des Bésen (»mal«) transformiert in
eine dimonische Totalitit der Verkommenbheit, die sich nicht mehr mit dem einfachen
Konzept einer privatio boni fassen lisst. »Nun aber ist es das Kennzeichen der franzosi-
schen Revolution, das sie zu einem einzig dastehenden geschichtlichen Ereignis macht,
dass sie von Grund aus bése ist. Nichts Gutes trostet den Blick des Betrachters an ihr. Sie
ist das hochste Mafd von Verworfenheit, die reine Unreinheit.«*® »In der franzdsischen
Revolution liegt etwas Teuflisches, das sie von allem unterscheidet, was man bisher erlebt
hat und noch erleben wird.«*® Wie sich die Metaphysik des Bésen zwischen Nicht-Sein
und zweitem Prinzip bewegt, so kommt bei de Maistre auch der Geschichtsbegriff in
Bewegung, denn plotzlich gibt es ein Ereignis, das ganz neu ist — und das doch am Ende
nur die immergleiche Logik der Vorsehung bestitigen muss. Immer finden wir de Maist-
re auf der Schwelle. Sein Lavieren, seine Inkonsistenz in diesen grundlegenden Fragen
sind nicht so sehr theoretische Mingel, als sie vielmehr exakt seine systematische und
historische Position bestimmen.

Auch in de Maistres Kritik an der Revolution begegnet wie bei Burke hier und da ein
theoretischer Grund; etwa die richtige Bemerkung, dass Verfassungen und Institutionen
nicht aus einer Deliberation entstehen® (was sicher noch fiir die »demokratischen« Ver-
fassungen zutrifft: so kann man die franzésischen Verfassungen wihrend der Revolution
ja nicht von den blutigen und kriegerischen Geschehnissen abtrennen, die sie erst mog-
lich und notwendig machten); oder die schon von Burke her bekannte Forderung, bei der
politischen Gesetzgebung nicht mit Abstrakta wie »der Mensch« zu arbeiten.** Wieder
ahnlich wie bei Burke wird von nationalen Charakteren gesprochen, die jeweils ande-
re Verfassungsordnungen verlangen. Dariiberhinaus wird eine solch schamlose Verkli-
rung der Monarchie betrieben, dass man sich schon fragen muss, wie verriickt jemand
sein musste, um sich gegen so ein uniibertreffliches System der Verteilung von Gnaden,
Giitern und Gunst zu empéren. Doch gute oder schlechte Argumente dienen sehr offen-
sichtlich immer nur dem Zweck, eine in sich unantastbare Wahrheit stets aufs Neue zu
bekriftigen: dass Gott die Welt regiert, dass der Mensch ein beschrinktes und siindiges

18 C.224/58. »Le mal n'a rien de commun avec I'existence; il ne peut créer, puisque sa force est pu-
rement négative: Le mal est le schisme de I'étre: il n'est pas vrai.« Der franzésische Ausdruck fur die
Zerteilung des Seins, den de Maistre verwendet, ist sichtlich schwerer an Gehalt und Verbindun-
gen.

19 Ebd.»Or, ce qui distingue la Révolution francaise, et ce qui en fait un événement unique dans I'his-
toire, C'est quelle est mauvaise radicalement; aucun élément de bien n’y soulage I'ceil de I'obser-
vateur: c'est le plus haut degré de corruption connu; cest la pure impureté.«

20 C. 226/61. »ll y a dans la Révolution francaise un caractére satanique qui la distingue de tout
ce quon a vu et peut-étre ce qu'on verra.« Das gleiche Schwanken zwischen Manichdismus (E.
387/155) und Privatio boni-These (E. 389/158) begegnet auch im Essai sur le principe créateur.

21 Z.B.C.238/76.

22 C.235/72.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Wesen ist und dass Gott daher die Kénige zur Herrschaft beruft — wortwértlich: »Gott
setzt die Konige buchstiblich ein.«*

Es geht hier um mehr als um die Rettung eines »gewisse[n] theokratische[n] Ele-
ment[s]« der (franzésischen) Monarchie (und nicht nur dieser).** Es geht um eine ganze
Weltsicht voller Dramatik, Gehorsam,” Opferbereitschaft und Blutvergieflen. Der Ra-
tionalismus der Philosophen zieht nicht nur jedes Gut in Zweifel, hohlt nicht nur die
Grundlagen der Monarchie aus, sondern er wirke vor allen Dingen leblos, mechanisch
(so wie die Rationalisten ja auch dem Mechanismus besondere Zuneigung entgegenzu-
bringen scheinen). Es fehlt da einfach das Hohe.

Es gilt das gesprochene Wort. Der kurze Text des Essai sur le principe générateur des constituti-
ons politiques et des autres institutions humaines (entstanden 1809, veréffentlicht 1814) bietet
eine prignante Zusammenfassung des Denkens von de Maistre. Das im Titel genannte
Prinzip ist schnell identifiziert: Gott war’s. Was den doktrinalen Gehalt angeht, kommt
man ohnehin bei de Maistre am Ende oft nicht weiter. Er verbindet in diesem Text mit
dieser Allerweltsthese aber einen Gedanken, der gerade in seiner Radikalitit besonders
eindrucksvoll ist. Es wird hier nimlich konsequent die Unterlegenheit des geschrieben
gegenitber dem gesprochenen Wort durchdekliniert. Oder noch genauer: Es gibt eine
wahre Verfassung der menschlichen Angelegenheiten, die direkt von Gott selbst aus-
geht; diese Verfassung ist streng zu unterscheiden von den Reglementierungen, die ib-
licherweise unter dem Namen der Gesetze figurieren. Das wahre Gesetz nimlich wird
von Menschen nicht gemacht, schon gar nicht von allen (wie de Maistre mit einigem Wi-
derwillen den demokratischen Gedanken erwihnt), es ist vielmehr unverinderlich und
absolut bindend. Und es ist nicht geschrieben.

Das wird auf verschiedenen Niveaus durchgedacht. Einerseits ist die Beobachtung
vollig unzweifelhaft, dass ein schriftlich niedergelegter Gesetzeskorpus allerlei Relati-
vierungen und Umdeutungen unterworfen sein kann. Das Prinzip »Je mehr bei einer
Einrichtung geschrieben wird, desto schwicher ist sie«,2® kénnte sich ebenso bei klas-
sischen Konfuzianern finden: Fiir Konfuzius ist schon die Tatsache, dass ein Herrscher
Gesetze erlassen muss, ein Beweis fiir sein Scheitern. Aber so meint es de Maistre nur
oberflichlich. Die richtige Einschitzung, dass das konkrete Fungieren der Verfassungs-
organe nicht vollstindig geregelt werden kann, wird hier sofort zur Ausrede: Also muss
man gar nichts regeln. Und zum Vorwand fir eine ganz andere Behauptung: Am besten
regelt man gar nichts: »Das geschriebene Wort ist nichts.«*’

Und dann nimmt sogar noch de Maistre seine Zuflucht zu einer jener Plattitiiden, die
man (immerhin noch differenzierter) bei Burke hitte finden kénnen: »Die wahre engli-

23 E.366/128 »Dieu fait les Rois, au pied de la lettre.« Es ist de Maistre, der im Original die Betonung
setzt. Es ist ihm offenkundig ernst mit seiner Behauptung. Dieses Vorwort zum Essai sur le principe
créateur... fungiert, als maximale Verdichtung von de Maistres Denken, fast als ein Credo seiner
Metaphysik und Politik, seiner, wie es dort auch heift: »Metaphysik der Politik« (364/126).

24 C.243/81. »certain élément théocratique«

25  Cioran spricht treffend von einer »rage de la soumission« (Cioran: Joseph de Maistre. 1549/91).

26  E.364/127. »Plus on écrit et plus I'institution est faible.«

27 E.371/134.»Ce qui est écrit n'est rien.« Ganz abgesehen von dem fiir die Reaktionare sehr typischen
Alarmismus: Es geht immer gleich der ganze Staat unter...

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

75


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sche Verfassung besteht in jenem wundervollen, einzig dastehenden, untriiglichen, iiber
alles Lob erhabenen Gemeingeist, der alles leitet, alles bewahrt.«*® Das ist ja schon fast
zu demokratisch fiir einen wie de Maistre; der Zweck so einer Erhebung eines »6ffentli-
chen Geistes« oder »Gemeingeistes« ist sichtlich die Etablierung einer Ordnung, die sich
in keiner Weise rational formulieren und deshalb auch nicht kritisieren lisst und die vor
allem eine Unterscheidung (der Nationen untereinander und innerhalb der Nationen:
eine Schichtung) fordert.

Aber bleiben wir bei der Idee einer metaphysischen Erhabenheit einer »Verfassung«,
die sich nicht aufschreiben lisst. »Die eigentlichen und wahren Grundlagen jeder Ver-
fassung sind stets ungeschrieben und kénnen nie geschrieben werden, ohne den Staat
zu gefihrden.«* »Der Mensch kann keine Verfassung machen, und keine legitime Ver-
fassung kann geschrieben werden.«*® Es ist dies eine jener Mystifizierungen, an denen
Derrida seine Freude hatte, die hier aber konkrete theologisch-politische Zwecke erfiillt.

Dort, wo das Eigentliche und Wahre nicht ausgesprochen werden kann (oder darf?),
bleibt nur die Unterwerfung. Was sich hier kundtut, ist ein ebenso tief verwurzelter wie
intellektueller Anti-Intellektualismus. Selbst noch die Opposition von Parole und Langue
greift in Wahrheit zu kurz, denn das Wahrste kann nicht aufgeschrieben werden, aber
auch nicht wirklich ausgesprochen; am ehesten noch: gesungen. »Die Vernunft kann nur
sprechen, aber die Liebe singt; darum singen wir unsere [Symbole].«** Es kommt hier also
ein entschiedener, hochreflexiver Irrationalismus zum Ausdruck — und einem Denker,
der die Paradoxie so schitzt, wird man das Paradoxe dieser Tatsache nicht zum Vorwurf
machen kénnen.

Eine militante Mystifizierung ist am Werk, die sich bei den Spiteren wiederfinden
wird. So eine Mystifizierung bleibt letztlich vollig leer und muss sich durch die Autoritit
bestimmen: Jemand muss sagen, wo das Wahre ist. Das gilt fiir de Maistres Papismus,
und wann einer im Heidegger’schen Sinn eigentlich und entschlossen ist, erfordert ja
eine ebenso willkiirliche Festlegung, nur dass hier eben die Instanz der Entscheidung
nicht mehr mitgegeben ist.

Diese Form der Mystifizierung ist immer die Antwort auf eine kritische Infragestel-
lung. Kein halbwegs ungebrochener Volksglaube etwa kennt den Fanatismus der Unter-
werfung, den die Reaktionire sich und anderen zum Gebot zu machen gewillt sind. Et-

28  Ebd. »La véritable constitution anglaise est cet esprit public admirable, unique, infaillible, au-des-
sus de tout éloge, qui méne tout, qui conserve tout, qui sauve tout.«

29 E.372/135.»[..] ce quil y a de plus essentiel, de plus intrinséquement constitutionnel, et de vé-
ritablement fondamental, nest jamais écrit, et méme ne saurait I'étre, sans exposer 'Etat [..].«
Wieder balanciert de Maistre auf der Schwelle: Ist das absolut Grundlegende nun so, dass man es
gar nicht aufschreiben kann? Oder kénnte man es aufschreiben, darf es nur nicht, um den Staat
nicht in Gefahr zu bringen?

30 E.382/148. »Lhomme ne peut faire une constitution; et nulle constitution légitime ne saurait étre écrite.«

31 E.375/139.»laraison ne peut que parler; c'est 'amour qui chante; et voila pourquoi nous chantons
nos Symboles [..].« Meine Korrektur der Ubersetzung macht den Text, da besteht kein Zweifel, un-
klarer. Es kommt aber eben auf diese Unklarheit an. Das Symbolische meint eben jene Dimension
des Mysteriosen bzw. der Mystifizierung, die der Text von de Maistre in dem Zug konstruiert, in
dem er vorgibt, ihn nur anzurufen. Es bleibt zwar richtig, dass de Maistre hier vielleicht auch kon-
kreter an das apostolische Glaubensbekenntnis (»le symbole des ap6tres«) gedacht hat. Dann ist
seine Wahl eines Ausdrucks in diesem Fall aber immer noch bezeichnend.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

was wird als verloren empfunden und soll durch diesen coup de force wiedererlangt wer-
den; die Gewalt, die man sich selbst dabei antut, ist gewissermafien Beweis der Wahr-
heit des derart Proklamierten — und vielleicht ist sie ja die Sache selbst (als Selbstaffekti-
on). Mystifizierung, Autoritit, Unterwerfung gehéren in dieser Diskreditierung des Ge-
schriebenen zusammen. In Sachen der Religion und des Staates ist die Schrift Kennzei-
chen der Schwiche und zugleich eine unerlissliche Stufe des Ruins. Und natiirlich ist all
das nur der radikalen Schlechtigkeit des Menschen geschuldet:

bei der Begriindung derjenigen [Institution], die gewiss gottlichen Ursprungs ist, [wur-
de] gar nichts geschrieben [...], damit wir recht fithlen, dass jedes geschriebene Cesetz
nurein notwendiges Ubel ist, das durch menschliche Schwachheit oder Bosheit hervor-
gerufen wurde, und dass eine Verfassung ganz nichtig ist, wenn sie nicht vorher eine
ungeschriebene Weihe erhalten hat .3

Mystifizierung und Anti-Intellektualismus ist das eine; die Kritik des Geschriebenen hat
aber noch eine weite Funktion oder vielleicht sogar: eine besondere Quelle. Damit er-
offnet sich fitr de Maistre namlich eine besonders wirkungsvolle Methode, den Protes-
tantismus, diesen Ursprung allen Ubels, zu diskreditieren. De Maistre spielt dazu das
Verbum gegen die Scriptura aus: Die Protestanten wollen sich auf einen Text verlassen,
wihrend die Katholiken wahrhaft auf das Wort Gottes zuriickgehen.*® (De Maistre lasst
die »Parole«ins »Verbe« hiniiberflieRen, welches letztere Wort im Franzosischen der iib-
liche Ausdruck fiir den Sohn Gottes als Wort ist.) Das Wort (»Parole«, »Verbe«) wird mit
dem Leben und der Wirksamkeit, mit Lebendigkeit und Handlungsmacht gleichgesetzt,
wovon die Schrift nur ein Abglanz, ein Abbild ist.>* Die Strategie de Maistres mag auf
dem Papier aufgehen; freilich ist das ein gewagtes Spiel, das er da eingeht: Er ist bereit,
die Rolle der Schrift so massiv herunterzudriicken, dass — folgte man dem Gedanken bis
ins Letzte — das Christentum als solches ins Schwanken geraten muss. Bisweilen scheint
es, de Maistre wire bereit, die Bibel abzuschaffen, wenn nur der Vatikan weiterbesteht.
In der Tat, de Maistre fiirchtet keine noch so drastische Ubertreibung.

Schliefilich fithrt der Essai auf eine Theorie der Namen, die sich nicht mit einer Kritik
des Nominalismus aufhilt: Es geht hier nicht um Begriffe, sondern um Eigennamen, von
denen steif und fest behauptet wird, dass Gott selbst sie gibt und dass sie dem Sein der
mit ihnen Belegten entsprechen!* Es ist nun nicht so, dass man solches oder Ahnliches

32 E.378/143. »celle [I'institution] qui est certainement divine, na rien écrit du tout en s’établissant,
pour nous faire sentir que toute loi écrite n'est qu'un mal nécessaire, produit par I'infirmité ou
par la malice humaine; et quelle nest rien du tout, si elle ma requ une sanction antérieure et non
écrite.«

33 E.378f./143f Vgl. auch P 313.323.

34  Vgl. zum Verhiltnis von »Verbe«, »Parole« und Zeichen allgemein auch SP. 503ff./120ff.: Es gibt
keine willkiirlichen Zeichen; in ihnen wirkt sich immer urspriinglich ein sachgerechter Geist aus.
Jede Sprache wurde letztlich von Gott empfangen. Der Mensch kann kein Wort schaffen. Im selben
Sinn argumentiert de Maistre auch vehement fiir die These, dass uns die Ideen angeboren seien,
und scheut auch da keine metaphysische Plakativitat. SP. 508ff./125ff. 626—629/270-274.

35  E.393f/163f Und grundlegend bis E. 398.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

77


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

nicht immer mal wieder geglaubt hat. Dass nun aber ein weitgereister und hochgebilde-
ter Mann zu Beginn des 19.Jhs. daraus eine ganze philosophische Theorie macht, ist eine
jener Anachronismen, die de Maistre regelrecht aufsucht. Angriff ist die beste Verteidi-
gung, sagt er sich wohl, und wenn man sich den Anmafungen der Aufklirung erweh-
ren will, dann kann man gar nicht tief genug ins Unaufgeklirte zuriickgehen. Dass das
kritisch durchleuchtete und explizit gemachte Unaufgeklirte nicht mehr dasselbe ist,
wie sein einfach praktiziertes Pendant, kann de Maistre dabei nicht verborgen geblie-
ben sein — umso besser, kann diese Affirmation des Volkstiimlichen im Rahmen einer
philosophischen Theorie doch einige wichtige Funktionen erfiillen.

Erstens und grundlegend vollzieht es eine Umdeutung des blof Faktischen ins
Wesentliche, ins durch eine hohere Order Gerechtfertigte. Eine nun einmal gegebene
Ordnung, in der tausend Zufille und zehntausend Ungerechtigkeiten ihre Hand im
Spiel hatten, wird kurzerhand zum wohlerwogenen Resultat gottlicher Vorsehung
erklirt. Dieses Schema gilt fiir die Namen im engen Sinn wie fiir ihre Verwertung im
politischen: Einen Namen haben, heif’t dort: einer grofRen Familie angehoren — womit
mit einem Schlag auch die aristokratische Ordnung zur wahren erklirt ist.*®

Zweitens wird damit noch einmal die Relativitit aller Verfassungen auf die Natio-
nen bekriftigt. (Dem dient die Kritik an der Verwendung von Fremdworten im Politi-
schen und Philosophischen; es sollen immer Worte aus der Nationalsprache verwendet
werden.) Das ist fiir sich vielleicht nicht falsch, hat bei de Maistre (wie bei Burke) aber
einfach den Zweck, die universalistischen Anspriiche der Aufklirung und Emanzipation
zuriickzuweisen.

In beiden Hinsichten bewegt sich de Maistre auf der Schwelle zwischen Konterrevo-
lution und Reaktion: Die Ermahnung, bei den Namen der Nationalsprachen zu bleiben,
nimmt ausgerechnet die Neukonzeption des Politischen im Rahmen der Nation auf, die
sehr deutlich mit Revolution verbunden ist und auf die sich dann wieder die Faschisten
in dem Bemiihen stiitzen werden, der Emanzipation ihre Mittel zu entwenden.

Noch kritischeristaber der andere Aspekt, der zugleich weiterfithrt: Die theoretische
Rechtfertigung des Faktischen als eines eben durch das Faktum Legitimen kann und soll
sichtlich der Verteidigung des Ancien Regime dienen; allerdings wenn sich die Vorse-
hung so griindlich ins historische Geschehen einmischt, dann wird es bald nicht mehr
sicher, ob nicht doch auch z.B. der Erfolg der Revolution von Gott gewollt war. Natiirlich
war er das, wird de Maistre sagen, aber nur als Strafe. Das grofe Werk der Soirées de Saint-
Pétersbourg ist fast keinem anderen Thema gewidmet, obgleich es von allem Méglichen zu
handeln scheint: Es schreibt da einer, der sich selbst Rechenschaft von einer Theorie der
Geschichte und der Vorsehung ablegen will, die eigentlich andere Ergebnisse hitte brin-
gen miissen. Nicht nur ist die Revolution immer noch nicht zuriickgedreht, vor allem
ist ihr Einfluss auf die Geister noch nicht getilgt. Wie kann das sein, fragt sich der Graf

36 Weshalb es nicht iberrascht, bei de Maistre diesen Satz zu finden, der von allen Reaktionaren
unterschrieben werden kann, ja, der gerade die Essenz ihrer kopfschittelnden Hoffnungslosigkeit
gegeniiber der Moderne ausdriickt: »Pourquoi a-t-on commis I'impudence d’accorder la parole a
tout le monde?«»Warum hat man die Unvorsichtigkeit begangen, aller Welt das Wort zu lassen?«
(SP. 701f./364)

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

verzweifelt. Doch wihrend er von der Nostalgie einer nie dagewesenen Harmonie zehrt,
werden die Reaktionire die Flucht nach vorne einschlagen.

Reaktiondre Theodizee. Die Abendstunden zu St. Petersburg kreisen nun auf verschiedenen
Wegen und in unterschiedlicher Amplitude um die Frage, wie sich die Vorsehung Gottes
mit dem Lauf der Welt in Einklang bringen lisst. Die klassische Theodizee-Frage wird
dabei von Anfang an ganz anders gefasst als etwa von Leibniz; nicht nur ist das Weltbild
deutlich diisterer beim Grafen, sondern die Rechtfertigung, eine géttliche Lenkung des
Weltlaufs anzunehmen, wird hier vor allem im Angesicht einer politischen Geschichte
problematisch, die sich in den Augen de Maistres als eine vollkommene Umbkehrung, ei-
ne Perversion der wahren Ordnung gibt. Oder richtiger: die Rechtfertigung, einen gottli-
chen Plan zu unterstellen, wird nicht problematisch, sondern es wird vielmehr jede Kri-
tik an dieser Idee vehement zuriickgewiesen. De Maistre bietet dazu eine Vielzahl von
Argumenten auf und er formuliert mehrere Zuginge, um die verschiedenen Aspekte der
Theodizee-Problematik abzudecken. Ist der Bose gliicklicher als der Gerechte? Bleiben
Verbrechen hienieden ohne Strafe? Wenn ja, wie kann das sein? Warum sind die Gerech-
ten nicht von den Ubeln ausgenommen, die die Schlechten treffen? Immer bleibt aber die
Ambivalenz sichtbar: Es soll um eine theologische Rechtfertigung der Geschichte gehen,
was aber zweierlei bedeuten kann: Entweder wird am Ende abgerechnet, am Jiingsten
Tag — dann kann Duldsamkeit gegen die (nur scheinbare) Ungerechtigkeit der weltlichen
Geschehnisse aus der Theodizee folgen; oder aber Lohn und Strafe mitssen noch in dieser
Welt auftreten. Es ist offenkundig, dass de Maistre auf diese Vergeltung nicht verzichten
kann. Das Ressentiment nagt an ihm, sein Christentum ist im Mindesten kompromit-
tiert durch die Hoffnung auf eine diesseitige Rache (denn um nichts anderes geht es).
Bis dahin, und das heifdt eben: fiir immer gribt sich dieses Denken in die imaginire Vor-
wegnahme der Rache ein — wie das eben so geht beim Ressentiment.*”

Beschrinken wir uns auf die Grundziige dieser Theologie, die praktischerweise ei-
ner gewissen romanischen Monumentalitit nicht entbehrt. 1) Es gibt das Bose (oder das
Schlechte oder das Ubel). »Das Ubel ist auf Erden [...].«*® 2) Gott ist nicht dessen Urheber:
»Es ist mit allem Rechte da, und Gott kann nicht der Urheber davon sein [...].«*? 3) Gott ist
wohl der Urheber des Ubels, das die Menschen als Strafe fiir ihre Siinden trifft, aber nur
bedingt (ndmlich eben bedingt durch die Siinde selbst); er ist nicht Urheber der Siinde.
4) Die Siinde kommt von den Geschépfen.*® 5) Ganz allgemein gesprochen kommt das

37  Cioransprichtdie Ressentiment-Natur dieses Denkens klar aus: »[...] il avait besoin, pour I'exercice
de son intelligence, d’exécrer toujours quelqu’'un ou quelque chose, d’'en méditer la suppression.«
(Joseph de Maistre. 1554/97)

38  »le mal est sur la terre [...].« SP. 465/71. Das franzdsische Wort »mal« kann sowohl das Bése, das
Schlechte und das Ubel bedeuten. Man sieht, dass schon allein die Ubersetzung dieses einen Wor-
tes in die grundlegendsten theologischen Fragen fiihrt.

39  »llyest tresjustement et Dieu ne saurait en étre l'auteur [..].« Ebd./71f.

40  De Maistre hat die wahrscheinlich faulste Auslegung des Verhéltnisses von Vorsehung und Frei-
heit gefunden, die einem einfallen kann. Gott bewegt alles, Engel, Menschen, Tiere, rohe Materie,
gemafd ihrer jeweiligen Natur. Wie kommen nun also Freiheit und goéttliche Bestimmung zusam-
men?»[..] 'homme ayant été créé libre, il est mii librement.«» [...] und der frei geschaffene Mensch
[wird auf freie Art bewegt].« (SP. 590/224) Ach so. (Die deutsche Ubersetzung entschirft das Offen-

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

79


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Leid (»le mal physique«) aus den Gesetzen, die die Welt beherrschen, und es ist dabei
zugleich immer Konsequenz der Siindhaftigkeit des Menschen.*

De Maistre unterscheidet nun zwischen dem gerechten Menschen, insofern er ge-
recht und insofern er Mensch ist. Als Gerechter hat er keine Strafe verdient; aber nur
die Tugend selbst ist rein und nur ihr steht Gliick zu — nicht aber den Gerechten, die, so
gerecht sie im Einzelfall auch sein mégen, doch Menschen bleiben und als solche siind-
haft und deshalb jede Strafe verdienen. Es ist nicht so, dass die Guten belohnt und die
Schlechten bestraft werden miissten, um der Gerechtigkeit die Ehre zu erweisen: diese
Forderung wiirde eben die Unterscheidung ignorieren. Was belohnt wird, ist die Tugend,
was bestraft wird, ist das Ubel — aber nicht immer und nicht sofort. Keiner kann sich und
darf'sich zu sicher sein, ganz davon zu schweigen, dass es uns nicht zusteht, die Weisheit
der gottlichen Justiz zu beurteilen. In diesem Abstand zwischen Tugend und Lohn bzw.
Laster und Strafe konstituiert sich erst das Moralische als eine eigenstindige ontologi-
sche Ordnung.*

Dies alles nun fithrt auf eine These, die drastischer kaum sein konnte: Jedes Leid ist
Strafe. Jedes. »[Jledes Ubel [ist] eine Strafe [...].«** Auch ist jede Krankheit, zumindest all-
gemein gesprochen, die Folge der Verkommenheit. Es mag im Speziellen Ausnahmen
geben und noch der Gerechteste wird sterben; aber so bleibt es doch dabei, dass die Welt,
in der es Krankheiten geben kann, eine Welt sitndiger Wesen ist.* Fiir de Maistre ist die
Erbsiinde eine wortwortliche Tatsache. »Mogen also die Menschen den grofiten Teil der
Ubel, die sie bedringen, nur sich selbst zuschreiben: sie tragen mit Recht die Leiden, die
sie anderen wieder verursachen. Unsre Kinder werden die Strafe unsrer Vergehen tra-
gen; unsre Viter haben sie schon im voraus gericht.«* Es folgt daraus nicht nur, dass
diese Welt voller Leid ist, sondern auch, dass sie voller Siinde ist. Es gibt eine gewisse
Rationalitit (d.h. Verstindlichkeit und VerhiltnismiRigkeit); die aber wird gestiftet von
dem Zusammenhang von Siinde und Schmerz. Niemand darf sich beschweren.*® Der
Mensch ist selbst nichts als eine Krankheit.*’

Die Vision ist diister wie die Nacht, und der Gedanke, dass alles Leid Strafe ist, bru-
tal. Er rechtfertigt mit einem Schlag alles, was geschieht, noch das sinnloseste Sterben,
den launenhaftesten Schmerz. Er kehrt fiir jeden einzelnen Fall das Verhiltnis von Opfer
und Titer um und erfindet noch dort Titer, wo es in Wahrheit gar keine gibt, sondern nur

kundige des rhetorischen Tricks, doch so, dass am Ende bestenfalls eine Trivialitat anklingt: »[...]
ist frei beweglich.«)

41 SP 466f./73f.

42 Vgl. SP. 468/74f.

43 »Tout mal étant un chatiment [...]« SP. 484/96. Ebenso SP. 570/200. 595/230.

44  SP 473ff./81ff. 484f./97f.

45  »Que les hommes donc ne s’en prennent qu'a eux-mémes de la plupart des maux qui les affligent!
IIs souffrent justement ce qu'ils feront souffrir a leur tour. Nos enfants porteront la peine de nos
fautes; nos péres les ont vengés d’avance.« SP. 477/86. Ebenso SP. 486/98f. 532/154.

46  Vgl. auch SP. 545/169: Es gibt keine Unschuld. Und SP. 564/194: Warum leiden wir? Weil wir es ver-
dienen. (Eigenartigerweise iibernimmt die deutsche Ubersetzung nicht alle typographischen Her-
vorhebungen des Originals; hier etwa l4sst de Maistre den entscheidenden Satz in Majuskeln set-
zen.)

47  SP.487/00.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Leidende. Vor allem aber bemerkt man schon hier, wie sich eine Fluchtlinie verselbstin-
digt, die fiir die geistige Physiognomie de Maistres charakteristisch ist, denn de Maistre
offenbart bestindig eine ungesunde Faszination fir Leid und Strafe (und beides ist ja
dasselbe). Man kann nicht umhin zu konstatieren, dass der Gedanke des Strafens ihm
einige Befriedigung verschafft.

Das fingt schon im ersten Gesprich an, in dem nicht nur das Motiv des schreckli-
chen Vorrechts der Souverine zu strafen aufgegriffen, sondern zugleich das Hohelied
des zufriedenen Henkers angestimmt wird! Und nicht nur das: Der Henker ist sogar ein
Mensch, der nur so aussieht wie andere, wie du und ich; er ist aber anders, und er muss
direkt und extra von Gott geschaffen werden! Insofern Souverin und Henker die beiden
Pole der menschlichen Gemeinschaft markieren, ist diese Ausnahmestellung auch kei-
neswegs iiberraschend.*®

Man kann bereits hier eine Entwicklung bemerken, die darin besteht, dass sich ein
Faden aus dem Gewebe lost und eigene Wege geht; so aber, dass er den ganzen Teppich
bald hinter sich herzieht. Die Faszination durch Leid und Strafe wird zu einem affekti-
ven Zentrum, um den dieses Denken kreisen muss, die Bilder immer und immer wieder
evozierend, sich berauschend an einer Ziichtigung, die immerhin imaginir noch funk-
tioniert — und der bald sowieso die ganze Menschheit unterworfen wird.*

Aber es gibt noch eine Hemmung. Ein letztes Aufbiumen, um die Integritit des
christlichen Denkens zu wahren. Ein letztes Epos, das vom Fiireinander-Sterben und
von der Erlésung handelt: die Theorie der Reversibilitit.>

48  Vgl. SP. 470f./77f. Auch Canetti spricht von der Zufriedenheit des Henkers, aber aus einer denkbar
anderen Perspektive (Masse und Macht. 389—391). Es ist eigenartig, wie nah de Maistre schon an
Agambens Theorie der Verschrankung der Ausnahme im Souveran und im Homo sacerist—und in
der Tat stellt Agamben ja in wesentlichen Teilen eine unverzichtbare Erweiterung und emanzipa-
torische Korrektur einiger Gedanken des Erzreaktionars Schmitt dar, der seinerseits mit de Maistre
vertraut war.

49  Esist bekannt, wie geniisslich Nietzsche in der Ersten Abhandlung (§ 15) der Genealogie der Moral
Tertullian zitiert, der sich den Tag des Jiingsten Gerichts, mit all den Strafen fiir die Ungerechten
und Unglaubigen als wundervolles Schauspiel fur die Ceretteten ausmalt. Man sieht an diesem
Zitat, dass meine Formulierungen, die historisch anmuten, nicht schlechthin als zeitliche Abfolge
zu lesen sind. Christentum als Gewaltphantasie ist kein Privileg der desillusionierten Christen des
19. Und 20.Jhs. Geschichte ist nun mal kein einfacher, klarer Verlauf. Es soll geniigen, dass meine
Rekonstruktion die Richtung anzeigt, in die sich Geschichte entwickelt hat (Desintegration der wi-
derstrebenden Vektoren, zwischen denen sich »das Christentum« aufspannt) — nicht aus Prinzipi-
en oder aus Notwendigkeit, nicht rein zufallig, aber nun einmal faktisch. (Jede Rekonstruktion von
Ceschichte ist letzten Endes nichts anderes als der Versuch, solche Kategorien »Notwendigkeitc,
»Zufalligkeit«, »Kontingenz«, »Tatsache«... zueinander in ein verstehbares Verhiltnis zu setzen; die
Frage, ob »die Geschichte« dies oder jenes sei, also im Ganzen einer der Kategorien gehorche, ist
daher aus allgemeinen Griinden gar nicht zu beantworten.)

50  Der Begriff der Reversibilitat scheint hier nicht ganz zu passen. Logisch richtiger wire der der Sub-
stitution, der aber nur ganz ausnahmsweise mal eingesetzt wird. Allerdings, wenn man versucht,
Ceschichte ungeschichtlich zu denken, als eine einzige Tugend- und Schuldrechnung, dann lasst
sich eher noch von Reversibilitat sprechen: Das Leid und die Schuld bilden dann eine blofe Ver-
rechnungsmasse. Mit anachronistischen, aber sachgerechten Begriffe lieRe sich sagen, dass de
Maistres Denken eine Anstrengung darstellt, die Entropie zu leugnen und sie ganz aus dem Reich
des Seins auszuschlieflen: sowohl als Auflésungsbewegung (es ist am Ende der Soirées viel von der

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

81


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Denn die Strafen haben nicht nur die Funktion, den tugendendhaften Mann zu ver-
vollkommnen.* Vielmehr fiihren die Leiden des Gerechten durch eine mysteridse Form der Uber-
tragung zu einer Rechtfertigung der Schuldigen.>* De Maistre fithrt diesen Gedanken gegen
Ende der Abendstunden und in dem kleinen Text Eclaircissement sur les sacrifices aus (1810
entstanden, gleichzeitig mit den Abendstunden). Auffillig ist dabei die spekulative Wag-
halsigkeit, mit der de Maistre die Griindungstat des Christentums in ein allgemeines
Menschheitsgesetz umdeutet, das sich sowohl politisch, vor allem aber spirituell lesen
lassen muss: als Wiederherstellung einer gestorten Ordnung. Auffillig ist auch die un-
appetitliche Begeisterung fiir die gestrafte Unschuld, die de Maistre dabei an den Tag
legt. Denn wenn auch die Strafe und das Leid der Gerechten scheinbar eine allgemeine
menschliche Tragweite erhilt und damit funktional, zweckhaft ist, so streicht die schie-
re Allgemeinheit der These tendenziell diese Zweckhaftigkeit (und alle Verhiltnismafiig-
keit) und lisst das Leid als Leid als den affektiven Fokus dieser Literatur hervortreten. Am
Ende gilt vor allem eins: der Schmerz. »DAS HEILMITTEL GEGEN ALLE UNORDNUNG
IST DER SCHMERZ.«*

Diese Theorie der Reversibilitit muss auch herhalten, um die Bestrafung der Kinder
fir die Verbrechen der Eltern zu rechtfertigen (sowohl in einzelnen Familien als auch
in der Familie der Menschheit, mit den Eltern Adam und Eva).>* Wie das alles funktio-
niert, nach welchen Maf3stiben und Gesetzen, ist einem menschlichen Verstand natiir-
lich nicht einsichtig zu machen;” es geniigt, dass es so ist. Die englische Redensart, der
zufolge »ignorance is bliss«, wird von de Maistre wortlich genommen. »Je mehr der Geist
erkennt, desto schuldhafter kann er sein. [...] Ich danke Gott fiir mein Nichtwissen mehr
noch als fiir mein Wissen [...].«*

Das Eclaircissement versucht eine systematische und historische Fassung des The-
mas. In einem ersten Kapitel wird die Praxis des Opfers allgemein diskutiert: Ziel ist es

Einheit die Rede, von der alles kommt und der alles zustrebt) als auch als Mechanismus, der der
Zeit eine Richtung gibt.

51 SP.690/349.

52 »lejuste, en souffrant volontairement, ne satisfait pas seulement pour lui, mais pour le coupable par voie
de révérsibilité.« »Der Cerechte, der freiwillig leidet, tut nicht allein fiir sich zur Genlge, sondern
vermaoge der Reversibilitat auch fiir den Schuldigen.« (SP. 693/352) Vor allem SP. 706ff./368ff.

53 »LE REMEDE DU DESORDE SERA LA DOULEUR.« SP. 714/378. Die Behauptung ist von so kapitaler
Bedeutung fiir de Maistre, dass ich mir erlaube, den Majuskelsatz des Originals, den die Uberset-
zung tilgt, wieder einzusetzen.

54  SP.730/397.

55  Der letzte Anker der Unerkennbarkeit der Welt im Einzelnen und im Ganzen (d.h. jenseits des-
sen, was fiir unser Heil nétig ist) und zugleich der Allmacht Gottes ist ein ins Extrem getriebener
»ldealismus«, wenn man es noch so nennen kann. Alles ist von einer Intelligenz fiir eine Intelli-
genz gemacht. Daher ist die Materialitat keine Wirklichkeit, die fiir sich bestehen konnte. Hinter
jedem Gesetz der Natur liegt ein spirituelles Gesetz. Keine Materie, kein Kérper kann fiir sich Ur-
sache sein. Ursache ist immer ein Ceist. SP. 579—581/211-213. Daher kann de Maistre das Gebet auch
fiir einen Eingriff in die Wirklichkeit betrachten, die etwa einem Hammerschlag an Wirksamkeit
in nichts nachsteht. Dieser Radikalidealismus beruft sich gelegentlich auf Malebranche —bei dem
das alles auch schon nicht tiberzeugend war.

56  »Pluslintelligence connait, et plus elle peut étre coupable. [...] Je remercie Dieu de mon ignorance
encore plus que de ma science [...].« SP. 742f./413.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

nachzuweisen, dass die Menschen schon immer, d.h. auch vor und auflerhalb des Chris-
tentums von der Schuldhaftigkeit des Menschen, vom Zorn der Gotter und schliellich
von der Moglichkeit ihrer Besinftigung durch stellvertretende Opfer tiberzeugt waren.
Allerdings haben die nicht-christlichen Kulturen entweder Tiere stellvertretend fiir die
schuldhaften Menschen geopfert (und damit sich wohl zu leicht der Verantwortung
entledigt) oder sogar Menschen in rituellen Totungen (Kapitel II). Letzteres wird als Per-
version und schrecklicher Aberglaube bezeichnet. Wenn de Maistre im letzten Kapitel
die christliche Theorie des Opfers prisentiert, klingt das dann alles recht konventionell
und (in diesen Grenzen) einleuchtend: das grofRe Opfer Jesu Christi;*’ die sekundiren
Opfer der Mirtyrer; das Abendmahlopfer. Erinnert man sich allerdings der Ausfithrun-
gen aus den Soirées, die die Wirksamkeit des Opfers der Unschuldigen weit iber den
Kreis der Mirtyrer ausdehnt und vielmehr die Gewaltsamkeit der Menschengeschichte
damit verschrinkt, muss man gestehen, dass de Maistres exzessives Christentum von
der Barbarei der heidnischen Menschenopfer praktisch nicht mehr zu unterscheiden
ist — ja, weit dariiber hinausgeht, weil das Menschenopfer dann nicht mehr der sakrale
Ausnahmefall, sondern vielmehr der sakralisierte Krieg die Regel ist.

Diese Theorie des Opfers ist so eigenartig wie ambivalent. In der Tat bezeichnet auch
sie wieder die Position de Maistres auf der Schwelle zur Reaktion im engen Sinn. Auf
der einen Seite wurzelt sie in der Voraussetzung eines allmichtigen Gottes, der in seiner
Weisheit Gliick und Leid verteilt und das Bose durch das Gute erlésen, ja geradezu auslo-
sen lisst. Auf der anderen Seite wird diese urchristliche Idee in dem Moment ganz leer,
in dem sie aus konkreten Situationen herausgelost wird. Wenn es plétzlich um die ganze
Menschheit und um die ganze Geschichte als solche geht, tritt jedes einzelne Schicksal
nur mehr als eine statistische Grof3e auf. Wenn kein Gerechter mehr sich bewusst und
in einer konkreten Situation fiir sein Opfer entscheidet, sondern dieses Opfer zur Logik
der Geschichte selbst wird, verblasst ausgerechnet der persénliche Sinn des Opfers — fir
den Gerechten wie fir Gott. Ein verallgemeinertes Mirtyrertum ist eben keines mehr.
Im Kampf gegen eine Moderne, die die Geschichte zur Maschinerie einer unpersénli-
chen Vernunft degradiert (zumindest in den Augen de Maistres), entwirft er ein Bild von
Geschichte, das nicht weniger unpersoénlich ist, nur dass die Anonymitit nicht mehr die
eines Prozesses ist, sondern die der Waage, auf der Verdient und Schuld ausbalanciert
werden. Geschichte ist kein Fortschritt, hat itberhaupt keine Linearitit; sie ist statisch.
Sie ist aber auch anonym. Gott wirkt in ihr nur mehr nominell, denn die Géttlichkeit der
Vorsehung wird tendenziell zur bloRen Behauptung. De Maistre treibt also gerade da,
wo er die Transzendenz Gottes zu wahren sucht, die Entkleidung der Geschichte von al-
ler Transzendenz voran. Die Reaktionire werden ihre phantastischen Ersatzgottheiten
so leichthindig an die Stelle des alten Gottes setzen, der nicht mehr geglaubt wird, auch
von ihnen nicht, dass sich darin der ad-hoc-Charakter und damit die blofSe Funktiona-

57  Kurios: De Maistre hat keine Schwierigkeit damit, intelligentes Leben auf anderen Planeten ein-
zurdumen, denn das Opfer Christi muss, gerade wegen seiner Absolutheit, kosmische Ausmafle
annehmen. ES. 836/38f.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

83


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

litit dieser Geschichtsgétter deutlich zu erkennen gibt. De Maistre finden wir genau auf
der Schwelle vom alten christlichen Gott zu den neuen Fabrikaten.*®

Auf der einen Seite scheint die Theorie der Opfer noch eine Anstrengung zu sein,
das Sein, das Leiden und das Sterben fiir einen anderen zu denken. Damit folgt sie so-
wohl einem christlichen Impetus und ist auch dem Ethos derjenigen verwandst, die die
Menschheit nicht diesseits von Solidaritit zu denken bereit sind.” Doch diese Theorie
des Opfers ist auf der anderen Seite offen mystifizierend: »Mysteridse Gesetze« herr-
schen da. Die Abstraktheit und Allgemeinheit der These lisst keine konkrete Handhabe
zu, keinen Zusammenhang zwischen meinem Handeln und einer Konsequenz dessel-
ben. Diese absurde Atomisierung von Menschenwelt und Geschichte fithrt dazu, dass
die Integritit der ganzen Theorie kompromittiert ist. Sie zerbricht, und was an einzel-
nen Kraftlinien iibrig ist, geht seinen eigenen Gang. So kommt es, dass die Faszination
fiir Leid, Tod, Mord, Krieg, fiir Gewalt, fiir Blut in Wahrheit nicht mehr eingebunden ist
in eine christliche Theorie, durch keine (gute oder schlechte) theologische Erwigung in
Zaum gehalten wird. Sie verselbstindigt sich. Sie kann nicht verleugnen, dass sie eigene
Quellen hat, libidinése, die mit Christentum so wenig zu tun haben wie mit Konservati-
vismus. Es ist diese Faszination fiir Gewalt und Blut, die Geschichte machen wird.

Blut muss flieBen. Die Geschichte ist Blutvergiefien. Man kénnte diese Uberzeugung
kaum drastischer zum Ausdruck bringen als de Maistre. Hier vor allem bemerkt man
die Verquickung zweier Elemente, die fiir das Denken der Reaktion bestimmend sein
werden: Einerseits hat sie es mit dem Begriff der Geschichte zu tun. Es gilt mit der
Geschichte fertig zu werden, mit den Mitteln der Geschichte selbst. Dem Optimismus
der Aufklirung, der, obgleich selbst naiv und unzulinglich, immerhin ein Weg ist,
Geschichte erst denkbar zu machen, indem man sie auf eine Zukunft hin 6ffnet, setzt
die Reaktion ein Denken entgegen, das keine Erlésung hienieden zulisst, keine Ent-
wicklung, keine Verbesserung; im giinstigsten Fall ist Geschichte die Wiederherstellung
eines neuen Gleichgewichts, dhnlich dem alten, das von den Aufklirern gestort worden
war, wenn auch anders in Form und Gestalt. Mag sein, dass dieses neue Gleichgewicht
einen Glanz haben wird, den alte Ordnungen so nicht hatten; doch wird er sie nicht
iibertreffen, oder nur, insofern er alles ihnen verdankt. Die Reaktion wird sich, in Ent-
wendung des emanzipatorischen Geschichtsdenkens, hypermodern gerieren, aber nur,
um die Anmaflungen einer unbeherrschbaren Zukunft (und damit der Geschichte als
solcher) zu neutralisieren.

58  Nein, de Maistre ist nicht schuld an Hitler und dieser brauchte jenen nicht. Auffilligist aber doch,
dass Hitler, dieser Feind des Christentums, nicht aufhorte, von der Vorsehung zu schwafeln. Es
ist die sdkularisierte (und damit jeder Willkiir anheimgegebene) Vorsehung, deren Gestalt bei de
Maistre aufgeht.

59  De Maistre schreibt es selbst, sich fiir die Verwendung dieses juristischen Terminus (im Sinn von
Gemeinhaftung) entschuldigend. »[..] une certaine idée de cette solidarité qui existe entre les
hommes (vous me permettrez bien ce terme de jurisprudence) d’'oti résulte la réversibilité des mé-
rites qui explique tout«»[...] eine Vorstellung [...] von der unter Menschen bestehenden Solidaritat
(Sie wollen mir diesen juristischen Ausdruck zu Gute halten [?]), von welcher die Reversibilitat der
Verdienste, die alles erklart, eine Folge ist«. (SP. 735/404).

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Ganz dhnlich verfihrt auch de Maistre, wenn er seitenweise die Geschichte als »po-
litique expérimentale« zitiert — um zu beweisen, dass es in der Geschichte nichts Neues
gibt. Er bleibt Konterrevolutionir, insofern er auf die Wiederherstellung der alten Ord-
nung hofft. Er tut dies aber bereits im Milieu eines Denkens, das sich aus der Provokation
der Geschichte nicht mehr herausziehen kann.

Es gibt nichts Neues in der Geschichte, denn alle Geschichte ist Krieg und Gewalt.
»In der Welt gibt es nur Gewalt [...].«*° Die Verselbstindigung der (literarisierten) Fas-
zination fiir die Gewalt wird hier vorbereitet und schon teilweise vollzogen (teilweise:
insofern eben rein nominell diese Faszination an eine pseudo-christliche Erlosungsdok-
trin zuriickgebunden bleibt). Es gibt eine spezifische Lust an der Inszenierung des end-
losen, brutalen Blutvergief3ens, eine Lust, die auch und gerade dann unverkennbar ist,
wenn diese Inszenierung mit den vorsichtigsten Relativierungen versehen ist. In Wahr-
heit aber gibt sich de Maistre kaum Miihe, seine Lust zu verbergen. Am Ende gilt ja, dass
die Menschen ohnehin selbst schuld an allem Leid sind, das sie trifft.

Und da gibt es einiges. Immer wieder inszeniert de Maistre nicht einfach nur diesen
oder jenen Teil menschlichen Lebens und menschlicher Geschichte als Gewalt; nein, Ge-
walt, vor allem in Gestalt des Kriegs macht die unverinderliche Essenz dieser Geschichte

aus.®

Die Geschichte beweist leider, dass der Krieg in gewissem Sinne der gewoéhnliche Zu-
stand der Menschheit ist, d.h. dass Menschenblut ununterbrochen auf dem Erdball
flieRen muss, bald hier, bald da, und dass der Friede fir jedes Volk nur eine Kampfpau-
seist. [...] man muss mit raschem Blick die ganze lange Kette von Schlichtereien (iber-
schauen, die alle Blatter der Geschichtsbiicher beflecken. Dann sieht man den Krieg
ohne Unterlass wiiten, wie ein anhaltendes Fieber mit furchtbaren Hohepunkten. Ich
bitte den Leser, dies Bild seit dem Niedergang der romischen Republik zu verfolgen.®?

Und dann folgen eben mehrere Seiten, die Kriege und Feldziige auflisten, inklusive der
mutmaflichen Opferzahlen. Wenn auch die Adjektive gelegentlich etwas anderes sug-
gerieren (z.B. »diese furchtbare Liuterung«),* ist es doch deutlich, dass de Maistre die

60 C.218/51.»ll 'y a que violence dans l'univers [...].«

61  Hateretwa nicht recht?— mdochte man manchmal ausrufen. Auch und gerade in einer emanzipa-
torischen Perspektive sind Ungliick, Elend, Armut und gewaltsamer Tod der Vielen unbestreitbar.
In der Tat: de Maistre denkt sich da nichts aus. Es ist wie mit Swift, von dem Orwell schreibt: »In
his endless harping on disease, dirt and deformity, Swift is not actually inventing anything, he
is merely leaving something out.« Und auch Orwells Resiimee zu Swift lasst sich auf de Maistre
bertragen: »lt is, | am certain, a wrong attitude, and one which could have harmful effects upon
behavior; but something in us responds to it, as it responds to the gloomy words of the burial
service and the sweetish smell of corpses in a country church.« (Politics vs Literature. 386)

62  C.213/45f »Lhistoire prouve malheureusement que la guerre est I’état habituel du genre humain
dans un certain sens; cest-a-dire, que le sang humain doit couler sans interruption sur le globe,
icioula; et que la paix, pour chaque nation, n'est qu'un répit. [..] il faut porter un coup d’'ceil rapide
sur cette longue suite de massacres, qui souille toutes les pages de I'histoire. On verra la guerre
sévir sans interruption, comme une fiévre continue marquée par d’effroyables redoublements. Je
prie le lecteur de suivre ce tableau depuis le déclin de la république romaine.«

63  C.217/50. »cette terrible purification«.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

85


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

entgrenzte Gewalt nicht beklagt. Im Gegenteil: In formellem Widerspruch etwa zu Hob-
bes erklirt er, dass alle Kiinste und Wissenschaften dem Krieg zu verdanken sind. »Mit
einem Worte: man méchte sagen, das Blut ist der Diinger der Pflanze, die Genie heif3t.«%*

In den Soirées wird das Thema etwas subtiler eingefiihrt. Die Ausgangsfrage ist, wo-
her, im Angesicht der Brutalitit der Kriege, das Prestige des Militirs kommt und wie es
moglich ist, dass sich dieselben, die eben noch einen Kifer verschonen wollten, sobald
sie zu den Fahnen gerufen werden, hemmungslos aller Riicksicht entkleiden und sich
dem »Enthusiasmus des Gemetzels« hingeben.®® Diese bedenkenswerten Fragen geben
das Stichwort zu einer weiteren gewollten Entgleisung der Rhetorik, die sich an Gewalt-
bildern gar nicht sattsehen kann. Es gibt keinen Augenblick, in dem das Lebewesen nicht
von einem anderen verschlungen wird. In der belebten Natur herrscht offenkundige Ge-
walt.% Schlimmer ist nur der Mensch, in dem sich die Gewalt der Natur potenziert: Der
Mensch ist der universale Morder und zugleich der Selbst-Mérder. In ihm erhebt sich die
Mordlust der Natur zum Absolutum. Die natiirliche Gewaltsamkeit des Menschen kor-
respondiert (als ihr Ausdruck wie ihre Buf3e) seiner Schuld. Die Erde schreit nach Blut.
Sie hat nicht umsonst geschrien: Der Krieg beginnt.*’

So geht, von der Milbe bis zum Menschen, ohne Unterlass das grofRe Cesetz der gewalt-
samen Zerstorung aller lebendigen Wesen in Erfiillung. Die ganze Erde, immerfort mit
Blut getrankt, ist nur ein unermesslicher Altar, auf welchem alles, was lebt, ohne Ende,
ohne Maf}, ohne Unterlass, bis zur Vollendung der Dinge, bis zur Vertilgung des Bosen,
bis zum Tode des Todes, geopfert werden muss.*®

Dieses Panorama der Gewalt bereitet die Szene fiir die inwendige Durchdringung des
Krieges durch Gott. »La guerre est divine...« erklirt de Maistre nun immer wieder, und
fachert die Aspekte dieser Gottlichkeit auf, erliutert sie, eine Erliuterung, deren Ende
eine Mystifizierung ist.®> Wieder ist de Maistre auf der Schwelle, denn diese Mystifizie-
rung wird explizit im Namen der christlichen Religion vollbracht; es ist der christliche
Gott, der da gegenwirtig sein soll. Ja, in Wahrheit ist Gott nirgends so unmittelbar und
sichtbar gegenwirtig wie im Krieg!’® Andererseits wird exakt durch diese Privilegierung
des Krieges und die uniibersehbare libidinse Aufladung des Blutvergiefiens die Abhin-
gigkeitsfolge ungewiss: Ist es denn wirklich so, dass Gott iiber den Krieg entscheidet,

64  C.217/50.»En un mot, on dirait que le sang est I'engrais de cette plante quon appelle génie.«

65  SP.653/302. 657/307: »enthousiasme du carnage«.

66  SP 659/310.

67 SP 660/311. Das alles sind steht wortlich dort.

68  SP 661/312. »Ainsi s'accomplit sans cesse, depuis le ciron jusqu’a ’homme, la grande loi de la des-
truction violente des étres vivants. La terre entiére, continuellement imbibée de sang, n'est qu’un
autel immense ol tout ce qui vit doit étre immolé sans fin, sans mesure, sans reliche, jusqua la
consommation des choses, jusqu’a I'extinction du mal, jusqu'a la mort de la mort.« Ebenso: »Ce
monde est une milice, un combat éternel.«»Diese Welt ist ein immerwahrender Krieg, ein ewiger
Kampf.« (SP. 712/375)

69 SP 661-666/312-319.

70 SP 667/320.»[..] rien dans ce monde ne dépend plus immédiatement de Dieu que la guerre [...].«
»[..] da nun in dieser Welt nichts so unmittelbar von Gott abhangt, als der Krieg [...].«

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

dass der Krieg géttlich ist — oder ist es nicht schon so, dass der Krieg iiber Gott entschei-
det, dass Gott kriegerisch ist, d.h. dass der christliche Begriff von Gott faktisch aufge-
geben ist zugunsten einer Apotheose der innerweltlichen Gewalt, von der her, was von
Gott noch iibrig ist, gedacht wird? Es lisst sich schwer entscheiden, auf welcher Seite de
Maistre zum Stehen kommt.

Im Eclaircissement driickt sich im Ubrigen der tiefe Pessimismus de Maistres, der sich
an sich selbst berauscht, noch einmal auf andere Weise aus. Es wird da unterschieden
zwischen dem Geist und der Seele, welche letztere mit dem Lebensprinzip identifiziert
ist. Es ist diese, in der unsere Schuld ihre Wurzel hat.” Es ist damit das Urteil iiber das
Leben als Leben gesprochen, und zwar so apodiktisch wie apriorisch. Auf das Leben fillt
der Fluch (»malédiction«). Ein regelrechter Ekel vor dem Leben bricht da durch, der sich
sogleich greifbare Gestalt gibt.

Denn als nichstes erklirt de Maistre — iibrigens in genauer Ubereinstimmung mit
Renfield, dem ersten Diener Draculas —, dass Blut und Leben dasselbe sind!”* Es ist kurios,
was da geschieht, denn eben noch hatte de Maistre vehement die Idee einer Materiali-
sierung des Lebensprinzips zuriickgewiesen; wie sein positiver Widerpart, der Geist, ist
auch dieses Prinzip ein immaterielles, auch wenn es das ist, was fiir die Verlockungen
der Sinnlichkeit empfinglich ist. Da miisste ihm nun schon, erklirt de Maistre schein-
demiitig, der Papst gebieten, an die Materialitit des Lebensprinzips zu glauben, um sich
das im Ernst vorzustellen.” Es gibe einen Ausweg aus dem Dilemma, indem man nun
nicht das Lebensprinzip als im Blut materialisiert imaginiert, sondern umgekehrt das
Blut durch das Lebensprinzip sublimiert. Allerdings beschreitet de Maistre diesen Weg
nicht, und das hat einen Grund.

Denn die Kette der Argumentation wird durch einen Schritt abgeschlossen, der die
unbedingte Konkretion und Materialitit des Blutes fordert: Durch das Lebensprinzip ist
der Mensch schuldig; Leben und Blut sind dasselbe; ergo: Es ist nur recht und billig, dass
die Schuld des Menschen durch das Blut gebiiflt wird.”

In Wahrheit findet das Denken de Maistres im Konkretismus des Blutes seine ma-
ximale Verdichtung. Der natiirliche Mensch, d.h. der, der nicht durch die Offenbarung
einer anderen, besseren Natur mindestens teilhaftig geworden ist, ist eine blutriinsti-
ge Bestie.” Im Blutvergieflen driickt sich die Verkommenbheit aus, artikuliert sich sei-
ne Schuld. Und wie wird die Schuld gebiif3t? Wie wird damit Heil moglich? Wiederum
in demselben Blutvergiefien, das also in einer durch keine Logik mehr zu entwirrenden
Verschlingung Ursache, Symptom und Erlosung aus der Schuld ist. Das Entscheidende
der Opfer ist geradezu, dass Blut flieft.” Denn am Ende deklamiert de Maistre immer

71 ES. 806/8. 810/12.

72 ES.811/13.

73 ES.810/12.

74  ES.812/14. Ganz verknappt derselbe Gedankengang SP. 709f./373.

75  ES.824/28.

76  ES.825f./29. Hier spricht de Maistre von der heidnischen Opferung. Es gilt aber immer dasselbe
auch fur die christlichen Weltteile, so wie wir ja schon gesehen haben, dass der Unterschied zwi-
schen christlicher und heidnischer Welt Behauptung bleibt. Erstens namlich ist auch im christli-
chen Opfer das Blutvergiefien entscheidend: Wie hitten, schreibt de Maistre mit Blick auf Chris-
tus, die Menschen wissen konnen, welches Blut sie brauchten? (ES. 833/35) Auch die Martyrer ha-

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

87


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Formel der Erlésung (in Grofbuchstaben — nur zur Sicherheit): »\DAS HEIL DURCH
DAS BLUT.«”’

Das ist das Bemerkenswerte: dass das Blut hier sowohl eine schwer zu tiberbietende
spekulative Uberhohung erfihrt und zugleich ganz konkret bleiben muss: als das Blut,
das fliefdt, wo jemand (am besten ein Unschuldiger, eine Unschuldige) Opfer von Gewalt
wird. Der Konkretismus des Blutes ist letztlich nicht zu tiberspringen, und ihm korre-
spondiert der Konkretismus der Erde: Wenn de Maistre schreibt, dass die Erde nach Blut
schreit, dann ist auch das wortlich gemeint — so weit man so etwas eben wortlich mei-
nen kann. Das ist das Eigenartige: In seinem manischen Versuch, die letzten Reste einer
auf Unterwerfung beruhenden Vergeistigung, Vergéttlichung, Mystifizierung der Wirk-
lichkeit zu retten, gelangt de Maistre schlief3lich zu einer Realitit, die rein kérperlich ist
und die in ihrer Kommunikation mit einer anderen, rein kérperlichen Realitit die Last
der spirituellen Umdeutung des Seins zu tragen hat.

Wollte man den Gedankengang rationalisieren, dann kénnte man etwa sagen: Viel-
leicht steht dahinter die Phantasie, alles Blut der Welt zu vergief3en, und damit sowohl
das Leben als (animalisches, irdisches, diesseitiges) Leben zu erschopfen, als auch den
Durst der Erde zu stillen — so dass beide, Blut wie Erde, authéren kénnen zu existieren.
Eine reine Geistigkeit wire auf diesem Weg erreicht.

Aber wie das so ist mit Rationalisierungen, wiirde man auch mit dieser das Wesent-
liche verfehlen. Das Wesentliche ist: dass es nie aufhiort. Die gesamte Wirklichkeit ist von
de Maistre als Gewalt gedacht, und zwar als eine, die kein Ende haben kann. (Wie konnte
sie auch, sind doch Grund wie Bufie hier dasselbe?) Die Lust am BlutvergiefRen hat sich
verselbstindigt und vereint auf sich den affektiven Kern des Denkens. Im Blut findet die
Theorie des Opfers ihre libidindse Erfiillung, auf die sie hinzielt. In dieser Verselbstin-
digung der mystifizierten Gewalt priludiert de Maistre ein michtiges Moment der reak-
tiondren Stimulation.

Er berauscht sich und die Leser*innen am Bild einer Apokalypse, die gerade stattfin-
det (so wie die Apokalypse ja immer gerade stattfindet oder zumindest direkt vor der Tiir
steht). Die Menschheitsgeschichte als Kriegsgeschichte wird so noch einmal iiberboten
in der Zuspitzung des Konflikts, der anfinglich noch als der zwischen dem Christentum
und seiner Untergrabung durch die Philosophie interpretiert wird,”® der aber bald seine
klare Kontur einbiifit. So kiindigt sich im Paroxysmus des Mordens und des Chaos eine
neue Zeit raunend an. »Die ganze Welt ist in Erwartung.«”® Gerade das AusmafR, in dem
die Menschen vom Glauben abfallen, ist Vorzeichen des kommenden Urteils.® Diese lee-

ben natirlich ihr Blut gegeben. Und de Maistres Darstellung des Abendmahlsakraments ist eben-
falls um den Begriff des Blutes zentriert (ES. 837f./40). Schlieilich ist es ja ganz offensichtlich, dass
die Gewaltsamkeit der christlichen Geschichte der der heidnischen in nichts nachsteht. De Mais-
tres Auflistungen lassen in dieser Hinsicht auch gar keinen Zweifel zu. Es bleibt also auf beiden
Seiten des Christus-Ereignisses bei derselben Blutbesessenheit.

77 SP.710/373 (wiedertilgt der Ubersetzer die Hervorhebung durch Majuskeln). ES. 839/42. »LE SALUT
PAR LE SANG .«

78  C.229/65.

79  SP 765/441. »Lunivers est dans |'attente.« Ebenso SP. 767/444. Der apokalyptische Gedanke wird
ausdriicklich S.762/437.

80  SP769/446.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

re Anzeige des Endkampfes ist fiir de Maistre charakteristischer als es eine klare Bezeich-
nung des Gegners ist, denn die Formalisierung der theologischen Doktrinen beginnt bei
de Maistre, aber in noch uneindeutiger Weise. Das wird besonders handgreiflich bei den
beiden schon erwihnten Begriffen, um die seine Gewaltphantasien kreisen.

De Maistre bleibt dabei wieder auf der Schwelle, denn Blut und Erde sind hier eben
wortlich gefasst: Er evoziert immer das Bild des vergossenen Blutes, das auf die Erde
tropft. Dieses Bild ist rein negativ und pessimistisch: Es handelt von Vernichtung und
Mord, die eine theologischen Achse bendtigen, um sich noch in die Positivitit des Heils
hineinzudrehen — auch wenn diese Drehung hier kaum noch itberzeugen kann. Die Re-
aktion aber wird das Blutvergief3en als solches positiv konnotieren, der Kampfauf Leben
und Tod braucht keine gottliche Lenkung und Kompensation mehr, er ist das Gottliche
selbst. Und vor allem unterwirft die Reaktion die Konkretismen de Maistres einer Meta-
phorisierung, die sich bei diesem nicht findet: Aus dem Blut wird die Rasse und aus der
Erde der Boden des Volkes. Damit deutet die Reaktion, insofern sie rassistisch ist, die
Negativitit von Blut und Erde bei de Maistre in eine »konstruktive«, aber rein phantas-
matische und in der Praxis verheerende »Positivitit« um.*

Reaktion als Zitat. Emile Cioran hat de Maistre eine seiner Ubungen in Bewunderung ge-
widmet. Es ist offenbar die entschiedene Gegenstellung, die Cioran zu einem Bewunde-
rer de Maistres macht. Denn der bekennende Nihilist teilt keine der Uberzeugungen des
reaktioniren Fanatikers; dessen geistige Atavismen erregen auch Cioran hochstens Er-
staunen. Was Cioran aber fasziniert, ist die hemmungslose Ubertreibung, die de Maistre
zur Methode erhoben hat. Wir finden in Ciorans Essay einen Weg der Rezeption, der ei-
nes der Schicksale der Reaktion andeutet: Die Reaktion, selbst antipolitisch, kann und
wird oft auslaufen in die paradoxe Politisierung, die wir Faschismus nennen. (Der junge
Cioran hatte damit geliebaugelt.) Sie kann aber auch, als Zitat, die andere Richtung ein-
schlagen, nimlich sich zur apolitischen Asthetik formalisieren. Fiir Cioran stellt sich die
Frage der politischen Relevanz de Maistres gar nicht; auch nicht die, die wir stellen, nim-
lich die nach dessen Stellung in der Geschichte des reaktioniren Denkens. De Maistres
Scheitern, historisch wie ideologisch, besorgt fiir Cioran vielmehr von Anfang die Di-
stanz, die ihn als Schriftsteller von besonderer Kraft in den Blick bringt. Die Bereitschaft,
fiir eine verlorene Sache, alles, und noch das schlechteste Argument und die mafiloseste

81  Der Apokalyptiker Joseph de Maistre wird auch in einem aktuellen Roman tber den Aufstieg der
Neuen Rechten als eine zentrale Quelle fiir deren Imaginares aufgerufen: in Red Pill von Hari Kunz-
ru. Leider Gberzeugt der Roman nicht, er geht sogar in einer wichtigen Hinsicht der reaktiondren
Selbstdarstellung auf den Leim: Der rechte Serienautor, der als Gegenspieler fiir den Ich-Erzah-
ler fungiert, erhilt geradezu dimonische Ziige, jedenfalls eine Mastermind-artige Ungreifbarkeit
und Unmenschlichkeit. Das kann die Mystifizierung, die Reaktion und Faschismus betreiben, nur
verstarken, anstatt sie auszuhohlen. Auflerdem wirkt es wie ein billiger Trick, wenn der Roman mit
Trumps Wahl zum Présidenten endet: Da wird dann ein bekanntes Ereignis (so iberraschend und
schockierend es in der Tat fir viele war) als Pointe eingefiihrt, die den descent into hell des Prot-
agonisten nachtraglich in eine Realitatsprobe umdeutet: Er allein ist mit einem Mal der einzige
»Rationale«—nur leider ist damit implizit auch seine Ohnmacht und Hilflosigkeit, ja: sein psychi-
scher Zusammenbruch zur angemessenen Reaktion erhoben. Das scheint nicht auf der Hohe der
Herausforderung zu sein.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -

89


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Beschimpfung in die Waagschale zu werfen, muss den Denker eigenartig anrithren, der
von der »Nichtigkeit unserer Unternehmungenc iiberzeugt ist.** Der Meister fragmen-
tarischer Prosa, in der sich eine tiefe, abgriindige, aber auch heitere und zur Ironie fihige
Skepsis ausspricht, blickt mit Erstaunen, Kopfschiitteln und Neid auf den, der bereit ist,
sich dem Papst in allen Dingen zu unterwerfen und der den Traum von der geistigen
Selbstabschaltung im Ernst zu triumen wagt: »Der Trugbilder niemals ermangeln, sich
selber einnebeln, das war sein Traum. Er hatte das Gliick, ihn zu verwirklichen.«®

Eine gewisse Nostalgie fiir solch einen Traum hilt Cioran offenkundig fest — aber ei-
ne, die ginzlich desillusioniert ist: Man kann nun einmal nicht auf Befehl das Denken
einstellen, und sei es auf eigenen. Was bleibt, ist ein Text, der durch seine Mafilosig-
keit und Dringlichkeit, durch seine »Virulenz« fesselt,* auch und gerade dann, wenn
seine Thesen abstrus sind. Die Reaktion wird zu dem, was sie immer schon ist, doch in
dem besonderen Modus ist, dass sie genau das zu verleugnen sucht: zu einem literari-
schen Phinomen. Das lebt von einem gewissen Arsenal der Motive, die aber nicht durch
ihre metaphysische Richtigkeit, sondern lediglich durch ihre affektive Suggestionskraft
iberzeugen und die sich bei de Maistre bereits finden: der Siindenfall, die Verkommen-
heit des Menschen, das Scheitern seiner Anstrengungen, die Ausweglosigkeit einer krei-
senden Geschichte, die Statik von Seinsformen und politischen Zustinden, die Inexis-
tenz oder zumindest Fragwiirdigkeit von Zeit und Geschichte, der Pessimismus, der sich
als Metaphysik verkleidet und eine andere, héhere, mystische Erlgsung behauptet... All
diese hervorragenden Affektlieferanten zahlt Cioran in seinem Portrit der reaktioniren
Sensibilititen auf.®

Was Ciorans Essay damit zeigt, ist, woher die reaktioniren Texte ihre Kraft beziehen.
Sie sind Literatur mit einem repetitiven Reservoir von Motiven, deren Zweck ein anderer
ist, als sie behaupten. Cioran spricht es unumwunden aus, denn seine Entpolitisierung
des Textes via Zitat lisst seine Essenz hervortreten: Im Gipfelsturm des Erhabenen ist
die Wahrheit lingst in irgendwelche Schriinde gefallen; was bleibt, ist ein Text, der im-
mer weiter dringt, immer weiter nach oben will, sich immer radikaler geriert — und der
allein dadurch den nichstbesten Ersatz fiir die fehlende Wahrheit erzeugt: einen tiberra-
genden Affekt. Das Zitat hilt den Affekt auf Distanz und lisst gleichzeitig seinen Genuss
zu. Was aber, wenn Texte ihren Status dndern und sich an die Stelle der Wirklichkeit zu
setzen suchen?

82  Cioran: Joseph de Maistre. 1523/58: »la nullité de nos initiatives«.

83  Ebd.1558/103. »N'étre jamais a court d’illusions, s'obnubiler, tel fut son réve. Il eut le bonheur de
le réaliser.«

84  Ebd.1526/62: »une pensée dont la virulence fait le charme«.

85 Vgl ebd. 1531/68. 1533f./71.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2028, 11:56:49. e -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

