
5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Konterrevolution auf Katholisch. Wie Burke so gehört auch Joseph de Maistre in den Um-

kreis dessen,was ich als Konterrevolution im engeren Sinn von der Reaktion unterschei-

de, wenn bei ihm auch die Sache schon deutlich uneindeutiger wird. Auch ist er von

denkbar anderer Geistesart als Edmund Burke; er repräsentiert einen anderen Typus

von Konservativismus. Burke ist Traditionalist, sein Konservativismus begründet sich

letztlich pragmatisch, seine Ängste sind die vor den Unwägbarkeiten, die mit dem Ver-

lust einer etablierten und über Jahrhunderte bewährten wie behutsam an die je aktu-

ellen Erfordernisse angeglichenen Ordnung verbunden sind. Ob man diese Ängste für

begründet hält oder nicht, jedenfalls hat Burke ein grundlegend distanziertes Verhält-

nis zu den politischen Realitäten:Man findet bei ihmnicht denGedanken einer direkten

göttlichenLegitimationvonHerrschaft,nurHerrschaft als solche ist gefordert,aber eher

durch diemenschlicheNatur als durch irgendetwas anderes.Gott spricht nicht direkt zu

bestimmten Menschen, nicht in bestimmten Institutionen, nicht durch bestimmte Re-

ligionen. Es gibt, wenn denn Gott Grund des Seins bleibt, eine fundamentale Opazität

dieses Grundes, die alle »überfliegenden« Spekulationen verbietet. Am Ende hat Herr-

schaft eine Funktion zu erfüllen, und der Vorwurf an die Französische Revolution ist,

dass sie die Erfüllung dieser Funktion unmöglich macht.

Auch Joseph de Maistre meldet sich früh in kämpferischer Absicht gegen die Fran-

zösische Revolution zu Wort. (De Maistre ist selbst nicht Franzose im politischen Sinn,

sondern entstammt demHerzogtumSavoyen, das 1753, im Jahr seiner Geburt, ein unab-

hängiger Staat ist.) Auch ihm geht es darum, die Woge, die über Europa zu schwappen

droht, aufzuhalten.DerTon ist aber vonAnfang an ein anderer als bei dem,bei aller Pole-

mik, »moderaten« Burke.Die Gefahr, die deMaistre ausmacht, ist nicht einfach nur von

politischer, sondern von geradezu kosmischer Ordnung; letztlich wird es eine eschato-

logische Frage sein, die in den politischen Kämpfen gewälzt wird.

Es kann hier nicht darum gehen, de Maistres literarisches Schaffen erschöpfend zu

porträtieren. Ich werde lediglich ein paar Schlaglichter auf die Aspekte werfen, die ihn

in der Geschichte der Reaktion auszeichnen bzw. die ihn in eine spezifische Übergangs-

position in dieser Geschichte stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

In excelsis Deo. Denn auf den ersten Blick und vielleicht auch auf den zweiten ist de

Maistre zwar ein Konservativer und ein Konterrevolutionär in meinem Sinn, nicht aber

ein Reaktionär.Der Begriff des Konterrevolutionärs erfordert, wie schon ausgeführt, ei-

ne historische Situation, in der der Kampf gegen Ideale wie Realforderungen der (Fran-

zösischen) Revolution eine realistische Aussicht auf politischenwie ideologischen Erfolg

haben kann.Der Konterrevolutionär kann begründet davon ausgehen, dass sein Kampf,

wennerdennerfolgreich ist, sowohldieneuenpolitischenGebildedemUntergangpreis-

als auch die Konzepte, auf denen sie beruhen, dem Vergessen anheimgeben wird. Der

Reaktionär hingegen ist die Gestalt dessen, der ohnmächtig vor dem endgültigen Erfolg

der modernen politischen Konzepte steht und nun in die paradoxe Situation gedrängt

ist, in ihnen,mit ihnen und gegen sie ihre Überwindung zu denken und zu fordern.Das

Ausweichen aufs Fiktive und Affektive, das als einWesensmerkmal der Reaktion auftre-

ten wird, ist in dieser Ohnmacht angelegt, ebenso wie andererseits die höchst pragma-

tische Strategie der Faschisten, sich ihre anti-demokratische Macht mit pseudo-demo-

kratischen Mittel legitimieren zu lassen (vor allem Plebisziten). Der Antimodernismus

von Reaktion und Faschismus ist – im Gegensatz zur Konterrevolution – durch die Pro-

be der Moderne gegangen; Reaktion und Faschismus können die Wiederrichtung des

Ancien Regime nicht mehr erträumen, bzw. was da erträumt wird, ist das Zerrbild des

Ancien Regime: eine hierarchische Ordnung jenseits der Mitsprache der Vielen, in einer

Zeit, die ohne diese Mitsprache nicht mehr denken kann.

De Maistre ist in einem ersten Sinn Konterrevolutionär und nicht Reaktionär, weil

er wortreich und mit Verve gegen die Französische Revolution ins Feld zieht. Er ist das

auch, weil er im Gegensatz zu den späteren Reaktionären sehr wohl genau das will, was

diese nicht mehr glauben können (was sie nicht davon abhält, sich immer wieder sehn-

süchtig eine solche verlorengegangene und in Wahrheit nie dagewesene harmonische

Ordnung zusammenzufabulieren): dieWiederherstellung des Ancien Regime.

Bei de Maistre hat das vor allem einen fundamental religiösen Aspekt. Zwar wird

auchvonBurkedieReligionangerufen,wennesgilt,dieBestrebungendesModernismus

zukritisieren; aberdieReligionhathier offensichtlich eineFunktion imBereichmensch-

lichen Zusammenlebens zu erfüllen. Eine völlige Eigenständigkeit, gar einen absoluten

Wahrheitsanspruch von Religion wird man zumindest in den Reflections vergeblich su-

chen. Ganz anders bei de Maistre: Die Religion, und das ist für ihn der Katholizismus,

ist absolut wahr.Man kann zwar davon ausgehen, dass sich die Unterordnung unter die

Religion immer auch als die beste bürgerliche Verhaltensweise herausstellen wird; aber

die Religion erhält davon keinen weiteren Gewinn an Wert und sie ist von dieser politi-

schen Zweckmäßigkeit, wenn es so eine gibt, auch nicht abhängig. Der Primat der Reli-

gion gegenüber allen anderen Rücksichten ist ein absoluter.

De Maistres Schriften sind daher ebenso theologisch wie sie politisch sind, oder so-

gar noch mehr. So beginnen die Considérations sur la France nicht nur mit einer allgemei-

nen Reflexion über das Verhältnis von menschlicher Freiheit und göttlicher Vorherbe-

stimmung; sie versuchen vielmehr durchgehend eine Einkleidung und Erklärung der

historischen Geschehnisse in theologischen Termini. Wenn de Maistre auch den Text

mit der Bekräftigungmenschlicher Freiheit beginnen lässt, so erklärt er ebenso schnell,

dass die Revolution inWahrheit nicht von den Revolutionären geführt wird, sondern je-

ne diese führt. Und schon eine Seite später wird klar, dass sich hinter der Revolution

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 71

die göttliche Macht nahezu unverhüllt zu erkennen gibt.1 Nahezu: nämlich nur verdeckt

durch ihren größten Gegensatz – für de Maistre ist die gedankliche Kohärenz nicht nur

kein zwingendes Erfordernis, sondern fast schon ein Hindernis des Schreibens, weiß er

doch, dass das Paradox und die Überspitzung den Leser am zuverlässigsten treffen.

Abernichtnur istdieRevolution inWahrheit einWerkzeugGottes; sie ist selbst schon

eine Strafe:Mit ihr schlägt Gott alle, die die Auflösung der Religiosität und dieUntergra-

bung souveräner Herrschaft betrieben haben.2 Auch hier ein eigenartiger Zirkelschluss:

Denn wenn die Revolution die Strafe für die Unbotmäßigkeiten der sich modern wol-

lenden Menschen ist, dann ist sie also letztlich die Strafe für die Revolution selbst. Sie

fungiert, allen versuchten Rationalisierungen zum Trotz, als eine Art Scheitel des Wir-

bels, der de Maistres Text ist: die Schwerkraft der dunklenMaterie.

DieConsidérations sind insofern eigenartig, als sie einerseits noch die Hoffnung arti-

kulieren, die Revolution werde in eine umso grandiosere Wiederherstellung des König-

tums führen, so wie sie auch die Erneuerung des Klerus besorgen werde, der einer Er-

neuerung bedurft hatte. Von der Gottheit heißt es: »Benutzt sie die schlechtestenWerk-

zeuge, so geschieht es, weil sie straft, um zu bessern.«3

Andererseits zeigt de Maistre bereits in diesem Text eine solche Obsession mit De-

kadenz, Auflösung, Strafe, Krieg und Vernichtung, dass es nicht sicher ist, ob er rein

libidinös gesprochen wirklich die Restauration erstreben kann, die er politisch zu hof-

fen vorgibt. Je weiter die Zeit fortschreitet, ohne die triumphale Wiedergutmachung zu

bringen, desto tiefer wird der spekulative und literarische Impetus ihrer Evokation wie

der der Katastrophe. Es zeichnet sich bei de Maistre also der Übergang von der Konter-

revolution zur Reaktion im engen Sinn ab, ohne dass man ihn völlig eindeutig der einen

oder anderen Seite zuordnen kann.4

1 C. 201f./31f. (Ich nenne zuerst die Seitenzahl der französischen Ausgabe, nach dem Querstrich die

der deutschen Übersetzung, wo vorhanden. Bei dem Essay von Cioran verfahre ich genauso. Die

Übersetzungen aus demText über den Protestantismus sind vonmir.) Es findet sich in Sur le protes-

tantisme diese scheinbar bescheidenere, vielleicht gar philosophisch-kritisch anmutende Bestim-

mung des eigenen Standpunkts: »je ne veux envisager le christianisme que comme une institution

politique« »Ich will das Christentum nur als politische Einrichtung betrachten.« (P. 318). Allerdings

kann man das nicht als die ganze Wahrheit betrachten, sondern eher als eine für den Argumen-

tationszusammenhang gemachte (also mehr heuristische) Einschränkung. Niemals ist die Tran-

szendenz des Göttlichen und die absolute Wahrheit des Katholizismus in Frage gestellt oder von

anderemabhängig gemacht – auchwenndeMaistre jederzeit dasReligiöse unddas Politische auf-

einander bezogen hält. Cioran lenkt die Aufmerksamkeit auf diese paradoxe Seite von deMaistres

Denken, das die absolute Transzendenz Gottes braucht, ihn aber fast nur in der Gestalt der Vor-

sehung zu Gesicht bekommen kann, d.h. insofern er die unsichtbare Macht ist, die die Geschichte

lenkt. Vgl. Cioran: Joseph de Maistre. 1537f./76f. Der politische Sinn seines Katholizismus ist dort

pointiert ausgesprochen: »S’il préférait le Père au Fils [d.h. das Alte vor dem Neuen Testament],

il préférera encore le pape à l’un et à l’autre […].« »Wenn er den Vater dem Sohn vorzog, so zog er

überdies beiden den Papst vor.« (1538/78)

2 Diese Theorie findet eine besonders unappetitliche und brutale Variation in den Soirées, wo aus-

führlich die These vertretenwird, dass alle Krankheiten Strafen und jedes physische Übel inWahr-

heit Folge eines moralischen sei. Das wird weiter unten noch näher ausgeführt.

3 C. 202/32. »Si elle emploie les instruments les plus vils, c’est qu’elle punit pour régénérer.«

4 Es versteht sich: Dieser Übergang ist kein einmaliges Ereignis, keine Epoche, nicht bei einemAutor

zu finden; es ist eine systematische Verschiebung, die nach und nach an Raum gewinnt, die aber

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Der ungebrochene Katholizismus und die Hoffnung auf die Restauration machen

ihn zum Konterrevolutionär.5 Die Ambivalenz zeigt sich aber schon in de Maistres Ge-

schichtsbegriff. Einerseits ist deMaistre,Kind seiner Zeit, ein höchst geschichtsbewuss-

ter Denker, der nicht nur anekdotisch historische Belege für seine allgemeinen Thesen

bringt, sondern kleine Abhandlungen schreibt, die die historische Unausweichlichkeit

seiner Vorhersagen und Diagnosen belegen sollen. So z.B. wenn er die menschliche Ge-

schichte als eine des Krieges darstellt oder dieUnmöglichkeit, die Republik zu dauerhaf-

ter Existenz zu führen, beweist.6 Geschichte ist, so erklärt de Maistre mehrfach, »poli-

tique expérimentale«.7

Doch diese Geschichte lehrt uns vor allem eines: dass sie nichts Neues hervorbringt.

»Somit gibt es nichts Neues, und die große Republik ist ein Unding, denn es gab nie eine

große Republik.«8Wir stehenmit deMaistre also inmitten einesmodernen Geschichts-

begriffs, der mit seinen eigenen Mitteln aber wieder zurückgebaut werden soll. Es ist

dieselbe strategische Position, die spätere Reaktionäre in Bezug auf die Idee der Demo-

kratie einnehmen werden: die Demokratie mit ihren eigenenMitteln schlagen.

Andererseits ist das Instrument dieser Enthistorisierung der Historie die göttliche

Vorsehung. Die Vorsehung ist der Überschuss über eine nur menschliche Geschichte,

die diese lenkt und ihr Sinn gibt – und die ihr damit die Geschichtlichkeit im vollen Sinn

nimmt. De Maistre spricht gar die Idee einer List der Vorsehung (»une affectation de la

Providence«) aus,9 die wenig später als List der Vernunft wiederkehren wird: Die Vor-

sehung benutzt das Volk, um ihre eigenen Zwecke zu erreichen, die den erklärten Zwe-

cken des Volkes entgegengesetzt sind. Am Ende gilt, dass »die Ordnung das natürliche

Element desMenschen ist«,10 eineOrdnung, die selbstverständlich eine ewige und gött-

liche ist.11

So eine Ordnung fordert Unterschiede, Hierarchien. Der Abscheu, ein tiefer, meta-

physischer Abscheu vor der Idee der Gleichheit ist überall wirksam bei de Maistre. Er

unter Umständen vonmanchen Autorenwieder aufs Neue vollzogen – oder sogar umgedreht wer-

den kann. Daran, dass die Hegemonie irgendwann auf die Seite der Reaktion übergegangen ist,

kann dann aber kein Zweifel mehr bestehen.

5 Sehr deutlich am Ende des Kapitels X ausgedrückt, C. 276/122.

6 C. 212–219/45-52. 219 ff/53ff. Kurios ist auch die gewagte Behauptung (um esmal höflich auszudrü-

cken), dass es keine Herrscherfamilie gebe (nicht: geben kann, sondern faktisch gebe), der man

einen plebejischen Ursprung nachweisen könne! (C. 272/118).

7 C. 275/121. E. 363/125. Wieder einmal macht der Übersetzer den Leser*innen das Leben unnötig

schwer, indem er diesen sehr prägnanten Ausdruck einmal mit »Experimentalpolitik«, dann aber

wieder ganz schnöde als »politische Erfahrung« wiedergibt.

8 C. 220/54. »Ainsi, il n’y a rien de nouveau, et la grande république est impossible, parce qu’il n’y

a jamais eu de grande république.«

9 C. 256/98. Der Übersetzer schwächt diesen kraftvollen Ausdruck deutlich ab, indem er nur davon

spricht, dass »die Vorsehung das Trachten des Volkes nach einem Ziel absichtlich […] benutzt«.

10 C. 259/103. »l’ordre étant l’élément naturel de l’homme«.

11 Überhaupt gibt es keine Unordnung und keinen Zufall in der Welt; überall wirkt die souveräne

Macht Gottes, die alles leitet; vgl. C. 271/116. Später spricht de Maistre als das »unwandelbare Ge-

setz der Revolution« aus: »wonach alles gegen den Willen der Menschen und wider alle Wahr-

scheinlichkeit geschieht.« »[…] qui veut que tout se fasse malgré les hommes et contres toutes les

probabilités.« (C. 273/119).

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 73

nimmt sogar eine besonders charakteristische Strategie der späteren Anti-Egalitären

auf, indem er die Monarchie als so egalitär rekonstruiert, dass sie die demokratischen

Forderungen erfüllt, auf die die Republik Anspruch erhebt. Diese hingegen erscheint als

die wahre Despotie. Es ist also die Monarchie, die, weil sie die Unterschiede der Ränge

beachtet und allen den ihnen zustehenden Teil gibt, demokratischer ist, als die Republik

es durch ihreGleichmacherei sein kann.Hierwird offenkundig eine Konzeption (die des

Demokratischen) entwendet und so umformuliert, dass sie ihr eigenes Gegenteil besagt

und politisch befördern soll.12

Alles, worauf sich der Zorn de Maistres wirft, ist dadurch ausgezeichnet, dass es

überkommeneOrdnungenundHierarchien inFrage stellt und letztlich (weil Infragestel-

lung schonSchwächung ist) vernichtet (zumindestwasdiepraktischenEffekte angeht).13

Mehrfach fällt der Ausdruck vom »allgemeinen Lösungsmittel« (»dissolvant universel«),

das bald die Philosophie (gemeint der religionskritischeRationalismus), bald der Protes-

tantismus ist.14 Gerade letzterer zieht regelmäßig denGrimmdesmilitantenKatholiken

deMaistre auf sich.Er habe zuerst den »Geist derEmpörung« (»esprit d’insurrection«) in

Europa verbreitet; die Empörung der individuellen Vernunft gegen die allgemeine; der

Feind allen gemeinsamen Glauben und damit der Feind der menschlichen Rasse selbst;

Todfeind aller Souveränität, der sich schon durch seinen Namen verrät, denn er protes-

tiert gegen alles.15 Protestantismus undpolitische Fundamentalkritik vonAutoritätwer-

denkonsequent enggeführt.Sie sind eigentlichdasselbe.Unddas,was sie sind, ist einer-

seits der Ursprung alles Übels und andererseits: nichts. Der Protestantismus ist nicht

einmal eine Religion, er ist am Ende die bloße Negation des Katholizismus.16 Dagegen

zeichnet sich die wahre Religion aus durch die Unfehlbarkeit der Lehre, durch blinden

Gehorsam, durch Aufgabe aller individuellen Überlegung, durch einen ebenso univer-

sellen wie unhinterfragten Glauben. Ordnung ist bei de Maistre gleichbedeutend mit

Unterordnung.

Der Protestantismus ist keine Religion, und die Republik ist ebenso unmöglich wie

nichtig; diese Nichtigkeit (nullité)17 wird immer wieder angerufen. In einem sehr prä-

gnanten Sinn ist die Republik also nicht; sie ist nicht wirklich. Hier deutet sich die fun-

damental ontologische Problematik an, die spätere Reaktionäre umtreiben wird. Sie ist

12 Vgl. C. 263 f/107f.

13 So richtig wie entgeistert stellt de Maistre fest, dass die kritische Vernunft offenbar vor gar nichts

Respekt hat! »La grande base du protestantisme étant le droit d’examiner, ce droit n’a point de li-

mites; il porte sur tout et ne peut recevoir de frein. […] Donc, tous les dogmes seront examinés et,

par une conséquence infaillible, rejetés, plus tôt ou plus tard […].« (P. 325) Ja, ganz genau. Und da-

mit mussman klarkommen. Der Appell an eine blinde Unterwerfung war schon 1800 so lächerlich

und realitätsfremd wie 2022 – und wie sicher auch bereits 1300.

14 C. 273/118. (Eigenartigerweise fehlt exakt dieser Einschub in der Übersetzung: »le philosophisme,

{qui est le dissolvant universel}.«) P. 311.

15 Das alles sind Zitate allein aus den ersten drei Seiten von Sur le protestantisme (P. 311–313)!

16 P. 329.

17 Besonders deutlich im Kapitel VII, das die Zeichen der Nichtigkeit der französischen Regierung in

seinem Titel führt. »Nullité« ist ein Ausdruck, der stark juristisch gefärbt ist. Das Nicht-Sein, das

er anzeigt, ist keines des bloßen Faktums, sondern ein Nicht-Sein de jure, eine Unwirksamkeit,

die noch das ausgefeilteste Gebilde, noch den detailliertesten Vertrag schlagen kann, wenn die

Grundbedingungen nicht erfüllt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

hier aber wieder theologisch, fast schon metaphysisch-traditionell interpretiert: Es ist

das Nicht-Sein des Bösen, das sich in der Revolution ausdrückt. »Das Böse hat mit dem

Dasein nichts gemein. Es kann nichts schaffen, denn es ist rein verneinend.Das Böse ist

die Zerstörung des Seins, es ist nicht wirklich.«18

Doch dabei bleibt es nicht. Im Verlauf der Auseinandersetzung mit der Revolution,

ja schon im nächsten Satz wird diese privative Sicht des Bösen (»mal«) transformiert in

eine dämonische Totalität der Verkommenheit, die sich nicht mehr mit dem einfachen

Konzept einer privatio boni fassen lässt. »Nun aber ist es das Kennzeichen der französi-

schen Revolution, das sie zu einem einzig dastehenden geschichtlichen Ereignis macht,

dass sie von Grund aus böse ist. Nichts Gutes tröstet den Blick des Betrachters an ihr. Sie

ist das höchste Maß von Verworfenheit, die reine Unreinheit.«19 »In der französischen

Revolution liegt etwas Teuflisches, das sie von allem unterscheidet, wasman bisher erlebt

hat und noch erleben wird.«20 Wie sich die Metaphysik des Bösen zwischen Nicht-Sein

und zweitem Prinzip bewegt, so kommt bei de Maistre auch der Geschichtsbegriff in

Bewegung, denn plötzlich gibt es ein Ereignis, das ganz neu ist – und das doch amEnde

nur die immergleiche Logik der Vorsehung bestätigenmuss. Immer findenwir deMaist-

re auf der Schwelle. Sein Lavieren, seine Inkonsistenz in diesen grundlegenden Fragen

sind nicht so sehr theoretische Mängel, als sie vielmehr exakt seine systematische und

historische Position bestimmen.

Auch in deMaistres Kritik an der Revolution begegnet wie bei Burke hier und da ein

theoretischerGrund; etwadie richtigeBemerkung,dassVerfassungenund Institutionen

nicht aus einer Deliberation entstehen21 (was sicher noch für die »demokratischen« Ver-

fassungenzutrifft: so kannmandie französischenVerfassungenwährendderRevolution

ja nicht von den blutigen und kriegerischen Geschehnissen abtrennen, die sie erst mög-

lich undnotwendigmachten); oder die schon vonBurke her bekannte Forderung, bei der

politischen Gesetzgebung nicht mit Abstrakta wie »der Mensch« zu arbeiten.22 Wieder

ähnlich wie bei Burke wird von nationalen Charakteren gesprochen, die jeweils ande-

re Verfassungsordnungen verlangen. Darüberhinaus wird eine solch schamlose Verklä-

rung der Monarchie betrieben, dass man sich schon fragen muss, wie verrückt jemand

seinmusste, um sich gegen so ein unübertreffliches System der Verteilung von Gnaden,

Gütern und Gunst zu empören.Doch gute oder schlechte Argumente dienen sehr offen-

sichtlich immer nur dem Zweck, eine in sich unantastbare Wahrheit stets aufs Neue zu

bekräftigen: dass Gott dieWelt regiert, dass der Mensch ein beschränktes und sündiges

18 C. 224/58. »Le mal n’a rien de commun avec l’existence; il ne peut créer, puisque sa force est pu-

rement négative: Le mal est le schisme de l’être: il n’est pas vrai.« Der französische Ausdruck für die

Zerteilung des Seins, den de Maistre verwendet, ist sichtlich schwerer an Gehalt und Verbindun-

gen.

19 Ebd. »Or, ce qui distingue la Révolution française, et ce qui en fait un événement unique dans l’his-

toire, c’est qu’elle est mauvaise radicalement; aucun élément de bien n’y soulage l’œil de l’obser-

vateur: c’est le plus haut degré de corruption connu; c’est la pure impureté.«

20 C. 226/61. »Il y a dans la Révolution française un caractère satanique qui la distingue de tout

ce qu’on a vu et peut-être ce qu’on verra.« Das gleiche Schwanken zwischen Manichäismus (E.

387/155) und Privatio boni-These (E. 389/158) begegnet auch im Essai sur le principe créateur.

21 Z.B. C. 238/76.

22 C. 235/72.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 75

Wesen ist und dass Gott daher die Könige zur Herrschaft beruft – wortwörtlich: »Gott

setzt die Könige buchstäblich ein.«23

Es geht hier um mehr als um die Rettung eines »gewisse[n] theokratische[n] Ele-

ment[s]« der (französischen)Monarchie (und nicht nur dieser).24 Es geht um eine ganze

Weltsicht voller Dramatik, Gehorsam,25 Opferbereitschaft und Blutvergießen. Der Ra-

tionalismus der Philosophen zieht nicht nur jedes Gut in Zweifel, höhlt nicht nur die

Grundlagen der Monarchie aus, sondern er wirkt vor allen Dingen leblos, mechanisch

(so wie die Rationalisten ja auch demMechanismus besondere Zuneigung entgegenzu-

bringen scheinen). Es fehlt da einfach das Hohe.

Es gilt das gesprochene Wort. Der kurze Text desEssai sur le principe générateur des constituti-

ons politiques et des autres institutions humaines (entstanden 1809, veröffentlicht 1814) bietet

eine prägnante Zusammenfassung des Denkens von de Maistre. Das im Titel genannte

Prinzip ist schnell identifiziert: Gott war’s. Was den doktrinalen Gehalt angeht, kommt

man ohnehin bei de Maistre am Ende oft nicht weiter. Er verbindet in diesem Text mit

dieser Allerweltsthese aber einen Gedanken, der gerade in seiner Radikalität besonders

eindrucksvoll ist. Es wird hier nämlich konsequent die Unterlegenheit des geschrieben

gegenüber dem gesprochenen Wort durchdekliniert. Oder noch genauer: Es gibt eine

wahre Verfassung der menschlichen Angelegenheiten, die direkt von Gott selbst aus-

geht; diese Verfassung ist streng zu unterscheiden von den Reglementierungen, die üb-

licherweise unter dem Namen der Gesetze figurieren. Das wahre Gesetz nämlich wird

vonMenschen nicht gemacht, schon gar nicht von allen (wie deMaistremit einigemWi-

derwillen den demokratischen Gedanken erwähnt), es ist vielmehr unveränderlich und

absolut bindend. Und es ist nicht geschrieben.

Das wird auf verschiedenen Niveaus durchgedacht. Einerseits ist die Beobachtung

völlig unzweifelhaft, dass ein schriftlich niedergelegter Gesetzeskorpus allerlei Relati-

vierungen und Umdeutungen unterworfen sein kann. Das Prinzip »Je mehr bei einer

Einrichtung geschrieben wird, desto schwächer ist sie«,26 könnte sich ebenso bei klas-

sischen Konfuzianern finden: Für Konfuzius ist schon die Tatsache, dass ein Herrscher

Gesetze erlassen muss, ein Beweis für sein Scheitern. Aber so meint es de Maistre nur

oberflächlich.Die richtige Einschätzung, dass das konkrete Fungieren der Verfassungs-

organe nicht vollständig geregelt werden kann, wird hier sofort zur Ausrede: Also muss

man gar nichts regeln. Und zum Vorwand für eine ganz andere Behauptung: Am besten

regelt man gar nichts: »Das geschriebeneWort ist nichts.«27

Unddannnimmt sogarnochdeMaistre seineZuflucht zu einer jenerPlattitüden,die

man (immerhin noch differenzierter) bei Burke hätte finden können: »Die wahre engli-

23 E. 366/128 »Dieu fait les Rois, au pied de la lettre.« Es ist de Maistre, der im Original die Betonung

setzt. Es ist ihm offenkundig ernst mit seiner Behauptung. Dieses Vorwort zum Essai sur le principe

créateur… fungiert, als maximale Verdichtung von de Maistres Denken, fast als ein Credo seiner

Metaphysik und Politik, seiner, wie es dort auch heißt: »Metaphysik der Politik« (364/126).

24 C. 243/81. »certain élément théocratique«

25 Cioran spricht treffend von einer »rage de la soumission« (Cioran: Joseph de Maistre. 1549/91).

26 E. 364/127. »Plus on écrit et plus l’institution est faible.«

27 E. 371/134. »Ce qui est écrit n’est rien.« Ganz abgesehen von dem für die Reaktionäre sehr typischen

Alarmismus: Es geht immer gleich der ganze Staat unter…

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

scheVerfassungbesteht in jenemwundervollen, einzig dastehenden,untrüglichen,über

alles Lob erhabenen Gemeingeist, der alles leitet, alles bewahrt.«28 Das ist ja schon fast

zu demokratisch für einen wie de Maistre; der Zweck so einer Erhebung eines »öffentli-

chenGeistes« oder »Gemeingeistes« ist sichtlich die Etablierung einerOrdnung,die sich

in keinerWeise rational formulieren und deshalb auch nicht kritisieren lässt und die vor

allem eine Unterscheidung (der Nationen untereinander und innerhalb der Nationen:

eine Schichtung) fordert.

Aber bleibenwir bei der Idee einermetaphysischen Erhabenheit einer »Verfassung«,

die sich nicht aufschreiben lässt. »Die eigentlichen und wahren Grundlagen jeder Ver-

fassung sind stets ungeschrieben und können nie geschrieben werden, ohne den Staat

zu gefährden.«29 »Der Mensch kann keine Verfassung machen, und keine legitime Ver-

fassung kann geschrieben werden.«30 Es ist dies eine jener Mystifizierungen, an denen

Derrida seine Freude hatte, die hier aber konkrete theologisch-politische Zwecke erfüllt.

Dort, wo das Eigentliche undWahre nicht ausgesprochen werden kann (oder darf?),

bleibt nur die Unterwerfung.Was sich hier kundtut, ist ein ebenso tief verwurzelter wie

intellektueller Anti-Intellektualismus. Selbst noch die Opposition von Parole und Langue

greift in Wahrheit zu kurz, denn das Wahrste kann nicht aufgeschrieben werden, aber

auch nicht wirklich ausgesprochen; am ehesten noch: gesungen. »Die Vernunft kann nur

sprechen, aber die Liebe singt; darum singenwir unsere [Symbole].«31 Es kommt hier also

ein entschiedener, hochreflexiver Irrationalismus zum Ausdruck – und einem Denker,

der die Paradoxie so schätzt, wirdman das Paradoxe dieser Tatsache nicht zumVorwurf

machen können.

Eine militante Mystifizierung ist am Werk, die sich bei den Späteren wiederfinden

wird. So eineMystifizierung bleibt letztlich völlig leer undmuss sich durch die Autorität

bestimmen: Jemand muss sagen, wo das Wahre ist. Das gilt für de Maistres Papismus,

und wann einer im Heidegger’schen Sinn eigentlich und entschlossen ist, erfordert ja

eine ebenso willkürliche Festlegung, nur dass hier eben die Instanz der Entscheidung

nicht mehr mitgegeben ist.

Diese Form der Mystifizierung ist immer die Antwort auf eine kritische Infragestel-

lung. Kein halbwegs ungebrochener Volksglaube etwa kennt den Fanatismus der Unter-

werfung, den die Reaktionäre sich und anderen zum Gebot zu machen gewillt sind. Et-

28 Ebd. »La véritable constitution anglaise est cet esprit public admirable, unique, infaillible, au-des-

sus de tout éloge, qui mène tout, qui conserve tout, qui sauve tout.«

29 E. 372/135. »[…] ce qu’il y a de plus essentiel, de plus intrinsèquement constitutionnel, et de vé-

ritablement fondamental, n’est jamais écrit, et même ne saurait l’être, sans exposer l’État […].«

Wieder balanciert de Maistre auf der Schwelle: Ist das absolut Grundlegende nun so, dass man es

gar nicht aufschreiben kann? Oder könnte man es aufschreiben, darf es nur nicht, um den Staat

nicht in Gefahr zu bringen?

30 E. 382/148. »L’homme ne peut faire une constitution; et nulle constitution légitime ne saurait être écrite.«

31 E. 375/139. »La raison ne peut que parler ; c’est l’amour qui chante ; et voilà pourquoi nous chantons

nos Symboles […].« Meine Korrektur der Übersetzungmacht den Text, da besteht kein Zweifel, un-

klarer. Es kommt aber eben auf diese Unklarheit an. Das Symbolischemeint eben jene Dimension

des Mysteriösen bzw. der Mystifizierung, die der Text von de Maistre in dem Zug konstruiert, in

dem er vorgibt, ihn nur anzurufen. Es bleibt zwar richtig, dass de Maistre hier vielleicht auch kon-

kreter an das apostolische Glaubensbekenntnis (»le symbole des apôtres«) gedacht hat. Dann ist

seine Wahl eines Ausdrucks in diesem Fall aber immer noch bezeichnend.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 77

waswird als verloren empfundenund soll durch diesen coupde forcewiedererlangtwer-

den; die Gewalt, die man sich selbst dabei antut, ist gewissermaßen Beweis der Wahr-

heit des derart Proklamierten –und vielleicht ist sie ja die Sache selbst (als Selbstaffekti-

on).Mystifizierung, Autorität, Unterwerfung gehören in dieser Diskreditierung des Ge-

schriebenen zusammen. In Sachen der Religion und des Staates ist die Schrift Kennzei-

chen der Schwäche und zugleich eine unerlässliche Stufe des Ruins.Und natürlich ist all

das nur der radikalen Schlechtigkeit des Menschen geschuldet:

bei der Begründung derjenigen [Institution], die gewiss göttlichenUrsprungs ist, [wur-

de] gar nichts geschrieben […], damit wir recht fühlen, dass jedes geschriebene Gesetz

nur ein notwendigesÜbel ist, das durchmenschliche Schwachheit oder Bosheit hervor-

gerufen wurde, und dass eine Verfassung ganz nichtig ist, wenn sie nicht vorher eine

ungeschriebene Weihe erhalten hat.32

Mystifizierung undAnti-Intellektualismus ist das eine; die Kritik des Geschriebenen hat

aber noch eine weite Funktion oder vielleicht sogar: eine besondere Quelle. Damit er-

öffnet sich für de Maistre nämlich eine besonders wirkungsvolle Methode, den Protes-

tantismus, diesen Ursprung allen Übels, zu diskreditieren. De Maistre spielt dazu das

Verbum gegen die Scriptura aus: Die Protestanten wollen sich auf einen Text verlassen,

während die Katholiken wahrhaft auf das Wort Gottes zurückgehen.33 (De Maistre lässt

die »Parole« ins »Verbe« hinüberfließen,welches letztereWort imFranzösischen der üb-

liche Ausdruck für den Sohn Gottes als Wort ist.) Das Wort (»Parole«, »Verbe«) wird mit

demLeben und derWirksamkeit,mit Lebendigkeit undHandlungsmacht gleichgesetzt,

wovon die Schrift nur ein Abglanz, ein Abbild ist.34 Die Strategie de Maistres mag auf

dem Papier aufgehen; freilich ist das ein gewagtes Spiel, das er da eingeht: Er ist bereit,

die Rolle der Schrift somassiv herunterzudrücken, dass – folgteman demGedanken bis

ins Letzte –das Christentum als solches ins Schwanken geratenmuss. Bisweilen scheint

es, de Maistre wäre bereit, die Bibel abzuschaffen, wenn nur der Vatikan weiterbesteht.

In der Tat, de Maistre fürchtet keine noch so drastische Übertreibung.

Schließlich führt derEssai auf eineTheorie derNamen,die sich nichtmit einerKritik

desNominalismus aufhält: Es geht hier nicht umBegriffe, sondernumEigennamen,von

denen steif und fest behauptet wird, dass Gott selbst sie gibt und dass sie dem Sein der

mit ihnen Belegten entsprechen!35 Es ist nun nicht so, dass man solches oder Ähnliches

32 E. 378/143. »celle [l’institution] qui est certainement divine, n’a rien écrit du tout en s’établissant,

pour nous faire sentir que toute loi écrite n’est qu’un mal nécessaire, produit par l’infirmité ou

par la malice humaine; et qu’elle n’est rien du tout, si elle n’a reçu une sanction antérieure et non

écrite.«

33 E. 378f./143f. Vgl. auch P. 313. 323.

34 Vgl. zum Verhältnis von »Verbe«, »Parole« und Zeichen allgemein auch SP. 503ff./120ff.: Es gibt

keine willkürlichen Zeichen; in ihnen wirkt sich immer ursprünglich ein sachgerechter Geist aus.

Jede Sprachewurde letztlich vonGott empfangen. DerMensch kann keinWort schaffen. Im selben

Sinn argumentiert de Maistre auch vehement für die These, dass uns die Ideen angeboren seien,

und scheut auch da keine metaphysische Plakativität. SP. 508ff./125ff. 626–629/270-274.

35 E. 393f./163f. Und grundlegend bis E. 398.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

nicht immermal wieder geglaubt hat.Dass nun aber einweitgereister und hochgebilde-

terMann zu Beginn des 19.Jhs. daraus eine ganze philosophischeTheoriemacht, ist eine

jener Anachronismen, die de Maistre regelrecht aufsucht. Angriff ist die beste Verteidi-

gung, sagt er sich wohl, und wenn man sich den Anmaßungen der Aufklärung erweh-

ren will, dann kann man gar nicht tief genug ins Unaufgeklärte zurückgehen. Dass das

kritisch durchleuchtete und explizit gemachte Unaufgeklärte nicht mehr dasselbe ist,

wie sein einfach praktiziertes Pendant, kann de Maistre dabei nicht verborgen geblie-

ben sein – umso besser, kann diese Affirmation des Volkstümlichen im Rahmen einer

philosophischenTheorie doch einige wichtige Funktionen erfüllen.

Erstens und grundlegend vollzieht es eine Umdeutung des bloß Faktischen ins

Wesentliche, ins durch eine höhere Order Gerechtfertigte. Eine nun einmal gegebene

Ordnung, in der tausend Zufälle und zehntausend Ungerechtigkeiten ihre Hand im

Spiel hatten, wird kurzerhand zum wohlerwogenen Resultat göttlicher Vorsehung

erklärt. Dieses Schema gilt für die Namen im engen Sinn wie für ihre Verwertung im

politischen: Einen Namen haben, heißt dort: einer großen Familie angehören – womit

mit einem Schlag auch die aristokratische Ordnung zur wahren erklärt ist.36

Zweitens wird damit noch einmal die Relativität aller Verfassungen auf die Natio-

nen bekräftigt. (Dem dient die Kritik an der Verwendung von Fremdworten im Politi-

schen und Philosophischen; es sollen immer Worte aus der Nationalsprache verwendet

werden.) Das ist für sich vielleicht nicht falsch, hat bei de Maistre (wie bei Burke) aber

einfach den Zweck, die universalistischen Ansprüche der Aufklärung und Emanzipation

zurückzuweisen.

In beidenHinsichten bewegt sich deMaistre auf der Schwelle zwischen Konterrevo-

lution und Reaktion: Die Ermahnung, bei den Namen der Nationalsprachen zu bleiben,

nimmt ausgerechnet die Neukonzeption des Politischen im Rahmen der Nation auf, die

sehr deutlich mit Revolution verbunden ist und auf die sich dann wieder die Faschisten

in dem Bemühen stützen werden, der Emanzipation ihre Mittel zu entwenden.

Nochkritischer ist aberder andereAspekt,der zugleichweiterführt:Die theoretische

Rechtfertigung des Faktischen als eines eben durch das Faktum Legitimen kann und soll

sichtlich der Verteidigung des Ancien Regime dienen; allerdings wenn sich die Vorse-

hung so gründlich ins historische Geschehen einmischt, dann wird es bald nicht mehr

sicher, ob nicht doch auch z.B. der Erfolg der Revolution von Gott gewollt war.Natürlich

war er das,wirddeMaistre sagen,abernur als Strafe.Das großeWerkderSoirées deSaint-

Pétersbourg ist fast keinemanderenThemagewidmet, obgleich es von allemMöglichen zu

handeln scheint: Es schreibt da einer, der sich selbst Rechenschaft von einerTheorie der

Geschichte und der Vorsehung ablegenwill, die eigentlich andere Ergebnisse hätte brin-

gen müssen. Nicht nur ist die Revolution immer noch nicht zurückgedreht, vor allem

ist ihr Einfluss auf die Geister noch nicht getilgt. Wie kann das sein, fragt sich der Graf

36 Weshalb es nicht überrascht, bei de Maistre diesen Satz zu finden, der von allen Reaktionären

unterschriebenwerden kann, ja, der gerade die Essenz ihrer kopfschüttelndenHoffnungslosigkeit

gegenüber der Moderne ausdrückt: »Pourquoi a-t-on commis l’impudence d’accorder la parole à

tout le monde?« »Warum hat man die Unvorsichtigkeit begangen, aller Welt das Wort zu lassen?«

(SP. 701f./364)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 79

verzweifelt.Dochwährend er von derNostalgie einer nie dagewesenenHarmonie zehrt,

werden die Reaktionäre die Flucht nach vorne einschlagen.

Reaktionäre Theodizee. Die Abendstunden zu St. Petersburg kreisen nun auf verschiedenen

Wegen und in unterschiedlicher Amplitude umdie Frage,wie sich die VorsehungGottes

mit dem Lauf der Welt in Einklang bringen lässt. Die klassische Theodizee-Frage wird

dabei von Anfang an ganz anders gefasst als etwa von Leibniz; nicht nur ist dasWeltbild

deutlich düsterer beim Grafen, sondern die Rechtfertigung, eine göttliche Lenkung des

Weltlaufs anzunehmen, wird hier vor allem im Angesicht einer politischen Geschichte

problematisch, die sich in den Augen deMaistres als eine vollkommene Umkehrung, ei-

nePerversionderwahrenOrdnunggibt.Oder richtiger: dieRechtfertigung,einengöttli-

chen Plan zu unterstellen, wird nicht problematisch, sondern es wird vielmehr jede Kri-

tik an dieser Idee vehement zurückgewiesen. De Maistre bietet dazu eine Vielzahl von

Argumenten auf und er formuliertmehrere Zugänge, umdie verschiedenen Aspekte der

Theodizee-Problematik abzudecken. Ist der Böse glücklicher als der Gerechte? Bleiben

Verbrechen hienieden ohne Strafe?Wenn ja,wie kann das sein?Warum sind die Gerech-

tennicht vondenÜbeln ausgenommen,die die Schlechten treffen? Immerbleibt aber die

Ambivalenz sichtbar: Es soll um eine theologische Rechtfertigung der Geschichte gehen,

was aber zweierlei bedeuten kann: Entweder wird am Ende abgerechnet, am Jüngsten

Tag –dannkannDuldsamkeit gegendie (nur scheinbare)Ungerechtigkeit derweltlichen

Geschehnisse ausderTheodizee folgen; oder aber LohnundStrafemüssennoch indieser

Welt auftreten.Es ist offenkundig, dass deMaistre auf diese Vergeltung nicht verzichten

kann. Das Ressentiment nagt an ihm, sein Christentum ist im Mindesten kompromit-

tiert durch die Hoffnung auf eine diesseitige Rache (denn um nichts anderes geht es).

Bis dahin, und das heißt eben: für immer gräbt sich diesesDenken in die imaginäre Vor-

wegnahme der Rache ein – wie das eben so geht beim Ressentiment.37

Beschränken wir uns auf die Grundzüge dieser Theologie, die praktischerweise ei-

ner gewissen romanischenMonumentalität nicht entbehrt. 1) Es gibt das Böse (oder das

Schlechte oder dasÜbel). »DasÜbel ist auf Erden […].«38 2) Gott ist nicht dessenUrheber:

»Es istmit allemRechte da,undGott kannnicht derUrheber davon sein […].«39 3) Gott ist

wohl der Urheber des Übels, das die Menschen als Strafe für ihre Sünden trifft, aber nur

bedingt (nämlich eben bedingt durch die Sünde selbst); er ist nicht Urheber der Sünde.

4) Die Sünde kommt von den Geschöpfen.40 5) Ganz allgemein gesprochen kommt das

37 Cioran spricht die Ressentiment-Natur dieses Denkens klar aus: »[…] il avait besoin, pour l’exercice

de son intelligence, d’exécrer toujours quelqu’un ou quelque chose, d’en méditer la suppression.«

(Joseph de Maistre. 1554/97)

38 »Le mal est sur la terre […].« SP. 465/71. Das französische Wort »mal« kann sowohl das Böse, das

Schlechte und das Übel bedeuten. Man sieht, dass schon allein die Übersetzung dieses einenWor-

tes in die grundlegendsten theologischen Fragen führt.

39 »Il y est très justement et Dieu ne saurait en être l’auteur […].« Ebd./71f.

40 De Maistre hat die wahrscheinlich faulste Auslegung des Verhältnisses von Vorsehung und Frei-

heit gefunden, die einem einfallen kann. Gott bewegt alles, Engel, Menschen, Tiere, roheMaterie,

gemäß ihrer jeweiligen Natur. Wie kommen nun also Freiheit und göttliche Bestimmung zusam-

men? »[…] l’homme ayant été créé libre, il estmû librement.« » […] und der frei geschaffeneMensch

[wird auf freie Art bewegt].« (SP. 590/224) Ach so. (Die deutscheÜbersetzung entschärft das Offen-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Leid (»le mal physique«) aus den Gesetzen, die die Welt beherrschen, und es ist dabei

zugleich immer Konsequenz der Sündhaftigkeit des Menschen.41

De Maistre unterscheidet nun zwischen dem gerechten Menschen, insofern er ge-

recht und insofern er Mensch ist. Als Gerechter hat er keine Strafe verdient; aber nur

die Tugend selbst ist rein und nur ihr steht Glück zu – nicht aber den Gerechten, die, so

gerecht sie im Einzelfall auch sein mögen, doch Menschen bleiben und als solche sünd-

haft und deshalb jede Strafe verdienen. Es ist nicht so, dass die Guten belohnt und die

Schlechten bestraft werden müssten, um der Gerechtigkeit die Ehre zu erweisen: diese

ForderungwürdeebendieUnterscheidung ignorieren.Wasbelohntwird, ist dieTugend,

was bestraftwird, ist dasÜbel –aber nicht immerundnicht sofort.Keiner kann sich und

darf sich zu sicher sein,ganzdavon zu schweigen,dass es uns nicht zusteht,dieWeisheit

der göttlichen Justiz zu beurteilen. In diesem Abstand zwischen Tugend und Lohn bzw.

Laster und Strafe konstituiert sich erst das Moralische als eine eigenständige ontologi-

sche Ordnung.42

Dies alles nun führt auf eine These, die drastischer kaum sein könnte: Jedes Leid ist

Strafe. Jedes. »[J]edes Übel [ist] eine Strafe […].«43 Auch ist jede Krankheit, zumindest all-

gemein gesprochen, die Folge der Verkommenheit. Es mag im Speziellen Ausnahmen

gebenundnochderGerechtestewird sterben; aber so bleibt es dochdabei, dass dieWelt,

in der es Krankheiten geben kann, eineWelt sündigerWesen ist.44 Für deMaistre ist die

Erbsünde eine wortwörtliche Tatsache. »Mögen also die Menschen den größten Teil der

Übel, die sie bedrängen, nur sich selbst zuschreiben: sie tragenmit Recht die Leiden, die

sie anderen wieder verursachen. Unsre Kinder werden die Strafe unsrer Vergehen tra-

gen; unsre Väter haben sie schon im voraus gerächt.«45 Es folgt daraus nicht nur, dass

diese Welt voller Leid ist, sondern auch, dass sie voller Sünde ist. Es gibt eine gewisse

Rationalität (d.h. Verständlichkeit und Verhältnismäßigkeit); die aber wird gestiftet von

dem Zusammenhang von Sünde und Schmerz. Niemand darf sich beschweren.46 Der

Mensch ist selbst nichts als eine Krankheit.47

Die Vision ist düster wie die Nacht, und der Gedanke, dass alles Leid Strafe ist, bru-

tal. Er rechtfertigt mit einem Schlag alles, was geschieht, noch das sinnloseste Sterben,

den launenhaftesten Schmerz.Er kehrt für jeden einzelnen Fall das Verhältnis vonOpfer

undTäter umunderfindet nochdort Täter,wo es inWahrheit gar keine gibt, sondernnur

kundige des rhetorischen Tricks, doch so, dass am Ende bestenfalls eine Trivialität anklingt: »[…]

ist frei beweglich.«)

41 SP. 466f./73f.

42 Vgl. SP. 468/74f.

43 »Tout mal étant un châtiment […]« SP. 484/96. Ebenso SP. 570/200. 595/230.

44 SP. 473ff./81ff. 484f./97f.

45 »Que les hommes donc ne s’en prennent qu’à eux-mêmes de la plupart des maux qui les affligent!

Ils souffrent justement ce qu’ils feront souffrir à leur tour. Nos enfants porteront la peine de nos

fautes; nos pères les ont vengés d’avance.« SP. 477/86. Ebenso SP. 486/98f. 532/154.

46 Vgl. auch SP. 545/169: Es gibt keine Unschuld. Und SP. 564/194: Warum leiden wir? Weil wir es ver-

dienen. (Eigenartigerweise übernimmt die deutscheÜbersetzung nicht alle typographischenHer-

vorhebungen des Originals; hier etwa lässt de Maistre den entscheidenden Satz in Majuskeln set-

zen.)

47 SP. 487/100.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 81

Leidende. Vor allem aber bemerkt man schon hier, wie sich eine Fluchtlinie verselbstän-

digt, die für die geistige Physiognomie deMaistres charakteristisch ist, denn deMaistre

offenbart beständig eine ungesunde Faszination für Leid und Strafe (und beides ist ja

dasselbe). Man kann nicht umhin zu konstatieren, dass der Gedanke des Strafens ihm

einige Befriedigung verschafft.

Das fängt schon im ersten Gespräch an, in dem nicht nur das Motiv des schreckli-

chen Vorrechts der Souveräne zu strafen aufgegriffen, sondern zugleich das Hohelied

des zufriedenenHenkers angestimmt wird! Und nicht nur das: Der Henker ist sogar ein

Mensch, der nur so aussieht wie andere, wie du und ich; er ist aber anders, und er muss

direkt und extra von Gott geschaffen werden! Insofern Souverän undHenker die beiden

Pole der menschlichen Gemeinschaft markieren, ist diese Ausnahmestellung auch kei-

neswegs überraschend.48

Man kann bereits hier eine Entwicklung bemerken, die darin besteht, dass sich ein

Faden aus dem Gewebe löst und eigene Wege geht; so aber, dass er den ganzen Teppich

bald hinter sich herzieht. Die Faszination durch Leid und Strafe wird zu einem affekti-

ven Zentrum, umden dieses Denken kreisenmuss, die Bilder immer und immer wieder

evozierend, sich berauschend an einer Züchtigung, die immerhin imaginär noch funk-

tioniert – und der bald sowieso die ganze Menschheit unterworfen wird.49

Aber es gibt noch eine Hemmung. Ein letztes Aufbäumen, um die Integrität des

christlichen Denkens zu wahren. Ein letztes Epos, das vom Füreinander-Sterben und

von der Erlösung handelt: dieTheorie der Reversibilität.50

48 Vgl. SP. 470f./77f. Auch Canetti spricht von der Zufriedenheit des Henkers, aber aus einer denkbar

anderen Perspektive (Masse und Macht. 389–391). Es ist eigenartig, wie nah de Maistre schon an

Agambens Theorie der Verschränkung der Ausnahme im Souverän und imHomo sacer ist – und in

der Tat stellt Agamben ja in wesentlichen Teilen eine unverzichtbare Erweiterung und emanzipa-

torische Korrektur einiger Gedanken des Erzreaktionärs Schmitt dar, der seinerseitsmit deMaistre

vertraut war.

49 Es ist bekannt, wie genüsslich Nietzsche in der Ersten Abhandlung (§ 15) der Genealogie der Moral

Tertullian zitiert, der sich den Tag des Jüngsten Gerichts, mit all den Strafen für die Ungerechten

und Ungläubigen als wundervolles Schauspiel für die Geretteten ausmalt. Man sieht an diesem

Zitat, dass meine Formulierungen, die historisch anmuten, nicht schlechthin als zeitliche Abfolge

zu lesen sind. Christentum als Gewaltphantasie ist kein Privileg der desillusionierten Christen des

19. Und 20.Jhs. Geschichte ist nun mal kein einfacher, klarer Verlauf. Es soll genügen, dass meine

Rekonstruktion die Richtung anzeigt, in die sich Geschichte entwickelt hat (Desintegration der wi-

derstrebenden Vektoren, zwischen denen sich »das Christentum« aufspannt) – nicht aus Prinzipi-

en oder aus Notwendigkeit, nicht rein zufällig, aber nun einmal faktisch. (Jede Rekonstruktion von

Geschichte ist letzten Endes nichts anderes als der Versuch, solche Kategorien »Notwendigkeit«,

»Zufälligkeit«, »Kontingenz«, »Tatsache«… zueinander in ein verstehbares Verhältnis zu setzen; die

Frage, ob »die Geschichte« dies oder jenes sei, also im Ganzen einer der Kategorien gehorche, ist

daher aus allgemeinen Gründen gar nicht zu beantworten.)

50 Der Begriff der Reversibilität scheint hier nicht ganz zu passen. Logisch richtiger wäre der der Sub-

stitution, der aber nur ganz ausnahmsweise mal eingesetzt wird. Allerdings, wenn man versucht,

Geschichte ungeschichtlich zu denken, als eine einzige Tugend- und Schuldrechnung, dann lässt

sich eher noch von Reversibilität sprechen: Das Leid und die Schuld bilden dann eine bloße Ver-

rechnungsmasse. Mit anachronistischen, aber sachgerechten Begriffe ließe sich sagen, dass de

Maistres Denken eine Anstrengung darstellt, die Entropie zu leugnen und sie ganz aus dem Reich

des Seins auszuschließen: sowohl als Auflösungsbewegung (es ist am Ende der Soirées viel von der

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Denn die Strafen haben nicht nur die Funktion, den tugendendhaftenMann zu ver-

vollkommnen.51 Vielmehr führen die Leiden des Gerechten durch eine mysteriöse Form der Über-

tragung zu einer Rechtfertigung der Schuldigen.52 De Maistre führt diesen Gedanken gegen

Ende der Abendstunden und in dem kleinen Text Éclaircissement sur les sacrifices aus (1810

entstanden, gleichzeitig mit den Abendstunden). Auffällig ist dabei die spekulative Wag-

halsigkeit, mit der de Maistre die Gründungstat des Christentums in ein allgemeines

Menschheitsgesetz umdeutet, das sich sowohl politisch, vor allem aber spirituell lesen

lassen muss: als Wiederherstellung einer gestörten Ordnung. Auffällig ist auch die un-

appetitliche Begeisterung für die gestrafte Unschuld, die de Maistre dabei an den Tag

legt. Denn wenn auch die Strafe und das Leid der Gerechten scheinbar eine allgemeine

menschliche Tragweite erhält und damit funktional, zweckhaft ist, so streicht die schie-

re Allgemeinheit derThese tendenziell diese Zweckhaftigkeit (und alle Verhältnismäßig-

keit) und lässt dasLeid als Leid als denaffektivenFokusdieser Literaturhervortreten.Am

Ende gilt vor allem eins: der Schmerz. »DASHEILMITTELGEGENALLEUNORDNUNG

IST DER SCHMERZ.«53

DieseTheorie der Reversibilität muss auch herhalten, um die Bestrafung der Kinder

für die Verbrechen der Eltern zu rechtfertigen (sowohl in einzelnen Familien als auch

in der Familie der Menschheit, mit den Eltern Adam und Eva).54 Wie das alles funktio-

niert, nach welchen Maßstäben und Gesetzen, ist einemmenschlichen Verstand natür-

lich nicht einsichtig zumachen;55 es genügt, dass es so ist. Die englische Redensart, der

zufolge »ignorance is bliss«,wird vondeMaistrewörtlich genommen. »Jemehr derGeist

erkennt, desto schuldhafter kann er sein. […] Ich danke Gott fürmeinNichtwissenmehr

noch als für meinWissen […].«56

Das Éclaircissement versucht eine systematische und historische Fassung des The-

mas. In einem ersten Kapitel wird die Praxis des Opfers allgemein diskutiert: Ziel ist es

Einheit die Rede, von der alles kommt und der alles zustrebt) als auch als Mechanismus, der der

Zeit eine Richtung gibt.

51 SP. 690/349.

52 »Le juste, en souffrant volontairement, ne satisfait pas seulement pour lui, mais pour le coupable par voie

de révérsibilité.« »Der Gerechte, der freiwillig leidet, tut nicht allein für sich zur Genüge, sondern

vermöge der Reversibilität auch für den Schuldigen.« (SP. 693/352) Vor allem SP. 706ff./368ff.

53 »LE REMÈDE DU DÉSORDE SERA LA DOULEUR.« SP. 714/378. Die Behauptung ist von so kapitaler

Bedeutung für de Maistre, dass ich mir erlaube, den Majuskelsatz des Originals, den die Überset-

zung tilgt, wieder einzusetzen.

54 SP. 730/397.

55 Der letzte Anker der Unerkennbarkeit der Welt im Einzelnen und im Ganzen (d.h. jenseits des-

sen, was für unser Heil nötig ist) und zugleich der Allmacht Gottes ist ein ins Extrem getriebener

»Idealismus«, wenn man es noch so nennen kann. Alles ist von einer Intelligenz für eine Intelli-

genz gemacht. Daher ist die Materialität keine Wirklichkeit, die für sich bestehen könnte. Hinter

jedem Gesetz der Natur liegt ein spirituelles Gesetz. Keine Materie, kein Körper kann für sich Ur-

sache sein. Ursache ist immer ein Geist. SP. 579–581/211-213. Daher kann deMaistre das Gebet auch

für einen Eingriff in die Wirklichkeit betrachten, die etwa einem Hammerschlag an Wirksamkeit

in nichts nachsteht. Dieser Radikalidealismus beruft sich gelegentlich auf Malebranche – bei dem

das alles auch schon nicht überzeugend war.

56 »Plus l’intelligence connaît, et plus elle peut être coupable. […] Je remercie Dieu demon ignorance

encore plus que de ma science […].« SP. 742f./413.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 83

nachzuweisen, dass dieMenschen schon immer, d.h. auch vor und außerhalb des Chris-

tentums von der Schuldhaftigkeit des Menschen, vom Zorn der Götter und schließlich

von der Möglichkeit ihrer Besänftigung durch stellvertretende Opfer überzeugt waren.

Allerdings haben die nicht-christlichen Kulturen entweder Tiere stellvertretend für die

schuldhaften Menschen geopfert (und damit sich wohl zu leicht der Verantwortung

entledigt) oder sogarMenschen in rituellen Tötungen (Kapitel II). Letzteres wird als Per-

version und schrecklicher Aberglaube bezeichnet. Wenn de Maistre im letzten Kapitel

die christliche Theorie des Opfers präsentiert, klingt das dann alles recht konventionell

und (in diesen Grenzen) einleuchtend: das große Opfer Jesu Christi;57 die sekundären

Opfer der Märtyrer; das Abendmahlopfer. Erinnert man sich allerdings der Ausführun-

gen aus den Soirées, die die Wirksamkeit des Opfers der Unschuldigen weit über den

Kreis der Märtyrer ausdehnt und vielmehr die Gewaltsamkeit der Menschengeschichte

damit verschränkt, muss man gestehen, dass de Maistres exzessives Christentum von

der Barbarei der heidnischen Menschenopfer praktisch nicht mehr zu unterscheiden

ist – ja, weit darüber hinausgeht, weil das Menschenopfer dann nicht mehr der sakrale

Ausnahmefall, sondern vielmehr der sakralisierte Krieg die Regel ist.

DieseTheorie desOpfers ist so eigenartigwie ambivalent. In der Tat bezeichnet auch

sie wieder die Position de Maistres auf der Schwelle zur Reaktion im engen Sinn. Auf

der einen Seite wurzelt sie in der Voraussetzung eines allmächtigenGottes, der in seiner

Weisheit Glück und Leid verteilt unddasBöse durch dasGute erlösen, ja geradezu auslö-

sen lässt. Auf der anderen Seite wird diese urchristliche Idee in demMoment ganz leer,

in dem sie aus konkreten Situationen herausgelöstwird.Wenn es plötzlich umdie ganze

Menschheit und um die ganze Geschichte als solche geht, tritt jedes einzelne Schicksal

nur mehr als eine statistische Größe auf. Wenn kein Gerechter mehr sich bewusst und

in einer konkreten Situation für sein Opfer entscheidet, sondern dieses Opfer zur Logik

der Geschichte selbst wird, verblasst ausgerechnet der persönliche Sinn desOpfers – für

den Gerechten wie für Gott. Ein verallgemeinertes Märtyrertum ist eben keines mehr.

Im Kampf gegen eine Moderne, die die Geschichte zur Maschinerie einer unpersönli-

chen Vernunft degradiert (zumindest in den Augen deMaistres), entwirft er ein Bild von

Geschichte, das nicht weniger unpersönlich ist, nur dass die Anonymität nicht mehr die

eines Prozesses ist, sondern die der Waage, auf der Verdient und Schuld ausbalanciert

werden. Geschichte ist kein Fortschritt, hat überhaupt keine Linearität; sie ist statisch.

Sie ist aber auch anonym.Gott wirkt in ihr nurmehr nominell, denn die Göttlichkeit der

Vorsehung wird tendenziell zur bloßen Behauptung. De Maistre treibt also gerade da,

wo er die Transzendenz Gottes zu wahren sucht, die Entkleidung der Geschichte von al-

ler Transzendenz voran. Die Reaktionäre werden ihre phantastischen Ersatzgottheiten

so leichthändig an die Stelle des alten Gottes setzen, der nichtmehr geglaubt wird, auch

von ihnen nicht, dass sich darin der ad-hoc-Charakter und damit die bloße Funktiona-

57 Kurios: De Maistre hat keine Schwierigkeit damit, intelligentes Leben auf anderen Planeten ein-

zuräumen, denn das Opfer Christi muss, gerade wegen seiner Absolutheit, kosmische Ausmaße

annehmen. ES. 836/38f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

lität dieser Geschichtsgötter deutlich zu erkennen gibt.DeMaistre findenwir genau auf

der Schwelle vom alten christlichen Gott zu den neuen Fabrikaten.58

Auf der einen Seite scheint die Theorie der Opfer noch eine Anstrengung zu sein,

das Sein, das Leiden und das Sterben für einen anderen zu denken. Damit folgt sie so-

wohl einem christlichen Impetus und ist auch dem Ethos derjenigen verwandt, die die

Menschheit nicht diesseits von Solidarität zu denken bereit sind.59 Doch diese Theorie

des Opfers ist auf der anderen Seite offen mystifizierend: »Mysteriöse Gesetze« herr-

schen da. Die Abstraktheit und Allgemeinheit der These lässt keine konkrete Handhabe

zu, keinen Zusammenhang zwischen meinem Handeln und einer Konsequenz dessel-

ben. Diese absurde Atomisierung von Menschenwelt und Geschichte führt dazu, dass

die Integrität der ganzen Theorie kompromittiert ist. Sie zerbricht, und was an einzel-

nen Kraftlinien übrig ist, geht seinen eigenen Gang. So kommt es, dass die Faszination

für Leid, Tod,Mord, Krieg, für Gewalt, für Blut inWahrheit nicht mehr eingebunden ist

in eine christliche Theorie, durch keine (gute oder schlechte) theologische Erwägung in

Zaumgehaltenwird. Sie verselbständigt sich. Sie kann nicht verleugnen, dass sie eigene

Quellen hat, libidinöse, die mit Christentum so wenig zu tun haben wiemit Konservati-

vismus. Es ist diese Faszination für Gewalt und Blut, die Geschichte machen wird.

Blut muss fließen. Die Geschichte ist Blutvergießen. Man könnte diese Überzeugung

kaum drastischer zum Ausdruck bringen als de Maistre. Hier vor allem bemerkt man

die Verquickung zweier Elemente, die für das Denken der Reaktion bestimmend sein

werden: Einerseits hat sie es mit dem Begriff der Geschichte zu tun. Es gilt mit der

Geschichte fertig zu werden, mit den Mitteln der Geschichte selbst. Dem Optimismus

der Aufklärung, der, obgleich selbst naiv und unzulänglich, immerhin ein Weg ist,

Geschichte erst denkbar zu machen, indem man sie auf eine Zukunft hin öffnet, setzt

die Reaktion ein Denken entgegen, das keine Erlösung hienieden zulässt, keine Ent-

wicklung, keine Verbesserung; im günstigsten Fall ist Geschichte dieWiederherstellung

eines neuen Gleichgewichts, ähnlich dem alten, das von den Aufklärern gestört worden

war, wenn auch anders in Form und Gestalt. Mag sein, dass dieses neue Gleichgewicht

einen Glanz haben wird, den alte Ordnungen so nicht hatten; doch wird er sie nicht

übertreffen, oder nur, insofern er alles ihnen verdankt. Die Reaktion wird sich, in Ent-

wendung des emanzipatorischen Geschichtsdenkens, hypermodern gerieren, aber nur,

um die Anmaßungen einer unbeherrschbaren Zukunft (und damit der Geschichte als

solcher) zu neutralisieren.

58 Nein, deMaistre ist nicht schuld an Hitler und dieser brauchte jenen nicht. Auffällig ist aber doch,

dass Hitler, dieser Feind des Christentums, nicht aufhörte, von der Vorsehung zu schwafeln. Es

ist die säkularisierte (und damit jeder Willkür anheimgegebene) Vorsehung, deren Gestalt bei de

Maistre aufgeht.

59 De Maistre schreibt es selbst, sich für die Verwendung dieses juristischen Terminus (im Sinn von

Gemeinhaftung) entschuldigend. »[…] une certaine idée de cette solidarité qui existe entre les

hommes (vousme permettrez bien ce terme de jurisprudence) d’où résulte la réversibilité desmé-

rites qui explique tout« »[…] eine Vorstellung […] von der unter Menschen bestehenden Solidarität

(Sie wollenmir diesen juristischen Ausdruck zu Gute halten [?]), von welcher die Reversibilität der

Verdienste, die alles erklärt, eine Folge ist«. (SP. 735/404).

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 85

Ganz ähnlich verfährt auch de Maistre, wenn er seitenweise die Geschichte als »po-

litique expérimentale« zitiert – um zu beweisen, dass es in der Geschichte nichts Neues

gibt. Er bleibt Konterrevolutionär, insofern er auf die Wiederherstellung der alten Ord-

nunghofft.Er tut dies aber bereits imMilieu einesDenkens,das sich ausderProvokation

der Geschichte nicht mehr herausziehen kann.

Es gibt nichts Neues in der Geschichte, denn alle Geschichte ist Krieg und Gewalt.

»In der Welt gibt es nur Gewalt […].«60 Die Verselbständigung der (literarisierten) Fas-

zination für die Gewalt wird hier vorbereitet und schon teilweise vollzogen (teilweise:

insofern eben rein nominell diese Faszination an eine pseudo-christliche Erlösungsdok-

trin zurückgebunden bleibt). Es gibt eine spezifische Lust an der Inszenierung des end-

losen, brutalen Blutvergießens, eine Lust, die auch und gerade dann unverkennbar ist,

wenn diese Inszenierungmit den vorsichtigsten Relativierungen versehen ist. InWahr-

heit aber gibt sich deMaistre kaumMühe, seine Lust zu verbergen. AmEnde gilt ja, dass

die Menschen ohnehin selbst schuld an allem Leid sind, das sie trifft.

Und da gibt es einiges. Immerwieder inszeniert deMaistre nicht einfach nur diesen

oder jenen Teil menschlichen Lebens undmenschlicher Geschichte als Gewalt; nein, Ge-

walt, vor allem inGestalt desKriegsmacht die unveränderlicheEssenz dieserGeschichte

aus.61

Die Geschichte beweist leider, dass der Krieg in gewissem Sinne der gewöhnliche Zu-

stand der Menschheit ist, d.h. dass Menschenblut ununterbrochen auf dem Erdball

fließenmuss, bald hier, bald da, und dass der Friede für jedes Volk nur eine Kampfpau-

se ist. […] man muss mit raschem Blick die ganze lange Kette von Schlächtereien über-

schauen, die alle Blätter der Geschichtsbücher beflecken. Dann sieht man den Krieg

ohne Unterlass wüten, wie ein anhaltendes Fieber mit furchtbaren Höhepunkten. Ich

bitte den Leser, dies Bild seit dem Niedergang der römischen Republik zu verfolgen.62

Und dann folgen eben mehrere Seiten, die Kriege und Feldzüge auflisten, inklusive der

mutmaßlichen Opferzahlen. Wenn auch die Adjektive gelegentlich etwas anderes sug-

gerieren (z.B. »diese furchtbare Läuterung«),63 ist es doch deutlich, dass de Maistre die

60 C. 218/51. »Il n’y a que violence dans l’univers […].«

61 Hat er etwa nicht recht? – möchte man manchmal ausrufen. Auch und gerade in einer emanzipa-

torischen Perspektive sind Unglück, Elend, Armut und gewaltsamer Tod der Vielen unbestreitbar.

In der Tat: de Maistre denkt sich da nichts aus. Es ist wie mit Swift, von dem Orwell schreibt: »In

his endless harping on disease, dirt and deformity, Swift is not actually inventing anything, he

is merely leaving something out.« Und auch Orwells Resümee zu Swift lässt sich auf de Maistre

übertragen: »It is, I am certain, a wrong attitude, and one which could have harmful effects upon

behavior; but something in us responds to it, as it responds to the gloomy words of the burial

service and the sweetish smell of corpses in a country church.« (Politics vs Literature. 386)

62 C. 213/45f. »L’histoire prouve malheureusement que la guerre est l’état habituel du genre humain

dans un certain sens; c’est-à-dire, que le sang humain doit couler sans interruption sur le globe,

ici ou là; et que la paix, pour chaque nation, n’est qu’un répit. […] il faut porter un coup d’œil rapide

sur cette longue suite de massacres, qui souille toutes les pages de l’histoire. On verra la guerre

sévir sans interruption, comme une fièvre continue marquée par d’effroyables redoublements. Je

prie le lecteur de suivre ce tableau depuis le déclin de la république romaine.«

63 C. 217/50. »cette terrible purification«.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

entgrenzte Gewalt nicht beklagt. ImGegenteil: In formellemWiderspruch etwa zuHob-

bes erklärt er, dass alle Künste und Wissenschaften dem Krieg zu verdanken sind. »Mit

einemWorte:manmöchte sagen,dasBlut ist derDüngerderPflanze,dieGenie heißt.«64

In den Soiréeswird dasThema etwas subtiler eingeführt. Die Ausgangsfrage ist, wo-

her, im Angesicht der Brutalität der Kriege, das Prestige des Militärs kommt und wie es

möglich ist, dass sich dieselben, die eben noch einen Käfer verschonen wollten, sobald

sie zu den Fahnen gerufen werden, hemmungslos aller Rücksicht entkleiden und sich

dem »Enthusiasmus des Gemetzels« hingeben.65 Diese bedenkenswerten Fragen geben

das Stichwort zu einer weiteren gewollten Entgleisung der Rhetorik, die sich an Gewalt-

bildern gar nicht sattsehen kann.Es gibt keinenAugenblick, in demdas Lebewesennicht

von einem anderen verschlungenwird. In der belebtenNatur herrscht offenkundige Ge-

walt.66 Schlimmer ist nur der Mensch, in dem sich die Gewalt der Natur potenziert: Der

Mensch ist der universaleMörder und zugleich der Selbst-Mörder. In ihmerhebt sich die

Mordlust der Natur zum Absolutum. Die natürliche Gewaltsamkeit des Menschen kor-

respondiert (als ihr Ausdruck wie ihre Buße) seiner Schuld. Die Erde schreit nach Blut.

Sie hat nicht umsonst geschrien: Der Krieg beginnt.67

So geht, von derMilbe bis zumMenschen, ohneUnterlass das großeGesetz der gewalt-

samen Zerstörung aller lebendigenWesen in Erfüllung. Die ganze Erde, immerfortmit

Blut getränkt, ist nur ein unermesslicher Altar, auf welchem alles, was lebt, ohne Ende,

ohneMaß, ohne Unterlass, bis zur Vollendung der Dinge, bis zur Vertilgung des Bösen,

bis zum Tode des Todes, geopfert werden muss.68

Dieses Panorama der Gewalt bereitet die Szene für die inwendige Durchdringung des

Krieges durch Gott. »La guerre est divine…« erklärt de Maistre nun immer wieder, und

fächert die Aspekte dieser Göttlichkeit auf, erläutert sie, eine Erläuterung, deren Ende

eine Mystifizierung ist.69Wieder ist de Maistre auf der Schwelle, denn diese Mystifizie-

rung wird explizit im Namen der christlichen Religion vollbracht; es ist der christliche

Gott, der da gegenwärtig sein soll. Ja, in Wahrheit ist Gott nirgends so unmittelbar und

sichtbar gegenwärtigwie imKrieg!70 Andererseits wird exakt durch diese Privilegierung

des Krieges und die unübersehbare libidinöse Aufladung des Blutvergießens die Abhän-

gigkeitsfolge ungewiss: Ist es denn wirklich so, dass Gott über den Krieg entscheidet,

64 C. 217/50. »En un mot, on dirait que le sang est l’engrais de cette plante qu’on appelle génie.«

65 SP. 653/302. 657/307: »enthousiasme du carnage«.

66 SP. 659/310.

67 SP. 660/311. Das alles sind steht wörtlich dort.

68 SP. 661/312. »Ainsi s’accomplit sans cesse, depuis le ciron jusqu’à l’homme, la grande loi de la des-

truction violente des êtres vivants. La terre entière, continuellement imbibée de sang, n’est qu’un

autel immense où tout ce qui vit doit être immolé sans fin, sans mesure, sans relâche, jusqu’à la

consommation des choses, jusqu’à l’extinction du mal, jusqu’à la mort de la mort.« Ebenso: »Ce

monde est une milice, un combat éternel.« »DieseWelt ist ein immerwährender Krieg, ein ewiger

Kampf.« (SP. 712/375)

69 SP. 661–666/312-319.

70 SP. 667/320. »[…] rien dans ce monde ne dépend plus immédiatement de Dieu que la guerre […].«

»[…] da nun in dieser Welt nichts so unmittelbar von Gott abhängt, als der Krieg […].«

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 87

dass der Krieg göttlich ist – oder ist es nicht schon so, dass der Krieg über Gott entschei-

det, dass Gott kriegerisch ist, d.h. dass der christliche Begriff von Gott faktisch aufge-

geben ist zugunsten einer Apotheose der innerweltlichen Gewalt, von der her, was von

Gott noch übrig ist, gedacht wird? Es lässt sich schwer entscheiden, auf welcher Seite de

Maistre zum Stehen kommt.

ImÉclaircissement drückt sich imÜbrigender tiefe PessimismusdeMaistres,der sich

an sich selbst berauscht, noch einmal auf andere Weise aus. Es wird da unterschieden

zwischen dem Geist und der Seele, welche letztere mit dem Lebensprinzip identifiziert

ist. Es ist diese, in der unsere Schuld ihre Wurzel hat.71 Es ist damit das Urteil über das

Leben als Leben gesprochen, und zwar so apodiktisch wie apriorisch. Auf das Leben fällt

der Fluch (»malédiction«). Ein regelrechter Ekel vor dem Leben bricht da durch, der sich

sogleich greifbare Gestalt gibt.

Denn als nächstes erklärt de Maistre – übrigens in genauer Übereinstimmung mit

Renfield, dem ersten Diener Draculas –, dass Blut und Leben dasselbe sind!72 Es ist kurios,

was da geschieht, denn eben noch hatte de Maistre vehement die Idee einer Materiali-

sierung des Lebensprinzips zurückgewiesen; wie sein positiverWiderpart, der Geist, ist

auch dieses Prinzip ein immaterielles, auch wenn es das ist, was für die Verlockungen

der Sinnlichkeit empfänglich ist. Da müsste ihm nun schon, erklärt de Maistre schein-

demütig, der Papst gebieten, an dieMaterialität des Lebensprinzips zu glauben,um sich

das im Ernst vorzustellen.73 Es gäbe einen Ausweg aus dem Dilemma, indem man nun

nicht das Lebensprinzip als im Blut materialisiert imaginiert, sondern umgekehrt das

Blut durch das Lebensprinzip sublimiert. Allerdings beschreitet de Maistre diesen Weg

nicht, und das hat einen Grund.

Denn die Kette der Argumentation wird durch einen Schritt abgeschlossen, der die

unbedingte Konkretion undMaterialität des Blutes fordert: Durch das Lebensprinzip ist

derMensch schuldig; Leben undBlut sind dasselbe; ergo: Es ist nur recht und billig, dass

die Schuld des Menschen durch das Blut gebüßt wird.74

In Wahrheit findet das Denken de Maistres im Konkretismus des Blutes seine ma-

ximale Verdichtung. Der natürliche Mensch, d.h. der, der nicht durch die Offenbarung

einer anderen, besseren Natur mindestens teilhaftig geworden ist, ist eine blutrünsti-

ge Bestie.75 Im Blutvergießen drückt sich die Verkommenheit aus, artikuliert sich sei-

ne Schuld. Und wie wird die Schuld gebüßt? Wie wird damit Heil möglich? Wiederum

in demselben Blutvergießen, das also in einer durch keine Logik mehr zu entwirrenden

Verschlingung Ursache, Symptom und Erlösung aus der Schuld ist. Das Entscheidende

der Opfer ist geradezu, dass Blut fließt.76 Denn am Ende deklamiert de Maistre immer

71 ES. 806/8. 810/12.

72 ES. 811/13.

73 ES. 810/12.

74 ES. 812/14. Ganz verknappt derselbe Gedankengang SP. 709f./373.

75 ES. 824/28.

76 ES. 825f./29. Hier spricht de Maistre von der heidnischen Opferung. Es gilt aber immer dasselbe

auch für die christlichen Weltteile, so wie wir ja schon gesehen haben, dass der Unterschied zwi-

schen christlicher und heidnischer Welt Behauptung bleibt. Erstens nämlich ist auch im christli-

chen Opfer das Blutvergießen entscheidend: Wie hätten, schreibt de Maistre mit Blick auf Chris-

tus, die Menschen wissen können, welches Blut sie brauchten? (ES. 833/35) Auch die Märtyrer ha-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

die Formel der Erlösung (in Großbuchstaben – nur zur Sicherheit): »DAS HEIL DURCH

DAS BLUT.«77

Das ist das Bemerkenswerte: dass das Blut hier sowohl eine schwer zu überbietende

spekulative Überhöhung erfährt und zugleich ganz konkret bleiben muss: als das Blut,

das fließt, wo jemand (am besten ein Unschuldiger, eine Unschuldige) Opfer von Gewalt

wird. Der Konkretismus des Blutes ist letztlich nicht zu überspringen, und ihm korre-

spondiert der Konkretismus der Erde:WenndeMaistre schreibt, dass die Erde nachBlut

schreit, dann ist auch das wörtlich gemeint – so weit man so etwas eben wörtlich mei-

nen kann.Das ist das Eigenartige: In seinemmanischen Versuch, die letzten Reste einer

auf Unterwerfung beruhendenVergeistigung,Vergöttlichung,Mystifizierung derWirk-

lichkeit zu retten, gelangt deMaistre schließlich zu einer Realität, die rein körperlich ist

und die in ihrer Kommunikation mit einer anderen, rein körperlichen Realität die Last

der spirituellen Umdeutung des Seins zu tragen hat.

Wollte man den Gedankengang rationalisieren, dann könnte man etwa sagen: Viel-

leicht steht dahinter die Phantasie, alles Blut der Welt zu vergießen, und damit sowohl

das Leben als (animalisches, irdisches, diesseitiges) Leben zu erschöpfen, als auch den

Durst der Erde zu stillen – so dass beide, Blut wie Erde, aufhören können zu existieren.

Eine reine Geistigkeit wäre auf diesemWeg erreicht.

Aber wie das so ist mit Rationalisierungen, würdeman auchmit dieser dasWesent-

liche verfehlen. Das Wesentliche ist: dass es nie aufhört. Die gesamte Wirklichkeit ist von

deMaistre als Gewalt gedacht, und zwar als eine, die kein Ende haben kann. (Wie könnte

sie auch, sind doch Grund wie Buße hier dasselbe?) Die Lust am Blutvergießen hat sich

verselbständigt und vereint auf sich den affektiven Kern des Denkens. ImBlut findet die

Theorie des Opfers ihre libidinöse Erfüllung, auf die sie hinzielt. In dieser Verselbstän-

digung dermystifiziertenGewalt präludiert deMaistre einmächtigesMoment der reak-

tionären Stimulation.

Er berauscht sich und die Leser*innen amBild einer Apokalypse, die gerade stattfin-

det (sowie die Apokalypse ja immer gerade stattfindet oder zumindest direkt vor der Tür

steht). Die Menschheitsgeschichte als Kriegsgeschichte wird so noch einmal überboten

in der Zuspitzung des Konflikts, der anfänglich noch als der zwischen demChristentum

und seiner Untergrabung durch die Philosophie interpretiert wird,78 der aber bald seine

klare Kontur einbüßt. So kündigt sich im Paroxysmus des Mordens und des Chaos eine

neue Zeit raunend an. »Die ganzeWelt ist in Erwartung.«79 Gerade das Ausmaß, in dem

dieMenschenvomGlaubenabfallen, istVorzeichendes kommendenUrteils.80Diese lee-

ben natürlich ihr Blut gegeben. Und deMaistres Darstellung des Abendmahlsakraments ist eben-

falls umden Begriff des Blutes zentriert (ES. 837f./40). Schließlich ist es ja ganz offensichtlich, dass

die Gewaltsamkeit der christlichen Geschichte der der heidnischen in nichts nachsteht. De Mais-

tres Auflistungen lassen in dieser Hinsicht auch gar keinen Zweifel zu. Es bleibt also auf beiden

Seiten des Christus-Ereignisses bei derselben Blutbesessenheit.

77 SP. 710/373 (wieder tilgt der Übersetzer dieHervorhebung durchMajuskeln). ES. 839/42. »LE SALUT

PAR LE SANG.«

78 C. 229/65.

79 SP. 765/441. »L’univers est dans l’attente.« Ebenso SP. 767/444. Der apokalyptische Gedanke wird

ausdrücklich S. 762/437.

80 SP. 769/446.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur 89

reAnzeigedesEndkampfes ist fürdeMaistre charakteristischer als es eineklareBezeich-

nung des Gegners ist, denn die Formalisierung der theologischenDoktrinen beginnt bei

deMaistre, aber in noch uneindeutigerWeise.Daswird besonders handgreiflich bei den

beiden schon erwähnten Begriffen, um die seine Gewaltphantasien kreisen.

De Maistre bleibt dabei wieder auf der Schwelle, denn Blut und Erde sind hier eben

wörtlich gefasst: Er evoziert immer das Bild des vergossenen Blutes, das auf die Erde

tropft. Dieses Bild ist rein negativ und pessimistisch: Es handelt von Vernichtung und

Mord, die eine theologischen Achse benötigen, um sich noch in die Positivität des Heils

hineinzudrehen – auch wenn diese Drehung hier kaum noch überzeugen kann. Die Re-

aktion aberwird dasBlutvergießen als solches positiv konnotieren,derKampf auf Leben

und Tod braucht keine göttliche Lenkung und Kompensation mehr, er ist das Göttliche

selbst. Und vor allem unterwirft die Reaktion die Konkretismen deMaistres einerMeta-

phorisierung, die sich bei diesem nicht findet: Aus dem Blut wird die Rasse und aus der

Erde der Boden des Volkes. Damit deutet die Reaktion, insofern sie rassistisch ist, die

Negativität von Blut und Erde bei de Maistre in eine »konstruktive«, aber rein phantas-

matische und in der Praxis verheerende »Positivität« um.81

Reaktion als Zitat. Émile Cioran hat de Maistre eine seiner Übungen in Bewunderung ge-

widmet. Es ist offenbar die entschiedene Gegenstellung, die Cioran zu einemBewunde-

rer deMaistresmacht.Denn der bekennendeNihilist teilt keine der Überzeugungen des

reaktionären Fanatikers; dessen geistige Atavismen erregen auch Cioran höchstens Er-

staunen.WasCioran aber fasziniert, ist die hemmungsloseÜbertreibung,die deMaistre

zurMethode erhoben hat.Wir finden in Ciorans Essay einenWeg der Rezeption, der ei-

nes der Schicksale der Reaktion andeutet: Die Reaktion, selbst antipolitisch, kann und

wird oft auslaufen in die paradoxe Politisierung, die wir Faschismus nennen. (Der junge

Cioran hatte damit geliebäugelt.) Sie kann aber auch, als Zitat, die andere Richtung ein-

schlagen, nämlich sich zur apolitischen Ästhetik formalisieren. Für Cioran stellt sich die

Frageder politischenRelevanzdeMaistres garnicht; auchnicht die,diewir stellen,näm-

lich die nach dessen Stellung in der Geschichte des reaktionären Denkens. De Maistres

Scheitern, historisch wie ideologisch, besorgt für Cioran vielmehr von Anfang die Di-

stanz,die ihnals Schriftsteller vonbesondererKraft indenBlickbringt.DieBereitschaft,

für eine verlorene Sache, alles, und noch das schlechteste Argument und diemaßloseste

81 Der Apokalyptiker Joseph de Maistre wird auch in einem aktuellen Roman über den Aufstieg der

Neuen Rechten als eine zentrale Quelle für deren Imaginäres aufgerufen: in Red Pill vonHari Kunz-

ru. Leider überzeugt der Roman nicht, er geht sogar in einer wichtigen Hinsicht der reaktionären

Selbstdarstellung auf den Leim: Der rechte Serienautor, der als Gegenspieler für den Ich-Erzäh-

ler fungiert, erhält geradezu dämonische Züge, jedenfalls eine Mastermind-artige Ungreifbarkeit

und Unmenschlichkeit. Das kann die Mystifizierung, die Reaktion und Faschismus betreiben, nur

verstärken, anstatt sie auszuhöhlen. Außerdemwirkt eswie ein billiger Trick, wenn der Romanmit

TrumpsWahl zum Präsidenten endet: Da wird dann ein bekanntes Ereignis (so überraschend und

schockierend es in der Tat für viele war) als Pointe eingeführt, die den descent into hell des Prot-

agonisten nachträglich in eine Realitätsprobe umdeutet: Er allein ist mit einem Mal der einzige

»Rationale« – nur leider ist damit implizit auch seine Ohnmacht und Hilflosigkeit, ja: sein psychi-

scher Zusammenbruch zur angemessenen Reaktion erhoben. Das scheint nicht auf der Höhe der

Herausforderung zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Beschimpfung in dieWaagschale zu werfen,muss den Denker eigenartig anrühren, der

von der »Nichtigkeit unserer Unternehmungen« überzeugt ist.82 Der Meister fragmen-

tarischerProsa, inder sich eine tiefe,abgründige,aber auchheitereundzur Ironie fähige

Skepsis ausspricht, blicktmit Erstaunen,Kopfschütteln undNeid auf den, der bereit ist,

sich dem Papst in allen Dingen zu unterwerfen und der den Traum von der geistigen

Selbstabschaltung im Ernst zu träumen wagt: »Der Trugbilder niemals ermangeln, sich

selber einnebeln, das war sein Traum. Er hatte das Glück, ihn zu verwirklichen.«83

Eine gewisse Nostalgie für solch einen Traumhält Cioran offenkundig fest – aber ei-

ne, die gänzlich desillusioniert ist: Man kann nun einmal nicht auf Befehl das Denken

einstellen, und sei es auf eigenen. Was bleibt, ist ein Text, der durch seine Maßlosig-

keit und Dringlichkeit, durch seine »Virulenz« fesselt,84 auch und gerade dann, wenn

seine Thesen abstrus sind. Die Reaktion wird zu dem, was sie immer schon ist, doch in

dem besonderen Modus ist, dass sie genau das zu verleugnen sucht: zu einem literari-

schen Phänomen.Das lebt von einem gewissen Arsenal derMotive, die aber nicht durch

ihre metaphysische Richtigkeit, sondern lediglich durch ihre affektive Suggestionskraft

überzeugen und die sich bei deMaistre bereits finden: der Sündenfall, die Verkommen-

heit desMenschen, das Scheitern seiner Anstrengungen, die Ausweglosigkeit einer krei-

senden Geschichte, die Statik von Seinsformen und politischen Zuständen, die Inexis-

tenz oder zumindest Fragwürdigkeit vonZeit undGeschichte,der Pessimismus,der sich

als Metaphysik verkleidet und eine andere, höhere, mystische Erlösung behauptet… All

diese hervorragenden Affektlieferanten zählt Cioran in seinem Porträt der reaktionären

Sensibilitäten auf.85

WasCioransEssaydamit zeigt, ist,woherdie reaktionärenTexte ihreKraft beziehen.

Sie sind Literaturmit einem repetitivenReservoir vonMotiven,derenZweck ein anderer

ist, als sie behaupten. Cioran spricht es unumwunden aus, denn seine Entpolitisierung

des Textes via Zitat lässt seine Essenz hervortreten: Im Gipfelsturm des Erhabenen ist

die Wahrheit längst in irgendwelche Schründe gefallen; was bleibt, ist ein Text, der im-

mer weiter drängt, immer weiter nach oben will, sich immer radikaler geriert – und der

allein dadurchdennächstbestenErsatz für die fehlendeWahrheit erzeugt: einenüberra-

gendenAffekt.Das Zitat hält den Affekt aufDistanz und lässt gleichzeitig seinenGenuss

zu.Was aber, wenn Texte ihren Status ändern und sich an die Stelle der Wirklichkeit zu

setzen suchen?

82 Cioran: Joseph de Maistre. 1523/58: »la nullité de nos initiatives«.

83 Ebd. 1558/103. »N’être jamais à court d’illusions, s’obnubiler, tel fut son rêve. Il eut le bonheur de

le réaliser.«

84 Ebd. 1526/62: »une pensée dont la virulence fait le charme«.

85 Vgl. ebd. 1531/68. 1533f./71.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006 - am 14.02.2026, 11:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

