Verantwortung kommt mit Nahe

Vorspiel einer Unternehmenstheorie der Zukunft

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

Seitich des Suchens mide ward,
Erlernte ich das Finden.

Seit mir ein Wind hielt Widerpart,
Segl’ ich mit allen Winden.

Friedrich Nietzsche (1887, S. 5)
1. DAs PARADOX DER MENSCHENZEIT

Die erdgeschichtlichen Geschehnisse der Gegenwart sind geprigt von einer
hemmungslosen Kultur der Machbarkeit: »Geht nicht, gibt’s nichtl« (Branson
2012) ist unlingst zur gattungsgeschichtlichen Leit- und Leiderfahrung des
Menschen geworden. Ideen, die einst Gegenstand der Science Fiction-Literatur
waren (Williamson 1942), sind derweil zur wissenschaftlichen Wirklichkeit
geworden und reichen von biotechnisch synthetisiertem Leben (Venter 2013)
iiber Rohstoffabbau auf Asteroiden (Mazanek et al. 2015) bis zum Bewohnbar-
Machen fremder Planeten (Beech 2009).! Das auch wirtschaftliche Machen
und Herstellen, Formen und Uberformen von nahezu allem und jedem tiirmt
in der Konsequenz zu Beginn des 21. Jahrhunderts mehr denn je eine unheil-
volle Bugwelle technologisch katalysierter »Apokalypse-Blindheit« (Anders
1961) vor sich auf. Crutzen und Stoermer (2000) haben die Vokabel »Anthro-
pozin« popularisiert und dieser mutmaflich erdgeschichtlichen Epoche des
Menschen (Crutzen 2002) damit Namen und Adresse verliehen (kritisch dazu
Hochmann 2016, S. 283ff.).

Das konstitutive Element dieser humanistischen Selbsterméichtigung
treibt die Euphorie vom vielzitierten »Ausgang des Menschen aus seiner

1 | Terraforming Mars kann inzwischen auch schon als strategisches Brettspiel geiibt
werden.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

selbstverschuldeten Unmiindigkeit« (Kant 1784, S. 481) zur vollen Konse-
quenz und weist sich dabei zugleich als widerspruchsvoll aus: Wihrend das
evolutionspraktische Abenteuer der Menschenzeit als gattungsgeschichtliche
Selbst-Responsibilisierung im Superlativ zu begreifen ist, verwirklicht es sich zu-
gleich im Modus Operandi einer fortwihrenden Unterwanderung, Ausblendung
und De-Thematisierung der damit entsprechenden Verantwortungsverhdltnisse.
Der Melancholie der Gegenwart, der gemifl sich der Geschichte Lauf von
selbst ergibe und die vor einiger Zeit gar in der Beschwérung vom »Ende der
Geschichte« (Fukuyama 2012) Ausdruck fand, steht mithin eine kulturelle
Praxis entgegen, die mehr denn je Geschichte schreibt und macht. Die empi-
rische Bestitigung der theoretischen Zweifel an einer ginzlich aufgeklirten
Welt, wie sie Horkheimer und Adorno (1969) bereits ihrer Analyse zur »Dia-
lektik der Aufklirung« voranstellten, erweist sich in der praktischen Konse-
quenz als Moralen verwahrlosende Gleichgiiltigkeit.

Vor diesem Hintergrund ist das Anliegen des vorliegenden Textes, die Be-
dingungen aufzuspiiren und zu erhellen, unter denen Unternehmen im An-
thropozin besser als bislang Verantwortung fiir eine nachhaltige Entwicklung
iibernehmen kénnen.” Mit dem Versuch einer Grundlegung befasst, werden
wir beginnen darzulegen, warum bisherige Versuche, diesen Problemen mit-
tels einer griinen Wirtschaft zu begegnen, von der Sache her in die falsche
Richtung weisen — und wie sich diese Not unter Umstinden vielleicht doch
noch wenden lieRe. Die forschungsleitende These lautet: Verantwortung im
moralischen Sinne wurzelt in Nihe.

2. NEU UND GRUN UND NOCH IMMER FERN

Das neuere Nachdenken tiber gesellschaftliche Naturverhiltnisse ist als Kri-
senerfahrung auf den Weg gekommen. Unternehmen geraten dabei in wissen-
schaftlicher Reflexion eher als Tdter von Raubbau und Vermiillung in den Blick
(etwa Osborn 1948) statt als Pioniere zukunftsweisenden Naturumgangs. Vor
diesem Hintergrund verwundert es wenig, dass die frithen Bemithungen von
Unternehmen, anders mit Natur umzugehen als bislang, aus der praktischen
Einsicht in die Welt kamen, etwas anders tun zu miissen als bislang, und nicht
aus (unternehmens-)theoretisch unterfiitterter Kritik an diesen Missstinden
(Cato 2009, S. 3).

In Deutschland waren diese Bemiithungen seinerzeit auch vom Widerstand
und dadurch Riickenwind jener NGOs getragen, die seit den 1970er Jahren

2 | Diese hierim Band gegebenenfalls eher impressionistisch wirkende Spezifizierung
auf Unternehmen begriindet sich darin, dass wir in dem diesem Band zu Grunde geleg-
ten Projektzusammenhang Reflexive Responsibilisierung als Betriebswirte tatig sind.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

in Reaktion auf zahlreiche Natur zerstorende Skandale und Unfille diese als
schutzbediirftigen Gegenstand in die 6ffentlichen Debatten einbrachten (his-
torisch Radkau 2011) und damit den Boden mitbereiteten fiir das wachsende
Anliegen, den industrialisierten Wirtschaftsformen eine 6kologische Renovie-
rungsmafinahme zuteilwerden zu lassen: Schadstoffe zu filtern, Rohstoffe zu
schonen, Treibhausgase zu bilanzieren und so weiter.’

Was heute als green economy oder green growth in nahezu aller Munde ist,
begann in jener Zeit als »Okologische Modernisierung« (Jinicke 1984) und
meinte seit jeher kaum mebhr als eine Privention zur Verminderung oder gar
Verhinderung dessen, was als negative externe Effekte aggregiert wird. Die
Idee ist, Natur auf einen mathematischen Ausdruck zu bringen und diesen
als zusitzliche Variable in das 6konomische Formelgestell (im mathematisch
prazisen Sinne) zu integrieren. Dieser business case for sustainability kommt
heute mehr denn je mit dem zustimmungsfihigen Versprechen daher, dass
sich im Kern nichts zu dndern braucht. Entsprechend euphorisch wirkt der
Zuspruch, den dieses Versprechen auch auf politischer Ebene als »green new
deal« (Gigold 2009) entfaltet. Natur gerit dabei als passives Handlungsfeld von
Unternehmen in den Blick, insofern das, was bislang getan wurde, weiterhin
getan werden kann und soll, nur dass nunmehr die Folgen fiir Natur, die dabei
entstehen, durch technologisch-organisatorische Innovationen angegangen
werden.

Heute sind wir so weit, zu erkennen, dass das theoretisch diinn und prak-
tisch katastrophal ist, insofern auf diese Weise der Blick von den Ursachen
und Inhalten auf oberflichliche Verfahrensweisen und Mengen gelenkt wird.
Natur wird dabei letztlich mit dem im ckonomischen Mainstream des 20. Jahr-
hundert dominant gewordenen mathematischen Idealismus bestrahlt, der sich
in der praktischen Konsequenz als mechanistische Unterwerfung und Beherr-
schung von Natur dufert (Hochmann 2016, S. 355ff.). Das so nicht abzuschiit-
telnde Problem in der Ignoranz gegeniiber Ursachen und Inhalten ist, dass
»the nature that capital can see« (Robertson 2000) eben eine zum Zwecke der
Verrechnung gemessene, gewogene oder gezihlte Natur ist. Dass die »Kritik
der Griinen Okonomie« (Fatheuer et al. 2015) sich in den letzten Jahren zu-
nehmender Anerkennung erfreut, scheint im Ergebnis durchaus berechtigt.
Denn das vermeintlich Externe internalisieren zu wollen, dndert so ziemlich
gar nichts an der dichotomen Vorstellung eines Innen und eines Auflen — und
damit letztlich einer theoretischen wie praktischen Ferne zu dem, was wir heute
noch Natur nennen kénnen.

3 | Wirhaben an anderer Stelle bereits ausfiihrlich die Vielfalt und die spezifischen Ver-
antwortungskonstellationen entfaltet, die sich im Feld griiner Okonomie seither zeigen
(Hochmann und Pfriem 2017, S. 168ff.).

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

125


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

Diese Ferne ist genauso wie ihre idealistische Grundlegung von der Sa-
che her grenzenlos, und so auch die Strategien zur Einlésung einer griinen
Wirtschaft.* Nach Auffassung von deren Verfechter/innen indizieren die Kri-
senindikatoren planetarer Belastungsgrenzen (Rockstrom et al. 2009) derweil
ohnehin keine Krise mehr, da sie unlingst mit dem Versuch befasst sind, den
Planeten Erde mittels »Geoengineering« (Royal Society 2009) zu iiberformen
oder auf Sicht unter Schlagworten wie »Terraforming« (Beech 2009) gar ginz-
lich hinter sich zu lassen. Wie im ersten Abschnitt bereits markiert wurde,
zeigt sich dabei, warum die Responsibilisierung von technologisch-organisa-
torischen Innovationen nicht nur gefihrlich, sondern katastrophal ist: Denn
aus der Einsicht in das praktische Versagen des Seitherigen werden mithin die
Folgen enthemmten Naturumgangs durch noch radikalere Praxis eskaliert.
Verantwortung fiir nachhaltige Entwicklung lediglich als technikgliubiges
Projekt ingenieurswissenschaftlicher Raffinesse zu begreifen, fithrt damit
letztlich auf einen Pfad der Gleichgiiltigkeit, auf dem die Niitzlichkeit der Mit-
tel festgestellt wird, ohne noch iber der Zwecke Sinnhaftigkeit nachzudenken.

Die triste Pointe sogenannter griiner Wachstumsstrategien ist, dass mit-
unter selbst jene, die in guter Absicht Verantwortung fiir nachhaltige Entwick-
lung tibernehmen méchten, das Scheitern menschlicher Natur-Beziehungen
nur noch weiter intensivieren, indem sie Meere mit Eisen diingen oder den
Extraktivismus ins Weltall ausdehnen. Thr reduktionistischer Zugang zu Na-
tur katalysiert einen reduktionistischen Umgang mit ihr. Natur wird dabei in
zunehmendem Mafle zu einem gefiihllosen Ort der Fernerfahrung, dessen
hiufig vulgir-dsthetische Idealzustinde lediglich als technisch vermittelte Er-
innerungsspuren oder eventisiert, pidagogisiert, begradigt oder eingehegt er-
fahrbar werden.

Das stets offen zum Ausdruck gebrachte Anliegen, durch griine Innovatio-
nen weiteres Wirtschaftswachstum erreichen zu kénnen (etwa UNEP 2016),
erfordert geradezu die theoretische Schaffung von Ferne durch abstrakte
Konstruktion, die es dann erst ermoglicht, Natur in Theorie und Praxis der
Unternehmen als etwas klar Abgrenzbares wieder nachtriglich einsickern zu
lassen. Dieses kiinstliche Zerfasern dessen, was ist, hat sich erstaunlich lan-
ge als gutgemeinte Differenzierung einer arbeitsteilig organisierten Wissen-
schaft gehalten. Die jiingeren Diskussionen zur Aufhebung der dogmatischen
Natur-Kultur-Unterscheidung (etwa Descola 2011) mochten wir in dieser Hin-
sicht als Bestitigung dafiir lesen, dass der Ambivalenz aberkennende Hang
zur diszipliniren Kleinteiligkeit mehr zu einer Verschleierung der Ursachen
und Wirkzusammenhinge gefiihrt hat statt zu einer Klirung der Verflechtun-
gen. Insofern erweist sich der im Angesicht ohnehin mathematisierter Modell-

4 | Siehe auch Pfriem (2013) zur Uberwindung jener weltlosen Grundlegung innerhalb
der Wirtschaftswissenschaften.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

welten naheliegende Schritt, die Wachstumsstrategien griiner Okonomie als
quantifizierte Kritik am Wachstum in Anschlag zu bringen, schnell als theo-
retisch wie praktisch zahnlos: Wachstumsriicknahme ist nicht fiir sich eine
Losung, sondern allenfalls die Folge einer praktische Konsequenzen mit sich
bringenden Reflexion dariiber, was es fiir ein gutes Leben eigentlich braucht.®
Theoretisch ergiebig und praktisch bissig wird Unternehmensverantwortung
mithin nicht als vertrags- oder spieltheoretisches Geschachere, sondern in
konkret gesellschaftspolitischen Perspektiven.

3. VERANTWORTUNG BRAUCHT DAS POLITISCHE

Verantwortung ist ein erstaunlich moderner Begriff. Er kommt erst nennens-
wert in die Welt, als auf breiter Front Versuche unternommen wurden, Ge-
sellschaft so mechanistisch, kausal und berechenbar zu denken, wie das die
frithen modernen Naturwissenschaften mit der Erforschung interplanetarer
Zusammenhinge vorgemacht hatten: »Die Idee der Verantwortung ist die spe-
zifische Losung, die sich in der europiischen Gesellschaft fiir das Problem der
Zurechnung herausgebildet hat.« (Bayertz 1995, S. 5)

Wenn es um die Verantwortung fiir Probleme, Schiden oder Zerstérungen
geht, ist die moralische Bedeutungszuweisung in der Regel nicht fern: Der hat
Schuld, nicht ich. Oder: Die sind dafiir verantwortlich, nicht wir. Solche Bedeu-
tungszuweisungen sind stets kontingent und kommen in der Riickschau hiu-
fig recht willkiirlich daher, so wie die bis in die 1980er Jahre hinein gepflegte
Behauptung von Unternehmen und Gewerkschaften, Umweltpolitik sei eine
Sache des Staates (Pfriem 1995, S. 23ff).6

Bayertz (1995, S. 13) fihrt fort: »Erst indem die Zuschreibung mit einem
Werturteil verkntipft wird, kommt die genuin moralische Dimension ins Spiel.«
Natiirlich laufen, wenn es um die Verantwortung fiir Probleme, Schiden und
Zerstorungen geht, moralische Wertungen schon bei bloflen Beschreibungen
mindestens implizit mit, aber es ist doch hilfreich, sich zu vergegenwirtigen,
dass der Ausgangspunkt fiir Verantwortung darin besteht, dass individuelle
wie kollektive Akteure mit ihrem Handeln in die Situation gestellt sind, Ant-
worten geben zu miissen — Antworten auf Herausforderungen, auf Anforde-
rungen anderer oder was auch immer.

5 | Dazu sei besonders auf die Arbeiten von Nussbaum und Sen (1993) verwiesen.

6 | Seit Beginn dieser Umweltpolitik wird librigens ein Verursacherprinzip proklamiert,
dessen systematische Missachtung bei einzelwirtschaftlichen Aktivitdten in der neo-
klassischen dkonomischen Theorie als Produktion negativer externer Effekte bekannt
ist.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

127


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

Der Okonom Joseph Schumpeter (1947) hat wenige Jahre vor seinem Tod
in einem Aufsatz die Unterscheidung von »adaptive response« und »creative
response« vorgenommen. Das taugt(e) als Aufforderung an dkonomische Ak-
teure, nicht im Strom des Gegenwirtigen einfach mitzuschwimmen, sondern
im Sinne des von Schumpeter selbst einige Jahre vorher geprigten Begriffs
der »schopferischen Zerstérung« (Schumpeter 1993, S. 134ff.) neue zukunfts-
fahige Wege zu beschreiten. Anpassungsleistungen sind freilich in 6konomi-
schen und gesellschaftlichen Zusammenhingen nur bedingt als Anpassungs-
leistungen zu definieren. Auch diejenigen, die meinen, nur das zu tun, was
alle tun, bzw. meinen, keine Alternative(n) zu haben, kénnten nattirlich anders
entscheiden bzw. handeln.

Insofern ist trotz aller moralischen Aufladungen wichtig, auf den aufler-
oder vormoralischen Charakter von Verantwortung — als zu gebenden Antwor-
ten — hinzuweisen. Und das betrifft — auf individueller wie kollektiver Ebene
— auch den Akteur selbst. Insofern hat Bayertz (1995, S. 21) einerseits Recht,
wenn er sich dafiir ausspricht, »Verantwortung als Ergebnis einer sozialen
Konstruktion zu deuten, d.h. als eine spezifische Deutung eines sozialen Pro-
blems und den Versuch seiner Losung«. Hingegen ist Widerspruch anzumel-
den gegen seine Behauptung: »Verantwortlich kann man nicht sein, sondern
wird man (von anderen) gemacht« (Bayertz 1995, S. 16). Wenn der personlich
haftende Geschiftsfithrer eines mittelstindischen Unternehmens behaup-
tet, er fuhle sich verantwortlich fiir seine Mitarbeiter/innen oder dafur, das
Unternehmen ordentlich an die nichste Generation der Familie zu tibergeben,
spricht nichts dagegen, das ernst zu nehmen. Und zwar als Anspruch auch
dann, wenn er die Geschifte schlecht fithrt, wenn er schlechte Geschifte fiithrt
oder wenn er die Mitarbeiter/innen gar nicht so gut behandelt.

Und damit kommen wir zum politischen und zwangsliufig konfliktiren
Charakter von Verantwortung. Unter dem Begriff »Agonistik« hat Chantal
Mouffe (2014) in jlingerer Zeit eine Konzeption weiter ausgearbeitet, die sich
unter Bezug auf den sardischen Kommunisten Antonio Gramsci bereits 1985
in einem mit Ernesto Laclau ver6ffentlichten Buch findet (Laclau und Mouf-
fe 1985). Dabei spielt der Begriff der Verantwortung keine explizite Rolle, wir
kénnen diese Konzeption aber fiir unseren Verantwortungsdiskurs fruchtbar
machen.

Mouffe (2014, S. 11) spricht von einem agonistischen Pluralismus und be-
zeichnet die Politik als ein Feld, »das kreuz und quer von Antagonismen
durchzogen ist« (Mouffe 2014, S. 124). Die Anerkennung dieser agonistischen
Konstellation, so beschreibt bereits die drei Jahrzehnte vorher mit Laclau vor-
genommene Grundlegung das Feld, bedeutet, dass verschiedene Richtungen
und Konzepte um Hegemonie ringen.

Das demokratische, priziser: verstindigungsorientierte Anliegen von
Mouffe richtet sich darauf, »dass Konflikte nicht die Form eines >Antagonis-

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

mus< annehmen (eines Kampfes zwischen Feinden), sondern die eines >Ago-
nismus«< (einer Auseinandersetzung zwischen Kontrahenten)« (Mouffe 2014,
S. 28). Nun ist Verantwortung eine Dimension des Denkens und (wir kommen
gleich dazu) des Fiihlens, in der es besonders ernst zugeht: Am Beispiel der
Verantwortung fiir die Welternihrung lisst sich etwa zeigen, wie erbittert und
aufs erste Hinsehen unvereinbar hier sich Kontrahenten gegeniiberstehen, die
allesamt fiir sich beanspruchen, diese Verantwortung sehr ernst zu nehmen.

Angesichts der tiefen Kluft, die inzwischen besteht zwischen der iiber
Wahlen legitimierten reprisentativen Parteiendemokratie und dem, was man
sich unter einer radikalen Demokratie vorstellen konnte’, ist der Befund, dass
es im Ringen um Hegemonie kein besseres Jenseits im Vergleich zu demo-
kratischen Verfahren gibt, natiirlich wenig befriedigend. Aber es wire schon
von groflem Vorteil und wiirde eine gravierende Verinderung darstellen, wenn
im Selbstverstindnis moderner Gesellschaften die Maxime TINA (There is no
alternative) durch TAMARA (There are many attractive real alternatives) ab-
gelost werden kénnte. Um nichts weniger geht es nach unserem Dafiirhalten:
das Freilegen des politischen Feldes hochst unterschiedlicher Vorstellungen von Ver-
antwortung dafiir, diese Welt besser zu machen.

4. ENTSINNLICHUNG GEBIERT VERWAHRLOSUNG

Natiirlich wire die Unterstellung, in den zeitgenossischen Gesellschaften
wiirden alle Akteure Verantwortung fiir sich reklamieren wollen, lediglich
mit unterschiedlichen Inhalten und Richtungen, eine Unterstellung, die aufs
grobste von der Wirklichkeit abweicht. Wihrend einerseits (nach jahrhunderte-
langer Pause®) in den letzten Jahrzehnten Sustainability zur grofen internatio-
nalen Formel wurde, konstatiert ein prominenter Nachhaltigkeitsékonom auf
der anderen Seite das »Zeitalter der Verantwortungslosigkeit« (Jackson 2011,
S. 38f1), ohne dass ihm dazu nennenswerter Widerspruch entgegengebracht
wiirde. Auch wenn das Buch von Tim Jackson als eine radikale Kritik der Ideo-
logie permanenten wirtschaftlichen Wachstums zu lesen ist, heifdt es selbst
hier zu den Vorgingen 2008 fortfolgend: »Die harte Realitit war, dass die Poli-
tiker keine andere Wahl hatten, als zum Schutz des Bankensektors zu inter-
venieren.« (Jackson 2011, S. 40)

7 | Siehe dazu griindlich Rosanvallon (2016). Erinnert sei auch an Etzionis (1968) Be-
griff von der »Active Society«.

8 | Wenn man sich wirklich auf die 1713 von Hans Carl von Carlowitz niedergelegten
Uberlegungen zur nachhaltigen Nutzung der Waldbestande beziehen will - woriiber sich
natirlich trefflich streiten 1&sst.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

129


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

Wie im vorletzten Abschnitt schon angedeutet, ist auch die postwachs-
tumsokonomische Kritik kapitalistischer Steigerungsspiele gesellschafts-,
kultur- und — wir erldutern das gleich — evolutionstheoretisch bemerkenswert
unterbelichtet. Was auftillt, lasst sich als regelrechter Theorieverzicht charak-
terisieren. Beispielhaft dafiir stehen nicht nur die abschlieRenden Uberlegun-
gen von Jackson, sondern auch postwachstumsskonomisch gerichtete konzep-
tionelle Beitrige im deutschsprachigen Raum.’

Zum Angang transformativer Bemiihungen sollte hier eine Anderung ein-
treten. Kritisch wie auch mit konstruktiven Perspektiven muss der Nachhaltig-
keits- und speziell auch der postwachstumsckonomische Diskurs Anschluss
suchen und finden an avancierte Debatten des theoretischen Verstehenwollens
der heutigen Verhiltnisse von Okonomie und Gesellschaft. Dann kime auch
Leben in die sprichwortliche Bude oder kénnte — mit anderen Worten — ergiebig
im postwachstumsékonomischen und weiteren Nachhaltigkeitsdiskurs darum
gestritten werden, ob der 6kologische Fuflabdruck eigentlich als pflichtenethi-
sche Zwangsmaxime verstanden werden sollte oder welche anderen Quellen
und Treiber nachhaltigeren und besseren Lebens es gibt. Solche iiberfilligen
Kontroversen scheinen uns derzeit eher blockiert zu sein, in einer merkwiir-
digen Gemengelage von bloflen Deskriptionen und normativen Amokliufen.!

Sich genauer am Begriff der Verantwortung abzuarbeiten, ist moglicher-
weise nicht der schlechteste Weg, um hier voranzukommen. Der kiirzlich ver-
storbene polnische Soziologe Zygmunt Bauman (1995, S. 86) markierte einen
wichtigen Unterschied: »Unser aller Pflicht, die ich kenne, scheint nicht das
gleiche zu sein, wie meine Verantwortung, die ich fiithle.«

Wie an technologischen Machbarkeitsphantasien und Ideen des green
growth als zeitgendssischen Auswiichsen davon schon erliutert, handelt es
sich bei der modernen Okonomik im Zuge weiterer Herausbildung um eine
einseitig verkopfte Angelegenheit — nur dariiber funktioniert der Glaube an
wissenschaftliche Exzellenz auf dem Wege der Mathematik. Von Smith’ ers-
tem Hauptwerk, der »Theory of Moral Sentiments« (Smith 1759) will im Main-
stream dieser Okonomik keiner mehr etwas wissen, und dass Schumpeter
seine kritischen Hinweise auf nachlassende Dynamik des Kapitalismus mit
dem Ende familiengefithrter Unternehmerdynastien verband (Schumpeter
1993, insbesondere S. 198ft.), wird als abwegig soziologisch oder 6konomisch
irrelevant abgetan.

9 | S. etwa Paech (2012) und Schneidewind und Zahrnt (2013).

10 | Der 200. Geburtstag von Karl Marx 2018 und der 200. Geburtstag von Friedrich
Engels 2020 liefern vielleicht Anldsse, gerade wegen allerhand erforderlicher Revision
an einigen der damaligen Theorieelemente kritische Theorie wieder auf das Niveau zu
heben, das erforderlich wére.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

Die Entsinnlichung® der modernen Menschen fiithrt iiber zwei Stufen.
Dazu ist es hilfreich, sich einer von Hannah Arendt (1960, S. 141) getroffenen
Unterscheidung zu erinnern:

»[...] ein Zweck, der erreicht ist, hort ja damit auf, ein Zweck zu sein; er hat seine Fahig-
keit verloren, die Auswahl bestimmter Mittel zu indizieren, sie zu rechtfertigen, sie zu
organisieren und zu produzieren [...] Ein Sinn muss dagegen bestandig sein, und er darf
von seinem Charakter nichts verlieren, wenn er sich erfiillt, oder besser, wenn er dem
Menschen in seinem Tun aufgeht oder sich ihm versagt und ihm entgeht.«

Die erste Stufe der Entsinnlichung ist die Verdringung von Sinn durch Zwecke.
»Der Sinn des Lebens ist nicht die Lésung eines Problems, sondern eine be-
stimmte Art zu leben. Er ist nicht metaphysisch, sondern ethisch. Er ist nichts
vom Leben Losgeldstes, sondern das, was das Leben lebenswert macht — das
heiflt eine bestimmte Qualitit, Tiefe, Fiille und Intensitit des Lebens. In die-
sem Sinne ist der Sinn des Lebens das Leben selbst, auf eine bestimmte Weise
betrachtet.« (Eagleton 2008, S. 136)

Zwecke sind duflerlich. Aber auch sie stehen nicht im Vordergrund, wie
Novalis schon zu Zeiten des Aufbruchs der Moderne in seinen »Politischen
Aphorismenc feststellte (zit.n. Tieck und Biilow 1846, S. 212): »Der Grund aller
Verkehrtheit in Gesinnungen und Meinungen ist — Verwechslung des Zwecks
mit dem Mittel.« Erreichte Zwecke kénnten Anlass geben, innezuhalten. So
lduft es aber nicht. Als zweite Stufe schieben sich die Mittel in den verschie-
denen Steigerungsspielen in den Vordergrund: »Was die Moderne von ande-
ren Zeiten unterscheidet, ist die soziale Organisation der Steigerungslogik zu
einem Spiel. In endlosen Ketten sozialer Episoden treiben sich die Akteure
dazu an, immer neue Moglichkeiten zu schaffen.« (Schulze 2003, S. 84)

Dieses Antreiben erweitert die Produktionskonkurrenz um die Konsum-
konkurrenz. Das ist nicht nur kultur-, sondern ausdriicklich evolutionstheo-
retisch relevant: Es verdndert die Menschen/den Menschen fundamental, und
zwar in Richtung Ichbezogenheit als Weltfremdheit: »Anstatt uns um den
Zustand der Welt zu kiimmern, wollen wir nur noch unsere eigene Lage ver-
bessern.« (Bauman 2010, S. 70) Nicht nur mit Blick auf einen Begriff von Ver-
antwortung rechtfertigen solche Verhiltnisse fehlenden Bezugs menschlicher
Individuen auf anderes und andere, von Verwahrlosung zu sprechen.

Der Kapitalismus bewiltigt seine Absatz- bzw. Marktsittigungsprobleme,
die er lingst hitte, wenn es bei seinen Produkten nur um die materielle Ver-

11 | Wir ziehen hier den Begriff der Entsinnlichung jenem der Entfremdung vor, weil er
(1) praziser das trifft, worum es hier geht, und (2) der Entfremdungsbegriff allzu sehr
belastet ist mit der Projektion eher unwahrscheinlicher als solcher grundlegend nicht-
entfremdeter Verhéltnisse.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

131


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

sorgung ginge'?. Die »gekaufte Zeit« (Streeck 2014) wird nicht nur iiber finanz-
politische Manover, sondern auch iiber das Wechselspiel von Angebot und
Nachfrage verlingert. »Jenseits des Konsums« (Pfriem 2011) wire Empathie
die Alternative: »Fiihlen heifit, in etwas involviert zu sein.« (Heller 1981, S. 19)

5. MORALEN ENTSTEHEN IM WIRKLICHEN TUN

Lassen wir noch einmal Zygmunt Bauman (1995, S. 87) zu Wort kommen:
»Pflichten machen Menschen tendenziell gleich; Verantwortung macht sie zu
Individuen.« Die Philosophin Elizabeth Anscombe (1958) schlug bereits 1958
vor, dass Begriffe des moralischen Sollens und der moralischen Pflicht auf den
Index gesetzt werden sollten.

Externe Anforderungen, Regeln, Glaubenssitze oder was auch immer kén-
nen also héchstens eine flankierende und nachgeordnete Rolle spielen, wenn
wir tiber moralische Praktiken im Kontext von Verantwortung zu verniinfti-
gen Aussagen kommen wollen. Der eigenverantwortliche Bezug sachlich auf
anderes und personal auf andere — als Alternative zum Verhalten von Ichlin-
gen — kann als die mogliche Quelle praktizierter Verantwortung definiert wer-
den. Damit setzen wir uns absichtsvoll in kritische Distanz zu allen Versuchen, das
Moralische vor allem auf der Ebene von Werten oder Diskursen anzusiedeln. Und
damit kommt vor allem die innere wie duflere Natur der Menschen als grund-
legend ins Spiel:

»Der Mensch lebtvon der Natur, heifit: Die Naturist sein Leib, mitdem erin bestandigem
Prozess bleiben muss, um nicht zu sterben. Dass das physische und geistige Leben des
Menschen mit der Natur zusammenhé&ngt, hat keinen anderen Sinn, als dass die Natur
mit sich selbst zusammenhdangt, denn der Mensch ist ein Teil der Natur.« (Marx 1968,
S.516)

Gernot Béhme (2008) hat darauf hingewiesen, dass der Blick auf die innere
wie duflere Natur des Menschen umso wichtiger geworden ist, als unter heu-
tigen medizintechnischen Bedingungen die menschliche Natur kontingent
wird, und spricht von einer Ethik leiblicher Existenz.

Die mensch- und dann noch einmal kopfzentrierten Ethiken, wie etwa die
Diskursethik, riicken als Basis ethischen Verhaltens die reziproke Anerken-
nung zwischen Personen ins Zentrum und konstruieren damit eine abstrakte
Ethik, die sich der Natur konfrontiert sieht. Das ist theoretisch irrefithrend

12 | Nurin diesem Sinne kann die von Keynes 1928 gestellte Prognose, 100 Jahre spé-
ter sei die Losung »des 6konomischen Problems« in Sicht, verstanden werden, s. dazu
Pfriem (2015, S. 85).

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

und praktisch katastrophal. Gefiihle sind, so betont Béhme, leibliche Regun-
gen, und Wahrnehmung ist eine Weise leiblicher Kommunikation (dazu auch
Schmitz 1990). Uber diesen naturtheoretisch fundierten und sinnlich grun-
dierten praxistheoretischen Bezugsrahmen stoflen wir darauf, dass praktizier-
te Verantwortung etwas vollig Anderes ist als ein blof situatives Verhalten:
Verantwortung ist eine Frage kultureller Bildung, Verantwortung kann in einem
tieferen Sinne erlernt werden.

Wir kénnen ndmlich das, was Thomas Fuchs (2008, S. 241) tiber Erfah-
rung schreibt, auf den Entwicklungsprozess verantwortlichen Handelns bezie-
hen: »Die Einheit von verfeinerter Wahrnehmung und geiibtem Handeln ist
das, was wir gewdhnlich als Erfahrung bezeichnen, tiber die jemand verfiigt.«
Fuchs zufolge kann Erfahrung durch Wiederholung erworben werden, resul-
tiert sie aus erlebten Situationen, die auf den Leib zentriert sind, ist Erfahren
eine Tédtigkeit, die auch Erleiden und Widerstand einschlieft. Der Erfahrene
entwickelt einen besonderen Sinn — Wahrnehmen, Wissen und Kénnen sind
implizites Wissen (Fuchs 2008, S. 242f)".

Wenn Wahrnehmungen geschult werden kénnen (beschreibbar als Zunah-
me an kultureller Bildung, vgl. dazu Pfriem 2007), hat das mit Achtsamkeit zu
tun, also mit der Moglichkeit, im Felde dieser Achtsamkeit selber sensibler zu
werden. An dieser Stelle ist noch einmal darauf zuriickzukommen, dass wir
uns mit unserem Plidoyer fiir eine naturtheoretisch fundierte und sinnlich
grundierte praktizierte Verantwortung in sehr direkten Gegensatz zu pflich-
tenethischen Konzeptionen stellen; diese transportieren ja nicht nur Verhal-
tensregeln, sondern sind auch darauf angewiesen, in Situationen angewendet
zu werden, die gleichsam bekannt sind, ndmlich identifiziert werden kénnen
als eine Situation, in der diese oder jene ethische Norm zur Anwendung kom-
men sollte.

Die Schulung von Wahrnehmung und Achtsamkeit als iiber Erfahrungen
moglicher Lernprozess hingegen soll erméglichen, »das Unerwartete zu ma-
nagenc, wie dies die Organisationstheoretiker Karl Weick und Kathleen Sut-
cliffe durchaus auch mit Blick auf Unternehmen ausgedriickt haben:

»Mit Achtsamkeit meinen wir das Zusammenspiel verschiedener Momente: Die be-
stehenden Erwartungen werden laufend lberpriift, iberarbeitet und von Erwartungen
unterschieden, die auf neueren Erfahrungen beruhen; es besteht die Bereitschaft und
die F&higkeit, neue Erwartungen zu entwickeln, durch die noch nie dagewesene Ereig-
nisse erst verstandlicher werden; ferner gehort dazu eine besonders nuancierte Wiirdi-
gung des Kontexts und der darin enthaltenen Moglichkeiten zur Problembewaltigung so-

13 | Als Betriebswirte wollen wir an dieser Stelle auf Verbindungen zu kligeren Teilen
des Resource- und Competence-Based-View des Strategischen Managements hinwei-
sen (dazu Pfriem 2006, S. 109ff.). Grundlegend zu Tacit Knowledge s. Polanyi (1967).

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

133


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

wie das Ausloten neuer Kontextdimensionen, die zu einer Verbesserung des Weitblicks
und der laufenden Arbeitsvorgange fiihren.« (Weick und Sutcliffe 2003, S. 55f.)

Die Bedingungen der Méglichkeit von Erfahrung, wie wir diese hier charak-
terisieren, verschlechtern sich méglicherweise. Fernstenverantwortung bleibt
abstrakt, wie Beck (19806, S. 219) es bereits vor iiber 30 Jahren terminologisch
als »Fernmoral« kritisierte: Ob ich im Rahmen von Misereor, Brot fiir die Welt
oder auf anderem Wege fiir hungernde Kinder in Afrika spende oder, wie ak-
tuell viele Ehrenamtliche, mich um die Versorgungs- und Sprachprobleme von
nach Deutschland geflohenen Menschen kiimmere, ist ein Unterschied, wie
er grofer kaum sein kénnte. Noch nie haben die modernen Wirtschaftsgesell-
schaften so viel Nihe zerstort wie in den ersten Jahrzehnten des 21. Jahrhun-
derts. War die »Erfahrung der Ferne« (Leed 1993) bis vor nicht langer Zeit eine
hochst aufwendige Moglichkeit zur Befriedigung menschlicher Neugierde, so
ist das oberflichliche, weil sowieso kurze Beschnuppern irgendwelcher exoti-
schen Orte der Welt heute zum billigen Produktteil von Kreuzfahrtschiffreisen
geworden. Und wo noch bis vor einem halben Jahrhundert etwa in Deutsch-
land Miitter ihre Kinder mit dem Spruch nach drauflen schickten bis sechs Uhr
bist Du aber zuriick, hat die weitere Verstidterung dies heute in den meisten
Fillen quasi unmoéglich gemacht und erfahren immer mehr Kinder heute
ab ihren Tagesstitten eine sorgfiltig externalisierte Vollversorgung, die mit
rdumlicher Nihe bald nichts mehr zu tun hat.

Naturtheoretisch fundierte und sinnlich grundierte praktizierte Verant-
wortung zu lernen, fillt bei Verlust von raumlicher Nihe im auch physischen
Sinne allerdings deutlich schwerer. Empathie entwickeln, in etwas involviert sein
als sich auch aktiv involvieren, in unerwarteten Situationen und Konstellationen
Verantwortung praktizieren zu kénnen, braucht eine Nihe, die eher sinnlich, leib-
lich, physisch geprigt ist als iiber verkopfte Einsichten zustande gebracht werden
kann.

Insofern ist zum Ende dieses Abschnitts noch einmal auf die evolutions-
theoretische Perspektive zu sprechen zu kommen, die vielleicht vorhin schon
merkwiirdig anmutete und in den allermeisten wirtschafts- und sozialwis-
senschaftlichen Debatten und Texten nach wie vor keine Rolle spielt. Mogli-
cherweise hat sich in der denkbar kurzen Etappe moderner Wirtschaftsgesell-
schaften (also von kaum mehr als zwei Jahrhunderten) so viel an evolutorisch
relevanten Veridnderungen menschlicher Gesellschaften getan (oder ergeben),
dass die von uns fiir notwendig gehaltene Verkopplung praktizierter Verant-
wortung mit Nihe im sinnlichen, leiblichen, physischen Sinn nur noch iiber
ein fundamentales Trotzdem theoretisch erfasst werden kann.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

6. VERANTWORTUNG IST NICHT DENKBAR

Giinther Anders (1961, S. 264) formulierte, der Mensch sei »kleiner als er
selbst«, und verwies damit auf die Einsicht, dass menschliche Hervorbrin-
gungen schon seinerzeit um ein Vielfaches die empathischen Fihigkeiten des
Menschen tiberstiegen: Natur, sei es menschliche, sei es nicht-menschliche,
imperialistisch mit organisierter Gewalt zu unterwerfen (augensffnend Galea-
no 1991), kann unzweifelhaft millionenfach bewerkstelligt werden — das damit
verbundene Leid millionenfach nach- und mitzuempfinden, jedoch nicht. Im
Angesicht der entsinnlichten und entsinnlichenden Praktiken des Wirtschaf-
tens, die wir zum Ausgangspunkt unserer Uberlegungen gemacht haben und
deren Aufhebungen bislang alles andere als unmittelbar bevorzustehen schei-
nen, wiren wir dramatisch missverstanden, wiirde unser Plidoyer aus dem
letzten Abschnitt als naiver Riickbau in Vergangenes gelesen oder um der bes-
seren Ubersicht willen als »small is beautiful« (Schumacher 1974). Damit Per-
spektiven nachhaltiger Entwicklung »trotzdem« auf den Weg gebracht werden
konnen, ist niher auf den Begriff der Nihe einzugehen.

Wenn wir bislang argumentiert haben, dass Moral kein Priifstein fremder
Welten ist, sondern eine stets historisch situierte Zuschreibung von richtigund
falsch, die sich mit Mouffe (2014, S. 1) gesprochen als agonistischer Pluralis-
mus kultureller Orientierungen verwirklicht, dann ist das theoretisch folgen-
reich. Da wir ndmlich ferner die Fihigkeit des Mit- und Einfiihlens als Quell
menschlichen Moralvermégens markiert haben, also die Fahigkeit, sich selbst
als Selbst inmitten von anderem und anderen gewahr zu werden, ergibt sich
nun ein Begriff von Nihe, der zuvorderst darauf abstellt, sinnlich, leiblich, phy-
sisch in etwas involviert und betroffen zu sein. Im Machen und Gemacht-wer-
den dieser Relationierung kommt dann schliellich Verantwortung ins Spiel,
die spitestens im Feld der regulativen Idee nachhaltiger Entwicklung immer
auch moralische Ausdeutungen mit sich bringt. In Anlehnung an Heidegger
(2000, S. 167) verweist Nihe insofern in erster Linie nicht auf kleine Entfer-
nung, sondern auf eine gefithlsbetonte Qualitit des In-der-Welt-seins.™

Mit dieser Wendung kénnen wir unsere Skepsis gegeniiber den verkopften
Moraltheorien aus dem vorherigen Abschnitt weiter unterfiittern, insofern sich
Gefiihle weder durch Pflichten oder Governance erzwingen oder steuern noch
rational auflésen lassen. Was wir an anderer Stelle als kosmologische Selbstbesin-
nung des Menschen bezeichnet haben (Hochmann und Pfriem 201y, S. 165ft.),

14 | Gerade an der Person Martin Heideggers, der sich seinerzeit nicht derart gegen
den Hitler-Faschismus wandte, wie das nach verbreitetem Daflirhalten geboten gewe-
sen ware, zeigt sich die Notwendigkeit, nicht bei Allgemeinplatzen wie Moral, Gefiihle
oder Verantwortung stehen zu bleiben, sondern die spezifischen Qualitaten, auf die
diese verweisen, auch spezifisch zu bewerten.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

135


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

erlaubt es hingegen, jenseits individualistischer oder naturalistischer Setzun-
gen weiterzudenken.” In Anerkenntnis von Leiblichkeit, Mitweltlichkeit und
Endlichkeit menschlicher Existenz (ebd.) ergibt sich dann namlich eine Pers-
pektive von Nihe, die in erster Linie tatsichlich nicht raumlich zu begreifen ist.
Das leibliche, mitweltliche und endliche Affizieren und Affiziert-werden, das
dabei virulent wird, beginnt als Achtsamkeit, die eine sensibilisierte Wahrneh-
mung erfordert. In der praktischen Konsequenz ist die sinnlich grundierte,
praktizierte Verantwortung als Nihe zu anderem, anderen und sich selbst kei-
ne Vereinzelung, die nahezu zwangsliufig in Uberforderung miindet, sondern
ein explizit kulturelles Unterfangen, das allen kulturellen Verwahrlosungen
und Machbarkeitsphantasien der Gegenwart zum Trotz »trotzdem« das Inter-
esse an der Welt nicht verliert.

Wohin diese Reise geht, ist eine immer offene Frage. Da leiblich-sinnli-
che Erfahrung von Natur leiblich-sinnliche Nihe zu Natur braucht, erscheinen
gleichwohl besonders solche Perspektiven als hoffnungsvoll, die sich die invol-
vierte und involvierende Kultivierung und Bewahrung von Natur zur Aufgabe
machen. Und spitestens hier werden Unternehmen erneut wichtig.

7. ConcLusIo: UNTERNEHMENSVERANTWORTUNG IST
EINE DIALEKTIK DER MOGLICHKEIT

Weil die Richtung, in die sich das »Raumschiff Erde« (Crutzen et al. 2011) be-
wegt, vom praktischen Tun und Lassen praktisch Tétiger abhingt, ergibt sich
Verantwortung als eine nicht abzuschiittelnde Notwendigkeit — auch und ge-
rade fiir Unternehmen. Denn iiberall dort, wo iiber unterschiedliche inhalt-
liche Ausrichtungen gestritten werden kann, kommt Strategie ins Spiel. Das
unternehmensbezogene Erdffnen oder Verstellen von Moglichkeitsrdumen
zur kulturellen Bewiltigung virulenter Zeitfragen macht dabei deutlich, dass
das Sich-Verantworten als Geben von Antworten zunichst einmal prinzipiell
immer gegeben ist: In dem Mafle, in dem wir beginnen, Kontingenz anzu-
erkennen, brauchen wir Verantwortung als theoretische und praktische Folge
daraus. Strategisches Management als Ort des Unternehmerischen ist inso-
fern eine reflexive Selbst-Responsibilisierung, die als Unzufriedenheit mit
dem beginnt, was ist.

Nachhaltigkeit kann dabei als Orientierung stiftendes Plidoyer fiir eine
spezifische Verantwortung wesentlich werden. Wie es genau eingel6st wird,
muss schon aus Griinden demokratischer Legitimierung, respektive Verstin-
digung eine empirische Frage bleiben. Als Okonominnen und Okonomen sind

15 | Ergénzend sei hier auf Welsch (2012) verwiesen, der sich zwar nicht auf Nachhal-
tigkeit bezieht, jedoch in eine dhnliche Richtung zielt.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

wir jedoch angehalten, moglichst gebildete Anregungen dafiir zu geben, wie
das besser als bislang gelingen kénnte. Mit diesem Versuch befasst, stellen
wir fest, dass Verantwortung fiir nachhaltige Entwicklung eine gesellschafts-
politisch-verstindigungsorientierte Arbeit an Vielfalt und Andersartigkeit in
der praktischen Ausgestaltung sinnlicher und sinnvoller Mensch-Natur-Bezie-
hungen erfordert.

Strategien und Ansitze, die eine theoretische und/oder praktische Ferne
konstruieren, arbeiten dem entgegen und weisen insofern in die falsche Rich-
tung. Weil das Allgemeine nicht existiert, kann es fiir involvierte Erfahrung
nicht zur Verfiigung stehen. Fiir Fragen zukunftsfihiger Unternehmenstheo-
rie bedeutet das, dass (sofern wir terminologisch bei diesem Namen bleiben
wollen) Betriebswirtschaftslehre umso zahnloser und umso hilfloser wird, je
universeller ihr Anspruch ist. Die Widerspriiche der wirklichen Welt anzu-
erkennen, macht es nach unserem Dafiirhalten hingegen heute notwendiger
denn je, sich immer wieder erneut die Hinde schmutzig zu machen. In wis-
senschaftlicher Reflexion einerseits — und in praktizierter Unternehmensver-
antwortung sowieso ...

LITERATUR

Anders, Giinther. 1961. Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeit-
alter der zweiten industriellen Revolution. Miinchen: C.H. Beck.

Anscombe, Gertrude E. M. 1958. Modern Moral Philosophy. Philosophy 33:1-19.

Arendt, Hannah. 1960. Vita activa oder Vom titigen Leben. Stuttgart: Kohlham-
mer.

Bauman, Zygmunt. 1995. Postmoderne Ethik. Hamburg: Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt. 2010. Wir Lebenskiinstler. Berlin: Suhrkamp.

Bayertz, Kurt, Hg. 1995. Verantwortung. Prinzip oder Problem? Darmstadt:
WBG.

Beck, Ulrich. 1986. Risikogesellschaft. Auf dem Weg in die Moderne. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Beech, Martin. 2009. Terraforming. The Creating of Habitable Worlds. New
York: Springer.

Bohme, Gernot. 2008. Ethik leiblicher Existenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Branson, Richard. 2012. Geht nicht, gibt’s nicht! So wurde Richard Branson zum
Uberflieger. Seine Erfolgstipps fiir Thr (Berufs-)Leben. 3. Aufl. Kulmbach: Bér-
senmedien.

Cato, Molly Scott. 2009. Green Economics. An Introduction to Theory Policy and
Practice. London: Earthscan.

Crutzen, Paul J. 2002. Geology of Mankind. Nature 415:23.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

137


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

Crutzen, Paul J., Michael D. Mastrandrea, Stephan H. Schneider und Peter
Sloterdijk, Hg. 2011. Das Raumschiff Erde hat keinen Notausgang. Energie und
Politik im Anthropozdn. Berlin: Suhrkamp.

Crutzen, Paul J., und Eugene F. Stoermer. 2000. The Anthropocene. Global
Change Newsletter 41:17-18.

Descola, Philippe. 2011. Jenseits von Natur und Kultur. Berlin: Suhrkamp.

Eagleton, Terry. 2008. Der Sinn des Lebens. Berlin: Ullstein.

Etzioni, Amitai. 1968. The active society. A theory of societal and political process-
es. New York: Free Press.

Fatheuer, Thomas, Lili Fuhr und Barbara Unmiifig. 2015. Kritik der Griinen
Okonomie. Miinchen: oekom.

Fuchs, Thomas. 2008. Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische
Essays. Zug: Die Graue Edition.

Fukuyama, Francis. 2012. The end of history and the last man. London: Penguin.

Galeano, Eduardo. 1991. Die offenen Adern Lateinamerikas. Die Geschichte eines
Kontinents von der Entdeckung bis zur Gegenwart, 14. Aufl. Wuppertal: Ham-
mer.

Gigold, Sven. 2009. Der Green New Deal. Der griine Pakt mit dem Monster.
Politische Okologie 27:42-44.

Heidegger, Martin. 2000. Das Ding (1950). In Vortrige und Aufsitze. Gesamt-
ausgabe, Bd. 7, Hg. Martin Heidegger, 165-188. Frankfurt a.M.: Vittorio
Klostermann.

Heller, Agnes. 1981. Theorie der Gefiihle. Hamburg: VSA.

Hochmann, Lars. 2016. Die Aufhebung der Leblosigkeit. Eine praxis- und natur-
theoretische Dekonstruktion des Unternehmerischen. Marburg: Metropolis.
Hochmann, Lars, und Reinhard Pfriem. 2017. Jenseits von Ressourcen. Natur
als wesentlicher Terminus fiir Unternehmenstheorie. In Unternehmen der
Gesellschaft. Interdisziplindre Beitrdge zu einer kritischen Theorie des Unter-

nehmens, Hg. FUGO, 161-186. Marburg: Metropolis.

Horkheimer, Max, und Theodor W. Adorno. 1969. Dialektik der Aufklirung.
Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Jackson, Tim. 2011. Wohlstand ohne Wachstum. Leben und Wirtschaften in einer
endlichen Welt. Miinchen: oekom.

Jinicke, Martin. 1984. Umweltpolitische Privention als Gkologische Modernisie-
rung und Strukturpolitik. Berlin: ITUG.

Kant, Immanuel. 1784. Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung? Berlin-
ische Monatsschrift 4:481-494.

Laclau, Ernesto, und Chantal Mouffe. 1985. Hegemony and socialist strategy. To-
wards a radical democratic politics. London: Verso.

Leed, Eric J. 1993. Die Erfahrung der Ferne. Reisen von Gilgamesch bis zum Tou-
rismus unserer Tage. Frankfurt a.M.: Campus.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung kommt mit Néhe

Marx, Karl. 1968. Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre
1844. In Erginzungsband. Schriften, Manuskripte, Briefe bis 1844. MEW, Bd.
40, Hg. Karl Marx und Friedrich Engels, 465-588. Berlin: Dietz.

Mazanek, Daniel D., Raymond G. Merrill, John R. Brophy und Robert P. Muel-
ler. 2015. Asteroid Redirect Mission Concept. A Bold Approach for Utilizing
Space Resources. Acta Astronautica 117:163-171.

Moufte, Chantal. 2014. Agonistik. Die Welt politisch denken. Berlin: Suhrkamp.

Nietzsche, Friedrich. 1887. Die frohliche Wissenschaft. Leipzig: E. W. Fritzsch.

Nussbaum, Martha C., und Amartya Sen. 1993. The quality of life. Oxford: Clar-
endon Press.

Osborn, Fairfield. 1948. Our plundered planet. Boston: Little, Brown.

Paech, Niko. 2012. Befreiung vom Uberfluss. Auf dem Weg in die Postwachstums-
okonomie. Minchen: oekom.

Pfriem, Reinhard. 1995. Unternehmenspolitik in sozialokologischen Perspektiven.
Marburg: Metropolis.

Pfriem, Reinhard. 2006. Unternehmensstrategien. Ein kulturalistischer Zugang
zum Strategischen Management. Marburg: Metropolis.

Pfriem, Reinhard. 2007. Unsere mégliche Moral heifit kulturelle Bildung. Unter-
nehmensethik fiir das 21. Jahrhundert. Marburg: Metropolis.

Pfriem, Reinhard. 2011. Jenseits des Konsums. Die Tatigkeitsgesellschaft als
nachhaltige Perspektive. In Eine neue Theorie der Unternehmung fiir eine
neue Gesellschaft, Hg. Reinhard Pfriem, 89-112. Marburg: Metropolis.

Pfriem, Reinhard. 2013. Weltlosigkeit {iberwinden. Zur Kritik des (nicht nur
Skonomischen) modernen Menschenbildes und was daraus folgen kénnte.
Zeitschrift firr Wirtschafts- und Unternehmensethik 14:195-217.

Pfriem, Reinhard. 2015. Okonomie ist kulturelle Praxis. Zur Feier des Geburts-
tags von Irene Antoni-Komar. In Die Kultivierung des Okonomischen. Kul-
turelle Prozesse, kulturelle Praktiken, kulturelle Kompetenzen. Festschrift fiir
Irene Antoni-Komar zum Go. Geburtstag, Hg. Reinhard Pfriem, Lars Hoch-
mann, Nina Gmeiner, Karsten Hurrelmann, André Karczmarzyk, Chris-
tian Lautermann und Christine Lenz, 83-98. Marburg: Metropolis.

Polanyi, Michael. 1967. The Tacit dimension. New York: Doubleday.

Radkau, Joachim. 20u. Die Ara der Okologie. Eine Weltgeschichte. Miinchen:
C.H. Beck.

Robertson, Morgan M. 2006. The Nature That Capital Can See. Science, State,
and Market in the Commodification of Ecosystem Services. Environment
and Planning D: Society and Space 24:367-387.

Rockstrom, Johan, Will Steffen, Kevin Noone, Asa Persson, F. S. Chapin, Eric F.
Lambin, Timothy M. Lenton, Marten Scheffer, Carl Folke, Hans . Schelln-
huber, Bjorn Nykvist, Cynthia A. de Wit, Terry Hughes, Sander van der
Leeuw, Henning Rodhe, Sverker Sérlin, Peter K. Snyder, Robert Costanza,
Uno Svedin, Malin Falkenmark, Louise Karlberg, Robert W. Corell, Victoria

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce

139


https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Lars Hochmann und Reinhard Pfriem

J. Fabry, James Hansen, Brian Walker, Diana Liverman, Katherine Richard-
son, Paul Crutzen und Jonathan A. Foley. 2009. A Safe Operating Space for
Humanity. Nature 461:472-475.

Rosanvallon, Pierre. 2016. Die gute Regierung. Hamburg: Hamburger Edition.

Royal Society. 2009. Geoengineering the Climate. Science, Governance and Un-
certainty. London: Royal Society.

Schmitz, Hermann. 1990. Der unerschépfliche Gegenstand. Grundziige der Phi-
losophie. Bonn: Bouvier.

Schneidewind, Uwe, und Angelika Zahrnt. 2013. Damit gutes Leben einfacher
wird. Perspektiven einer Suffizienzpolitik. Miinchen: oekom.

Schulze, Gerhard. 2003. Die Beste aller Welten. Wohin bewegt sich die Gesell-
schaft im 21. Jahrhundert? Minchen: Hanser.

Schumacher, Ernst F. 1974. Small is Beautiful. Economics as if People Mattered.
New York: HarperCollins Publishers.

Schumpeter, Joseph A. 1947. The Creative Response in Economic History. The
Journal of Economic History 77:149-159.

Schumpeter, Joseph Alois. 1993. Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, 7.
Aufl. Miinchen: Francke.

Smith, Adam. 1759. The Theory of Moral Sentiments. Edinburgh: Millar, Kin-
caid, Bell.

Streeck, Wolfgang. 2014. Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen
Kapitalismus, 5. Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Tieck, Ludwig, und Karl E. von Biilow, Hg. 1846. Novalis Schriften. 3. Theil.
Berlin: G. Reimer.

UNEP. 2016. United Nations Environment Programme. Green Economy. http://
web.unep.org/greeneconomy/ (Zugegriffen: 05.05.2016).

Venter, J. Craig. 2013. Life at the speed of light. From the double helix to the dawn
of digital life. New York: Viking.

Weick, Karl E., und Kathleen M. Sutcliffe. 2003. Das Unerwartete managen.
Wie Unternehmen aus Extremsituationen lernen. Stuttgart: Klett-Cotta.

Welsch, Wolfgang. 2012. Homo mundanus. Jenseits der anthropischen Denkform
der Moderne. Weilerswist: Velbriick.

Williamson, Jack. 1942. Collision Orbit. Astounding Science Fiction 29:8o.

https://dol.org/10:14361/97838394406867-007 - am 14.02.2028, 20:51:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839440667-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

