|. Henri Bergson —
Die Rehabilitation der Bewegung

Es gibt innerhalb der Philosophie Bergsons zwei Aspekte, die als Aus-
gangspunkte fiir die vorliegende Arbeit verstanden werden. Zum
einen ist Bergson ein Verteidiger des Lebens und der lebendigen Be-
wegung als Grundlage unseres Weltverstindnisses gegeniiber den
starren Erklarungen der Welt, die in Determinismen enden, was ihn
fir die Einschdtzung der Beziehung des Menschen zur Welt beson-
ders wertvoll macht. Zum anderen folgt daraus ein Freiheitsbegriff,
der die Philosophie nach ihm geprigt hat. Vor allem die franzgsische
Phidnomenologie ist nur auf dem Hintergrund seiner Philosophie zu
verstehen. Der Gedanke des Engagements — obwohl bei ihm nicht
explizit verwendet — schuldet ihr so viel, dass die folgenden philoso-
phischen Gedanken oft nur dadurch verstanden werden kénnen, dass
sie sich im sicheren Riickgriff auf diese Philosophie behaupten kon-
nen.

Durch Bergsons Philosophie wird geklirt, wie das Leben des
Einzelnen trotz seiner ihm wesentlichen Teilhabe an einer Ganzheit
immer sein ganz eigenes ist. Diese Art von Freiheit macht das Lebe-
wesen in seinem Sein aus. Das zeigt aber ebenfalls, dass das Leben des
Einzelnen nicht als Teil eines Lebens im Ganzen zu verstehen ist. Das
Leben selbst ist nicht dadurch Leben, dass es eine Anhdufung von
Gelebtem ist, sondern dieses Verhiltnis muss anders bestimmt wer-
den. Im Folgenden soll es darum gehen, eine Basis fiir das Verstind-
nis eines Engagementgedankens herzustellen. Es wird nétig sein, die
grundlegenden Ideen Bergsons darzustellen, um sie im Sinne des
Themas einzuordnen. Dazu gehort zunichst die grundlegende Unter-
scheidung Bergsons zwischen Zeit und Dauer (1.). Darauf aufbauend
soll das Verhiltnis von Materie und Geist (2.) thematisiert werden.
Die Intuition (3.) als die bergsonsche Methode gibt Aufschliisse iiber
den praktischen Geist (4.). Aus ihm wird klar, dass diese Philosophie
wegbereitende Ideen tiber die Personlichkeit (5.) beisteuert, die alle-
samt auf die Grundidee der Bewegung (6.) zuriickzufiihren sind. Nur

22

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

auf dieser Grundlage wird es mdoglich sein, im Rahmen des Vor-
habens und von Bergson aus, die Problematik eines Weltverhiltnis-
ses (7.) allererst zu umreifSen.

1.  Zeit und Dauer

Der bergsonschen Philosophie liegt die Annahme einer Dauer zu-
grunde, die dem psychischen Leben eigen ist und die dem Verstind-
nis der Zeit, wie wir sie auflerhalb unser wahrnehmen, zugrunde
liegt. Es handelt sich dabei um die Zeit der Sphire des Bewusstseins,
in der es keine zu unterscheidenden Quantititen gibt, sondern ein
Netz von Qualititen sich stindig weiter webt. Die Zeit, wie wir sie
in uns als Dauer wahrnehmen, ist die eigentliche Zeit; die Zeit, die
wir im Allgemeinen als die Abfolge von verschiedenen im Raum
stattfindenden Verinderungen konstatieren, ist dagegen eine ver-
raumlichte Variante dieser urspriinglichen Zeit.

Bergsons Ausgangspunkt ist die These, dass die Gegebenheiten
des Bewusstseins zwar im Allgemeinen als quantitative GréfSen emp-
funden werden, es sich aber eigentlich um eine Mannigfaltigkeit an
Qualitaten handelt, die sich dem Bewusstsein darbieten. Der Hunger
z.B. wird normalerweise als eine Grofse empfunden, die sich steigern
kann oder die vielleicht ein ertrigliches Ausmafl hat. Nach Bergson
handelt es sich dabei aber nicht um eine Empfindung mit verschiede-
nen moglichen Ausmafien, bzw. verschiedenen Intensitéten, sondern
um Empfindungen verschiedener Qualititen. Im Bewusstsein, so
Bergson, gibt es keine Mannigfaltigkeit von Zustinden, deren Addi-
tion die Quantitit der summierten Empfindungen ausmacht. Es gibt
also keine einzelne Hungerempfindung, die sich durch Addition ak-
kumuliert und steigert. Jede Empfindung ist eine einzelne Qualitat,
deren vermeintliche Intensitit aus der Empfindung mannigfacher
qualitativ verschiedener Zustinde resultiert.

Das Bewusstsein der Zeit steht in seinem 1889 erschienenen
Werk Zeit und Freiheit! zunichst im Mittelpunkt der Uberlegungen
Bergsons. Die Vorstellung einer Zeitspanne scheint uns als eine ein-
fache Sukzession von Momenten gegeben. Eine Sukzession impli-

! Der Originaltitel lautet: Essai sur les données immédiates de la conscience. Im Fol-
genden wird zitiert nach: Zeit und Freiheit. [ZF] Hamburg: Europiische Verlagsanstalt,
1994.

23

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

ziert eine Addition, bei der eine Summe von Einheiten entsteht.
Wenn man zihlt, so zdhlt man gemif3 einer Addition von Zahlen,
die Einheiten darstellen, die wiederum untereinander identisch sind.
Jede dieser einzelnen, in die Summe eingehenden Einheiten bleibt
allerdings fiir sich gesehen stehen. Dafiir beansprucht das Denken
eine raumliche Dimension, in der es ein Nacheinander als Neben-
einander vorstellt. Die Zeit, so wie sie seit Aristoteles traditionell
verstanden wird, ist eine solche Addition. Fiir Bergson dagegen ist
allerdings die Tatsache, dass hier immer eine Raumdimension mit-
spielt, eine Leistung des Geistes, der dieses Nebeneinander konstru-
iert. Genau darin liegt fiir ihn der Fehler des reflexiven Verstandes.
Er macht aus der Zeit ein homogenes Medium, das sich quantitativ
vergroflern und verringern lasst. Zeit wird hier zu einer Einheit sum-
mierter Momente, deren Wesen darin besteht, dass sie sich zu sich
selbst hinzuftigt. Damit wird die Zeit allerdings vom Verstand der
eigentlich urspriinglicheren »Dauer« entzogen.

Es gibt fiir Bergson zwei Realititen, deren Darstellung zur Kla-
rung dieser These beitrigt: eine heterogene Realitit, in der die sinn-
lichen Qualitdten als Qualititen erfasst werden, und eine homogene
Realitit, die den Raum einfiihrt und dem Verstand die Moglichkeit
gibt, homogene Einheiten in einer Summe zu Quantititen zusam-
menzufassen. Letztere macht es dem Bewusstsein erst moglich zu
zdhlen, zu abstrahieren und letztendlich auch zu sprechen.

Der Begriff der »Dauer« beschreibt die Zeit, die unserem Be-
wusstsein eigen ist, die also nicht durch ein Nacheinander oder
Nebeneinander beschrieben werden kann, weil sie nicht aus einer
Summe abstrakter homogener Einheiten besteht, sondern ein hete-
rogenes, dem Leben entsprechendes Werden beschreibt:

»Die ganz reine Dauer ist die Form, die die Sukzession unsrer BewufStseinsvor-
giinge annimmt, wenn unser Ich sich dem Leben iiberldft, wenn es sich dessen
enthilt, zwischen dem gegenwiirtigen und den vorhergehenden Zustinden eine
Scheidung zu vollziehen. «2

Doch wie soll man ein solches Konzept der Dauer genau verstehen?
Was steckt hinter der Formulierung, »sich dem Leben zu iiberlas-
sen«?

Auf der Ebene unseres unmittelbaren Bewusstseins, die das rei-
ne Erleben der Bewusstseinszustinde darstellt, ist der Verstand, der

2 ZE 77.

24

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

immer versucht, eine gewisse Ordnung in die Empfindung zu brin-
gen und so immer eine Homogenitit von vergleichbaren, addier-
baren und vor allem zusammenfassbaren Zustinden schafft, nicht
wirksam.

Ein Beispiel: Wenn ich meinen Finger auf einer rauen Strecke
entlang fiihre, so kann ich dies als Sukzession verschiedener Empfin-
dungen von Rauem erfahren: Der Anfang scheint weicher als das
Ende, die scheinbare Intensitit des rauen Gefiihls steigert sich durch
die Reibung und wird letztendlich unangenehm. Der Verstand lasst
mich diese Empfindung in einem Nacheinander fassen, in einer Ord-
nung, die eine Einheit von »rau« akkumuliert und in einer zeitlich-
rdumlichen Erfahrung darstellt. Doch die eigentliche Empfindung
dieses Vorgangs ist eine andere. Ich empfinde kein Nacheinander,
sondern ich empfinde eine einzige Bewegung iiber raues Material,
die sich mit unterschiedlichen Empfindungsqualititen meinem Be-
wusstsein darbietet. Was Bergson meint, wenn er sagt, das Ich sei in
diesem Fall dem »Leben iiberlassenc, ist, dass es die Empfindung in
der Dauer nicht als eine Summe von Zustanden erfihrt, sondern sie
mit dem organisiert, was es schon ist:

»Kurz, die reine Dauer konnte sehr wohl nur eine Sukzession qualitativer Ver-
dnderungen sein, die miteinander verschmelzen, sich durchdringen, keine pri-
zisen Umrisse besitzen, nicht die Tendenz haben sich im Verhiltnis zueinander
zu exteriorisieren, und mit der Zahl nicht die geringste Verwandtschaft aufwei-
sen; es wire das die reine Heterogenitit.«3

Es ist die Bewegung als sich vollziehende Bewegung, nicht als abge-
schlossene Einheit, die die Dauer ausmacht, »eine Aufeinanderfolge
von Zustidnden, von denen jeder den folgenden ankiindigt und den
vorhergehenden in sich enthalt«.*

Der genaue Zusammenhang und damit der Aufweis der fundie-
renden Dauer wird von Bergson durch folgendes Beispiel verdeut-

3 ZE 80.

¢ »Einfiihrung in die Metaphysiks, in: Bergson, H., Denken und schopferisches Wer-
den. Aufsitze und Vortrdge. [DSW] Hamburg: Europdische Verlagsanstalt, 1993, 185.
Diese flielende Bewegung ist der Erfahrung durch die Intuition zugénglich. Dies unter-
scheidet die »Dauer« bei Bergson vom »stream of consciousness«, den William James
der Erfahrung zugrunde legt. Vgl. Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit. Zur Philosophie
Henri Bergsons. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 2002, 62 f.: »[...] James [hailt] nur den
Wandel (change) von etwas oder den Ubergang (transition) von etwas zu etwas anderem
erfahrbar, nicht aber den Fluf3 der Zeit selbst.«

25

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

licht:> Er will zeigen, dass die Zeit, die wir normalerweise mit der Uhr
messen, keine eigenstandige Zeitform ist, sondern nur eine verraum-
lichte Variante der Wahrnehmung unserer Dauer. Sehen wir namlich
auf die Uhr, so wollen wir verstreichende Zeit durch die Bewegungen
des Zeigers messen. Was aber messen wir wirklich? Es ist die Entfer-
nung von verschiedenen Positionen des Zeigers, die wir in einen Zu-
sammenhang bringen und an denen wir einen Fortschritt als Zeit-
abfolge interpretieren. Dieser Zusammenhang ist nur durch einen
Prozess zu bewerkstelligen, der notwendig mit einem Ich verkniipft
ist. Um niamlich eine spitere Position von einer fritheren unterschei-
den zu konnen, brauchen wir ein Ich, das sich zumindest die frithere
Position vorstellen, oder sie gar als Erinnerung hervorrufen kann.
Schaltet man allerdings dieses Ich aus, nimmt man es aus der Be-
trachtung der Situation heraus, so bleibt nichts iiber als die unzusam-
menhingenden Positionen des Zeigers oder — im Moment der Wahr-
nehmung — die eine Position. Demgegeniiber gibt es in unserem
Bewusstsein eine solche statische Position, nicht. Die Positionen, die
sich unserer Wahrnehmung der Uhr als gegenseitig ausschlieflend
und damit unterscheidbar darstellen, ihre »reziproke Exterioritit«
zueinander, ist charakteristisch fiir eine Verrdaumlichung der Zeit,
die wir vornehmen, damit wir sie iiberhaupt messen konnen.

»Da die sukzessiven Phasen unsres bewufSten Lebens, die sich indessen gegen-
seitig durchdringen, jede fiir sich genommen einer ihnen simultanen Pendel-
schwingung entsprechen, da andererseits diese Schwingungen deutlich von-
einander unterschieden sind, insofern die eine nicht mehr ist, wenn die andere
eintritt, gewohnen wir uns daran, zwischen den sukzessiven Momenten unsres
bewuf3ten Lebens dieselbe Unterscheidung aufzustellen: die Pendelschwingun-
gen 18sen es sozusagen in ineinander duflerliche Teile auf: hieraus entspringt
dann die irrtiimliche Vorstellung einer inneren homogenen, dem Raume analo-
gen Dauer, deren identische Momente aufeinander folgen, ohne einander zu
durchdringen.«¢

Die Tatsache, dass wir die Pendelschwingungen als Symbole begrei-
fen, die einander dufSerlich sind, ist die Voraussetzung dafiir, dass ein
bewusster Beobachter eine Reihenfolge herstellen und sie damit in-
nerhalb seiner ablaufenden Dauer als raumliche Veranderung wahr-
nehmen kann. Die Simultaneitit von rdumlicher Positionierung und
Wahrnehmung stellt dabei den Schnittpunkt der Dauer mit dem

5 Vgl. zum Folgenden ZF, 83f.
¢ Ebd.

26

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

Raum dar. Das heif3t, dass die heterogene Dauer durch die Wahrneh-
mung einer Statik im Raum zur homogenen Zeit wird, mit der sich
nicht nur Berechnungen machen lassen, sondern die irrtiimlich un-
sere gesamte Zeitwahrnehmung iiberdeckt.

Die Sukzession, die wir dem Zeiger im Raume unterstellen, ist
nur deshalb moglich, weil wir bewusste, lebende Wesen sind, die
durch die Verkniipfung von Vergangenheit und Gegenwart, Sukzes-
sion iiberhaupt erst konstituieren kénnen. Diese These bringt Berg-
son zu seiner Kritik am Assoziationismus seiner Zeit. Die assoziatio-
nistische Psychologie veranschlagt nidmlich zwischen psychischen
Vorgingen eine Ursache-Wirkungs-Beziehung. Eine solche Bezie-
hung kann es aber nach Bergsons Einsicht in die heterogene Dauer
unserer psychischen Zustinde nicht geben, da sie als qualitative He-
terogenitit nicht quantitativ messbar und in ein solches Kausalitits-
gesetz nicht einsetzbar ist. Bergson gibt zwar zu, dass es zwischen
dem augenblicklichen psychischen Zustand und dem vorangegange-
nen eine Beziehung gibt. Allerdings kann es sich dabei nicht um eine
Ursache-Wirkungs-Verkniipfung handeln: »Denn zwischen sukzes-
siven Bewuf3tseinszustinden besteht ein Qualitatsunterschied, infol-
gedessen es nie gelingen wird, einen unter ihnen als a priori aus den
vorangegangenen abzuleiten«.”

Eine solche Vorhersehbarkeit psychischer Zustinde aus festen
Wirkursachen wird aber von Seiten der assoziationistischen Psycho-
logie beschrieben. Thr Fehler liegt darin, dass sie die lebendige Ver-
netzung, die durch die je einzelne Personlichkeit und Vergangenheit
sich stindig bildet und im Fortschritt begriffen ist, nicht in Betracht
zieht und so die fundamentale Dimension des bewussten Lebens un-
terschligt, bzw. sie durch eine Formel zu fassen versucht, die ihrer
Dynamik nicht gerecht werden kann. Dabei ist die Erklarung des As-
soziationismus immer eine riickgewandte Konstruktion des Vor-

gangs:

»Der Assoziationismus begeht also den Fehler, den konkreten Phinomenen, die
sich im Geiste abspielen, fortwihrend ihre kiinstliche Rekonstruktion, wie sie
die Philosophie an die Hand gibt, zu substituieren und auf diese Weise die Er-
klarung mit der Tatsache selbst zu vermengen.«®

7 ZF 118.

8 ZF 123. Zur Kritik am retrospektiven Charakter des Verstandes in der homogenen
Zeit, der der assoziationistischen Psychologie als Grundlage dient, vgl. auch: »Einfiih-
rung in die Metaphysik«, in: DSW, 185.

27

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Will die Wissenschaft allerdings wirklich einen psychischen Vorgang
aus dem Ablauf eines vorangegangenen vorhersagen, so miissen alle
Voraussetzungen genau iibereinstimmen, und wie Bergson tiberzeu-
gend anhand seiner Erklirungen und Skizzen zum Entscheidungs-
prozess und zur Handlung darstellt, kann die Voraussetzung gleicher
Voraussetzungen bei psychischen Vorgingen nicht gewihrleistet
werden.? Die Irreversibilitit der Zeit, der gelebten, ablaufenden Zeit,
ist ihr Charakteristikum und macht Vorhersagen unméglich. Kann
eine Entscheidungshandlung wie auf einer Linie zuriickverfolgt wer-
den, so handelt es sich um eine Rekonstruktion der abgelaufenen
Zeit, nicht um eine Erfassung der ablaufenden Zeit. Die Wissenschaft
erklart damit, wie ein Entscheidungsprozess vor sich gegangen ist,
nicht, wie er vor sich geht. Damit sind sowohl die Erklarungen der
Deterministen, die sich auf solche Rekonstruktionen stiitzen, als
auch die der Verteidiger einer Willensfreiheit, die erst einmal jegli-
ches fiir moglich halten, widerlegt — letztere deshalb, weil, wenn sie
von einer grundsitzlichen Moglichkeit sprechen, der Prozess der
Entscheidung noch gar nicht aktuell ist, »moglich« und »unmoglich«
also noch gar keinen Sinn haben. Erst in der konkreten Situation
werden Handlungen méglich.

Die Dauer, die Zeit des ablaufenden Bewusstseins, kann aber
niemals nachempfunden werden, denn in ihr liegt die Personlichkeit
des einzelnen verborgen. » Verborgen« deshalb, weil die Vernetzung
vergangener mit gegenwirtiger psychischer Vorgénge nicht nur un-
begreifbar in ihrer Komplexitit und Fiille, sondern auch ein immer
sich erweiternder, im Fortschritt begriffener solcher Komplex ist. Das
Bewusstsein selbst kann diese Komplexitit nicht greifen, ohne ihr
eine statische Wortmaske aufzuerlegen, die ihm die Dauer als eine
homogene Abfolge erscheinen lassen wiirde. Fiir ein anderes Be-
wusstsein, einen Anderen, wire dies ebenso unmdoglich. Dem inne-
ren Leben des Bewusstseins obliegt ein ganz anderes Konzept von
Kausalitit:

»Das innere Kausalititsprinzip ist ein rein dynamisches und hat keinerlei Ana-
logie mit der Beziehung zwischen zwei einander bedingenden duferen Phino-
menen. Denn diese konnen sich in einem homogenen Raume wiederholen und
lassen die Aufstellung eines Gesetzes zu, wihrend die tiefen psychischen Tatsa-

9 Vgl. ZE, 132 ff., und dazu die genaue Explikation im Kapitel »Handlung als Prozef8 und
Form« in: Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 83-97.

28

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

chen sich dem Bewusstsein nur ein einziges Mal darbieten und niemals wieder
auftreten.«10

Dennoch muss betont werden, dass Bergson, wenn er von Dauer
spricht, nicht eine einzige Dauer meint — also kein Flieflen, an dem
unser Bewusstsein nur teilhat. Unsere bewusstseinsmiflige Dauer
hat vielmehr den Charakter einer Einheit von mehreren »Dauernc.
Es gibt mehrere Formen der Dauer, die jedoch in ihrer Vielheit als
Einheit verstanden werden miissen. Es handelt sich dabei um eine
Einheit, die durch die Organisation verschiedener Formen der Dauer
erst gebildet wird. Auch hier ist die Dynamik, die Verdnderung per
se, die entscheidende Komponente, die die Dauer zu einem nicht-
identischen, vermeintlich stillstehenden Flielen macht. Nur im Voll-
zug ist eine Bewegung und die sie durchziehende Zeit wirklich. Was
sich dem Beobachter einer solchen Bewegung zeigt, ist eine perspek-
tivische (Re-)Konstruktion des Geschehenen. Die Wirklichkeit lauft
in verschiedenen Dauern ab. Die Bewegungen, die ich wahrnehme,
kénnen sich aber fiir mich nur in einer Dauer vereinen, weil ich sel-
ber als dauerndes Wesen lebe. Die Erscheinungen, die aufSerhalb mei-
ner in einer Dauer sind, konnen fiir mich nur als ein organisiertes
FlieBen meiner Dauer erscheinen, weil sie durch meine Wahrneh-
mung von ihnen an meiner Dauer teilhaben. Es ist meiner Dauer so
moglich, die Zeitfolgen der Geschehnisse »zu entdecken, sich mit
ihnen zu verschmelzen und sie sich schrankenlos einzuverleiben«.1!

»Dies ist unsere urspriingliche Vorstellung von Gleichzeitigkeit. Wir nennen
zwei dufSere Strome gleichzeitig, die dieselbe Dauer belegen, weil sie einander
in der Dauer, in einer dritten Dauer, in der unserigen, umfassen [...] [Diese]
stromende Gleichzeitigkeit ldsst uns die innere, die wirkliche Dauer wiederge-
winnen.«?

Dieser Charakter der Dauer, sich einer Vielheit von Bewegungen zu
offnen und sie in eine »stromende Gleichzeitigkeit« fiir das Bewusst-
sein zu vereinen, ermoglicht es uns erst ein soziales Leben zu fiihren.
Unser Verhalten spielt sich so in unserer ganz eigenen Dauer ab,
flieSt aber zusammen mit der Dauer anderer Wesen und macht so

10 ZF 162.

11 Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung. Hrsg. und iibers. v. Martin Weinmann. Ham-
burg: Junius, 2001, 104.

2 Durée et Simultanéité. A propos de la théorie d’Einstein, 68, 81, zitiert in: Deleu-
ze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 105, iibersetzt von Martin Weimann nach der
textkritischen Ausgabe aus Mélanges, Paris 1927.

29

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Verhalten zu ihnen moglich.> Was anfangs also als eine streng be-
wusstseinseigene, letztlich solipsistische Form der Zeit erschien, zeigt
sich hier als eine vereinigende und teilhabende Bewegung innerhalb
der Welt — ein Aspekt, der fiir das, was als Engagement spiter zum
Thema werden soll, von grofler Bedeutung ist, weil sich schon hier
zeigt, dass die Bewegung des Lebens der dualistischen Gegeniiber-
stellung von Mensch und Welt abgeht.

2.  Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Der systematische Ausgangspunkt des zweiten Hauptwerkes von
Bergson, der »Abhandlung iiber die Beziehung zwischen Korper
und Geist«!, ist der Versuch einer Uberwindung der Positionen des
Realismus und des Idealismus. Beide gehen von der strikten Tren-
nung der Materie vom Bewusstsein, des Aufleren vom Inneren, aus,
sind allerdings in ihren Folgerungen dahingehend verschieden, wie
die Beziehung zwischen diesen Bereichen zu sehen ist.

Bergsons Ansatzpunkt ist die urspriingliche Verbindung zwi-
schen Wahrnehmung und Wahrgenommenen:

»Fiir uns ist die Materie eine Gesamtheit von >Bildern<. Und unter >Bild« ver-
stehen wir eine Art der Existenz, die mehr ist als was der Idealist >Vorstellung«
nennt, aber weniger als was der Realist >Ding« nennt — eine Existenz, die halb-
wegs zwischen dem >Ding< und der >Vorstellung« liegt.«'>

Die materielle Welt ist nach Bergson unserem Bewusstsein in Form
von Bildern prisent. Die Wahrnehmung ist ein System von Bildern,
das immer in Bezug zu meinem Leib steht. AufSerhalb unserer Wahr-
nehmung sind Bilder allein auf sich selbst bezogen, also nicht relativ
auf meinen Leib. Hier beeinflussen die Bilder sich gegenseitig und
zwar innerhalb eines strikten Kausalititsprinzips. Der Leib ist fiir
das Bewusstsein der Angelpunkt aller Bilder im Universum und seine

15 Vgl. dazu auch Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 591.

4 So der Untertitel von Materie und Gedichtnis. Im Folgenden wird zitiert aus: Berg-
son, H., Materie und Gedichtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung zwischen Kor-
per und Geist. [MG] Ubers. v. Julius Frankenberger. Frankfurt/M. [et al.]: Ullstein, 1982.
Die Begriffe »Leib« und »Korper« werden zunichst gleichbedeutend gebraucht, obwohl
sich im Laufe der vorliegenden Arbeit herausstellen wird, dass dies zwar bei Bergson,
nicht aber innerhalb der phinomenologischen Philosophie legitim ist.

15 MG, L.

30

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

besondere Rolle dufSert sich darin, der Ausgangspunkt von Handlun-
gen zu sein: »So ist mein Leib ein Gegenstand, bestimmt, andere
Gegenstinde zu bewegen, also ein Zentrum von Handlung; er ist
nicht imstande eine Vorstellung zu erzeugen. «16

Die Freiheit der Handlung liegt in der Fihigkeit der Abwigung
von Vor- und Nachteilen begriindet. Da der Leib allerdings nicht fa-
hig ist, selbst die Vorstellung eines Vorteils zu erzeugen, kommt von
den materiellen Bildern her diese Vorgabe auf ihn zu. Die Gegen-
stinde, die sich dem Bewusstsein als Bilder zeigen, sind so

»[...] wie ein Spiegel und zeigen meinem Leibe seinen eventuellen Einflufs; sie
ordnen sich meinem Kérper unter in dem MafSe wie seine Macht zu- oder ab-
nimmt. Die Gegenstinde, welche meinen Korper umgeben, reflektieren die
mégliche Wirkung meines Korpers auf sie.«\?

Es ist unsere freie Spontaneitit, die sich in dem Reich der Bilder als
produktiver Storfaktor auszeichnet. Wihrend die mechanischen Ge-
setze die Bilder in einen starren Zusammenhang setzen, ist unsere
Spontaneitit der Grund dafiir, dass die Wirkung eines Bildes, die es
im Netz der kausalen Zusammenhinge zu allen Seiten aufrecht er-
halt, auf einen Punkt hin konzentriert wird: »Unsere Vorstellung von
den Dingen wiirde also letzten Endes daher stammen, dass die Dinge
sich an unserer Freiheit brechen.«'8

Wir absorbieren sozusagen die Wirkung der Realitdt, indem wir
sie zur Wirkung auf uns machen. Bergson beschreibt hier eine per-
spektivische Erfassung der Realitit in Form einer selektiven Wahr-
nehmung, deren Kriterien schliefSlich von unserer Freiheit selbst ge-
geben werden. Das Erfassen der Wirklichkeit, bzw. der Bilder, richtet
sich so nach dem Grad der » Aufmerksamkeit fiir das Leben«?, die
Bergson in seinem Vorwort zur siebten Auflage seines Werkes als
seine Leitidee beschreibt. Dennoch ist es keine reine Absorption,
denn die »Strahlen« an Bedeutsamkeit, die die Bilder auf uns richten,
werden von uns, den »Zentren spontaner Aktivitit«, zuriickgeworfen
und zeichnen so die Konturen des Gegenstandes, der sie aussendet,
ab. Dabei wird dem Bild allerdings nichts hinzugefiigt. Es verbleibt
trotz seiner bildhaften Vielseitigkeit einseitig fiir uns, und die be-

16 MG, 4.
7" MG, 5.
18 MG, 22.
¥ MG, VL.

31

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

wusste Wahrnehmung seiner ist somit nicht wesensméiflig sondern
nur gradweise von seinem eigenen Sein verschieden.

Mein Leib ist das besondere Bild, das die Wirkung anderer Bil-
der auf sich und die virtuellen, moglichen Wirkungen seiner auf die
materiellen Bilder reflektiert. Jede Qualitit, die ich an einem Gegen-
stand wahrnehme, deutet nur auf ein Bediirfnis bzw. eine mogliche
Richtung meiner Aktivitit diesem Bild gegeniiber hin. Der Leib ist
somit nicht nur Zentrum meiner Welt und meiner Aktivitit, sondern
gleichzeitig auch die Inkarnation meiner Personlichkeit, die sich in
meinem Verhalten in der materiellen Welt durch ihn ausdriickt.

Im Netz der Wirkungen, das alle Bilder miteinander verbindet,
kommt meinem Leib die Freiheit zu, seine Wirkungen auf die ande-
ren Bilder durch bewusste Wahrnehmung zu steuern. Bewusstes
Wahrnehmen heif3t, die Einflussnahme auf die materielle Welt wih-
len zu konnen.

»Gerade in dieser Auswahl besteht — soweit die duflere Wahrnehmung in Be-
tracht kommt — das Wesen des Bewuf3tseins. Aber in dieser notwendigen Armut
unserer bewussten Wahrnehmung steckt etwas Positives, etwas, das bereits den
Geist ankiindigt: das Vermdgen zu unterscheiden. «2

Das Bewusstsein ist vor allem dieses Vermogen, denn wenn es alle
Einfliisse der Bilder auf sich und auf alle anderen Bilder gleichzeitig
wahrnehmen konnte, so wiirde es selbst zum Gegenstand, der unfrei
diesen Einfliissen ausgesetzt ist.

Doch was passiert mit unserer Wahrnehmung, wenn das Bild in
der Wahrnehmung nicht ein dufleres ist, sondern unser Leib selbst?
Die Wahrnehmung des eigenen Leibes ist ein Grenzfall. Wahrneh-
mung ist fiir Bergson immer Wahrnehmung von Bildern auflerhalb
unseres Korpers, die Wahrnehmung innerer Zustéinde nennt er aller-
dings Empfindung. Die duferen Bilder sind also nicht an den Leib
gebunden, wihrend die inneren Empfindungen ohne ihn nicht mog-
lich sind. Er ist der Mittelpunkt aller Wahrnehmung und die Bedin-
gung aller Empfindungen.

Der Leib ist der Punkt, von dem aus alle Wahrnehmung (solange
sie rein, also frei vom Gedichtnis?! ist) nach aufSen geht und bei den

20 MG, 23.
21 Zur Bedeutung dieses Wahrnehmungsbegriffs und der Rolle des Gedichtnisses vgl.

weiter unten.

32

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Dingen selbst ist. Meine Wahrnehmung ist bei den Dingen, mein
Leib ist ihr Mittelpunkt, nicht ihr Ausgangspunkt.

»Ich finde also in der Gesamtheit der Bilder ein vor den anderen bevorzugtes
Bild, das in seiner Tiefe und nicht nur an seiner Oberfliche wahrgenommen
wird, Sitz von Empfindungen und zugleich Quelle von Titigkeit ist: dieses be-
sondre Bild mache ich zum Mittelpunkt meines Universums und zur physi-
schen Grundlage meiner Personlichkeit.«2

Durch die Position in der Welt, die wir durch unseren Leib unweiger-
lich einnehmen, entscheidet sich auch unser motorischer Raum, d. h.
der Raum, in dem wir unser Handeln ausiiben kénnen. Damit stellt
er einen wesentlichen Ausgangspunkt fiir die Strukturierung unserer
Realitit dar, denn jede Wahrnehmung ist fiir Bergson eine beginnen-
de Handlung. Der Leib als Zentrum unserer Handlungen definiert
unsere Position in der Welt der Dinge in Bezug zu unserer moglichen
Einflussnahme auf sie.

Rein phinomenal stellt Bergson hier fest, dass es der Leib ist,
der die Grenze zwischen der dufleren und der inneren Welt ist, er ist
»der einzige Teil der ausgedehnten Welt, der zugleich wahrgenom-
men, und empfunden wird«.2> Diese Uberkreuzung zwischen Innen
und Auflen stellt den Ausgangspunkt fiir die Interpretation Bergsons
zur Verbindung des Bewusstseins mit der Welt der Dinge dar.*

Aber was soll die Rede von den Bildern bedeuten? Was haben
wir unter einem Bild genau zu verstehen? Auf der einen Seite han-
delt es sich um die urspriinglichste Begegnung von Ding und Vor-
stellung des Dings. Verglichen mit dem, was wir normalerweise
unter Bild verstehen, ist es seine Urform als Ausgangspunkt sym-
bolischer Kraft. Erst aus diesem Bild, das der Begegnung meiner
selbst mit den Dingen entspricht, kann und muss letztendlich eine
Symbolik entspringen. Die Existenzform des Bildes ist unabhingig
sowohl von den Dingen, von denen es ausgeht, als auch von unserer
Wahrnehmung. Die Wahrnehmung ist der Ort, an dem die Bilder zu
dem werden, was sie letztendlich sind — zur Vereinigung der Welt der
Dinge in der Auseinandersetzung mit uns und unseren Vorstellun-
gen. Sie, die Wahrnehmung, ist das Geschehen der Zusammenkunft
unserer selbst mit den Dingen, das sich in den Bildern ausdriickt. In

2 MG, 49.
2 MG, 44.
2 Von diesem Phanomen ausgehend wird sich auch im Weiteren Einiges folgern lassen.
Vgl. die Ausfithrungen zum Leib bei Husserl, S. 86 {f., und bei Merleau-Ponty, S. 247 ff.

33

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

ihnen wird damit sowohl die lebendige Dauer als auch die homogene
Zeit aufgehoben, da sie an beiden teilhaben.

Entgegen der zur Zeit Bergsons diskutierten Theorie, das Ge-
hirn sei der Behilter von Vorstellungen, die sich im Sinne assoziatio-
nistischer Verhiltnisse zueinander in Beziehung setzen, ist fiir Berg-
son die Funktion des Gehirns in den beschriebenen Vorgang von
Wahrnehmung eingepasst. So kann es sich nicht mehr um einen »Be-
hilter« handeln, sondern das Gehirn ist der Punkt, an dem die dufSe-
ren Reize in Form von Bildern dem Bewusstsein zuginglich werden.
Dabei spricht Bergson vom Gehirn als der »Telefonzentrale«?, deren
Aufgabe es ist, die Verbindung herzustellen zwischen dem periphe-
ren Reiz und einem motorischen Mechanismus. Dabei ist ganz wich-
tig, dass das Gehirn dem, was es empfangt, nichts hinzufiigt, sondern
sich nur in dieser Funktion als Verteiler der Wahrnehmungsinforma-
tion versteht. Zum einen ist es dadurch ein Werkzeug der Analyse
der Bewegung, die es durch die Bilder vermittelt wahrnimmt, und
zum anderen ist es das Werkzeug der Auswahl zwischen den mogli-
chen Bewegungen, die es dem Leib auszufiihren gibt. Die Beziehung
zwischen dem Bild, das ich »empfange« und dem bewussten Wahr-
nehmen dieses Bildes beschreibt so nicht etwa das, was die klassi-
schen Theorien annahmen — einen Unterschied im Wesen —, sondern
es handelt sich durch die Verteilungsleistung des Gehirns nur um
einen Unterschied des Grades.

Da ich zuweilen die Gegenstinde nicht mit allen Sinnen zu-
gleich wahrnehmen kann, entstehen nach Bergson Liicken, die in
seiner Konzeption der bewusstseinsmafigen Handlungsorientierung
die unbefriedigten Bediirfnisse nach Handlung darstellen. Der Geist
kann diese Liicken allerdings aufgrund einer »Erziehung der Sinne«
auffiillen.?¢ Je geringer die Komplexitit des Lebewesens, desto un-
schirfer sind Reiz und Reaktion zu trennen. Bei ganz simplen Lebe-
wesen gleichen sie sich fast. Das wiederum hat Auswirkungen auf die
Beurteilung der »Reichweite« des »Wahrnehmungs- bzw. Bewe-
gungsradius«, aus dem man auf die Integration dieses Lebewesens
innerhalb der Natur schlieflen kann:

»Aus dem Grade der Unabhiingigkeit, iiber die ein Lebewesen verfiigt, oder, wie
wir sagen wollen, aus der Grofie der Zone von Indeterminiertheit, die seine

% Vgl. MG, 14f.
% Vgl. MG, 35.

34

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Aktivitit umgibt, lasst sich a priori auf die Zahl und Entfernung der Dinge mit
denen es in Beziehung steht, schlieflen.«?

Der Mensch ist — so Bergson — durch seinen Grad an Bewusstsein die
Spitze der die Lebewesen definierenden Lebenskraft. Die »Zahl und
Entfernung, der Dinge, mit denen [er] in Beziehung steht, ist somit
als die grofitmogliche anzunehmen.

Der Schliissel fiir das Verstandnis dieser Integration des Men-
schen ist die Wahrnehmung. Um an die Wurzel unserer Wahrneh-
mung zu kommen, untersucht Bergson erst einmal die so genannte
»reine« Wahrnehmung. Dies ist die Wahrnehmung, die von allen
Gedichtnisleistungen frei ist, die also somit rein hypothetisch ist.
Diese reine Wahrnehmung ist ein methodisches Konstrukt, das die
unmittelbare Verkniipfung von Ding und wahrgenommenen Ding
hervortreten lassen soll. Es soll dadurch der Nachweis geliefert wer-
den, dass die unpersonliche, rein gegenwirtige Wahrnehmung die
eigentliche Wurzel unserer Kenntnis von den Dingen ist. Auch die
klassischen Wahrnehmungstheorien hatten diese reine Wahrneh-
mung zum Thema, ohne aber ihre eigentliche Unméglichkeit iiber-
haupt richtig zu thematisieren.

Der Ausgangspunkt der reinen Wahrnehmung ist also folgen-
dermaflen zu verstehen: Ich finde mich in der gesamten materiellen
Welt, die mir als Bilder gegeben sind. Dann erst grenze ich das von
den mich erreichenden Bildern ab, was sich als das Zentrum der
Aktivitidt herausstellt, und unterscheide es von allem anderen — dies
ist mein Leib. Er ist das Zentrum meiner Wahrnehmung und des-
sen, was ich meine Personlichkeit nenne — er ist das Zentrum der
aus der Wahrnehmung resultierenden Handlungen. Die reine
Wahrnehmung ist also immer schon in die Gesamtheit der Objekte,
die ihr als Bilder begegnen, geworfen. Sie ist immer schon einge-
bunden in den Weltzusammenhang, der sich durch die »vollstindi-
ge« Wahrnehmung, also die Bilder und das Verstehen ihrer, selbst
eroffnet:

»Meine Wahrnehmung nimmt, wenn sie rein und von Gedichtnis frei ist, ihre
Richtung nicht von meinem Korper auf die anderen Korper, sondern sie ist von
vornherein in der Gesamtheit der Korper, schliefSt sich allmihlich zusammen
und nimmt meinen Kérper als Mittelpunkt. Sie kommt dazu durch die Erfah-
rung, dass dieser Korper zweierlei kann, Handlungen ausfiihren und Empfin-

¥ MG, 17.

35

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

dungen erleben, mit anderen Worten durch die Erfahrung der sensorisch-mo-
torischen Kraft eines bestimmten, vor den andern ausgezeichneten Bildes.«2

Das, was wir Wahrnehmung nennen, ist genau das Resultat dieser
komplexen Begegnung unserer selbst mit der Welt. Zum einen als
Sinne, zum anderen als Korper, und wieder zum anderen als Per-
sonlichkeit begegnen wir der Welt und nehmen uns als Mittelpunkt
unserer Wirkungen auf sie und ihrer Wirkungen auf uns. Unsere
Empfindungen sind die Wahrnehmungen der »natiirlichen Modi-
fikationen«, die unser Korper durch die Bilder erfahrt.?? Wie aber
kann Bergson das Gedéchtnis nun in seine Wahrnehmungstheorie
integrieren?

Die konkrete Wahrnehmung ist immer ein Phinomen, das so-
wohl die reine als auch die »erinnernde« Wahrnehmung umfasst. Da
Wahrnehmung fiir Bergson nur »ein Anlafy zur Erinnerung«? ist,
muss die Rolle des Gedichtnisses, das sich als konstitutiv fiir die kon-
krete und alltigliche Wahrnehmung herausstellt, in die Unter-
suchung einbezogen werden.

Die Leistung des Bewusstseins besteht, so scheint es, bei dufSerer
Wahrnehmung darin, die momentane Wahrnehmung durch das Ge-
dédchtnis mit fritheren Wahrnehmungen zu verbinden und sie so wie
eine weitere Perle an die schon vorhandene Kette zu reihen. Tatséch-
lich aber, so Bergson, gibt es fiir uns iiberhaupt keine momentane
Wahrnehmung. Die momentane Anschauung enthilt immer schon
eine Leistung unseres Geddchtnisses. Es ist keine Aneinanderreihung
von Anschauungen, sondern eine Gesamtanschauung, die sich als
unsere Personlichkeit aller Wahrnehmung grundlegend vorschaltet.
Nur das Gedichtnis ist verantwortlich dafiir, dass wir Wahrnehmung
als eine innere Leistung empfinden:

»Das Gedichtnis [...], das in der Praxis von der Wahrnehmung nicht zu trennen
ist, schaltet Vergangenes in das Gegenwiirtige ein, zieht viele Momente der
Dauer in einer einzigen Schauung zusammen, und wird durch diese doppelte
Funktion Ursache, daf3 wir die Materie tatsdchlich in uns wahrnehmen, wo wir
sie doch von Rechts wegen in ihr selbst wahrnehmen. «3!

28 MG, 48.
2 Vgl. MG, 52.
30 MG, 54.
3 MG, 61.

36

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Was Bergson als »Kontraktion der Zeit« bezeichnet, namlich die Zeit,
die zusammengerafft jede Wahrnehmung notwendig einnimmt —
weil sie schliefSlich nur einen Bruchteil der eigentlichen Dauer dar-
stellt —, ist eine Verdichtung aller im Gedichtnis verschmolzenen
Momente. Das soll bedeuten, dass immer, wenn wir wahrnehmen,
die Zeit sich zu einem Moment kontrahiert und dieser Moment der
Wahrnehmung immer durch eine komplexe Vernetzung vergange-
ner Bilder, also Erinnerungsbilder mitkonstituiert ist.

»Die qualitative Heterogenitit unserer aufeinanderfolgenden Wahrnehmungen
des Universums beruht darauf, dafl jede dieser Wahrnehmungen sich bereits
iiber eine gewisse konkrete Dauer erstreckt, daf3 in jeder das Gedichtnis eine
ungeheure Mannigfaltigkeit von Erschiitterungen so verdichtet hat, dass wir sie
alle auf einmal gegenwirtig haben, obgleich sie doch eine auf die andere fol-
gen.«32

Das, was sich dort verdichtet und die Wahrnehmung aus der Vergan-
genheit heraus mitkonstituiert, das ist ein Bild der Vergangenheit,
welches, einst durch die Wahrnehmung entstanden, in die Vergan-
genheit — die Personlichkeit — eingegangen ist.

Methodisch geht es Bergson bei diesen Untersuchungen darum
zu zeigen, dass der Materie, hier in Form des Gehirns, nicht eindeutig
ein Geisteszustand zugeordnet werden kann. Vielmehr soll bewiesen
werden, dass der geistige Zustand von der Materie unabhingig ist.
Deshalb muss die Untersuchung auf das Gehirn als vermeintliches
»Substrat der Erkenntnis«* kommen. Sollte sich zeigen lassen, dass
das Gehirn, sein materieller Zustand und seine Vorginge, nicht mit
dem Geddchtnis und seinen Vernetzungen konstitutiv zusammen-
hingen, so miisste der Geist als eine unabhéngige Realitit angenom-
men werden. Die Beziehung zwischen Gehirn und Gedichtnis stellt
fiir Bergson also den paradigmatischen Fall der Beziehung zwischen
Korper und Geist dar, deren Klirung im Untertitel der Abhandlung
angekiindigt wird.

Der daraus resultierende Gang der Untersuchung ldsst Bergson
zu drei Thesen tiber das Geddchtnis kommen.?* Die erste These lau-
tet: »Das Vergangene lebt in zwei Formen fort: erstens in motori-
schen Mechanismen, zweitens in unabhiingigen Erinnerungen.«

2 MG, 58.
3 MG, 62.
3 Vgl. zum Folgenden MG, 66 ff.
% MG, 66.

37

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Eine Art des Gedichtnisses ist die Aufbewahrung reiner Vor-
stellungen, die ich wie Gemilde iiberschauen kann. Solche Erinne-
rungen sind Folge davon, dass ich stindig Tatsachen und Bilder regis-
triere. Sie sind immer vollstandig. Sie haben ihren definitiven Ort
und ihre Zeit und eine Erweiterung oder Vereinfachung ihrer kann
nicht geschehen, ohne dass sie verfilscht werden. So bilden sie meine
personliche Vergangenheit in Form von Erinnerungen.

Fiir die andere Art des Geddchtnisses ist dagegen die Wieder-
holung wesentlich. So wird zum Beispiel das Erlernen oder auch das
Wiedererinnern eines Gedichtes durch die Wiederholung seines ge-
samten Inhaltes vollzogen. Es handelt sich hierbei um die Formung
von Gewohnheiten, also eher um eine Tat bzw. eine Aktivitit als um
eine Vorstellung im Sinne der ersten Gedichtnisform. Mit jedem
Durchgang der Wiederholung wird die Erinnerung unpersonlicher,
mechanischer auf ihren Nutzen bezogen. Der Zusammenhang beider
Erinnerungsarten soll allerdings nicht so verstanden werden, dass die
erste Form der Erinnerung sich zur zweiten Form durch Wieder-
holung umwandelt. Es sind vielmehr die Bewegungen, die aus der
ersten Form hervorgehen, die sich die zweite Form nutzbar machen
und sie zu Gewohnheiten mechanisieren.? Bergsons zweite These
lautet demgeméf: »Das Wiedererkennen eines gegenwirtigen Ob-
jektes geschieht durch Bewegungen, wenn es vom Objekt ausgeht,
durch Vorstellungen, wenn es aus dem Subjekt hervorgeht.«3”

Die Gewohnheit, mit der wir mit den Objekten in der Welt um-
gehen, ldsst Bewegungen und Wahrnehmungen verschmelzen. Dem
Wiedererkennen eines Objektes liegt das Bewusstsein einer werden-
den Bewegung in der Wahrnehmung eines Bildes, also in der Wahr-
nehmung der virtuellen Beziehung auf die Aktionen unseres Leibes,
zugrunde. Dieser Ubergang wird durch die dritte These dargestellt:

»Von den zeitlich angeordneten Erinnerungen vollzieht sich ein unmerklicher
Ubergang zu den Bewegungen, durch die sich, sei es in Ansitzen oder als Mog-
lichkeiten, die Erinnerungen in rdumliche Handlung umsetzen. Verletzungen
des Gehirns konnen zwar diese Bewegungen aber nicht die Erinnerungen affi-
zieren.«38

In der Entwicklung einer Gewohnbheit gibt es einen Punkt, an dem die

Erinnerungen, die sich durch den ganzen Lauf der Entwicklung un-

% MG, 72f.
% MG, 67.
3 MG, 67f.

38

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

serer Personlichkeit ziehen, nur noch durch ganz bestimmte Haltun-
gen unseres Korpers hervorgerufen werden, die wiederum so banal
werden, dass sie bald auf jede Wahrnehmung zutreffen. Dann ldsst
sich kaum noch sagen, wo genau die Wahrnehmung authért und die
Erinnerung anfangt. Die Leistung der Wiederholung ist dabei nicht
die reine Reproduktion des Gleichen sondern sie

»[...] setzt mit jedem neuen Mal gebundene Bewegungen frei; sie lenkt jedes-
mal die Aufmerksambkeit des Korpers auf eine neue Einzelheit, die unbemerkt
geblieben war; sie macht, dass er einteilt und klassifiziert; sie unterstreicht ihm
das Wesentliche; sie sucht in der Gesamtbewegung Zug fiir Zug Linien auf, die
ihre innere Struktur bezeichnen. In diesem Sinne ist eine Bewegung erlernt,
sobald der Korper sie begriffen hat.«3

Was hier mit Aufmerksamkeit gemeint ist, soll der Ausdruck fiir die
»Haltung des Bewuf3tseins« sein. Die Aufgabe der Aufmerksamkeit
ist es, die Erinnerungsbilder in die gegenwirtige Wahrnehmung mit
einzubinden.

»Jede aufmerksame Wahrnehmung [...] setzt in Wahrheit eine Reflexion, im
etymologischen Sinne des Wortes, voraus, d.h. die Projektion eines aktiv ge-
schaffenen Bildes nach auflen, eines Bildes, das dem Gegenstand identisch oder
dhnlich ist und sich nach seinen Konturen formt.«*

Bergsons Theorie der Aufmerksamkeit stiitzt sich auf die Einsicht,
dass die Erkenntnis des Gegenstandes durch die Erinnerungsbilder
mitgeformt wird. Er spricht dabei von einem »Stromkreis«, dessen
Radius dem Mafe der zur Verfiigung stehenden Bilder im Gedacht-
nis entspricht. Erkenne ich einen Gegenstand, so »hole ich aus«, um
die fiir mich niitzlichen Bilder mit ihm zu verbinden. Je weiter ich
aushole, desto mehr geben meine Erinnerungsbilder dem Gegen-
stand sein Recht in dem von meinem Gedichtnis so mitkonstituier-
ten Zusammenhang zu erscheinen. Mein Gedichtnis gehorcht so
dem »stirkerem Streben des Intellekts nach Expansion«*, die die
Erkenntnis des Gegenstandes immer weiter aufzuhellen vermag. Jede
Ebene bzw. jede Ausweitung meines Erinnerungsradius enthilt
immer das ganze Gedichtnis, zieht seine Bilder aus einem immer
grofer werdenden Reservoir und strahlt sie dementsprechend auf
den Gegenstand zuriick, um ihn immer differenzierter in Betracht

¥ MG, 103.
0 MG, 94.
MG, 96.

39

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

zu bringen. So wird »nicht nur der wahrgenommene Gegenstand neu
geschaffen«, sondern es werden durch die Zusammenhinge immer
»tiefere Schichten der Wirklichkeit« erreicht.#? Diese Bewegung der
Realisierung der Wirklichkeit muss als ein Geschehen verstanden
werden, das als Austausch zwischen mir und der Welt stattfindet. In
diesem Sinne bin ich in die Welt integriert bzw. engagiert, in der ich
bin, weil meine Wahrnehmung sie grundsdtzlich mitstiftet.

Die Bedeutung der Wiederholung im Gedédchtnis wird somit
umso klarer: Sie ist das Ausholen des Gedichtnisses, indem sie in
jedem Durchgang eine neue Dimension an Einzelheiten eroffnet, re-
flektiert und so sichert. Der Geist erlangt damit Eigenmachtigkeit
gegeniiber der Materie, denn aus der reinen Erinnerung heraus kom-
men die Bilder, die im Grad unserer Aufmerksamkeit unsere Er-
kenntnis mitformen und sich so immer weiter selbst konstituieren,
indem sie eine weitere mogliche Ausweitung des Erinnerungsradius
ermoglichen. In der Zusammenfassung bedeutet dies fiir Bergson:

»Wir unterscheiden drei Termini: die reine Erinnerung, das Erinnerungsbild
und die Wahrnehmung, deren keiner in der Wirklichkeit vereinzelt entsteht.
Die Wahrnehmung ist niemals blof3 ein Kontakt des Geistes mit dem gegebenen
Gegenstand; sie ist immer von Erinnerungsbildern durchsetzt, welche sie ver-
vollstindigen, indem sie sie erkldren. Das Erinnerungsbild wiederum partizi-
piert an der >reinen Erinnerungs, welche es zu materialisieren beginnt, und an
der Wahrnehmung, in welche es sich inkarnieren will: unter diesem letzten
Gesichtspunkt konnte man es als eine beginnende Wahrnehmung bezeichnen.
Und endlich manifestiert sich die von Rechts wegen zweifellos unabhéngige
reine Erinnerung in der Regel nur in dem farbigen und lebendigen Bilde, durch
welches sie zur Offenbarung kommt.«#

Die hier genannten Termini bilden natiirlich nur zusammen den
Wahrnehmungsprozess. Sie gehen flieend ineinander tiber und bil-
den eine geistige Bewegung, die dann als Wahrnehmung bezeichnet
wird.

Die Erinnerung bleibt virtuell, solange sie nicht zum aktuellen
Erinnerungsbild gemacht wird. Damit die Bedeutung der Erinnerung
vollstindig erfasst werden kann, muss die Rolle der Gegenwart, die
bis zu diesem Punkt nur als Kontraktion der Zeit im Moment der
Wahrnehmung, angenommen wurde, genau geklidrt werden, um die

# Vegl. MG, 97.
s MG, 127.

40

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Bedeutung des Gedichtnisses und seine Dimensionen genauer he-
rauszustellen.

Die Gegenwart, die wir normalerweise als die Zeitdimension
zwischen der Vergangenheit und der Zukunft denken, gibt es fiir
Bergson nicht. Sie muss, so Bergson, als eine Bewegung aufgefasst
werden, die gleichzeitig das Erinnern der Vergangenheit und dabei
die Bestimmung der Zukunft darstellt. Dadurch dass die Vergangen-
heit im Bewusstsein wesentlich Empfindung ist, und die Zukunft sich
wesentlich in ihrer unmittelbaren Determination als meine Tatigkeit
oder Bewegung zeigt, charakterisiert Bergson die Gegenwart als sen-
sorisch-motorisch. Was wir den bzw. unseren gegenwirtigen Zustand
nennen, ist fiir Bergson nur ein Ausschnitt aus meinem Selbstvoll-
zug, aus der Bewegung, die von meiner mir eigenen Bewusstseins-
dauer durchzogen ist.

»[E]r stellt also den aktuellen Zustand meines Werdens dar, was in meiner Dau-
er gerade in der Bildung begriffen ist. Allgemeiner gesagt, in dieser Kontinuitit
des Werdens, welche die Wirklichkeit selbst ist, wird der gegenwirtige Augen-
blick durch den quasi momentanen Schnitt gebildet, den unsere Wahrnehmung
in die im Ablauf begriffene Masse vollzieht, und was wir die materielle Welt
nennen, das ist gerade dieser Schnitt: unser Kérper nimmt ihr Zentrum ein; er
ist von dieser materiellen Welt der Teil, dessen Ablauf wir direkt fiihlen; in
seiner Aktualitit besteht die Aktualitdt unserer Gegenwart.«*

Grundsitzlich auf die Tatigkeit ausgelegt, entnimmt unser Bewusst-
sein die Bilder aus unserer Vergangenheit, die es zur Empfindung
machen kann, um diese Bilder in seine Haltung gegeniiber der Situa-
tion und in Angesicht der Niitzlichkeit dieses Bildes fiir die zukiinf-
tige Tatigkeit zu beanspruchen. Sobald ich meine Vergangenheit zu
einem Bild mache, verschmilzt sie vollstindig mit der Gegenwart
und aus der reinen Erinnerung wird eine aktuelle Erinnerung.* Da-
mit ist das Gedédchtnis nicht, wie allgemein angenommen, ein Zu-
riickschreiten aus der Gegenwart in die Vergangenheit, sondern der
Erinnerungsprozess beginnt vielmehr in der Vergangenheit bei der
reinen Erinnerung. Sie ist der virtuelle Zustand, den der Erinne-
rungsprozess in die Aktualitdt der Gegenwart bringt, sprich in seine
Wirksamkeit auflerhalb unseres Kérpers.

Der Korper tibernimmt die entscheidende Rolle innerhalb unse-
res bewussten Lebens. Das Bewusstsein, das ich von meinem Korper

# MG, 133.
5 Vgl. MG, 135.

41

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

habe, ist das, was ich »Gegenwart« nenne. Als mein Tatigkeitszen-
trum stellt er den aktuellen Zustand meines Werdens dar und ist
mein Anhaltspunkt, an dem ich die Gegenwart tiberhaupt erst als
solche empfinde. Aus seinem sensorisch-motorischen Charakter he-
raus ist meine Gegenwart grundsatzlich eine auf die Zukunft aus-
gerichtete Vergangenheit, eine bevorstehende Titigkeit, die ihre Be-
wandtnis aus der Erinnerung schopft. Der Korper kann deshalb nicht
als Behilter von Bildern fungieren, weil er zum einen selbst Bild ist,
und des Weiteren, weil er dadurch selbst immer im Werden, immer
ein Ausschnitt des Werdens und in den Bildern ist. Die ausgezeich-
nete Aufgabe des Korpers ist, »[d]as Gedachtnis auf die Wirklichkeit
zu richten und es mit der Gegenwart in Verbindung zu setzen, dieses
Gedichtnis [wird so] selbst als absolut unabhidngig von der Materie
betrachtet«.#

»So besteht unsere Wahrnehmung, so momentan sie sein mag, aus einer unteil-
baren Menge erinnerter Elemente, und in Wahrheit ist jede Wahrnehmung
schon Gedéchtnis. Praktisch nehmen wir nur die Vergangenheit wahr, die reine
Gegenwart ist das unfaflbare Fortschreiten der Vergangenheit, die an der Zu-
kunft nagt.«¥

Fiir Bergson gibt es also zwei Ebenen des Gedichtnisses, die zusam-
men den Prozess der Erinnerung konstituieren. Zum einen ist der
Korper durch seine sensorisch-motorischen Gewohnheiten die Inkar-
nation eines momentanen Gedichtnisses, das zum anderen auf ein
Gedichtnis rekurriert, das sich durch Erinnerungsbilder aus der rei-
nen Erinnerung speist. In der Dimension der reinen Erinnerungen
finden wir uns selbst in verschiedensten Phasen unseres seelischen
Lebens. Diese verschiedenen Bereiche unserer reinen Erinnerungen
zeichnen endlose Wiederholungen unserer selbst auf, in denen wir
uns immer weiter verlieren konnen. Nur in dem Punkt, in dem sich
die Dimensionen der reinen Erinnerung konkretisieren und mit den
sensorisch-motorischen Mechanismen des gegenwirtigen Korpers in
eins gehen, sind wir véllig auf die Realitdt konzentriert. Das »norma-
le Ich« findet sich immer zwischen diesen Versteinerungen seines
Lebensprozesses. Es ist weder jemals ganz in der reinen Erinnerung
verloren, noch ist es je ganz in der Realitit verankert, ohne sein Wer-
den zu verlassen.*

1 MG, 174.

7 MG, 145.
# Vgl. das Kegeldiagramm MG, 147 und seine Erweiterung auf 158.

42

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Dies ist, wie Deleuze in seiner Interpretation dieses Erinne-
rungsschemas betont*’, keine Psychologie des Erinnerns, sondern
die Beschreibung einer fundamentaleren ontologischen Bewegung.
Die Bilder, die in der reinen Erinnerung als virtuelle Bilder existie-
ren, die sich als solche allerdings erst durch ihre Aktualisierung zei-
gen, sind fiir Bergson, wegen ihres gegenwirtigen Unnutzens, unbe-
deutsam. Er legt sie deshalb ab in dem, was er das Unbewusste
nennt.” Fiir Deleuze bedeutet das, dass Bergson mit dem Unbe-
wusstsein auf eine ontologische Dimension des Seins an sich zuriick-
greifen will, von der aus sich die Erinnerung in Bildern manifestieren
kann. Der Erinnerungsvorgang, also der Vorgang, in dem wir uns
erinnern wollen, ist fiir Deleuze ein »Sprung in die Ontologie«. Das
Virtuelle wird mit dem Ontologischen, das Aktuelle mit dem Psycho-
logischen gleichgesetzt. Reichen wir also zuriick in unsere Erinne-
rung, versuchen wir ein Erinnerungsbild zu konstituieren, das sich
in unserer Gegenwart einpassen kann, so greifen wir in das Sein an
sich, um es schon durch und in diesem Sprung in ein seiendes, niitz-
liches Erinnerungsbild zu verwandeln. Die Erinnerung wird Aus-
druck unseres Bezugs zum Sein. Im Sein selbst findet das psycho-
logische Bewusstsein seine »ontologischen Existenzbedingungen«5!
und kommt durch ein Zusammenspiel von Aufruf zur Erinnerung
und Abruf bzw. Evokation des Erinnerungsbildes zustande:

»Der Aufruf der Erinnerung ist jener Sprung, durch den ich mich ins Virtuelle,
in die Vergangenheit versetze; in eine gewisse Region der Vergangenheit, auf
diesem oder jenem Niveau der Kontraktion. Wir halten diesen Aufruf fiir einen
Ausdruck der eigentlichen ontologischen Dimension des Menschen, genauer:
des Gedichtnisses. [...] Erst dann, wenn wir uns auf eine bestimmte Ebene, auf
der die Erinnerungen liegen, versetzt haben, dann — und nur dann - beginnen
sie sich zu aktualisieren. [...] Sie werden zu Erinnerungsbildern, die »abge-
rufen« werden konnen.«2

In Bezug auf das Wiedererkennen von Sprache und die damit ver-
bundene Erinnerung, spricht Deleuze von einer »Transzendenz des
Sinns«, die charakteristisch ist fiir jeglichen Erinnerungsvorgang.

4 Vgl. Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 3. Kapitel: »Das Geddchtnis als
virtuelle Koexistenz«, 69-94.

50 Der Begriff des Unbewussten bei Bergson unterscheidet sich fundamental von dem
Freuds. Es handelt sich bei Bergson um wirklich passive, nicht um verdeckt aktive Kom-
ponenten des Bewusstseins.

51 Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 83.

52 Ebd., 83f.

43

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Der Sinn dessen, was ich durch die Erinnerung wahrzunehmen im-
stande bin, wird im selben Erinnerungsprozess durch den Sprung in
die ontologische Sphire iiberschritten, indem ich ihn erst durch das
Erinnerungsbild finde, das ich wenngleich schon gefunden hatte.
»[J]ede Gegenwart verweist auf sich als Vergangenheit«® und ist
mit der Zukunft koexistent, insofern sie sich gegenseitig bedingen.
Der Grund fiir diese Struktur liegt in der wesenhaften Bewegung
insbesondere des bewussten Lebens.

Diese ontologische Deutung des Erinnerungsprozesses schildert
in treffender Weise die Tiefe, mit der die Theorie Bergsons arbeitet,
und erklirt, wie die Beziehung zwischen reiner Erinnerung und Er-
innerungsbild zu denken ist. Das Unbewusste als Ort der rein form-
haften Erinnerungen, deren Form allerdings gleichzeitig immer be-
ginnt Inhalt und Sinn anzunehmen, sobald das Bewusstsein seine
duBerlichen Zwecke nicht mehr ohne es bewerkstelligen kann, und
zugleich die Abhingigkeit und Vernetzung des sensorisch-motori-
schen Komplexes »Korper« mit den fiir seine Handlung notwendigen
geistigen Prozessen, bedeutet fiir Bergson den Spalt zwischen Korper
und Geist iiberbriickt zu haben.

Eben diese Verbindung als Prozess, oder, um die bergsonsche
Terminologie zu verwenden, als Bewegung, macht die Bedeutung
des Gedichtnisses aus. »Translation« und »Rotation« sind dabei die
beiden bedeutenden Einzelbewegungen:

»[...] jedes vollstindige Geddchtnis antwortet dem Anruf eines gegenwirtigen
Zustandes mit zwei gleichzeitigen Bewegungen, einer der Translation, mit der
es entschlossen der Erfahrung entgegengeht und sich in Hinblick auf die Hand-
lung mehr oder minder zusammenzieht, ohne sich zu teilen, und einer anderen
der Rotation um sich selbst, durch welche es sich auf die momentane Lage hin-
orientiert, um ihr die niitzlichste Seite zuzuwenden.«>*

Noch einmal: »Ich erinnere mich« — das bedeutet, dass sich das Reich
der reinen Erinnerung durch eine Bewegung, die Bergson Translation
nennt, in seiner unendlichen Ausdehnung so kontrahiert, dass es in
dem, wofiir ich meine Erinnerung in der vermeintlichen Gegenwart
brauche, zusammenkommen kann. Das heif3t, es schrinkt sich ein,
insofern es seine unendliche Ausdehnung im seelischen Leben so zu-
sammenzieht, dass es »meine Vergangenheit« als den fiir die bevor-

5 Ebd., 79.
3 MG, 165.

44

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

stehenden Zwecke notwendigen Hintergrund bildet. Die so kontra-
hierte Vergangenheit verschmilzt mit meiner Gegenwart, indem sie
durch die Rotation Erinnerungsbilder aus der reinen Erinnerung ex-
trapoliert und sie als solche in die »gegenwirtige« Situation niitzlich
einflechtet. Ein dynamisches Korperverhalten bringt diese beiden
Bewegungen in Einklang miteinander, um letztendlich zu gewihr-
leisten, dass eine Korperbewegung die Erinnerung zur Erfiillung
ihres Zwecks fiihrt, der durch mechanisches Korperverhalten reali-
siert wird.

Was nun durch diese Bewegungen zur Gegenwart geworden ist,
ist schon wieder Vergangenheit. Im Ganzen wird eine Vergangenheit
zur Gegenwart, die sich in diesem Werden notwendig zu ihrer eige-
nen Vergangenheit im Jetzt macht, da sie mit der sie konstituieren-
den Vergangenheit immer schon verschmilzt.’® Genau genommen
heif3t das, dass der Prozess der Wahrnehmung als »Anla8 zur Erin-
nerung« durch die Aktualisierung des Virtuellen in der reinen Erin-
nerung die Wirklichkeit gestaltet, indem er sie in Zusammenhinge
setzt, die er aus der Vergangenheit nimmt. Wahrnehmung bezeich-
net also einen Prozess, in dem sich sowohl die Perspektive auf die
Wirklichkeit, als auch die auf die Vergangenheit erst entscheidend
formen. Das, was im Allgemeinen als Situation bezeichnet wird,
und das im weiteren Verlauf dieser Untersuchung weiter in den Fo-
kus kommen muss, hat seine Bedeutung also nicht streng genommen
als Gegenwart der Welt, sondern als Wahrnehmungspunkt, an dem
sich meine Vergangenheit, meine Gegenwart und meine Zukunft auf
einen Nutzen zuspitzen, der dieses Jetzt erst als Situation auslost.
Durch die Wahrnehmung — so kénnte man vor diesem Hintergrund
sagen — engagiert sich der Mensch in die Situation. Vorher fehlt jeg-
licher Sinn.

Durch die Beschreibungen des Aktualisierungsprozesses stof3t
man in der Lektiire Bergsons also schon auf die in seiner Philosophie
prominente Eigendynamik des Lebens. Die erinnernde Wahrneh-
mung spielt in der Form ihrer Lebendigkeit die Rolle eines Schnitt-
punktes zwischen Materie und Gedichtnis und damit zwischen mir
und der Welt. Durch das mich formende und durch mich geformte
Leben bin ich mit der Welt verbunden. Eben darin findet sich das, was
im Mittelpunkt der vorliegenden Untersuchung steht: Die Situation

55 Vgl. Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 92f., der Letzteres zum konstitu-
tiven fiinften Merkmal jeder gelungenen Aktualisierung macht.

45

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

und die in ihr stattfindende Uberbriickung der Distanz zwischen mir
und der Welt ist das, was als Engagement des Menschen in die Welt
bezeichnet wird.

Diese herausragende Rolle der Vergangenheit fiir unser Seelen-
leben wird durch ihre Virtualitit gekennzeichnet, die einer Aktuali-
tat der Gegenwart gegeniibersteht.5 Die Gegenwart verliert dabei
ihren Gehalt und Inhalt. Es bleibt allerdings die Frage, inwiefern
Bergson gerade von seinem philosophischen Ausgangspunkt her die
Zukunft vielleicht zu Unrecht aus dem Spiel ldsst. Die Ausrichtung
des Korpers auf Handlung und die Auswahl der Erinnerungsbilder
nach Nutzen fiir die Handlung verweisen doch ohne Zweifel auf Zu-
kiinftiges. Bergson beraubt hier die Intentionalitit einer Handlung
ihrer eigenen Zeitdimension.5

Was diese Untersuchungen aber en detail zeigen, ist der genaue
Vorgang, den Bergson schon in Zeit und Freiheit thematisierte. Sie
zeigen, wie genau die in unserem Geist angesiedelte Dauer sich jeg-
licher Festlegung entzieht und sich in Prozessen bzw. Bewegungen
als Geflecht von wiederum verschiedenen konstitutiven Bewegungen
der Materie (Gehirn, Korper) mit dem Geist (Gedichtnis, Erinne-
rung) manifestiert. Zwar wird eine Aufschliisselung der einzelnen
Aspekte dargestellt, doch die Gesamtbetrachtung wird durch den
fundamentalen Bewegungscharakter des Geistes immer wieder in
Frage gestellt. Die Bewegung des Geistes, will man sie in Worte fas-
sen, ist notwendig unvollstindig, weil sie somit eine angehaltene Be-
wegung ist. Es gibt nur eine einzige Methode, mit der man die Bewe-
gung selbst in den Blick bekommen kann: die Intuition.

5% MG, 139. Vrhuncerkennt vier verschiedene, koexistente Modi der Vergangenheit bei
Bergson: die Erinnerung des Gegenwirtigen in der Gegenwart, die Erinnerung, die Ver-
gangenheitsschichten, die eine Lebensperiode darstellen und die aktualisierten Erinne-
rungsbilder. Auf eine genaue Kritik dieser Interpretation kann an dieser Stelle nicht
eingegangen werden. Es sollte allerdings bedacht werden, dass die Abgrenzung dieser
einzelnen Modi voneinander sehr schwierig ist. Das bezieht sich insbesondere auf die
Abgrenzung des letzten Modus, der aktualisierten Bilder, zum ersten als der Erinnerung
des Gegenwirtigen. Vrhunc selbst betont gerade diesen Zusammenhang der konstituti-
ven Bedeutung beider fiir einander in anderen Zusammenhingen. Eine Unterscheidung
dieser Modi wird aber dem konstitutiven Zirkel zwischen Erinnerungsleistung und Rea-
litdtswahrnehmung nicht gerecht. Auch die Betonung ihrer Koexistenz leistet nicht
genug. Vgl. Vrhunc, Mirjana, Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 240-243.

57 Vgl. hierzu auch Vrhunc, die Bergsons Einseitigkeit in Bezug auf die Vergangenheit
ebenfalls als einen der grofiten Schwachpunkte seiner Theorie der Wahrnehmung er-
kennt. Vgl. ebd., 269 ff.

46

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Intuition
3. Die Intuition

Die Intuition ist systematisch notwendig, soll die Philosophie Berg-
sons ihr Recht behalten. Es muss fiir Bergson moglich sein, die Be-
wegungen des Lebens, die Dauer, den Geist zu erkennen, ohne sich
einer Homogenitit hinzugeben, die deren Erkenntnis zerstiickeln
wiirde.

»Die Intuition, von der wir sprechen, bezieht sich also vor allem auf die innere
Dauer. Sie erfafit eine Aufeinanderfolge, die keine Nebeneinanderstellung ist,
ein Wachstum von innen her, die ununterbrochene Verlingerung der Vergan-
genheit in eine Gegenwart hinein, die ihrerseits in die Zukunft eingreift. Es ist
die direkte Schau des Geistes durch den Geist.«*

Die Intuition ist direkt, d.h. unmittelbar. Sie ist die Verbindung des
Geistes mit der Dauer, mit seiner eigenen Bewegung. Die Wirklich-
keit ist, ganz gemifs den Ausfithrungen aus Zeit und Freiheit und
Materie und Gedichtnis, eine wirkliche Verinderung. Wissenschaft-
liche Erkenntnis, die Ergebnisse im Raum festhilt, ist demgemass
nicht fihig, diese Wirklichkeit zu erfassen.? Nur die Intuition als
»Berithrung« oder sogar »Koinzidenz« des Bewusstseins mit der sich
bewegenden Wirklichkeit — als »Denken in der Dauer« —, 16st sich
von den Momentaufnahmen, die uns eine homogene Wirklichkeit
suggerieren.

Um diese Definitionen richtig verstehen zu konnen, ist es not-
wendig, die Intuition in Abgrenzung zum Instinkt und zum Intellekt
zu betrachten. Bergson selbst gibt in Schopferische Entwicklung eine
Darstellung des Instinkts und des Intellekts und zeigt in Abgrenzung
zum letzteren die herausragende Funktion der Intuition auf. Instinkt
und Intellekt gleichen sich danach urspriinglich darin, dass sie die
Vermégen sind, durch die Nutzen und Zweck in der Welt erkannt
und fiir den Menschen brauchbar gemacht werden: »[...] vollendeter
Instinkt ist das Vermogen der Anwendung, ja des Aufbaus organi-
scher Werkzeuge, vollendeter Intellekt das Vermdgen der Verfer-
tigung und Beniitzung anorganischer Werkzeuge.«®

Wihrend es der Gang der Natur ist, ganz von selbst die Auf-
gaben ihrer Verwirklichung durch die Ausbildung und Nutzung der
ihr zur Verfiigung stehenden Mittel zu verwirklichen, ist es der In-

58 DSW, 44.
5 Vgl. DSW, 46f.
€ Schopferische Entwicklung. [SchE] Ziirich: Coron-Verlag, 1967, 163.

47

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

tellekt, der durch eine Anstrengung zwar das Gleiche zu tun vermag,
es allerdings auf einer anderen Ebene verwirklichen kann. Der Intel-
lekt weifs seine Ziele durch Nutzbarmachung anderer Werkzeuge als
die der Natur zu verwirklichen, denn er weify die Formen und Struk-
turen zu erkennen, die die Natur hat, wihrend der Instinkt auf den
Stoff der Natur allein geht. Fiir Bergson bedeutet das, dass beide
»zwei divergierende, aber gleich glinzende Losungen ein und dessel-
ben Problems«$! darstellen, namlich des Problems der Bewiltigung
der Aufgaben des Handelns in der Welt, die iiber Mittel ihren Zweck
erfiillen. Die Natur ist somit die Verwirklichung ihres Zwecks mit
den ihr zur Verfiigung stehenden Mitteln des Organischen. Der
menschliche Intellekt aber ist durch Reflexion in der Lage Anorgani-
sches als Mittel zum Zweck herzustellen, zu benutzen und damit die
ihm gestellten Aufgaben zu meistern. Der Intellekt weifs Beziehun-
gen zu denken, die dem Instinkt verborgen bleiben. Er macht aus
dem Menschen jenen homo faber, der sich der Natur gegeniiberstel-
len kann. Dennoch ist dem Intellekt keine Vormacht gegeniiber dem
Instinkt einzurdumen, denn beide sind als angeborene Fahigkeiten
nur zwei verschiedene Weisen der Bewiltigung lebensdefinierender
Aufgaben. Und Bergson betont ausdriicklich, dass der Intellekt nicht
die Vormachtstellung hat, die ihm im Allgemeinen gegeniiber dem
Instinkt gegeben wird: »Es gibt Dinge, die einzig der Intellekt zu
suchen vermag, die er jedoch aus sich heraus niemals finden wird.
Diese Dinge finden konnte nur der Instinkt; er aber wird sie niemals
suchen.«®

Der Unterschied beider bezieht sich in erster Linie auf ihre He-
rangehensweise an die Welt, deren Ergebnisse im Falle des Intellekts
»etwas Gedachtes und Bewufites«, im Falle des Instinkts »etwas sich
Abspielendes und UnbewufStes«5 sind.

Die Intuition stellt nun eine Weise des Weltzugangs dar, die sich
von den beiden genannten Weisen unterscheidet. Sie ist der »uninte-
ressierte, der seiner selbst bewusst gewordene Instinkt«, der »ins In-
nere des Lebens«* fiihrt. Die Intuition ist eine Art mittlerer und
auch vermittelnder Weg zwischen den Welten der Homogenitit und

61 SchE, 165.
6 SchE, 173.
3 Vgl. SchE, 167.
6 SchE, 194.

o

48

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Intuition

der Heterogenitit. Sie ermoglicht es dem Geist, tiber seine Bewegun-
gen in seiner ihm ganz spezifischen Weise zu reflektieren.

Im Laufe der Entwicklung der Natur bzw. des Lebens des Men-
schen hat sich der Intellekt als eine vorrangige Macht herausgestellt
und den Instinkt wie die Intuition iiberholt. Es ist der Intellekt, der
das menschliche Leben vorrangig lenkt. Die Wissenschaften ver-
suchen das Leben in Konzepten und Worten zu erfassen, doch eine
vollstindige Erkenntnis wiirden sie nur durch die Intuition erlangen.
Sie ist, nach Bergson, der Weg, der es dem Menschen ermdglicht, das,
was ihm durch den Intellekt auf der Seite des Instinkts verborgen
bleibt, zu erkennen und sich zu Nutze zu machen. »In der Mensch-
heit aber, an der wir teilhaben, ist tatsichlich die Intuition dem Intel-
lekt fast vollstindig geopfert worden«®5, und deshalb ist es die Auf-
gabe der Philosophie ihre Stirke gegeniiber dem Verstand wieder zu
beweisen, indem sie als Metaphysik ihre Wahrheit unter Beweis
stellt.

»Dieser entschwindenden, dieser ihren Gegenstand nur je und je beleuchtenden
Intuitionen muf3 die Philosophie sich bemichtigen; einmal um sie festzuhalten,
zum anderen um sie zu weiten und in eins zu versohnen. Je weiter aber die
Philosophie in diesem Werke fortschreitet, um so klarer erkennt sie, dass die
Intuition der Geist selbst, ja in gewissem Sinne das Leben selbst ist: wihrend
sich der Intellekt in Nachahmung des in die Materie erzeugenden Prozesses von
ihm abschniirt. Damit wird Einheit des geistigen Lebens sichtbar. Erkannt aber
wird sie nur, wenn man in die Intuition eingeht, um von ihr zum Intellekt vor-
zuschreiten; denn vom Intellekt zur Intuition wird man niemals gelangen.«%

Ausgangspunkt jeglicher Wissenschaft (bzw. Philosophie) muss also
der Intellekt sein, denn nur von ihm aus kann man sich der Intuition
nihern und das Leben selbst zum Gegenstand einer Untersuchung
machen. Sich zu nahern ist dabei die einzig mogliche Weise der Er-
kenntnis, denn selbst die Sprache ist Ausdruck des Intellekts und
kann der Erkenntnis der Intuition nicht gerecht werden. Wollte man
also Bergson vorwerfen, das Reden iiber die Intuition sei per defini-
tionem nicht moglich, so wiirde man offene Tiiren einrennen:

»Die Intuition wird sich tibrigens nur durch die Intelligenz mitteilen konnen.
Sie ist mehr als Idee; sie wird sich jedoch, um sich mitzuteilen, der Idee bedie-
nen. Wenigstens wird sie sich vorzugsweise den konkreten Ideen zuwenden, die

6 SchE, 272.
¢ Ebd.

49

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

noch einen Anflug von Bildhaftigkeit besitzen. Vergleiche und Metaphern wer-
den hier das suggerieren, was man nicht wird ausdriicken kénnen.«%”

So ist die Intuition mehr als ein Gefiihl, denn sie ist Gewissheit in-
nerhalb der Dauer des Lebens und mehr als Erkennen, denn sie ist
auch das Erkennen des Nicht-Erkannten. Die Intuition ist der Zugang
des Intellekts zur Sphire des Lebens, die seinen eigenen Mitteln zum
grofSen Teil verschlossen bleibt. Sie zeigt der Philosophie die Mog-
lichkeit auf, in der Wissenschaft etwas vergessen zu haben, dessen
Bewandtnis sich durch ihre Abwesenheit aufzeigt.

Zur Erkenntnis der Notwendigkeit einer solchen Methode
kommt Bergson unweigerlich durch die Feststellung der Bewegung
im Geist. In Materie und Geddchtnis sieht er keinen anderen Weg
auf die Wahrnehmung geniigend eingehen zu konnen, als durch die
intuitive Methode:

»Man konnte die Erfahrung an ihrer Quelle aufsuchen, oder vielmehr oberhalb
jener entscheidenden Biegung, wo sie von ihrem urspriinglichen Wege in der
Richtung auf unseren Nutzen hin abweicht und im eigentlichen Sinne die
menschliche Erfahrung wird. [...] Unsere Erkenntnis der Dinge wire alsdann
nicht mehr relativ hinsichtlich der fundamentalen Struktur unseres Geistes,
sondern nur hinsichtlich seiner oberflichlichen und erworbenen Gewohnheiten
und der zufilligen Form, welche ihn durch unsere kérperlichen Funktionen und
unsere niederen Bediirfnisse gegeben wurde. Die Relativitit der Erkenntnis wi-
re demnach keine endgiiltige.«5

Die Intuition stellt damit den methodischen Kernpunkt der bergson-
schen Philosophie dar. Zugleich Methode und Gegenstand seiner Phi-
losophie, legt sie offen, wie der menschliche Geist einzig an Erkennt-
nis iiber sich selbst und iiber die Natur des Lebens kommen kann. In
der Intuition wird, wie die Beschreibung der Wahrnehmungszusam-
menhinge zeigte, der Dualismus zwischen Erkennendem und Er
kanntem zugunsten einer einheitlichen Bewegung des Geistes tiber-
stiegen. Dieser Uberstieg ist genau der Prozess der Intuition, die sich
inmitten des Lebens befindet und ihm sein Recht auf das Erkannt-
werden nicht erst gibt, sondern sich in Gegenseitigkeit mit ihm im
Prozess des Erkennens zeugt. Die Intuition ist da, wenn der Intellekt
sich zu sehr auf sich selbst stiitzt, d. h. wenn er seine Gewissheit aus
seinen eigenen Ergebnissen schopft ohne sich der Bewegung des Le-

o7 DSW, 58.
% MG, 1801f.

50

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

bens zu erinnern. Sie ist die metaphysische Methode, die sich einer
(natur-)wissenschaftlichen Herangehensweise nicht als Alternative,
sondern als unterstiitzende, vielleicht auch ermahnende Methode
zur Seite stellt. Bergsons Philosophie will daran erinnern, dass es
eine Herangehensweise an die Welt gibt, deren Anfangspunkt im
Hinabstieg ins eigenste Innere liegt, wo wir den Ausgang finden, die
Oberfliche zu begreifen.

»Mit Methoden, die bestimmt sind, das absolut Fertige zu erfassen, vermag sie
[~ die Wissenschaft —, M. G.] im allgemeinen nicht in das einzudringen, was
erst wird, vermag sie nicht der Bewegung zu folgen, das Wesen zu erfassen,
das das Leben der Dinge ist. Diese letzte Aufgabe gehort zur Philosophie.«®

Die Unmittelbarkeit der Intuition macht es der Philosophie moglich,
auf das zu reflektieren, was das Leben ausmacht. Dieser Zugang er-
offnet gleichzeitig die Moglichkeit auf den Umgang des Menschen in
der Welt zu »reflektieren«, der sich dadurch zu erkennen gibt, dass
der Mensch durch sein Leben, d. h. seine ihm eigenste Bewegung, an
etwas teilhat, das ihn stetig dazu bringt, zu handeln bzw. die Bewe-
gungen des Lebens fortzufiihren. Die Intuition ist somit ebenso eine
herausragende Methode, um auf die Tatsache zu schliefSen, dass es
eine »Integration« bzw. ein Engagement des Menschen in weltliche
bzw. »lebendige« Zusammenhinge gibt.

4. Der praktische Geist

Die Trennung zwischen innerer Bewusstseinswelt und dufSerer Er-
scheinungswelt ist die zwischen einer Welt, die sich grundsatzlich
einer wissenschaftlichen Beschreibung anhand von Gesetzen ent-
zieht, und der Welt, in der die Verrdumlichung der Dauer es uns
ermoglicht, feste Anhaltspunkte in wissenschaftliche Gesetze zu bin-
den. Der schirfste Ausdruck dieses Gegensatzes ist der Gebrauch der
Sprache, die sich auf die erste Sphire »qualitativer Verinderungen«
nicht anwenden lésst, die — so Bergson — sogar in ihrem Gebrauch
schon ein Anhalten des Flusses der inneren Zeit ist. Jedes Wort ist
die Konkretion eines Unkonkretisierbaren:

»Ein Gefiihl, eine Vorstellung schliefit eine unbegrenzte Pluralitit von Be-
wusstseinstatsachen in sich ein; diese Pluralitit wird aber nur vermittelst einer

6 DSW, 145.

51

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Art von Entfaltung in jenes homogene Medium zur Erscheinung gelangen, das
einige Dauer nennen, das aber in Wirklichkeit Raum ist. Wir gewahren dann
einander duflerliche Termini, und diese Termini werden nicht mehr die Be-
wufStseinstatsachen als solche sein, sondern ihre Symbole oder, genauer gespro-
chen, die Worte, die sie ausdriicken.«”°

Dass die Sprache nicht fihig ist, unsere Bewusstseinsinhalte vollstin-
dig wiederzugeben, ist fiir Bergson keine neue Entdeckung. Seine
Philosophie geht allerdings insofern tiefer an dieses Problem heran,
als er die Begriindung fiir dieses Defizit des Ausdrucks darin sieht,
dass wir keine andere Moglichkeit haben als uns mittels der Sprache
in Simultaneititen zu versetzen, die es uns ermdglichen die homoge-
ne Realitdt des AuSen, die wir immer ganz klar begreifen, in Unter-
scheidungen zu kategorisieren, Zahlen zu nutzen, Abstraktionen zu
vollziehen, kurz, zu sprechen.” »[D]er Gedanke bleibt inkommensu-
rabel mit der Sprache«.”? Daher ist das Bewusstsein unweigerlich
darauf angewiesen, Symbole zu verwenden”?, die ihm die ungeteilte
und undifferenzierte Dauer fassbar machen. Es kann gar nicht an-
ders, will es etwas als seinen Inhalt denken.

»Das BewufStsein steht im Zwange eines unersittlichen Unterscheidungs-
bediirfnisses und substituiert der Wirklichkeit ihr Symbol oder apperzipiert
die Wirklichkeit nur durch das Symbol. Da das auf solche Weise durch Refrak-
tion entstandene und dadurch in Teilstiicke zerkleinerte Ich sich fiir die Bediirf-
nisse des sozialen Lebens im allgemeinen und der Sprache im besondern unend-
lich besser eignet, zeigt das Bewusstsein dieses Ich vor und verliert so das
fundamentale Ich allméhlich aus dem Auge.«”*

Dieser Gedanke aus Zeit und Freiheit wird durch Bergson noch er-
weitert. Er erkennt namlich, dass die Sprache immer auch eine Off-
nung hat, dass sie mehr sagt als das Wort, das sie benutzt. Der Aus-
druck in der homogenen bewegungslosen Welt ist immer ein
Ausdruck, der zwei Seiten hat: genau wie das Denken ist er zum
einen darauf angewiesen, das Starre bzw. die Form mitzuteilen, die
einer Konvention geniigen und so eigentliche Kommunikation ge-
withrleisten, und zum anderen driickt die Sprache immer auch das
Unausdriickbare mit sich aus und zwar das, was das Wort zwangs-

70 ZE 123.

1 Vgl. ZE 75.

72 7ZF 124.

73 Vgl. DSW, 58.
7+ ZF 97.

52

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

weise nicht mitliefern kann: die Bedeutung. Eine Philosophie, der die
Sprache geniigt,

»[...] wird das Wirkliche aus bestimmten umgrenzten Formen, das heif$t unver-
dnderlichen Elementen einerseits und einem Prinzip der Bewegtheit anderseits,
zusammensetzen, das — als Verneinung der Form — seiner Voraussetzung nach
jeder Bestimmtheit entgeht und die blofle Unbestimmtheit ist.«7

Bergson versteht die pragmatische Notwendigkeit bzw. den Vorrang
der raumlichen Symbolwelt vor der Welt des Bewusstseins als We-
sen der menschlichen Bewusstseinsarbeit. Es wird klar, dass daraus
folgt, dass das Ich sich auch in eine solche Spaltung begibt, denn es
erkennt sich selbst als ein Symbol dessen, was es im Fluss der Dauer
ist. Erkenntnisse iiber die eigene und erst recht iiber fremde Be-
wusstseinsvorgénge sind von vorneherein zur Ungenauigkeit und
sogar zum Ungeniigen verurteilt, nutzt man doch unweigerlich Kon-
zepte zur Beschreibung, die aus einer homogenen Fassung der Rea-
litdt stammen, die das Bewusstsein nach Bergson nicht ist. Das In-
strument der Intuition soll hier, zumindest fiir die Selbsterkenntnis,
Abhilfe schaffen.

Unser Denken, d. h. das Denken, das urspriinglich aus der Dauer
heraus als eine Unmittelbarkeit zu begreifen ist, ist notwendig
immer darauf ausgerichtet, sich in Form von Sprache oder Handlung
zu verduflern. Zum einen ist das bewusste Wahrnehmen, wie Berg-
son in Materie und Geddchtnis erklart, immer auf Handlung aus-
gerichtet. Daraus ergibt sich, wie wir sahen, dass das Bewusstsein
als Konglomerat des gegenwirtigen und vergangenen Wahrgenom-
menen immer nur die Bilder zum Gegenstand hat, die fiir die Hal-
tung oder Handlung von Nutzen sind. Die anderen Bilder verschwin-
den in das Unbewusste bzw. bleiben virtuell und werden nicht durch
den Erinnerungsakt aktualisiert.

»Denn das Bewuf3tsein entspricht genau dem Vermogen der Wahl, iiber welches
das Lebewesen verfiigt; es ist koextensiv dem Saume méglicher Handlungen,
der die reale Handlung einfasst: Bewusstsein ist synonym mit Erfindung und
Freiheit.«7

75 SchE, 320. Hier zeigt sich die Bedeutung Bergsons fiir die Philosophie auch beziiglich
der Sprache. Die Trennung von Zeichen und Bedeutung wird von ihm durch das prakti-
sche Denken in der Differenzierung des Intellekts vom Instinkt begriindet.

76 SchE, 268.

53

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Zum anderen ist es genau diese Orientierung auf das Praktische, die
das Denken zu Einheiten macht, die in der dufleren Welt ihre An-
wendung finden kénnen. Denn unser Denken ist in uns als »Denken
zum Handeln« angelegt, »sobald wir der Richtung unserer Natur
folgen, denken wir, um zu handeln«.” In diesem Zusammenhang
steckt eindeutig eine Entwicklung innerhalb der Philosophie Berg-
sons: wihrend der Sphire des Symbolischen und des Handelns in
Zeit und Freiheit noch dieser abwertige Charakter einer »Uneigent-
lichkeit« anhaftet, ist es in seinem spateren Werk Schopferische Ent-
wicklung die Evolution des élan vital, der den Intellekt und den In-
stinkt getrennt hat und beide nur durch die Intuition zu verbinden
weifs. Dennoch ist der Grundgedanke gleich: Denken ist auf Hand-
lung ausgerichtet.

Damit sind Raum und Zeit, wie sie in Philosophie und Wissen-
schaft erklart werden, nicht mehr als Notlgsungen, ohne die die Wis-
senschaften nicht funktionieren konnten. Raum und Zeit sind, wie
schon dargestellt wurde, Ableitungen einer sich bewegenden Wirk-
lichkeit, der Dauer, die notwendig sind, wollen wir innerhalb dieser
homogenisierten Welt arbeiten. Sie sind »Stiitzpunkte«, »Opera-
tionsbasen«”®, von denen aus wir unsere Titigkeit vollziehen kon-
nen. Unser Handeln ist ein Heraustreten aus der Bewegung des Le-
bens in die Welt der Homogenitit, in der wir unsere vollzogenen,
gehandelten Veridnderungen an der Materie wirksam werden lassen.
Raum und Zeit sind keine transzendentalen Schemata unserer Er-
kenntnis, wie es bei Kant heif$t — denn eine Erkenntnis ist durch viel
tiefere Schichten der Dauer und des Gedéchtnisses verbunden —, son-
dern sie sind auflerhalb unserer Erkenntnis, aufSerhalb des Lebens.
Sie sind in der Ausenwelt die »Schemata unserer Wirksamkeit auf
die Materie«” und als solche dort abzulesen.

Hier lasst sich auch wieder der Ansatzpunkt erkennen, der Berg-
sons Philosophie zu einem Uberschreiten des Dualismus zwischen
Materie und Geist fithrt. Die These einer Trennung von Leib und
Seele fuft auf der Annahme, dass im Gegensatz zur Einheit des Be-
wufltseins, die Materie unendlich teilbar ist. Nehmen wir aber mit
Bergson an, dass der Raum, der diese Teilbarkeit der Materie moglich
macht, nur im Rahmen unserer Wirksamkeit, d.h. unserer dufleren

77 SchE, 296.
78 MG, 210.
79 Ebd.

54

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

Handlung bzw. unserer handlungsmifSigen Intentionen, tiberhaupt
zur Existenz kommt, so ist die unendliche Teilbarkeit der Materie
ein Resultat der unendlichen Teilbarkeit des Raums, die nur auf
Grundlage der unendlichen Teilbarkeit der Zeit und damit der homo-
genisierten Dauer denkbar ist.

»Die ausgedehnte Materie, in ihrer Gesamtheit betrachtet, ist wie ein Bewusst-
sein, wo alles im Gleichgewicht ist, sich ausbreitet und neutralisiert; von ihr
stammt in Wahrheit die Unteilbarkeit unserer Wahrnehmung, so dafl wir ohne
Bedenken umgekehrt der Wahrnehmung etwas von der Ausdehnung der Mate-
rie beilegen konnen. [...] die Empfindung erobert sich die Ausdehnung zuriick,
die konkrete Ausdehnung erhilt ihre natiirliche Kontinuitit und Unteilbarkeit
wieder. Und der homogene Raum, der sich zwischen diesen beiden Termini als
uniibersteigliche Schranke aufrichtete, hat dann keine andere Wirklichkeit
mehr als die eines Schemas oder Symbols.«®

Das Zusammenspiel der Titigkeit des Geistes mit der Handlung un-
seres Korpers stellt die Verbindung von Kérper und Geist dar. Beide
finden nur in der Dauer eigentlich statt. Die klassischen Theorien
stellten sie raumlich gegeneinander, doch Bergson versucht zu zei-
gen, dass zwischen Materie und Geist die Bewegung der Wahrneh-
mung liegt, die durch die Dauer umspannt wird — nicht durch den
Raum!

Als homogenisiertes kann das Denken sich mitteilen, und das ist
auch der Grund fiir die Notwendigkeit dieser praktischen Ausrich-
tung: Das Bewusstsein muss notwendig zum homogenen Denken
tendieren, um die dem Menschen wesentliche Sozialitdt, das Mit-
einander, zu gewihrleisten:

»[Die] Anschauung eines homogenen Mediums, wie sie dem Menschen eigen-
tiimlich ist, erlaubt uns, unsre Begriffe im Verhiltnis zueinander zu exteriori-
sieren, und enthiillt uns die Objektivitit der Dinge, und so bedeutet sie durch
ihre doppelte Wirksamkeit, in dem sie einerseits die Sprache begiinstigt und
andrerseits eine von uns selbst scharf unterschiedene duflere Welt darbietet,
deren Perzeption allen Intelligenzen gemeinsam ist, eine Ankiindigung und
Vorbereitung des sozialen Lebens.«®!

80 MG, 219.
81 ZF 174.

55

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung
5. Personlichkeit und Freiheit

Die Orientierung auf die Bewiltigung der Anforderungen des sozia-
len Lebens schldgt sich auch unmittelbar in der Personlichkeitsstruk-
tur des Einzelnen nieder. Nach Bergson ist die Person in zwei Teile
gespalten: in ein oberflichliches Ich und ein fundamentales Ich. Das
oberflachliche Ich braucht die homogene Realitdt, um seine Symbole
auf sie anwenden zu konnen. Dies ist notig, da diese Weise des Be-
wusstseins fiir soziales Leben konstitutiv ist. Das fundamentale Ich,
das in der Dauer lebt, die ihm eine Heterogenitit an Erlebtem und die
Organisation dieser Erlebnisse in seiner Person iiberlasst, kann nicht
versprachlicht werden.®

In der Dauer ist jede Empfindung mit jedem Mal eine andere.
Sie stof3t sozusagen immer auf einen neuen Erfahrungskomplex des
Ich, der sie neu integriert und sich neu organisiert. Die einzige
Grundlage, auf der eine Erfahrung als gleiche identifiziert werden
kann, ist das Wort, das sie wiedergeben soll. Nur solche Erfahrungen
konnen addquat durch Worte ausgedriickt werden, die am wenigsten
unsere Personlichkeit ausmachen, uns am wenigsten eigentiimlich
und damit am besten verallgemeinerbar sind. Dies macht auch den
essentiellen Unterschied zur Mechanik aus. Die Vergangenheit ist fiir
das bewusste Leben ein Gewinn, auf dem es sich aufbaut. Die Appa-
ratur kennt eine solche Vergangenheit nicht. Fiir sie ist das Jetzt nur
durch das Kausalitdtsprinzip mit der Vergangenheit verbunden. Der
Moment modifiziert hier keinen Vergangenheitskomplex, reiht sich
nicht ein, wie er es im bewussten Leben tut.

Fiir den Menschen gibt es keine angemessene Form zur Erfas-
sung des in der Dauer Stattfindenden. Das Anhalten des Flusses der
Dauer ist so ebenso ein Anhalten an die Welt. Wire der Mensch nur
in der reinen Dauer zuhause, wire er nur durch sein »moi fondamen-
tal«, so finde er keine Moglichkeit, sich in der Welt zu orientieren.
Die Folge wire Einsamkeit und Trennung von dem ihn Umgeben-
den.®

8 Vgl. u.a. ZE 97.

8 Vgl. Vrhune, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 211 {f. Vrhunc bezeichnet hier Berg-
son als Existenzphilosoph avant la lettre (ebd., 214), da das Ich in dieser Haltlosigkeit
der Dauer in einen existentialen Solipsismus gerit. Da der Mensch, so Vrhung, in einer
notwendigen Unmittelbarkeit gegeniiber einer noch sinnlosen Welt existiert, tritt bei
ihm das auf, was z.B. bei Heidegger mit »Angst« bezeichnet wird. Der systematische
Vorgriff auf einen Angstbegriff, der in der Philosophie Bergson selbst nicht thematisiert

56

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

Die nahliegende Vermutung, Bergson wiirde mit seiner Unter-
scheidung innerer Dauer von &ufSerer Zeit eine Entfremdung des
menschlichen Bewusstseins von einer Urspriinglichkeit konstatieren
wollen, ist fraglich, wenn diese Unterscheidung, dieses abkiinftige
Denken eines homogenen Raumes gerade Voraussetzung fiir den Lo-
gos ist. Das Bewusstsein ist anscheinend gerade auf diese »Entfrem-
dung« aus. So kann man Bergson verstehen, wenn er schreibt,

»[...] da3 unser dufleres und sozusagen soziales Leben fiir uns eine grofere
Bedeutung besitzt als unsre innere und individuelle Existenz. Wir streben in-
stinktiv danach, unsre Eindriicke zu verfestigen, um sie sprachlich ausdriicken
zu konnen.«8

Allerdings unterscheidet Bergson gemif3 seiner beiden Sphiren der
Zeit zwischen einem »moi fondamental« und einem »moi super-
ficiel«. Wie soll diese Unterscheidung verstanden werden, wenn
nicht in der Weise der Abkiinftigkeit der letzteren von der ersten?
Die Antwort liegt in einer Unterscheidung zwischen einer Spaltung
des Ichs aus psychologischer Sicht, mit der eine ganz spezifische Ent-
fremdung einhergehen wiirde, und einer Unterscheidung der Ich-
Formen auf ontologischer Ebene. Eine Unterscheidung zwischen
»moi fondamental« und »moi superficiel« auf der Basis einer Psycho-
logie geht von einer Entfremdung von einem Ich aus, die sich auf das
Konzept eines »(ab)geschlossenen« Ich stiitzt. Von einem solchen
Konzept spricht Bergson nicht. Vielmehr ist seine Spaltung des Ichs
auf ontologischer Ebene zu verstehen. In beiden Fillen ist die eine
Form des Ichs eine abkiinftige, doch in der letzteren bekommt sie als
ontologische eine ganz andere Bedeutung. Entfremdung bedeutet
hier nicht Entfremdung als Entfernung von etwas Einzuhaltendem.
Die Ubernahme dieser Theorie auf das Gebiet der Psychologie wire
ein Akt der Auslegung, der in Fortfithrung der bergsonschen Gedan-
ken legitim wire.® Allerdings spricht Bergson hier von einem »moi

wird, ist zwar legitim in Anbetracht der Vereinzelung des Ichs in dieser Philosophie, er
scheint jedoch nicht notwendig auf eine Existenzphilosophie zu verweisen, wenn man
bedenkt, dass zur Existenzphilosophie mehr als nur die Befindlichkeit der Angst gehort.
Ein viel markanteres Merkmal der Existenzphilosophie ist dagegen die Interpretation
der Existenz als eigener Vollzug bzw. als Selbstverhiltnis. Dies jedoch ist bei Bergson so
nicht unmittelbar zu finden. Die Argumentation Vrhuncs, dass eine mogliche Sinn-
gebung durch das Ich in der symbolischen Kraft zu finden sein miisste, die durch die
bergsonsche Philosophie abgelehnt wird, erhilt gerade dadurch ihre Richtigkeit.

8¢ ZE 98.

8 Vgl. z.B. Koutroufinis, S., »Uber die Affinitit der Zeitphilosophie Henri Bergsons

57

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

fondamental« im Sinne eines dem anderen Ich immer fundamental
zugrundeliegenden, ihn ausmachenden Ichs, was man vielleicht die
Personlichkeit nennen konnte?¢, das also, was mein Handeln zu mei-
nem mich ausdriickenden, mich charakterisierenden macht. Nur so
kann man verstehen, wenn er schreibt: »[...] die BewufStseinsvor-
ginge hingegen durchdringen sich gegenseitig sogar wenn sie suk-
zessiv sind, und in dem einfachsten von ihnen kann sich die ganze
Seele abspiegeln.«®”

Das Ich ist wesenhaft gespalten in ein sich fundamental in seiner
Existenz ausdriickendes und in ein die soziale Bindung an die Welt
konstituierendes Ich.® Die Handlungen, die wir vollziehen, die Spra-
che, die wir benutzen, unser gesamtes Verhalten ist von einer Pra-
gung durchzogen, die es zu dem uns eigenem macht. Oder, um mit
Bergson zu sprechen, unser fundamentales Ich, das unser gesamtes
Leben in einem ungreifbaren Konglomerat lebendiger Eigenschaften
hilt, bestimmt die Weise unseres oberflichlichen Ichs. In dieser Be-
stimmung — Bergson spricht auch von einer »Farbung« — sind wir
absolut frei. Diese Freiheit ist eine ontologische, insofern das Sein
des menschlichen Bewusstseins beziiglich der Prigung seines kon-
ventionellen Ichs frei ist.

»Der freie Entschlufl nimlich entspringt aus der ganzen Seele und die Hand-
lung wird um so freier sein, je mehr die dynamische Reihe, an die sie gekniipft
ist, eins zu werden tendiert mit dem fundamentalen Ich.«®

zum Ammonschen Verstindnis von Zeiterleben, in: Dynamische Psychiatrie, 33.Jg.,
1.-2. Heft 2000, Heft 180/180, 137-158, der aus der ontologischen Spaltung des Ichs in
ein oberflichliches und ein fundamentales eine Spaltung auf Ebene der Psyche folgert.
Eine solche Folgerung ist auf der Grundlage der bergsonschen Philosophie durchaus
schliissig. Durch einen Vergleich der Zeitphilosophie Bergsons und der Theorie des Zei-
terlebens bei Giinther Ammon (Dynamische Psychiatrie) wird ein klarer Briickenschlag
zur Bedeutung der bergsonschen Philosophie fiir das Gebiet der Psychiatrie gemacht,
vgl. 152: »Psychische Gesundheit als Prozef3 ist auf das Verméogen, die Balance zwischen
beiden [>Dauer< und homogener Zeit] immer wieder herstellen zu kénnen, angewiesen. «
8 Bergson benutzt selbst diesen Ausdruck, vgl. ZF, 129.

87 ZF 76.

8 Vgl. Martin Heidegger Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer, 1993, 42: » Verloren kann
es [das Dasein] sich nur und noch nicht sich gewonnen haben kann es nur, insofern es
seinem Wesen nach mogliches eigentliches, das heifst sich zueigen ist.« Natiirlich darf
man hier nicht vergessen, dass unter fundamentalontologischer Perspektive die Rede
von einem Ich und einem Bewusstsein erst einer Destruktion bediirfte.

89 ZF 126.

58

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

Weil die Sprache ein Verbiindeter der verraumlichten Zeit ist, weil
sie durch reziproke Exterioritit notwendig nie den Sinn fassen kann,
gerade deshalb ist jene Handlung, die nicht durch sie erkliart werden
kann, die also einfach aus uns selbst kommt, die freieste:

»[I]n den schicksalsschweren Stunden, wo es sich um die Meinung handelt, die
wir anderen und vornehmlich uns selbst von uns geben werden, da wihlen wir
ohne jegliche Acht dessen, was man gemeinhin ein Motiv nennt; und dieses
Fehlen jeden angebbaren Grundes ist um so auffallender, in je tieferem Sinn
wir frei sind.«%

»In allen Zeitpunkten der Erwdgung modifiziert sich das Ich«,* und
jedes Anhalten und Definieren wire nur ein Ausschnitt. Da wir in
der Dauer leben, und damit die verrechenbare Zeit nicht uns selbst
entspricht, sind wir frei. So kommt Bergson in Zeit und Freiheit zu
folgender Definition fiir die Freiheit:

»Freiheit nennt man die Beziehung des konkreten Ich zur Handlung, die es
ausfiihrt. Diese Beziehung ist undefinierbar, eben weil wir frei sind; denn man
kann zwar eine Sache, nicht aber einen Fortschritt analysieren.«®

Die Undefinierbarkeit wird hier tiber den Umweg der Dauer zur hin-
reichenden Bedingung fiir die ontologische Bestimmung. Wir haben
keine Freiheiten, schon allein weil eine Mehrzahl von Freiheit keine
Wesensbestimmung sein konnte, doch wir sind frei. Diese Freiheit
liegt im Fortschritt unseres je personlichen Wesens begriindet. Eine
Handlung wird erst dadurch zu einer freien Handlung, dass sie aus
meiner ganz eigenen personlichen Motivation heraus kommt. Des-
halb kann man zwar nie im vorhinein sagen, »Ich bin frei folgende
Handlungen zu erwigen«, sondern eine Handlung wird sich erst als
eine freie herausstellen, wenn sie vollzogen wurde und dann da-
durch, dass unsere ganze Personlichkeit an ihr teilhat.

»Kurz, wir sind frei, wenn unsere Handlungen aus unserer ganzen Personlich-
keit hervorgehen, wenn sie sie ausdriicken, wenn sie jene undefinierbare Ahn-
lichkeit mit ihr haben, wie man sie zuweilen zwischen dem Kunstwerk und
seinem Schopfer findet.«%

% ZF 128. Hervorhebung, M. G. Vgl. dazu auch Vrhunc, Mirjana, Bild und Wirklich-
keit, a.a.Q., 77: »Frei zu sein ist ein existentielles Grundverhiltnis des menschliches
Lebens, eine Qualitit unseres personlichen Seins im Ganzen und nicht eine von diesem
personlichen Sein ablosbare Eigenschaft von welcher Art auch immer.«

91 ZF 129.

92 7ZF 163.

9% ZF 129.

59

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Das Verhiltnis von Schopfer und Kunstwerk ist hier zum einen kla-
rend, jedoch auch verwirrend. Das Kunstwerk ist die freiheitliche,
ganz personliche Veriuflerung nicht nur in dem Sinne, dass sein
Schopfer es frei geschaffen hat, sondern auch dahingehend, dass nur
er es so geschaffen haben kann. Der Begriff »Schopfer« zeigt hier ein-
deutig die Beziehung zwischen Handelndem und Handlung an. So
wie eine Kopie immer nur die Schopfung einer Kopie ist und niemals
an das Kunstwerk heranreicht, ist die freie Handlung diejenige unse-
rer ganzen Person. Dennoch wird unsere Freiheit nicht erst geschaf-
fen. Sie wird vielmehr erst durch unsere Handlung verwirklicht. Ob
eine Handlung frei, dem fundamentalen Ich entspringt, kann ich erst
sagen, wenn sie geschehen ist. Eine Vorhersage ist nicht moglich.

Mit Bezug auf den Wahrnehmungsprozess, erkennt Bergson
den Ursprung der Freiheit genauer: Die Wahrnehmung als das, was
den Geist mit der Materie verbindet — vermittelt durch die Bilder des
Gedichtnisses und die Bewegungen des Korpers — ist der entschei-
dende Punkt, an dem die Freiheit in die Welt kommt. »Der Geist
entnimmt der Materie die Wahrnehmungen, aus denen er seine
Nahrung zieht, und gibt sie ihr als Bewegung zuriick, der er den
Stempel seiner Freiheit aufgedriickt hat.«% Das ist das Ergebnis in
Materie und Geddchtnis: In der Freiheit des Geistes ist die Wurzel
der Beziehung zwischen Korper und Geist zu suchen — das Bild. Im
Bildbegriff liegt bei Bergson der Schnittpunkt zwischen Auflen und
Innen. Der Ubergang zwischen Materie und Geist ist durch unend-
lich viele Grade gekennzeichnet, die alle durch die Dauer des Geistes
im Erinnerungsprozess und deren unmittelbaren Zusammenhang
mit den Bewegungen (Intentionen) des Korpers verbunden sind. »Je-
de Wahrnehmung beansprucht eine gewisse Dichte der Dauer, setzt
die Vergangenheit in die Gegenwart fort und nimmt dadurch am Ge-
déchtnis teil. «%

Versteht man mit Bergson die Freiheit als ein Verhiltnis des Ichs
zur Handlung das durch die Eigenart der bewusstseinsméfligen Dau-
er bestimmt wird, % so ldsst sich sagen, dass durch die Handlung erst
eine Verduflerung und damit der Kontakt zur Welt stattfindet. Unter
Handlung versteht man dann jeglichen Akt einer Homogenisierung
von Bewusstseinsgegebenheiten. Diese Homogenisierung ist das

% MG, 250.
% MG, 244.
% Vgl. das Zitat auf S. 59.

60

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bewegung

notwendige Verhalten in der Welt und ist gleichzeitig die Auflerung
unserer Freiheit. Nur durch die ganz eigene Handlung kann ich frei
sein. Doch es steckt in jeder Handlung, so homogen sie sein mag, ein
Stiick dieser Freiheit. Mein Verhalten ist mein Verhalten, weil ich in
meiner Personlichkeit frei bin. Das heifst aber auch: Meine mir eige-
ne Dauer ist das Fundament einer Gewissheit im Umgang mit der
Welt, denn in ihr finde ich die Sicherheit, durch die ich mit der Welt
verbunden — in sie engagiert — bin und durch die ich mich in meinem
Handeln selbst in die Welt bringe. Ich kann mich nicht anders ver-
stehen als in der Welt des Verstandes engagiert durch ein Fun-
dament, dass es mir erlaubt mich als freies fundamentales Ich in ihr
zu finden.%”

6. Die Bewegung

Aus den Ergebnissen in Zeit und Freiheit und denen in Materie und
Gedichtnis, die alle auf die Dauer als die wahre Organisation des
Bewusstseinslebens verweisen, wird ein weiteres Grundthema der
bergsonschen Philosophie deutlich: es gibt etwas, was dem Mecha-
nismus entgeht und das die gesamte Wirklichkeit immanent prigt:
die Bewegung.

Die Bewegung ist die Grundlage der gesamten Untersuchungen
Bergsons — der Gegeniiberstellung von Dauer und homogener Zeit,
der Eigentiimlichkeit des Erinnerungsprozesses und der daraus re-
sultierenden Personlichkeit und schliefSlich der Freiheit. All diese
Wegmarken der bergsonschen Philosophie fufSen auf der das Leben
definierenden und es antreibenden Bewegung. Die Dauer des Be-
wusstseins ist Bewegung. Bewegung ist Verdnderung als solche, in
dem Sinne, dass sie nicht die Kalkulation der Differenz zweier gege-
bener Punkte ist, sondern eine eigene Grofie, die sich uns unmittelbar
zeigt. Wirklich ist nur die Veranderung selbst.

97 Vgl. ZF, 100: »Das Gefiihl selbst ist ein Lebewesen, das sich entwickelt und folglich
fortgesetzt verindert; wire dem nicht so, so wire nicht zu verstehen, wie es uns allmih-
lich einem Entschlusse zutreiben konnte: unsere EntschlieSung wiirde vielmehr unmit-
telbar gefasst werden. Es lebt daher, weil die Dauer, worin es sich entfaltet, eine Dauer
ist, deren Momente einander durchdringen [...]«.

61

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

»Es gibt hier nur eine ununterbrochene Dynamik der Veranderung — einer Ver-
dnderung, die niemals ihren Zusammenhang in einer Dauer verliert, die sich
endlos aus sich selbst weiter gebiert.«%

Es ist der Intellekt, der hauptverantwortlich dafiir ist, dass uns die
Wirklichkeit nicht in ihrer Bewegung prasent ist. Unser Intellekt be-
zieht sich ausschliefSlich auf das Unbewegliche, das was sich in kei-
nerlei Entwicklung befindet und deshalb als gegeben hingenommen
werden kann. »Das restlos Neue erkennt der Intellekt genauso wenig
an wie das radikale Werden«?*, weshalb Bergson ihm eine »natiirli-
che Verstindnislosigkeit fiir das Leben«'® zuschreibrt.

Der Intellekt bzw. der Verstand gibt uns die Wirklichkeit immer
in Ausschnitten, die er gemif3 seiner Wahrnehmung von der Realitit
macht. Ein solcher Ausschnitt ist nicht einfach das, was man gemein-
hin als Augenblick begreift — kein empfundenes Jetzt, denn das kann
es nicht geben — sondern er ist ein Stillstand und deshalb die unzu-
langliche Weise einer Beziehung zur Welt, die uns niemals ihr Ge-
schehen aufdecken kann. Die Wirklichkeit, so wie der Verstand sie
uns zeigt, ist eine Aufeinanderfolge einzelner Momentbilder, die
von ihm in Reihe gesetzt, einen Film ablaufen lassen »[DJer Mecha-
nismus unseres gewdhnlichen Denkens ist kinematographischen
Wesens«.2! Die Bewegung wird durch das Unbewegliche erfasst.

Bewegung steht jedem Formgebungsakt entgegen. Alles, was
wir wissen, bzw. was uns der Verstand sagt, ist dadurch unzulanglich,
dass es nur ein Querschnitt aus der Bewegung des Lebens ist. So wie
sich das Seelenleben in seiner Dauer flieSend bewegt und unhaltbar
ist, so ist alles, was wir als Realitdt verstehen, durch Formen entstan-
den, die sich aus der kinematografischen Eigenart des Verstandes er-
geben. Alles ist eigentlich Bewegung und sich selbst formende Bewe-
gung zugleich. Das, was wir aus der Entwicklung fassen, sind

9% DSW, 27. Vgl. auch ebd., 28. In Schopferische Entwicklung erliutert Bergson dies
ganz anschaulich am Beispiel der Entwicklung eines Jungen, vgl. ebd., 309: »Die Wirk-
lichkeit, sie, die das Ubergehen vom Kinde zum Alter der Reife ist, entgleitet uns zwi-
schen den Fingern. Was wir halten, sind nur die imagindren Stillstinde >Kind< und
>Mann¢; und nahe genug sind wir daran zu behaupten, einer dieser Stillstinde sei der
andere — genauso wie der Pfeil des Zenon, nach diesem Philosophen, an allen Punkten
seines Fluges ist. Wiirde die Sprache sich nach der Wirklichkeit modeln, dann wahrlich
wiirde sie nicht sagen, >das Kind wird zum Manne, sondern vielmehr, >zwischen Kind
und Mann ist Werdenc.«

9 SchE, 184.

100 SchE, 185.

101 SchE, 304.

62

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bewegung

Formen, deren Verinderung wir zwar innerhalb unseres Weltver-
stindnisses zulassen, die aber gerade deshalb immer nur Verdnde-
rung von einer Form zur anderen, nie Verinderung an sich sind.

»[E]s gibt keine Form, da Form ein Unbewegtes ist, Wirklichkeit aber Bewe-
gung. Real ist einzig die kontinuierliche Formveridnderung; Form ist nur eine
von einem Sich-Wandeln genommene Momentaufnahme.«1?

Das Resultat ist ein »Kaleidoskop« der Momentaufnahmen, das un-
ser »Weltbild« darstellt. Dieses andert sich mit jeder neuen Form-
gebung und gibt jeder neuen Form wiederum ihren Anlass. Die Be-
wegung der Wirklichkeit ist das Drehen unseres Kaleidoskops an
Einzelaufnahmen, die in ihrer je neuen Anordnung neue Méglich-
keiten der Kinematografie der Wirklichkeit zuldsst. Die wirkliche
Realitit — die Bewegung selbst — trigt den Prozess, ist aber selbst
nicht erfassbar. Denn der Verstand steht immer auferhalb ihrer in
einer Beobachterposition, die ihr Gegeniiber stets ebenfalls in Positi-
on zwingen will. Formbildung auf symbolischer Ebene ist deshalb
immer von der Formbildung auf der Ebene des Lebensprozesses ge-
trennt. Symbole bilden ihre Eigenstindigkeit indem sie die Leben-
digkeit opfern. Das Seelenleben bzw. die Personlichkeit bleibt durch
die Vernetzung mit dem Leben verbunden — es ist sogar diese Bewe-
gung selbst. So ist sie stets an die Geschichte gebunden und ist die
Fortfithrung bzw. die stete Arbeit an sich selbst. » Wo immer Leben
ist, liegt auch ein Buch aus, dem die Zeit sich einschreibt.«1%

Der élan vital'®* ist die das Leben tragende Kraft, er ist sozusa-
gen das »Thema des Lebens« bzw. seines »Buches«. In Abgrenzung
zu den zu seiner Zeit wissenschaftlich populdren Evolutionstheorien
von Darwin und Lamarck, besteht Bergson darauf, dem Leben seine
eigene Macht zuriickzugeben und ihm jegliche deterministische
Theorie als eine Verkennung des Verstandes gegentiber zu stellen.
Das Leben ist Bewegung, ist Indeterminiertheit:

»[Dlie Rolle des Lebens besteht darin, Indeterminiertheit in die Materie hinein-
zutragen. Indeterminiert, ich meine unvorhersehbar, sind die Formen, die es je

102 SchE, 300.

103 SchE, 62. Zum »Formwandel des Lebens« auch in Zusammenhang mit der Philoso-
phie Ernst Cassirers vgl. Vrhunc, Mirjana, Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 123-131.

104 Obwohl die Ubersetzung von élan vital in Lebensschwungkraft im Allgemeinen als
unzuldnglich angesehen wird, wird die Darstellung sich aus Mangel an einer besseren
Ubersetzung im Folgenden dieser Ubersetzung von G. Kantorowicz bedienen.

63

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

und je im Maf seiner Entwicklung schafft. Immer indeterminerter, ich meine
freier, ist auch die Aktivitit, der diese Formen zum Tréger dienen sollen.«1%

Die Vielfalt des Lebens ist Resultat einer Aufsplitterung der Lebens-
schwungkraft aus dieser Vielfalt. Sie setzt sich selbst die Impulse,
und ihre Verzweigungen gehorchen keiner Notwendigkeit, sondern
sind selbst jeweils schopferisch.

So wie die Bewegung des Geistes im Prozess der erinnernden
Wahrnehmung der Grund fiir die Freiheit ist, so wie auch die Bewe-
gung des Bewusstseins in seiner Formung der Personlichkeit Freiheit
bedeutet, so ist das Leben selbst die Freiheit in der Welt. Theorien der
Evolution, die sich auf rekonstruierte Schemata verlassen, um die
Determinationen lebendiger Prozesse vorherzusagen, begehen genau
den Fehler, aus der Rekonstruktion bzw. Retrospektion eine Aussage
tiber Wesensmerkmale einer sich auch in Zukunft vollziehenden Be-
wegung zu machen. Dagegen spricht aber die Freiheit des Lebens.

Die Ordnung, die das Leben bestimmt, ist keine Determination
der Auslese, sondern das Differenzierungsgeschehen einer Schwung-
kraft, die das Leben antreibt.

»Die Lebensschwungkraft, von der wir sprechen, ist im Grunde ein Verlangen
nach Schopfung. Sie kann nicht absolut schopferisch sein, weil sie die Materie,
das heifit die Umkehrung ihrer eigenen Bewegung, vorfindet. Wohl aber be-
michtigt sie sich dieser Materie, ihrer, die reine Notwendigkeit ist, und trachtet
danach, eine grofitmogliche Summe von Indeterminiertheit und Freiheit in sie
hineinzutragen.«1%

Wihrend die klassische Philosophie die Natur in Stufen der intellek-
tuellen Quantitit einteilte und so vom Stein bis zum Menschen eine
einzige Entwicklung der Bedeutung des Geistes sah, ist fiir Bergson
der élan vital die Verschiedenheit des Lebens nicht als eine Steige-
rung, sondern als eine Differenzierung der Wesen des Lebens zu se-
hen. Diese Differenzierung im Sinne einer Veristelung zeigt die ver-
schiedenen Realisationen des Lebensschwunges auf, die — alle vom
»grofien Odem des Lebens«!%” getragen — verschiedene Formen der
Kombination Instinkt und Intellekt darstellen. Das Leben ist eine
einheitliche Vielfalt seiner selbst, die ihre Harmonie nicht in einer

105 SchE, 152.
106 SchE, 257.
107 SchE, 153.

64

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bewegung

Teleologie, sondern in ihrem lebendigen Kern findet, der sich durch
alle Differenzierungen hindurch duflert.

Ganz wie der Geist immer auf einen Nutzen aus ist und nur von
dieser Vorgabe her seine Inhalte bestimmt, so ist die Differenzierung
des élan vital immer die Losung der Konfrontation des Lebens mit
der Materie. Wo Leben als Freiheit auf Materie als Determination
trifft, ist es der élan vital, der die Losung in seiner Aufspaltung be-
waltigt.

»Die Differenzierung ist stets die Aktualisierung einer Virtuali-
tit, die unabhingig von der Existenz ihrer aktuellen, divergierenden
Linien Bestand hat«%8, deshalb ist die Totalitit des Lebens in jeder
Ausformung vorhanden, aber in jeweiliger Hinsicht abgespalten.
Immer darauf bedacht, den Konfrontationen, die sich ihm stellen,
durch Werkzeuge zu trotzen, hat das Leben den Menschen als Werk-
zeug der Freiheit entwickelt. Indem der Mensch fahig ist, den Deter-
minismus der Natur zu benutzen und ihn sich selbst als Werkzeug
dienlich zu machen, entsteht genau die Freiheit, die den Menschen
ausmacht. Denn als praktisch orientiertem Geist geht es dem Men-
schen um die Vereinheitlichung seiner Welt. Der homo sapiens, des-
sen Intellekt Macht iiber den Instinkt ausiibt, wird zum homo faber,
der sich dieses Verstandes zur Erfillung seiner Zwecke zu bedienen
weifs, denn »[...] der Intellekt, auf das hin angesehen, was seine ur-
spriingliche Haltung zu sein scheint, ist ein Vermdgen, kiinstliche
Gegenstinde, insbesondere Werkzeug herstellende Werkzeuge zu
verfertigen, und diese Anfertigung ins Unendliche zu vermannigfal-
tigen.«10

Was Bergson also durch die Dauer und die Lebensschwungkraft
aufzeigt, ist die Tatsache, dass der Mensch durch seine Freiheit dazu
fahig ist, das Faktische auf seine Moglichkeiten hin zu tiberschreiten
— eine Einsicht, die sich durch die ganze weitere Untersuchung tragen
wird. 110

In der Orientierung auf den Nutzen geht dem Bewusstsein, wie
schon beschrieben, die Sicht auf die Dauer, die das Leben bestimmt,
verloren. Denn das, was der Intellekt als Freiheit wahrnehmen kann,

108 Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a. 0., 120.

109 SchE, 162.

10 Dies wird sich namlich als wesentlich fiir das Verstindnis eines existentialphinome-
nologischen Engagementbegriffs herausstellen, wie die Ausfiihrungen zu Sartre und
Merleau-Ponty zeigen werden.

65

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

ist immer nur innerhalb der Naturnotwendigkeiten zu sehen. Das
Schopferische des Lebens selbst, das, was Neues erst zu Neuem ma-
chen kann, und das der Anteil der Freiheit am Geschehen ist, muss
von ihm mangels intuitiver Fihigkeit zur Bewegungslosigkeit ver-
stummen.

Doch das Leben ist unbewusst diese Bewegung und die Intuition
lasst den Geist an ihr teilhaben. Leben ist ein Prozess, der sich als
élan vital in einer Eigendynamik von Geben und Nehmen, von For-
men und Geformtwerden, ereignet.!!! Bergson selbst spricht von der
Welt als einem »solidarischen Ganzen«. Dieses solidarische Ganze
umfasst das gesamte Streben der Lebensdynamik, das den Einzelpro-
zessen eine Art dialogisches Prinzip zuschreibt. Die Wahrnehmung
spielt dabei fiir den Menschen die entscheidende Rolle, denn sie ist
einer dieser Prozesse, innerhalb dessen er der Welt nicht allein rezep-
tiv begegnet, sondern mit ihr zusammen im Austausch eine neue
Gestalt aus Bildern formt. Der Geist erfasst und formt die Welt zu-
gleich noch bevor der Intellekt (bzw. der Verstand) sie in Bezeichnun-
gen und Worten zum Stillstand bringen kann. Was den Geist hier
wesentlich ausmacht, ist nicht seine Beobachterposition, sondern er
selbst ist Teil eines Geschehens, das nicht nur ihn, sondern auch die
Welt, in die er eingetreten ist, weiterformt. Der Austausch mit der
Welt bedeutet eine » Formbildung«1? auf beiden Seiten, die als solche
die Wirklichkeit bildet.1'3 Das, was sich uns intuitiv als Wirklichkeit
zeigt, ist die Bewegung des Lebens, deren Teil wir selbst waren und
werden. Was wir allerdings als Wirklichkeit »begreifen«, kann nur
ein mangelhafter Ausschnitt sein. Denn die der Natur zugrunde lie-

11 Zur Erlduterung dieses Prozesses vgl. auch Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit,
a.a.0., 99-132 und Kochy, K., »Im Ozean des Lebens. Bergsons Philosophie des Lebens
auf der Suche nach der natiirlichen Ordnung, in: R. Elm, K. Kéchy, M. Meyer (Hrsg.):
Hermeneutik des Lebens. Potentiale des Lebensbegriffs in der Krise der Moderne. Frei-
burg; Miinchen: Verlag Karl Alber, 1999, 117-154; und ders., »Leben — Wissenschaft —
Philosophie. Der prozessuale Ansatz bei Bergson, in: A. Bucher, D. Peters (Hrsg.): Evo-
lutionen im Diskurs. Grenzginge zwischen Naturwissenschaft, Philosophie und Theo-
logie. Regensburg, 1998, 127-153.

12 Vgl. Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 111-145.

113 Vgl. Merleau-Pontys Ausfithrung zur Philosophie Bergsons in Die Natur. Vorlesun-
gen am Collége de France 1956-1960. [Natur] Hrsg. v. D. Séglard, iibers. v. M. Koller.
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 2000, 81-108; hier 94: »Die lebendige Natur ist also ein
endliches Einheitsprinzip, das sich mit einer Kontingenz arrangiert, die es nicht be-
herrscht, sondern das sich in dieser Kontingenz zu verwirklichen und also zu entwerden
hat. Indem es wird, entwird das Leben.«

66

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Spaltung des Weltverhiltnisses und das Engagement

gende Ordnung ist unabhingig von jeglicher Wissenschaft da. Sie
kann durch keine gezielte Betrachtung erfasst werden.

Von der Bewegung geht das Leben aus. Die Bewegung ist das,
was Bergsons Philosophie wirklich zu einer origindren Philosophie
macht. Sie ist der gedankliche Ausgangspunkt, von dem aus die Zeit-
philosophie, die Freiheitsphilosophie, die Wahrnehmungsphilosophie
und schliefSlich der der Philosophie Bergsons so eigene élan vital zu
verstehen ist.

7. Die Spaltung des Weltverhiltnisses und das Engagement

Bergsons Philosophie stellt das Bestreben dar, gegeniiber den Wis-
senschaften die Wirklichkeit einer einheitlichen Vielfalt des Lebens
zu vertreten. Wo die Wissenschaften ihre Entdeckungen in Form von
Einheiten darzustellen versuchen, die sich so weit wie moglich ver-
rechnen lassen, um ihre Wiederverwertbarkeit zu garantieren, will
Bergson das Leben setzen, das sich einer solchen Einheitsbildung not-
wendig widersetzen muss, da es durch die Bewegung als solche ge-
kennzeichnet ist.

Das Leben — der élan vital —ist die vereinende Kraft die die Viel-
heiten ihrer selbst verbindet. Einheit und Vielheit sind in der Bewe-
gung des Lebens aufgehoben, insofern sie sich als Kraft der Aufsplit-
terung selbst durch alles hindurch zieht. Innerhalb dieser Einheit des
Lebens ist alles mit allem verkniipft. Es ist ein Reich an Wechselwir-
kungen, die die Vielfalt dieser Einheit ausmachen und die die Bewe-
gungen selbst in Gang halten. So stellt sich unserem Bewusstsein die
Welt als eine Welt von Bildern dar, die, gemifd der moglichen Wir-
kung meines Korpers auf sie, diese Welt erst formen. Diese Formbil-
dungsprozesse in der Wahrnehmung, die in enger Verbindung mit
der Erinnerung ein »Weltbild« in stindiger Verinderung zeichnen,
sind verantwortlich fiir unser intuitives Verstandnis der Welt. Der
Verstand bzw. der Intellekt ist es erst, der uns die Welt in ein Erkann-
tes formt und sie so unserem Bewusstsein berechenbar macht. Das,
was Bergson das »solidarische Ganze« nennt, ist der Rahmen unseres
Weltverstiandnisses auf intuitiver und letztlich auch auf intellektuel-
ler Ebene. Alles, was uns erscheint, erscheint uns als Bild. Alle Bilder
sind in einem Bildungsprozess gebunden, den wir mitsteuern, indem
wir uns in das Gefiige von Bild und Welt als handelnde Wesen ein-
binden. Dies geschieht noch vor jeglicher begrifflichen Festlegung.

67

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

In dem MafSe, in dem wir selbst Teil des solidarischen Ganzen
der Welt sind, sind wir auch impulsgebende Kraft innerhalb seiner.
Die Reflexion iiber unser Handeln ist dabei ein sekundirer Akt, dem
etwas zugrunde liegt, das als der Ursprung unseres Selbst- wie auch
unseres Weltverhiltnisses zu verstehen ist:

»[...] handeln und sich handelnd wissen, in Kontakt treten mit der Realitit, ja
sie — nur aber nach ihrer Bedeutung fiir das werdende Werk, fiir die Schiirfung
der Furche — leben, das ist die Funktion des menschlichen Intellekts. Dennoch
badet uns ein wohliger Strom, dem wir die Kraft selbst zu Arbeit und Leben
entschopfen. Jeden Augenblick eratmen wir etwas von diesem Ozean von Le-
ben, dem wir eingesenkt sind, fiihlen wir, wie sich unser Wesen, oder doch der
Verstand, der es lenkt, nur durch eine Art ortlicher Erstarrung aus ihm gebildet
hat.«114

Was Bergson beschreibt, ist grundsitzlich das, was als der wesentli-
che Aspekt eines Engagements des Menschen in der Welt bezeichnet
werden kann: die Einbettung des Menschen in ein solidarisches Gan-
zes. Jedoch muss dieses solidarische Ganze bei Bergson am Ende als
ein Weltverhiltnis bezeichnet werden, das den Menschen von einem
Verstindnis der Welt trennt.

Bergsons Ausgangspunkt sind die données immediates de la
conscience. Das Urspriingliche der Erfahrung soll in seiner Reinheit
erfasst werden, und das bedeutet wiederum, sich jenseits von Realis-
mus sowie Idealismus auf die Suche nach dem zu machen, was alles
Lebendige verbindet und dennoch dafiir sorgt, dass unsere Individua-
litét in keiner Weise angezweifelt werden kann. Dieses Verbindende
ist fiir Bergson das Leben, das den Menschen mit einer wesenhaften
Freiheit versieht, die dem Leblosen abgeht. Dass der Mensch sich als
Lebewesen innerhalb eines »solidarischen Ganzen« bewegt, dessen
Teil er durch seine Individualitit ist, bedeutet fiir Bergson, dass es
eine Sphire unserer Existenz gibt, auf die wir nicht mit festen Kon-
zepten und Begriffen zugreifen konnen. Denn diese Konzepte und
Begriffe wiirden das festhalten und seiner Freiheit berauben, was als
Festgehaltenes keine Aussage tiber sein lebendiges Wesen zu machen
erlaubte. Die einzige Moglichkeit, diese urspriingliche Verbindung
zur Welt bzw. die Integration des Lebewesens in die Natur zu thema-
tisieren, ist fiir Bergson die Intuition.

Was die Intuition liefert, ist ein Blick auf die das Leben aus-

14 SchE, 207 1.

68

am 16.01.2026, 10:07:21. @


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Spaltung des Weltverhiltnisses und das Engagement

machende Wechselwirkung zwischen dem Menschen und allem, was
ihn umgibt. Das Leben verlangt einen Austausch mit dem, was thm
begegnet. In diesem Sinne zeigt Bergsons Philosophie, dass die Wahr-
nehmung z. B. eine Bewegung ist, die sich abseits reiner Subjekt/Ob-
jekt-Relation vollzieht und zwischen mir als lebendigem Wesen, das
Vergangenheit hat, und der Welt, die mich angeht, indem sie mir
meine Moglichkeiten aufweist, stattfindet. Das Leben ist eine Aus-
einandersetzung mit der Welt, die es durchzieht und die als Durch-
zogene verstanden werden muss. Es ist die Bewegung der Dialogizi-
tit im solidarischen Ganzen der Welt, innerhalb dessen der Mensch
dadurch frei ist, dass er lebt. Wenn man vor diesem Hintergrund von
einem Engagement des Menschen in die Welt sprechen kann, so des-
halb, weil der Mensch als Lebewesen in die Welt engagiert ist.

Es ist allerdings fraglich, wie Bergson das Leben anderer Men-
schen in das des Einzelnen einbeziehen will. Denn durch den Aus-
gangspunkt bei der Beschrinkung auf die unmittelbaren Gegeben-
heiten des Bewusstseins, ist der Einfluss anderer Bewusstseine
automatisch ausgeschlossen. Zugleich macht die Abwertung sym-
bolischer Reprisentation bei Bergson nicht nur die Erfahrung frem-
der Subjektivitdt, sondern auch jede Selbsterkenntnis unméglich.
Nur die Intuition 6ffnet uns uns selbst; dann jedoch nicht als fassbare
Person, und der Fremde bleibt uns in der Intuition verborgen. Der
einzige Weg, um auf den Anderen zu schlieflen, wird von Bergson
durch den élan vital als vereinigenden Fluss des Lebens moglich.

Indem Bergson die eigentliche Verbindung mit dem élan vital in
die Intuition und damit ins Irrationale verlegt, setzt er dem gegen-
iiber eine objektive Welt des Rationalen. Der Mensch ist folglich Be-
wohner zweier Welten. Zum einen ist dort die Welt, der er bewusst
ausgesetzt ist. Sie ist die Welt des Intellekts, der sich in ihr zurecht zu
finden weif3, indem er ihr kalkulierbare Einheiten unterschiebt. Auf
der anderen Seite ist dort die Welt der Bewegung oder des Lebens. In
ihr kann der Intellekt nicht greifen, denn der Fluss des Lebens ist nur
einer intuitiven Besinnung auf die unmittelbare Erfahrung zuging-
lich. Diese beiden Welten sind immer gleichurspriinglich und eigent-
lich so eng miteinander verwoben, dass man sie nicht trennen kann.
Die Welt der Bewegung ist in ihrer grundlegenden Verbindung zur
Wirklichkeit der entscheidende Faktor im Formbildungsprozess der
intellektuellen Welt. Eine intellektuelle Welt ohne die flielende Be-
einflussung der intuitiven Seite der Welt ist nicht zu denken. Deshalb
gelingt es Bergson zwar zunéchst den Dualismus zwischen Geist und

69

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Materie mit Hilfe der Uberginge zwischen geistiger Arbeit und Bil-
derfassen zu iiberbriicken, doch nur auf Kosten der Errichtung eines
neuen Dualismus — dem zwischen reinem Intellekt und lebendiger
Freiheit. Fir die vorliegende Untersuchung stellt sich die Frage, ob
diese Zweiteilung tatsichlich moglich ist, ohne den Gedanken auf-
zugeben, dass der Mensch in eine Welt engagiert ist. Entspricht diese
Sicht des Selbst- und Weltverhiltnisses tatsidchlich der unmittel-
baren Erfahrung?

Fiir Bergson — das sollte klar geworden sein — sind die Sphire der
lebendigen Dauer und diejenige der Rationalitit nicht gleich zu
gewichten. Die freiheitliche Welt unserer Unmittelbarkeit ist die ur-
spriinglichere, weil sie diejenige des Lebens ist. Die Aufgabe des Phi-
losophen ist es, das Leben bzw. die Freiheit gegeniiber den wissen-
schaftlichen Einordnung stark zu machen. Die Philosophie Bergsons
ist Appell an die unmittelbare Erfahrung der Lebendigkeit mit dem
Ziel der Auflgsung aller rationalen Anhaltspunkte.

»Mit allem aufriumend, was blofles Bildsymbol ist, wird er [der Philosoph,
M. G.] die Welt sich auflésen sehen in ein reines FliefSen, in eine Kontinuitat
des Flief3ens, in ein Werden, und wird sich so dazu bereiten, die reale Dauer dort
aufzufinden, wo sie zu finden immer noch not tut: im Reich des Lebens und des
BewufStseins. «115

Darin liegt aber genau das grofle Problem fiir eine Klarung des En-
gagementgedankens. Dadurch, dass die Bedeutung von Symbolen
und letztlich von Sprache nicht in das urspriingliche Selbstverhiltnis
des Menschen mit einbezogen wird, fehlt deren Einfluss auf das
Weltverhiltnis des Menschen. Dass Symbole unser Leben mit for-
men und dass die Kultur als grofse Quelle gesellschaftlicher Symbolik
unser Leben mit trdgt, das wird in Bergsons Philosophie nicht beach-
tet.16 Seine Philosophie vernachlissigt so einen entscheidenden
Aspekt unseres Umgangs in der Welt.

Fir die vorliegende Untersuchung bedeutet das, dass es im
Weiteren notwendig einer philosophischen Methode bedarf, die es
erlaubt, das Rationale und die Konstitution des Sinns sowie deren
beider Bedeutung fiir den Menschen mit aufzunehmen. Die phéno-
menologische Methode kann dies leisten.

115 SchE, 356.
116 Vgl. dazu in ihrer ausfiihrlichen Kritik Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O.,
267-276.

70

‘am 16.01.2026, 10:07:21.


https://doi.org/10.5771/9783495997338-22
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.  Zeit und Dauer
	2.  Zum Verhältnis von Materie und Geist
	3.  Die Intuition
	4.  Der praktische Geist
	5.  Persönlichkeit und Freiheit
	6.  Die Bewegung
	7.  Die Spaltung des Weltverhältnisses und das Engagement

