| Erste Orientierung

Wir wollen fragen, welchen Sinn es haben kann, das Erkennen und Verstehen als
frei zu begreifen; und um eine Antwort formulieren zu konnen, fassen wir das
Erkennen und Verstehen als ein aktives Tun auf, das sich in Zeichen vollzieht.
Die Welt wird nicht passiv aufgefasst, sondern aktiv verstdndlich gemacht, und
zwar, indem sie in Zeichen ausgelegt, gedeutet, beschrieben, dargestellt, ins Bild
gesetzt, eingeteilt, unter Begriffe gebracht und auf diese Weise interpretiert
wird. Ein Weltverstdndnis, so die Annahme, wird durch Interpretationsakte ge-
formt, die als zurechenbare Bildung von Zeichen konzipiert werden konnen. Der
allgemeine Sinn von Freiheit im theoretischen Denken ldsst sich vom interpretie-
renden Zeichengebrauch her begreiflich machen: als Interpretationsfreiheit."
Freiheit im Bereich des Theoretischen wird deutlich weniger diskutiert als
die praktische Freiheit des Handelns. Daher ist zunéchst zu fragen, um welches
Problem es geht und welche Herangehensweise sich empfiehlt. Ich beginne mit
begrifflichen Klidrungen zum Freiheitsthema, wobei ich an ein alltdgliches, vor
allem aus der Sphére des Praktischen geldufiges Verstindnis ankniipfe (I 1). So-
dann ist auf Besonderheiten von Freiheit in der Sphire des Theoretischen hinzu-
weisen, die vor allem im Kontext des pradikativen Urteilens beriicksichtigt wer-
den miissen, des niheren im Zusammenhang mit epistemischen Begrifflichkeiten
wie »Wissen« und »Uberzeugung«. Hier empfiehlt sich eine Vergewisserung,

1 Die Freiheit im Theoretischen werde ich, in Abgrenzung von der praktischen Freiheit
des Handelns, interpretative Freiheit oder Interpretationsfreiheit nennen. Wo es spe-
zifischer um die Freiheit im pradikativen Urteilen geht, ist von epistemischer Freiheit
die Rede (wobei Interpretationsfreiheit der allgemeinere Begriff ist, der epistemische
Freiheit als Sonderfall mit umfasst). Auch wenn gelegentlich Riickschliisse auf episte-
mische Freiheit gezogen werden und gegen Ende auch die Freiheit des Verstehens

thematisch wird, ist das Ziel der Studie die Kldrung von Interpretationsfreiheit.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | ZEICHEN UND FREIHEIT

warum Freiheit im theoretischen Denken nicht voluntaristisch als Willkiir des
Fiirwahrhaltens gedeutet werden darf (I 2).

Die Erinnerungen dienen der Einbettung in das Themenfeld der epistemi-
schen Freiheit, aber auch der Abgrenzung: Die Studie soll auf solche Freiheits-
aspekte fokussiert bleiben, die speziell damit zu tun haben, dass die ErschlieBung
von Welt mit dem Gebrauch von interpretierenden Zeichen einhergeht, das heift:
auf die Freiheit der Interpretation. Welche Aspekte dabei relevant sind und wie
vorzugehen ist, um dem Begriff der Interpretationsfreiheit einen Sinn zu geben,
wird im dritten Schritt gefragt (I 3).

1 Der Freiheitsbegriff und
die Voraussetzung von Autonomie

Wo konnen wir angesichts der vielen Bedeutungen und Facetten des Freiheits-
begriffs anfangen? Ein Zugang zum Thema ergibt sich aus der folgenden ein-
fachen Uberlegung: Der Begriff der Freiheit ist ein Grundbegriff der praktischen
Reflexion. Als solcher ist er immer dort schon im Spiel, wo die Frage entsteht,
wie (am besten) gehandelt werden soll. Sein grundbegrifflicher Charakter zeigt
sich daran, dass wir den Freiheitsbegriff nicht erst eigens herleiten, sondern
direkt voraussetzen. Wer sich fragt, wie er handeln soll, nimmt bereits an, dass
die Entscheidung von ihm selbst abhingt. Wer sich fragt, was (richtigerweise) zu
tun ist, muss sich in irgendeiner Weise als Person verstehen, die fihig ist, ihr
Tun selbst zu bestimmen. In diesem grundsitzlichen Sinne — noch vor der im
Einzelfall sich stellenden Frage nach konkreten Handlungsfreiheiten — miissen
wir immer schon von Freiheit ausgehen. Freiheit begegnet uns hier zunichst als
Voraussetzung der Fdhigkeit zur Selbstbestimmung oder der Autonomie.

Diese Voraussetzung kann auch dann erhalten bleiben, wenn man gegeniiber
den klassischen bewusstseinsphilosophischen Ideen der urspriinglichen Auto-
nomie eines Subjekts die gebotene Skepsis hegt.” Als regulative Begriffe in einer
reflexiven Praxis sind »Freiheit« oder » Autonomie« keine Namen fiir besondere
Vermogen der menschlichen Psyche. So kommt es hier auch nicht darauf an, das
»Freiheitsproblem« zu 16sen, metaphysische Untersuchungen anzustellen, ob
unser Wille »wirklich frei« ist oder gar zu beweisen, dass dies so ist. In solchen
Uberlegungen werden die Begrifflichkeiten der Freiheit insofern verfehlt, als
deren Sinn essentiell an einer praktischen Einstellung hingt: Als Prinzip des

2 Vgl. dazu z. B. Honneth, »Dezentrierte Autonomie.

14.02.2026, 14:34:58. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 21

Handelns kann Autonomie nicht vorpraktisch »festgestellt« werden.” Wir wollen
daher allgemein annehmen, dass wir primidr mit der Herausforderung konfron-
tiert sind, den Begriff der Freiheit zu explizieren und seine Bedeutung zu kldren.*
Dies gilt es vor allem im Hinblick auf den Problemkomplex von Willensfreiheit
und Determinismus zu betonen, welcher ganz ausgeklammert bleiben wird. Die
philosophische Aufgabe, die Vereinbarkeit von Freiheitsannahmen (unser prakti-
sches Selbstverstandnis) mit den Setzungen des wissenschaftlichen Weltbildes
(mit unserem theoretischen Naturverstdndnis) zu demonstrieren, verliert dadurch
nicht an Interesse. Doch geht man vom Primat der Praxis aus, so steht die Auto-
nomievoraussetzung innerhalb einer solchen Kldrung keineswegs erst zur Ent-
scheidung. Stattdessen muss die Explikation der Kompatibilitdt von Natur und
Selbstbestimmung als Teil der philosophischen Entfaltung des Freiheitsbegriffs
gelten. Zu fragen ist nicht, ob wir Wesen sind, die zu autonomen Handlungen in
der Lage sind, sondern, wie angemessen zu denken ist, dass dies so ist.

Als Teil einer solchen allgemeinen Explikation dessen, was man unter Frei-
heit verstehen kann, soll auch die Bestimmung interpretativer Freiheit aufgefasst
werden. Das Ziel der Bemiithungen ist es mithin, zu einem sinnvollen Verstdnd-
nis von Freiheit im Theoretischen beizutragen. Dabei sollte unser Vorverstindnis
von Begriffen wie »Freiheit«, »Selbstbestimmung«, »Verantwortung« oder auch
»Zeichen«, »Darstellung« und »Interpretation« gewahrt bleiben und als Priifstein
dienen konnen. Ich beginne daher damit, einige Elemente des allgemeinen Sinns
von »Freiheit« herauszuheben, welche in die Betrachtung einflieBen miissen,
wenn der Begriff der Interpretationsfreiheit einen guten Sinn haben soll. Wir
brauchen einen Vorbegriff, der prignant genug ist, um die Untersuchung an-
leiten zu konnen, aber auch offen genug, um den Besonderheiten von Freiheit im
theoretischen Denken spéter Rechnung tragen zu konnen.

3 Kant beschreibt die Situation des Menschen, der zwischen praktischem und theoreti-
schem Selbstverstandnis schwankt, so: »Heute wiirde es ihm iiberzeugend vorkom-
men, der menschliche Wille sei frei; morgen, wenn er die unauflosliche Naturkette in
Betrachtung zoge, wiirde er dafiir halten, die Freiheit sei nichts als Selbsttduschung,
und alles sei bloB Natur. Wenn es aber nun zum Tun und Handeln kime, so wiirde
dieses Spiel der blof spekulativen Vernunft, wie Schattenbilder eines Traums, ver-
schwinden, und er wiirde seine Prinzipien blofl nach dem praktischen Interesse wih-
len« (Kritik der reinen Vernunft, B 503).

4 Vgl. dazu Borsche, »Freiheit als Zeichen«.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | ZEICHEN UND FREIHEIT

1.1 Endliche Freiheitsspielraume

Wird die Frage, wie der Freiheitsbegriff genau bestimmt ist, auf die Freiheit des
Handelns bezogen, so konnte sie im Ausgang von folgendem Szenario beant-
wortet werden: Eine Person sieht sich in eine Situation gestellt, die durch be-
stimmte (den Handlungsspielraum begrenzende) Gegebenheiten konstituiert ist
und verschiedene Handlungsmdglichkeiten zulédsst, von denen die Person eine
ergreifen kann. Insofern wir die Person als autonom verstehen, trauen wir ihr zu,
dass sie selbst bestimmen kann, welche Option sie wihlt. Das Handeln dieser
Person verstehen wir dann insoweit als frei, als wir es unter dem Aspekt beur-
teilen, dass anderes Handeln jederzeit moglich wire (oder gewesen wire), wenn
die handelnde Person sich anders entscheidet (oder entschieden hitte). In einer
solchen Betrachtung — die nicht nur im ethischen, politischen oder rechtlichen
Denken eine charakteristische Rolle spielt, sondern die gesamte Alltagspraxis
durchzieht’ — ist der Begriff der Freiheit aufs engste mit den Begriffen der
Zurechenbarkeit und Verantwortung verbunden. In dem Mafle, in dem wir die
Selbstbestimmung einer Person in einer Handlung realisiert sehen, werden wir
der Person diese Handlung — als ihr Handeln — zurechnen. Wo immer wir eine
Person (oder uns selbst) gedanklich in dieses Muster einordnen, verstehen wir
sie (oder uns) als autonom.

Soll der Begriff der Freiheit seinen tiblichen Sinn behalten, wenn er auf den
Bereich des Theoretischen bezogen wird, miissen diese Elemente im wesent-
lichen erhalten bleiben. Zunichst ist der Begriff der Person essentiell. Auch
wenn wir die Freiheitsthematik zeichenlogisch behandeln, kldren wir, welche
Freiheit Personen genief3en, wenn sie sich die Welt in Zeichen erschlieBen. An-
statt eine anonyme Instanz namens » Vernunft« oder den »Willen« in den Mittel-
punkt zu stellen, wihlen wir damit einen Begriff, der von vornherein in die Frei-
heitslogik eingelassen ist. In der konkreten Lebenspraxis haben wir es genauer
mit individuellen Personen zu tun, die sich in ihrem Denken und Handeln immer
wieder neu in die Entscheidung gestellt sehen. Der darin jeweils hervortretende
Entscheidungs- bzw. Verantwortungsdruck erschlieft sich, wenn wir uns auf den
Standpunkt des jeweils entscheidenden Individuums stellen und von der Per-
spektive der ersten Person Singular ausgehen. Wir miissen uns in die handelnde

5 Jedes Handeln kann im Lichte der Moglichkeit anderen Handelns als freies Handeln
begriffen werden (vgl. Tugendhat, »Der Begriff der Willensfreiheit«, S.338-340).
Man konnte hinzufiigen, dass sich der Begriff des Praktischen iiberhaupt vom Begriff
der Freiheit her auffassen lasst. Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 828: »Prak-

tisch ist alles, was durch Freiheit moglich ist.«

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 23

Person hineinversetzen und uns fragen: Wie hiitte ich in ihrer Lage entschieden?’
Wo im Folgenden der Ausdruck »ich« verwendet wird, ist diese formal gedachte
Erste-Person-Perspektive angesprochen.

Als eine solche Person bin ich auf bestimmte Weise situiert, und mein Tun
unterliegt gewissen Bedingungen und Gegebenheiten, die sich meinem unmit-
telbaren Einfluss entziehen. Es gibt einen Spielraum, innerhalb dessen iiberhaupt
nur von zurechenbarem Handeln die Rede sein kann.” Im Praktischen ist dabei
vor allem an die jeweiligen dufleren Gegebenheiten zu denken. So fiihle ich mich
gewohnlich nicht fiir schlechtes Wetter verantwortlich: Wenn es ein Konstituens
der Entscheidungssituation ist, dass es regnet, so gehort dies zu den Gegeben-
heiten, die fiir unabinderlich gehalten werden und auf denen die Umgrenzung
der Handlungsmoglichkeiten basiert, nicht aber zum Verfiigungsbereich meines
Handelns. Daneben werden die Grenzen des Handelns auch durch Fahigkeiten
und Kompetenzen bestimmt, die man dem handelnden Individuum (oder es sich
selbst) zuschreibt. So setzen wir in der Regel voraus, dass Personen nicht fliegen
konnen, und machen niemanden fiir das Unterlassen einer Handlung verantwort-
lich, fiir die diese Fahigkeit notig gewesen wire.

Das freie Tun einer Person ist also immer ein Tun in Grenzen; und insofern
Freiheit allein durch gegebene Grenzen bestimmt wird, ist sie negativ bestimmt.
Dies muss auch fiir die Entfaltung des Freiheitsbegriffs im Theoretischen be-
dacht werden. Auch wo erst noch zu entscheiden ist, wie interpretiert wird, sind
bestimmte Umsténde als »gegeben« vorausgesetzt. Wer fragt, wie etwas zu ver-
stehen ist, steht nicht aulerhalb aller Situationen und Kontexte, gleichsam auf3er-
halb der Welt. Alles Interpretieren vollzieht sich im Gegenteil vor dem Hinter-
grund eines Weltverstdndnisses. Wenn sich Weltinterpreten in besonderen Fillen
etwas verstidndlich machen, so geschieht dies immer schon in Kontexten und in
Wahrnehmungssituationen, die unter der Voraussetzung von bestimmten Denk-
und Verstehensweisen umgrenzt werden. Alles theoretische Uberlegen, so kann

6  Zeitlich bildet die Situation eine Gegenwart: Zwischen Moglichkeiten wihlen zu miis-
sen, bedeutet, dass ich frage, wie jerzt (bzw. in unmittelbarer Zukunft) zu verfahren
ist. — Auch vergangenes Tun fassen wir, wenn wir es als freies, zurechenbares Tun
verstehen, in dieser Weise auf: Es geht dann darum festzustellen, ob ein Handeln in
der Situation, aus der heraus so gehandelt wurde, richtig oder gerechtfertigt war. Diese
Situation ist von vornherein auch epistemisch bestimmt: Es gehort zu einer Situation
des Jahres 1900, dass nicht gewusst wird, was im Jahr 2000 geschehen wird.

7 Hier gilt das Prinzip ultra posse nemo obligatur. In der angloamerikanischen Debatte
wird dies auch so ausgedriickt, dass ein Sollen (ought) ein Kénnen (can) impliziert

(vgl. stellvertretend Hare, Freedom and Reason, S. 51-61).

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | ZEICHEN UND FREIHEIT

man es auch formulieren, findet bereits in einer Welt statt.® Im Interpretieren
wird das Verstidndnis dieser Welt in vielerlei Hinsicht unangetastet und voraus-
gesetzt bleiben; und insofern vollzieht sich das Interpretieren in Grenzen.

Als charakteristisch fiir die Rede von »Grenzen« werde ich die Annahme be-
trachten, dass einige gegebene Spielrdume nicht iiberschritten werden konnen.
Der Bereich dieses Konnens kann als der Bereich angesehen werden, innerhalb
dessen tiberhaupt nur von Zurechenbarkeit und Verantwortung die Rede sein
kann. Die jeweilige »negative Interpretationsfreiheit« wiirde damit so grof sein
wie der Spielraum der faktisch bestehenden Interpretationsmoglichkeiten und
gleichzeitig mit dem denkbaren Raum der Zurechenbarkeit kongruieren.

Daraus geht deutlich hervor, dass die Annahme von Grenzen so eng mit dem
Freiheitsbegriff verbunden ist, dass unsere Betrachtung nicht ohne sie auskom-
men kann. Freiheit wird nicht etwa dadurch aufgehoben, dass es sich um eine
Freiheit in Grenzen handelt; vielmehr wird die Rede von Freiheit umgekehrt
sinnlos, wenn eine »absolute Freiheit« gemeint sein soll. Es besteht ein internes
Verhiltnis von Freiheit und Freiheitsbegrenzung. Ohne die Annahme von Gren-
zen lieBen sich der Situation des Handelns keinerlei Konturen mehr verleihen.
Wir werden daher von Anfang an davon ausgehen miissen, dass interpretative
Freiheit (so sie sich denn sinnvoll ausbuchstabieren ldsst) eine endliche Freiheit
bzw. eine Freiheit in Grenzen ist.

Aber in welchen Fillen sprechen wir dann iiberhaupt von »Unfreiheit? Ich
mochte diesen Begriff vor allem auf den Fall beziehen, dass ein Tun gegen den
eigenen und durch einen fremden Willen bestimmt wird — insbesondere durch
das zurechenbare Wirken anderer Personen. Die Begriffe Unfreiheit oder Zwang
sollen also ausschlieBlich im Sinne von Heteronomie verstanden werden. Dabei
geht es dann nicht um Grenzen von Freiheit — um die negative Kontur von Frei-
heitsspielraumen —, sondern um die Bestimmung eines Tuns durch »fremde Ge-
setze«. Die »natiirlich« gegebenen Grenzen unserer Freiheit bringen wir in der
Regel nicht mit Zwang in Verbindung. So verstehe ich mich nicht als unfrei,
weil ich den Kopf nicht um 360° wenden kann. Als Zwang erscheint mir etwas,
wenn mein Handeln durch Griinde bestimmt wird, die ich nicht teilen kann. So

8 Das In-der-Welt-sein geht somit dem Erkennen oder dem theoretischen Denken, wie
wir es hier verstehen, voraus. In diesem Zusammenhang ist Heideggers Analyse des
In-der-Welt-seins einschlédgig (vgl. Sein und Zeit, etwa S. 59-62). Den Gebrauch von
Zeichen werde ich als ein Tun auffassen, durch das sich endliche Wesen ihre Welt
erschlieffen. Dass Goodmans Symboltheorie als Konzeption der WelterschlieBung
gelesen werden kann, zeigt Seel, »Uber Richtigkeit und Wahrheit«. Vgl. auch Ortland,

»Asthetik als Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis«.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 25

wird es ein Heranwachsender mitunter als Zwang empfinden, wenn er (durch
Androhung von Strafe) dazu bewegt wird, sein Zimmer aufzurdaumen, obwohl er
nicht einsieht, dass dies notig ist. Fiir Félle dieser Art sollen die Begriffe Hete-
ronomie, Unfreiheit oder Zwang reserviert bleiben.”

1.2 Negative und positive Freiheit

Ein wichtiger Punkt in unserem Ausgangsszenario war die Voraussetzung von
verschiedenen Handlungsoptionen: Innerhalb des jeweiligen Spielraums zeich-
nen sich verschiedene Moglichkeiten ab, zwischen denen gewihlt werden kann.
In abgewandelter Form wird dies auch fiir die Freiheit der Interpretation eine
Rolle spielen miissen: Diese wird in irgendeiner Weise auf einer Mehrzahl von
Moglichkeiten der Interpretation beruhen miissen. Doch Freiheit beinhaltet mehr
als nur negativ gedachte Spielrdume und eine Vielzahl von Moglichkeiten. Es
sind selbstbestimmte Entscheidungen, die zugerechnet werden; und daher muss
ein positives Element dazukommen. Um ein addquates Bild zu haben, muss, wie
Charles Taylor es formuliert hat, zum opportunity-concept der negativen Freiheit
das exercise-concept der positiven Freiheit hinzutreten.'’ Erst damit kann das
Moment der Autonomie und die jeweilige individuelle (»meine«) Verantwortung
Gestalt gewinnen.

Es ist entscheidend zu sehen, dass der negative und der positive Sinn von
Freiheit stets schon in einem Wechselverhiltnis stehen. Bereits wenn eine Person
sich fragt, was sie tun kann, wenn sie also ihren Spielraum bestimmt, tut sie dies
vom Standpunkt ihrer positiven Handlungsfreiheit aus. Ein rein negativ gefasstes
Freiheitsszenario namlich beinhaltet keine Anhaltspunkte, wie die fiir die Kon-
stituierung von Freiheitsspielrdumen relevanten Faktoren herausgegriffen wer-
den sollten. Eine Mauer im Siiden ist keine Grenze fiir jemanden, der nach Nor-
den wandern will."' Ohne Informationen iiber Handlungsmotive oder Ziele, fehlt
ein Kriterium, was als Begrenzung gilt. Auch rein negative Aussagen iiber Frei-

9 Dass die genauere Beschreibung solcher Fille nicht ohne Schwierigkeiten ist, zeigt
sich bereits in Aristoteles® klassischer Behandlung, der zufolge eine Handlung unter
Zwang gleichwohl ein Moment von Freiwilligkeit beinhaltet und genau genommen
einen Mischcharakter hat (vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1110a). Da es an
dieser Stelle nur auf einen Vorbegriff ankommt, kénnen wir fiir den Moment von
diesen Schwierigkeiten absehen.

10 Vgl. Taylor, »What’s wrong with negative liberty?«, S. 213.

11 Ein anderes Beispiel liefert Taylor: ebd., S. 219.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | ZEICHEN UND FREIHEIT

heitsspielrdume setzen mithin Willensbestimmungen und positive Autonomie-
annahmen schon voraus.

Noch mehr gilt dies fiir die Bestimmung der zu erwdgenden Moglichkeiten.
Nicht alles, was jemand faktisch tun kann, kommt fiir ihn zu tun in Frage; eine
Person zieht nicht »alles Mogliche« in Betracht. Hier ist die Perspektive der
ersten Person Singular wieder instruktiv: Frage ich mich, was zu tun richtig ist,
so male ich mir nicht meinen gesamten faktischen Spielraum aus; ich ziehe viel-
mehr Optionen im Hinblick auf meine besonderen Vorhaben in Erwidgung. Die
Frage ist nicht einfach, was ich prinzipiell fiir moglich halte, sondern, welche
konkreten Mdglichkeiten ich sehe.'> Es scheint deshalb allgemein passender, erst
vor dem Hintergrund von Zielen, Zwecken oder Interessen von Moglichkeiten zu
sprechen.

Wir haben jetzt ein erstes grobes Schema: Zur Kldrung von Interpretations-
freiheit miissen wir uns in die Lage einer Person hineinversetzen, die in einer
bestimmten Situation einen Spielraum des Interpretierens hat, innerhalb dessen
einige Moglichkeiten tatsdchlich erwogen werden. — Nehmen wir an, dass wir
selbst es sind, die interpretieren miissen und in solcher Weise vor die Wahl
gestellt sind: Das Aufzeigen von Moglichkeiten wiirde dann irreduzibel einen
normativen Druck mit sich bringen. Wo ich mir dariiber bewusst werde, dass
eine Entscheidung von mir abhiingt, da werde ich mich unweigerlich fragen: Wie
soll ich (am besten) entscheiden? In dieser Frage zeigt sich der positive Gehalt
des Freiheitsbegriffs besonders deutlich, und aus ihr geht der Kern auch unserer
Thematik hervor. Denn angesichts einer Mehrzahl von Interpretationsmoglich-
keiten miisste ich mich entsprechend fragen: Wie soll ich (am besten) interpre-
tieren? Die Bestimmung der richtigen Interpretation hinge nicht einfach von der
Sache, sondern auch von mir selbst ab; ich hitte eine Freiheit und damit gleich-
zeitig eine Verantwortung der Interpretation.

Wie ist es jedoch zu denken, dass die Entscheidung »von mir abhéngt«? Um
was fiir eine Art von Kontrolle handelt es sich hier? — Wer so fragt, will viel-
leicht dem Ich, das die Entscheidung trifft, eine konkretere Gestalt geben. Dabei
diirfen wir aber nicht aus den Augen verlieren, dass Ausdriicke wie »Freiheit«
oder »Autonomie« nicht als deskriptive Begriffe, sondern als Grundbegriffe in
einer Reflexionssphire gelten sollen. Die Frage nach der Kontrolle darf nicht so

12 Dies in doppeltem Sinne: Weder werden alle faktischen Moglichkeiten in Erwidgung
gezogen, noch ist die Zahl der Moglichkeiten durch duflere Gegebenheiten fixiert. Die
Person hat einerseits immer schon eine Vorauswahl getroffen und kann andererseits
stets noch weitere Moglichkeiten finden. Der zweite Punkt verweist auf die Rolle der

Einbildungskraft, welche spéter noch deutlicher wird (vgl. bes. Kap. 111 3).

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 27

aufgefasst werden, dass sie in das metaphysische Problem der Willensfreiheit
zuriickfiihrt. Ebenso wenig wird es darum gehen konnen, verbindliche Kontroll-
instanzen als eigentliche Form von Freiheit auszuzeichnen. Das bedeutet: Nicht
die Frage, wie Selbstbestimmung mdglich ist oder worin sie konkret bestehen
soll, ist zu kldren. Wir miissen uns stattdessen klarmachen, von welcher Art die
Kontrolle einer ersten Person iiber ihr eigenes Tun ist.

Dabei konnte eine erste Antwort so aussehen: Sage ich, dass ich selbst be-
stimme oder entscheide, wie ich verfahre, so meine ich damit nicht, dass mein
Wille, eine transsubjektive Rationalitidt oder gar mein Gehirn dies (fiir mich) be-
stimmt oder entscheidet. Ich kann nur autonom sein, wenn es tatsichlich ich
selbst bin, der die Kontrolle tiber eben das Tun hat, das dann als mein Tun gelten
darf. Dabei beziehe ich mich mit »ich selbst« auf mich als autonome Person. Der
Ausdruck »ich« bezieht sich nicht auf meinen Geist im Sinne einer res cogitans;
und er bezeichnet auch kein auflerweltliches, urspriinglich autonomes Subjekt.
Er bezeichnet einen Bezugspunkt in einer normativen Sphire.” Gleichzeitig
hitte eine solche Auskunft nur erst formalen Status. Wo eine Person sagt, dass
»sie selbst« entscheidet oder bestimmt, sagt sie noch nicht, von welcher Art die
Kontrolle ist, die sie iiber ihr Tun zu haben glaubt. Sie vergewissert sich noch
der Grundbegriffe ihres praktischen Uberlegens. Man konnte sagen, wer so
spricht, verleiht der eigenen Autonomie nur Nachdruck. Um die Frage, wie die
Kontrolle einer ersten Person iiber ihr Tun verstanden werden muss, beantworten
zu konnen, miissen wir den Akzent noch etwas verlagern. Wir miissen genauer
fragen: Wie bestimme ich mein Tun; wie entscheide ich?

Wiirde uns jemand so fragen, so verstiinden wir dies nicht als Aufforderung,
tiber faktische Prozesse Auskunft zu geben. Wir wiirden uns vielmehr aufgerufen
sehen, iiber unser Tun (vor uns selbst und anderen) Rechenschaft abzulegen. Die
formale Auskunft, dass es die Person (»ich«) war, die sich soundso verhalt, ldsst
sich mithin dadurch fiillen, dass offengelegt wird, wie diese Person ihr Verhalten
rechtfertigt bzw. begriindet. Damit machen wir ihre Autonomie nicht an unmit-
telbaren Impulsen oder an einem empirischen Wollen fest, sondern setzen ein
Mindestmal3 an Willensbildung voraus. Eine Person miissen wir dann als ein
Wesen verstehen, das einen hinreichend konstanten Willen hat und iiber sein
Handeln nachdenken kann — mithin zur Reflexion fihig ist."* Hat eine solche Per-

13 Vgl. dazu ausfiihrlich Rodl, Selbstbezug und Normativitdt, bes. Kap. 3.

14 Prominent ist hier Frankfurts Beschreibung, dass das Person-Sein des Menschen und
damit dessen Freiheit in der »capacity for reflective self-evaluation that is manifested
in the formation of second-order desires« griinde (vgl. »Freedom of the Will and the

Concept of a Person, S. 83).

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | ZEICHEN UND FREIHEIT

son eine Entscheidung getroffen, so ist z. B. anzunehmen, dass sie in einer dhn-
lichen Situation wieder so entscheiden wiirde. Im einzelnen konnen dabei Ziel-
setzungen, Prinzipien, Interessen, Uberzeugungen, Werte oder Vorlieben eine
Rolle spielen — und zwar eben solche, die eine Person mit ausmachen. Recht-
fertigungen oder Begriindungen dieser Art miissen eine gewisse Konstanz haben
und iiber die Entscheidung selbst hinausreichen; in ihnen manifestiert sich das
»bestimmende Selbst« einer Person. Die Frage nach der Kontrolle ist dann keine
Frage nach manipulativer Kraft, sondern nach rationaler Priifung oder Evalua-
tion. Ich werde in diesem Zusammenhang von reflexiver Kontrolle sprechen.
Dass eine Person reflexive Kontrolle iiber ihr Handeln ausiibt, bedeutet, dass sie
zumindest féhig ist, Urteile hoherer Ordnung zu féllen, Ziele und Zwecke zu
verfolgen, gesetzesartige Willensbestimmungen zu haben und abgewogene Ent-
scheidungen zu fillen.” In der Ausweisung solcher Entscheidungs- und Recht-
fertigungsprozesse wird der Begriff der Selbstbestimmung konkreter.

»Die Entscheidung hédngt von mir ab« bedeutet jetzt: »Es kommt darauf an,
nach welchen Griinden ich verfahre« oder »Es kommt darauf an, wie ich ge-
wichte«. »Ich bestimme mein Tun selbst« heifit: »Ich lasse mich in einem Tun
von meinen Handlungsgriinden, Zwecksetzungen oder Priferenzen leiten«. Es ist
weder notig noch plausibel, zusdtzlich dazu noch einen unabhidngigen Akt der
Entscheidung zu unterstellen.'® Indem wir die Griinde einer Person — jene, die
sie als ihre eigenen versteht — als handlungswirksam betrachten, schreiben wir
der Person die Kontrolle tiber ihr Handeln zu. Werde ich mit Fragen konfrontiert
wie »Wie hast du so entschieden?« oder »Wie bist du dazu gekommen, so zu
verfahren?«, so bringe ich meine Griinde ein: solche, fiir die ich einstehe. Wo ich
mein Verhalten rechtfertige, rechtfertige ich daher immer auch mich.

Ein weiterer Schritt ist jetzt unausweichlich: Wer Kontrolle tiber sein Tun
ausiibt, der muss sich (vor sich selbst und anderen) verantworten. Sobald es an
mir ist, zu entscheiden, muss ich mich unweigerlich fragen, was die richtige Ent-

15 Zum Begriff der reflexiven Kontrolle in der Debatte um epistemische Normativitit:
vgl. Owens, Reason without Freedom, Kap. 1. Gemeint ist hier eine Kontrolle hoherer
Stufe, die mit Urteilen zweiter Ordnung arbeitet, welche auf (deskriptive oder pri-
skriptive) Urteile unterer Stufe angewendet werden. Anders als in einer auf blofie
desires verkiirzten Optik wird der Wille einer Person damit eng an ihre Rationalitét
gekoppelt. — Die Verwandtschaft zum Kantischen Verstindnis von Autonomie ist
offensichtlich. In dieser Studie wird der Begriff der reflexiven Kontrolle allerdings
weiter aufgefasst. Insbesondere wird Rationalitit als die Fihigkeit eigenen Abwigens
nicht rein urteilslogisch ausgedeutet.

16 Zu diesem Punkt vgl. Seel, »Die Fihigkeit zu tiberlegen, bes. S. 561ff.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 29

scheidung ist bzw. wie ich entscheiden soll. Dieser zentrale Punkt erschliefit sich
insbesondere aus der Perspektive der ersten Person. Aus der Perspektive der
dritten Person dagegen kommt man iiber die Beschreibung externer Spielrdume
kaum hinaus. Wir konnen zwar sagen »John kann heute zur Arbeit gehen oder
krank feiern«, aber dies ist nicht mehr als eine Feststellung. Wenn ich mir jedoch
denke, mir selbst wiirden sich diese Mdglichkeiten erffnen, ich selbst miisste
entscheiden, komme ich nicht mehr umhin, eine der Moglichkeiten als die rich-
tige oder bessere auszusondern. Wo Spielrdaume in dieser Weise in die Reflexion
kommen, gewinnt der Begriff der Freiheit seinen charakteristischen Sinn: Es ent-
steht die Frage, wie (am besten) verfahren werden soll — und die erste Person
verwickelt sich in Fragen der Normativitit und Verantwortung.'’

Es ist gerade fiir den Kontext des theoretischen Denkens zu beachten, dass
Freiheit daher nicht einfach heif3en kann, seinen individuellen Vorlieben nachzu-
gehen. Wenn ich frage, was das Richtige ist, erkundige ich mich nicht danach,
was am verlockendsten ist. Mochte ich mich vergewissern, ob mein Tun wirklich
richtig ist, muss ich auch iiber die vereinzelte Perspektive hinaus denken. Das
heiflt, ich muss priifen, ob es auch unabhéngig von dieser Situation, vom Hier
und Jetzt ein richtiges Handeln sein kann. Vielleicht sehe ich mich dann veran-
lasst zu fragen, ob mein Tun auch unangesehen meiner Individualitit als richtig
gelten darf. Kant hat dies bekanntlich so ausgedriickt, dass ich stets wollen
konnen muss, dass die Bestimmungsgriinde meines Handelns Gesetze werden.
Nur wenn dies der Fall ist, handle ich »richtig«. Man konnte vielleicht sagen: Ich
muss meinen Selbstentwurf verallgemeinern konnen; das »Ich«, das in meinem
Tun Kontur gewinnt, muss letztlich auch ein »Wir« sein konnen. Andernfalls
befinde ich (als Individuum) mich mit mir selbst (als reflektierender Person) im
Widerspruch.

Da wir auf die Freiheit des Interpretierens hinauswollen, miissen Fragen der
ethischen Richtigkeit zunidchst nicht im Vordergrund stehen. Es ist an dieser
Stelle nur festzuhalten, dass logische Einschrinkungen — wie sie offensichtlich
zur Charakteristik des theoretischen Denkens gehoren — ganz und gar nicht Ele-
mente von Unfreiheit sind. Im Gegenteil: Wenn ich iiberzeugt bin, dass es richtig
ist, gewissen allgemeinen Regeln oder Normen gerecht zu werden, so sind diese
keine potentiell fremden Vorgaben, sondern Formen eines Denkens, das auch
mein eigenes ist. Ich kann mich der Normativitit, die sie entfalten, dann gerade,
insofern ich (in Grenzen) frei bin, nicht entziehen. Die Kontrolle, die ich iiber
mein Handeln und Denken ausiibe, kann also iiber allgemeine Regeln oder Nor-

17 Zum Status von Reflexivitit als Quelle von Normativitit vgl. Korsgaard, The Sources

of Normativity.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 | ZEICHEN UND FREIHEIT

men laufen, die mir als Individuum doch zueigen sind. Nach solchen Normen zu
verfahren, heift fiir mich, frei zu verfahren, wenn ich mich mit der Gemeinschaft
der Personen, deren Einstellungen »so« bestimmt ist, identifiziere. Wo ich von
mir aus sagen kann, dass wir soundso handeln oder denken, dort ist es (auch)
mein Handeln oder Denken. Wo eine Person Einschrinkungen in dieser Weise
als normativ verbindlich versteht und ihnen nachgibt, geschieht dies aus Freiheit.

Wenn die Perspektive nun auf Freiheit und Verantwortung im theoretischen
Denken begrenzt wird, werden wir uns vor vorschnellen Analogisierungen hiiten
miissen. Dennoch ist es plausibel anzunehmen, dass die genannten Elemente be-
wabhrt bleiben miissen, wenn die Rede von Freiheit ihren Sinn behalten soll: Wir
werden nach einem (durch Gegebenheiten und Kompetenzen) begrenzten Spiel-
raum und einer Mehrzahl von Méglichkeiten fragen sowie voraussetzen miissen,
dass eine erste Person innerhalb solcher Moglichkeiten selbstbestimmt verfahren
kann — was bedeutet, dass ich reflexive Kontrolle iiber mein Tun ausiiben kann
und also verantwortlich bin. In der Tat werden wir sehen, dass sich ein solches
Szenario entwickeln ldsst.

Die Relevanz dieses Freiheitsbegriffs fiir den Bereich des Theoretischen mag
man insbesondere dort skeptisch beurteilen, wo es um individuelle Freiheit und
Zurechenbarkeit geht. Ich mochte jedoch gerade dieses Moment ausdriicklich
bewahren. Dabei richtet sich die Intention, wie bereits betont, nicht auf die
Restauration der kognitiven Wiirde eines weltenthobenen Subjekts.'® Die Vor-
aussetzung, dass sich Denkprozesse in Zeichen und damit im Rahmen inter-
subjektiver Verhiltnisse vollziehen, impliziert ja bereits eine Kritik an der Vor-
stellung von urspriinglich-autonomen oder ungebundenen Personen. Gefragt ist
mithin nicht nach der Freiheit eines atomistisch gedachten rationalen Wesens,
sondern nach der Freiheit in kognitiven Vollziigen, die in spezifische sprachliche
und symbolische Praktiken eingebettet sind. Diese Praktiken, die das Ich mit
einer Gemeinschaft teilt, geben einem Verstindnis seine Form, iiber das ein Indi-
viduum bereits verfiigen muss, um iiberhaupt als autonom denkendes Wesen
gelten zu konnen. Da dieses Verstidndnis auch im Interpretieren zugrunde gelegt
bleiben muss, kann es nicht selbst Gegenstand der Entscheidungen sein, die in
diesem Interpretieren moglicherweise getroffen werden miissen. Dass sich eine
Person bestimmte Sprachen und Zeichenpraktiken und damit bestimmte Ver-

18 Man konnte die Idee der Erkenntnisfreiheit einem aprioristischen Erkenntnismodell
zuordnen wollen (vgl. z. B. Grundmann, »Die traditionelle Erkenntnistheorie und ihre
Herausforderer«, bes. S. 13-20). In dieser Studie wird der Freiheitsbegriff indes mehr

kritisch gegen solche Epistemologien gewendet.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 31

standnisweisen zueigen gemacht hat, muss also als Bedingung geistiger Selbst-
bestimmung gelten.'” Wo nach Interpretationsméglichkeiten gefragt wird, ge-
schieht dies jeweils auf der Basis von Weisen des Denkens, Verstehens und
Interpretierens. Diese bilden den Rahmen, in dem das Interpretieren, als Arbeit
am Verstindnis, erfolgt. Bei der Beantwortung der Frage, in welchem Sinn das
theoretische Denken als zurechenbar gelten kann, wird dies eine Grundannahme
sein miissen.

Nicht zuletzt konnte die Rede von individueller Zurechenbarkeit dann irri-
tierend wirken, wenn man eines der tragenden Fundamente des theoretischen
Denkens — die Logik des pradikativen Urteilens — vor Augen hat. Es deutete sich
schon an, dass sich der hier vorgeschlagene Begriff von Interpretationsfreiheit
von den klassischen, insbesondere représentationalistischen Konzeptionen der
Urteilsfreiheit” abheben wird. Gleichwohl muss die Urteilslogik und Grammatik
des Fiirwahrhaltens einen festen Platz behalten. Um den Uberlegungen die rich-
tige Richtung zu geben, wenden wir uns diesem Punkt am besten gleich zu.

2 Individuelle Zurechenbarkeit und
Farwahrhaltung

Dass die Freiheit im Bereich des Theoretischen gegeniiber der praktischen Hand-
lungsfreiheit weniger diskutiert wird, konnte man bei oberfldchlicher Betrach-
tung darauf zuriickfiihren, dass sie fiir die Entfaltung des Freiheitsbegriffs nur
wenig Stoff bietet. Dies wird vor allem dann so erscheinen, wenn man Begriffe
wie »Realitit« und »Wirklichkeit« oder auch »Wissen«, »Wahrheit« und »Uber-
zeugung« ins Zentrum stellt. Der Gedanke ndmlich, eine Person konnte frei sein,
dies zu wissen oder auch das Gegenteil, konnte frei iiber ihre Uberzeugungen
entscheiden oder ihre Wahrheiten wihlen, ist unmittelbar inakzeptabel. Dies ist
der Grund, warum Freiheit im Theoretischen gewohnlich als eine auf Einsicht
basierende Selbstbindung und nicht so sehr im Sinne individueller Zurechenbar-
keit gedacht wird. Ein Wissen ist offensichtlich keine freie Handlung wie ein
Kinobesuch oder das Ausschalten des Fernsehers. Ich sage nicht, dass ich mich
entschieden habe, die Erde als rund zu betrachten. Ich mag zwar insofern kogni-
tiv frei sein, als ich beliebig an etwas denken oder mir willkiirlich etwas vor-

19 Honneth zufolge gehort die Sprache nicht zu den Hindernissen, sondern zu den »Kon-
stitutionsbedingungen der Entwicklungen von Ich-Identitdt« (»Dezentrierte Autono-
mie«, S. 246).

20 Zu den Problemen solcher Konzeptionen vgl. Taylor, »Overcoming Epistemology«.

14.02.2026, 14:34:58. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 | ZEICHEN UND FREIHEIT

stellen kann — inwiefern mir aber zurechenbar sein soll, was ich iiber die Welt zu
wissen glaube, ist nicht unmittelbar einsichtig.

Um einen sinnvollen Begriff von Zurechenbarkeit im theoretischen Denken
auf den Weg zu bringen, sei daher zunichst das ausgeschaltet, was man eine
phantastische Konzeption von Erkenntnisfreiheit oder den radikalen Erkenntnis-
voluntarismus nennen konnte: eine Optik némlich, der zufolge jemand per Ge-
dankenkraft in die Realitit eingreifen oder seine Welt durch geistige Anstren-
gung beliebig umgestalten kann. Selbstbestimmung im Theoretischen kann sich
nicht in einer Veridnderung der Realitdt durch manipulatives Tun niederschlagen.
Bevor wir den Bereich »Zeichen und Freiheit« behandeln, widmen wir uns des-
halb der Frage, warum Wissen und Freiheit sich in solcher Weise scheinbar aus-
schlieBen — und damit dem Komplex epistemischer Freiheit. Dies wird nicht
zuletzt helfen, das Besondere am Verhiltnis von Zeichen und Freiheit herauszu-
préaparieren und unsere spezifische Thematik auszusondern. Der Einfachheit
halber werde ich dazu zunichst nur die Entscheidungsfreiheit von Personen in
Rechnung stellen. Denn sie ist es, welche durch die Logik des Urteilens ausge-
schlossen, fiir individuelle Zurechenbarkeit jedoch geradezu eine Bedingung zu
sein scheint. Der Versuch, der Freiheit des Urteilens mit Rekurs auf den posi-
tiven Aspekt der rationalen Kontrolle Sinn zu verleihen, wird erst spéter in Be-
tracht kommen.”'

Warum stellen sich dem Gedanken der Erkenntnisfreiheit so massive Wider-
stinde entgegen, wenn Begriffe wie »Wahrheit«, »Wissen« oder »Uberzeugung«
im Zentrum stehen? Schon diese Frage konnte verbliiffen, denn das Spannungs-
verhiltnis zwischen Uberzeugungen und Wissen auf der einen und individueller
Autonomie und Entscheidungsfreiheit auf der anderen Seite zeigt sich bereits
begrifflich an. Es scheint der Witz der Rede von Uberzeugungen zu sein, dass sie
auf Sachverhalte gehen, deren Bestehen nicht unmittelbar vom Belieben einer
Person abhiingt. Sie konnten andernfalls kaum Uberzeugungen iiber die Welt
sein. Ist eine Person davon iiberzeugt, dass etwas der Fall ist, so bedeutet dies,
dass sie dafiirhilt, ein Sachverhalt bestehe »objektiv«, unabhéngig von ihrer
Kontrolle oder ihren besonderen Zwecksetzungen. Wenn ich weif3, dass hier und
jetzt ein Tisch steht, kann ich dieses Wissen nicht mehr einfach abschiitteln,
indem ich eine bestimmte Entscheidung treffe. Und sobald ich eingesehen habe,
dass die Erde rund oder der Mensch sterblich ist, so ist dieses Wissen fiir mich
verbindlich; ich habe diesbeziiglich keine Wahlfreiheit. Solche Uberzeugungen
dringen sich uns, so scheint es, »von der Realitidt her« auf, und der Gedanke,
dass sie unserer Willkiir unterstehen, stellt die Verhéltnisse auf den Kopf. Man

21 Vgl. Kap. 112.2.

14.02.2026, 14:34:50. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 33

mochte sagen: Wir entscheiden uns nicht fiir Uberzeugungen und bestimmen da-
durch die Tatsachen; vielmehr sollen die Tatsachen bestimmen, wovon wir iiber-
zeugt sind. Die Intuition, die sich in dieser Formel ausdriickt, muss im Begriff
der epistemischen oder interpretativen Freiheit bewahrt bleiben: Ich bin nicht der
unumschrinkte Herrscher iiber meine Uberzeugungen. Eher schon haben diese
Uberzeugungen, in charakteristischer Weise, Macht iiber mich.

Die Frage, wie diese Willkiirunabhingigkeit genau konzipiert werden muss,
ist weniger leicht zu beantworten, als man denken konnte. Davon zeugt die
Intensitit, mit der der Zusammenhang von will und belief in den letzten Jahr-
zehnten diskutiert wurde.” Wir konnen diese Debatte allerdings weitgehend aus-
klammern, wenn wir uns an begriffliche Kldrungen halten. Es geniigt zunichst,
unser Verstindnis davon zu explizieren, was es bedeutet, von etwas iiberzeugt zu
sein. Dies wird bald sichtbar, wenn man sich anschaut, wie Urteile in assertori-
schen Aussagen ausgewiesen werden: Diese Aussagen sind bereits ihrer Logik
nach mit Wahrheitsanspriichen verbunden; sie haben Behauptungscharakter. In
dieser Hinsicht sind sie unabhingig vom individuellen Entscheiden zu denken:
Es wire sinnwidrig, zu behaupten, dass p (objektiv) der Fall sei, ich aber gleich-
zeitig der (subjektiven) Uberzeugung sei, dass p nicht der Fall ist.” Wenn ich
behaupte, dass p eine Tatsache ist, so bedeutet dies, dass ich fiir die Wahrheit
von p — wie sie unabhéngig von meinen eigenen Entscheidungen oder geistigen
Vollziigen besteht — eintrete.

Dieser Umstand nun ist im Kontext von Uberlegungen zu Freiheitselementen
im Bereich des Theoretischen unbedingt zu beriicksichtigen. Man kann ihn so
fassen, dass ein Wissen seinem Sinn nach als verbindliche Form des Fiirwahr-
haltens zu behandeln sind.** Dieser Begriff wird hier den Bezug zur Wahrheit

22 Da es in dieser Studie um die Freiheitsaspekte geht, die mit dem Zeichencharakter des
theoretischen Denkens verbunden sind, braucht die entsprechende Literatur nicht ab-
gearbeitet zu werden. Nur markante Beitrige werden einbezogen, so etwa Williams,
»Deciding to Believe«; Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible
Actiong; van Fraassen, »Belief and the Will«; Alston, »Concepts of Epistemic Justifi-
cation«; Heal, »Pragmatism and Choosing to Believe«; Pettit/Smith, »Freedom in Be-
lief and Desire«; Owens, Reason without Freedom; Feldman, »The Ethics of Belief«.
Wie schwierig sich die Begriindung der Willkiirabhzingigkeit von Uberzeugungen ge-
stalten kann: vgl. Bennett, »Why is belief involuntary?«.

23 Welche Rolle dieses mit G. E. Moore verbundene Motiv fiir die Frage epistemischer
Freiheit spielt, machen van Fraassen, »Belief and the Will, S. 246f. und Pettit/Smith,
»Freedom in Belief and Desire«, S. 448 deutlich.

24 Zum Begriff des Firwahrhaltens vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 848ff.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34 | ZEICHEN UND FREIHEIT

und den damit verbundenen Geltungssinn markieren. Unsere Erorterung verlangt
keine Erkldrung dafiir, warum meine Urteile iiber die Welt willkiirunabhingig
sind. Entsprechend konnen wir die Vorstellung, Uberzeugungen seien so etwas
wie faktisch bestehende psychische Zustinde — eine Vorstellung, die in der will-
belief-Diskussion mitunter herangezogen wird — dahingestellt lassen.”> Es ist
eine urteilslogische Notwendigkeit, dass Uberzeugungen der genannten Art mit
einem Objektivitidtsanspruch vorgetragen werden; und dies schlieft individuelle
Willkiir aus. Wo ich etwas zu wissen glaube, dort behaupte ich, dass es sich
unabhingig von mir soundso verhilt. Ich kann dann nicht gleichzeitig leugnen,
dass es sich so verhilt; ich fasse dies nicht mehr als Moglichkeit ins Auge. Und

25 So ist nach Bernard Williams die Uberzeugungsgewinnung letztlich einem mechani-
schen Prozess vergleichbar: Ahnlich wie bei einer Maschine, die auf das Erkennen der
Wahrheit programmiert ist und empirische Evidenzen heranziehen kann, seien auch
beim Menschen die Uberzeugungsinhalte, als kausal ausgeldste psychische Zustinde,
aus der Ich-Perspektive nicht wihlbar (vgl. »Deciding to Believe«, bes. S. 146f.). Der
Kern der Argumentation liegt also im Verweis auf einen faktisch ablaufenden Prozess.
Auch Alstons als doxastischer Involuntarismus bekannt gewordene Position, geht in
diese Richtung: »When I see a car coming down the street, I am not capable of be-
lieving or disbelieving this at will. In such a familiar situation the belief-acquisition
mechanism is isolated from the direct influence of the will and under the control of
more purely cognitive factors.« (»Concepts of Epistemic Justification«, S. 92) Es ist
aber bemerkenswert, dass sowohl Williams als auch Alston an entscheidender Stelle
dennoch vom Begriff der Uberzeugung her argumentieren: Williams rdumt ein, dass
die Unabhingigkeit einer Uberzeugung von volitionaler Kontrolle nicht allein mit
Verweis auf einen Uberzeugungsmechanismus erklirt werden kann, da sich eine Per-
son dann entscheiden konnte, ihre Gehirnzustinde zu verandern (etwa indem sie sich
zum Hypnotiseur begibt). Um diesen Fall als unerlaubt auszuschlielen, ist der Zusatz
noétig, dass Uberzeugungen auf Wahrheit abzielen (»Deciding to Believe«, S. 136f.
und S. 148). Und fiir Alston sind zwar Fille der Uberzeugungsgewinnung denkbar, in
denen zurechenbare Entscheidungen getroffen werden — etwa im Zusammenhang mit
Unterbestimmtheit oder der Akzeptanz weltanschaulicher Systeme. Doch, so Alston:
»My view on these matters is that insofar something is chosen voluntarily, it is some-
thing other than belief or abstention from belief«, denn »it is clear that for the vast
majority of beliefs nothing like direct voluntary control is involved« (»Concepts of
Epistemic Justification, S. 92). Das Schema ist letztlich: Uberzeugungen lassen sich
nicht wihlen, sie driingen sich uns auf, und das Uberzeugtsein kann folglich keine
zurechenbare Handlung sein — und wo es sich anders verhilt, dort kann es sich nicht

um Uberzeugungen handeln.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 35

dabei ist es unerheblich, wie ich mir die Uberzeugungsgewinnung erklire. Nicht
nur ist die direkt aus der Wahrnehmung gewonnene Uberzeugung, dass hier und
jetzt ein Tisch vor mir steht, keine kontrolliert durchgefiihrte Handlung, fiir die
ich sinnvollerweise verantwortlich gemacht werden kann. Auch fiir weniger
unmittelbar gewonnene Uberzeugungen — etwa das Wissen, dass der Erdkern
fliissig ist — werden wir keine zurechenbaren Entscheidungen veranschlagen
wollen. Was hier dem Gedanken individueller Freiheit entgegensteht, sind nicht
gewisse »kognitive Mechanismen«, sondern unser Verstindnis davon, was es
heiflt, etwas zu wissen. Der Kern der genannten Formel hat logischen Sinn — und
sollte gerade deswegen erhalten bleiben.

Mit diesem Befund konnen wir fiirs erste haushalten: Wenn ich etwas ver-
bindlich fiir wahr halte, lege ich mich fest und schlieSe Wahlfreiheit aus. Wenn
ich nach einiger Uberlegung zu dem Ergebnis komme, dass p der Fall sein muss,
dann halte ich p fiir wahr. Man kann auch sagen: Individuelle Entscheidungs-
griinde (personliche Vorlieben, partikulare Zwecke, eigene Interessen) konnen
keine Rechtfertigungsgriinde fiir Uberzeugungen sein. Wo ich meine Individuali-
tédt in eine solche Begriindung einbringe, wird dies meine Behauptung oder mein
Urteil entkriften.”® Es gehort zur Grammatik des Fiirwahrhaltens, dass Wahr-
heitsanspriiche keine Sache individueller Willkiir sind. Ein Voluntarismus dieser
Art lésst sich nicht zu Ende denken.

Tilman Borsche hat die Sachlage so formuliert: »Allgemein betrachtet gilt
das Denken selbst als eine Handlung, und insofern gilt es auch als frei. [...]
Wenn sich das Denken aber als ein Erkenntnis suchendes an der Wahrheit orien-
tiert und sich in dieser Absicht in die Modi des Meinens, Glaubens und Wissens
differenziert, dann versteht es sich in seiner hochsten Form, namlich als Wissen,
gerade als unfrei.«’’ Dabei sollte die Rede von »Unfreiheit« nicht so verstanden
werden, als ginge es um eine Zwangslogik. Dass nicht mehr zwischen Moglich-
keiten entschieden wird, ldsst nur einen Aspekt von Freiheit wegfallen; es bleibt
die Option, das positive Moment der Kontrolle in den Vordergrund zu stellen.
Die Einschrinkungen resultieren nicht aus einer kognitiven Blockade, sondern
erwachsen aus der rationalen Titigkeit selbst, als Selbstbindung. Insofern han-
delt es sich um freies Urteilen.”® Doch dies #ndert nichts daran, dass zwischen
Wissen und individuellen Entscheidungen ein Spannungsverhiltnis besteht; und

26 Vgl. Heal, »Pragmatism and Choosing to Believe« oder Peirce, »The Fixation of
Belief«, bes. S. 253f.

27 Borsche, »Freiheit als Zeichen«, S. 109f.

28 Vgl. Kap. 112.2.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dies gilt es zu beriicksichtigen, wenn individuelle Zurechenbarkeit im Vorder-
grund steht.

In der feineren Auflosung werden wir spiter sehen, dass individuelle Inter-
pretationsfreiheit eine Freiheit nicht gegen, sondern unter Einschrinkungen der
Urteilslogik ist. Wie der Plural andeutet, ist dabei mit einer Gruppe von Normen
zu rechnen, und zwar eben jenen, die verbindlich werden, wenn wir priadikative
Urteile féllen. Zu denken ist etwa an aussagenlogische Gesetze wie das Prinzip
der Widerspruchsfreiheit. Ich kann nicht zwei widerspriichliche Urteile gleich-
zeitig bejahen. Ich kann nicht dafiirhalten, dass x leicht ist, und gleichzeitig glau-
ben, dass x schwer ist, wenn >leicht< und >schwer< inkompatible Prédikate sind.
Ich kann dies zumindest dann nicht mehr, wenn mir mein Irrtum bewusst wird
und der Widerspruch in die Reflexion kommt. — Jede sinnvolle Konzeption von
Freiheit im Denken und Verstehen wird diesen urteilslogischen Einschrinkungen
Rechnung tragen miissen.

3 Interpretationsfreiheit

Das Thema der Studie ist nicht epistemische Freiheit, sondern die Freiheit, die
eine Person im Verstehen hat, insofern dieses mit dem Gebrauch von Zeichen
einhergeht: ihre Interpretationsfreiheit. Dabei stellen wir die Frage, welche Rolle
Freiheit im Weltverhiltnis spielt, wenn man voraussetzt, dass sich kognitive
Vollziige in Zeichen vollziehen. Dass diese Sichtweise angemessen ist, ist also
eine Grundannahme: Das theoretische Denken und das Verstehen ist demzufolge
kein passives Abbilden oder eine rein geistige Titigkeit, sondern an die Ver-
wendung von konkreten Zeichen oder Symbolen gebunden. Peirce hat dies auf
die Formel gebracht: »We have no power of thinking without signs.«*’

Damit ist ein sehr allgemeiner Ausgangspunkt gesetzt. Eine Philosophie des
Zeichens oder Symbols zeichnet sich gegeniiber der gewohnlichen Erkenntnis-
theorie durch eine Erweiterung des Fokus aus. Die durch den propositionalen
Zugang begiinstigte Engfiihrung auf sprachliche Aussagen oder Wahrheiten wird
aufgehoben und der Bereich dessen, was als »kognitiv« gelten darf, auf den des
Nichtpropositionalen ausgeweitet. Ein Gedanke muss nicht unbedingt sententiale
Struktur haben. Wir konnen unser theoretisches Verhiltnis zur Welt nicht nur
dadurch artikulieren, dass wir Aussagen formulieren, die wir fiir wahr halten.

29 Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S.213. — Auch wenn die Argu-
mente fiir diese Grundannahme im Folgenden zur Sprache kommen, zielt die Arbeit

nicht darauf, die zeichenphilosophische Position als solche zu verteidigen.

14.02.2026, 14:34:58. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 37

Tatsdchlich kann jede Weise des sprachlichen oder nichtsprachlichen Vergegen-
wirtigens, Erfahrens, Verdeutlichens, Ins-Bild-Setzens, Veranschaulichens und
Zeigens — kurz: jede Form des Darstellens — zum Zuge kommen. Jede Darstel-
lungsform ist potentiell eine Erkenntnisform. Diese Erweiterung kann man auch
als Ablosung des eng gefassten Wissensbegriffs durch den offeneren Begriff des
Verstehens fassen. So weist etwa die Allgemeine Symboltheorie, die in diesem
Feld einen wichtigen Orientierungspunkt abgibt, letztlich in die Richtung einer
»general theory of understanding«’, die sich mit »understanding or cognition in
all of its modes«’" befasst. — »Verstehen« ist also ein Begriff von hochster Allge-
meinheit, der Begriffe wie »Erkennen«, »Wissen« oder »Urteilen« in sich auf-
nehmen kann. Daran werde ich ankniipfen; allerdings macht die Themenstellung
noch einige Prizisierungen notig. Im Folgenden seien Hinweise zu den Begriff-
lichkeiten gegeben, die ich zugrunde lege.

Den Begriff des Verstehens werde ich so verwenden, dass er sich auf kogni-
tive Vollziige aller Art (die sich iiber den Zeichengebrauch konzipieren lassen)
sowie auf deren Resultate (die theoretischen Einstellungen einer Person) bezieht.
Fiir die Studie sind aber interne Differenzierungen nétig, und so werden andere
Begriffe zentral sein: Ich spreche von Verstdndnis, wo ein Verstehen als konsoli-
diert gilt; sei es im Sinne der praktischen Kompetenz, Zeichen auf bestimmte Art
zu verwenden und zu verstehen, sei es im Sinne einer theoretischen Einstellung
zur Welt. Das heif3t, die Zuschreibung von Verstidndnis kann die Zuschreibung
eines sprachlichen oder symbolischen Konnens sein oder die Zuschreibung eines
Weltverstdandnisses. Wer tiber ein Verstindnis verfiigt, dem ist eine Weise des
Verstehens zueigen. Wo eine Verstehensweise besonders tief verankert ist, so
dass sie einem endlichen Wesen als unveridnderbar gelten muss, werde ich von
Grundverstdindnis sprechen.

Der Begriff der Interpretation ist demgegeniiber enger: Interpretationen sind
Entwiirfe, die eine Person, welche ein Verstindnis und Weltverstindnis bereits
hat, im besonderen Fall von sich her bildet, um etwas verstindlich zu machen.
Das Interpretieren kann man sich als Arbeit am gegebenen Verstindnis denken;
es ist ein aktives Tun, durch das neues Verstidndnis gewonnen werden soll. Wann
dies genau gelingt, wann also vom Interpretieren zum neuen Verstdndnis iiberge-

30 Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 53.

31 Ebd., S.4; vgl. auch ebd., Kap. X 4 sowie Elgin, Considered Judgment, S. 122-128
oder Ammon, Wissen verstehen. Fiir eine Verteidung der These, dass weniger Wissen
(»knowledge«) als vielmehr Verstehen (»understanding«) von kognitivem Wert ist,

vgl. Kvanvig, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding, bes. Kap. 8.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 | ZEICHEN UND FREIHEIT

gangen (etwas verstanden) wird, ist nicht klar bestimmbar.”> Dass verstanden
wurde, kann sich erst auf die Dauer zeigen (indem sich eine Kompetenz als be-
stindig oder eine Einstellung als tragfahig erweist).

Konzipiert wird das Interpretieren, wie erldutert, als Bildung von Zeichen. In
dieser Bildung vollzieht sich die Arbeit am Weltverstindnis; die jeweils ent-
worfenen Interpretationen werden also immer in Zeichen ausgewiesen. Hier liegt
der Ansatzpunkt der Studie: Im Gegensatz zu einem Weltverstindnis, das als
Einstellung (wenn iiberhaupt) nur mittelbar zugerechnet werden kann (und zum
tiefsitzenden Grundversténdnis, das man kaum je als zurechenbar werten wird),
geht in das jeweilige Interpretieren offenbar ein individuelles Tun ein. Soweit
sich dies so verhilt, miisste es zugerechnet werden konnen. Fiir die Behandlung
der Frage, inwiefern dies genau der Fall ist, empfiehlt es sich, die Betrachtung
auf zentrale Punkte zu fokussieren.

3.1 Leitfrage

Mit dem Begriff des Zeichens ist kein Gegenstandsbereich angegeben, sondern
eine Zugangsweise. Als »Zeichen« kann dabei alles gelten, was als Zeichen ver-
standen wird. Eine vorgéngige Festlegung auf eine bestimmte Art von Zeichen
besteht nicht. Ein Bild kann ebenso ein Zeichen sein wie eine Aussage, eine
Geste, ein Text, ein Foto, ein bestimmter Tonfall, ein Diagramm oder ein Musik-
stiick. Dies ist die Beschreibungsebene, von der wir ausgehen werden: Obwohl
es letztlich Personen sind, die wir (als die »Autoren« von Zeichen) frei nennen,
richtet sich der Blick in dieser Untersuchung primér auf die Seite des Zeichens.
Dieses Vorgehen kann ganz allgemein vor dem Hintergrund des Paradigmen-
wechsels von einer Bewusstseins- zu einer Sprach- bzw. Zeichenphilosophie und
im Sinne einer externalisierten Semantik verstanden werden: Das heifit, dass der
Rekurs auf subjektive Vermogen oder ein inneres Meinen keinen Ort hat. Wir
miissen von dffentlich ausgewiesenem Verstehen ausgehen. Als Anhaltspunkt
zur Beantwortung der Frage, was jemand meint oder wie er denkt, stehen uns
»nur seine Zeichen«’ zur Verfiigung; sie sind die Kristallisationspunkte seines
Denkens und Verstehens. Die Interpretationsfreiheit von Personen muss daher
ebenfalls an Zeichen festgemacht werden. Die Entscheidung, ob die Rede von

32 Das Verstehen kann nicht als »Vorgang« gedacht werden, der sich in ganz bestimmten
Momenten ereignet. Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §§ 153-155.

33 Vgl. ebd., § 504. Zur Voraussetzung, dass Zeichen offentlich, Besitz einer Gemein-
schaft sind und ein privates Verstehen nicht explizierbar ist: vgl. ebd., §§ 243ff.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 39

solcher Freiheit sinnvoll sein kann, fillt mit Blick auf den offentlichen Zeichen-
gebrauch.

Entsprechend haben wir fiir unsere Untersuchung zeichenlogische Ansatz-
punkte ins Zentrum zu riicken. Die Themenstellung verlangt, Freiheitselemente
am Zeichen selbst sichtbar zu machen. Aber wie kann man eine Symbolisierung
tiberhaupt auf ihre Freiheit hin befragen? Woran ldsst sich eine solche Freiheit
festmachen? — Intuitiv konnen wir wie folgt ansetzen: Wenn die Welt in Zeichen
interpretiert wird, dann kann offenbar immer gefragt werden, inwiefern es eine
Sache von Freiheit ist, wie sie interpretiert wird. Die Freiheit der Interpretation
zeigt sich also am »Wie« der Interpretation; und das heift, an der mit dem Zei-
chen festgelegten, in ihm sich manifestierenden Darstellungsform. Das bedeutet
nicht, dass Interpretation und Darstellung nun in eins fallen. Es bedeutet, dass
die Art der Interpretation an der Form der Darstellung festgemacht wird. Und nur
die Darstellungsform kann, so ist zu vermuten, Indikator eines freien Vollzugs
sein; sie allein kann unter der Kontrolle von Personen stehen und zurechenbares
Handlungsergebnis sein. Dass eine Person im Interpretieren frei ist, muss in
irgendeinem Sinne heiflen, dass sie ihre Interpretationen selbst gestalten kann,
indem sie Darstellungsformen hervorbringt.

Die Grundfrage sei deshalb so gestellt: Inwiefern ist es eine Sache von Frei-
heit, wie eine Person die Welt (in Zeichen) interpretiert? Diese erste Formulie-
rung der Aufgabenstellung wird bereits recht gute Dienste leisten; sie wird die
gesamte Studie hindurch die Leitfrage sein. Verwandte Fragen, aus der Ich-Per-
spektive gestellt, werden lauten: In welchen Grenzen kann ich >entscheidens, wie
ich interpretiere? Inwiefern bedeutet Kontrolle tiber das Darstellen Kontrolle
tiber die Interpretation? Insbesondere wird sich auch die Frage »Wie soll ich (am
besten) interpretieren?«, in der sich der Verantwortungsdruck des Interpreten
geltend macht, an diese Leitfrage anschlieBen lassen.

Es ist wichtig zu sehen, dass diese Leitfrage jederzeit gestellt und sowohl auf
die Variation »bloBer« Darstellungsformen als auch auf inhaltliche Festlegungen
bezogen werden kann. Denn man kann auch im Kontext von verbindlichen Fiir-
wahrhaltungen nach der Darstellungsweise fragen — obwohl individuelle Freiheit
und die Selbstbindung im Urteilen in Spannung zueinander stehen. Die urteils-
logischen Einschrinkungen werden, mit anderen Worten, nicht gleich in der
Formulierung der Frage aufgehoben, wie es der Fall wire, wenn wir uns danach
erkundigten, ob wir frei sind, etwas zu wissen oder auch nicht. Ich kann nicht
sinnvoll fragen: »Was soll ich (am besten) wissen?«; ich kann aber sehr wohl
fragen: »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« Indem wir nicht von Wahr-
heitsanspriichen, sondern von der Interpretationweise ausgehen, die sich in der

14.02.2026, 14:34:58. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Form der Darstellung niederschlédgt, bleiben die Einschrinkungen der Urteils-
logik von Anfang an gewahrt.

Es wird sich auch spiter zeigen, dass der besondere Status von verbindlichen
Firwahrhaltungen, wie sie sich in priddikativen Urteilen ausdriicken, erhalten
bleibt. Die Wendung zum Zeichen und zur Freiheit des Interpretierens beinhaltet
keine mutwillige Abschwéchung von Erkenntnisstandards — etwa dergestalt, dass
sich unser Wissen auflost und in bloBe Darstellungsweisen iibergeht, die beliebig
austauschbar sind. Aber es ist dennoch damit zu rechnen, dass eine Explikation
interpretativer Freiheit auch Konsequenzen fiir die Freiheit des Urteilens hat. Die
Urteilslogik wird ndmlich, wie angedeutet, von der verstehenden Wesen intern
sich ergebenden Notwendigkeit her begriffen, theoretische Festlegungen tiber die
Welt zu machen und zu mehr oder minder konstanten Einstellungen zu gelangen.
Es kommt daher nicht darauf an, gewisse unumstéBliche »logische Tatsachen«
im Auge zu behalten, sondern darauf, nicht ohne Not gegen den Sinn (und unser
eigenes Verstidndnis) der Erkenntnislogik zu verstoen. Aber dies schlie3it, wie
sich zeigen wird, eine Verantwortung des Individuums nicht aus, sondern ein.
Urteile oder Uberzeugungen werden nach dem Modell von Aussagen konzipiert
werden, die wir fiir wahr halten; sprachliche Zeichen werden als besondere Art
von Zeichen — aber eben auch als interpretierte Zeichen — behandelt. Auch hier
spielen Ausdrucksformen daher eine konstitutive Rolle. Was wir wissen, hdngt
immer auch davon ab, wie wir wissen. Die Interpretationsfreiheit (in der inter-
pretierenden Zeichenbildung) wirkt daher auch in unsere epistemische Freiheit
(im Fiirwahrhalten) hinein.

Doch mit diesen Dingen werden wir uns erst spiter befassen. Wir konnen die
Frage der Interpretationsfreiheit zunéchst allgemein behandeln, ohne sogleich
auf die spezifische Rolle von prédikativen Urteilen eingehen zu miissen.

3.2 Ansatzpunkte

Unsere Leitfrage lautet, ob und inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir
die Welt (in Zeichen) interpretieren. Ich mochte nun methodische Uberlegungen
dazu anstellen, wie diese Frage zu behandeln ist. Hier ist es ndmlich niitzlich, die
Aufmerksamkeit sofort auf die entscheidenden Aspekte zu lenken. Wenn es auf
das Wie der Interpretation ankommt — was am Zeichen muss dann im Vorder-
grund stehen? Offenbar miissen wir uns mit dem Zeichen insofern befassen, als
es eine Darstellung von etwas ist oder in ihm eine Weise, die Welt zu verstehen,
zum Ausdruck kommt. Eine Fokussierung ergibt sich, wenn wir dies prizisieren.
Dies kann mit Blick auf fiinf Punkte geschehen: Wir miissen (a) von Anzeichen

14.02.2026, 14:34:58. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 41

und (b) vom Zeichengebrauch in praktischer Absicht abstrahieren. Weiter muss
(c) beziiglich des Darstellens irgendeine Art der Richtigkeit verlangt werden. Das
Darstellen muss sodann (d) von den Zeichenfunktionen, die Gegenstandsbezug
herstellen, abgegrenzt werden (soweit dies moglich ist), und es ist schlieBlich (e)
interpretierend auf Zeichen bezogen.

(a) Dass Anzeichen au3er Betracht bleiben miissen, ist recht offensichtlich. Inter-
pretationsfreiheit kann nur fiir symbolisierende, von Autoren gebildete Zeichen
veranschlagt werden. Wir konnen fragen, welche Freiheit eine Person hat, wenn
sie eine Geste vollzieht oder sprachliche Ausdriicke verwendet, nicht aber, wel-
che Freiheit die Regenwolke hat, wenn sie ein Unwetter anzeigt. Dies soll hier
als logische, nicht als empirische Bestimmung verstanden werden: Wir verstehen
die Regenwolke als Anzeichen, indem wir ihr bestimmte Ursachen zuordnen. In
einem Weltbild jedoch, in dem ein Gott fiir Himmelserscheinungen verantwort-
lich zeichnet, konnte die Wolke als Akt der Darstellung interpretiert werden. Das
Zeichen hitte in diesem Fall einen Autor, und gleichzeitig konnte angenommen
werden, dass es einem gottlichen Willen unterliegt und mit bestimmten Griinden,
Zwecken oder Absichten verbunden ist. Es ist ein zeichenlogisches Erfordernis,
dass von Zeichen ausgegangen wird, die von Personen gebildet wurden.” Anzei-
chen konnen nicht als Darstellungen der Welt gelten.

Dariiber hinaus muss auch alles am Zeichen, was Anzeichencharakter hat,
ausgeklammert werden. Zeichen sind nicht insofern frei gewihlt, als sie Eigen-
schaften haben, die auf etwas schlieBen lassen. Ein Zeichenverwender kann nicht
fiir jede Eigenschaft, die ein Zeichen besitzt, verantwortlich gemacht werden;
zurechenbar sind bestenfalls solche Eigenschaften, die exemplifizierend in eine
Zeichenbildung eingebracht werden.”” So werden wir einer Person nicht den
Klang ihrer individuellen Stimme zurechnen, denn iiber diesen Klang hat sie
keine Kontrolle, und sie will damit nichts zum Ausdruck bringen. Nur sofern wir
unterstellen, dass sie einen bestimmten Tonfall wihlt (etwa wenn sie eine Person
nachahmt), betrachten wir den Klang als Weise des Darstellens.

In der Praxis wird eine solche Abgrenzung nicht immer so leicht fallen. So
konnte jemand ein Wort mit roter Tinte schreiben, um seine Liebe zu bekunden;
in diesem Falle wiirde sein Zeichen eine Eigenschaft exemplifizieren und eine
Ausdrucksfunktion iibernehmen, die sich etwa iiber eine Referenzkette erkliren

34 Umgekehrt konnen wir ein Wesen, das eigene Symbolisierungen vollzieht und »Zei-
chen gibt«, ganz allgemein als Person auffassen.

35 Zum Unterschied zwischen Besitz und Exemplifikation: vgl. Goodman, Languages of
Art, Kap. II.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | ZEICHEN UND FREIHEIT

lisst.”® Er konnte aber auch einfach kein anderes Schreibgerit zur Verfiigung
haben; in diesem Fall wiirde sein Zeichen eine Eigenschaft nur besitzen. Es hitte
in dieser Hinsicht den Charakter eines Anzeichens, da es auf etwas (auf einen
Mangel an Schreibgeriten) schlieffen 1dsst.

(b) Zweitens kann die Zeichenbildung nicht insofern thematisch sein, als sie
den Charakter eines praktischen Handelns hat. Es geht um die Frage, ob und
inwieweit die Ausbildung des theoretischen Weltverhiltnisses zurechenbar ist,
nicht um die Zurechenbarkeit von kommunikativen Handlungen oder Sprech-
akten. Dass sich auf dieser Ebene Freiheitselemente ausbuchstabieren lief3en,
darf als unstrittig gelten. So kann man eine Person zur Verantwortung ziehen,
wenn sie gelogen hat. Im Gegensatz zu Einstellungen betrachten wir Behaup-
tungen ohne weiteres als individuell freie Handlungen.”’ Doch auch wenn Uber-
zeugungen am Modell von 6ffentlichen Zeichen, in denen sich die Uberzeugung
ausdriickt, behandelt werden — Begriffe wie »Uberzeugung« oder »Wissen«
werden dennoch ihren iiblichen Sinn behalten. Aspekte der Performanz mogen
zwar in das Weltverstdndnis von Personen einflieen, sie stehen aber nicht als
solche im Blickfeld. Auch wenn die Betrachtung in hohem MaBe von handlungs-
theoretischem Vokabular Gebrauch macht, ist sie primir eine interpretations-
logische, keine handlungslogische. — Hierher gehort auch, dass die Rede von
Freiheit im Theoretischen sich nicht auf das planmifige Forschen beziehen wird.
Man konnte etwa entscheiden miissen, ob man einer bestimmten Fragestellung
nachgehen soll oder nicht, und in diesem Sinne nach Freiheit und Verantwortung
fragen. Solche pragmatischen Voraussetzungen geistigen Tuns sollen jedoch
nicht auf ihre Zurechenbarkeit hin befragt werden. Im Fokus stehen besondere
Vollziige theoretischen Denkens, die bereits in Praktiken und Situationen ein-
gebettet sind.

36 Vgl. Goodman, Of Mind and Other Matters, Kap. Il oder Elgin, With Reference to
Reference, Kap. VIII.

37 Williams argumentiert, dass dies das einzige Freiheitselement einer Uberzeugung sein
kann. Er schreibt: »belief is connected with decision because belief is connected with
decision to say. It is not the case that belief is connected with any decision to believe«
(»Deciding to Believe«, S. 147). — Zaumt man das Thema von dieser Seite her auf,
lassen sich noch andere Fille denken. So versteht Velleman unter epistemischer Frei-
heit »the freedom to affirm any one of several incompatible propositions without risk
of being wrong« (The Possibility of Practical Reason, S. 32). Erklart wird dies durch
eine Art self-fulfilling-prophecy-Effekt (vgl. ebd., S. 35f.), wobei der lokutionire und
der illokutiondre Aspekt des Sprechakts beansprucht werden. Solche Ausnahmefille

bleiben hier ginzlich ausgeklammert.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 43

(c) Sich auf die Interpretationsweise — die Darstellungsform — zu beziehen,
beinhaltet, von Anzeichen und vom Handlungscharakter einer Symbolisierung
abzusehen. Was aber zeichnet Darstellungsformen, die interpretierend funktio-
nieren, nun positiv aus? Man wird zunichst sagen wollen, dass der Bezug zur
Realitat entscheidend sein muss: Wir wollen uns mit »welthaltigen« Zeichen
beschiftigen, nicht aber mit freien Erfindungen. Nun scheint damit die Zeichen-
Objekt-Beziehung in den Mittelpunkt zu riicken. In der Symboltheorie etwa gilt
der Begriff der Referenz oder Bezugnahme als Grundbegriff: »The basic notion
is reference or symbolization, the relation between a symbol and whatever it
stands for in any way.«** Doch so wichtig diese Bestimmung auch ist — damit ist
nur erst eine formale Zuordnung vollzogen. Auch wo ich das Pridikat sEngel<
verwende, beziehe ich mich auf etwas, namlich auf Engel; doch damit ist noch
nicht ausgemacht, ob ein Satz wie »Engel wohnen im Himmel« als Darstellung
der Welt gelten und als mogliche Interpretation in Betracht gezogen werden soll.

Wichtig ist daher, dass ein bestimmter Geltungsanspruch hinzukommt. Im
Falle von Aussagen wird man dabei an den Anspruch auf Wahrheit denken: Auf
eine Tatsache in der Welt bezieht sich, wer eine wahre Aussage macht. Im Rah-
men einer Betrachtung allerdings, in der auch nichtsprachliche Ausdrucksformen
in Rechnung gestellt werden, empfiehlt sich eine andere Kennzeichnung. Bilder
z. B. konnen nicht »wahr« sein. Wir werden eher verlangen, dass die Darstellung
»gut«, »angemessen« oder »richtig« ist. Ich bevorzuge den Begriff der Richtig-
keit und lege zugrunde, dass eine Darstellung nur dann eine Darstellung der Welt
sein kann, wenn sie inhaltlich richtig ist. Wo jemand Interpretationen bildet, dort
wird er versuchen, richtige Darstellungen der Welt zu entwerfen.

Der Begriff der Richtigkeit findet auch in der Symboltheorie Verwendung.
Er dient dort als Sammelbegriff fiir eine Reihe von Akzeptabilititsstandards wie
Korrektheit, Kohiirenz und ZweckmiBigkeit der Darstellung.”” Trotz dieses Vor-
verstiandnisses sei der Begriff an dieser Stelle noch frei gehalten von allzu festen
Konnotationen. Es wire nicht nur voreilig, schon jetzt Kriterien festzulegen; es
wire fiir unsere Zwecke auch der falsche Weg, denn es konnte darauf hinaus-
laufen, einen bestimmten Begriff von Rationalitét zu installieren. Wenn es indes

38 Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 124.
Vgl. auch Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 55. Zum weiten Sinn des Refe-
renzbegriffs in der Symboltheorie: vgl. Elgin, With Reference to Reference, S. 7-9.

39 Der Begriff rightness enthilt »along with truth, standards of acceptability that some-
times supplement or even compete with truth where it applies, or replace truth for
nondeclarative renderings« (Goodman, Ways of Worldmaking, S. 110). Thematisch

bleibt er auf eine »rightness of rendering« begrenzt (ebd., S. 109).

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | ZEICHEN UND FREIHEIT

stimmt, dass sich Einschriankungen der Interpretation von der interpretativen
Freiheit und Verantwortung her geltend machen, miissen wir unserem Darstellen
nicht eigens Standards auferlegen, damit es ein sachhaltiges Interpretieren wird.
Der Richtigkeitsbezug wird sich vielmehr gerade aus der Interpretationsfreiheit
selbst heraus ergeben und hier einen eigenen Sinn gewinnen.

Wir konnen uns dies vorldufig dadurch klarmachen, dass wir uns die Sache
von der Ich-Perspektive her vergegenwirtigen: Mein Interpretieren ist offenbar
wesentlich eine Suche nach richtigen Darstellungen. Ich kann zwar durchaus
soundso handeln, obwohl ich es fiir falsch halte; ich kann etwas tun, obwohl ich
weil, dass ich es nicht tun sollte. Ich kann aber nicht so interpretieren, wie ich
es nicht fiir richtig halte. Ist es meiner Meinung nach die Welt, die ich soundso
darstelle, dann beinhaltet dies schon, dass es meiner Meinung nach richtig ist,
soundso darzustellen. Die Bildung von Darstellungsformen, die eine Interpreta-
tion leisten sollen, ist, konnte man sagen, immer schon eine Titigkeit des »refle-
xiven Ich«.*” Es besteht hier von innen her eine Einschrinkung auf falliiber-
greifende Giiltigkeit." Die Frage »Wie soll ich die Welt interpretieren?« ist
schon eine Frage nach inhaltlich richtigen Interpretationen.

Der Begriff der Richtigkeit sollte deshalb vorerst fiir weitere Bestimmung
offengehalten werden. Er sei bis auf weiteres das formale Etikett fiir den An-
spruch, der sich in der Interpretation erfiillen soll. Was diesen Anspruch genau
ausmachen kann, ist erst noch zu fragen. Halten wir fest: Sich im Kontext eines
Weltinterpretierens auf die Form der Darstellung zu beziehen, heifit, sich auf
etwas zu beziehen, wofiir ein Richtigkeitsanspruch erhoben wird. In diesem
Kontext nach Freiheit zu fragen, heiflt, nach einer Freiheit bei der Festlegung
von Darstellungen zu fragen, die (in einem noch zu bestimmenden Sinn) richtig
sind.

(d) Unser Blick richtet sich auf interpretierende Zeichenbildungen, und hier
besonders auf Formen, die als richtige Darstellungen der Welt verstanden wer-
den. Damit steht das am Zeichen im Vordergrund, durch das etwas (ein Bezugs-
gegenstand) auf bestimmte Weise pridiziert, klassifiziert, charakterisiert, unter
Begriffe oder Beschreibungen gebracht, ins Bild gesetzt, veranschaulicht oder
verdeutlicht wird. Dabei geht es freilich nicht um eine »Zeichensorte«, sondern
um eine Funktion. Die Darstellungsform, als welche das Wie der Interpretation

40 Daraus resultiert, dass mit Fillen von Willensschwiche im engeren Sinne nicht zu
rechnen ist: vgl. Pettit/Smith, »Freedom in Belief and Desire«, S. 449. Welche Rolle
sie dennoch spielen kann: vgl. Hookway, »Epistemic Akrasia and Epistemic Virtue«.

41 Niheres dazu in Kap. IV 1.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 45

in der Leitfrage entschliisselt wurde, ist nicht »an sich« eine Darstellungsform,
sondern dadurch, dass sie eine Charakterisierung leistet.

Darin liegt nun schon, dass die Darstellungsfunktion von der Funktion abzu-
grenzen ist, die mit der Identifizierung des Bezugsgegenstands zu tun haben, mit
dem Was der Darstellung.42 Dass das Interpretieren frei ist, kann sich nicht an
der Referenzbeziehung zeigen. Zwar ist die Bezugnahme auf etwas ein wesent-
liches Moment von Interpretationen; sie muss, wie sich bald zeigen wird, als Be-
dingung des Interpretierens gelten.” Aber fiir die Entfaltung des Begriffs der
Interpretationsfreiheit kann sie nicht die Einsatzstelle sein: Um nach Freiheit
fragen zu konnen, miissen wir schon voraussetzen, dass etwas interpretiert wird.
Die Person steht nicht auf einem Standpunkt aulerhalb der Welt, wenn sie sich
interpretierend auf etwas bezieht. Es ist ihr schon Welt gegeben; und ihr Inter-
pretieren dient der Vertiefung ihres Weltverstindnisses.

Dies sei an der priadikativen Aussage verdeutlicht. In dem Satz »Das Buch
hat {iber tausend Seiten« hat der Ausdruck »das Buch« Identifizierungsfunktion.
Natiirlich enthilt er auch eine Klassifikation des thematischen Gegenstands,
doch dies ist nicht seine Funktion in diesem Satz. Dass ein Buch gegeben ist,
steht an keiner Stelle in Frage. Der singuldre Terminus >das Buch« greift hier den
Gegenstand heraus, der soundso beschrieben wird; und indem er so funktioniert,
charakterisiert er nichts: Es geht nicht darum, ob etwas als Buch beschrieben
oder klassifiziert werden kann; und wir fragen auch nicht nach der Richtigkeit
dieses Ausdrucks.* So zu fragen, hiefe, den Ausdruck eigens in seiner pradika-
tiven und darstellenden Funktion aufzugreifen. — Um also, wie es die Leitfrage
vorsieht, auf die Darstellungsform, das Wie der Darstellung Bezug nehmen zu
konnen, muss bereits ein Thema als gegeben gelten. Etwas in der Welt wird als
Thema aufgegriffen, und die Frage ist dann allein, wie es (ndher oder iiberhaupt
richtig) zu charakterisieren oder zu bestimmen ist. Dies verweist bereits auf den
folgenden Punkt: Ein Darstellen muss interpretierend auf Zeichen bezogen sein.

42 Goodman schldgt vor, stets zu fragen, was dargestellt wird und welche Art der Dar-
stellung vorliegt: vgl. Languages of Art, S. 31. Fiir sprachliche Zeichen lésst sich die
Grundunterscheidung augenfillig an der Unterscheidung zwischen der Charakterisie-
rungsfunktion von generellen Termini auf der einen und der Identifizierungsfunktion
von singuldren Termini auf der anderen Seite festmachen.

43 Vgl. Kap. 11 3.

44 Letztlich konnen wir uns auch unter Verwendung einer falschen Beschreibung auf
etwas beziehen, wenn diese referentiell (nicht attributiv) funktioniert: vgl. Donnellan,

»Reference and Definite Descriptions«.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46 | ZEICHEN UND FREIHEIT

(e) Wir setzen am Wie des Interpretierens an und beziehen die Frage danach,
welche Freiheit wir im Interpretieren haben, auf die im Zeichen sich manifestie-
rende Darstellungsform. Dies lédsst sich weiter auflosen, indem man hinzufiigt,
dass das Zeichen damit insofern im Blickpunkt stehen muss, als es sich interpre-
tierend auf andere Zeichen bezieht. Das Interpretieren von Welt in Zeichen ist
demzufolge immer auch ein Interpretieren von Zeichen. Dieser Punkt, der sich
spéter noch als methodisch duferst wichtig erweisen wird, kann vorldufig im
Ausgang von Peirce verdeutlicht werden.

Nach Peirce ist das Zeichen eine dreistellige Relation, deren Relata das Zei-
chen selbst, das Objekt und der Interpretant sind: »A Sign [...] is a First which
stands in such a genuine triadic relation to a Second, called its Object, as to be
capable of determining a Third, called its Interpretant [...].<*’ Ein wichtiger Ge-
danke dabei ist, dass ein Zeichen reprisentierende Funktion nicht an sich hat,
sondern nur gegeniiber einem Dritten, das das Zeichen interpretiert.*® Bei Peirce
nimmt der Interpretant die Stelle dieses Dritten — und damit die Stelle des Adres-
saten, an den sich das Zeichen richtet — ein.”’” Auch wenn wir diese Formalisie-
rung so nicht mitmachen, so ist doch festzuhalten, dass nur das Zeichen sein
kann, was (von einer Person) interpretiert oder verstanden wird.

Trotzdem ist nicht jedes Zeichen selbst ein interpretierendes Zeichen. Was
»natiirliche« Zeichen oder Anzeichen (etwa Rauchschwaden oder Bremsspuren)
aus der Betrachtung herausfallen ldsst, ist, dass diese zwar interpretiert werden,
selbst aber keine Interpretationen enthalten. Unser Interesse gilt Zeichen allein
insofern, als sie auf eigenstindige kognitive Leistungen zuriickgefiihrt werden
diirfen; und nur Zeichen, die sich interpretierend auf etwas beziehen, zeugen von
Verstehen. Nur wenn sich das Zeichen durch »aboutness« auszeichnet, duBert
sich in ihm ein Autor. Allein interpretierende (»intentionale«) Zeichen konnen
als Vollzugsformen von Denk- und Verstehensvollziigen in Betracht gezogen
werden.

Damit ist noch etwas klarer, was es heil3t, dass wir uns auf das Wie der Inter-
pretation konzentrieren miissen: Unter der Primisse, dass das Denken und Ver-

45 Peirce, »Sundry Logical Conceptions«, S. 273f.

46 Vgl. Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S. 225.

47 Peirce wihlt des Ofteren Verstindigungssituationen, um den Interpretantenbegriff zu
erldutern; hilt dieses Verstindnis aber letztlich fiir unzureichend, da es um einen Be-
eriff der Logik geht (vgl. »Pragmatism, bes. S. 403ff. oder »Excerpts from Letters to
Lady Welby« und dazu auch Habermas, »Charles S. Peirce tiber Kommunikation«).
Es spricht aber nichts dagegen, die Interpretantenlogik umgekehrt auf kommunikative

Verhiltnisse zu beziehen (vgl. Kap. V 1 und Kap. V 2).

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 47

stehen in Zeichen ausgewiesen werden muss, kann sich eine kognitive Eigen-
leistung nur darin manifestieren, dass eigene Darstellungsformen hervorgebracht
werden; und diese, das sahen wir schon, miissen sich auf etwas beziehen, was sie
auf bestimmte Weise charakterisieren oder interpretieren. — Aber der Vorschlag
war, dass es hier um das Zeichen insofern gehen muss, als es sich interpretierend
auf Zeichen bezieht; und dies ist nicht gleich einsichtig. Zwar wird man leicht
zugestehen, dass ein Zeichen, das sich interpretierend auf Zeichen bezieht, eben-
falls auf einen Autor schlieBen ldsst, somit immer auch Anzeichen von Intentio-
nalitit ist.*® Aber damit ist nicht ausgemacht, dass jede interpretierende Zeichen-
bildung selbst Zeichen interpretiert. Inwiefern kann man sich die Weltinterpre-
tation gleichzeitig als Zeicheninterpretation denken?

Die These, dass alle Zeichen Zeichen interpretieren, die Peirce selbst fiir
»Gedankenzeichen«® geltend macht, kann vorliufig so gerechtfertigt werden:
Die Interpretation von Welt ist eine Interpretation von Zeichen, wenn man an-
nimmt, dass die Welt stets schon eine interpretierte, in Zeichen erschlossene
Welt ist. Ob wir sagen, dass ein Zeichen interpretiert wird oder dass die Welt
interpretiert wird, entscheidet sich allein daran, ob die Zeicheninterpretation als
solche thematisch wird oder nicht. Will man explizieren, was es heiflt, sich auf
die Welt zu beziehen, so muss man auf Zeichen rekurrieren, die man direkt als
richtig oder »wirklichkeitshaltig« versteht. Man darf sagen: Was wir »die Welt«
nennen, ist das, was in (unproblematischen) Zeichen bereits zuginglich ist, wo-
von wir schon ein Verstindnis haben. Dass wir uns auf Welt beziehen, heifit,
dass in einer bestimmten Hinsicht keine Distanzierung von den aktuell verwen-
deten Zeichen erfolgt, sondern diese »fiir wahr genommen« werden. Wo Zeichen

48 Bei Peirce scheint dies immer dort durch, wo der mentale Charakter des Interpretanten
betont wird, etwa wenn es heifit: »A Sign is a Representamen with a mental Interpre-
tant« (»Sundry Logical Conceptions«, S. 273), oder auch: »A Sign is a Representamen
of which some Interpretant is a cognition of a mind.« (»Nomenclature and Divisions
of Triadic Relations «, S. 291) Der Interpretant wird als »idea in the mind that the sign
excites, which is a mental sign of the same object« (»Of Reasoning in General«,
S. 13) gefasst. An anderer Stelle ist die Rede von der »provisional assumption that the
interpretant is, at least, in all cases a sufficiently close analogue of a modification of
consciousness [...J« (»Pragmatism«, S. 411). Allgemein ist die Vermittlung iiber ein
Drittes bei Peirce mit dem Begriff »Leben« konnotiert (vgl. »Trichotomic«, S. 211f.).
Man konnte sagen, der Interpretant steht fiir intelligente Interpretationsleistungen.

49 Zum thought sign vgl. Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S. 223ff.
Es ist eine Kernthese des frithen Peirce, dass jedem Gedanken ein Gedanke vorhergeht

(vgl. »Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man, S. 209ff.).

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | ZEICHEN UND FREIHEIT

in dieser Weise in den Hintergrund treten und (im Moment) nicht nach ihrer
Bedeutung bzw. nach erlduternden Zeichen gefragt wird, kann man von einem
direkten Zeichenverstehen sprechen. In gewissem Sinn kann alles, was inter-
pretiert oder verstanden wird, als Zeichen begriffen werden.”® Im Verstehen je-
doch tritt das Zeichen in den Hintergrund. Wo dagegen interpretiert wird, wird
nach Moglichkeiten der Interpretation gefragt, und das heifit schon, dass etwas
als deutungsbediirftig, als Zeichen angesehen wird.”

Die Explikation von Interpretationsfreiheit wird daher notwendig zur Inter-
pretation von Zeichen fiihren. Dies ergibt sich auch schon daraus, dass man nicht
aus dem vollig Unbestimmten heraus nach Interpretationsfreiheit fragen kann.
Erst wo schon etwas thematisch ist, ist es sinnvoll, die Freiheit der Interpretation
genauer zu umgrenzen, und das Thema kann nur in einem Zeichen »gegeben«
sein. — Im Laufe der Uberlegungen wird sich ergeben, dass im Zuge der Frage
nach Freiheitsmoglichkeiten auch die vormals direkt verstandenen Zeichen pro-
blematisiert und als Zeichen aufgefasst werden konnen. Recht verstanden, ist es
Merkmal eines kritischen Bewusstseins, Welt nicht als natiirliche Gegebenheit,
sondern als gegebene Interpretation aufzufassen; in diesem Wechsel der Per-
spektive liegt der Verantwortungsimpuls. Es empfiehlt sich daher, von Beginn
an im Gedichtnis zu behalten, dass wir es mit Zeichen zu tun haben werden, die
ihrerseits Zeichen interpretieren.

Damit sind unsere Voriiberlegungen abgeschlossen. Wir fragen, inwiefern es
eine Sache von Freiheit ist, wie eine Person ihre Welt (in Zeichen) interpretiert.
Unsere Aufmerksamkeit gilt dem offentlich ausgewiesenen Interpretieren, des
niheren der jeweiligen Weise der Interpretation und ihrer Wahlbarkeit oder Va-
riabilitdat. Wir fragen, welche reflexive Kontrolle das Individuum iiber die Form
der Darstellung hat, die einen Anspruch auf inhaltliche Richtigkeit mit sich fiihrt
und eine Interpretation (der Welt bzw. eines gegebenen Zeichens) leisten soll.
Im Laufe der Studie werden wir es in der Hauptsache mit drei Aspekten zu
tun bekommen, die fiir die Freiheit des Zeichengebrauchs zentral sind: einmal
mit dem Weltbezug des Zeichens, sodann mit den Verstehensvoraussetzungen,
die in eingespielten Sprach- und Zeichenpraktiken residieren, und schlieBlich mit
dem interpretierenden Bezug des Zeichens auf andere Zeichen. Diese Einteilung
hat primidr heuristischen Sinn, denn die einzelnen Elemente sind miteinander
verzahnt und bleiben dies auch, wo sie gesondert zum Thema werden. So sieht

50 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 39: »Ein Zeichen ist das, was wir verstehen.«
Zum Zeichenverstehen vgl. z. B. ebd., S. 39-41.
51 Nébheres dazu in Kap. V.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 49

man sich, wenn man nach dem Verhiltnis von »Zeichen und Realitit« fragt
(Kap. II), bald auf die jeweils vorausgesetzten Praktiken des Zeichengebrauchs
verwiesen (Kap. III), welche sodann das theoretische Verhéltnis zur Welt in ver-
wandelter Form zu behandeln erlauben (Kap. IV). Die Diskussion der Freiheit in
der Zeicheninterpretation wiederum (Kap. V) bringt es mit sich, dass die behan-
delten Aspekte noch einmal aus einem anderen Blickwinkel erortert werden.

Um den Uberlegungen auf den verschiedenen Ebenen eine Form zu geben,
soll jeweils nach Elementen von Freiheit gefahndet werden, die sich von den
Kldrungen in Kap. I.1 her nahelegen. Es sind die folgenden vier: (a) die Mog-
lichkeit von Zwang bzw. Heteronomie, (b) Grenzen von Freiheit, (c) normative
Einschrinkungen und (d) individuelle Zurechenbarkeit und Verantwortung in
der Interpretation. Auch diese Einteilung dient als heuristische Hilfe, welche den
engen Zusammenhang der Teilaspekte nicht auflosen wird.

Beginnen konnen wir mit der kritischen Vergewisserung, dass sich ein ex-
terner, durch eine »gegebene Realitit« bewirkter Zwang, der Interpretationen als
richtig bestimmt, nicht denken lésst.

14.02.2026, 14:34:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 14:34:58.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

