
Theorie des anthropozänen Engagements

Das Anthropozän und die Geologie des Menschen

Naturwissenschaft und Krise

Der Mensch sei zum geologischen Akteur geworden, schreiben der Atmosphären-

chemiker Paul Crutzen und der Meeresbiologe Eugene Stoermer.1 Die Sedimentie-

rungen, die die SpeziesMensch auf und in den Erdschichten hinterlasse, sei von ei-

ner solchen Gestalt und Quantität, dass diese nicht einfach in absehbarer Zeit ero-

dieren, zersetzt oder abgetragen werden; stattdessen werden diese Sedimente als

dauerhafte anthropogeneSchicht im stratigrafischen Profil ablesbar bleiben.Es sei,

so Crutzen und Stoermer, daher gerechtfertigt,menschlichesHandeln in die geolo-

gische Erdzeit einzuschreiben und das Anthropozän als ›neues Erdzeitalter‹ zu be-

stimmen.Crutzen und Stoermer: »It seems appropriate to assign the term ›Anthro-

pocene‹ to the present, in many ways human-dominated, geological epoch, supple-

menting the Holocene — the warm period of the past 10–12 millennia.«2 Crutzen

und Stoermer begründen ihreThesemit vier Bereichen:3 (1) die insbesondere durch

1 Crutzen & Stroemer 2002, S. 23.

2 Ibid., Seit 2009 wird der Begriff Anthropozän durch die Anthropocene Working Group

(AWG), eine interdisziplinäre Forschungsgruppe, eingesetzt durch die International Commissi-

on on Stratigraphy, auf die Möglichkeit einer Formalisierung des Begriffs im Rahmen der geo-

logischenZeitskala systematisch erforscht.NachdemZwischenständederArbeit derAWG er-

kennen ließen, dass das Anthropozän alle Anforderungen zu erfüllen scheint, um in die geo-

logische Zeitskala aufgenommen zu werden, scheint eine Formalisierung des Anthropozäns

als geologische Epoche wahrscheinlich. Vgl. Jan Zalasiewicz et al.: »The Working Group on

the Anthropocene: Summary of evidence and interim recommendations«, in: Anthropocene,

19 2017, S. 55–60; Jan Zalasiewicz et al.: »When did the Anthropocene begin? Amid-twentieth

century boundary level is stratigraphically optimal«, in: Quarternary International, 383 2015a,

S. 196–203.

3 Vgl. zum Folgenden vor allem Colin N. Waters et al. (Hg.): A Stratigraphical Basis for the An-

thropocene. London: Geological Society of London 2014; Christophe Bonneuil & Jean-Baptiste

Fressoz: The Shock of the Anthropocene: the Earth, History, and Us. London: Verso 2016, S. 3–18.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

die industrielle Revolution, aber auch durch extensiven Ackerbau und Massentier-

haltung erhöhte Konzentration von Treibhausgasen in der Erdatmosphäre inklu-

sive der daraus resultierenden Folgen wie Klimaerwärmung sowie der Anstieg des

Meeresspiegels; (2) die Veränderung von biogeochemischenKreisläufen vonWasser

(in der Folge von Dammbauten und einer daraus resultierenden Veränderung na-

türlicher Erosions- und Sedimentierungsprozesse), Stickstoff und Phosphor (ins-

besondere als Ergebnis künstlicher Düngung mit der Folge einer Versauerung der

Meere und demdaraus resultierendenVerlust von Biodiversität); (3) die direkte Ver-

ringerung der Biodiversität u.a. durch den Klimawandel, veränderte biogeochemi-

sche Kreisläufe oder auch die direkte Zerstörung von nicht-menschlichen Habita-

ten; schließlich (4) der direkte Eingriff beziehungsweise die Transformation der Li-

thosphäre (der Schicht allermineralischen Ablagerungen) durch den Bau von Infra-

struktur (insbesondere durch Urbanisierung), die Abtragung von Böden vor allem

imRahmen des Abbaus vonMineralien und fossilen Brennstoffen, die Veränderung

der Bodenzusammensetzung durch intensiven Ackerbau oder die Schaffung gänz-

lich neuer, anthropogener Mineralien (Plastik, Beton).

Das Anthropozän verweist auf die Tatsache, dass menschliches Handeln sich

durch technologische, wirtschaftliche und soziale Entwicklung in einer Weise ver-

ändert hat, dass es sich als Spur in die geologischen Schichten der Erde selbst ein-

schreibt.4 Die geologische Grundlage erfasst in der Frage der Sedimentierung die

Konsequenzen dieses anthropozän skaliertenmenschlichenHandelns. Ein*e zukünf-

tige Geolog*in wird, so die Annahme, in einigen zehntausend Jahren keine Schwie-

rigkeiten haben, Veränderungen in den Sedimenten –den abgelagerten Erdschich-

ten – aufzuzeigen, die auf die Auswirkungen menschlichen Handelns verweisen.

Das Statement, das mit dem Anthropozän gesetzt wird, unterliegt folgender Aus-

4 In der Debatte über den Beginn des Anthropozäns wurden auch divergierende, selbst einige

Tausend Jahre voneinander entfernte Momente als Beginn vorgeschlagen, so etwa der Be-

ginn der Sesshaftwerdung des Menschen und des Ackerbaus, die beginnende Kolonialisie-

rung im frühen 16. Jahrhundert, die ErfindungderDampfmaschine undder Beginnder Indus-

trialisierung, schließlich die sogenannte Great Acceleration, also der sprunghafte Anstieg von

Wirtschaftsleistung, Konsum wie auch Umweltzerstörung ab 1945. Allen diesen Momenten

ist jedoch gemein, dass es sich jeweils auch um spezifische Schwellen der technischen, sozio-

ökonomischen und kulturellen Entwicklung der ›Spezies Mensch‹ handelte. Vgl. u.a. Jan Za-

lasiewicz et al.: »Are we now living in the Anthropocene?«, in: GSA Today, 18 (2). 2008, S. 4–8;

Will Steffen et al.: »The Anthropocene: conceptual and historical perspectives«, in: Philosoph-

ical Transactions of the Royal Society, 369 2011, S. 842–867; Waters et al. 2014; Zalasiewicz et

al. 2015a; Jan Zalasiewicz et al.: »Colonization of the Americas, ›Little Ice Age‹ climate, and

bomb-produced carbon: Their role in defining the Anthropocene«, in: The Anthropocene Re-

view, 2 (2). 2015b, S. 117–127; Simon L. Lewis &Mark A. Maslin: »Defining the Anthropocene«,

in: Nature, 519 2015, S. 171–180; Jason W. Moore: Anthropocene or Capitalocene? Nature, History,

and the Crisis of Capitalism. Oakland, CA: PM Press 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 55

sage im Futur II: DerMensch wird dagewesen sein. Oder, wie es der Soziologe Bro-

nislaw Szerzynski schreibt:

»The truth of the Anthropocene is less about what humanity is doing, than the

traces that humanity will leave behind. In terms of environmental ethics, one

might say that geology is brutally consequentialist — it does not matter what

one does, or why one did it, just what consequences it will leave behind.«5

Die von Crutzen und Stoermer vorgebrachten Beispiele tragen Fakten aus den

Bereichen der Agrar- und Umweltwissenschaft, der Biologie und der Biochemie, ja

selbst der Urbanistik, der Geografie und der Ökonomie zusammen – diese fallen

jedoch auf einen Boden, der lexikalisch der Disziplin der Stratigrafie zugehörig ist,

der Wissenschaft der relativen Datierung der Erdzeitalter, einer Teildisziplin der

Geologie, in der Erdzeiten anhand eines einerseits abstrakten, temporalen sowie ei-

nes materiellen, geobiochemischen Systems von Schichten und Zäsuren bestimmt

werden.6 Die formalen Grundlagen des Anthropozäns betreffen die Subdisziplinen

der Geochronologie sowie der Chronostratigrafie – beides klar abgesteckte und

durch zahlreiche Protokolle abgesicherte Wissenschaften; Wissenschaften zudem,

die – wie auch die Geologie im Allgemeinen – nicht auf eine nennenswerte inter-

oder transdisziplinäre Reichweite innerhalb der Naturwissenschaften, zwischen

Natur- und Geisteswissenschaften oder sogar in den sozialen, politischen und

medialen Diskurs verweisen können.7 Und dennoch spricht der Historiker Chris-

tophe Bonneuil von einem »Geological Turn«8 und die Literaturwissenschaftlerin

5 Bronislaw Szerszynski: »The End of the End of Nature: The Anthropocene and the Fate of the

Human«, in: The Oxford Literary Review, 34 (2). 2012, S. 165–184, S. 169.

6 Diese unterteilt die Erdgeschichte in verschieden skalierte Einheiten, die durch verschiedene

Zäsuren – ausgedrückt im System der GSSP (Global Stratigrapic System Point) sowie dem GS-

SA unterteilt werden: Markierungen, die einerseits abstrakte, temporale Schnitte bilden, die

andererseits jedoch konkreten Zäsuren entsprechen, die in denmateriellen Erdschichten als

Sediment vorliegen. Das Anthropozän, so Crutzens und Stoermers Vorschlag, schließt sich

im stratigraphischen System des Quartär, das vor circa 2,58 Millionen Jahren begann, an die

Serie des Holozän an, das vor circa 11700 Jahren nach der letzten Eiszeit begann. Vgl. www.st

ratigraphy.org/timescale [04.04.2019].

7 Und so fragen die Philosophen Michael Ellis und Zev Trachtenberg in Hinblick auf die strati-

graphische Bestimmung des Anthropozäns: »Why has a generally obscure scientific process

that will inevitably be mired in recondite committee proceedings touched the nerves of so

many different andwide-ranging constituencies?« SieheMichael A. Ellis & Zev Trachtenberg:

»Which Anthropocene is it to be? BeyondGeology to aMoral and Public Discourse«, in: Earth’s

Future, 2 2013, S. 122–125, S. 123.

8 Christophe Bonneuil: »TheGeological Turn. Narratives of the Anthropocene«, in: CliveHamil-

ton et al. (Hg.): The Anthropocene and the Global Environmental Crisis. Rethinking modernity in a

new epoch. London: Routledge 2015, S. 17–31

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale


56 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Gabriele Dürbeck bestimmt die Geowissenschaften mit dem Anthropozän gar zu

den »neuen Leitwissenschaften« im Hinblick auf die »Erklärung der Gegenwart

[…] selbst bei Aufgaben, die traditionell eher geisteswissenschaftlichen Disziplinen

zugedacht waren«.9

Es scheint, dass diese Leistung der Geologie/Stratigrafie weniger in ihrer diszi-

plinären Methodologie zu suchen ist denn in der Weise, welche Implikationen sich

unter beziehungsweise in den von den Stratigraf*innen untersuchten Erdschichten

verbergen.10 Denn obgleich das Anthropozän eine stratigrafische Bedeutung deno-

tiert, reichen seine konnotativen Anteile viel weiter: Der Klimawandel, ausgelöst

durch die zunehmende Steigerung von Treibhausgasen, die fortschreitende Zer-

störung der Biosphäre und der damit einhergehende Verlust der Biodiversität, die

wirtschaftsbedingte Zerstörung von Lebensräumen imBesonderen zur Gewinnung

fossiler Brennstoffe, die Veränderung biogeochemischer Kreisläufe und die daraus

resultierende Verödung, Versalzung oder Überschwemmung von Landschaften –

die Tatsache, dass der Mensch als stratigrafischer Marker, als geologische Kraft

sichtbar (werden) wird, impliziert mehr als (s)eine bloße Sedimentierung; was als

anthropogene Sedimente in denErdschichten abzulesen seinwird, extrapoliert sich

als Konsequenz eines historischen und gegenwärtigen Handelns des Menschen,

das auf natürliche Umwelten, lokale Ökosysteme und das Erdsystem als Gesamtes

in schädlicher Weise wirkt. Die menschengemachte Veränderung ist eben nicht

nur eine Veränderung – sie geht einher mit der Zerstörung von Lebensräumen von

pflanzlichen und tierischen Spezies sowie mit der Auslöschung zahlreicher Arten

und der drastischen Reduktion der Biodiversität und wendet sich schließlich auch

gegen den Menschen selbst. Die Rodung der Tropenwälder, die Umwandlung von

subarktischen Waldflächen in gewaltige Felder zur Förderung von Teersanden, die

Akkumulation von Plastikmüll zu schwimmenden Inseln wie dem Great Pacific Gar-

bage Patch sind keine folgenlosen Einwirkungen auf Umwelten, sondern betreffen

in drastischerWeise die dort angesiedelten menschlichen und nicht-menschlichen

Lebensformen. Schließlich ist der anthropogene Klimawandel deutlichstes Zeichen

für die ›Brisanz‹ des Anthropozäns, der die Bestimmung als bloße geologische

Epoche nicht gerecht wird: Der Klimawandel ist längst zu einem der drängendsten

Probleme des 21. Jahrhunderts geworden; infolge des Klimawandels ist nicht nur

mit einer massiven territorialen Verschiebung von Flora und Fauna zu rechnen –

der Klimawandel bedroht sehr real die Lebensgrundlage von Tieren, aber auch von

Menschen: Anhaltende Dürreperioden, zusehends intensive Überschwemmungen

oder ein steigender Meeresspiegel machen jetzt schon bestimmte Orte der Erde

9 Dürbeck 2018, S. 5.

10 Vgl. hierzu Zalasiewicz et al. 2015a, Lewis &Maslin 2015, sowie zur Wissenschaftlichkeit des

Konzepts: Whitney J. Autin & John M. Holbrook: »Is the Anthropocene an Issue of Stratigra-

phy or Pop Culture«, in: GSA Today, 22 (7). 2012, S. 60–61.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 57

für Menschen unbewohnbar; humanitäre Katastrophen, ökonomische Krisen,

Migration sind Folgen. Das Anthropozän überschreitet den Horizont der Geowis-

senschaften, da es gleichzeitig Kurzschrift für die menschengemachte, ökologische

– und ja existenzielle – Krise ist.

Während die geologischen Residuen der Menschheit als Spur die Tatsache der Ska-

laritätmenschlichenHandelns bezeugen,werden dieKonsequenzendiesesHandelns

wiederum erst vor dem Hintergrund ihrer Reichweite und ihres Wirkungskreises

erfassbar.Diese Reichweite wirdwiederumdurch die Erdsystemwissenschaften er-

fasst – eine Wissenschaft, die sich seit den siebziger Jahren des vergangenen Jahr-

hunderts der Erforschung des ›Systems Erde‹, der Wechselwirkungen von biologi-

schen, physikalischen, chemischen und sozialen Komponenten widmet. Das An-

thropozän ist, wie der Philosoph Clive Hamilton schreibt, nicht einfach ein neuer

Begriff für die ökologische(n) Krise(n). Es ist die Krise des Erdsystems – eines Kon-

zepts sowie einer Methode, das die Lehre von nur lokal begrenzten Ökosystemen

übersteigt und ersetzt. Hamilton: »It [earth System science] replaces our current

scientific conception of the Earth as a whole and supersedes traditional geographi-

cal, geological and ecological thinking.«11 Das erdsystemische Denkenwird zur »in-

tegrative meta-science of the whole planet as a unified, complex, evolving system

beyond the sum of its parts.«12 Während frühere Diskurse der Ökologie ebenfalls

auf die katastrophalen Implikationen desmenschlichen Handelns hingewiesen ha-

ben,13 kann das Anthropozän gerade in der Skalarität menschlicher Agentialität –

also der Tatsache, dass die Handlungen der ›Spezies Mensch‹ sich in den geologi-

schen Strata sowie in erdsystemischer Skala niederschlägt und wirkt – seine diffe-

rentia specifica reklamieren.DieNeuheit desAnthropozänsberuhtdamitweniger auf

der Tatsache der Umweltkrise(n) selbst, sondern darauf, dass sich über die jeweils

disziplinären Zugänge der Geologie und der Erdsystemwissenschaften und der da-

11 Clive Hamilton: »The Anthropocene as rupture«, in: The Anthropocene Review, 3 (2). 2016,

S. 93–106, S. 93.

12 Ibid., S. 94.

13 Als Gründungstext der Ökologiebewegung beispielsweise Rachel Carson: Silent spring. Bos-

ton: Houghton Mifflin; Riverside Press 1962.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

mit verbundenen Verschiebung der methodologischen Prämissen der Gegenstand

dieser ›Krisen‹ selbst verändert.14

Das Anthropozän als (reflexives) Ereignis

Während also sowohl die Geologie wie auch die Erdsystemwissenschaften jeweils

bedeutende Einsichten für die Bestimmung und Beschreibung der Symptome

und Wirkungen des Anthropozäns liefern, wird offensichtlich, dass die Vielzahl

von Diskursen und Ansätzen, die, wie Gabriele Dürbeck darstellt, unter einem

gemeinsamen »Anthropocenic Turn« beschrieben werden können15, nicht auf na-

turwissenschaftliche Begriffe reduziert werden können. Denn das Anthropozän

stellt Fragen nach der Wirkung menschlichen Handelns auf lokale Ökosysteme

sowie die Gesamtheit des Erdsystems. In seiner Beschreibung der für Flora, Fau-

na und Mensch schädlichen Wirkungen des Handelns der menschlichen Spezies

impliziert es eine Dimension der Ethik. Schließlich fragt es nach den technologi-

schen, kulturellen und wirtschaftlichen Möglichkeiten einer Zukunft des/nach/im

Anthropozän. Das Anthropozän ist somit nicht nur Teil einer disziplininternen,

geologischen Debatte, sondern führt gleichzeitig eine doppelte Existenz als nar-

rativer, von existenzieller Latenz geprägter Sammelbegriff für unterschiedliche

Facetten menschgemachter Zerstörung natürlicher Umwelten und deren gegen-

wärtiger und zukünftiger Konsequenzen. Das Anthropozän lässt sich nicht auf ein

bloß naturwissenschaftliches Protokoll reduzieren. Gleichzeitig kann es auch nicht

als geschlossenes kulturwissenschaftliches Narrativ zusammengefasst und so von

seinen disziplinärenGrundlagen in der Geologie und in der Erdsystemwissenschaft

getrennt werden. Denn gerade in der Durchlässigkeit der disziplinären Grenzen

und ihrer gegenseitigenBefruchtungwird erkennbar, dass der Begriff und die Sym-

ptome des Anthropozäns eben auch die Grenze zwischen den Disziplinen und die

damit verbundenen Ordnungssysteme hinterfragen. Anstatt eine Kontinuität mit

bestehenden Paradigmen zu bezeichnen, wirkt das Anthropozän durch die Brüche

14 Paul Crutzen und Eugene Stoermer weisen durchaus auf Vorläufer beziehungsweise Vorden-

ker des Anthropozäns hin: So habe schon 1873 der italienische Geologe Antonio Stoppani von

der »anthropozoic era« gesprochen, der französische Theologe Teilhard de Chardin und der

russische Geologe Wladimir Iwanowitsch Wernadski wiederum prägten in den 20er Jahren

des vergangenen Jahrhunderts den – später unter anderem vomMedientheoretikerMarshall

McLuhan aufgenommenen – Begriff der »noösphäre«, einer weltumspannenden Sphäre des

menschlichen Geistes. Vgl. Crutzen & Stroemer 2000, S. 17. Dennoch konnte der Gegenstand

des Anthropozäns insbesondere in seiner erdsystemischen Konsequenz erst mit der Gene-

se der Erdsystemwissenschaften als wissenschaftlicher Gegenstand erfasst werden. Vgl. Clive

Hamilton & Grinevald: »Was the Anthropocene anticipated?«, in: The Anthropocene Review, 2

(1). 2015, S. 59–72.

15 Vgl. Dürbeck 2018; Dürbeck & Hüpkes 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 59

und Diskontinuitäten sowohl im naturwissenschaftlichen Diskurs um die Geologie

und den Zustand des Erdsystems wie auch im Selbstverständnis des Menschen.

DieRede vomAnthropozän alsErdzeitalter, alsEpoche, kanndaher– jenseits des bloß

stratigrafischen Diskurses – irreführend sein, soll damit auf einen Zustand und ei-

ne Stabilität und Kontinuität geschichtlicher Ordnungsverfahren verwiesen wer-

den. In der Anthropozän-Literatur finden sich neben den obligatorischen Hinwei-

sen aufCrutzen/Stoermer undderBenennungdesAnthropozäns als Epoche ebenso

Beschreibungen, die das Anthropozän zeitgeschichtlich anders klassifizieren und

es nicht als Periode oder Epoche, sondern im Hinblick auf seine punktuelle, ja er-

eignishafte Qualität formulieren. So bezeichnet Clive Hamilton beispielsweise das

Anthropozän als »rupture«, als Riss im wissenschaftlichen Gegenstand des Erdsys-

tems.16 Die Historiker Fressoz und Bonneuil wiederum sprechen vom ›Shock‹ des

Anthropozäns, vom Anthropozän als Zeitenschwelle.17 Dürbeck bezeichnet das An-

thropozän als ein Paradigmenwechsel18 und der Anthropologe Scott F. Gilbert be-

greift dasAnthropozänwiederumals »event«undals »transition time«19.Gemein ist

diesen Vorschlägen, dass das Anthropozän hier nicht als Epoche verstanden wird,

als Begriff, der eine bestimmte Zustandsbeschreibung abgibt, sich durch eine be-

stimmte Dauer manifestiert und sich durch eine bestimmte Kontinuität charakte-

risiert. Stattdessen scheint das Anthropozän zumPunkt verdichtet zuwerden,wird

als plötzliches Ereignis begriffen oder eben als Schwelle, als Übergang, der zwei Zu-

stände, zwei historische Räume voneinander scheidet. Es scheint, oben genannte

Autoren verweisen damit nicht primär auf die durch die Geologie aufgestellte The-

se, das Anthropozän sei das Zeitalter des Menschen, beschreibe also ein dauerndes

Regime des Anthropos. Stattdessen lenken sie die Aufmerksamkeit auf eine Tran-

sitionalität, die sie mit dem Begriff des Anthropozäns benennen. Das Anthropozän

wird hier zur verdichteten historischen, ökologischen und existenziellen Moment-

aufnahme einesWandels innerhalb eines sowohl erdsystemischenwie auch geistes-

geschichtlichen Horizonts.

16 Hamilton 2016, S. 93; vgl. auch Clive Hamilton: Defiant Earth: the Fate of Humans in the Anthro-

pocene. Cambridge, UK; Malden, MA: Polity 2017.

17 Bonneuil & Fressoz 2016, S. xiii.

18 Dürbeck 2018, S. 5.

19 Donna Haraway et al.: » Anthropologists Are Talking – About the Anthropocene«, in: Ethnos.

Journal of Anthropology, 81 (3). 2016, S. 535–564, S. 541.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Das Anthropozän zeigt sich als Zeitenschwelle, als Ereignis und als Schock20, das

grundsätzliche ontologische, epistemologische und politische Kategorien kritisiert

und in Frage stellt. Dies betrifft nicht nur die Infragestellung der politischenHand-

lungsmaxime, die aus dem Anthropozän als ›große Transformation‹, also der Be-

stätigung für eine durch Menschenhand transformierte Erde resultiert. Es betrifft

auch eine Kritik des dem Anthropozän inhärenten Universalismus: Nicht der An-

thropos als ›universelles Subjekt‹ sei für die destruktive Veränderung des Erdsys-

tems verantwortlich, sondern eine spezifische,historischeKultur- undWirtschafts-

form: der auf Grundlage der kolonialen Expansion und der industriellen Revoluti-

on beruhende global agierendeKapitalismus.21 Eindergestalt als kritischesEreignis

zu verstehendes Anthropozän22 ist nicht mehr bloßes geologisches Zeitalter, nicht

mehr Metonymie der Umweltschäden oder Beglaubigungsfigur der Allmacht des

›Anthropos‹, sondern performative Leerstelle, die aus der Transgression der epis-

temischen und ontologischen Grenze zwischenMensch und Erde beziehungsweise

Mensch und seiner Umwelt besteht: War die nicht-menschliche Umwelt als ›Natur‹

als dasjenige zu begreifen, das demMenschen unbewegt gegenübersteht, so betrifft

das Leitnarrativ des Anthropozäns nicht etwa bloß die Beschreibung der Einschrei-

bung, der Veränderung oder aber Zerstörung der natürlichen Umwelt durch den

Menschen. Es stellt stattdessen die Trennung dieser Bereiche radikal in Frage, und

mit ihr die historische Handlungsmaxime, die auf eben jener Trennung aufbaute.

Damit wird eine weitere Bedeutungsebene des Diskurses offenbar: Denn die kom-

plexe und auf verschiedenen Ebenen feststellbare Einschreibung des Menschen in

die Erde bezeugt ein neues Verhältnis zurGegenwart selbst.DasHolozänwar in der

20 Obgleich nicht alle oben genannten Autor*innen den Begriff des Ereignisses nutzen, ist den

von ihnen gebrauchten Begriffen – Riss, Ereignis, Schwelle – eigen, dass es sich hierbei einer-

seits um die Beschreibung eines Punktes anstatt eines Zustandes handelt und dass anderer-

seits dieser (Zeit-)Punkt einenWandel impliziert, wo der Begriff der Epoche eine (gleichblei-

bende) Zuständigkeit suggeriert hat. Im Folgenden möchte ich mit dem Begriff des Ereig-

nisses operieren – erscheint er mir doch am geeignetsten, obige Begriffe zu subsumieren.

Gleichzeitig erlaubt ein solches Vorgehen, die breite Diskussion des Ereignisbegriffs in den

Natur-, Kultur- und Geschichtswissenschaften, vor allem aber auch in der Philosophie, die-

sen Begriff sowohl an die innerhalb der Erdsystemwissenschaften wie auch innerhalb der

Kulturwissenschaften geführte Debatte um das Anthropozän anzuschließen.

21 Vgl. u.a. Andreas Malm & Alf Hornborg: »A geology of mankind? A critique of the Anthro-

pocene narrative«, in: The Anthropocene Review, 1 (1). 2014, S. 62–69; Moore 2016, Jason W.

Moore: Capitalism in the Web of Life: Ecology and the Accumulation of Capital. New York: Verso

2015.

22 Vgl. auch hierzu die Arbeit der Critical Anthropocene Research Group, die insbesondere an

den Redefinitionen des Anthropozäns interessiert ist. Siehe Critical Anthropocene Research

Group (Carg): Critical Anthropocene Research Group (CARG). https://speculativelife.com/critica

l-anthropocene [12.08.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene


Theorie des anthropozänen Engagements 61

geologischen Nomenklatura das gegenwärtige Zeitalter und wurde in der englisch-

sprachigen Terminologie daher auch als ›present‹ beschrieben. Es stellte nicht nur

eineZeit relativerKlimastabilität dar, sondern eineZeit, in der natürlicheUmwelt in

geologischer Perspektive als frei vonmenschlichen Einflüssen gedachtwurde.23Mit

dem ›Abschluss‹ des Holozäns wird nun das Anthropozän zur emphatisch gedach-

ten Gegenwart und impliziert somit als Zeitenbegriff eine reflexive Geste: Als ›con-

dition anthropocène‹24 verweist das Anthropozän weder nur auf die geologischen

Ursprünge der Debatte noch allein auf ein ökologisches Verschulden; es zeigt auch

spezifisch eine Dimension anthropologischer Selbstreflexion an, ob im Modus der

Bestätigung,des InnehaltensoderderKritik.Damit teilt dasAnthropozänund führt

fort,was seit derModerne zu gelten scheint: Reflexionwird nicht nur zur Geste, das

eigene Tun in Frage zu stellen, sondern bildet eine Kategorie reflexiver Bestätigung

und Festschreibung. Das Anthropozän wird zur spezifischen Geste einer selbstaffi-

zierenden Einschreibung und Festschreibung von Gegenwart.25

Es betrifft die Weisen, wie das Erdsystem beziehungsweise die Erde mit

universellen Sinnstrukturen belegt und beschrieben wird. Die anthropogenen Um-

weltschäden – der Klimawandel, die Veränderung der biochemischen Kreisläufe

der Meere, der drastische Verlust an Biodiversität und die damit auch für das

menschliche Leben und Handeln spürbaren Folgen machen deutlich, dass univer-

selle Sinnzusammenhänge sich verändert haben und nun einschneidend entlang

der Bruchlinie von Mensch und dem Nicht-Menschlichen, sprich der Summe

erdsystemisch wirksamer Entitäten, nicht-menschlicher Umwelten und Akteure

gedacht werden müssen. Fragen der subjektiven Lebensführung, der sozialen, der

beruflichen und der kulturellen Verortung in verschiedenen, auch miteinander

konfligierenden ›nur menschlichen‹ Bezugssystemen werden eingelassen in Kon-

texte, die die Umwelt, den Umgangmit dem Planeten, die ›Natur‹ betreffen: Fragen

der globalen Erwärmung, der Integrität des Erdsystems und der Gewährleistung

23 Vgl. Dipesh Chakrabarty: »The Climate of History: Four Theses«, in: Critical Inquiry, 35 (2).

2009, S. 197–222, S. 209f.

24 Vgl. Dipesh Chakrabarty: »The Human Condition in the Anthropocene«, The Tanner Lectures

in Human Values [Online]. https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf

[02.12.2018].

25 Das reflexive Verhältnis betrifft schließlich die Wissenschaft der Stratigraphie selbst. So

schreiben Waters et al.: »Stratigraphy, which deals with the classification of geological time

(geochronology) andmaterial time–rock units (chronostratigraphy), has historically defined

geological units based upon significant, but temporally distant, events. […] In contrast, the

Anthropocene was proposed as a term (Crutzen & Stoermer 2000) before any consideration

of the nature of the signature of this new stratigraphical unit was given. For the first time in

geological history, humanity has been able to observe and be part of the processes that po-

tentially may signal such a change from the preceding to succeeding epoch.« Waters et al.

2014, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf


62 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

von Generationengerechtigkeit. Diese Fragen um die Lebensbedingungen auf dem

Planeten Erde betreffen auch das subjektive Weltverständnis der Einzelnen, die

Frage, in welcher Beziehung das Subjekt mit seiner Umwelt steht. Somit erhält ein

universeller, durch die Strukturen moderner und postmoderner Kritik fragwürdig

gewordener Verweisungszusammenhang eine Dimension, die diesem zumindest

untergeordnet war: die Relationalität von menschlichen und nicht-menschlichen

Umwelten und die Frage ihres Bestandes als Grundlage von Subsistenz – ihrer

Erhaltung.

Gerade imMoment ihrer physischen,materiellenundökologischenBedrohung,

ihres potenziellen ›Abhandenkommens‹, öffnet sich der Begriff von der (Um-)Welt

– und dies wird insbesondere in Diskursen um den Klimawandel deutlich – auf

Kontexte, die bisher von diesem nicht umfasst wurden.Gerade die existenzielle Be-

drohung von (Um-)Welt durch die ökologische Katastrophe erfordert eine Rejustie-

rung ihresBegriffs sowie derWeisen,wieMenschenund (Um-)Welten inBeziehung

stehen. Denn offensichtlich ist, dass das Narrativ des Anthropozäns in letzter Kon-

sequenz einen zentralen Widerspruch benennt, nämlich die Tatsache, dass gerade

durch dasHandeln der SpeziesMensch die Grundlagen der eigenen Existenz –und

damit auch der zukünftigenHandlungsoptionen – in Frage stehen. InwelcherWei-

se kann Mensch noch auf (Um-)Welt Bezug nehmen, zugreifen, handelnd in diese

einwirken?

War die Moderne gerade durch ein Paradigma der Handlungsfreiheit, einer wirt-

schaftlichen, technologischen, kulturellen und kommunikativen Entgrenzung und

emanzipativen Loslösung des Subjekts geprägt, so offenbaren die Erfahrung der

natürlichen Grenzen und der auf die Umwelt umgewälzten externen Kosten einer

globalen, entgrenzten Wirtschaft gerade ein Fragwürdigwerden eines bestimm-

ten ökonomischen Modells sowie, allgemeiner, eben jener Handlungsmacht, der

Agentialität des Anthropos. Während Crutzen in seiner Beschreibung des Anthro-

pozäns die mehr als ein Jahrhundert zuvor vom italienischen Geologen Antonio

Stoppani genutzte Formulierung desmenschlichen Einflusses als »telluric force«26,

als ›Erdenkraft‹ nutzt, so wird im Rahmen der inzwischen nun schon über 20 Jahre

anhaltenden Diskussion um das Anthropozän immer deutlicher, dass eben jene

Formulierung als reflexiveWendung und normative Befragung ihrer selbst zu lesen

ist. Wenn sich individuelle Konsumentscheidungen durch ihren CO2-Abdruck in

ihrer millionenfachen Potenzierung auf den globalen CO2-Ausstoß auswirken,

ist das ›Private‹ mehr als ›politisch‹; es zeitigt Wirkungen, die sich auf eine Viel-

zahl nicht-menschlicher Entitäten auswirken, deren Kosten andererseits explizit

menschliche und nicht-menschliche Zukünfte betreffen.

26 Crutzen & Stroemer 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 63

Das Anthropozän ist ein Problem, das nicht in einer einfachen Weise aufgelöst

werden kann, da es unzertrennlich mit seinen Ausgangsbedingungen verbunden

bleibt. Als weird loop27, als ›seltsame Schleife‹, besteht die paradoxe Logik des An-

thropozäns darin, dass seine Symptome – die Möglichkeit der Zerstörung des

Erdsystems – geradewegs seine eigenen Ursachen in Frage stellen: den Menschen

selbst und sein wirtschaftliches und zivilisatorisches Aufblühen.Mit anderenWor-

ten: Mensch kann im Anthropozän nicht Lösung sein, sondern ist immer schon Teil

des Problems. Hinter das menschliche Handeln lässt sich nicht mehr zurücktre-

ten, ein ›Zurück zur Natur‹ ist nicht mehr möglich. Wie Welten gedacht werden

und welche Form des Handelns daraus resultieren soll, ist im Anthropozän nicht

nur unbestimmt, sondern impliziert immer auch die Veränderung der eigenen

– politischen und epistemischen – Lage. ›Welt‹ im Anthropozän ist dynamisch;28

die Dinge des Anthropozäns – der Klimawandel, Plastik, das Aussterben der Tiere

– erscheinen als »Quasi-Objekte« oder als »Hyperobjekte«, als »things that are

massively distributed in time and space relative to humans«29 einer Kategorie von

27 Für den Philosophen Timothy Morton ist die Tatsache der ›seltsamen Rückkoppelung‹ eines

der bestimmenden Kennzeichen des Anthropozäns: »A strange loop is weirdly weird: a turn

of events that has an uncanny appearance. And this defines emerging ecological awareness

occurring to ›civilized‹ people at this moment.« Timothy Morton: Dark Ecology. For a Logic of

Future Coexistence. New York: Columbia University Press 2016, S. 7.

28 Dynamik beschreiben Brandstetter et al. als »die Disposition einer Gegenwart, die zu einem

Teil zwischen Potenzialität und Aktualität in der Schwebe bleibt und so gegenwärtig stets

schon mehr verspricht, als sie jetzt einlöst, und die zudem als Zeitort einer jederzeit mögli-

chen Überraschung durch das Emergente, Ereignishafte eine stets prekäre Grenze zwischen

GewolltemundWiderfahrenem, Aktivität und Passivität, Fortsetzung undUnterbrechung ei-

nes Prozessesmarkiert. Dynamik steht für Veränderung, ist aber dennoch nicht dasselbe wie

Veränderung […]. Je zweifelhafter und strittiger die einzelnen konkretenVeränderungenwer-

den, desto mehr Gewicht erhält die Affektivität des In-Bewegung-Seins, die das Wesen von

Dynamik ausmacht.« Gabriele Brandstetter et al. (Hg.): SchwarmEmotion: Bewegung zwischen

Affekt und Masse. Freiburg: Rombach 2007, S. 8f.

29 Morton 2013, S. 1. Dieser Begriff verweist auf die epistemische Schwierigkeit, die globalen

Interdependenzen der technischen, natürlichen und kulturellen Entwicklungen zu fassen.

Eines dieser Probleme betrifft die Frage, in welcher Weise ›Natur‹ als bisher unbeachtetes

Hintergrundphänomen verstanden werden konnte, das gerade dadurch eine stabilisierende

Funktion hatte. Morton illustriert das an einem Alltagsbeispiel:

»You are walking out of the supermarket. As you approach your car, a stranger calls out, ›Hey!

Funny weather today!‹ With a due sense of caution— is she a global warming denier or not?

— you reply yes. There is a slight hesitation. Is it because she is thinking of saying something

about global warming? In any case, the hesitation induced you to think of it. Congratulations:

you are living proof that you have entered the time of hyperobjects. Why? You can no longer

have a routine conversation about the weather with a stranger. The presence of global warm-

ing looms into the conversation like a shadow, introducing strange gaps. Or global warming

is spoken or—either way the reality is strange.« Ibid., S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Sachverhalten, die weder in Hinblick auf ihren kategorialen noch ihren propositio-

nalenGehalt, also die Fragenwas ist es? undwas tut es?, eindeutig zu bestimmen sind.

Es ist nicht möglich, klar zu bestimmen, wo ›in ihnen‹ die Grenze zwischen Natur

und Kultur verläuft, inwiefern sie durch das Handeln des Menschen bestimmt sind

oder von diesem als unabhängig gedacht werden können.

Ein Handeln im Anthropozän – ob auf der Ebene der individuellen Konsum-

entscheidung oder der Ebene der politischen Entscheidungen der Nationalstaaten,

muss diese Tatsachen in Betracht ziehen: DieWelt des Anthropozäns setzt sich aus

Gemengelagen menschlicher und nicht-menschlicher, natürlicher und kultureller

Dinge und Tatsachen zusammen.Handlungen durchziehen dieseWelt transversal,

über verschiedene Wirklichkeitsbereiche, Kontexte, Zeiten und Größenordnun-

gen hinweg. Zwischen einem Wissen, als Form der Erkenntnis von Welt, und

einem Handeln, als Form ihrer geleiteten Veränderung, besteht eine unaufheb-

bare Spannung. Weder kann das Anthropozän auf einen einfachen epistemischen

Begriff gebracht werden, noch lässt sich ein richtiges, widerspruchsfreies Handeln

bestimmen. Dass menschliches Handeln sich mit, über und auf Kosten des Nicht-

Menschlichen und der Natur entwickelt hat, zeigt der Diskurs umdas Anthropozän

endgültig auf.Nungilt es zu fragen,wie sichdiesesHandeln entwickeln soll:Welche

Kräfte können gebraucht werden? Welchen Einfluss soll Mensch ausüben? Welche

Kräfte dürfen nicht mehr genutzt werden? Wie mit diesem Widerspruch umge-

hen? Wie diesem Widerspruch etwas entgegensetzen, wie diesen Widerspruch

vorführen, wie ihn ausstellen? Wie geht eine Ästhetik im Anthropozän mit diesem

Widerspruch um, insbesondere wenn – wie es bei den performativen Künsten

der Fall ist – gerade das ›Handeln‹ im Sinne der Performativität ihre Grundlage

darstellt?

Anthropozän – Ästhetik – Kritik

Produktion und Kritik: Brechts »Theater des wissenschaftlichen Zeitalters«

Um diesen Bezug zwischen dem Anthropozän sowie den performativen Künsten

zu beschreiben und zu erklären, wie ein als Performativität zu verstehender Hand-

lungsbegriff als verbindendes Drittes zwischen den Künsten und der ›geologischen

Kraft‹ der menschlichen Spezies wirkt, lohnt ein Blick auf einen anderen, spezi-

fisch theatralen Text. In der Beschreibung des »Theaters des wissenschaftlichen

Zeitalters« formulierte Bertolt Brecht in der Mitte des 20. Jahrhunderts nicht nur

bestimmte Grundlagen einer dezidiert politischen Ästhetik. Gerade der Bezug

zwischen den von Brecht in Anschlag gebrachten Naturwissenschaften und den

Künsten zeigt, wie die ästhetische und die außerästhetische, die menschliche und

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 65

nicht-menschliche Welt zusammengedacht werden können und wie gleichzeitig

ein Begriff von Performativität – hier wiederum als Begriff der Kritik – Ästhetik,

Naturwissenschaften, technische und ökonomische Errungenschaften gleichsam

umfassen und damit als genuines ästhetisches Prinzipwirken kann.

Die 50er Jahre des vergangenen Jahrhundertswerden als BeginnderGreatAccele-

ration angesehen, desMoments der sprunghaften Steigerung von technischer,wirt-

schaftlicher und sozialer Leistung wie auch einer bis dato ungekannten Zerstörung

nicht-menschlicher Umwelten.30 Koinzidierend mit den ersten nachweisbaren

anthropogenen Radionukliden, wurde dieser Zeitabschnitt durch die Anthropocene

Working Group als Beginn des Anthropozäns vorgeschlagen. Zur etwa selben Zeit,

nach seiner Rückkehr aus dem amerikanischen Exil, nach den Erfahrungen der

Grausamkeiten des Zweiten Weltkriegs, des Holocausts und eben jener Atombom-

benabwürfe, die dieser Bestimmung erst ihre Grundlage verliehen, verfasst Bertolt

Brecht im Sommer 1948 sein Kleines Organon für das Theater. Gedacht weniger als

Manifest denn als Sammlung seiner bisherigen Reflexionen zum Theater, formu-

liert er in diesem Text zentrale Ideen seines epischenTheaters. »Unsere ganze Art zu

genießen«, konstatiert Brecht zu Beginn seines Textes, »beginnt unzeitgemäß zu

werden.«31 Theater könne, so Brecht, nicht mehr in überzeugender Weise wirken.

Grund hierfür sei weniger die Tatsache, dass es etwa an zeitgenössischer Dramatik

fehle. Stattdessen blicke das Publikum mit einer anderen Rezeptionshaltung und

Erwartung auf das Theater. Zwischen den gesamtgesellschaftlichen, technischen

und kulturellen Entwicklungen auf der einen Seite und demTheater auf der ande-

ren bestünde eine Kluft, die den Blick auf dasTheater verändert: »Der Grund dafür:

wir stehen zu dem Abgebildeten anders als die vor uns«32, schreibt Brecht, und

weiter: »Unser Zusammenleben als Menschen – und das heißt: unser Leben – ist in

ganz neuemUmfang von denWissenschaften bestimmt.«33

Für Brecht verweist dies auf die Notwendigkeit, ebenjene Beziehung zwischen

derGesellschaft und der theatralen Ästhetik zu überprüfen unddieses Verhältnis zu

erneuern. Dies kann aber nur gelingen, wenn dasTheater sich auf ebenjene Prinzi-

pien und die Kräfte besinnt, die die heutige Gesellschaft prägen. EinTheater, adres-

siert an die »Kinder des wissenschaftlichen Zeitalters«,34 muss sich also ebenjene

Naturwissenschaften, die Veränderungen und Umwälzungen auf den Gebieten der

30 Siehe u.a. John R. McNeill & Peter Engelke: The Great Acceleration. An Environmental History of

the Anthropocene since 1945. Cambridge: Harvard University Press 2014.

31 Bertolt Brecht: »Kleines Organon für das Theater«,GesammelteWerke 16. Schriften zumTheater

2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1964, S. 661–700, S. 667.

32 Ibid.

33 Ibid., S. 667f.

34 Ibid., S. 671.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

technischenEntwicklungzumVorbildnehmen,um,folgenwirBrecht,zueiner zeit-

genössischen Ästhetik zu gelangen.DassWissenschaft und Kunst auf zwei distink-

te, aber dochmiteinander verbundene Sphären zielen, scheint für Brecht dabei un-

zweifelhaft zu sein: »Es treffen sich aber Wissenschaft und Kunst darin, dass beide

das Leben der Menschen zu erleichtern da sind, die eine beschäftigt mit ihrem Un-

terhalt,die anderemit ihrerUnterhaltung.«35DieVorbildfunktionderWissenschaf-

ten besteht für Brecht jedoch nicht etwa darin, dass jene auf ein objektiv ›richtiges‹

oder ›wahreres‹ Weltbild rekurrieren würden, sondern auf eine bestimmte Eigen-

schaft, ein bestimmtes Prinzip, das Brecht in den Wissenschaften verortet. Oder,

wie Hans-Christian von Herrmann über Brechts Theater schreibt: »Wissenschaft

ist nicht der Inhalt desTheaters, sondern die Verbindung vonTheater undWissen-

schaft liegt in einer bestimmten Haltung zur Welt«.36 Kunst und Wissenschaften

treffen sich bei Brecht gerade in der Tatsache der Produktivität und des Produzie-

rens, in der gezielten Veränderung der Umwelt und der technologischen Begeben-

heiten. Diese Form der Produktion bekommt bei Brecht einen Namen, ja gilt ihm

als besondere Haltung. Er schreibt:

»Die Haltung ist eine kritische. Gegenüber einem Fluss besteht sie in der Regulie-

rung des Flusses; gegenüber einem Obstbaum in der Okulierung des Obstbaums,

gegenüber der Fortbewegung inderKonstruktionder Fahr- und Flugzeuge, gegen-

über der Gesellschaft in der Umwälzung der Gesellschaft. Unsere Abbildungen

des menschlichen Zusammenlebens machen wir für die Flussbauer, Obstzüchter,

Fahrzeugkonstrukteure und Gesellschaftsumwälzer, die wir in unsere Theater la-

den und die wir bitten, ihre fröhlichen Interessen bei uns nicht zu vergessen, auf

dass wir die Welt ihren Gehirnen und Herzen ausliefern, sie zu verändern nach

ihrem Gutdünken.«37

Kritik bedeutet hier nicht etwa Beurteilung, Bewertung oder Infragestellung von

(falschen) Handlungen, gesellschaftlichen Werten, Praktiken und Institutionen.38

Kritik ist stattdessen die »große Methode der Produktivität«39 – ein durch wissen-

schaftliche und technologische Mittel bereitgestelltes Potenzial, das sich in der ak-

tiven Veränderung der eigenen Lebensumstände ausdrückt. So wenig die Wissen-

schaften für Brecht in Hinblick auf ihre epistemische Funktion Vorbild sind, so we-

nig beruft sich der Begriff der Kritik auf eine ›richtige‹ Handhabe. Stattdessen kann

35 Ibid., S. 670.

36 Hans-Christian vonHerrmann: »Brechts ›Theater deswiissenschaftlichenZeitalters‹«, in: Vol-

ker Ißbrücker& ChristianHippe (Hg.): Brecht undNaturwissenschaften. Berlin: Verbrecher Ver-

lag 2017, S. 41–47, S. 43.

37 Brecht 1964.

38 Vgl. Jaeggi &Wesche 2009, S. 7.

39 Brecht 1964, S. 673.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 67

gelten,was Rahel Jaeggi und TiloWesche über den Begriff der Kritik schreiben: »So-

fern sie sich auf soziale Verhältnisse richtet, stellt Kritik gesellschaftliche Werte,

Praktiken und Institutionen und die mit diesen verbundenenWelt- und Selbstdeu-

tungen ausgehend von der Annahme infrage, dass diese nicht so sein müssen, wie

sie sind.«40 Kritik ist nicht nurGrundlage derWissenschaften, sondernwird gleich-

sam zu ihrem auch aktiv schaffenden Prinzip.

Hier wiederum gilt es, so Brecht, die Brücke zwischen denWissenschaften und

der Kunst zu schlagen, denn: »In dem Zeitalter, das kommt, wird die Kunst die Un-

terhaltung aus der neuen Produktivität schöpfen, welche unsern Unterhalt so sehr

verbessern kann und welche selber, wenn einmal ungehindert, die größte aller Ver-

gnügungen sein könnte.«41 Beziehungsweise: »Die Kritik, das heißt die große Me-

thode der Produktivität, zur Lustmachend, gibt es auf dem sittlichenGebiet für das

Theater nichts,was es tunmuss,und viel,was es tunkann.«42 Kritik,die der Produk-

tivität zugrunde liegende Methode, ist hier weder ein apriorisch epistemisch oder

ökonomisch vorgefasster Begriff, sondern benennt im weitesten Sinne ein Prinzip

der Historisierung: die Bedingung der Möglichkeit der Veränderung. Und so wirkt

schließlich Kritik bei Brecht nicht nur als außerästhetischesModell, als Fundament

oder als Ziel (theatraler) Ästhetik, sondern wird genuin ästhetisches Prinzip. Des-

halb beruht auch Brechts berühmter ›Verfremdungseffekt‹, wie er im Kleinen Orga-

non dargestellt wird, auf einem Begriff des historischen Bewusstseins, der durch

den ästhetischen Akt erreicht werden soll. Um ein Gefühl für dieMöglichkeit histo-

rischenWandels und ergo politischenHandelns zu entwickeln,müssen sichBrechts

Zuschauer*innen zunächst von einer deterministischen Sichtweise der Dinge frei-

machen. Veränderbarkeit – sowohl individuelle wie auch kollektive, geschichtliche

wie politische –wird zum politischen und ästhetischen Imperativ:

»Wie er ist, muss er nicht bleiben; nicht nur, wie er ist, darf er betrachtet werden,

sondern auch, wie er sein könnte.Wirmüssen nicht von ihm, sondern auf ihn aus-

gehen. Das heißt aber, dass ichmich nicht einfach an seine Stelle, sondern ihmge-

genüber setzen muss, uns alle vertretend. Darummuss das Theater, was es zeigt,

verfremden.«43

40 Vgl. Jaeggi &Wesche 2009, S. 7.

41 Brecht 1964, S. 670f.

42 Ibid., S. 673.

43 Ibid., S. 682. Die Vermeidung von ›Einfühlung‹ ist nicht Selbstzweck des V-Effekts, sondern

dient stattdessen einer ästhetischen wie emanzipativen Haltung: der Vermittlung der Mög-

lichkeit von Veränderung und der Verbindung des Individuumsmit einer größeren Universa-

lität. Durch die Darstellung einer Vielzahl möglicher Sichtweisen und Standpunkte der Ge-

schichte erhält das Publikum nicht nur einen Einblick in immer unterschiedliche Perspekti-

ven, sondern auch in die Relationalität undRelativität des Individuums.Der historischeWan-

del basiert auf der Einsicht in die immer relative Position des Individuums in Bezug auf ein

größeres, auch transhistorisches Kollektiv und ist damit gleichzeitig ökonomisches, wissen-

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Die Bedingung der Veränderung der eigenen Geschichte beruht bei Brecht auf der

Haltung derKritik, derMöglichkeit derDistanznahme vomGegenwärtigen unddes

Verweisens auf eine andere Geschichte. Die Leitlinien dieser Haltung, die eine der-

gestalt gedachte Emanzipation ermöglicht, beruhen wiederum auf der Herange-

hensweisederWissenschaft andieNatur,die »unänderbar« erscheint.44DieArt und

Weise, wie wissenschaftlicher und technologischer Fortschritt die Realität verän-

dert, wird zur Blaupause für eine emanzipatorische Politik. Brechts Begriff eines

Theaters des wissenschaftlichen Zeitalters reagiert auf die Art, wie sich durch die indus-

triellen und technologischen Revolutionen des 19. und 20. Jahrhunderts das Wesen

der Natur selbst verändert hat: Die Naturgesetze werden von einem immerwähren-

den ontologischen und theologischenHintergrund desmenschlichen Schicksals zu

einer jeweils bloß partikularen und historischen Formation; ihre Überwindung und

das Eingreifen in die Natur wird selbst zu einem über die Wissenschaften hinaus-

reichenden anthropologischen Prinzip der lustvollen Veränderung.45 Natur ist bei

Brechtnicht dasdemTheaterAußenstehende–sei es alsBereich,der ignoriertwird,

sei es als Bereich, der ein bestimmtes ontologisches ›So-Sein‹ desMenschlichen be-

stimmt und daher eine bestimmte Form der mimetischen Abbildung bedingt, wie

es etwaMotive desNaturalismus erfordernwürden.Brecht denkt die Beziehung im

Theater stattdessen in Analogie zur sozialen Welt, die sich immer schon – und seit

der industriellen (bei Brecht: wissenschaftlichen) Revolution in besondererWeise –

mit, durch und auf Kosten der Natur konstituierte.46 Brechts Idee eines ›Theaters

des wissenschaftlichen Zeitalters‹, wie es im Kleinen Organon beschrieben wird, ist

schaftliches, schließlich an die Arbeiter*innenklasse gebundenes emanzipatorisches Projekt.

Über die Nähe von Brechts Begriff der Kritik und einer Gesellschaftstheorie konstatiert Flo-

rian N. Becker, »dass Brechts Begriff der Kritik tatsächlich imWesentlichen dem des histori-

schenMarx entspricht.« Florian N. Becker: »Zu Naturwissenschaft und Kritik inMarx’ Theorie

und Brechts Theater«, in: Volker Ißbrücker & Christian Hippe (Hg.): Brecht und Naturwissen-

schaften. Berlin: Verbrecher Verlag 2017, S. 177–196, hier S. 178.

44 Brecht 1964, S. 681.

45 »Es ist eine Lust unseres Zeitalters, das so viele und mannigfache Veränderungen der Natur

bewerkstelligt, alles so zu begreifen, dass wir eingreifen können. Da ist viel im Menschen,

sagen wir, da kann viel aus ihm gemacht werden. Wie er ist, muss er nicht bleiben; nicht nur,

wie er ist, darf er betrachtet werden, sondern auch, wie er sein könnte.« Ibid., S. 682.

46 Interessanterweise ist sich Brecht selbst bewusst, dass die Dialektik vonMensch undNatur –

wie diejenige zwischen Arbeiterklasse und Bourgeoisie – selbst vonUngleichheit durchdrun-

gen ist und dass diese Ungleichheit sogar notwendig sein könnte, um die Emanzipation der

Arbeiterklasse selbst sicherzustellen. Er schreibt: »Haben die neuenWissenschaften so eine

ungeheure Veränderung und vor allem Veränderbarkeit unserer Umwelt ermöglicht, kann

man doch nicht sagen, dass ihr Geist uns alle bestimmend erfülle. Der Grund dafür, dass die

neue Denk- und Fühlweise die großenMenschenmassen noch nicht wirklich durchdringt, ist

darin zu suchen, dass die Wissenschaften, so erfolgreich in der Ausbeutung und Unterwer-

fung der Natur, von der Klasse, die ihr die Herrschaft verdankt, dem Bürgertum, gehindert

werden, ein anderes Gebiet zu bearbeiten, das noch im Dunkel liegt, nämlich das der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 69

durchdrungen vom Prinzip der Historisierung und damit Zeugnis einer anthropo-

logischen Verortung desMenschen imModus von Performativität als Veränderung.

Und gleichzeitig ist das Kleine Organon auch Ausweis davon, wie diese Beziehung

sich gerade in der Abhängigkeit vomNicht-Menschlichen realisiert und paradoxer-

weise gerade ihre (scheinbare) Unabhängigkeit zum Ausdruck hat. Der historische

und emanzipative ImpetusdesBrecht’schenTheatersmussdurchdiese konstitutive

Bedingung gedacht werden:Wenn bei Brecht dieWissenschaften und die Arbeiter-

klasse imTheater quaKritik zumMotor eineshistorischenWandelswerdenkönnen,

dann ist die Natur, die nicht-menschlicheWelt, ihr Treibstoff und ihre Ressource.

(Performative) Ästhetik im Anthropozän

»The Anthropocene is about global weirding – the weirding of a natural world that

can no longer be separated from human interference, but also the weirding of hu-

man existence that has become a ›geological force‹, beyond control and intention«47,

schreibt die Literatur- und Kulturwissenschaftlerin Eva Horn. Das Anthropozän

verkompliziert die Dinge und entzieht einen sicheren Boden – seine ›Dinge‹ sind

zu nah, zu groß, zu verwoben und bleiben nicht einfach greifbar. Dies betrifft auch

eine Ästhetik im Anthropozän und – insofern gerade das ›Handeln‹ als spezifische

Kategorie hinterfragt wird – gerade die imTheater beziehungsweise die unter dem

Stichwort der ›Performativität‹ wirkenden Grundlagen. Insofern das Kunstwerk

nicht mehr von seinen Produktionsbedingungen und damit auch von seinen öko-

logischen Kosten getrennt werden kann, sich also der schädliche Umwelteinfluss

selbst in der Ästhetik zeigt, ja diese durchdringt,wirkt der Begriff einer emphatisch

vorgebrachten, umweltverändernden Performativität, wie er von Brecht unter der

Maßgabe der Kritik formuliert wird, zumindest doppelzüngig.

Insofern jedes menschliche – auch künstlerische – Tun in einem global ver-

zweigten, erdsystemischen Netz kultureller, technischer, natürlicher, organischer

und anorganischer Prozesse und Akteure steht, kann nicht mehr auf eine direkte

und einfache Kausallogik Bezug genommen werden. Insofern räumliche, zeitliche,

numerische Skalarität sich im Anthropozän nicht nur erweitert, sondern entgrenzt

und der ›Anthropos‹ selbst zu einer Figur von geologischemAusmaßwird, kann von

einer einfachen Extrapolation von Wirkungen nicht mehr ausgegangen werden.

Die spezifischen Problemfelder des Anthropozäns für die Künste zeigen sich, so

ziehungen der Menschen untereinander bei der Ausbeutung und Unterwerfung der Natur.«

Ibid., S. 669.

47 Eva Horn: »Challenges for an Aesthetics for the Anthropocene«, in: Gabriele Dürbeck &

Philipp Hüpkes (Hg.): The Anthropocenic Turn. The Interplay between Disciplinary and Interdis-

ciplinary Responses to a New Age. New York & London: Routledge 2020, S. 159–172, S. 160.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Horn, in den Aspekten der Latenz, der Interrelationalität sowie der Skalarität:48 Die

Symptome des Anthropozäns sperren sich häufig einer einfachen (visuellen) Dar-

stellung, bezeugen eine Verbundenheit vonmenschlichen und nicht-menschlichen

Akteuren und Prozessen und manifestieren sich zudem auf durch- und bisweilen

auch gegeneinander wirkenden Skalen. Allen drei Aspekten ist dabei eigen, dass

sie einen klaren epistemischen Zugriff auf die in Frage stehenden Aspekte ver-

unmöglichen; ob durch eine bestimmte überschrittene Schwelle der räumlichen

oder temporalen Größe oder aber aufgrund der Tatsache, dass Objekt und Subjekt

selbst miteinander verbunden sind und somit keine privilegierte, distanzierte

Beobachtungmöglich ist.

Damit kann, so Horn, eine Ästhetik im Anthropozän sich weder darauf zurück-

ziehen, bestimmte Aussagen einfach wiederzugeben und darzustellen, noch aber

eine neue Form des ästhetisch Erhabenen darzustellen, das – obgleich überwälti-

gend – doch auch durch die Vernunft wieder eingehegt werden könne. Stattdessen

bestünde die Herausforderung, die das Anthropozän an die Ästhetik stellt, gerade

darin, jene Brüche und Inkongruenzen erfahrbar zu machen. Auf diese Herausfor-

derungen kann Ästhetik nicht allein in einer thematischen oder inhaltlichen Ebe-

ne reagieren; das Anthropozän betrifft die Form des Kunstwerks selbst. So schreibt

Horn:

»Art in the Anthropocene, if it is to be more than a thematic endeavor, must ad-

dress these cognitive and ethical difficulties as a question of form: art as an effort

to render visually, sensually, affectively, or conceptually phenomena which other-

wise elude experience.«49

Und weiter: »What latency, entanglement and scale have in common is that they

cannot be addressed simply as topics or themes, but only as problems of form.«50

Horn macht den Begriff der Form insbesondere für die visuellen Künste stark

und beschreibt, dass sich die durch das Anthropozän konstituierte Spannung in

diesen durch ein Spiel mit Größen, Skalen und Materialien niederschlägt. Der

Schwerpunkt anthropozäner Kunst verlagert sich somit von der Darstellung eines

bestimmten Objekts hin zur Darstellung seiner formalen Unbestimmbarkeit und

Latenz: »Anthropocene art addresses our inability to get these obscure zones of la-

tency into proper focus, and the difficulty of casting them into a form which would

allow us to deal with them—aesthetically, epistemologically and also politically.«51

48 Eva Horn & Hanns Bergthaller: The Anthropocene. Key Issues for the Humanities. London: Rout-

ledge 2020, S. 164.

49 Horn 2020, S. 164.

50 Ibid.

51 Horn & Bergthaller 2020, S. 168f.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 71

DieKonflikte undSpannungendesAnthropozänsbetreffen inbesondererWeise

dieWahrnehmungundkönnendaher in besondererWeise als ästhetische bestimmt

werden.52 Es scheint damit folgerichtig, die Aufgabe einer künstlerischen Ästhetik

darin zu bestimmen, auf der Formebene des Kunstwerks zu wirken. Es ist jedoch

entscheidend hinzuzufügen, dass diese Herausforderung eben nicht nur zu einer

Erneuerung des Form-Inhalt-Problems führt: Die Frage der Form ist für die mo-

derne Ästhetik fundamental, da hierdurch die Frage auf den Akt derWahrnehmung

selbst gelenkt wird und dadurch Ästhetik im Sinne von Aisthesis an Fragen der Epis-

temologie gebunden wird –was sehe ich, wie sehe ich es und unter welchen Bedin-

gungen und von welcher Position betrachte ich es? Diese jedoch sind weiterhin im

beziehungsweise amKunstwerk verortet undbewegen sich imeingehegtenRahmen

einer Ästhetik, die einen klaren Schnitt ziehen kann zwischen einer ›außerästheti-

schen‹ sowie einer ›innerästhetischen‹ Realität. Und während die visuellen Künste

– zumindest solche, die noch einen deutlichen Objektcharakter aufweisen53 – ge-

rade erst über dieMöglichkeit der Bestimmung einer äußeren Form überhaupt erst

eine Trennung von Form- und Inhaltskriterium zulassen, kann ebenjenes nicht in

gleicherWeise für die performativen Künste behauptet werden.

Performative Akte sind – auch in der Kunst – als selbstreferentielle Akte zu verste-

hen, in denen, wie Fischer-Lichte schreibt, »Materialität, Signifikant und Signifi-

kat zusammen[fallen].«54 Damit ist nicht nur eine klare Trennung von ›Form‹ und

›Inhalt‹ unmöglich, auch steht eine Grenzbestimmung zwischen einer genuin äs-

thetischen und einer dieser ›äußeren‹ Sphäre mit jedem performativen Akt selbst

in Frage.Wurden jedoch in den performativen Künsten (und auch in (sprach)philo-

sophischen Theorien der Performativität) grenzüberschreitende performative Ak-

te weiterhin im Bereich des Kulturellen beziehungsweise des Menschlichen veror-

tet, verändert sich dies spätestens mit dem Anthropozän. BrechtsThesen zu einem

›Theater des wissenschaftlichen Zeitalters‹, aber auch die anfangs zitierten Beispie-

le – Ice Watch, Balthazar, Jérôme Bel – machen deutlich, dass hier nicht nur Fragen

52 In diesem Sinne schreiben auch Heather Davis und Etienne Turpin: »The Anthropocene can

be framed as the global condition of being born into a world that no longer exists, as Bill

McKibben has recently claimed. We are all ›being overtaken by processes that are unmaking

the world that any of us ever knew,‹ Deborah Bird Rose asserts. This overtaking is primarily

an aesthetic event.« Heather Davis & Etienne Turpin: »Art & Death: Lives Between the Fifth

Assessment & the Sixth Extinction«, in: Heather Davis & Etienne Turpin (Hg.): Art in the An-

thropocene Encounters AmongAesthetics, Politics, Environments and Epistemologies. London: Open

Humanities Press 2015a, S. 3–30, S. 11.

53 So schreibt EvaHorn in ihrerDiagnose der anthropozänenÄsthetik über die SkulpturUntitled

(Plastic Cups) von Tara Donovan, Horn & Bergthaller 2020, nennt aber auch die Arbeiten von

Olafur Eliasson, des Architekten Philippe Rahm oder die Skulpturen von Tomás Saraceno.

54 Erika Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

der Form zurDebatte stehen, sondern auch die Frage der Produktionsbedingungen

sowie die Fragen nach den Grenzen zwischen Kunst und Nicht-Kunst, ja implizit

sogar die Grenze zwischen Kunst und Natur: Zwischen Handlung und Szene, zwi-

schen Vordergrund und Hintergrund, zwischen einem klaren Bereich der Relevanz

und einer bloß ›hintergründigen‹ Bühne kann nicht klar unterschieden werden.

Zeigt sich das Anthropozän als Krisensituation und als genuines ›Problem‹ für

die Künste dort, wo es sich als Problem des Umgangs mit dem Anthropozän alsOb-

jekt darstellt – in derUnmöglichkeit einer einfachenDistanzierung, einer einfachen

und widerspruchsfreien Bestimmung des ›Ortes‹ der Kunst, seiner Verfasstheit so-

wie seiner Orientierung – seines gesellschaftlichen, ethischen und politischen Telos

–,wirddiese ›Problemhaftigkeit‹ in denperformativenKünstennoch einmal poten-

ziert. Fragen des Klimawandels, der Zerstörung von Ökosystemen und Lebensräu-

men fürmenschlicheundnicht-menschlicheWesen sowie desmassenhaftenArten-

sterbens durchdringen jeden Aspekt unseres Lebens und –wie die hier beschriebe-

nen Beispiele zeigen – natürlich auch die Fragen der Kunst, ihrer Produktion, ihrer

Rezeption, ihrer Kritik.

Daher muss auch für die Kunst im Anthropozän gelten, dass die Herausforde-

rungen, die sich ihr im Anthropozän stellen, nicht nur eine auf das Feld der Form

(beziehungsweise der Form-Inhalt-Debatte) gebannte Frage der Epistemologie als

FragederAnschauung,derErkenntnis unddesWissensbetreffen, sonderndiediese

Epistemologie selbst rahmenden Fundamente fragwürdig werden lassen.

Hinzu kommt,wie bei Brecht deutlich wurde, dass die performativen Künste in

ihrem intrinsischenBezug zu ›Performativität‹ bestimmteWesensmerkmale teilen,

die auch das Anthropozän prägen. Entscheidend ist hier nicht nur die Frage einer

skalar, räumlich und zeitlich entgrenzten Handlungsfähigkeit, die dem Anthropos

zugesprochen wird. Es geht vielmehr um eine bestimmte Eigenschaft dieses Han-

delns, die das Anthropozän an ein Paradigma der Performativität knüpft und die

einer bestimmten, häufig emphatisch an die (performativen) Künste entgegenge-

brachtenHoffnungwiderspricht. Der Tanzwissenschaftler Andre Lepecki schreibt:

»›Performance‹ does not name solely the advent of a new aesthetic category

usually identified with happenings, performance art, body art, actionism, and

post–modern dance – all artistic expressions that emerged more or less globally

between 1959 and 1979, in parallel with the transition between liberal capitalism

and its neoliberal integrated global form. It also expresses a whole new political

condition of power that is co-extensive, and yet has totally different goals, to

the political-aesthetic promises embedded in the artistic practices we usually

identify as performance.«55

55 André Lepecki: Singularities: dance in the age of performance. New York, NY: Routledge 2016,

S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 73

Lepeckis Analyse zielt auf die Verbindungen zwischen den zeitgenössischen Küns-

ten und einem dergestalt im Sinne des Neoliberalismus verstandenen Begriff von

›Performance‹, den er im direkten Bezug zu Jon McKenzies Theorie der organisatio-

nal performances, die auf eine bestimmte Leistungsorientierung und auch auf eine

bestimmteManagementmethode zielen, entwickelt.56

Was bei Brecht jedoch deutlich wurde, war, dass die Nähe zwischen den künst-

lerischen Performances und einem im nicht-künstlerischen Raum wirksamen

Begriff der Performativität über ein anderes, aber verwandtes Verständnis von

Performativität gefasst werden kann: So beschreibt McKenzie neben den organi-

sational sowie den cultural performances die techno-performances als weiteren Strang

einer in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts offensichtlich gewordenen Form

von Performativität. Dieser Begriff zielt auf die insbesondere im Kontext des

US-amerikanischen Militärkomplexes des Kalten Kriegs, aber auch zunehmend in

der Konsumkultur bestehenden technologischen Entwicklungen und die Tatsache,

dass Maschinen, Dinge, eben Technologien und nicht Angestellte, Manager*innen

oder Künstler*innen ›performen‹. Diese techno-performances beschreibt McKenzie

dabei als essenzielle Bedingungen für die globalen, technologischen und ökono-

mischen Entwicklungen des 20. und 21. Jahrhunderts: »[c]oncepts of technological

performance help guide the design, testing, and manufacture of thousands upon

thousands of industrial- and consumergrade commodities«.57Während die organi-

sational und cultural performances sich in ihrer Verfahrensweise an einer konkreten

(menschlichen) Zielsetzung orientieren und somit als zielgerichtete Akte und Pro-

zesse zu bestimmen sind, kann McKenzie für die techno-performances keine positive

Definition finden. Techno-performances sind Paradigmen einer autotelischen Schaf-

fenskraft, sie kennzeichnet allein ihre »effectiveness of performances in terms of

executability, the technical ›carrying-out‹ of prescribed tasks, successful or not.«58

Maschinen, Design, Konsumgüter: Sie alle erfüllen ihre ›Performance‹, wenn sie

funktionieren, wenn ihre Funktionsweise möglichst effizient erfüllt wird.

Bestand für Brecht die ›Methode der Kritik‹ in einer die Wissenschaft, Tech-

nologie, Gesellschaft und Kultur übergreifenden Form einer im Grunde abstrakten

Erkenntnis der Veränderbarkeit der Dinge – und auch eines spielerischen, ja lust-

vollen Umgangs damit –, so können die von McKenzie beschriebenen techno-perfor-

mances als Zuspitzung dieses Prinzips betrachtet werden. Sie zielen nicht mehr auf

einen konkreten Gegenstand, einen konkreten Raum, eine konkrete Situation und

densinnhaftenGehaltderAusführungeinerTätigkeit.Entbundennocheines eman-

zipatorischen Ethos, sind sie stattdessen das entfesselte Paradigma anthropozäner

56 John Mckenzie: Perform or Else: From Discipline to Performance. London and New York: Rout-

ledge 2001, v.a. S. 55–94.

57 Ibid., S. 10.

58 Ibid., S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

Potenzialität: reine ›Machbarkeit‹ in einem Zeitalter, in dem Performativität nicht

mehr subjektiv zuordenbare, zielgerichtete und auch durch bestimmte Rahmenbe-

dingungen erst legitimierte menschliche (Sprech-)Handlung ist, sondern in einer

apersonalen ›Technosphäre‹ wirksamwird, in einem »system forwhich humans are

essential but, nonetheless, subordinate parts.«59

Verband Brecht mit seiner Haltung noch eine politische Hoffnung qua kritischer

Distanz, zeigt das Anthropozän, dass auch die performativen Künste sowie das in

ihnen wirksame Prinzip der Performativität sich eben nicht unschädlich denken

lassen. Kritik – verstanden als performativer Mechanismus der Veränderung – ist

stattdessen selbst zentraler Wirkmechanismus der im Anthropozän wirksamen

Schäden. Das Brecht’sche Ideal einer kritischen Haltung, die auf den Prinzipien

der Produktivität und Veränderung beruht, erscheint in einer Zeit mehr als frag-

würdig, die weniger als ›neues wissenschaftliches Zeitalter‹ zu verstehen ist und

eher Endzeiterwartungen schürt. Der emanzipatorische Impetus, der klar an ein

historisches Subjekt – die Arbeiter*innen – gebunden bleibt, verflüchtigt sich in

den anthropozänen Techno-Performances: Brechts Begriff von Kritik verwandelt sich

in Zeiten einer apersonalen kybernetischen Technosphäre60 in die phantasmatische

Hoffnung, dem Klimawandel und der Umweltzerstörung durch eine Steigerung

der menschlichen ›Agency‹ in erdverändernden Großprojekten entgegenzuwirken,

ohne sich der erdsystemischen Kosten – der planetaren, erdsystemischen, ökologi-

schen und natürlichen Grenzen des Wachstums oder der ›Planetary Boundaries‹61

– sowie der Unkontrollierbarkeit des Systems – so in den erdsystemischen Kipp-

punkten62 – bewusst zu werden.63 Eine dergestalt entkoppelte Produktivität bleibt

Phantasma, die Natur als ›Hintergrund‹ wird zum reaktiven System: Klimawandel,

Verlust der biologischen Vielfalt und die Veränderung biogeochemischer Kreisläufe

sind nicht nur Veränderungen, die sich auf die Erde selbst auswirken, sondern

haben auch wegweisende Auswirkungen auf das (nicht-)menschliche Leben.

59 Peter Haff: »Humans and technology in the Anthropocene: Six rules«, in: The Anthropocene

Review, 1 (2). 2014, S. 126–136, S. 127.

60 Auf die Verbindungen des Brecht’schen Theaters mit der Kybernetik verweist auch von Herr-

mann. Vgl. Hans-Christian von Herrmann: »Theater und Kybernetik«, in: Zeitschrift für Semio-

tik, 33 (3–4). 2012, S. 325–337.

61 Johan Rockström et al.: »A Safe Operating Space for Humanity«, in: Nature, 46 (1). 2009,

S. 472–475.

62 TimothyM. Lenton et al.: »Tipping elements in the Earth’s climate system«, in: PNAS, 105 (6).

2008, S. 1786–1793.

63 So in Konzepten des ›guten Anthropozäns‹, vgl. John Asafu-Adjaye et al.: An EcomodernistMa-

nifesto. 2015; Simon Dalby: »Framing the Anthropocene: The good, the bad and the ugly«, in:

The Anthropocene Review, 3 (1). 2016, S. 33–51.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 75

Anthropozänes Engagement

Kritik und Engagement

Kritik ist als Formder bestimmtenNegationNegativität undDistanznahme eigen. Sie

stellt eineBewegungdar,dieAb-undLoslösungbezeichnet, ohne jedoch in absoluter

Trennung zum Kritisierten zu stehen, und sich eben darum als emanzipativ zeigen

kann, als Anspruch, »nicht so regiert zuwerden.«64Wenn aberKritik – in unddurch

Distanz – aus oben benannten Gründen nicht mehr möglich ist, gilt es zu fragen,

ob an ihre Stelle nicht ein Begriff treten kann, dessen Wirkung nicht auf Distanz,

sondernaufNäheberuht.Hierzumöchte ichdenBegriff desEngagementswählen.65

Während der Begriff der Kritik jedoch fastmühelos gebrauchtwerden kann und

beinahe eine Selbstverständlichkeit darstellt, so gilt dasmitnichten für das Engage-

ment. Als politischer und sozialer Begriff durchaus gebräuchlich, scheint das En-

gagement für die Kunst- und Kulturwissenschaften die Bedeutung, die es etwa in

den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts innehatte, verloren zu haben. So schreibt Ur-

sula Geitner: »An den Begriff des Engagements zu erinnern, sich gar auf ihn zu be-

rufen, bedarf eines Einsatzes. Denn es stehen Vorurteile einer gewissen Überholt-

64 Michel Foucault:Was ist Kritik? Berlin: Merve 1992, S. 33.

65 Als Gegenworte zu Kritik scheinen an dieser Stelle weder der Begriff der Normativität noch

der Begriff der Affirmation hilfreich. Hierzu kann auch auf die Komplexität des Verhältnisses

von Kritik durch seine semantische und sprachphilosophische Umkreisung verwiesen wer-

den. Denn so wenig ›Kritik‹ mit einer Streichung, einer Löschung oder Negation eines Sach-

verhaltes gleichzusetzen ist, so wenig taugt der Begriff der ›Affirmation‹ – Bejahung – als

sein Gegenteil: Als Negation der Negation stimmig, ist Affirmation nichts der Kritik Entge-

gengesetztes, nichts ihr Äußeres, sondern hat immer schon Anteil an jeder Kritik, die in der

Handlung und Praxis der Unterscheidung am Gegenstand verbleibt. Ebenso wenig kann der

Begriff der ›Norm‹ als Gegenwort zu Kritik gebildet werden; Kritik orientiert sich an Normen

beziehungsweise an einer Normativität. Kritik kann normativ werden; doch sosehr Kritik ge-

gen eine Norm gewendet werden kann, so kann Kritik auch im Namen einer Norm durchge-

führt werden. Normativität bleibt der Bezugsrahmen über die Kritik ihren Geltungsanspruch

manifestiert.WennKritik also nichtNegation bedeutet undAffirmation nicht ihr Gegenwort,

sondern ihre implizite Grundlage ist, so scheint es sinnvoll, übermögliche andere Gegenwor-

te nachzudenken und so semantischen Spannungen nachzuspüren, um nicht den Begriff der

Kritik selbst einer Entgrenzung zuzuführen. Kritik zeigt sich als Technik undMittel – nicht als

Urteil. Kritik ist rhetorisch strukturiert. Und gleichzeitig ist gerade Rhetorik – verstanden hier

nicht nur als Kunst der Rede, sondern als Lehre sprachlicher und, weiter, medialer Verfasst-

heit – Ziel der Kritik. Rhetorik somit im Paar mit Kritik zu denken erlaubt es, den Begriff der

Kritik von seiner Urteilskraft zu entbinden – Kritik äußert sich nicht als Ausdruck vonNorma-

tivität, sondern als (rhetorisches) Mittel, einen Bezug zu Normen herzustellen, auf Normati-

vität zu verweisen, diese aufzurufen, verhandelbar zu machen und auch in Frage zu stellen.

Gerade der Verweis auf Rhetorik macht den Begriff der Kritik also durchlässig. Vgl. Niehues-

Pröbsting 1990.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

heit, Angestaubtheit entgegen.«66 In der Nähe von Engagement im kunstwissen-

schaftlichen Diskurs bewegen sich Formen der Tendenz, der Parteinahme und Par-

teilichkeit67 – Aspekte, die nicht nur eine potenziell unreflektierte Verbindung und

Indienstnahme der Literatur beziehungsweise Kunst durch eine politische, außer-

ästhetische StrömungbetreffenunddadurchdieKunst selbst ihresEigenen,der Äs-

thetik, entkleiden, sondern die auch in der Gegenüberstellung mit ihrer vermeint-

lichen Gegenseite – der Autonomie der Kunst und dem l’art-pour-l’art-Gedanken –

eine fürdieLiteraturkonstitutiveSpannungnegieren,die inderLiteraturselbst auf-

gehoben ist. So schreibt Adorno in Hinblick auf die Gegenüberstellung des ›enga-

gierten‹ und des ›autonomen‹ Kunstwerks in seinemEssay zumEngagement in sei-

nen Noten zur Literatur: »Zwischen den beiden Polen zergeht die Spannung, an der

Kunst bis zum jüngsten Zeitalter ihr Leben hatte.«68

Abzugrenzen ist ein Begriff des Engagements in der Kunst jedoch nicht nur von

seinem Gebrauch als »vorwissenschaftliches Passepartoutwort«69 im Sinne einer

apriorisch normativen Wertung, die die Kunst zwangsläufig in den Dienst eines

bloßen Politikums stellt und damit Gefahr läuft, dass jene mit einem Begriff des

Aktivismus identisch wird. ›Engagierte Kunst‹ läuft somit nicht nur Gefahr, von der

Auseinandersetzung mit der ästhetischen Form abzusehen, also ihre künstlerische

Form zu missachten. Sie ist ebenfalls, so Adorno, gerade aufgrund ihrer Fokus-

sierung auf das ›Richtige‹ nicht fähig, sich als ästhetische Form zu präsentieren

und zu überzeugen: »Am schwersten fällt wider das Engagement ins Gewicht, dass

selbst die richtige Absicht verstimmt, wenn man sie merkt, und mehr noch, wenn

sie eben darum sich maskiert.«70 Nicht nur versagt die engagierte Kunst damit

ästhetisch, ihr offensichtlich ausgestelltes Engagement führt auch dazu, dass der

eigentlichen ›Botschaft‹, der politischen Aufgabe, derer sich diese Kunst stellen

wollte, widersprochen wird. Die ›richtige Haltung‹ läuft somit Gefahr, zum bloßen

Stil zu gerinnen und damit sich wider die eigene Absicht zu wenden. Übrig bleibt

ein Spektakel, bei dempolitische Inhalteweniger verhandelt denn einzig ausgestellt

werden:

66 Ursula Geitner: »Stand der Dinge: Engagement-Semantik und Gegenwartsliteratur-For-

schung«, in: Jürgen Brokoff et al. (Hg.): Engagement. Konzepte von Gegenwart und Gegenwarts-

literatur. Göttingen: V&R Unipress 2016, S. 19–58, S. 19.

67 Vgl. auch Helmut Peitsch: »Engagement/Tendenz/Parteilichkeit«, in: Karlheinz Barck et al.

(Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. Band 2: Dekadent – Grotesk Frankfurt a.M.: J.B. Metzler 2001,

S. 178–223.

68 Theodor W. Adorno: »Engagement«, Noten zur Literatur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981,

S. 409–430, S. 410.

69 Jürgen Brokoff et al.: »Einleitung«, in: Jürgen Brokoff et al. (Hg.): Engagement. Konzepte von

Gegenwart und Gegenwartsliteratur. Göttingen: V&R Unipress 2016a, S. 9–18, S. 10.

70 Adorno 1981, S. 422.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 77

»Durchs ästhetische Stilisationsprinzip, und gar das feierliche Gebet des Chors,

erscheint das unausdenkliche Schicksal doch, als hätte es irgendeinen Sinn ge-

habt; es wird verklärt, etwas von dem Grauen weggenommen; damit allein schon

widerfährt den Opfern Unrecht, während doch vor der Gerechtigkeit keine Kunst

standhielte, die ihnen ausweicht.«71

Das Problem am Engagement in der Ästhetik besteht also nicht etwa nur im Fest-

halten an einer bestimmten ›message‹.Das Problemberuht stattdessen auf der Tat-

sache, dass mit dem Begriff des Engagements jener Widerspruch ignoriert werden

soll, der zwischen einer politischenBotschaft sowie ihrer zwangsläufigen künstleri-

schen Ausstellung verläuft und vor der Adornowarnenmöchte.Die demKunstwerk

inhärentenWidersprüche zeigen sich umso deutlicher, je direkter das Engagement

auf die Welt einwirken und diese verändern möchte. Die Konsequenz für Adorno

scheint eindeutig:

»Jedes Engagement für dieWelt muss gekündigt sein, damit der Idee eines enga-

gierten Kunstwerks genügt werde, der polemischen Verfremdung, die der Theo-

retiker Brecht dachte und die er um so weniger praktizierte, je geselliger er dem

Menschlichen sich verschrieb.«72

Doch hinter der Tatsache, dass die engagierte Kunst nicht nur einerseits ihre eigene

ästhetische Auseinandersetzung übergeht, sondern zudem noch in der Präsentati-

on, im Vorführen, ja Ausstellen offensichtlicher politischer Botschaften eben jener

politischen Intention schädlich ist, steht für Adorno noch eine weitere, vielleicht

sogar gewichtigere Begründung, sich gegen das Engagement zu stellen. Engage-

ment will auf eine Haltung hinaus, eine Haltung zudem, die nicht nur eine sub-

jektive Einstellung darstellt, sondern die, so Adorno über den Begriff des Engage-

ments bei Sartre und Brecht, eine Eindeutigkeit verlange: »Theoretische Richtigkeit

des eindeutig Intendierten«73 durchdringe die Texte Brechts, das Engagement bei

Sartrewiederum»rutscht indieGesinnungdesSchriftstellers […]. Ihm [Sartre]wird

das Kunstwerk zum Aufruf von Subjekten, weil es nichts ist als Kundgabe des Sub-

jekts, seiner Entscheidung oder Nichtentscheidung.«74 Das engagierte Kunstwerk

verliere also gerade da seine Kraft, wo es sich als Manifestation der Subjektivität

71 Ibid., S. 423f.

72 Ibid., S. 425/426. Burckhard Dücker weist darauf hin, dass sich Adorno in seiner Ablehnung

des Engagements eigentlich für die Dialektik des engagiert-autonomen Kunstwerks stark-

macht. Vgl. Burckhard Dücker: Theorie und Praxis des Engagements. Studien zur Geschichte eines

literarisch-politischen Begriffs. Heidelberg: Univ., Neuphilol. Fak., Diss. 1978, S. 172. Die Formu-

lierung von ›engagiert vs. autonom‹ ist so bei Adorno nicht zu finden.

73 Adorno 1981, S. 416.

74 Ibid., S. 413.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

der Künstler*in beziehungsweise der Schriftsteller*in expliziert und daher auch ei-

ne für die ästhetischeWirkung konstitutive Alterität verliere. Es wird zur Frage des

›Richtigen‹, ist paradoxerweise selbstTheorie, zahnlos.

Doch auch eine größere ›Welthaltigkeit‹ des Engagements würde hier keine

Abhilfe schaffen, denn die Logik von Adornos Forderung, vom Begriff des Enga-

gements Abstand zu nehmen und damit den Einsatz der Kunst dort zu suchen,

wo jene sich in der Negation zur Welt bewegt, beruht darauf, dass die »höchst

konkreten geschichtlichen Sachverhalte«, nämlich die »Abdankung des Subjekts«75,

selbst in einer negativen Äquivalenz zur Welt stehen: Denkt Adorno das Ende des

Subjekts aus der Erfahrung von Auschwitz, so stehen darin nicht nur die Möglich-

keitsbedingungen des Subjekts selbst in Frage, sondern– im selbenMoment –auch

die Frage nach den Möglichkeiten einer Welt, einer Totalität von Erfahrung, die es

legitimmacht, ein Subjekt überhaupt erst positiv zu begründen.76 Nach Auschwitz

sind für Adorno sowohl Subjekt wie Welt fragwürdige Kategorien, da sie in sich

keinen positiven, affirmativen Bezugmehr darzubieten vermögen.77Wenn aber im

Sinne Adornos hier zwischen Welt wie Subjekt keine Differenz mehr vorzufinden

ist, die zu bejahen wäre, ist es nur konsequent, sich gegen eine Kunst zu stellen, die

Subjekt beziehungsweiseWelt in positiverWeise qua Engagement affirmiert.

Daher ist Beckett Adornos Dichter der Stunde: Hier sind das Ende des Subjekts

unddas Ende derWelt logischerweise ineinander gekoppelt undmiteinander durch

Negativität verbunden. Der Turm, aus dem Clov und Hamm in Becketts Endspiel

in die Leere starren, stellt nicht nur die Allegorie eines subjektiven Bewusstseins

dar, das Aussichtspunkt einer rein negativen Erfahrung ist, sondern spielt mit der

(Un-)Möglichkeit von Formbildung, dort,wo sich Subjekt undWelt gegen- undmit-

einander konstituieren.78 Die Landstraße beiWarten auf Godot wiederum ist nicht

75 Ibid., S. 425.

76 Adorno: »Den Satz, nach Auschwitz noch Lyrik zu schreiben, sei barbarisch, möchte ich nicht

mildern; negativ ist darin der Impuls ausgesprochen, der die engagierte Dichtung beseelt.

Die Frage einer Person aus ›Morts sans sépulture‹: ›Hat es einen Sinn zu leben, wenn es Men-

schen gibt, die schlagen, bis die Knochen im Leib zerbrechen?‹ ist auch die, ob Kunst über-

haupt noch sein dürfe; ob nicht Regression im Begriff engagierter Literatur anbefohlen wird

von der Regression der Gesellschaft selber.« Ibid., S. 422f.

77 So schreibt Dücker von Adornos ›engagiert-autonomem‹ Werk als »totale Negation des Be-

stehenden«, Dücker 1978, S. 173.

78 Sartre schickt seinenÜberlegungen zurRolle der engagierten Literatur nicht nur eine rezepti-

onsästhetische und eine anthropologische, sondern ebenso eine fundamental-ontologische

Reflexion zur Beziehung zwischenSubjekt undWelt voraus. Er schreibt: »JedeWahrnehmung

wird bei uns von dem Bewusstsein begleitet, dass die menschliche Realität ›enthüllend‹ ist

– d.h. durch sie ›gibt es‹ ein Sein, mehr noch: der Mensch ist das Mittel, durch das die Dinge

sich manifestieren; unsere Anwesenheit in der Welt vervielfältigt die Beziehungen, wir set-

zen diesen Baum zu jenem Stück Himmel in Beziehung; dank uns offenbaren sich dieser seit

Jahrtausenden tote Stern, dieses Mondviertel, dieser dunkle Fluss in der Einheit einer Land-

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 79

nur Kreuzung, sondern sowohl topologischer wie subjektiver Nexus, der allein auf

Zufälligkeit insistiert und sich dadurch jeder Affirmation von Sinn für Subjekt oder

Welt gleichermaßen verschließt. Eine Welt, die auf das Subjekt einerseits und auf

seinen kollektiven Begriff andererseits reduziert wird, kann – logischerweise – aus

keinem dieser Begriffe eine dialektische Sinnwendung vornehmen, denn:

»Die Kunstwerke, welche durch ihre Existenz die Partei der Opfer naturbeherr-

schender Rationalität ergreifen, waren im Protest stets auch der eigenen Beschaf-

fenheit nach in denRationalisierungsprozess verflochten.Wollten sie ihn verleug-

nen, so wären sie ästhetisch und sozial gleich unkräftig: höhere Scholle. Das orga-

nisierende, Einheit stiftende Prinzip eines jeden Kunstwerks ist eben der Rationa-

lität entlehnt, deren Totalitätsanspruch es Einhalt tun möchte.«79

Adorno wendet sich gegen eine Form von Sinnstiftung, deren Zusammenhang

durch ein einheitliches Prinzip geschaffenwerden könnte, also gegen eine Einheits-

erfahrung, die er einerseits in der Form einer kapitalistischen Vermarktungslogik

schaft; die Geschwindigkeit unseres Autos, unseres Flugzeugs ordnet die großen Erdmassen;

bei jeder unserer Handlungen zeigt die Welt uns ein neues Gesicht. Wenn wir aber wissen,

dass wir die Entdecker des Seins sind, dann wissen wir auch, dass wir nicht dessen Erzeuger

sind. Wenden wir uns von dieser Landschaft ab, dann wird sie ohne Zeugen in ihrer dunklen

Permanenz verharren. Zumindest verharren: Niemand ist so töricht anzunehmen, dass sie

in Staub zerfallen werde. Wir werden in Staub zerfallen, und die Erde wird in ihrer Lethargie

verharren, bis ein anderes Bewusstsein sie erweckt. So kommt zu unserer inneren Gewiss-

heit, ›enthüllend‹ zu sein, die andere Gewissheit, dass wir hinsichtlich des enthüllten Dinges

unwesentlich sind.« Jean-Paul Sartre:Was ist Literatur. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1965,

S. 25 (Hervorh. im Original).

Sartres Welt wird zum Hintergrund, zur Leinwand menschlichen Tuns: Die Gesamtheit all

dessen, das nicht menschlich ist, ist apriorisch unbedeutend im Sinne der Semiose, aber ma-

teriell existent und stellt damit den Menschen einen Raum bereit, in demmenschliches, ge-

schichtliches Handeln erst sinnhafte Züge annehmen kann. Welt, Natur und Nicht-Mensch-

liches sind zwar ›da‹, erlangen jedoch erst durch menschliche Wahrnehmung, Semiose so-

wie Handlung Bedeutung; Freiheit ist bei Sartre geboren aus dem Verständnis der onto-

logischen Beziehung zwischen Mensch und Welt und den daraus für Sartre resultierenden

menschlichen Gestaltungsmöglichkeiten. Gerade dadurch, dass die Welt nicht aktiv ist, ge-

rade dadurch, dass die Welt ontologisch vom Menschen und durch den Menschen geformt,

bestimmt und gemacht wird, kann die Freiheit in der menschlichen Tat und durch diese ge-

währleistet werden. In der Kunst und Literatur wird diese Beziehung zwischen subjektiver,

bedeutender Freiheit undWelt nun paradigmatisch vorgeführt; Literatur ist sowohlModell für

Sartres freiheitliche Anthropologie, wie auch Ort ihrer Darstellung. Das Nicht-Menschliche –

die (Um-)Welt – hat hier nur insofern Relevanz, als sie den bezeichnetenHintergrunddeswelt-

schaffenden Subjekts darstellt und damit die Bedingung dieser Weltschaffung – der Freiheit

des Subjekts – als Hintergrund erst ermöglicht. Engagement hält an dieser Freiheit fest und

muss damit – ähnlich wie bei Brecht – das Nicht-Menschliche als Hintergrund setzen.

79 Adorno 1981, S. 427.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

der Kunst, andererseits in der ›engagierten‹ Haltung der Künstler*in erkennt, die

einer Logik der Richtigkeit, der Einheitlichkeit und engagierten – und dadurch

generischen – Subjektivität folgt. Seine Lösung ist eine Abkehr und eine Negation

von Subjekt undWelt, eine Abkehr von der »verlogene[n] Positivität von Sinn.«80

Adornos Urteil scheint nicht nur überzeugend, sondern in der engen Verflechtung

vonSubjektivität undWelt auch kompromiss- und alternativlos.Doch gerade damit

stellt sich die Frage, welchen Platz von Veränderung Adorno diesem Nexus selbst

einräumt. Mit anderen Worten: Obgleich Adorno seine Kritik am Engagement

durchaus mit den rezenten historischen Erfahrungen begründet, bietet er selbst

keinen Ausblick auf eine positive Entwicklung des Verhältnisses von Subjekt und

Welt, das dann wiederum die Schale zugunsten des Engagements wenden könnte.

Daher erscheint Adornos Kritik an dieser Stelle nicht nur konsequent, sondern

gleichzeitig auch apodiktisch.

Eva-Maria Siegel fasst Adornos Einstellung zum Engagement folgendermaßen

zusammen: »Sprachlosigkeit und Handlungsarmut, wo sie Ausdrucksformen des

Leidens amAnderen sind, gelten allein alsMerkmale autonomerKunst auf der Büh-

ne.«81 Wenn Adorno folglich das Engagement, wie oben beschrieben, als theoreti-

sche Richtigkeit betrachtet und entsprechend ablehnt, so stimmt auch, dass Ador-

nos Kritik am Engagement selbst auf einem »Reinheitsgebot«82, nämlich auf dem

der Negativität, beruht.

Engagement: Skizze83

Adornos Skepsis gegenüber dem Engagement-Begriff zielt auf den Impuls der

subjekt- und autor*innenzentrierten Wirklichkeitsveränderung in Missachtung

der dialektischen und auf Negativität fußenden Kraft der ästhetischen Form. »En-

gagement wird problematisch, weil die Absicht, Wirklichkeit zu gestalten, nun im

80 Ibid., S. 426.

81 Eva-Maria Siegel: »›Keinenmehr schone der Konflikt der beiden Blöcke‹. Adorno, Brecht und

die Folgen«, in: Jürgen Brokoff et al. (Hg.): Engagement. Konzepte von Gegenwart und Gegen-

wartsliteratur. Göttingen: V& R Unipress 2016, S. 195–213, S. 208.

82 Ibid. S. 207.

83 An dieser Stelle kann keine umfassende alternative Theorie des Begriffs entwickelt werden.

In den folgenden Kapiteln in der Auseinandersetzungmit zeitgenössischenArbeiten der per-

formativen Kunst soll ein Phänotyp eines anthropozänen Engagement-Begriffs entwickelt

werden. (Ein)leitend soll hier jedoch noch auf die Semantik und Etymologie des Engage-

ment-Begriffs im Sinne von tentativen Fluchtlinien verwiesen werden. Nicht, weil damit auf

eine ›wahrere‹ Bedeutungdes Begriffs abgehobenwerden soll, sondern, gegenteilig, weil da-

mit gerade auf ein historisches Potenzial des Begriffs verwiesenwerden kann, das – someine

These – gerade im Anthropozän als historischer Schwelle von Bedeutung ist.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 81

Zusammenhang mit praktizierten Formen der Wirklichkeitsgestaltung gesehen

wird«84, schließt Burckhard Dücker seine Untersuchung über den Engagement-

Begriff. ›Engagement‹ bewegt sich so zwischen einem konkreten Praxisbegriff, der

Gefahr läuft, mit Ästhetik nicht viel gemein zu haben, und einer »Leerformel«85,

die das ›Engagement‹ auf eine subjektive Affekt- und bisweilen Bekenntnisform

reduziert.86 Als Bezeichnung einer Subjektivität, die sich durch die Intensität ihres

Wissens und Tuns bestimmen lässt und gleichzeitig unbestimmt bleiben muss, will

sie nicht als eine je schon bestimmte Form von Praxis verstanden werden. Formen

des Engagements sind vielfältig. Wie sich ›engagieren‹, wofür oder wogegen, steht

offen: für die Linke oder die Rechte, für eine Sache, ein Unternehmen, eine Ethik,

eine Religion, für Tierwohl oder für gesundes Essen – oder auch für das Gegenteil.

Welcher Sache ›Engagement‹ dient, ist für die Semantik des Begriffs ebenso wenig

notwendig wie die Form ihrer Praxis. Engagement läuft nicht nur Gefahr – wie

Adorno für Brecht schreibt –, generisch zu sein, sondern ist auch autotelisch.87

Doch verfolgt man die historische Entwicklung des Begriffs, so wird erkennbar,

dass Engagement auf einen semantischen Kern verweist, der sich im Laufe der Zeit

verschieden gewandelt hat und der erst im 19. und 20. Jahrhundert eben jene bei

Sartre, Brecht und Adorno gebrauchte Reflexivität des Begriffs – im Sinne des sub-

jektivenEngagements –mehr undmehr in denVordergrund rückte.Ein frühererGe-

brauch machte im Begriff des ›Engagements‹ vielmehr die mediale und intersubjek-

tive Bindung und Verpflichtung zwischen verschiedenen (Rechts-)Subjekten stark,

die durch ein zwischen den Parteien stehendes Drittes – ein Pfand, eine Bürgschaft

84 Dücker 1978, S. 195.

85 Ibid.

86 Engagement erscheint denn in diesem Begriff im weitesten Sinne als internalisierte Form der

Überzeugung und damit auch im Kontext einer im Foucault’schen Sinne verstandenen Re-

gierungstechnik wie der Pastoral- beziehungsweise der Biomacht. Wer sich engagiert, muss

nicht mehr überzeugt werden, wer sich engagiert, der muss weiter kontrolliert werden, da

die jeweiligen Normen undWerte im Subjekt selbst schon internalisiert wurden. Vgl. Michel

Foucault: InVerteidigungderGesellschaft: VorlesungenamCollège de France (1975–1976). Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2009a; Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009b. Auf diese problematische Nähe des Engagementbegriffs

zu einer dergestalt für denMarkt- und Neoliberalismus bedeutsamen Regierungstechnik, in

der die Aufwertung bürgerschaftlichen Engagements mit einem Abbau, der Privatisierung

und Deregulierungen zentraler Aufgaben des Sozialstaats einhergeht, weist u.a. Sebastian

Braun hin, vgl. Sebastian Braun: »Bürgerschaftliches Engagement im politischen Diskurs«,

in: Aus Politik und Zeitgeschehen, 25–26 2001, S. 3–5. Zentral für die Diskussion im Bereich des

Kunstbetriebs, siehe Kunst 2015.

87 Und weist in dieser autotelischen Form der Selbstaffektion auch performative Züge auf. Vgl.

Dücker 1978, S. 69f.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

– bestimmt wurde.88 Formen dieses Bezugs finden sich noch in Begriffen wie der

›Gage‹ – als Form des Soldes im Militär oder aber noch heute in den darstellenden

Künsten:Mehr als bloße Bezahlung für eine bestimmte Leistung, impliziert die Ga-

ge –und entsprechend das Engagement (imGegensatz zur Anstellung) – auch heu-

te noch eine intersubjektive, auf einer mehr denn bloß finanziellen Verpflichtung

beruhende Beziehung. Weniger zielt das Engagement auf einen bestimmten Mo-

dus der geleisteten Arbeit – also etwa auf die Frage, mit welcher Hingabe oder mit

welcher Verve ein*e Schauspieler*in ihre Anstellung amTheater leistet – denn dar-

auf, inwelcherWeise sich eine fundamentaleVerbindung zwischenSchauspieler*in

undTheater beziehungsweise Gruppe bildet, die auf einer auch ethischen, das Sub-

jekt selbst betreffenden Verpflichtung beruht. Die Gage im Engagement verweist

auf einen Begriff von Medialität und Relationalität, in deren Zentrum eine ›Sache‹

steht, die eine bestimmte, nämlich durch eine Verpflichtung geprägte Beziehungs-

form kenntlich macht.

Im Engagement schwingt subjektive Verantwortung mit, eine Bereitschaft, sich

subjektiv mit und für die Sache einzusetzen, doch geht dies über das rein Subjek-

tive hinaus und muss relational gedacht werden, bildet eine konstitutive Form von

Bezogenheit. Die Beziehung kann alle möglichen Schattierungen einnehmen, von

Zuneigung und Liebe über vertragliche Verpflichtungen bis hin zur Feindschaft. Im

Englischen bedeutet das ›engagement‹ – als Verlobung – eine Verpflichtung inner-

halb einer Paarbeziehung, die noch nicht eingelöst wurde, aber zu dieser führen

wird. ›To be engaged‹ meint nicht nur diese vertragliche Bindung, sondern – im

Gegensatz zur Pflicht – eine Aktivität der Beziehung. Das mit ›Engagement‹ be-

zeichnete SpektrumderBeziehungkann aber auchbis zurRivalität undFeindschaft

reichen: ›to engage in a fight‹ – wiederum ist es das Englische, in dem eine noch

im 17. Jahrhundert auch für das Deutsche übliche Bedeutung erhalten geblieben

88 So geht der Begriff des ›Engagements‹ als Lehnwort aus dem Französischen über die fränki-

sche Wurzel *waddi – ›Pfand‹ auf die Rechtssprache sowie auf die damit verbundenen sozia-

len Implikationen zurück und steht in Nähe zum Begriff der Bürgschaft. Das Pfand stellt ei-

nen rechtsverbindlichen Einsatz dar, durch den verschiedene Parteien einander verpflichtet

und durch eine gegenseitige Schuldbeziehung miteinander gebunden wurden. Der Pfand-

einsatz als Formder Bürgschaft ist damit nicht einfach eine Bezahlung, die für die Erbringung

einer bestimmten Leistung abzugelten ist, es ist eine Form der Bezüglichkeit, die fundamen-

tal auf der (temporären)Übernahme vonbestimmtenPflichten und Leistungen – auf der Ver-

tretung bestimmter Aspekte rechtlicher Subjektivität – beruht. Damit lässt sich die Pfand-

beziehung weder auf eine rein monetäre Verrechenbarkeit noch auf die bestimmte Qualität

der als Pfand gegebenen Sache reduzieren. Vgl., auch zum Folgenden: Friedrich Kluge: »En-

gagement«, in: Friedrich Kluge (Hg.): Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin

& New York: de Gruyter 1989, S. 178; sowie Wolfgang Pfeifer: »Engagement«, in: Wolfgang

Pfeifer (Hg.): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. Berlin: Akademie Verlag 1993, S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 83

ist. Zwischen Hingabe, subjektiver Verpflichtung und Antagonismus – für das En-

gagement lässt sich nicht einfach eine klare, eindeutige Bedeutung festschreiben.

Stattdessen lässt sich feststellen, dass der Begriff durch alle Bedeutungsschattie-

rungen hindurch die Tatsache eben jener intersubjektiven Verpflichtung – ob einer

Sache, dem Freund, der Geliebte*n oder dem Feind gegenüber – widerspiegelt.

Engagement heißt, vom Gegenüber – ob Sache oder Person – subjektiv betroffen

zu sein und sich verpflichtet zu fühlen. Engagement heißt, mit dem Gegenüber

eine Beziehung haben, diesem nicht gleichgültig sein und schließlich auch durch

und mit dem Engagement an dieses Gegenüber gebunden sein. Kurz: Engagement

heißt, eine Beziehung als fundamental anzuerkennen.

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts bezeichnete ›engagieren‹ schließlich auch zum

Tanz auffordern. Als eine bestimmte Form der bewegten Relationalität, einer Be-

ziehung in Bewegung, weist dies auf einen weiteren Aspekt von ›Engagement‹ hin:

Bezeichnet Engagement ein In-Beziehung-Sein, so kann diese Beziehung nicht als

statische verstanden werden, sondern muss als aktive, als prozessuale anerkannt

und über ihre Prozessualität und Veränderbarkeit beschrieben werden. Eine Bezie-

hung des/als Engagement ist – wie die Relationalität der Tanzenden selbst – dyna-

misch, spontan sich an und durch die miteinander in Relation stehenden Subjek-

te bildend, schaffend und verändernd. Sie zeigt sich als sympoietische Beziehung.89

Dies geschieht aber schließlich dadurch,dass dasEngagement eineAuswirkung auf

die am Engagement beteiligten Parteien hat. Im Engagement als intersubjektivem

Prozess verändern sich die sichmiteinander engagierenden Subjekte, sind einander

verpflichtet: finanziell, politisch, ethisch.Während ein autotelischer Begriff des En-

gagements auf ein nur subjektives Vermögen und seine selbstaffektiveHaltung ver-

weist, möchte ich ›Engagement‹ als Beziehungsform begreifen, die nicht ohne eine

konstitutive Alterität der Beziehung gedacht werden kann. Dabei stehen die ein-

zelnen in Bezug stehenden Glieder der Beziehung – die Relata – in einer transver-

salen Beziehung zueinander. Die Beziehungsform des Engagements ist nicht nur

von einer Richtung her zu denken, sondern beruht auf der beidseitigen Durchdrin-

gung der Beziehung. Gleichzeitig zeigt sich jedes der in einer Beziehung des En-

gagements stehenden Glieder durch dieMedialität der Beziehung, durch die Tatsa-

che des die Beziehung schaffenden ›Pfandes‹ alsMittler der Relation, in einer konsti-

tutiven Dysbalance, oder, wie Gabriele Brandstetter in Bezug auf den Medienbegriff

89 Über den Unterschied zwischen Auto- und Sympoiesis schreibt Donna Haraway: »Sympoiesis

is a simple word; it means ›making-with.‹ Nothing makes itself; nothing is really autopoietic

or self-organizing. In the words of the Inupiat computer ›world game,‹ earthlings are never

alone. That is the radical implication of sympoiesis. Sympoiesis is a word proper to complex,

dynamic, responsive, situated, historical systems. It is a word for worlding-with, in company.

Sympoiesis enfolds autopoiesis and generatively unfurls and extends it.« Haraway 2016, S. 58

(Hervorh. im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

schreibt: »Diese Mitte, Medium, ist nicht mittig, sie ist nicht zentriert.«90 Ihr Be-

zug zu einer vermittelnden Instanz schafft die Beziehung und birgt erst die für die

Beziehung konstitutive Dynamik in der Form eines Aufschubs, da mit der Lösung

des medialen Ungleichgewichts – mit der Einlösung des Pfandes – auch die durch

das Engagement geschaffene Beziehung an ein Ende kommt. Die Glieder der Rela-

tion treten erst in eine dynamische Beziehung,weil zwischen ihnen einUnterschied

besteht, der gerade in der vermittelnden Instanz nicht aufgehoben, sondern ver-

handelt wird. Die Medialität der Beziehung ermöglicht die Aufrechterhaltung der-

selben nicht obwohl, sondernweil zwischen den Gliedern eine konstitutive Alterität

herrscht, die über das Medium bewegt wird, aber niemals ganz stillgestellt werden

kann.

Theorie des anthropozänen Engagements

Adorno entscheidet zum Schluss seines Essays zugunsten des ›autonomen‹ Kunst-

werks; nicht nur aufgrund seinesWiderstandes zumBegriff des Engagements, son-

dern auch – simpler – aufgrund einer historischen Tatsache: »Einer Tradition, die

tief in den deutschen Idealismus hineinreicht – ihr erstes berühmtes, von der Geis-

tesgeschichte der Oberlehrer rezipiertes Dokument ist Schillers Abhandlung über

dasTheater alsmoralischeAnstalt–,wardieZweckfreiheit derKunst,diedoch theo-

retisch zuerst von einem Deutschen rein und unbestechlich zum Moment des Ge-

schmacksurteils erhoben wurde, suspekt.« Er schreibt weiter: »Darum ist es heute

inDeutschland eher an der Zeit, fürs autonomeWerk zu sprechen als fürs engagier-

te.«91 Doch aufgrund der historischen Situation des Anthropozänsmuss hier gegen

das autonome Kunstwerk argumentiert werden. Nicht etwa, um dieses Verhältnis

in eine bedingungslose Positivität umschlagen zu lassen, sondernweil ein bei Ador-

no noch gültiger Gegensatz zwischen ›engagiert‹ und ›autonom‹ schwer haltbar ist

in einer Zeit, in der selbst das Kunstwerk, das sich gar nicht zum Anthropozän ver-

hält, noch als widerspruchsvollstes verstandenwerdenmuss: zwischen Verbunden-

heit und Differenz, zwischen menschlichem Exzeptionalismus und menschlicher

Anteilnahme anden erdsystemischenProzessen, schließlich zwischendemVersuch

eines ökologischesEinstehens undder Tatsache,dass ein ökologisch ›richtiges‹, also

widerspruchsfreies (menschliches) Leben – um an Adornos Sentenz zu erinnern –

imAnthropozän, im ›Falschen‹, nichtmöglich ist. Jedes Kunstwerk imAnthropozän

ist engagiert. Oder es ist nicht im Anthropozän.

90 Gabriele Brandstetter: »Un/Sichtbarkeit: Blindheit und Schrift. Peter Turrinis ›Alpenglühen‹

undWilliam Forsythes ›HumanWrites‹«, in: Henri Schoenmakers et al. (Hg.): Theater undMe-

dien. Grundlagen – Analysen – Perspektiven. Eine Bestandsaufnahme. Bielefeld: transcript 2008,

S. 85–98, S. 85 (Hervorh. im Original).

91 Adorno 1981, S. 427 & 429.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 85

Kunst bleibt mit dem nicht nur nicht-künstlerischen, sondern auch dem nicht-kul-

turellen Außen – den ökologischen, natürlichen Prozessen – in der Tatsache nicht

nur ihrer Aus-, sondern schon ihrer Herstellung unauslöschlich verbunden. Das al-

lein verunmöglicht schon ihreWiderspruchsfreiheit. Ihre Objekte sind zu ›real‹, zu

nahundgleichzeitig zuundeutlich.Eine engagierteHaltung imSinne einerEindeu-

tigkeit undWiderspruchslosigkeit ihrer Bezüge zeigt sich auch im Anthropozän als

bloße ›message‹, wird zum Kunstaktivismus, zur Tendenz. Doch ebenso wenig ist

ein Rückzug auf jene Position des ›idealen‹, nämlich autonomen und sprachlosen

Kunstwerks möglich. Eine radikale Beckett’sche Reduzierung von Welt auf den in-

nersten Kreis des Subjekts und eine Ausblendung nicht-menschlicher Objekte wür-

de ein zumindest implizitesEinverständnismit einem ›business as usual‹, also einer

›Natur als Hintergrund‹ bedeuten. Adorno schreibt: »Kunst heißt nicht, Alternati-

ven zu pointieren, sondern durch nichts anderes als ihre Gestalt, dem Weltlauf zu

widerstehen, der den Menschen immerzu die Pistole auf die Brust setzt.«92 Dieser

Weltlauf ist heute jedoch ein dezidiert anderer, denn dieWelt selbst hat sich radikal

geweitet: In demMoment, in demWelt und Gesellschaftmehr ist als eine bloße Ver-

vielfältigung des Subjekts, bedeutet ein Ende des Subjektiven gleichsam eine Öff-

nung auf die nicht-menschliche Vielfalt der Welt. Die Bedrohung eines Weltendes

wiederum wiegt wesentlich schwerer als alle vorangegangenen Weltenden, impli-

ziert siedocheinenweitausgrößerenBedeutungsrahmenalsdiebloßeReduzierung

auf das Menschliche. In einer solchen Welt kann ein ideal-autonomes Kunstwerk

nichtbestehen.Es ist apriorischdurchwirkt vonVielfältigkeitundWidersprüchlich-

keit. Eine ästhetische Autonomie erscheint daher, heute mehr denn je, undenkbar.

Kunst im Anthropozän kann nicht widerspruchsfrei sein, wenn selbst das Interesse

des scheinbar autonomen anthropozänen Kunstwerks – die Erfahrung des schmel-

zenden Eises bei Ice Watch, die Choreografie zwischen Esel und menschlichen Per-

former*innen vor dem Austritt gegen die Bühnentür – dezidiert einer Erfahrung

nicht-menschlicherWelten gilt.

»What do you do when your world starts to fall apart? I go for a walk, and if I’m

really lucky, I find mushrooms«,93 schreibt Anna Tsing. Das Anthropozän ist Kri-

se: und gleichzeitig Eröffnung eines anderen Begriffs von und Zugriffs auf Welt.

Es ist in Hinblick auf das Anthropozän daher mehr als passend, das ›Engagement‹

auch nach Sartre als Form des verpflichtenden Verstricktseins zu bezeichnen und da-

mit auf die Eingebundenheit eine*r Schriftsteller*in in einen jeweiligen Zeitbezug

92 Ibid., S. 413.

93 Anna Lowenhaupt Tsing: The Mushroom at the End of the World: On the Possibility of Life in Capi-

talist Ruins. Princeton: Princeton University Press 2015, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

zu verweisen.94 Hier findet sich noch ein Widerhall der Nähe des Engagement-Be-

griffs zumBegriff der »insWerk stillgestellten Tendenz der Kunstperiode«95, die für

die geschichtsphilosophischeÄsthetik zumEndedes 18. Jahrhunderts entscheidend

war und damit die Frage der ›Zeitgenossenschaft‹ vonKunst berührt, die »reziproke

Präsentation von Subjekt undWelt«.96 Engagiert sein heißt hier also auch, in einer

besonderen Beziehung zur Gegenwart zu stehen, in einer Beziehung, die nicht al-

lein auf einen bestimmten prädikativen Gehalt einer Epoche verweist, sondern auf

ihre Brüche und Diskontinuitäten. Giorgio Agamben schreibt:

»Contemporariness is […] that relationship with time that adheres to it through

a disjunction and an anachronism. Those who coincide too well with the epoch,

those who are perfectly tied to it in every respect, are not contemporaries, pre-

cisely because they do not manage to see it; they are not able to firmly hold their

gaze on it.«97

Von diesen Disjunktionen und diesen Widersprüchen auszugehen bedeutet, in ei-

ner bestimmtenWeise auf das Anthropozän Bezug zu nehmen. Darauf beruht, wie

oben beschrieben, die besondere – und problematische – Nähe der performativen

Künste zum Anthropozän. Denn wenn das Anthropozän als Signum entgrenzter

menschlicher Agentialität verstanden werden kann, die keinen Bereich unangetas-

tet lässt, so stellt jede ›Performance‹, jede künstlerische Umwandlung der realen

Katastrophen, die das Anthropozän für menschliches und nicht-menschliches Le-

ben bringt, diese Katastrophe nicht nur als ästhetische Möglichkeit dar, sondern

bleibt selbst weiterer Ausweis des Prinzips menschlicher Agentialität.98 Mit ande-

94 Siehe Michael Großheim, »Engagement«, in: Urs Thurnherr, Anton Hügli (Hg.), Lexikon

Existentialismus und Existenzphilosophie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2007, S. 59–63, S. 59.

95 Peitsch 2001, S. 180.

96 Boris Groys: Internet and Presenting of the Present. https://www.ici-berlin.org/events/aesthetis

che-eigenzeiten-heute [21.01.2021].

97 Giorgio Agamben: »What Is the Contemporary?«, in: Giorgio Agamben (Hg.): Nudities. Stan-

ford: Stanford University Press 2011, S. 10–19, S. 11.

98 Die besondere Beziehung zwischen den performativen Künsten und dem Anthropozän be-

ruht nicht nur auf dem intrinsischen Zusammenhang einer Theorie der Performativität zu

Fragen von Handlung und Agentialität, sondern auch zu Aspekten der Zeitlichkeit und Ge-

schichtlichkeit, zu Aspekten also, die mit dem Anthropozän selbst in Frage stehen. So sind

Theater, Tanz, Choreografie und Performance Art nicht nur treffend als ›Zeitkünste‹ definiert,

sondernweisen als ›live art‹ auf die Beziehung einer besonderen, ästhetischen Erfahrung von

Zeit als Gegenwart hin. Sie können damit als Versuche gelten, ein bestimmtes Verhältnis von

Zeitgenossenschaft auf den Begriff zu bringen. Dieser Begriff verweist wie oben beschrieben

nicht nur auf die Bestimmung eines bestimmten Moments, sondern versucht auch, ein Ver-

ständnis für eine ›unmögliche‹ –weil immer schön flüchtige –Gegenwart zu schaffen. Zeitge-

nossenschaft muss dabei nicht nur über eine bloß zeitliche, sondern, wie Juliane Rebentisch

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute


Theorie des anthropozänen Engagements 87

renWorten: Künstlerische Arbeiten zum Anthropozän stellen nicht nur die Kontex-

te, die Probleme und die Dispositive des Anthropozäns dar, sie verweisen nicht nur

auf das Anthropozän. Liegt das gemeinsame Fundament vonAnthropozän und per-

formativer Kunst in der ›Potenz zur Veränderung‹, so verschwindet in den perfor-

mativen Künsten gerade das Differenzierungsmerkmal eines mimetischen Kunst-

verständnisses, das hier noch ethische Sicherheit bieten könnte:Werden in denper-

formativenKünstennicht-menschlicheTiere auf dieBühnegebracht,werdenLand-

massen ausgehoben und verschoben oderwerden künstliche Biotope hergestellt, so

sind diese Arbeiten nicht nur ästhetischeModelle und Entwürfe; sie sind gleichzeitig

auch immer reale Umwandlung,Veränderung,Arbeitmit demNicht-Menschlichen

und sind damit auch Teil der ethischen Kontroverse, der ökonomischen Regeln und

der politischen Entscheidungen, die eben jene Aktionen außerhalb des ästhetischen

Dispositivs betreffenwürden. Ein Begriff des Engagements imAnthropozän für die

performativen Künste, ein Begriff des anthropozänen Engagements also, muss von

dieser Spannung ausgehen undmuss mit diesenWidersprüchen umgehen.

Doch die Tatsache, dass die Probleme des Anthropozäns dergestalt insistent

sind und in und durch die performativen Künste wiederholt geschaffen werden,

zeigt sich auch als Chance: Ist das Anthropozän eine Zeit, in der nicht nur bestimm-

te Wissens- und Erfahrungsweisen zur Disposition stehen, sondern in der gerade

die Erfahrung einer ökologischen Prekarität – eines »Leben[s] ohne das Verspre-

chen der Stabilität«99 –als Erfahrungsmöglichkeit neuerWelten verstandenwerden

kann, liegt die bedeutende ethische Aufgabe darin, um es mit Donna Haraway zu

sagen, ›unruhig zu bleiben‹100 – Staying with the Trouble –, mit der Unruhe, mit den

Problemen verbleiben, anstatt zu versuchen, diese (vor)schnell zu lösen. Dies ver-

stehe ich in besonderer Weise auch als Chance für die performativen Künste: jene

Spannungen,Widersprüche und Probleme aktiv anzuzeigen, aufzunehmen und in

der Iteration insistent zumachen. Anthropozänes Engagement zeigt sich damit als

beschreibt, auch über ihre geographische, soziale und kulturelle Spezifizität Rechnung able-

gen. Zeitgenossenschaft ist mit anderen Worten nicht nur ein temporales Konzept, sondern

verweist auf eine chronotopische Lokalisierung – auf den Bezug zwischen Subjekt und einem

zeitlichen und räumlichen Kontext. Vgl. zum Begriff der ›unmöglichen Zeitgenossenschaft‹

Steve Connor: »The impossibility of the present: or, from the contemporary to the contem-

poral«, in: Roger Luckhurst & Peter Marks (Hg.): Literature and the Contemporary: Fictions and

Theories of the Present. London: Longman 1999, S. 15–36. Vgl. zur Frage einer (konflikthaften)

globalen Zeitgenossenschaft Terry Smith et al. (Hg.): Antinomies of Art and Culture. Durham&

London: Duke University Press 2008; Juliane Rebentisch: »The Contemporaneity of Contem-

porary Art«, in: New German Critique, 42 (1). 2015, S. 223–237, v.a. S. 235–237.

99 Anna Lowenhaupt Tsing:DerPilz amEnde derWelt.Über das Leben in denRuinen des Kapitalismus.

Berlin: Matthes & Seitz 2018, S. 14.

100 Vgl. Haraway 2016, in deutscherÜbersetzung: DonnaHaraway:Unruhig bleiben:Die Verwandt-

schaft der Arten im Chthuluzän. Frankfurt a.M.: Campus 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Jan-Tage Kühling: Ästhetiken des Engagements

ästhetische Aufgabe, die im Anthropozän offenkundig gewordene Notwendigkeit

einer Neubefragung von Disziplingrenzen, epistemischen und skalaren Rahmen

sowie, entscheidend, der Grenze zwischen menschlichen und nicht-menschlichen

Akteuren auf der Bühne durch performative Kunst als Problem insistent zumachen.

Das Nicht-Menschliche ist in jede (Bühnen-)Aktion eingeschrieben. Es betrifft

sowohl die Ebene der Produktion, die materiellen Fundamente der Bühne, die Ste-

nografie, die Architektur; es betrifft die institutionellen Aspekte der performativen

Künste, die Frage der CO2-Bilanzen der Theaterhäuser, Fragen einer nachhaltigen

und ressourcenschonenden Verwaltung der Produktionsmittel, schließlich der

Organisation von Spiel- und vor allem Tourneebetrieb; vor allem aber betrifft es die

auf der Bühne durch die Stücke und Performances präsentierten Ästhetiken, auf

die sich einerseits jene Fragen der Produktion niederschlagen und die andererseits

auch fundamental durch die außertheatralen Diskurse und Fragestellungen in

ihren Formen,Thematiken,Materialitäten undMedialitäten durchdrungen sind.

Anthropozänes Engagement zielt auf die Beziehung zwischen Mensch und Nicht-

Mensch. Es weist eine besondere Nähe zu den Naturwissenschaften als bevorzugte

Form der Erkundung des Nicht-Menschlichen aus und erkennt diese Beziehung

gleichzeitig als problematische an: Sie lässt sich nicht auf eine Positivität zwi-

schen klar zu benennenden Akteur*innen oder klaren epistemischen Rahmen

reduzieren. Anthropozänes Engagement hinterfragt damit eine klare dichotome

Aufteilung von Natur und Kultur sowie Kunst und Wissenschaft und damit auch

die im Raum der Kunst wirksamen Dispositive. Dergestalt eine Problemsituation

akzentuierend, zielt ein anthropozänes Engagement nicht direkt auf Veränderung,

sondern auf das Anzeigen eines Zustandes. Dieser Zustand ist gekennzeichnet

als verpflichtendes Verstricktsein: als Relationalität einer Multiplizität von menschli-

chen und nicht-menschlichen Akteur*innen, die transversal durch verschiedene

zeitliche und räumliche Größen miteinander verflochten sind. Anthropozänes

Engagement verweist damit auf eine fundamentale Form von Relationalität, die

sich in, trotz und erst durch die konstitutive Spannung zu den diese Verbindung

bedingenden Ordnungen auszeichnet. Damit kann anthropozänes Engagement

weder gewählt noch aufgelöst werden, sondern stellt eine fundamentale Insistenz

auf jener Relationalität zwischen Mensch und Nicht-Mensch dar. Anthropozänes

Engagement ist iterativ. Es verbleibt, beharrt, klebt, lässt nicht los, bleibt unruhig,

bleibt gespannt und zeichnet sich gerade dadurch als besonders ›performatives‹

aus. Anthropozänes Engagement insistiert.

In den performativen Künsten wird diese gespannte Relationalität ansichtig ge-

macht, wird ausgestellt und als insistente angezeigt. In diesem Insistieren zeigt

sich die iterative Kraft der Performativität, das heißt die Möglichkeit nicht nur zur

Benennung von Realität, sondern zur Erschaffung und Hervorbringung derselben;

nicht als ein plötzlicher radikaler Schaffensakt, sondern als ein iterativer Akt, als das

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie des anthropozänen Engagements 89

stetige,wiederholende Beschreiben und Insistieren auf den problematischen Bezü-

gen (menschlichen) Handelns in einem dieses Handeln immer transzendierenden

Kontext. Damit verweist anthropozänes Engagement nicht nur auf eine Dynamik

zwischen Mensch und Nicht-Mensch, sondern betrifft damit auch eine Dynamik

historischer Prozesse auf der Bühne als Spannung zwischen einer ontologischen

Verfasstheit – der Bezüglichkeit von Mensch und Nicht-Mensch – sowie einer je

partikularen, spezifischen und historischen Ausformung dieses Verhältnisses. Das

Anthropozänmacht die gespannteBeziehungundgegenseitigeDurchdringung von

menschlichenundnicht-menschlichenAkteurengerade inderNegativität offenbar.

Diese Beziehung wird durch die performativen Künste aufgenommen. Ästhetisch

verdichtet, szenisch wiederholt, exponiert und reflektiert, verweisen die performa-

tiven Künste auf Möglichkeiten anderer Realitätsformen. Dafür aber müssen jene

problematischenBeziehungen– jeneNegativität – auf der Bühne selbst sichtbar ge-

macht werden, dafür muss an ihnen – im anthropozänen Engagement – festgehal-

ten werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004 - am 14.02.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

