Theorie des anthropozanen Engagements

Das Anthropozan und die Geologie des Menschen
Naturwissenschaft und Krise

Der Mensch sei zum geologischen Akteur geworden, schreiben der Atmosphiren-
chemiker Paul Crutzen und der Meeresbiologe Eugene Stoermer.' Die Sedimentie-
rungen, die die Spezies Mensch auf und in den Erdschichten hinterlasse, sei von ei-
ner solchen Gestalt und Quantitit, dass diese nicht einfach in absehbarer Zeit ero-
dieren, zersetzt oder abgetragen werden; stattdessen werden diese Sedimente als
dauerhafte anthropogene Schicht im stratigrafischen Profil ablesbar bleiben. Es sei,
so Crutzen und Stoermer, daher gerechtfertigt, menschliches Handeln in die geolo-
gische Erdzeit einzuschreiben und das Anthropozin als sneues Erdzeitalter< zu be-
stimmen. Crutzen und Stoermer: »It seems appropriate to assign the term >Anthro-
pocene to the present, in many ways human-dominated, geological epoch, supple-
menting the Holocene — the warm period of the past 10-12 millennia.«* Crutzen
und Stoermer begriinden ihre These mit vier Bereichen? (1) die insbesondere durch

1 Crutzen & Stroemer 2002, S. 23.

2 Ibid., Seit 2009 wird der Begriff Anthropozin durch die Anthropocene Working Group
(AWQ), eine interdisziplinare Forschungsgruppe, eingesetzt durch die International Commissi-
on on Stratigraphy, auf die Moglichkeit einer Formalisierung des Begriffs im Rahmen der geo-
logischen Zeitskala systematisch erforscht. Nachdem Zwischenstinde der Arbeit der AWG er-
kennen lieRen, dass das Anthropozin alle Anforderungen zu erfiillen scheint, um in die geo-
logische Zeitskala aufgenommen zu werden, scheint eine Formalisierung des Anthropozans
als geologische Epoche wahrscheinlich. Vgl. Jan Zalasiewicz et al.: »The Working Group on
the Anthropocene: Summary of evidence and interim recommendationsc, in: Anthropocene,
192017, S. 55-60; Jan Zalasiewicz et al.: »When did the Anthropocene begin? A mid-twentieth
century boundary level is stratigraphically optimals, in: Quarternary International, 383 2015a,
S.196—203.

3 Vgl. zum Folgenden vor allem Colin N. Waters et al. (Hg.): A Stratigraphical Basis for the An-
thropocene. London: Geological Society of London 2014; Christophe Bonneuil & Jean-Baptiste
Fressoz: The Shock of the Anthropocene: the Earth, History, and Us. London: Verso 2016, S. 3-18.

- am 14.02.2026, 14:46:53.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

die industrielle Revolution, aber auch durch extensiven Ackerbau und Massentier-
haltung erh6hte Konzentration von Treibhausgasen in der Erdatmosphire inklu-
sive der daraus resultierenden Folgen wie Klimaerwirmung sowie der Anstieg des
Meeresspiegels; (2) die Verinderung von biogeochemischen Kreisliufen von Wasser
(in der Folge von Dammbauten und einer daraus resultierenden Verinderung na-
tiirlicher Erosions- und Sedimentierungsprozesse), Stickstoff und Phosphor (ins-
besondere als Ergebnis kiinstlicher Diingung mit der Folge einer Versauerung der
Meere und dem daraus resultierenden Verlust von Biodiversitit); (3) die direkte Ver-
ringerung der Biodiversitit u.a. durch den Klimawandel, verinderte biogeochemi-
sche Kreisliufe oder auch die direkte Zerstérung von nicht-menschlichen Habita-
ten; schlieflich (4) der direkte Eingriff beziehungsweise die Transformation der Li-
thosphire (der Schicht aller mineralischen Ablagerungen) durch den Bau von Infra-
struktur (insbesondere durch Urbanisierung), die Abtragung von Boden vor allem
im Rahmen des Abbaus von Mineralien und fossilen Brennstoffen, die Verinderung
der Bodenzusammensetzung durch intensiven Ackerbau oder die Schaffung ginz-
lich neuer, anthropogener Mineralien (Plastik, Beton).

Das Anthropozin verweist auf die Tatsache, dass menschliches Handeln sich
durch technologische, wirtschaftliche und soziale Entwicklung in einer Weise ver-
andert hat, dass es sich als Spur in die geologischen Schichten der Erde selbst ein-
schreibt.* Die geologische Grundlage erfasst in der Frage der Sedimentierung die
Konsequenzen dieses anthropozan skalierten menschlichen Handelns. Ein*e zukinf-
tige Geolog*in wird, so die Annahme, in einigen zehntausend Jahren keine Schwie-
rigkeiten haben, Verinderungen in den Sedimenten — den abgelagerten Erdschich-
ten — aufzuzeigen, die auf die Auswirkungen menschlichen Handelns verweisen.
Das Statement, das mit dem Anthropozin gesetzt wird, unterliegt folgender Aus-

4 In der Debatte tiber den Beginn des Anthropozins wurden auch divergierende, selbst einige
Tausend Jahre voneinander entfernte Momente als Beginn vorgeschlagen, so etwa der Be-
ginn der Sesshaftwerdung des Menschen und des Ackerbaus, die beginnende Kolonialisie-
rungim frithen16.Jahrhundert, die Erfindung der Dampfmaschine und der Beginn der Indus-
trialisierung, schliedlich die sogenannte Great Acceleration, also der sprunghafte Anstieg von
Wirtschaftsleistung, Konsum wie auch Umweltzerstérung ab 1945. Allen diesen Momenten
istjedoch gemein, dass es sich jeweils auch um spezifische Schwellen der technischen, sozio-
6konomischen und kulturellen Entwicklung der>Spezies Mensch<handelte. Vgl. u.a. Jan Za-
lasiewicz et al.: »Are we now living in the Anthropocene?«, in: GSA Today, 18 (2). 2008, S. 4-8;
Will Steffen et al.: »The Anthropocene: conceptual and historical perspectives, in: Philosoph-
ical Transactions of the Royal Society, 369 2011, S. 842—-867; Waters et al. 2014; Zalasiewicz et
al. 2015a; Jan Zalasiewicz et al.: »Colonization of the Americas, sLittle Ice Age« climate, and
bomb-produced carbon: Their role in defining the Anthropocene, in: The Anthropocene Re-
view, 2 (2). 2015b, S. 117—127; Simon L. Lewis & Mark A. Maslin: »Defining the Anthropocenex,
in: Nature, 519 2015, S.171-180; Jason W. Moore: Anthropocene or Capitalocene? Nature, History,
and the Crisis of Capitalism. Oakland, CA: PM Press 2016.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

sage im Futur II: Der Mensch wird dagewesen sein. Oder, wie es der Soziologe Bro-
nislaw Szerzynski schreibt:

»The truth of the Anthropocene is less about what humanity is doing, than the
traces that humanity will leave behind. In terms of environmental ethics, one
might say that geology is brutally consequentialist — it does not matter what
one does, or why one did it, just what consequences it will leave behind.«

Die von Crutzen und Stoermer vorgebrachten Beispiele tragen Fakten aus den
Bereichen der Agrar- und Umweltwissenschaft, der Biologie und der Biochemie, ja
selbst der Urbanistik, der Geografie und der Okonomie zusammen - diese fallen
jedoch auf einen Boden, der lexikalisch der Disziplin der Stratigrafie zugehérig ist,
der Wissenschaft der relativen Datierung der Erdzeitalter, einer Teildisziplin der
Geologie, in der Erdzeiten anhand eines einerseits abstrakten, temporalen sowie ei-
nes materiellen, geobiochemischen Systems von Schichten und Zasuren bestimmt
werden.® Die formalen Grundlagen des Anthropozins betreffen die Subdisziplinen
der Geochronologie sowie der Chronostratigrafie — beides klar abgesteckte und
durch zahlreiche Protokolle abgesicherte Wissenschaften; Wissenschaften zudem,
die — wie auch die Geologie im Allgemeinen — nicht auf eine nennenswerte inter-
oder transdisziplinire Reichweite innerhalb der Naturwissenschaften, zwischen
Natur- und Geisteswissenschaften oder sogar in den sozialen, politischen und
medialen Diskurs verweisen kénnen.” Und dennoch spricht der Historiker Chris-
tophe Bonneuil von einem »Geological Turn«® und die Literaturwissenschaftlerin

5 Bronislaw Szerszynski: »The End of the End of Nature: The Anthropocene and the Fate of the
Human, in: The Oxford Literary Review, 34 (2). 2012, S. 165-184, S.169.

6 Diese unterteilt die Erdgeschichte in verschieden skalierte Einheiten, die durch verschiedene
Zasuren — ausgedriickt im System der GSSP (Global Stratigrapic System Point) sowie dem GS-
SA unterteilt werden: Markierungen, die einerseits abstrakte, temporale Schnitte bilden, die
andererseits jedoch konkreten Zasuren entsprechen, die in den materiellen Erdschichten als
Sediment vorliegen. Das Anthropozan, so Crutzens und Stoermers Vorschlag, schliefit sich
im stratigraphischen System des Quartdr, das vor circa 2,58 Millionen Jahren begann, an die
Serie des Holozén an, das vor circa 11700 Jahren nach der letzten Eiszeit begann. Vgl. www.st
ratigraphy.org/timescale [04.04.2019].

7 Und so fragen die Philosophen Michael Ellis und Zev Trachtenberg in Hinblick auf die strati-
graphische Bestimmung des Anthropozans: »Why has a generally obscure scientific process
that will inevitably be mired in recondite committee proceedings touched the nerves of so
many different and wide-ranging constituencies?«Siehe Michael A. Ellis & Zev Trachtenberg:
»Which Anthropocene is it to be? Beyond Geology to a Moral and Public Discoursex, in: Earth’s
Future, 2 2013, S.122-125, S. 123.

8 Christophe Bonneuil: »The Geological Turn. Narratives of the Anthropocene, in: Clive Hamil-
ton et al. (Hg.): The Anthropocene and the Global Environmental Crisis. Rethinking modernity in a
new epoch. London: Routledge 2015, S.17-31

- am 14.02.2026, 14:46:53.

55


https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale
https://www.stratigraphy.org/timescale

56

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Gabriele Diirbeck bestimmt die Geowissenschaften mit dem Anthropozin gar zu
den »neuen Leitwissenschaften« im Hinblick auf die »Erklirung der Gegenwart
[...] selbst bei Aufgaben, die traditionell eher geisteswissenschaftlichen Disziplinen
zugedacht waren«.’

Es scheint, dass diese Leistung der Geologie/Stratigrafie weniger in ihrer diszi-
plindren Methodologie zu suchen ist denn in der Weise, welche Implikationen sich
unter beziehungsweise in den von den Stratigraf*innen untersuchten Erdschichten
verbergen.'® Denn obgleich das Anthropozin eine stratigrafische Bedeutung deno-
tiert, reichen seine konnotativen Anteile viel weiter: Der Klimawandel, ausgelost
durch die zunehmende Steigerung von Treibhausgasen, die fortschreitende Zer-
stérung der Biosphire und der damit einhergehende Verlust der Biodiversitit, die
wirtschaftsbedingte Zerstérung von Lebensraumen im Besonderen zur Gewinnung
fossiler Brennstoffe, die Verinderung biogeochemischer Kreisliufe und die daraus
resultierende Verddung, Versalzung oder Uberschwemmung von Landschaften -
die Tatsache, dass der Mensch als stratigrafischer Marker, als geologische Kraft
sichtbar (werden) wird, impliziert mehr als (s)eine blofle Sedimentierung; was als
anthropogene Sedimente in den Erdschichten abzulesen sein wird, extrapoliert sich
als Konsequenz eines historischen und gegenwirtigen Handelns des Menschen,
das auf natiirliche Umwelten, lokale Okosysteme und das Erdsystem als Gesamtes
in schidlicher Weise wirkt. Die menschengemachte Verinderung ist eben nicht
nur eine Verinderung — sie geht einher mit der Zerstérung von Lebensriumen von
pflanzlichen und tierischen Spezies sowie mit der Ausloschung zahlreicher Arten
und der drastischen Reduktion der Biodiversitit und wendet sich schlief3lich auch
gegen den Menschen selbst. Die Rodung der Tropenwilder, die Umwandlung von
subarktischen Waldflichen in gewaltige Felder zur Férderung von Teersanden, die
Akkumulation von Plastikmiill zu schwimmenden Inseln wie dem Great Pacific Gar-
bage Patch sind keine folgenlosen Einwirkungen auf Umwelten, sondern betreffen
in drastischer Weise die dort angesiedelten menschlichen und nicht-menschlichen
Lebensformen. Schlief3lich ist der anthropogene Klimawandel deutlichstes Zeichen
fir die >Brisanz« des Anthropozins, der die Bestimmung als blof3e geologische
Epoche nicht gerecht wird: Der Klimawandel ist lingst zu einem der dringendsten
Probleme des 21. Jahrhunderts geworden; infolge des Klimawandels ist nicht nur
mit einer massiven territorialen Verschiebung von Flora und Fauna zu rechnen —
der Klimawandel bedroht sehr real die Lebensgrundlage von Tieren, aber auch von
Menschen: Anhaltende Diirreperioden, zusehends intensive Uberschwemmungen
oder ein steigender Meeresspiegel machen jetzt schon bestimmte Orte der Erde

9 Diirbeck 2018, S. 5.

10 Vgl. hierzu Zalasiewicz et al. 2015a, Lewis & Maslin 2015, sowie zur Wissenschaftlichkeit des
Konzepts: Whitney ]. Autin & John M. Holbrook: »Is the Anthropocene an Issue of Stratigra-
phy or Pop Culture, in: GSA Today, 22 (7). 2012, S. 60—61.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

fiir Menschen unbewohnbar; humanitire Katastrophen, Skonomische Krisen,
Migration sind Folgen. Das Anthropozin tiberschreitet den Horizont der Geowis-
senschaften, da es gleichzeitig Kurzschrift fir die menschengemachte, 6kologische
- und ja existenzielle — Krise ist.

Wihrend die geologischen Residuen der Menschheit als Spur die Tatsache der Ska-
laritit menschlichen Handelns bezeugen, werden die Konsequenzen dieses Handelns
wiederum erst vor dem Hintergrund ihrer Reichweite und ihres Wirkungskreises
erfassbar. Diese Reichweite wird wiederum durch die Erdsystemwissenschaften er-
fasst — eine Wissenschalft, die sich seit den siebziger Jahren des vergangenen Jahr-
hunderts der Erforschung des >Systems Erde<, der Wechselwirkungen von biologi-
schen, physikalischen, chemischen und sozialen Komponenten widmet. Das An-
thropozin ist, wie der Philosoph Clive Hamilton schreibt, nicht einfach ein neuer
Begriff fiir die 6kologische(n) Krise(n). Es ist die Krise des Erdsystems — eines Kon-
zepts sowie einer Methode, das die Lehre von nur lokal begrenzten Okosystemen
tibersteigt und ersetzt. Hamilton: »It [earth System science] replaces our current
scientific conception of the Earth as a whole and supersedes traditional geographi-
cal, geological and ecological thinking.«" Das erdsystemische Denken wird zur »in-
tegrative meta-science of the whole planet as a unified, complex, evolving system
beyond the sum of its parts.«” Wihrend frithere Diskurse der Okologie ebenfalls
auf die katastrophalen Implikationen des menschlichen Handelns hingewiesen ha-
ben,” kann das Anthropozin gerade in der Skalaritit menschlicher Agentialitit -
also der Tatsache, dass die Handlungen der >Spezies Mensch« sich in den geologi-
schen Strata sowie in erdsystemischer Skala niederschligt und wirkt — seine diffe-
rentia specifica reklamieren. Die Neuheit des Anthropozans beruht damit weniger auf
der Tatsache der Umweltkrise(n) selbst, sondern darauf, dass sich iiber die jeweils
diszipliniren Zuginge der Geologie und der Erdsystemwissenschaften und der da-

1 Clive Hamilton: »The Anthropocene as rupture«, in: The Anthropocene Review, 3 (2). 2016,
S.93-106, S. 93.

12 Ibid., S.94.

13 Als Griindungstext der Okologiebewegung beispielsweise Rachel Carson: Silent spring. Bos-
ton: Houghton Mifflin; Riverside Press 1962.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

57


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

mit verbundenen Verschiebung der methodologischen Primissen der Gegenstand
dieser >Krisen« selbst verindert.™

Das Anthropozan als (reflexives) Ereignis

Wahrend also sowohl die Geologie wie auch die Erdsystemwissenschaften jeweils
bedeutende Einsichten fir die Bestimmung und Beschreibung der Symptome
und Wirkungen des Anthropozins liefern, wird offensichtlich, dass die Vielzahl
von Diskursen und Ansitzen, die, wie Gabriele Diirbeck darstellt, unter einem
gemeinsamen »Anthropocenic Turn« beschrieben werden kénnen®™, nicht auf na-
turwissenschaftliche Begriffe reduziert werden konnen. Denn das Anthropozin
stellt Fragen nach der Wirkung menschlichen Handelns auf lokale Okosysteme
sowie die Gesamtheit des Erdsystems. In seiner Beschreibung der fiir Flora, Fau-
na und Mensch schidlichen Wirkungen des Handelns der menschlichen Spezies
impliziert es eine Dimension der Ethik. Schliefilich fragt es nach den technologi-
schen, kulturellen und wirtschaftlichen Méglichkeiten einer Zukunft des/nach/im
Anthropozin. Das Anthropozin ist somit nicht nur Teil einer disziplininternen,
geologischen Debatte, sondern fiihrt gleichzeitig eine doppelte Existenz als nar-
rativer, von existenzieller Latenz geprigter Sammelbegriff fiir unterschiedliche
Facetten menschgemachter Zerstorung natiirlicher Umwelten und deren gegen-
wartiger und zukiinftiger Konsequenzen. Das Anthropozin lasst sich nicht auf ein
blof3 naturwissenschaftliches Protokoll reduzieren. Gleichzeitig kann es auch nicht
als geschlossenes kulturwissenschaftliches Narrativ zusammengefasst und so von
seinen disziplindren Grundlagen in der Geologie und in der Erdsystemwissenschaft
getrennt werden. Denn gerade in der Durchlissigkeit der diszipliniren Grenzen
und ihrer gegenseitigen Befruchtung wird erkennbar, dass der Begriff und die Sym-
ptome des Anthropozins eben auch die Grenze zwischen den Disziplinen und die
damit verbundenen Ordnungssysteme hinterfragen. Anstatt eine Kontinuitdt mit
bestehenden Paradigmen zu bezeichnen, wirkt das Anthropozin durch die Briiche

14 Paul Crutzen und Eugene Stoermer weisen durchaus auf Vorlaufer beziehungsweise Vorden-
ker des Anthropozins hin: So habe schon 1873 der italienische Geologe Antonio Stoppani von
der »anthropozoic era« gesprochen, der franzdsische Theologe Teilhard de Chardin und der
russische Geologe Wladimir Iwanowitsch Wernadski wiederum pragten in den 20er Jahren
des vergangenen Jahrhunderts den—spéater unter anderem vom Medientheoretiker Marshall
McLuhan aufgenommenen — Begriff der »nodspharec, einer weltumspannenden Sphére des
menschlichen Geistes. Vgl. Crutzen & Stroemer 2000, S. 17. Dennoch konnte der Gegenstand
des Anthropozans insbesondere in seiner erdsystemischen Konsequenz erst mit der Gene-
se der Erdsystemwissenschaften als wissenschaftlicher Gegenstand erfasst werden. Vgl. Clive
Hamilton & Crinevald: »Was the Anthropocene anticipated?«, in: The Anthropocene Review, 2
(1). 2015, S. 59-72.

15 Vgl. Diirbeck 2018; Diirbeck & Hiipkes 2020.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

und Diskontinuititen sowohl im naturwissenschaftlichen Diskurs um die Geologie
und den Zustand des Erdsystems wie auch im Selbstverstindnis des Menschen.

Die Rede vom Anthropozin als Erdzeitalter, als Epoche, kann daher - jenseits des blof3
stratigrafischen Diskurses — irrefithrend sein, soll damit auf einen Zustand und ei-
ne Stabilitit und Kontinuitit geschichtlicher Ordnungsverfahren verwiesen wer-
den. In der Anthropozin-Literatur finden sich neben den obligatorischen Hinwei-
sen auf Crutzen/Stoermer und der Benennung des Anthropozins als Epoche ebenso
Beschreibungen, die das Anthropozin zeitgeschichtlich anders klassifizieren und
es nicht als Periode oder Epoche, sondern im Hinblick auf seine punktuelle, ja er-
eignishafte Qualitit formulieren. So bezeichnet Clive Hamilton beispielsweise das
Anthropozin als »rupture, als Riss im wissenschaftlichen Gegenstand des Erdsys-
tems.’® Die Historiker Fressoz und Bonneuil wiederum sprechen vom >Shock« des
Anthropozins, vom Anthropozin als Zeitenschwelle.”” Diirbeck bezeichnet das An-
thropozin als ein Paradigmenwechsel® und der Anthropologe Scott F. Gilbert be-
greift das Anthropozin wiederum als »event« und als »transition time«”. Gemein ist
diesen Vorschligen, dass das Anthropozin hier nicht als Epoche verstanden wird,
als Begriff, der eine bestimmte Zustandsbeschreibung abgibt, sich durch eine be-
stimmte Dauer manifestiert und sich durch eine bestimmte Kontinuitit charakte-
risiert. Stattdessen scheint das Anthropozin zum Punkt verdichtet zu werden, wird
als plotzliches Ereignis begriffen oder eben als Schwelle, als Ubergang, der zwei Zu-
stinde, zwei historische Riume voneinander scheidet. Es scheint, oben genannte
Autoren verweisen damit nicht primir auf die durch die Geologie aufgestellte The-
se, das Anthropozin sei das Zeitalter des Menschen, beschreibe also ein dauerndes
Regime des Anthropos. Stattdessen lenken sie die Aufmerksamkeit auf eine Tran-
sitionalitit, die sie mit dem Begriff des Anthropozins benennen. Das Anthropozin
wird hier zur verdichteten historischen, 6kologischen und existenziellen Moment-
aufnahme eines Wandels innerhalb eines sowohl erdsystemischen wie auch geistes-
geschichtlichen Horizonts.

16 Hamilton 2016, S. 93; vgl. auch Clive Hamilton: Defiant Earth: the Fate of Humans in the Anthro-
pocene. Cambridge, UK; Malden, MA: Polity 2017.

17 Bonneuil & Fressoz 2016, S. xiii.

18  Diirbeck 2018, S. 5.

19 Donna Haraway et al.: » Anthropologists Are Talking — About the Anthropocenex, in: Ethnos.
Journal of Anthropology, 81 (3). 2016, S. 535-564, S. 541.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

59


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Das Anthropozin zeigt sich als Zeitenschwelle, als Ereignis und als Schock®®, das
grundsitzliche ontologische, epistemologische und politische Kategorien kritisiert
und in Frage stellt. Dies betrifft nicht nur die Infragestellung der politischen Hand-
lungsmaxime, die aus dem Anthropozin als »grofie Transformation, also der Be-
stitigung fir eine durch Menschenhand transformierte Erde resultiert. Es betrifft
auch eine Kritik des dem Anthropozin inhirenten Universalismus: Nicht der An-
thropos als >universelles Subjekt« sei fiir die destruktive Verinderung des Erdsys-
tems verantwortlich, sondern eine spezifische, historische Kultur- und Wirtschafts-
form: der auf Grundlage der kolonialen Expansion und der industriellen Revoluti-
on beruhende global agierende Kapitalismus.* Ein dergestalt als kritisches Ereignis
zu verstehendes Anthropozin® ist nicht mehr blof3es geologisches Zeitalter, nicht
mehr Metonymie der Umweltschiden oder Beglaubigungsfigur der Allmacht des
»>Anthroposs, sondern performative Leerstelle, die aus der Transgression der epis-
temischen und ontologischen Grenze zwischen Mensch und Erde beziehungsweise
Mensch und seiner Umwelt besteht: War die nicht-menschliche Umwelt als >Natur<
als dasjenige zu begreifen, das dem Menschen unbewegt gegeniibersteht, so betrifft
das Leitnarrativ des Anthropozins nicht etwa blof3 die Beschreibung der Einschrei-
bung, der Verinderung oder aber Zerstorung der natiirlichen Umwelt durch den
Menschen. Es stellt stattdessen die Trennung dieser Bereiche radikal in Frage, und
mit ihr die historische Handlungsmaxime, die auf eben jener Trennung aufbaute.

Damit wird eine weitere Bedeutungsebene des Diskurses offenbar: Denn die kom-
plexe und auf verschiedenen Ebenen feststellbare Einschreibung des Menschen in
die Erde bezeugt ein neues Verhiltnis zur Gegenwart selbst. Das Holozin war in der

20  Obgleich nicht alle oben genannten Autor*innen den Begriff des Ereignisses nutzen, ist den
von ihnen gebrauchten Begriffen — Riss, Ereignis, Schwelle — eigen, dass es sich hierbei einer-
seits um die Beschreibung eines Punktes anstatt eines Zustandes handelt und dass anderer-
seits dieser (Zeit-)Punkt einen Wandel impliziert, wo der Begriff der Epoche eine (gleichblei-
bende) Zustiandigkeit suggeriert hat. Im Folgenden méchte ich mit dem Begriff des Ereig-
nisses operieren — erscheint er mir doch am geeignetsten, obige Begriffe zu subsumieren.
Gleichzeitig erlaubt ein solches Vorgehen, die breite Diskussion des Ereignisbegriffs in den
Natur-, Kultur- und Geschichtswissenschaften, vor allem aber auch in der Philosophie, die-
sen Begriff sowohl an die innerhalb der Erdsystemwissenschaften wie auch innerhalb der
Kulturwissenschaften gefiihrte Debatte um das Anthropozin anzuschlief3en.

21 Vgl. u.a. Andreas Malm & Alf Hornborg: »A geology of mankind? A critique of the Anthro-
pocene narrative, in: The Anthropocene Review, 1 (1). 2014, S. 62—69; Moore 2016, Jason W.
Moore: Capitalism in the Web of Life: Ecology and the Accumulation of Capital. New York: Verso
2015.

22 Vgl. auch hierzu die Arbeit der Critical Anthropocene Research Group, die insbesondere an
den Redefinitionen des Anthropozins interessiert ist. Siehe Critical Anthropocene Research
Group (Carg): Critical Anthropocene Research Group (CARC). https://speculativelife.com/critica
|-anthropocene [12.08.2020].

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene
https://speculativelife.com/critical-anthropocene

Theorie des anthropozénen Engagements

geologischen Nomenklatura das gegenwirtige Zeitalter und wurde in der englisch-
sprachigen Terminologie daher auch als »present« beschrieben. Es stellte nicht nur
eine Zeit relativer Klimastabilitit dar, sondern eine Zeit, in der natiirliche Umwelt in
geologischer Perspektive als frei von menschlichen Einfliissen gedacht wurde.” Mit
dem >Abschluss« des Holozdns wird nun das Anthropozin zur emphatisch gedach-
ten Gegenwart und impliziert somit als Zeitenbegriff eine reflexive Geste: Als >con-
dition anthropocéned* verweist das Anthropozin weder nur auf die geologischen
Urspriinge der Debatte noch allein auf ein 6kologisches Verschulden; es zeigt auch
spezifisch eine Dimension anthropologischer Selbstreflexion an, ob im Modus der
Bestitigung, des Innehaltens oder der Kritik. Damit teilt das Anthropozin und fithrt
fort, was seit der Moderne zu gelten scheint: Reflexion wird nicht nur zur Geste, das
eigene Tun in Frage zu stellen, sondern bildet eine Kategorie reflexiver Bestitigung
und Festschreibung. Das Anthropozin wird zur spezifischen Geste einer selbstaffi-
zierenden Einschreibung und Festschreibung von Gegenwart.?

Es betrifft die Weisen, wie das Erdsystem beziehungsweise die Erde mit
universellen Sinnstrukturen belegt und beschrieben wird. Die anthropogenen Um-
weltschiden - der Klimawandel, die Verinderung der biochemischen Kreisliufe
der Meere, der drastische Verlust an Biodiversitit und die damit auch fiir das
menschliche Leben und Handeln spiirbaren Folgen machen deutlich, dass univer-
selle Sinnzusammenhinge sich verdndert haben und nun einschneidend entlang
der Bruchlinie von Mensch und dem Nicht-Menschlichen, sprich der Summe
erdsystemisch wirksamer Entititen, nicht-menschlicher Umwelten und Akteure
gedacht werden miissen. Fragen der subjektiven Lebensfithrung, der sozialen, der
beruflichen und der kulturellen Verortung in verschiedenen, auch miteinander
konfligierenden >nur menschlichen«< Bezugssystemen werden eingelassen in Kon-
texte, die die Umwelt, den Umgang mit dem Planeten, die >Natur« betreffen: Fragen
der globalen Erwirmung, der Integritit des Erdsystems und der Gewihrleistung

23 Vgl. Dipesh Chakrabarty: »The Climate of History: Four Theses, in: Critical Inquiry, 35 (2).
2009, S.197-222, S. 209f.

24 Vgl. Dipesh Chakrabarty: »The Human Condition in the Anthropocene«, The Tanner Lectures
in Human Values [Online]. https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%2omanuscript.pdf
[02.12.2018].

25  Das reflexive Verhiltnis betrifft schliefilich die Wissenschaft der Stratigraphie selbst. So
schreiben Waters et al.: »Stratigraphy, which deals with the classification of geological time
(geochronology) and material time—rock units (chronostratigraphy), has historically defined
geological units based upon significant, but temporally distant, events. [..] In contrast, the
Anthropocene was proposed as a term (Crutzen & Stoermer 2000) before any consideration
of the nature of the signature of this new stratigraphical unit was given. For the first time in
geological history, humanity has been able to observe and be part of the processes that po-
tentially may signal such a change from the preceding to succeeding epoch.« Waters et al.
2014, S.1.

- am 14.02.2026, 14:46:53.


https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/Chakrabarty%20manuscript.pdf

62

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

von Generationengerechtigkeit. Diese Fragen um die Lebensbedingungen auf dem
Planeten Erde betreffen auch das subjektive Weltverstindnis der Einzelnen, die
Frage, in welcher Beziehung das Subjekt mit seiner Umwelt steht. Somit erhilt ein
universeller, durch die Strukturen moderner und postmoderner Kritik fragwiirdig
gewordener Verweisungszusammenhang eine Dimension, die diesem zumindest
untergeordnet war: die Relationalitit von menschlichen und nicht-menschlichen
Umwelten und die Frage ihres Bestandes als Grundlage von Subsistenz — ihrer
Erhaltung.

Gerade im Moment ihrer physischen, materiellen und ékologischen Bedrohung,
ihres potenziellen >Abhandenkommenss, 6ffnet sich der Begriff von der (Um-)Welt
- und dies wird insbesondere in Diskursen um den Klimawandel deutlich - auf
Kontexte, die bisher von diesem nicht umfasst wurden. Gerade die existenzielle Be-
drohung von (Um-)Welt durch die 6kologische Katastrophe erfordert eine Rejustie-
rung ihres Begriffs sowie der Weisen, wie Menschen und (Um-)Welten in Beziehung
stehen. Denn offensichtlich ist, dass das Narrativ des Anthropozins in letzter Kon-
sequenz einen zentralen Widerspruch benennt, nimlich die Tatsache, dass gerade
durch das Handeln der Spezies Mensch die Grundlagen der eigenen Existenz — und
damit auch der zukiinftigen Handlungsoptionen - in Frage stehen. In welcher Wei-
se kann Mensch noch auf (Um-)Welt Bezug nehmen, zugreifen, handelnd in diese
einwirken?

War die Moderne gerade durch ein Paradigma der Handlungsfreiheit, einer wirt-
schaftlichen, technologischen, kulturellen und kommunikativen Entgrenzung und
emanzipativen Loslésung des Subjekts gepragt, so offenbaren die Erfahrung der
natiirlichen Grenzen und der auf die Umwelt umgewilzten externen Kosten einer
globalen, entgrenzten Wirtschaft gerade ein Fragwiirdigwerden eines bestimm-
ten okonomischen Modells sowie, allgemeiner, eben jener Handlungsmacht, der
Agentialitit des Anthropos. Wihrend Crutzen in seiner Beschreibung des Anthro-
pozins die mehr als ein Jahrhundert zuvor vom italienischen Geologen Antonio
Stoppani genutzte Formulierung des menschlichen Einflusses als »telluric force«?¢,
als >Erdenkraft« nutzt, so wird im Rahmen der inzwischen nun schon iiber 20 Jahre
anhaltenden Diskussion um das Anthropozin immer deutlicher, dass eben jene
Formulierung als reflexive Wendung und normative Befragung ihrer selbst zu lesen
ist. Wenn sich individuelle Konsumentscheidungen durch ihren CO,-Abdruck in
ihrer millionenfachen Potenzierung auf den globalen CO,-Ausstof auswirken,
ist das >Private« mehr als >politisch¢; es zeitigt Wirkungen, die sich auf eine Viel-
zahl nicht-menschlicher Entititen auswirken, deren Kosten andererseits explizit
menschliche und nicht-menschliche Zukiinfte betreffen.

26  Crutzen & Stroemer 2002.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

Das Anthropozin ist ein Problem, das nicht in einer einfachen Weise aufgelost
werden kann, da es unzertrennlich mit seinen Ausgangsbedingungen verbunden
bleibt. Als weird loop”, als sseltsame Schleife<, besteht die paradoxe Logik des An-
thropozins darin, dass seine Symptome — die Moglichkeit der Zerstérung des
Erdsystems — geradewegs seine eigenen Ursachen in Frage stellen: den Menschen
selbst und sein wirtschaftliches und zivilisatorisches Aufblithen. Mit anderen Wor-
ten: Mensch kann im Anthropozin nicht Lésung sein, sondern ist immer schon Teil
des Problems. Hinter das menschliche Handeln lisst sich nicht mehr zuriicktre-
ten, ein >Zuriick zur Natur« ist nicht mehr moglich. Wie Welten gedacht werden
und welche Form des Handelns daraus resultieren soll, ist im Anthropozin nicht
nur unbestimmt, sondern impliziert immer auch die Verinderung der eigenen
— politischen und epistemischen — Lage. sWelt< im Anthropozin ist dynamisch;*®
die Dinge des Anthropozins — der Klimawandel, Plastik, das Aussterben der Tiere
— erscheinen als »Quasi-Objekte« oder als »Hyperobjekte«, als »things that are
massively distributed in time and space relative to humans«* einer Kategorie von

27  Firden Philosophen Timothy Morton ist die Tatsache dersseltsamen Riickkoppelung<eines
der bestimmenden Kennzeichen des Anthropozéns: »A strange loop is weirdly weird: a turn
of events that has an uncanny appearance. And this defines emerging ecological awareness
occurring to civilized« people at this moment.« Timothy Morton: Dark Ecology. For a Logic of
Future Coexistence. New York: Columbia University Press 2016, S. 7.

28  Dynamik beschreiben Brandstetter et al. als »die Disposition einer Gegenwart, die zu einem
Teil zwischen Potenzialitit und Aktualitit in der Schwebe bleibt und so gegenwirtig stets
schon mehr verspricht, als sie jetzt einldst, und die zudem als Zeitort einer jederzeit mogli-
chen Uberraschung durch das Emergente, Ereignishafte eine stets prekire Grenze zwischen
Gewolltem und Widerfahrenem, Aktivitdt und Passivitdt, Fortsetzung und Unterbrechung ei-
nes Prozesses markiert. Dynamik steht fiir Veranderung, ist aber dennoch nicht dasselbe wie
Veridnderung[..].Je zweifelhafter und strittiger die einzelnen konkreten Veranderungen wer-
den, desto mehr Cewicht erhilt die Affektivitat des In-Bewegung-Seins, die das Wesen von
Dynamik ausmacht.« Gabriele Brandstetter et al. (Hg.): SchwarmEmotion: Bewegung zwischen
Affekt und Masse. Freiburg: Rombach 2007, S. 8f.

29 Morton 2013, S.1. Dieser Begriff verweist auf die epistemische Schwierigkeit, die globalen

Interdependenzen der technischen, natirlichen und kulturellen Entwicklungen zu fassen.
Eines dieser Probleme betrifft die Frage, in welcher Weise sNatur« als bisher unbeachtetes
Hintergrundphidnomen verstanden werden konnte, das gerade dadurch eine stabilisierende
Funktion hatte. Morton illustriert das an einem Alltagsbeispiel:
»You are walking out of the supermarket. As you approach your car, a stranger calls out, >Hey!
Funny weather today!« With a due sense of caution — is she a global warming denier or not?
—youreply yes. There is a slight hesitation. Is it because she is thinking of saying something
about global warming? In any case, the hesitation induced you to think of it. Congratulations:
you are living proof that you have entered the time of hyperobjects. Why? You can no longer
have a routine conversation about the weather with a stranger. The presence of global warm-
ing looms into the conversation like a shadow, introducing strange gaps. Or global warming
is spoken or—either way the reality is strange.« Ibid., S. 99.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

63


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Sachverhalten, die weder in Hinblick auf ihren kategorialen noch ihren propositio-
nalen Gehalt, also die Fragen was ist es? und was tut es?, eindeutig zu bestimmen sind.
Es ist nicht moglich, klar zu bestimmen, wo >in ihnen« die Grenze zwischen Natur
und Kultur verliuft, inwiefern sie durch das Handeln des Menschen bestimmt sind
oder von diesem als unabhingig gedacht werden kénnen.

Ein Handeln im Anthropozin — ob auf der Ebene der individuellen Konsum-
entscheidung oder der Ebene der politischen Entscheidungen der Nationalstaaten,
muss diese Tatsachen in Betracht ziehen: Die Welt des Anthropozins setzt sich aus
Gemengelagen menschlicher und nicht-menschlicher, natiirlicher und kultureller
Dinge und Tatsachen zusammen. Handlungen durchziehen diese Welt transversal,
iiber verschiedene Wirklichkeitsbereiche, Kontexte, Zeiten und GréfRenordnun-
gen hinweg. Zwischen einem Wissen, als Form der Erkenntnis von Welt, und
einem Handeln, als Form ihrer geleiteten Verinderung, besteht eine unautheb-
bare Spannung. Weder kann das Anthropozin auf einen einfachen epistemischen
Begriff gebracht werden, noch lisst sich ein richtiges, widerspruchsfreies Handeln
bestimmen. Dass menschliches Handeln sich mit, iiber und auf Kosten des Nicht-
Menschlichen und der Natur entwickelt hat, zeigt der Diskurs um das Anthropozin
endgiiltig auf. Nun gilt es zu fragen, wie sich dieses Handeln entwickeln soll: Welche
Krifte konnen gebraucht werden? Welchen Einfluss soll Mensch ausiiben? Welche
Krifte diirfen nicht mehr genutzt werden? Wie mit diesem Widerspruch umge-
hen? Wie diesem Widerspruch etwas entgegensetzen, wie diesen Widerspruch
vorfithren, wie ihn ausstellen? Wie geht eine Asthetik im Anthropozin mit diesem
Widerspruch um, insbesondere wenn — wie es bei den performativen Kiinsten
der Fall ist — gerade das >Handeln< im Sinne der Performativitit ihre Grundlage
darstellt?

Anthropozan - Asthetik - Kritik
Produktion und Kritik: Brechts »Theater des wissenschaftlichen Zeitalters«

Um diesen Bezug zwischen dem Anthropozin sowie den performativen Kinsten
zu beschreiben und zu erkliren, wie ein als Performativitit zu verstehender Hand-
lungsbegriff als verbindendes Drittes zwischen den Kiinsten und der >geologischen
Kraft« der menschlichen Spezies wirkt, lohnt ein Blick auf einen anderen, spezi-
fisch theatralen Text. In der Beschreibung des »Theaters des wissenschaftlichen
Zeitalters« formulierte Bertolt Brecht in der Mitte des 20. Jahrhunderts nicht nur
bestimmte Grundlagen einer dezidiert politischen Asthetik. Gerade der Bezug
zwischen den von Brecht in Anschlag gebrachten Naturwissenschaften und den
Kiinsten zeigt, wie die dsthetische und die auflerasthetische, die menschliche und

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

nicht-menschliche Welt zusammengedacht werden kénnen und wie gleichzeitig
ein Begriff von Performativitit — hier wiederum als Begriff der Kritik — Asthetik,
Naturwissenschaften, technische und ékonomische Errungenschaften gleichsam
umfassen und damit als genuines dsthetisches Prinzip wirken kann.

Die 50er Jahre des vergangenen Jahrhunderts werden als Beginn der Great Accele-
ration angesehen, des Moments der sprunghaften Steigerung von technischer, wirt-
schaftlicher und sozialer Leistung wie auch einer bis dato ungekannten Zerstérung
nicht-menschlicher Umwelten.>® Koinzidierend mit den ersten nachweisbaren
anthropogenen Radionukliden, wurde dieser Zeitabschnitt durch die Anthropocene
Working Group als Beginn des Anthropozins vorgeschlagen. Zur etwa selben Zeit,
nach seiner Riickkehr aus dem amerikanischen Exil, nach den Erfahrungen der
Grausambkeiten des Zweiten Weltkriegs, des Holocausts und eben jener Atombom-
benabwiirfe, die dieser Bestimmung erst ihre Grundlage verliehen, verfasst Bertolt
Brecht im Sommer 1948 sein Kleines Organon fiir das Theater. Gedacht weniger als
Manifest denn als Sammlung seiner bisherigen Reflexionen zum Theater, formu-
liert er in diesem Text zentrale Ideen seines epischen Theaters. »Unsere ganze Art zu
genieflen«, konstatiert Brecht zu Beginn seines Textes, »beginnt unzeitgemif} zu
werden.«*' Theater konne, so Brecht, nicht mehr in itberzeugender Weise wirken.
Grund hierfiir sei weniger die Tatsache, dass es etwa an zeitgendssischer Dramatik
fehle. Stattdessen blicke das Publikum mit einer anderen Rezeptionshaltung und
Erwartung auf das Theater. Zwischen den gesamtgesellschaftlichen, technischen
und kulturellen Entwicklungen auf der einen Seite und dem Theater auf der ande-
ren bestiinde eine Kluft, die den Blick auf das Theater verindert: »Der Grund dafiir:
wir stehen zu dem Abgebildeten anders als die vor uns«**, schreibt Brecht, und
weiter: »Unser Zusammenleben als Menschen — und das heifdt: unser Leben — ist in
ganz neuem Umfang von den Wissenschaften bestimmt.«*

Fiir Brecht verweist dies auf die Notwendigkeit, ebenjene Beziehung zwischen
der Gesellschaft und der theatralen Asthetik zu iiberpriifen und dieses Verhiltnis zu
erneuern. Dies kann aber nur gelingen, wenn das Theater sich auf ebenjene Prinzi-
pien und die Krifte besinnt, die die heutige Gesellschaft prigen. Ein Theater, adres-
siert an die »Kinder des wissenschaftlichen Zeitalters«,>* muss sich also ebenjene
Naturwissenschaften, die Verinderungen und Umwilzungen auf den Gebieten der

30 Siehe u.a.]John R. McNeill & Peter Engelke: The Great Acceleration. An Environmental History of
the Anthropocene since 1945. Cambridge: Harvard University Press 2014.

31 Bertolt Brecht: »Kleines Organon fiir das Theater«, Gesammelte Werke 16. Schriften zum Theater
2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1964, S. 661-700, S. 667.

32 Ibid.

33 Ibid., S. 667f.

34 Ibid., S.671.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

65


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

technischen Entwicklung zum Vorbild nehmen, um, folgen wir Brecht, zu einer zeit-
gendssischen Asthetik zu gelangen. Dass Wissenschaft und Kunst auf zwei distink-
te, aber doch miteinander verbundene Sphiren zielen, scheint fiir Brecht dabei un-
zweifelhaft zu sein: »Es treffen sich aber Wissenschaft und Kunst darin, dass beide
das Leben der Menschen zu erleichtern da sind, die eine beschiftigt mit ihrem Un-
terhalt, die andere mit ihrer Unterhaltung.«** Die Vorbildfunktion der Wissenschaf-
ten besteht fiir Brecht jedoch nicht etwa darin, dass jene auf ein objektiv >richtiges«
oder >swahreres< Weltbild rekurrieren witrden, sondern auf eine bestimmte Eigen-
schaft, ein bestimmtes Prinzip, das Brecht in den Wissenschaften verortet. Oder,
wie Hans-Christian von Herrmann iiber Brechts Theater schreibt: »Wissenschaft
ist nicht der Inhalt des Theaters, sondern die Verbindung von Theater und Wissen-
schaft liegt in einer bestimmten Haltung zur Welt«.** Kunst und Wissenschaften
treffen sich bei Brecht gerade in der Tatsache der Produktivitit und des Produzie-
rens, in der gezielten Verinderung der Umwelt und der technologischen Begeben-
heiten. Diese Form der Produktion bekommt bei Brecht einen Namen, ja gilt ihm
als besondere Haltung. Er schreibt:

»Die Haltung ist eine kritische. Gegeniiber einem Fluss besteht sie in der Regulie-
rung des Flusses; gegeniiber einem Obstbaum in der Okulierung des Obstbaums,
gegenliberder Fortbewegungin der Konstruktion der Fahr- und Flugzeuge, gegen-
Uber der Cesellschaft in der Umwalzung der Gesellschaft. Unsere Abbildungen
des menschlichen Zusammenlebens machen wir fiir die Flussbauer, Obstziichter,
Fahrzeugkonstrukteure und Gesellschaftsumwalzer, die wir in unsere Theater la-
den und die wir bitten, ihre frohlichen Interessen bei uns nicht zu vergessen, auf
dass wir die Welt ihren Gehirnen und Herzen ausliefern, sie zu verindern nach
ihrem Gutdiinken.«*’

Kritik bedeutet hier nicht etwa Beurteilung, Bewertung oder Infragestellung von
(falschen) Handlungen, gesellschaftlichen Werten, Praktiken und Institutionen.?®
Kritik ist stattdessen die »grofRe Methode der Produktivitit«* — ein durch wissen-
schaftliche und technologische Mittel bereitgestelltes Potenzial, das sich in der ak-
tiven Verinderung der eigenen Lebensumstinde ausdriickt. So wenig die Wissen-
schaften fiir Brecht in Hinblick aufihre epistemische Funktion Vorbild sind, so we-
nig beruft sich der Begriff der Kritik auf eine >richtige< Handhabe. Stattdessen kann

35 Ibid., S. 670.

36 Hans-Christian von Herrmann:»Brechts>Theater des wiissenschaftlichen Zeitalters«, in: Vol-
ker I3briicker & Christian Hippe (Hg.): Brecht und Naturwissenschaften. Berlin: Verbrecher Ver-
lag 2017, S. 4147, S. 43.

37  Brecht1964.

38  Vgl.Jaeggi & Wesche 2009, S.7.

39  Brecht1964, S. 673.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

gelten, was Rahel Jaeggi und Tilo Wesche iiber den Begriff der Kritik schreiben: »So-
fern sie sich auf soziale Verhiltnisse richtet, stellt Kritik gesellschaftliche Werte,
Praktiken und Institutionen und die mit diesen verbundenen Welt- und Selbstdeu-
tungen ausgehend von der Annahme infrage, dass diese nicht so sein miissen, wie
sie sind.«*° Kritik ist nicht nur Grundlage der Wissenschaften, sondern wird gleich-
sam zu ihrem auch aktiv schaffenden Prinzip.

Hier wiederum gilt es, so Brecht, die Briicke zwischen den Wissenschaften und
der Kunst zu schlagen, denn: »In dem Zeitalter, das kommt, wird die Kunst die Un-
terhaltung aus der neuen Produktivitit schopfen, welche unsern Unterhalt so sehr
verbessern kann und welche selber, wenn einmal ungehindert, die grofite aller Ver-
gniigungen sein kénnte.«* Beziehungsweise: »Die Kritik, das heif3t die grofie Me-
thode der Produktivitit, zur Lust machend, gibt es auf dem sittlichen Gebiet fir das
Theater nichts, was es tun muss, und viel, was es tun kann.«** Kritik, die der Produk-
tivitit zugrunde liegende Methode, ist hier weder ein apriorisch epistemisch oder
okonomisch vorgefasster Begriff, sondern benennt im weitesten Sinne ein Prinzip
der Historisierung: die Bedingung der Méglichkeit der Verinderung. Und so wirke
schliefdlich Kritik bei Brecht nicht nur als aufSeristhetisches Modell, als Fundament
oder als Ziel (theatraler) Asthetik, sondern wird genuin dsthetisches Prinzip. Des-
halb beruht auch Brechts berithmter >Verfremdungseffekt<, wie er im Kleinen Orga-
non dargestellt wird, auf einem Begriff des historischen Bewusstseins, der durch
den asthetischen Akt erreicht werden soll. Um ein Gefiihl fur die Moglichkeit histo-
rischen Wandels und ergo politischen Handelns zu entwickeln, miissen sich Brechts
Zuschauer*innen zunichst von einer deterministischen Sichtweise der Dinge frei-
machen. Verinderbarkeit — sowohl individuelle wie auch kollektive, geschichtliche
wie politische — wird zum politischen und 4sthetischen Imperativ:

»Wie er ist, muss er nicht bleiben; nicht nur, wie er ist, darf er betrachtet werden,
sondern auch, wie er sein konnte. Wir miissen nicht von ihm, sondern aufihn aus-
gehen. Das heifst aber, dass ich mich nicht einfach an seine Stelle, sondern ihm ge-
geniiber setzen muss, uns alle vertretend. Darum muss das Theater, was es zeigt,
verfremden.«*?

40  Vgl.Jaeggi & Wesche 2009, S.7.

41 Brecht1964, S. 670f.

42 |bid, S.673.

43 |bid., S. 682. Die Vermeidung von >Einfithlung<ist nicht Selbstzweck des V-Effekts, sondern
dient stattdessen einer dsthetischen wie emanzipativen Haltung: der Vermittlung der Mog-
lichkeit von Veranderung und der Verbindung des Individuums mit einer gréfReren Universa-
litat. Durch die Darstellung einer Vielzahl moglicher Sichtweisen und Standpunkte der Ge-
schichte erhilt das Publikum nicht nur einen Einblick in immer unterschiedliche Perspekti-
ven, sondernauch in die Relationalitat und Relativitat des Individuums. Der historische Wan-
del basiert auf der Einsicht in die immer relative Position des Individuums in Bezug auf ein
grofieres, auch transhistorisches Kollektiv und ist damit gleichzeitig 6konomisches, wissen-

- am 14.02.2026, 14:46:53.

67


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Die Bedingung der Verinderung der eigenen Geschichte beruht bei Brecht auf der
Haltung der Kritik, der Moglichkeit der Distanznahme vom Gegenwirtigen und des
Verweisens auf eine andere Geschichte. Die Leitlinien dieser Haltung, die eine der-
gestalt gedachte Emanzipation ermdglicht, beruhen wiederum auf der Herange-
hensweise der Wissenschaft an die Natur, die »uninderbar«erscheint.** Die Art und
Weise, wie wissenschaftlicher und technologischer Fortschritt die Realitit verin-
dert, wird zur Blaupause fiir eine emanzipatorische Politik. Brechts Begriff eines
Theaters des wissenschaftlichen Zeitalters reagiert auf die Art, wie sich durch die indus-
triellen und technologischen Revolutionen des 19. und 20. Jahrhunderts das Wesen
der Natur selbst verindert hat: Die Naturgesetze werden von einem immerwahren-
den ontologischen und theologischen Hintergrund des menschlichen Schicksals zu
einer jeweils blof§ partikularen und historischen Formation; ihre Uberwindung und
das Eingreifen in die Natur wird selbst zu einem tiber die Wissenschaften hinaus-
reichenden anthropologischen Prinzip der lustvollen Verinderung.* Natur ist bei
Brecht nicht das dem Theater Aufienstehende — sei es als Bereich, derignoriert wird,
sei es als Bereich, der ein bestimmtes ontologisches >So-Sein< des Menschlichen be-
stimmt und daher eine bestimmte Form der mimetischen Abbildung bedingt, wie
es etwa Motive des Naturalismus erfordern wiirden. Brecht denkt die Beziehung im
Theater stattdessen in Analogie zur sozialen Welt, die sich immer schon - und seit
der industriellen (bei Brecht: wissenschaftlichen) Revolution in besonderer Weise —
mit, durch und auf Kosten der Natur konstituierte.*® Brechts Idee eines >Theaters
des wissenschaftlichen Zeitalters<, wie es im Kleinen Organon beschrieben wird, ist

schaftliches, schlieftlich an die Arbeiter*innenklasse gebundenes emanzipatorisches Projekt.
Uber die Nihe von Brechts Begriff der Kritik und einer Gesellschaftstheorie konstatiert Flo-
rian N. Becker, »dass Brechts Begriff der Kritik tatsachlich im Wesentlichen dem des histori-
schen Marx entspricht.« Florian N. Becker: »Zu Naturwissenschaft und Kritik in Marx’ Theorie
und Brechts Theater, in: Volker I8briicker & Christian Hippe (Hg.): Brecht und Naturwissen-
schaften. Berlin: Verbrecher Verlag 2017, S.177-196, hier S.178.

44  Brecht1964, S. 681.

45  »Esist eine Lust unseres Zeitalters, das so viele und mannigfache Veranderungen der Natur
bewerkstelligt, alles so zu begreifen, dass wir eingreifen kdnnen. Da ist viel im Menschen,
sagen wir, da kann viel aus ihm gemacht werden. Wie er ist, muss er nicht bleiben; nicht nur,
wie er ist, darf er betrachtet werden, sondern auch, wie er sein kénnte.« Ibid., S. 682.

46  Interessanterweise ist sich Brecht selbst bewusst, dass die Dialektik von Mensch und Natur—
wie diejenige zwischen Arbeiterklasse und Bourgeoisie —selbst von Ungleichheit durchdrun-
gen ist und dass diese Ungleichheit sogar notwendig sein kdnnte, um die Emanzipation der
Arbeiterklasse selbst sicherzustellen. Er schreibt: »Haben die neuen Wissenschaften so eine
ungeheure Verdnderung und vor allem Verdnderbarkeit unserer Umwelt ermoglicht, kann
man doch nicht sagen, dass ihr Geist uns alle bestimmend erfiille. Der Grund dafir, dass die
neue Denk- und Fithlweise die groRen Menschenmassen noch nicht wirklich durchdringt, ist
darin zu suchen, dass die Wissenschaften, so erfolgreich in der Ausbeutung und Unterwer-
fung der Natur, von der Klasse, die ihr die Herrschaft verdankt, dem Biirgertum, gehindert
werden, ein anderes Gebiet zu bearbeiten, das noch im Dunkel liegt, namlich das der Be-

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

durchdrungen vom Prinzip der Historisierung und damit Zeugnis einer anthropo-
logischen Verortung des Menschen im Modus von Performativitit als Verinderung.
Und gleichzeitig ist das Kleine Organon auch Ausweis davon, wie diese Beziehung
sich gerade in der Abhingigkeit vom Nicht-Menschlichen realisiert und paradoxer-
weise gerade ihre (scheinbare) Unabhingigkeit zum Ausdruck hat. Der historische
und emanzipative Impetus des Brecht'schen Theaters muss durch diese konstitutive
Bedingung gedacht werden: Wenn bei Brecht die Wissenschaften und die Arbeiter-
klasse im Theater qua Kritik zum Motor eines historischen Wandels werden kénnen,
dann ist die Natur, die nicht-menschliche Welt, ihr Treibstoff und ihre Ressource.

(Performative) Asthetik im Anthropozan

»The Anthropocene is about global weirding — the weirding of a natural world that
can no longer be separated from human interference, but also the weirding of hu-
man existence that has become a »geological force<, beyond control and intention«*,
schreibt die Literatur- und Kulturwissenschaftlerin Eva Horn. Das Anthropozin
verkompliziert die Dinge und entzieht einen sicheren Boden — seine >Dinge« sind
zu nah, zu grof, zu verwoben und bleiben nicht einfach greifbar. Dies betrifft auch
eine Asthetik im Anthropozin und - insofern gerade das »Handeln« als spezifische
Kategorie hinterfragt wird — gerade die im Theater beziehungsweise die unter dem
Stichwort der >Performativitit« wirkenden Grundlagen. Insofern das Kunstwerk
nicht mehr von seinen Produktionsbedingungen und damit auch von seinen 6ko-
logischen Kosten getrennt werden kann, sich also der schidliche Umwelteinfluss
selbst in der Asthetik zeigt, ja diese durchdringt, wirkt der Begriff einer emphatisch
vorgebrachten, umweltverindernden Performativitit, wie er von Brecht unter der
Maf3gabe der Kritik formuliert wird, zumindest doppelziingig.

Insofern jedes menschliche — auch kiinstlerische — Tun in einem global ver-
zweigten, erdsystemischen Netz kultureller, technischer, natiirlicher, organischer
und anorganischer Prozesse und Akteure steht, kann nicht mehr auf eine direkte
und einfache Kausallogik Bezug genommen werden. Insofern rdumliche, zeitliche,
numerische Skalaritit sich im Anthropozin nicht nur erweitert, sondern entgrenzt
und der >Anthropos« selbst zu einer Figur von geologischem Ausmaf wird, kann von
einer einfachen Extrapolation von Wirkungen nicht mehr ausgegangen werden.
Die spezifischen Problemfelder des Anthropozins fiir die Kiinste zeigen sich, so

ziehungen der Menschen untereinander bei der Ausbeutung und Unterwerfung der Natur.«
Ibid., S. 669.

47  Eva Horn: »Challenges for an Aesthetics for the Anthropocene, in: Gabriele Diirbeck &
Philipp Hiipkes (Hg.): The Anthropocenic Turn. The Interplay between Disciplinary and Interdis-
ciplinary Responses to a New Age. New York & London: Routledge 2020, S.159-172, S.160.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

69


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Horn, in den Aspekten der Latenz, der Interrelationalitit sowie der Skalaritit:*® Die
Symptome des Anthropozins sperren sich hiufig einer einfachen (visuellen) Dar-
stellung, bezeugen eine Verbundenheit von menschlichen und nicht-menschlichen
Akteuren und Prozessen und manifestieren sich zudem auf durch- und bisweilen
auch gegeneinander wirkenden Skalen. Allen drei Aspekten ist dabei eigen, dass
sie einen klaren epistemischen Zugrift auf die in Frage stehenden Aspekte ver-
unmoglichen; ob durch eine bestimmte iiberschrittene Schwelle der riumlichen
oder temporalen Grofe oder aber aufgrund der Tatsache, dass Objekt und Subjekt
selbst miteinander verbunden sind und somit keine privilegierte, distanzierte
Beobachtung moglich ist.

Damit kann, so Horn, eine Asthetik im Anthropozin sich weder darauf zuriick-
ziehen, bestimmte Aussagen einfach wiederzugeben und darzustellen, noch aber
eine neue Form des dsthetisch Erhabenen darzustellen, das — obgleich iiberwilti-
gend - doch auch durch die Vernunft wieder eingehegt werden konne. Stattdessen
bestiinde die Herausforderung, die das Anthropozin an die Asthetik stellt, gerade
darin, jene Briiche und Inkongruenzen erfahrbar zu machen. Auf diese Herausfor-
derungen kann Asthetik nicht allein in einer thematischen oder inhaltlichen Ebe-
ne reagieren; das Anthropozin betrifft die Form des Kunstwerks selbst. So schreibt
Horn:

»Art in the Anthropocene, if it is to be more than a thematic endeavor, must ad-
dress these cognitive and ethical difficulties as a question of form: art as an effort
to render visually, sensually, affectively, or conceptually phenomena which other-
wise elude experience.«*

Und weiter: »What latency, entanglement and scale have in common is that they
cannot be addressed simply as topics or themes, but only as problems of form.«*°
Horn macht den Begriff der Form insbesondere fiir die visuellen Kiinste stark
und beschreibt, dass sich die durch das Anthropozin konstituierte Spannung in
diesen durch ein Spiel mit GrofRen, Skalen und Materialien niederschligt. Der
Schwerpunkt anthropoziner Kunst verlagert sich somit von der Darstellung eines
bestimmten Objekts hin zur Darstellung seiner formalen Unbestimmbarkeit und
Latenz: »Anthropocene art addresses our inability to get these obscure zones of la-
tency into proper focus, and the difficulty of casting them into a form which would
allow us to deal with them—aesthetically, epistemologically and also politically.«*

48  Eva Horn & Hanns Bergthaller: The Anthropocene. Key Issues for the Humanities. London: Rout-
ledge 2020, S.164.

49  Horn 2020, S.164.

5o Ibid.

51 Horn & Bergthaller 2020, S. 168f.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

Die Konflikte und Spannungen des Anthropozins betreffen in besonderer Weise
die Wahrnehmung und kénnen daher in besonderer Weise als dsthetische bestimmt
werden.** Es scheint damit folgerichtig, die Aufgabe einer kiinstlerischen Asthetik
darin zu bestimmen, auf der Formebene des Kunstwerks zu wirken. Es ist jedoch
entscheidend hinzuzufiigen, dass diese Herausforderung eben nicht nur zu einer
Erneuerung des Form-Inhalt-Problems fiihrt: Die Frage der Form ist fir die mo-
derne Asthetik fundamental, da hierdurch die Frage auf den Akt der Wahrnehmung
selbst gelenkt wird und dadurch Asthetik im Sinne von Aisthesis an Fragen der Epis-
temologie gebunden wird — was sehe ich, wie sehe ich es und unter welchen Bedin-
gungen und von welcher Position betrachte ich es? Diese jedoch sind weiterhin im
beziehungsweise am Kunstwerk verortet und bewegen sich im eingehegten Rahmen
einer Asthetik, die einen klaren Schnitt ziehen kann zwischen einer »auReristheti-
schen« sowie einer >inneristhetischen« Realitit. Und wihrend die visuellen Kiinste
- zumindest solche, die noch einen deutlichen Objektcharakter aufweisen® - ge-
rade erst iiber die Moglichkeit der Bestimmung einer dufleren Form tiberhaupt erst
eine Trennung von Form- und Inhaltskriterium zulassen, kann ebenjenes nicht in
gleicher Weise fiir die performativen Kiinste behauptet werden.

Performative Akte sind — auch in der Kunst — als selbstreferentielle Akte zu verste-
hen, in denen, wie Fischer-Lichte schreibt, »Materialitit, Signifikant und Signifi-
kat zusammenl|fallen].«** Damit ist nicht nur eine klare Trennung von >Form« und
>Inhalt« unméglich, auch steht eine Grenzbestimmung zwischen einer genuin is-
thetischen und einer dieser >dufleren< Sphire mit jedem performativen Akt selbst
in Frage. Wurden jedoch in den performativen Kinsten (und auch in (sprach)philo-
sophischen Theorien der Performativitit) grenziiberschreitende performative Ak-
te weiterhin im Bereich des Kulturellen beziehungsweise des Menschlichen veror-
tet, veridndert sich dies spatestens mit dem Anthropozin. Brechts Thesen zu einem
>Theater des wissenschaftlichen Zeitalterse, aber auch die anfangs zitierten Beispie-
le — Ice Watch, Balthazar, Jérome Bel — machen deutlich, dass hier nicht nur Fragen

52 In diesem Sinne schreiben auch Heather Davis und Etienne Turpin: »The Anthropocene can
be framed as the global condition of being born into a world that no longer exists, as Bill
McKibben has recently claimed. We are all sbeing overtaken by processes that are unmaking
the world that any of us ever knew,< Deborah Bird Rose asserts. This overtaking is primarily
an aesthetic event.« Heather Davis & Etienne Turpin: »Art & Death: Lives Between the Fifth
Assessment & the Sixth Extinctiong, in: Heather Davis & Etienne Turpin (Hg.): Art in the An-
thropocene Encounters Among Aesthetics, Politics, Environments and Epistemologies. London: Open
Humanities Press 2015a, S. 330, S.11.

53 Soschreibt Eva Horninihrer Diagnose deranthropozinen Asthetik iiber die Skulptur Untitled
(Plastic Cups) von Tara Donovan, Horn & Bergthaller 2020, nennt aber auch die Arbeiten von
Olafur Eliasson, des Architekten Philippe Rahm oder die Skulpturen von Tomas Saraceno.

54 Erika Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 245.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

der Form zur Debatte stehen, sondern auch die Frage der Produktionsbedingungen
sowie die Fragen nach den Grenzen zwischen Kunst und Nicht-Kunst, ja implizit
sogar die Grenze zwischen Kunst und Natur: Zwischen Handlung und Szene, zwi-
schen Vordergrund und Hintergrund, zwischen einem klaren Bereich der Relevanz
und einer blof3 >hintergriindigen« Bithne kann nicht klar unterschieden werden.

Zeigt sich das Anthropozin als Krisensituation und als genuines >Problems« fiir
die Kiinste dort, wo es sich als Problem des Umgangs mit dem Anthropozin als Ob-
jekt darstellt — in der Unméglichkeit einer einfachen Distanzierung, einer einfachen
und widerspruchsfreien Bestimmung des >Ortes< der Kunst, seiner Verfasstheit so-
wie seiner Orientierung — seines gesellschaftlichen, ethischen und politischen Telos
-, wird diese >Problemhaftigkeit<in den performativen Kiinsten noch einmal poten-
ziert. Fragen des Klimawandels, der Zerstérung von Okosystemen und Lebensriu-
men fiir menschliche und nicht-menschliche Wesen sowie des massenhaften Arten-
sterbens durchdringen jeden Aspekt unseres Lebens und — wie die hier beschriebe-
nen Beispiele zeigen — natiirlich auch die Fragen der Kunst, ihrer Produktion, ihrer
Rezeption, ihrer Kritik.

Daher muss auch fir die Kunst im Anthropozin gelten, dass die Herausforde-
rungen, die sich ihr im Anthropozin stellen, nicht nur eine auf das Feld der Form
(beziehungsweise der Form-Inhalt-Debatte) gebannte Frage der Epistemologie als
Frage der Anschauung, der Erkenntnis und des Wissens betreffen, sondern die diese
Epistemologie selbst rahmenden Fundamente fragwiirdig werden lassen.

Hinzu kommt, wie bei Brecht deutlich wurde, dass die performativen Kiinste in
ihrem intrinsischen Bezug zu >Performativitit« bestimmte Wesensmerkmale teilen,
die auch das Anthropozin prigen. Entscheidend ist hier nicht nur die Frage einer
skalar, raumlich und zeitlich entgrenzten Handlungsfihigkeit, die dem Anthropos
zugesprochen wird. Es geht vielmehr um eine bestimmte Eigenschaft dieses Han-
delns, die das Anthropozin an ein Paradigma der Performativitit kniipft und die
einer bestimmten, hiufig emphatisch an die (performativen) Kiinste entgegenge-
brachten Hoffnung widerspricht. Der Tanzwissenschaftler Andre Lepecki schreibt:

»Performance« does not name solely the advent of a new aesthetic category
usually identified with happenings, performance art, body art, actionism, and
post—-modern dance — all artistic expressions that emerged more or less globally
between 1959 and 1979, in parallel with the transition between liberal capitalism
and its neoliberal integrated global form. It also expresses a whole new political
condition of power that is co-extensive, and yet has totally different goals, to
the political-aesthetic promises embedded in the artistic practices we usually
identify as performance.«*®

55  André Lepecki: Singularities: dance in the age of performance. New York, NY: Routledge 2016,
S. 8.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

Lepeckis Analyse zielt auf die Verbindungen zwischen den zeitgendssischen Kiins-
ten und einem dergestalt im Sinne des Neoliberalismus verstandenen Begriff von
>Performances, den er im direkten Bezug zu Jon McKenzies Theorie der organisatio-
nal performances, die auf eine bestimmte Leistungsorientierung und auch auf eine
bestimmte Managementmethode zielen, entwickelt.*®

Was bei Brecht jedoch deutlich wurde, war, dass die Nihe zwischen den kiinst-
lerischen Performances und einem im nicht-kiinstlerischen Raum wirksamen
Begriff der Performativitit iiber ein anderes, aber verwandtes Verstindnis von
Performativitit gefasst werden kann: So beschreibt McKenzie neben den organi-
sational sowie den cultural performances die techno-performances als weiteren Strang
einer in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts offensichtlich gewordenen Form
von Performativitit. Dieser Begriff zielt auf die insbesondere im Kontext des
US-amerikanischen Militirkomplexes des Kalten Kriegs, aber auch zunehmend in
der Konsumbkultur bestehenden technologischen Entwicklungen und die Tatsache,
dass Maschinen, Dinge, eben Technologien und nicht Angestellte, Manager*innen
oder Kiinstler*innen s>performen«. Diese techno-performances beschreibt McKenzie
dabei als essenzielle Bedingungen fiir die globalen, technologischen und ¢kono-
mischen Entwicklungen des 20. und 21. Jahrhunderts: »[c]Joncepts of technological
performance help guide the design, testing, and manufacture of thousands upon
thousands of industrial- and consumergrade commodities«.”” Wihrend die organi-
sational und cultural performances sich in ihrer Verfahrensweise an einer konkreten
(menschlichen) Zielsetzung orientieren und somit als zielgerichtete Akte und Pro-
zesse zu bestimmen sind, kann McKenzie fiir die techno-performances keine positive
Definition finden. Techno-performances sind Paradigmen einer autotelischen Schaf-
fenskraft, sie kennzeichnet allein ihre »effectiveness of performances in terms of
executability, the technical >carrying-out« of prescribed tasks, successful or not.«*
Maschinen, Design, Konsumgiiter: Sie alle erfilllen ihre >Performance<, wenn sie
funktionieren, wenn ihre Funktionsweise moglichst effizient erfiillt wird.

Bestand fiir Brecht die -Methode der Kritik¢ in einer die Wissenschaft, Tech-
nologie, Gesellschaft und Kultur tibergreifenden Form einer im Grunde abstrakten
Erkenntnis der Verinderbarkeit der Dinge — und auch eines spielerischen, ja lust-
vollen Umgangs damit —, so kénnen die von McKenzie beschriebenen techno-perfor-
mances als Zuspitzung dieses Prinzips betrachtet werden. Sie zielen nicht mehr auf
einen konkreten Gegenstand, einen konkreten Raum, eine konkrete Situation und
den sinnhaften Gehalt der Ausfithrung einer Tatigkeit. Entbunden noch eines eman-
zipatorischen Ethos, sind sie stattdessen das entfesselte Paradigma anthropoziner

56  John Mckenzie: Perform or Else: From Discipline to Performance. London and New York: Rout-
ledge 2001, v.a. S. 55-94.

57  Ibid., S.10.

58 Ibid., S.97.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

13


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

Potenzialitit: reine -Machbarkeit« in einem Zeitalter, in dem Performativitit nicht
mehr subjektiv zuordenbare, zielgerichtete und auch durch bestimmte Rahmenbe-
dingungen erst legitimierte menschliche (Sprech-)Handlung ist, sondern in einer
apersonalen >Technosphire«wirksam wird, in einem »system for which humans are
essential but, nonetheless, subordinate parts.«*

Verband Brecht mit seiner Haltung noch eine politische Hoffnung qua kritischer
Distanz, zeigt das Anthropozin, dass auch die performativen Kiinste sowie das in
ihnen wirksame Prinzip der Performativitit sich eben nicht unschidlich denken
lassen. Kritik — verstanden als performativer Mechanismus der Verinderung - ist
stattdessen selbst zentraler Wirkmechanismus der im Anthropozin wirksamen
Schiden. Das Brecht'sche Ideal einer kritischen Haltung, die auf den Prinzipien
der Produktivitit und Verinderung beruht, erscheint in einer Zeit mehr als frag-
wiirdig, die weniger als >neues wissenschaftliches Zeitalter« zu verstehen ist und
eher Endzeiterwartungen schiirt. Der emanzipatorische Impetus, der klar an ein
historisches Subjekt — die Arbeiter*innen — gebunden bleibt, verflichtigt sich in
den anthropozinen Techno-Performances: Brechts Begriff von Kritik verwandelt sich
in Zeiten einer apersonalen kybernetischen Technosphire® in die phantasmatische
Hoffnung, dem Klimawandel und der Umweltzerstérung durch eine Steigerung
der menschlichen >Agency« in erdverindernden Grofiprojekten entgegenzuwirken,
ohne sich der erdsystemischen Kosten — der planetaren, erdsystemischen, 6kologi-
schen und natiirlichen Grenzen des Wachstums oder der >Planetary Boundaries<*
— sowie der Unkontrollierbarkeit des Systems — so in den erdsystemischen Kipp-
punkten® — bewusst zu werden.® Eine dergestalt entkoppelte Produktivitit bleibt
Phantasma, die Natur als »Hintergrund« wird zum reaktiven System: Klimawandel,
Verlust der biologischen Vielfalt und die Veranderung biogeochemischer Kreisliufe
sind nicht nur Verinderungen, die sich auf die Erde selbst auswirken, sondern
haben auch wegweisende Auswirkungen auf das (nicht-)menschliche Leben.

59  Peter Haff: »Humans and technology in the Anthropocene: Six rules, in: The Anthropocene
Review, 1 (2). 2014, S.126—136, S.127.

60 Aufdie Verbindungen des Brecht’schen Theaters mit der Kybernetik verweist auch von Herr-
mann. Vgl. Hans-Christian von Herrmann: »Theater und Kybernetiks, in: Zeitschrift fiir Semio-
tik, 33 (3-4). 2012, 5. 325-337.

61 Johan Rockstrom et al.: »A Safe Operating Space for Humanityx, in: Nature, 46 (1). 2009,
S. 472-475.

62  Timothy M. Lenton et al.: »Tipping elements in the Earth’s climate systemc, in: PNAS, 105 (6).
2008, S.1786-1793.

63  SoinKonzepten dessguten Anthropozins, vgl. John Asafu-Adjaye et al.: An Ecomodernist Ma-
nifesto. 2015; Simon Dalby: »Framing the Anthropocene: The good, the bad and the uglyx, in:
The Anthropocene Review, 3 (1). 2016, S. 33—51.

- am 14.02.2026, 14:46:53.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

Anthropozénes Engagement
Kritik und Engagement

Kritik ist als Form der bestimmten Negation Negativitit und Distanznahme eigen. Sie
stellt eine Bewegung dar, die Ab- und Loslésung bezeichnet, ohnejedoch in absoluter
Trennung zum Kritisierten zu stehen, und sich eben darum als emanzipativ zeigen
kann, als Anspruch, »nicht so regiert zu werden.«* Wenn aber Kritik — in und durch
Distanz — aus oben benannten Griinden nicht mehr moglich ist, gilt es zu fragen,
ob an ihre Stelle nicht ein Begriff treten kann, dessen Wirkung nicht auf Distanz,
sondern auf Nihe beruht. Hierzu méchte ich den Begriff des Engagements wihlen.%

Wihrend der Begriff der Kritik jedoch fast mithelos gebraucht werden kann und
beinahe eine Selbstverstindlichkeit darstellt, so gilt das mitnichten fiir das Engage-
ment. Als politischer und sozialer Begriff durchaus gebrauchlich, scheint das En-
gagement fiir die Kunst- und Kulturwissenschaften die Bedeutung, die es etwa in
den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts innehatte, verloren zu haben. So schreibt Ut-
sula Geitner: »An den Begriff des Engagements zu erinnern, sich gar aufihn zu be-
rufen, bedarf eines Einsatzes. Denn es stehen Vorurteile einer gewissen Uberholt-

64  Michel Foucault: Was ist Kritik? Berlin: Merve 1992, S. 33.

65  Als Gegenworte zu Kritik scheinen an dieser Stelle weder der Begriff der Normativitit noch
der Begriff der Affirmation hilfreich. Hierzu kann auch auf die Komplexitat des Verhiltnisses
von Kritik durch seine semantische und sprachphilosophische Umkreisung verwiesen wer-
den. Denn so wenig >Kritik« mit einer Streichung, einer Léschung oder Negation eines Sach-
verhaltes gleichzusetzen ist, so wenig taugt der Begriff der >Affirmation<— Bejahung — als
sein Gegenteil: Als Negation der Negation stimmig, ist Affirmation nichts der Kritik Entge-
gengesetztes, nichts ihr Auferes, sondern hat immer schon Anteil an jeder Kritik, die in der
Handlung und Praxis der Unterscheidung am Gegenstand verbleibt. Ebenso wenig kann der
Begriff ders>Norm«als Gegenwort zu Kritik gebildet werden; Kritik orientiert sich an Normen
beziehungsweise an einer Normativitat. Kritik kann normativ werden; doch sosehr Kritik ge-
gen eine Norm gewendet werden kann, so kann Kritik auch im Namen einer Norm durchge-
fithrt werden. Normativitdt bleibt der Bezugsrahmen tber die Kritik ihren Geltungsanspruch
manifestiert. Wenn Kritik also nicht Negation bedeutet und Affirmation nichtihr Gegenwort,
sondern ihre implizite Grundlage ist, so scheint es sinnvoll, iber mégliche andere Gegenwor-
te nachzudenken und so semantischen Spannungen nachzuspiiren, um nicht den Begriff der
Kritik selbst einer Entgrenzung zuzufiihren. Kritik zeigt sich als Technik und Mittel — nichtals
Urteil. Kritik ist rhetorisch strukturiert. Und gleichzeitig ist gerade Rhetorik —verstanden hier
nicht nur als Kunst der Rede, sondern als Lehre sprachlicher und, weiter, medialer Verfasst-
heit— Ziel der Kritik. Rhetorik somit im Paar mit Kritik zu denken erlaubt es, den Begriff der
Kritik von seiner Urteilskraft zu entbinden — Kritik duflert sich nicht als Ausdruck von Norma-
tivitat, sondern als (rhetorisches) Mittel, einen Bezug zu Normen herzustellen, auf Normati-
vitdt zu verweisen, diese aufzurufen, verhandelbar zu machen und auch in Frage zu stellen.
Gerade der Verweis auf Rhetorik macht den Begriff der Kritik also durchlassig. Vgl. Niehues-
Probsting 1990.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

75


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

heit, Angestaubtheit entgegen.«*® In der Nihe von Engagement im kunstwissen-
schaftlichen Diskurs bewegen sich Formen der Tendenz, der Parteinahme und Par-
teilichkeit®” — Aspekte, die nicht nur eine potenziell unreflektierte Verbindung und
Indienstnahme der Literatur beziehungsweise Kunst durch eine politische, aufier-
isthetische Stromung betreffen und dadurch die Kunst selbst ihres Eigenen, der As-
thetik, entkleiden, sondern die auch in der Gegeniiberstellung mit ihrer vermeint-
lichen Gegenseite — der Autonomie der Kunst und dem lart-pour-lart-Gedanken —
eine fiir die Literatur konstitutive Spannung negieren, die in der Literatur selbst auf-
gehoben ist. So schreibt Adorno in Hinblick auf die Gegeniiberstellung des enga-
gierten<und des »autonomen« Kunstwerks in seinem Essay zum Engagement in sei-
nen Noten zur Literatur: »Zwischen den beiden Polen zergeht die Spannung, an der
Kunst bis zum jiingsten Zeitalter ihr Leben hatte.«*®

Abzugrenzen ist ein Begriff des Engagements in der Kunst jedoch nicht nur von
seinem Gebrauch als »vorwissenschaftliches Passepartoutwort«®® im Sinne einer
apriorisch normativen Wertung, die die Kunst zwangsliufig in den Dienst eines
blofien Politikums stellt und damit Gefahr liuft, dass jene mit einem Begriff des
Aktivismus identisch wird. sEngagierte Kunst<lduft somit nicht nur Gefahr, von der
Auseinandersetzung mit der dsthetischen Form abzusehen, also ihre kiinstlerische
Form zu missachten. Sie ist ebenfalls, so Adorno, gerade aufgrund ihrer Fokus-
sierung auf das >Richtige« nicht fihig, sich als dsthetische Form zu prisentieren
und zu iiberzeugen: »Am schwersten fillt wider das Engagement ins Gewicht, dass
selbst die richtige Absicht verstimmt, wenn man sie merkt, und mehr noch, wenn
sie eben darum sich maskiert.«” Nicht nur versagt die engagierte Kunst damit
asthetisch, ihr offensichtlich ausgestelltes Engagement fithrt auch dazu, dass der
eigentlichen >Botschaft¢, der politischen Aufgabe, derer sich diese Kunst stellen
wollte, widersprochen wird. Die >richtige Haltung« liuft somit Gefahr, zum blof3en
Stil zu gerinnen und damit sich wider die eigene Absicht zu wenden. Ubrig bleibt
ein Spektakel, bei dem politische Inhalte weniger verhandelt denn einzig ausgestellt
werden:

66  Ursula Geitner: »Stand der Dinge: Engagement-Semantik und Gegenwartsliteratur-For-
schung, in: Jirgen Brokoff et al. (Hg.): Engagement. Konzepte von Gegenwart und Gegenwarts-
literatur. Gottingen: V&R Unipress 2016, S.19-58, S. 19.

67  Vgl. auch Helmut Peitsch: »Engagement/Tendenz/Parteilichkeits, in: Karlheinz Barck et al.
(Hg.): Asthetische Grundbegriffe. Band 2: Dekadent — Grotesk Frankfurt a.M.: J.B. Metzler 2001,
S.178-223.

68 Theodor W. Adorno: »Engagement«, Noten zur Literatur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981,
S.409-430, S. 410.

69  Jirgen Brokoff et al.: »Einleitung, in: Jiirgen Brokoff et al. (Hg.): Engagement. Konzepte von
Gegenwart und Cegenwartsliteratur. Gottingen: V&R Unipress 2016a, S. 918, S. 10.

70  Adorno 1981, S. 422.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

»Durchs dsthetische Stilisationsprinzip, und gar das feierliche Gebet des Chors,
erscheint das unausdenkliche Schicksal doch, als hitte es irgendeinen Sinn ge-
habt; es wird verklart, etwas von dem Grauen weggenommen; damit allein schon
widerfahrt den Opfern Unrecht, wiahrend doch vor der Gerechtigkeit keine Kunst
standhielte, die ihnen ausweicht.«”"

Das Problem am Engagement in der Asthetik besteht also nicht etwa nur im Fest-
halten an einer bestimmten >message«. Das Problem beruht stattdessen auf der Tat-
sache, dass mit dem Begriff des Engagements jener Widerspruch ignoriert werden
soll, der zwischen einer politischen Botschaft sowie ihrer zwangsldufigen kiinstleri-
schen Ausstellung verliuft und vor der Adorno warnen mochte. Die dem Kunstwerk
inhirenten Widerspriiche zeigen sich umso deutlicher, je direkter das Engagement
auf die Welt einwirken und diese verindern mochte. Die Konsequenz fiir Adorno
scheint eindeutig:

»Jedes Engagement fiir die Welt muss gekiindigt sein, damit der Idee eines enga-
gierten Kunstwerks genligt werde, der polemischen Verfremdung, die der Theo-
retiker Brecht dachte und die er um so weniger praktizierte, je geselliger er dem
Menschlichen sich verschrieb.«’

Doch hinter der Tatsache, dass die engagierte Kunst nicht nur einerseits ihre eigene
isthetische Auseinandersetzung iibergeht, sondern zudem noch in der Prisentati-
on, im Vorfithren, ja Ausstellen offensichtlicher politischer Botschaften eben jener
politischen Intention schidlich ist, steht fiir Adorno noch eine weitere, vielleicht
sogar gewichtigere Begriindung, sich gegen das Engagement zu stellen. Engage-
ment will auf eine Haltung hinaus, eine Haltung zudem, die nicht nur eine sub-
jektive Einstellung darstellt, sondern die, so Adorno iiber den Begriff des Engage-
ments bei Sartre und Brecht, eine Eindeutigkeit verlange: »Theoretische Richtigkeit
des eindeutig Intendierten«” durchdringe die Texte Brechts, das Engagement bei
Sartre wiederum »rutscht in die Gesinnung des Schriftstellers [...]. Thm [Sartre] wird
das Kunstwerk zum Aufrufvon Subjekten, weil es nichts ist als Kundgabe des Sub-
jekts, seiner Entscheidung oder Nichtentscheidung.«” Das engagierte Kunstwerk
verliere also gerade da seine Kraft, wo es sich als Manifestation der Subjektivitit

71 Ibid., S. 423f.

72 Ibid., S. 425/426. Burckhard Diicker weist darauf hin, dass sich Adorno in seiner Ablehnung
des Engagements eigentlich fiir die Dialektik des engagiert-autonomen Kunstwerks stark-
macht. Vgl. Burckhard Diicker: Theorie und Praxis des Engagements. Studien zur Geschichte eines
literarisch-politischen Begriffs. Heidelberg: Univ., Neuphilol. Fak., Diss. 1978, S. 172. Die Formu-
lierung von sengagiert vs. autonomc ist so bei Adorno nicht zu finden.

73 Adorno 1981, S. 416.

74  Ibid., S. 413.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

71


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

der Kiinstler*in beziehungsweise der Schriftsteller*in expliziert und daher auch ei-
ne fiir die dsthetische Wirkung konstitutive Alteritit verliere. Es wird zur Frage des
sRichtigens, ist paradoxerweise selbst Theorie, zahnlos.

Doch auch eine grofiere >Welthaltigkeit« des Engagements wiirde hier keine
Abhilfe schaffen, denn die Logik von Adornos Forderung, vom Begriff des Enga-
gements Abstand zu nehmen und damit den Einsatz der Kunst dort zu suchen,
wo jene sich in der Negation zur Welt bewegt, beruht darauf, dass die »hochst
konkreten geschichtlichen Sachverhalte«, nimlich die »Abdankung des Subjekts«™,
selbst in einer negativen Aquivalenz zur Welt stehen: Denkt Adorno das Ende des
Subjekts aus der Erfahrung von Auschwitz, so stehen darin nicht nur die Moglich-
keitsbedingungen des Subjekts selbst in Frage, sondern — im selben Moment - auch
die Frage nach den Moglichkeiten einer Welt, einer Totalitit von Erfahrung, die es
legitim macht, ein Subjekt itberhaupt erst positiv zu begriinden.” Nach Auschwitz
sind fir Adorno sowohl Subjekt wie Welt fragwiirdige Kategorien, da sie in sich
keinen positiven, affirmativen Bezug mehr darzubieten vermégen.”” Wenn aber im
Sinne Adornos hier zwischen Welt wie Subjekt keine Differenz mehr vorzufinden
ist, die zu bejahen wire, ist es nur konsequent, sich gegen eine Kunst zu stellen, die
Subjekt beziehungsweise Welt in positiver Weise qua Engagement affirmiert.

Daher ist Beckett Adornos Dichter der Stunde: Hier sind das Ende des Subjekts
und das Ende der Welt logischerweise ineinander gekoppelt und miteinander durch
Negativitit verbunden. Der Turm, aus dem Clov und Hamm in Becketts Endspiel
in die Leere starren, stellt nicht nur die Allegorie eines subjektiven Bewusstseins
dar, das Aussichtspunkt einer rein negativen Erfahrung ist, sondern spielt mit der
(Un-)Méglichkeit von Formbildung, dort, wo sich Subjekt und Welt gegen- und mit-
einander konstituieren.” Die LandstrafRe bei Warten auf Godot wiederum ist nicht

75 Ibid,, S. 425.

76  Adorno: »Den Satz, nach Auschwitz noch Lyrik zu schreiben, sei barbarisch, méchte ich nicht
mildern; negativ ist darin der Impuls ausgesprochen, der die engagierte Dichtung beseelt.
Die Frage einer Person aus>Morts sans sépulturecs>Hat es einen Sinn zu leben, wenn es Men-
schen gibt, die schlagen, bis die Knochen im Leib zerbrechen?<ist auch die, ob Kunst iiber-
haupt noch sein diirfe; ob nicht Regression im Begriff engagierter Literatur anbefohlen wird
von der Regression der Gesellschaft selber.« Ibid., S. 422f.

77 So schreibt Dicker von Adornos sengagiert-autonomem« Werk als »totale Negation des Be-
stehendenc, Diicker 1978, S.173.

78  Sartreschicktseinen Uberlegungen zur Rolle der engagierten Literatur nicht nur eine rezepti-
onsasthetische und eine anthropologische, sondern ebenso eine fundamental-ontologische
Reflexion zur Beziehung zwischen Subjekt und Weltvoraus. Er schreibt: »Jede Wahrnehmung
wird bei uns von dem Bewusstsein begleitet, dass die menschliche Realitit senthiillendc< ist
—d.h. durch sie»gibt es<ein Sein, mehr noch: der Mensch ist das Mittel, durch das die Dinge
sich manifestieren; unsere Anwesenheit in der Welt vervielfiltigt die Beziehungen, wir set-
zen diesen Baum zu jenem Stiick Himmel in Beziehung; dank uns offenbaren sich dieser seit
Jahrtausenden tote Stern, dieses Mondviertel, dieser dunkle Fluss in der Einheit einer Land-

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

nur Kreuzung, sondern sowohl topologischer wie subjektiver Nexus, der allein auf

Zufilligkeit insistiert und sich dadurch jeder Affirmation von Sinn fiir Subjekt oder

Welt gleichermafen verschlief3t. Eine Welt, die auf das Subjekt einerseits und auf

seinen kollektiven Begriff andererseits reduziert wird, kann - logischerweise — aus

keinem dieser Begriffe eine dialektische Sinnwendung vornehmen, denn:

»Die Kunstwerke, welche durch ihre Existenz die Partei der Opfer naturbeherr-
schender Rationalitit ergreifen, waren im Protest stets auch der eigenen Beschaf-
fenheit nachinden Rationalisierungsprozess verflochten. Wollten sie ihn verleug-
nen, so waren sie dsthetisch und sozial gleich unkraftig: hohere Scholle. Das orga-
nisierende, Einheit stiftende Prinzip eines jeden Kunstwerks ist eben der Rationa-
litit entlehnt, deren Totalititsanspruch es Einhalt tun méchte.«”®

Adorno wendet sich gegen eine Form von Sinnstiftung, deren Zusammenhang

durch ein einheitliches Prinzip geschaffen werden konnte, also gegen eine Einheits-

erfahrung, die er einerseits in der Form einer kapitalistischen Vermarktungslogik

79

schaft; die Geschwindigkeit unseres Autos, unseres Flugzeugs ordnet die groflen Erdmassen;
bei jeder unserer Handlungen zeigt die Welt uns ein neues Gesicht. Wenn wir aber wissen,
dass wir die Entdecker des Seins sind, dann wissen wir auch, dass wir nicht dessen Erzeuger
sind. Wenden wir uns von dieser Landschaft ab, dann wird sie ohne Zeugen in ihrer dunklen
Permanenz verharren. Zumindest verharren: Niemand ist so téricht anzunehmen, dass sie
in Staub zerfallen werde. Wir werden in Staub zerfallen, und die Erde wird in ihrer Lethargie
verharren, bis ein anderes Bewusstsein sie erweckt. So kommt zu unserer inneren Gewiss-
heit, »enthiillend<zu sein, die andere Gewissheit, dass wir hinsichtlich des enthiillten Dinges
unwesentlich sind.« Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1965,
S. 25 (Hervorh. im Original).

Sartres Welt wird zum Hintergrund, zur Leinwand menschlichen Tuns: Die Gesamtheit all
dessen, das nicht menschlich ist, ist apriorisch unbedeutend im Sinne der Semiose, aber ma-
teriell existent und stellt damit den Menschen einen Raum bereit, in dem menschliches, ge-
schichtliches Handeln erst sinnhafte Ziige annehmen kann. Welt, Natur und Nicht-Mensch-
liches sind zwar >das, erlangen jedoch erst durch menschliche Wahrnehmung, Semiose so-
wie Handlung Bedeutung; Freiheit ist bei Sartre geboren aus dem Verstindnis der onto-
logischen Beziehung zwischen Mensch und Welt und den daraus fiir Sartre resultierenden
menschlichen Gestaltungsmoglichkeiten. Gerade dadurch, dass die Welt nicht aktiv ist, ge-
rade dadurch, dass die Welt ontologisch vom Menschen und durch den Menschen geformt,
bestimmt und gemacht wird, kann die Freiheit in der menschlichen Tat und durch diese ge-
wihrleistet werden. In der Kunst und Literatur wird diese Beziehung zwischen subjektiver,
bedeutender Freiheit und Welt nun paradigmatisch vorgefiihrt; Literatur ist sowohl Modell fir
Sartres freiheitliche Anthropologie, wie auch Ort ihrer Darstellung. Das Nicht-Menschliche —
die (Um-)Welt—hat hier nurinsofern Relevanz, als sie den bezeichneten Hintergrund des welt-
schaffenden Subjekts darstellt und damit die Bedingung dieser Weltschaffung — der Freiheit
des Subjekts — als Hintergrund erst ermoglicht. Engagement hilt an dieser Freiheit fest und
muss damit—dhnlich wie bei Brecht —das Nicht-Menschliche als Hintergrund setzen.
Adorno 1981, S. 427.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

79


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

der Kunst, andererseits in der »engagierten< Haltung der Kiinstler*in erkennt, die
einer Logik der Richtigkeit, der Einheitlichkeit und engagierten — und dadurch
generischen — Subjektivitit folgt. Seine Losung ist eine Abkehr und eine Negation
von Subjekt und Welt, eine Abkehr von der »verlogene[n] Positivitit von Sinn.«*°

Adornos Urteil scheint nicht nur itberzeugend, sondern in der engen Verflechtung
von Subjektivitit und Welt auch kompromiss- und alternativlos. Doch gerade damit
stellt sich die Frage, welchen Platz von Verinderung Adorno diesem Nexus selbst
einriumt. Mit anderen Worten: Obgleich Adorno seine Kritik am Engagement
durchaus mit den rezenten historischen Erfahrungen begriindet, bietet er selbst
keinen Ausblick auf eine positive Entwicklung des Verhiltnisses von Subjekt und
Welt, das dann wiederum die Schale zugunsten des Engagements wenden konnte.
Daher erscheint Adornos Kritik an dieser Stelle nicht nur konsequent, sondern
gleichzeitig auch apodiktisch.

Eva-Maria Siegel fasst Adornos Einstellung zum Engagement folgendermafen
zusammen: »Sprachlosigkeit und Handlungsarmut, wo sie Ausdrucksformen des
Leidens am Anderen sind, gelten allein als Merkmale autonomer Kunst auf der Bith-
ne.«*" Wenn Adorno folglich das Engagement, wie oben beschrieben, als theoreti-
sche Richtigkeit betrachtet und entsprechend ablehnt, so stimmt auch, dass Ador-
nos Kritik am Engagement selbst auf einem »Reinheitsgebot«®?, nimlich auf dem
der Negativitit, beruht.

Engagement: Skizze®®

Adornos Skepsis gegeniiber dem Engagement-Begriff zielt auf den Impuls der
subjekt- und autor*innenzentrierten Wirklichkeitsverinderung in Missachtung
der dialektischen und auf Negativitit fufenden Kraft der dsthetischen Form. »En-
gagement wird problematisch, weil die Absicht, Wirklichkeit zu gestalten, nun im

80 Ibid, S. 426.

81 Eva-Maria Siegel: »Keinen mehr schone der Konflikt der beiden Bl6cke«. Adorno, Brecht und
die Folgenc, in: Jiirgen Brokoff et al. (Hg.): Engagement. Konzepte von Gegenwart und Gegen-
wartsliteratur. Gottingen: V& R Unipress 2016, S.195-213, S. 208.

82  Ibid.S.207.

83  Andieser Stelle kann keine umfassende alternative Theorie des Begriffs entwickelt werden.
In den folgenden Kapiteln in der Auseinandersetzung mit zeitgendssischen Arbeiten der per-
formativen Kunst soll ein Phianotyp eines anthropozidnen Engagement-Begriffs entwickelt
werden. (Ein)leitend soll hier jedoch noch auf die Semantik und Etymologie des Engage-
ment-Begriffs im Sinne von tentativen Fluchtlinien verwiesen werden. Nicht, weil damit auf
eine>wahrere<Bedeutung des Begriffs abgehoben werden soll, sondern, gegenteilig, weil da-
mit gerade auf ein historisches Potenzial des Begriffs verwiesen werden kann, das—so meine
These —gerade im Anthropozin als historischer Schwelle von Bedeutung ist.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

Zusammenhang mit praktizierten Formen der Wirklichkeitsgestaltung gesehen
wird«®, schlieft Burckhard Diicker seine Untersuchung iiber den Engagement-
Begriff. sEngagement< bewegt sich so zwischen einem konkreten Praxisbegriff, der
Gefahr liuft, mit Asthetik nicht viel gemein zu haben, und einer »Leerformel«®,
die das >Engagement« auf eine subjektive Affekt- und bisweilen Bekenntnisform
reduziert.®® Als Bezeichnung einer Subjektivitit, die sich durch die Intensitit ihres
Wissens und Tuns bestimmen l4sst und gleichzeitig unbestimmt bleiben muss, will
sie nicht als eine je schon bestimmte Form von Praxis verstanden werden. Formen
des Engagements sind vielfiltig. Wie sich rengagierens, wofiir oder wogegen, steht
offen: fiir die Linke oder die Rechte, fiir eine Sache, ein Unternehmen, eine Ethik,
eine Religion, fir Tierwohl oder fiir gesundes Essen — oder auch fiir das Gegenteil.
Welcher Sache sEngagement« dient, ist fir die Semantik des Begriffs ebenso wenig
notwendig wie die Form ihrer Praxis. Engagement liuft nicht nur Gefahr — wie
Adorno fiir Brecht schreibt —, generisch zu sein, sondern ist auch autotelisch.®’
Doch verfolgt man die historische Entwicklung des Begriffs, so wird erkennbar,
dass Engagement auf einen semantischen Kern verweist, der sich im Laufe der Zeit
verschieden gewandelt hat und der erst im 19. und 20. Jahrhundert eben jene bei
Sartre, Brecht und Adorno gebrauchte Reflexivitit des Begriffs — im Sinne des sub-
jektiven Engagements— mehr und mehr in den Vordergrund riickte. Ein fritherer Ge-
brauch machte im Begriff des >Engagements« vielmehr die mediale und intersubjek-
tive Bindung und Verpflichtung zwischen verschiedenen (Rechts-)Subjekten stark,
die durch ein zwischen den Parteien stehendes Drittes — ein Pfand, eine Biirgschaft

84  Diicker1978, S.195.

85 Ibid.

86 Engagementerscheint denn in diesem Begriff im weitesten Sinne als internalisierte Form der
Uberzeugung und damit auch im Kontext einer im Foucault’'schen Sinne verstandenen Re-
gierungstechnik wie der Pastoral- beziehungsweise der Biomacht. Wer sich engagiert, muss
nicht mehr iberzeugt werden, wer sich engagiert, der muss weiter kontrolliert werden, da
die jeweiligen Normen und Werte im Subjekt selbst schon internalisiert wurden. Vgl. Michel
Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft: Vorlesungen am Collége de France (1975-1976). Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2009a; Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009b. Auf diese problematische Nihe des Engagementbegriffs
zu einer dergestalt fiir den Markt- und Neoliberalismus bedeutsamen Regierungstechnik, in
der die Aufwertung birgerschaftlichen Engagements mit einem Abbau, der Privatisierung
und Deregulierungen zentraler Aufgaben des Sozialstaats einhergeht, weist u.a. Sebastian
Braun hin, vgl. Sebastian Braun: »Blirgerschaftliches Engagement im politischen Diskurs,
in: Aus Politik und Zeitgeschehen, 25—26 2001, S. 3—5. Zentral fir die Diskussion im Bereich des
Kunstbetriebs, siehe Kunst 2015.

87  Undweist in dieser autotelischen Form der Selbstaffektion auch performative Ziige auf. Vgl.
Diicker 1978, S. 69f.

- am 14.02.2026, 14:46:53.


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

- bestimmt wurde.®® Formen dieses Bezugs finden sich noch in Begriffen wie der
>Gage« — als Form des Soldes im Militir oder aber noch heute in den darstellenden
Kiinsten: Mehr als blofRe Bezahlung fiir eine bestimmte Leistung, impliziert die Ga-
ge —und entsprechend das Engagement (im Gegensatz zur Anstellung) — auch heu-
te noch eine intersubjektive, auf einer mehr denn bloR finanziellen Verpflichtung
beruhende Beziehung. Weniger zielt das Engagement auf einen bestimmten Mo-
dus der geleisteten Arbeit — also etwa auf die Frage, mit welcher Hingabe oder mit
welcher Verve ein*e Schauspieler*in ihre Anstellung am Theater leistet — denn dar-
auf, in welcher Weise sich eine fundamentale Verbindung zwischen Schauspieler*in
und Theater beziehungsweise Gruppe bildet, die auf einer auch ethischen, das Sub-
jekt selbst betreffenden Verpflichtung beruht. Die Gage im Engagement verweist
auf einen Begriff von Medialitit und Relationalitit, in deren Zentrum eine >Sache«
steht, die eine bestimmte, nimlich durch eine Verpflichtung geprigte Beziehungs-
form kenntlich macht.

Im Engagement schwingt subjektive Verantwortung mit, eine Bereitschaft, sich
subjektiv mit und fiir die Sache einzusetzen, doch geht dies iiber das rein Subjek-
tive hinaus und muss relational gedacht werden, bildet eine konstitutive Form von
Bezogenheit. Die Beziehung kann alle méglichen Schattierungen einnehmen, von
Zuneigung und Liebe iiber vertragliche Verpflichtungen bis hin zur Feindschaft. Im
Englischen bedeutet das sengagement« — als Verlobung — eine Verpflichtung inner-
halb einer Paarbeziehung, die noch nicht eingel6st wurde, aber zu dieser fithren
wird. »To be engaged« meint nicht nur diese vertragliche Bindung, sondern — im
Gegensatz zur Pflicht - eine Aktivitit der Beziehung. Das mit >Engagement< be-
zeichnete Spektrum der Beziehung kann aber auch bis zur Rivalitit und Feindschaft
reichen: >to engage in a fight< — wiederum ist es das Englische, in dem eine noch
im 17. Jahrhundert auch fiir das Deutsche iibliche Bedeutung erhalten geblieben

88  So geht der Begriff des>Engagements<als Lehnwort aus dem Franzésischen iiber die franki-
sche Wurzel *waddi —>Pfand<auf die Rechtssprache sowie auf die damit verbundenen sozia-
len Implikationen zuriick und steht in Nahe zum Begriff der Biirgschaft. Das Pfand stellt ei-
nen rechtsverbindlichen Einsatz dar, durch den verschiedene Parteien einander verpflichtet
und durch eine gegenseitige Schuldbeziehung miteinander gebunden wurden. Der Pfand-
einsatzals Form der Biirgschaftist damit nicht einfach eine Bezahlung, die fiir die Erbringung
einer bestimmten Leistung abzugelten ist, es ist eine Form der Bezuglichkeit, die fundamen-
tal aufder (temporiren) Ubernahme von bestimmten Pflichten und Leistungen—auf der Ver-
tretung bestimmter Aspekte rechtlicher Subjektivitit — beruht. Damit lasst sich die Pfand-
beziehung weder auf eine rein monetire Verrechenbarkeit noch auf die bestimmte Qualitat
der als Pfand gegebenen Sache reduzieren. Vgl., auch zum Folgenden: Friedrich Kluge: »En-
gagement, in: Friedrich Kluge (Hg.): Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. Berlin
& New York: de Gruyter 1989, S.178; sowie Wolfgang Pfeifer: »Engagement, in: Wolfgang
Pfeifer (Hg.): Etymologisches Warterbuch des Deutschen. Berlin: Akademie Verlag 1993, S.178.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

ist. Zwischen Hingabe, subjektiver Verpflichtung und Antagonismus - fiir das En-
gagement lisst sich nicht einfach eine klare, eindeutige Bedeutung festschreiben.
Stattdessen ldsst sich feststellen, dass der Begriff durch alle Bedeutungsschattie-
rungen hindurch die Tatsache eben jener intersubjektiven Verpflichtung — ob einer
Sache, dem Freund, der Geliebte*n oder dem Feind gegeniiber — widerspiegelt.
Engagement heifdt, vom Gegeniiber — ob Sache oder Person - subjektiv betroffen
zu sein und sich verpflichtet zu fithlen. Engagement heifdt, mit dem Gegeniiber
eine Beziehung haben, diesem nicht gleichgiiltig sein und schliefilich auch durch
und mit dem Engagement an dieses Gegeniiber gebunden sein. Kurz: Engagement
heifit, eine Beziehung als fundamental anzuerkennen.

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts bezeichnete sengagieren« schlief8lich auch zum
Tanz auffordern. Als eine bestimmte Form der bewegten Relationalitit, einer Be-
ziehung in Bewegung, weist dies auf einen weiteren Aspekt von >Engagement< hin:
Bezeichnet Engagement ein In-Beziehung-Sein, so kann diese Beziehung nicht als
statische verstanden werden, sondern muss als aktive, als prozessuale anerkannt
und iiber ihre Prozessualitit und Verinderbarkeit beschrieben werden. Eine Bezie-
hung des/als Engagement ist — wie die Relationalitit der Tanzenden selbst — dyna-
misch, spontan sich an und durch die miteinander in Relation stehenden Subjek-
te bildend, schaffend und verindernd. Sie zeigt sich als sympoietische Beziehung.®
Dies geschieht aber schliefflich dadurch, dass das Engagement eine Auswirkung auf
die am Engagement beteiligten Parteien hat. Im Engagement als intersubjektivem
Prozess verindern sich die sich miteinander engagierenden Subjekte, sind einander
verpflichtet: finanziell, politisch, ethisch. Wihrend ein autotelischer Begriftf des En-
gagements auf ein nur subjektives Vermogen und seine selbstaffektive Haltung ver-
weist, mochte ich >Engagement«als Beziehungsform begreifen, die nicht ohne eine
konstitutive Alteritit der Beziehung gedacht werden kann. Dabei stehen die ein-
zelnen in Bezug stehenden Glieder der Beziehung — die Relata — in einer transver-
salen Beziehung zueinander. Die Beziehungsform des Engagements ist nicht nur
von einer Richtung her zu denken, sondern beruht auf der beidseitigen Durchdrin-
gung der Beziehung. Gleichzeitig zeigt sich jedes der in einer Beziehung des En-
gagements stehenden Glieder durch die Medialitit der Beziehung, durch die Tatsa-
che des die Beziehung schaffenden >Pfandes«als Mittler der Relation, in einer konsti-
tutiven Dysbalance, oder, wie Gabriele Brandstetter in Bezug auf den Medienbegrift

89  Uber den Unterschied zwischen Auto- und Sympoiesis schreibt Donna Haraway: »Sympoiesis
is a simple word; it means >making-with.< Nothing makes itself; nothing is really autopoietic
or self-organizing. In the words of the Inupiat computer >world game,< earthlings are never
alone. That is the radical implication of sympoiesis. Sympoiesis is a word proper to complex,
dynamic, responsive, situated, historical systems. It is a word for worlding-with, in company.
Sympoiesis enfolds autopoiesis and generatively unfurls and extends it.« Haraway 2016, S. 58
(Hervorh. im Original).

- am 14.02.2026, 14:46:53.

83


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

schreibt: »Diese Mitte, Medium, ist nicht mittig, sie ist nicht zentriert.«*° Thr Be-
zug zu einer vermittelnden Instanz schafft die Beziehung und birgt erst die fir die
Beziehung konstitutive Dynamik in der Form eines Aufschubs, da mit der Losung
des medialen Ungleichgewichts — mit der Einlésung des Pfandes — auch die durch
das Engagement geschaffene Beziehung an ein Ende kommt. Die Glieder der Rela-
tion treten erst in eine dynamische Beziehung, weil zwischen ihnen ein Unterschied
besteht, der gerade in der vermittelnden Instanz nicht aufgehoben, sondern ver-
handelt wird. Die Medialitit der Beziehung ermdglicht die Aufrechterhaltung der-
selben nicht obwohl, sondern weil zwischen den Gliedern eine konstitutive Alteritit
herrscht, die iiber das Medium bewegt wird, aber niemals ganz stillgestellt werden
kann.

Theorie des anthropozénen Engagements

Adorno entscheidet zum Schluss seines Essays zugunsten des >autonomen«< Kunst-
werks; nicht nur aufgrund seines Widerstandes zum Begriff des Engagements, son-
dern auch - simpler — aufgrund einer historischen Tatsache: »Einer Tradition, die
tief in den deutschen Idealismus hineinreicht — ihr erstes berithmtes, von der Geis-
tesgeschichte der Oberlehrer rezipiertes Dokument ist Schillers Abhandlung iiber
dasTheater als moralische Anstalt —, war die Zweckfreiheit der Kunst, die doch theo-
retisch zuerst von einem Deutschen rein und unbestechlich zum Moment des Ge-
schmacksurteils erhoben wurde, suspekt.« Er schreibt weiter: »Darum ist es heute
in Deutschland eher an der Zeit, fiirs autonome Werk zu sprechen als fiirs engagier-
te.«” Doch aufgrund der historischen Situation des Anthropozins muss hier gegen
das autonome Kunstwerk argumentiert werden. Nicht etwa, um dieses Verhaltnis
in eine bedingungslose Positivitit umschlagen zu lassen, sondern weil ein bei Ador-
no noch giiltiger Gegensatz zwischen rengagiert« und >autonom« schwer haltbar ist
in einer Zeit, in der selbst das Kunstwerk, das sich gar nicht zum Anthropozan ver-
hilt, noch als widerspruchsvollstes verstanden werden muss: zwischen Verbunden-
heit und Differenz, zwischen menschlichem Exzeptionalismus und menschlicher
Anteilnahme an den erdsystemischen Prozessen, schlieRlich zwischen dem Versuch
eines dkologisches Einstehens und der Tatsache, dass ein 6kologisch >richtiges, also
widerspruchsfreies (menschliches) Leben — um an Adornos Sentenz zu erinnern —
im Anthropozin, im >Falschen, nicht méglich ist. Jedes Kunstwerk im Anthropozin
ist engagiert. Oder es ist nicht im Anthropozin.

90  Gabriele Brandstetter: »Un/Sichtbarkeit: Blindheit und Schrift. Peter Turrinis sAlpengliihenc
und William Forsythes sHuman Writes«, in: Henri Schoenmakers et al. (Hg.): Theater und Me-
dien. Grundlagen — Analysen — Perspektiven. Eine Bestandsaufnahme. Bielefeld: transcript 2008,
S.85-98, S. 85 (Hervorh. im Original).

91 Adorno 1981, S. 427 & 429.

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

Kunst bleibt mit dem nicht nur nicht-kiinstlerischen, sondern auch dem nicht-kul-
turellen AuRen - den 6kologischen, natiirlichen Prozessen — in der Tatsache nicht
nur ihrer Aus-, sondern schon ihrer Herstellung unausléschlich verbunden. Das al-
lein verunméglicht schon ihre Widerspruchsfreiheit. Thre Objekte sind zu sreals, zu
nah und gleichzeitig zu undeutlich. Eine engagierte Haltung im Sinne einer Eindeu-
tigkeit und Widerspruchslosigkeit ihrer Beziige zeigt sich auch im Anthropozin als
blof3e >message<, wird zum Kunstaktivismus, zur Tendenz. Doch ebenso wenig ist
ein Riickzug auf jene Position des »idealens, nimlich autonomen und sprachlosen
Kunstwerks moglich. Eine radikale Beckett’sche Reduzierung von Welt auf den in-
nersten Kreis des Subjekts und eine Ausblendung nicht-menschlicher Objekte witr-
de ein zumindest implizites Einverstindnis mit einembusiness as usuals, also einer
>Natur als Hintergrund« bedeuten. Adorno schreibt: »Kunst heif3t nicht, Alternati-
ven zu pointieren, sondern durch nichts anderes als ihre Gestalt, dem Weltlauf zu
widerstehen, der den Menschen immerzu die Pistole auf die Brust setzt.«’* Dieser
Weltlaufist heute jedoch ein dezidiert anderer, denn die Welt selbst hat sich radikal
geweitet: In dem Moment, in dem Welt und Gesellschaft mehr ist als eine blofRe Ver-
vielfiltigung des Subjekts, bedeutet ein Ende des Subjektiven gleichsam eine Off-
nung auf die nicht-menschliche Vielfalt der Welt. Die Bedrohung eines Weltendes
wiederum wiegt wesentlich schwerer als alle vorangegangenen Weltenden, impli-
ziert sie doch einen weitaus grofieren Bedeutungsrahmen als die blof3e Reduzierung
auf das Menschliche. In einer solchen Welt kann ein ideal-autonomes Kunstwerk
nichtbestehen. Esistapriorisch durchwirkt von Vielfiltigkeit und Widerspriichlich-
keit. Eine dsthetische Autonomie erscheint daher, heute mehr denn je, undenkbar.
Kunst im Anthropozin kann nicht widerspruchsfrei sein, wenn selbst das Interesse
des scheinbar autonomen anthropozinen Kunstwerks — die Erfahrung des schmel-
zenden Eises bei Ice Watch, die Choreografie zwischen Esel und menschlichen Per-
former*innen vor dem Austritt gegen die Bithnentiir — dezidiert einer Erfahrung
nicht-menschlicher Welten gilt.

»What do you do when your world starts to fall apart? I go for a walk, and if I'm
really lucky, I find mushrooms«,*® schreibt Anna Tsing. Das Anthropozin ist Kri-
se: und gleichzeitig Eroffnung eines anderen Begriffs von und Zugriffs auf Welt.
Esist in Hinblick auf das Anthropozin daher mehr als passend, das >Engagement«
auch nach Sartre als Form des verpflichtenden Verstricktseins zu bezeichnen und da-
mit auf die Eingebundenheit eine*r Schriftsteller*in in einen jeweiligen Zeitbezug

92 1bid,, S.413.
93  Anna Lowenhaupt Tsing: The Mushroom at the End of the World: On the Possibility of Life in Capi-
talist Ruins. Princeton: Princeton University Press 2015, S.1.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

85


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

zu verweisen.” Hier findet sich noch ein Widerhall der Nihe des Engagement-Be-
griffs zum Begriff der »ins Werk stillgestellten Tendenz der Kunstperiode«**, die fiir
die geschichtsphilosophische Asthetik zum Ende des 18. Jahrhunderts entscheidend
war und damit die Frage der >Zeitgenossenschaft«von Kunst beriihrt, die »reziproke
Prisentation von Subjekt und Welt«.”® Engagiert sein heifit hier also auch, in einer
besonderen Beziehung zur Gegenwart zu stehen, in einer Beziehung, die nicht al-
lein auf einen bestimmten pridikativen Gehalt einer Epoche verweist, sondern auf
ihre Briiche und Diskontinuititen. Giorgio Agamben schreibt:

»Contemporariness is [..] that relationship with time that adheres to it through
a disjunction and an anachronism. Those who coincide too well with the epoch,
those who are perfectly tied to it in every respect, are not contemporaries, pre-
cisely because they do not manage to see it; they are not able to firmly hold their
gaze on it.<”’

Von diesen Disjunktionen und diesen Widerspriichen auszugehen bedeutet, in ei-
ner bestimmten Weise auf das Anthropozin Bezug zu nehmen. Darauf beruht, wie
oben beschrieben, die besondere — und problematische — Nihe der performativen
Kiinste zum Anthropozin. Denn wenn das Anthropozin als Signum entgrenzter
menschlicher Agentialitit verstanden werden kann, die keinen Bereich unangetas-
tet lisst, so stellt jede >Performances, jede kiinstlerische Umwandlung der realen
Katastrophen, die das Anthropozin fiir menschliches und nicht-menschliches Le-
ben bringt, diese Katastrophe nicht nur als dsthetische Moglichkeit dar, sondern
bleibt selbst weiterer Ausweis des Prinzips menschlicher Agentialitit.”® Mit ande-

94  Siehe Michael Grofsheim, »Engagementc, in: Urs Thurnherr, Anton Higli (Hg.), Lexikon
Existentialismus und Existenzphilosophie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2007, 5.59-63, S.59.

95  Peitsch 2001, S.180.

96  Boris Groys: Internet and Presenting of the Present. https://www.ici-berlin.org/events/aesthetis
che-eigenzeiten-heute [21.01.2021].

97  Giorgio Agamben: »What Is the Contemporary?«, in: Giorgio Agamben (Hg.): Nudities. Stan-
ford: Stanford University Press 2011, S.10-19, S. 11.

98  Die besondere Beziehung zwischen den performativen Kiinsten und dem Anthropozén be-
ruht nicht nur auf dem intrinsischen Zusammenhang einer Theorie der Performativitit zu
Fragen von Handlung und Agentialitit, sondern auch zu Aspekten der Zeitlichkeit und Ce-
schichtlichkeit, zu Aspekten also, die mit dem Anthropozin selbst in Frage stehen. So sind
Theater, Tanz, Choreografie und Performance Art nicht nur treffend als»>Zeitkinste<definiert,
sondern weisen als>live art<auf die Beziehung einer besonderen, dsthetischen Erfahrung von
Zeit als Gegenwart hin. Sie konnen damit als Versuche gelten, ein bestimmtes Verhiltnis von
Zeitgenossenschaft auf den Begriff zu bringen. Dieser Begriff verweist wie oben beschrieben
nicht nur auf die Bestimmung eines bestimmten Moments, sondern versucht auch, ein Ver-
standnis fir eine>unmogliche«—weil immer schon flichtige — Gegenwart zu schaffen. Zeitge-
nossenschaft muss dabei nicht nur tiber eine blofd zeitliche, sondern, wie Juliane Rebentisch

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute
https://www.ici-berlin.org/events/aesthetische-eigenzeiten-heute

Theorie des anthropozénen Engagements

ren Worten: Kiinstlerische Arbeiten zum Anthropozin stellen nicht nur die Kontex-
te, die Probleme und die Dispositive des Anthropozins dar, sie verweisen nicht nur
auf das Anthropozin. Liegt das gemeinsame Fundament von Anthropozin und per-
formativer Kunst in der >Potenz zur Verinderungs, so verschwindet in den perfor-
mativen Kiinsten gerade das Differenzierungsmerkmal eines mimetischen Kunst-
verstindnisses, das hier noch ethische Sicherheit bieten kénnte: Werden in den per-
formativen Kiinsten nicht-menschliche Tiere auf die Bithne gebracht, werden Land-
massen ausgehoben und verschoben oder werden kiinstliche Biotope hergestellt, so
sind diese Arbeiten nicht nur dsthetische Modelle und Entwiirfe; sie sind gleichzeitig
auch immer reale Umwandlung, Verinderung, Arbeit mit dem Nicht-Menschlichen
und sind damit auch Teil der ethischen Kontroverse, der 6konomischen Regeln und
der politischen Entscheidungen, die eben jene Aktionen aufSerhalb des dsthetischen
Dispositivs betreffen wiirden. Ein Begriff des Engagements im Anthropozin fiir die
performativen Kiinste, ein Begriff des anthropozinen Engagements also, muss von
dieser Spannung ausgehen und muss mit diesen Widerspriichen umgehen.

Doch die Tatsache, dass die Probleme des Anthropozins dergestalt insistent
sind und in und durch die performativen Kiinste wiederholt geschaffen werden,
zeigt sich auch als Chance: Ist das Anthropozin eine Zeit, in der nicht nur bestimm-
te Wissens- und Erfahrungsweisen zur Disposition stehen, sondern in der gerade
die Erfahrung einer 6kologischen Prekaritit — eines »Leben[s] ohne das Verspre-
chen der Stabilitit«*® — als Erfahrungsméglichkeit neuer Welten verstanden werden
kann, liegt die bedeutende ethische Aufgabe darin, um es mit Donna Haraway zu
sagen, >unruhig zu bleibend®® - Staying with the Trouble —, mit der Unruhe, mit den
Problemen verbleiben, anstatt zu versuchen, diese (vor)schnell zu 16sen. Dies ver-
stehe ich in besonderer Weise auch als Chance fiir die performativen Kiinste: jene
Spannungen, Widerspriiche und Probleme aktiv anzuzeigen, aufzunehmen und in
der Iteration insistent zu machen. Anthropozines Engagement zeigt sich damit als

beschreibt, auch tiber ihre geographische, soziale und kulturelle Spezifizitit Rechnung able-
gen. Zeitgenossenschaft ist mit anderen Worten nicht nur ein temporales Konzept, sondern
verweist auf eine chronotopische Lokalisierung — auf den Bezug zwischen Subjekt und einem
zeitlichen und rdumlichen Kontext. Vigl. zum Begriff der s unmoglichen Zeitgenossenschaft«
Steve Connor: »The impossibility of the present: or, from the contemporary to the contem-
poral, in: Roger Luckhurst & Peter Marks (Hg.): Literature and the Contemporary: Fictions and
Theories of the Present. London: Longman 1999, S. 15—36. Vgl. zur Frage einer (konflikthaften)
globalen Zeitgenossenschaft Terry Smith et al. (Hg.): Antinomies of Art and Culture. Durham &
London: Duke University Press 2008; Juliane Rebentisch: »The Contemporaneity of Contem-
porary Arte, in: New German Critique, 42 (1). 2015, S. 223-237, v.a. S. 235-237.

99  Annalowenhaupt Tsing: Der Pilz am Ende der Welt. Uber das Leben in den Ruinen des Kapitalismus.
Berlin: Matthes & Seitz 2018, S.14.

100 Vgl. Haraway 2016, in deutscher Ubersetzung: Donna Haraway: Unruhig bleiben: Die Verwandt-
schaft der Arten im Chthuluzdn. Frankfurt a.M.: Campus 2018.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

87


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Jan-Tage Kiihling: Asthetiken des Engagements

asthetische Aufgabe, die im Anthropozin offenkundig gewordene Notwendigkeit
einer Neubefragung von Disziplingrenzen, epistemischen und skalaren Rahmen
sowie, entscheidend, der Grenze zwischen menschlichen und nicht-menschlichen
Akteuren auf der Bithne durch performative Kunst als Problem insistent zu machen.
Das Nicht-Menschliche ist in jede (Bithnen-)Aktion eingeschrieben. Es betrifft
sowohl die Ebene der Produktion, die materiellen Fundamente der Biithne, die Ste-
nografie, die Architektur; es betrifft die institutionellen Aspekte der performativen
Kiinste, die Frage der CO,-Bilanzen der Theaterhiuser, Fragen einer nachhaltigen
und ressourcenschonenden Verwaltung der Produktionsmittel, schliefdlich der
Organisation von Spiel- und vor allem Tourneebetrieb; vor allem aber betrifft es die
auf der Bithne durch die Stiicke und Performances prisentierten Asthetiken, auf
die sich einerseits jene Fragen der Produktion niederschlagen und die andererseits
auch fundamental durch die auflertheatralen Diskurse und Fragestellungen in
ihren Formen, Thematiken, Materialititen und Medialititen durchdrungen sind.

Anthropozines Engagement zielt auf die Beziehung zwischen Mensch und Nicht-
Mensch. Es weist eine besondere Nihe zu den Naturwissenschaften als bevorzugte
Form der Erkundung des Nicht-Menschlichen aus und erkennt diese Beziehung
gleichzeitig als problematische an: Sie lisst sich nicht auf eine Positivitit zwi-
schen klar zu benennenden Akteur*innen oder klaren epistemischen Rahmen
reduzieren. Anthropozines Engagement hinterfragt damit eine klare dichotome
Aufteilung von Natur und Kultur sowie Kunst und Wissenschaft und damit auch
die im Raum der Kunst wirksamen Dispositive. Dergestalt eine Problemsituation
akzentuierend, zielt ein anthropozines Engagement nicht direkt auf Verinderung,
sondern auf das Anzeigen eines Zustandes. Dieser Zustand ist gekennzeichnet
als verpflichtendes Verstricktsein: als Relationalitit einer Multiplizitit von menschli-
chen und nicht-menschlichen Akteur*innen, die transversal durch verschiedene
zeitliche und riumliche Gréfien miteinander verflochten sind. Anthropozines
Engagement verweist damit auf eine fundamentale Form von Relationalitit, die
sich in, trotz und erst durch die konstitutive Spannung zu den diese Verbindung
bedingenden Ordnungen auszeichnet. Damit kann anthropozines Engagement
weder gewihlt noch aufgelost werden, sondern stellt eine fundamentale Insistenz
auf jener Relationalitit zwischen Mensch und Nicht-Mensch dar. Anthropozines
Engagement ist iterativ. Es verbleibt, beharrt, klebt, lisst nicht los, bleibt unruhig,
bleibt gespannt und zeichnet sich gerade dadurch als besonders >performatives«
aus. Anthropozines Engagement insistiert.

In den performativen Kiinsten wird diese gespannte Relationalitit ansichtig ge-
macht, wird ausgestellt und als insistente angezeigt. In diesem Insistieren zeigt
sich die iterative Kraft der Performativitit, das heif3t die Moglichkeit nicht nur zur
Benennung von Realitit, sondern zur Erschaffung und Hervorbringung derselben;
nichtals ein pl6tzlicher radikaler Schaffensakt, sondern als ein iterativer Akt, als das

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie des anthropozénen Engagements

stetige, wiederholende Beschreiben und Insistieren auf den problematischen Bezii-
gen (menschlichen) Handelns in einem dieses Handeln immer transzendierenden
Kontext. Damit verweist anthropozines Engagement nicht nur auf eine Dynamik
zwischen Mensch und Nicht-Mensch, sondern betrifft damit auch eine Dynamik
historischer Prozesse auf der Bithne als Spannung zwischen einer ontologischen
Verfasstheit — der Beziiglichkeit von Mensch und Nicht-Mensch — sowie einer je
partikularen, spezifischen und historischen Ausformung dieses Verhiltnisses. Das
Anthropozin macht die gespannte Beziehung und gegenseitige Durchdringung von
menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren gerade in der Negativitit offenbar.
Diese Beziehung wird durch die performativen Kiinste aufgenommen. Asthetisch
verdichtet, szenisch wiederholt, exponiert und reflektiert, verweisen die performa-
tiven Kiinste auf Moglichkeiten anderer Realititsformen. Dafiir aber miissen jene
problematischen Beziehungen — jene Negativitit—auf der Bithne selbst sichtbar ge-
macht werden, dafiir muss an ihnen - im anthropozinen Engagement - festgehal-
ten werden.

- am 14.02.2026, 14:46:53.

89


https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 14:46:53.



https://doi.org/10.14361/9783839470398-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

