
VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 433

war das schwerer zu fassen. Ich habe mich immer gefragt, inwieweit Augustinus nicht

auch genau wusste, was er da tut – ich glaube nicht, dass er das erfunden hat, aber er

hat das natürlich noch einmal verstärkt durch den Hinweis auf Herrhausens Frage: »In

welcher Bank bin ich hier eigentlich?«. Dass Herrhausen ihm da nicht gefolgt ist, sieht

man ja dann bei der Entscheidung für das Investmentbanking. Das gemeinsame Ele-

ment in beiden Fällen ist, dass er einsame Entscheidungen getroffen hat sowohl für die

Entschuldung als auch für den Einstieg ins Investmentbanking. Das hieß ja: eine klare

Entmachtung des alten Geschäfts- und Privatkundenbereichs, und da hat er alle Fürs-

ten in München, Frankfurt, Köln und Hamburg, die als Provinzfürsten ihr Bankenreich

verwaltet haben, massiv vor den Kopf gestoßen, einschließlich der Vorstandsmitglie-

der – und das habe ich auch erst danach erfahren, dass es seinen Rücktritt provoziert

hat. Das ist noch einmal die Tragik seines Todes: Wenn die Bank das bekannt gegeben

hätte, wäre er vielleicht nicht ermordet worden. Ich bin mir sicher, dass es Geheim-

dienste gab, die das auf dem Radar hatten – es gab viele Hinweise, dass Herrhausen

gefährdet war. Auch Personenschützer haben mir Dinge erzählt, aber es fehlen, um ei-

ne Verschwörungstheorie lückenlos zu konstruieren, die entscheidenden Bindeglieder.

Man kann in Richtung Stasi argumentieren,man kann in Richtung CIA argumentieren,

und trotzdem bleiben Fragezeichen.

VIII.2. Interview: Berlin, 1. Juni 2018

Sie haben einmal gesagt, es sei eine Binsenweisheit, dass Fiktion undDokumentation nicht ein-

fach zwei völlig getrennte Dinge sind. An einigen Stellen in Black Box BRD verwenden Sie

Reenactments. Diese sind – imUnterschied z.B. zumDoku-DramaBreloers– oft nur sehr kurz

oder bestehen nur aus Andeutungen – warum also überhaupt solche Momente, in denen Sie

Spiel inszenieren?

Der Hauptunterschied zum Dokudrama ist zunächst, dass ich nicht mit Schauspielern

arbeite, d.h. dass ich Menschen in eine Situation zurückbringe, in der sie so handeln,

wie sie das gewohnt waren. Schon am Anfang: Die Sekretärin sortiert Akten, eine an-

dere Mitarbeiterin legt den Stift zurecht und präpariert das Vorstandszimmer – das

heißt ich nehme eben nicht einen Schauspieler, der jetzt von außen kommt, dem ich

Anweisungen gebe, sondern ich führe Menschen dahin, wo sie etwas tun, was sie im-

mer getan haben, und dabei beobachte ich sie. Und dadurch, dass sie das viele Jahre

ihres Lebens, Jahrzehnte getan haben, ist es auch nicht ein Anlauf, d.h. Frau Pinckert

kam – an dem Turm ist sie zwanzig Jahre ihres Lebens genau da morgens vorbeige-

gangen, hat gegrüßt und ist in den Fahrstuhl und in die oberste Etage gefahren, und

genau das tut sie jetzt für die Kamera wieder, obwohl sie seit einigen Jahren pensioniert

ist. Ich glaube, das merkst du – das ist so meine Hoffnung –, dass dies ein organisches

Reinszenieren ist. Bei den Spielwütigen habe ich ja die Eltern mit eingebunden, indem

ich zu den Kindern gesagt habe, dass sie den Eltern etwas vorspielen werden, was sie

freiwillig oft nicht getan haben. Da war die erste Reaktion: »Ich denk, wir machen ei-

nen Dokumentarfilm, ich würde allen was zeigen, bloß nicht meinen Eltern«. Es ist in

dem Sinne also eine Intervention von außen, die sich dann aber verselbständigt und

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434 Ästhetische Geschichtserkenntnis

durch die ich automatisch auch eine Geschichtszugehörigkeit miterzähle: bei der Kari-

na der Frisörsalon oder bei Prodromos dasWohnzimmer, wo er seine Pistole bearbeitet

und sinnbildlich mit ihr schießt, während die Mutter gleichzeitig trauert. Wenn ich

die Beispiele jetzt zusammenrücke, dann sind das Interventionen, aber die Interven-

tionen schaffen sozusagen eine neue Wahrheit. Durch meinen Eingriff produziere ich

eine Wahrheit, die ich selbst noch nicht voraussehe. Das wäre ein erweiterter Begriff

der Inszenierung: Das eine ist – wie bei Black Box BRD – ein Mensch, den ich etwas

tun lasse, was er ohnehin tut, und das zweite ist, dass ich einen Menschen etwas tun

lasse, das er so vielleicht nicht tun würde, aber dadurch, dass er es tut, entsteht etwas

Drittes.

Bei Frau Pinckert z.B. hätten Sie sie ja einfach erzählen lassen können – Sie lassen sie aber den

Moment des Abschiedes von Herrhausen in dieser verspiegelten Szenerie noch einmal wieder-

holen.Warum reicht nicht die Erzählung?

In der Regelmache ich diese Aufnahmen nach demGespräch. ImGespräch habe ich eine

bestimmte Emotionalität empfunden, d.h. ich sehe, dass sie das Bild von Herrhausen

nicht zufällig im Hintergrund hat. Das muss eine ganz starke Verbundenheit gewesen

sein und ichmerke, wie sehr sie diese Verbundenheit zur Arbeit, aber auch zu Herrhau-

sen selbst geprägt hat – wie sie gelebt hat in ihrer Arbeit und was sie ihr bedeutet hat.

Da ist dann die Hoffnung, bestimmte Momente des Gesprächs eben nicht bebildern zu

müssen, sondern eigenständig weitererzählen zu können – und dann ist die Frage: Wie

mach ich das? Das ist ein Mensch, der auch verlassen wurde – und da frage ich eben

nicht: »Was hat der Tod für Sie bedeutet und was haben sie in dieser Nacht erlebt?«,

und sie hätte gesagt: »Ich war sehr verloren« oder »Das war ein einsamer Moment«.

Ich habe ohnehin empfunden, dass das enthalten war in dem, wie sie etwas erzählt hat

– und das hat bei mir zu diesen Bildern geführt: ein Mensch, der alleine ist im Büro,

in der Totalen, dann macht sie noch das Licht aus. Ich gehe in diese Dämmerung, ich

gehe in die Nacht, ich gehe in eine Verlorenheit, sie ist alleine, die Bank ist leer – man

hat dieses Gefühl, und das ergänzt das gesprochene Wort oder es ergänzt es nicht nur,

sondern es ist oftmals sogar stärker. Bestimmte Bilder prägen sich nochmal stärker ein,

als wenn es »nur« verbalisiert worden wäre.

Das ist eine Bildhaftigkeit, die nicht einfach einen Vorgang abbildet. Sie bringt etwas zumAus-

druck, was eigentlich nur durch solch ein inszeniertes Spiel sichtbar gemacht werden kann.

Ja, außer es gelingt in den Gesprächen selbst – ich denke da z.B. an Frau Herrhausen,

mit welcher Dramatik sie diese letzten Minuten vor dem Tode ihres Mannes schildert.

Es kommt immer drauf an: Wo ist ein Bild stärker, eine Inszenierung – also nicht eine

Nachinszenierung – ein Raum, in den ich diesenMenschen noch einmal bringe, undwo

ist das gesprocheneWort stärker? Es gibt durchaus Momente, wo ich auch scheitere. Es

gibt bei den Überlebenden eine Passage, wo mir weder das eine noch das andere gelingt.

Bei der letzten Freundin von Thilo wurde die Emotionalität gar nicht spürbar. Ich bin

mit ihr nochmal an den Ort des Freitodes gegangen, nachdem wir beide das Gefühl

hatten, dass da eine unglaubliche Distanz ist und für mich unklar war: Muss sie sich

schützen? –was ja legitim ist. Es gibt ja diesen schönen Satz von der ersten Ehefrau von

Alfred Herrhausen, die zumir sagte: »Es gibt ein Grundrecht auf Verdrängung, und von

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 435

demmache ichGebrauch« – ein genialer Satz:Mit welchemRecht reiße ich alteWunden

auf? Aber hier war es so, dass die Freundin von Thilo selbst unzufrieden war. Sie hatte

das Gefühl, dass sie sich automatisch in Konkurrenz zu anderen Freundinnen gesetzt

hatte – zu Gudrun, Amanda –, und dass sie das, was sie fürThilo empfunden hat, nicht

mehr rüberbringen kann – es ist abgeschnitten, nicht mehr existent. Sie hat darunter

gelitten und dann von sich aus vorgeschlagen, ob ich ihr nochmal die Möglichkeit gebe

für ein zweites Gespräch. Dann sind wir eben nochmal an diesen Ort gegangen und ich

habe sie direkt an die Garage geführt, wo der Freitod passiert ist. Reinszenierung kann

also von außen passieren, aber es kann auch durchaus so sein, dass es ein Protagonist

wünscht, dass wir an diesen Ort gehen, wo wieder eine Empfindung kommt.

Das würde die Bedeutung des Ortes für die Erinnerung bestätigen.

Absolut. Es gibt eine Szene mit Traudl Herrhausen, die für mich da exemplarisch ist.

Sie holt den Brief heraus, den ihr Mann geschrieben hat im Falle seiner Entführung.

Sie kommt vorher die Treppe herunter und aus technischen Gründen mussten wir das

viermal wiederholen – es war zu wenig Filmrolle drin, der Kameramann blieb hän-

gen – und jedes Mal hat sie beim Lesen die gleiche Emotionalität: dass die Stimme

wegrutscht, dass sie mit den Tränen kämpft. Dann hat die Cutterin, als sie die Szene

gesehen hat, gesagt: »Das ist die deutsche Meryl Streep«, und ich sage: »Nein. Meryl

Streep hat den Schutz der Rolle – den hat sie nicht«. Sie wird durch diesen Brief jedes

Mal aufs Neue verletzt, weil ihr Mann die Staatsräson höherstellt und in diesem Sinne

auch sie alleine lässt mit dem Kind für den Fall der Entführung – was natürlich immer

eine Verletzung darstellt, auch wenn sie es vernünftig erklären kann, warum ihr Mann

so gehandelt hat. Jedes Mal beim Lesen kommt sie, obwohl wir es wiederholt haben

und noch mal wiederholt haben und nochmal wiederholt haben, in die gleiche Emotio-

nalität. Man kann natürlich sagen, dass sie damit etwas mitbringt, was Schauspieler

auch haben, nämlich diese emotionale Durchlässigkeit, wo der Ort und die Situation

und der Gegenstand dieses Briefes die Erinnerung und damit auch den Schmerz jedes

Mal wieder reproduziert und aufruft.

Das betrifft ja auch die historische Erinnerung im engeren Sinne. Welche Prozesse sind daran

eigentlich beteiligt? InBlack Box BRD zeigen Sie amEnde bei der Rekonstruktion der Fahrt der

Eltern Grams ja Hochspannungsleitungen: Inhaltlich ist das überflüssig, trotzdem haben die

Aufnahmen eine starke Wirkung – könnte man sagen, dass Sie da versuchen, mit poetischen

Mitteln Dinge zu Tage zu befördern, die durch eine bloß empirische Nennung gar nicht zur Er-

scheinung kommen?Wozu solch eine Leitung,wozu Bilder, die naturalistisch völlig überflüssig

sind?

Es geht ja um die Reise der Eltern zu ihrem Sohn und die Spannung, die aufgeladen

ist dadurch, dass ich weiß, dass es wahrscheinlich die letzte Reise sein wird und der

Tod des Sohnes nicht mehr allzu weit entfernt ist. Es geht um den Mut und um die

Absurdität, dass ein für sich genommen ja eher seriöses Elternpaar eine Reise in den

Untergrund antritt – wo immer die Angst ist, überwacht zu werden. Und dann sind

Leitungen eben nicht nur Leitungen, sondern sie sind auch das System der Kommuni-

kation, über das Nachrichten übermittelt werden, und deshalb ist es dann mehr – es

sind Stromleitungen, aber es sind die vielen Verkehrsmittel, die wechseln, also es ist ja

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


436 Ästhetische Geschichtserkenntnis

das Auto, es ist der Zug, es ist das, was wir alle kennen: Situationen von einer großen

Anspannung, dass wir uns plötzlich auf Nebensächlichkeiten konzentrieren, als wenn

wir uns an diesen Leitungen festhalten. Das ist das System: Hier ist der Draht, dann

kommt wieder ein Pfeiler, da ist wieder Draht, also das ist ja wieder eine Rhythmisie-

rung, eine Struktur, die sie in dem Moment aufgeben, weil die gängigen Strukturen

nicht mehr funktionieren bei so einer Reise. Und dann kommen sie und halten sich an

diesen Äußerlichkeiten vom Weg her fest. Das waren eher intuitive Überlegungen – in

demMoment sage ich dem Kameramann nicht: »Ich möchte eine Aufnahme haben mit

Leitungen«, sondern wir sind im Zug, er filmt, und dann wähle ich eben das aus, weil

ich denke: Das ist genau der Versuch, Struktur zu finden, eine innere Ordnung an der

äußeren Ordnung einer Stromleitung mit ihren Masten – so wie ein Herantasten, das

ist nicht so bewusst.

Das ist ja nicht symbolistisch gemeint, also im Sinne von Zeichen für eine bestimmte Aussage

– der Messeturm als Phallussymbol usw.

Nein – ich mag Symbole nicht. Ich würde immer, wenn es welche wären, gegen sie

arbeiten. Es ist ja immer mehr. Das Symbol ist eine Reduktion auf eine Haupt- bzw.

Kernbedeutung: »Es steht für«. Mir geht es ja genau darum, dass Bilder etwas dazu

geben, sich öffnen und nicht eng führen auf eine Bedeutung. Das gilt auch für die drei

Autos, die wir in sehr unterschiedlichen Tageszeiten und an unterschiedlichen Orten

gefilmt haben: Sie verändern je nach Kontext absolut ihre Bedeutung. Am Anfang sind

sie eher die sich Weg bahnenden, fast aggressiven Dampfwalzen des Finanzsystems,

und am Ende hat man plötzlich das Gefühl, sie sind durchlässig. Kurz vor dem Tod von

Herrhausen wissen wir, dass es nur ein symbolischer Schutz ist – da könnten auch fünf

Autos fahren –, und deswegen ist das, was mich viel mehr interessiert als das Symbol

oder die Reduktion, eine Bedeutung, die auch in der vermeintlichenWiederholung eine

Aufladung erfährt, also eine Vieldeutigkeit, eine Ambiguität des Bildes, dass das, was

davorsteht, und das, was danach kommt, jeweils in einem neuen Bedeutungskontext

steht.

Im Gegensatz zur Zeichenhaftigkeit steht ja das Illustrative. Bei manchen Fotos von der Hoch-

zeit der Herrhausens gab es manchmal Stellen, die illustrativ waren, aber es kommt in Ihren

Filmen eher selten vor, dass das Bild zur Illustration einer Sache dient, die eigentlich schon klar

ist. Insofern: Was ist für Sie ein Bild?

Ich gehe ja immer stärker von einer Erzählung aus, d.h. das Bild ist nicht nur das Bild,

sondern das Bild steht in einemKontext eines Bildes davor oder einer Situation danach.

Ich schaue sehr genau, dass es kein Zufall ist, wo die Kamera steht, wie ich einen Men-

schen im Raum zeige oder wie nahe ich an diesen Menschen herangehe, wie ich das

Licht setze usw. Bei jedem Bild gibt es, wenn ich selbst gestalte, 20 Entscheidungen,

die Einfluss haben bis zum Bearbeitungsprozess am Ende, was ich nach vorne ziehe,

was ich eher dunkel halte oder so. Ich bin, glaube ich, früher weniger empfindlich ge-

wesen, was Illustrierung angeht. Ich probiere jetzt, das Bild immer als eigenständige

Erzählung zu nehmen. Es gibt z.B. Bilder in den Überlebenden, die nachgereicht und il-

lustrierend sind –was ich heute nichtmehr somachenwürde.Dawird vomReckturnen

gesprochen und dann siehst du danach noch das Reck – das ist so eine nachgereichte

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 437

Illustrierung, wo ich damals nicht so empfindlich, sondern froh war, ein Rhythmusele-

ment zu haben. Das würde ich heute nicht mehr so verwenden. Ich würde eher gucken,

dass ich eine Bildstrecke, einen Erzählfluss niemals durch ein Talking head unterbreche

und dann ein Bild dazwischensetze, sondern dass das Bild immer eine eigenständige

Erzählstrecke bekommt.

Und dann wäre das noch einmal eine eigene Qualität von Bild.

Ja, absolut. In den Überlebenden gibt es z.B. diesen Schottland-Komplex. Da gehen wir

in eine Landschaft hinein, und am Ende sagt der Lehrerkollege von Rudi: »Er hatte

überhaupt keinen Akzent, er hätte von überall kommen können und überall hingehen

können«. Vorher hatte ich diese sehr offenen schottischen Landschaften und binde ihn

damit an diesen Ort – zumal erwähnt wird, dass er oft draußen war –, aber gleichzeitig

löse ich ihn wiederum von diesem Ort und mache diesen vermeintlich provinziellen,

verlorenen Hänfling aus seinem Stuttgarter Vorort, Sohn eines Gemüsehändlers, zu

einemWeltbürger. Es gibt also Passagen, wo ich intuitiv imNachhinein denke, dass das

sehr gut gelungen ist, und andere Passagen, wo es eben doch zu stark ins Illustrative

geht.

Worin liegen für Sie die Unterschiede zwischen einem empirischen Erzählen und einem poeti-

schen Erzählen? Wo liegt die Grenze zwischen den beiden – wieso reicht Ihnen das Naturalis-

tische nicht aus?

Das sind ja zwei verschiedene Ebenen des Erzählens. Wenn ich ein Gespräch führe,

habe ich die Ebene des Informierens und die Wege und Möglichkeiten einer sehr per-

sönlichen Erzählung. Da schaue ich dem Menschen beim Denken und beim Fühlen zu

und achte darauf, dass er nicht ein Statement abgibt, das er präpariert hat, sondern

wo ein Gedanke kommt, und dann versinkt der, geht ins Schweigen, wird nachgefühlt,

nochmal betrachtet im Innern – und dann an einer ganz anderen Stelle wird der Faden

wiederaufgenommen. Das heißt, es ist eben nicht das auf die Information reduzier-

te Frage-/Antwortspiel, sondern es ist ein Begleiten. Ich glaube, ein Mensch fühlt in

dem Moment, dass er von mir diesen Raum kriegt, dass er nicht bedrängt wird: »Jetzt

müssen schnell Ergebnisse, die Rolle ist durch und die kostet tausend Euro pro 10 Mi-

nuten, also jetzt kommen Sie mal auf den Punkt«, sondern es ist der innere Raum,

einen Gedanken erstmal entstehen zu lassen und dann aus einem zweiten Gedanken

den vierten wiederum zu entwickeln. Dann kommt man vielleicht irgendwann auf den

dritten zurück. Dieser Prozess – wenn das gelingt – ist für sich genommen großar-

tig. Es hängt dann natürlich auch nochmal mit dem Raum zusammen: Wie nehme ich

diesen Menschen im Raum wahr, wieviel Raum gebe ich ihm? Erlaube ich ihm noch-

mal rauszugehen und reinzugehen ins Bild – hat er diese Freiheiten? Das zweite ist

die Frage. Das hat ja schon eine Poesie, weil es nicht den Menschen reduziert auf den

Informanten, auf das vordergründig Praktische, sondern die Bildebene als erweiterte,

eigenständige Ebene des Erzählens begreift, die ich mir selbst erschließen muss. Illus-

tration heißt ja: Ich traue dem Zuschauer nichts zu, ich muss ihn eng führen, weil ich

ihm sonst vielleicht Bilder vorsetze, die er nicht einordnen kann. Aber umso schöner

ist es ja, wenn sich die Bilder nachwirkend erschließen – dass sie erstmal vielleicht eine

Irritation hervorrufen, dann kommt viel später ein Satz und ich verstehe plötzlich die

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


438 Ästhetische Geschichtserkenntnis

ganze Sequenz, warum sie nötig war. Das ist ja auch eine Frage von Mut, eine Szene

eben nicht nur im Sinne einer vorangegangenen Vorbereitung einzulösen, und dann

kommt die nächste Szene, die schon durch die jetzige vorbereitet wird. Das Denken ist

ja auch nicht linear, das Denken springt zwischen Zeitachsen und Räumen hin und her

und ist ja ein assoziatives – warum soll also der Schnitt immer linear sein? Das sind

allerdings auch Dinge, bei denen ich bemerke, dass ich mich langsam entwickelt habe

im Sinne von mehr Zumutung.

Für Beuys ist der Gedanke selber eine Plastik, also nicht nur ein Vorstellungsinhalt. Das ist ja

etwas ganz anderes als der Inhalt des Denkens. Sie beschreiben jetzt ja eigentlich solch eine

plastische Gestalt.

Ich nenne sie auch eine »Figur«.

Ich habe den Eindruck, dass dafür das Interview – das Gespräch – für Sie eine Schlüsselrolle

spielt.

Wenn es gelingt, den Menschen, mit dem ich spreche, – wie ich das früher einmal ge-

nannt habe – zu sich selbst zu bringen: dass er nicht mir zuliebe Antworten gibt, son-

dern wenn ein Prozess entsteht, der in dem Moment vor der Kamera stattfindet. Und

das ist die Kunst, diesen Raum, diesen Vertrauensraum aufzubauen – was manchmal

gelingt und manchmal eben nicht gelingt. Ich habe immer wieder Menschen, die mich

im Vorgespräch sehr begeistern und berühren, und dann drehe ich und dann ist es ein

Abspulen von Informationen – darum geht es für mich aber überhaupt nicht.

Woran hat es gelegen, wenn es gelungen ist?

Das Allerwichtigste ist der Faktor Zeit – dass es nicht darum geht, zu drängen oder

Limits zu setzen. Das Zweite ist der Faktor Vertrauen: Es muss ein Raum da sein, die

Möglichkeit zu haben, in dem Moment, wo die Gesprächspartner plötzlich die Sorge

empfinden, dass sie sich mit einer Äußerung zu weit herauswagen und dann anfan-

gen, sich zu »zensieren« und auszubremsen, diese Selbstzensur auszuschalten. Ich ge-

be ihnen deshalb auch schriftlich, dass sie im Rahmen des Vorschnittes noch eine Art

von Vetorecht haben. Das hilft dann sehr, diesen Vertrauensraum zu stärken. Und das

Dritte sind auch Gesprächstechniken. Ich gebe meinen Gesprächspartnern das Gefühl,

empathisch bei ihnen zu sein, aber ich lasse sie durchaus in meiner Anwesenheit auch

alleine mit einem Gedanken – ich habe nicht Angst vor der Leere, sondern vermittle

ihnen, dass Schweigen nichts Peinliches ist, also dass nicht gleich bloß aus der Sorge,

es könnte unangenehm werden, die nächste Frage schon reingeschoben wird, sondern

einfach gar keine Frage kommt. Das Schönste ist, wenn jemand sich dann in dem Mo-

ment selbst die Frage stellt und so eine Art Schweigen dann erstmal im Raum steht, bis

wieder ein neuer Gedanke kommt.

Warum ist Ihnen überhaupt das Gespräch so wichtig?

Mich interessiert immer noch dasWort und die Reflexion des eigenen Tuns – das Nach-

denken, die eigenen Treibsätze des Tuns begreiflich zu machen, auch wenn jemand be-

redt schweigt oder im Schweigenwieder etwas sagt: dieses Verhältnis von Sprechen und

Nichtsprechen, sich um Kopf und Kragen reden. Also auch da wieder nicht die Infor-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 439

mation, sondern eigentlich das Verhältnis von Denken, Sprechen und Schweigen und

Verschweigen – wo es ja auch im Gespräch sehr unterschiedliche Texturen des Mittei-

lens gibt und das Schweigenmindestens genauso oder – ich würde sogar sagen oftmals

interessanter ist als das, was gesagt wird in dem Moment. Dann vor allem auch, wie es

gesagt wird, wie der Körper in dem Moment spricht, wie der Raum mit dem Körper

spricht, wie die Kamera mit dem Menschen spricht, wie ich, der hinter der Kamera

verdeckt sitzt, über dieses Medium in Kontakt bin oder nicht – auch das sind alles ja

Erzählmodi und das ist für mich immer noch eine ganz wesentliche Form des Erzäh-

lens.

Weil sich da besonders viel auch preisgibt und zeigt.

»Preisgibt« wäre jetzt so, als wenn ich investigativ im Sinne von Verhören und Aufde-

cken vorgehe. Eher im Sinne von Sichtbarwerden.

Ein In-Erscheinung-treten.

Ja, In-Erscheinung-treten ist vielleicht schöner. Dass ein Mensch spricht, setzt einen

Denkvorgang voraus, und dann ist es interessant, wenn dieser Denkvorgang gegen-

wärtig wird. Dann ist es ein Fest des Denkens, das Gespräch, weil es in dem Moment

im Entstehen ist und sichtbar wird. Nicht, dass es jetzt zelebriert wird – dann wird es

schon wieder zu sehr gefeiert –, aber ich spüre das körperlich, wenn jemand ansetzt zu

denken – das sind bestimmte Schwingungen, die auch bei mir ankommen, wo es mir

den Rücken rauf und runter läuft beim Gespräch, wenn sich das Geschenk ereignet: Da

gibt mir jemand etwas, er teilt mit mir einen Gedanken, den er so noch nicht hatte,

oder einen Moment der Erkenntnis.

Vor allem, wenn sich diese imMoment aktuell ausspricht und nicht abgerufen wird.

Eine Voraussetzung ist, dass ich in die Mitverantwortung gehe. Es ist, glaube ich, ganz

wichtig, dass mein Gegenüber weiß, warum ich das frage, was es mit mir zu tun hat –

dass ich eben nicht ein »neutraler« Gesprächspartner bin, sondern dass es diese eigene

Notwendigkeit auch bei mir gibt, diese Frage zu stellen und das zu erfahren und dass

wir das teilen. Ich spreche oft von einer gemeinsamen Reise, ganz bewusst, die ich mit

dem Gesprächspartner zusammen mache, wo wir beide am Ende etwas erfahren, was

wir vorher noch nicht wussten.

Daswürde heißen: Eigentlich ist einGespräch nicht die Addition von zwei Seiten, sondernwenn

es wirklich gelingt, hört eine dualistische Entgegenstellung von Du und Ich für einen Moment

auf und die beiden Seiten verschmelzen. Ist das nicht auch ein Vorgang, der wesentlich für Er-

innerung ist?

Ja, denn Erinnerung ist Konstruktion, ist Erzählung. Das ist es ja, was mich sehr früh

schon so fasziniert hat beim Erinnern. Es gibt nicht eine objektive Erzählung, sondern

einzelne Erlebnisse und Situationen werden immer wieder neu sortiert und in einen

neuen Kontext gebracht, je nach Fragestellung, nach Zeitläuften, Momenten, und das

verändert sich. Innerhalb einer relativ kurzen Zeit ergibt sich eine komplett neue Erzäh-

lung, die einen ganz anderen Bedeutungszusammenhang hat. Und das Interessante ist:

Warum? Warum verändert sich eine Erzählung? Ich muss immer an den Kick denken,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


440 Ästhetische Geschichtserkenntnis

wo wir die Verhöre hatten, die direkt nach der Festnahme von Marcel, dem Haupttä-

ter, durchgeführt wurden. Und dann haben wir selber die Tatnacht ja noch einmal mit

ihm rekonstruiert, im Stück dann aber – wo es eigentlich nahegelegen hätte, nicht auf

ein altes Verhör zurückzugreifen – die Deutung verworfen, die er uns gegeben hat.

Nach anderthalb Jahren Gefängnissozialisation war er anerkannt als Mörder, der einen

Asozialen, einen Juden, einen Penner beseitigt hat – im Sinne dieser faschistischen

Reinlichkeitslehre –, und er hat unglaublich viel Anerkennung bekommen. Er konnte

die Tat in diesem Sinne bejahen oder nicht mehr in der Weise als verwerflich ansehen,

wie er das zunächst getan hat. In dem Verhör schiebt er seinen Bruder sehr stark nach

vorne – jetzt aber spielt er plötzlich keine Rolle mehr. Das ist also eine andere Lesart,

eine andere Interpretation oder eigentlich eine komplett neue Erzählung dieser Tat-

nacht ungefähr zweieinhalb Jahre nach der faktischen Tat. Ein zweites Beispiel: Als wir

das Mädchen getroffen haben, das von dem jüngeren Täter mit den Worten bedroht

wurde: »Nigger gehören auf den Scheiterhaufen, brennen wie Dachpappe«, hat sie uns

die Leidensgeschichte erzählt, die danach passiert ist und die mich sehr mitgenommen

hat –weil gleichzeitig auch so ein Mut sichtbar wurde, nicht wegzuziehen und das aus-

zuhalten. Ich habe das dann viel später – auf der Zielgeraden – noch recherchiert, und

dann hat sich das alles – also zumindest die Haupterzählelemente – als Fiktion, als

komplett erfunden herausgestellt. Auch da war die Frage für mich: Ist das deshalb alles

»erstunken und erlogen« und falsch? Oder wie groß muss die Not sein, dass sie diese

Geschichten so für sich erlebt und als wahr erachtet? Was muss passieren, damit ihr

überhaupt jemand zuhört? Das zeigt, wie vielschichtig diese Erzählungen aufgebaut

sind. Ich bin in dem Sinne nicht immer nur Herr des Verfahrens, sondern müsste ei-

gentlich genauso fragen: Warum erzählt mir jetzt jemand gerade diese Geschichte so

und welche Motive gibt es, dass er sie vor zwei Jahren anders erzählt hat? Das heißt,

es gibt nochmal eine Verpflichtung für mich auch auf diesen Metaebenen zu prüfen,

wozu ich da gebeten bin.

Sind die Kategorien »richtig« und »falsch« hier überhaupt angemessen? Ichmuss an Beuys den-

ken, demvorgeworfenwird, dass er diemit demAbsturz verbundeneGeschichte erfunden habe.

Wo ist da eigentlich die Grenze zwischen unwahrhaftig, wahr, falsch und richtig?

Als Künstler interessiert mich das gar nicht. Höchstens im juristischen Kontext, wenn

z.B. bei der Geschichte mit dieser Frau herauskäme, dass von der Staatsanwaltschaft

ein Verfahren gegen mich wegen schlechter Recherche anstrengen würde und das dann

eine Relevanz im Faktischen bekommt. Aber ansonsten finde ich, dass jeder das Recht

hat auf Deutung seines Lebens, auf Erzählungen, die seinem Leben einen Sinn geben.

Die Erzählungen von dem, was er erlebt oder im Sinne einer Anerkennung oder Wert-

schätzung auch erfunden hat, gehören zu diesemMenschen dazu, und sie interessieren

mich nicht im Sinne von richtig und falsch, sondern dadurch, dass sie, sobald sie ge-

dacht sind, in der Welt sind und damit ihre Berechtigung haben.

Erhält in diesem Augenblick die Erzählung nicht eine soziale Dimension und überwindet die

Trennung von Leben und Kunst?

Im Gespräch trete ich immer in eine Beziehung zu dem Menschen, der mir gegenüber

ist, und gleichzeitig teile ich ja mit diesem Menschen die Erzählung – wenn auch ver-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 441

dichtet. Man greift ja immer in Verhältnisse ein, ordnet sie dem eigenen Leben zu und

hinterfragt es.Man öffnet neue Räume, also produziert etwas, löst etwas aus, provoziert

etwas – und deshalb ist es ja immer etwas, was man gar nicht trennen kann.

Kommen wir einmal zu Black Box BRD:Wie ist das, wenn man etwas weglassen muss? Sie

haben beim Thema Feldafing z.B. die Briefe des Sohnes an die Eltern ausgespart.Das ist ja nicht

irgendein Thema – es geht um den Nationalsozialismus und seine Auswirkung auf den jungen

Herrhausen. Auch die Rolle der Bank: Was ist eine Bank? Wieso überhaupt dieser Beruf ? Was

ist Geld? Kommt der Verzicht auf solche Passagen nur aus dem Zwang, dass der Film nicht zu

lang werden darf, oder gibt es Kriterien für Sie zu sagen, dass er dadurch sogar gewinnt?

Der Grund, warum ich beim Kick oder bei Black Box BRD das Buch gemacht habe, war

nicht, dass ich »das Buch zum Film« schreiben wollte, sondern dass nach der Fertig-

stellung noch sehr viel Material aufgetaucht ist. Diese Briefe z.B. habe ich erst sehr viel

später bekommen. Das ist das eine, aber es gibt natürlich auch andere Gründe. Es gab

z.B. einen Super 8-Film von den Großeltern von Herrhausen, die hatten eine Metzgerei

– oder der Onkel, also zumindest in der Familie war diese Metzgerei. Da hatten wir

Bilder von der Herkunft des Großvaters – auch diese einfachen Verhältnisse waren mir

wichtig. Eine ganze Zeit lang waren sie im Film drin und mit ihnen hat man manches

mehr verstanden, aber gleichzeitig entstehen dann oftmals Rückschlussfragen: Man

kann nicht nur ein Bild von einem Metzger zeigen, sondern es wurde dann schon eine

kleine Erzählung, wie die Fleischhälften da in das Haus hereingetragen wurden usw. –

und das hat mit dazu geführt, darauf zu verzichten. Immer wieder sind es eigentlich

vor allem Rhythmusfragen: Ich habe es ganz oft so, dass fantastische Szenen rausflie-

gen, weil sie den Film in eine Addition bringen – ich habe diesen Grund und dann gibt

es diese Sequenz noch, und diese Sequenz ist aber eigentlich auch wichtig. Selbst wenn

ich die Briefe von Feldafing hätte – es geht ja nicht nur um Alfred Herrhausen, sondern

auch immer um Wolfgang Grams, sodass da auch eine Balance zu finden ist. Mir war

klar, dass ich zum Ende hin ein Ungleichgewicht in Richtung Herrhausen haben werde,

weil es viel mehr Material von ihm gibt. Also war es im Sinne einer Kreuz-Dramaturgie

wichtig, am Anfang in den ersten 40 Minuten stärker Wolfgang Grams zu betonen –

es ist nicht nur eine Frage von Rhythmus innerhalb einer Sequenz, sondern es gibt da

noch einmal den Gesamtrhythmus, wenn ich die Gegenüberstellung habe.

Es ist immer ein Kampf – da sind immer wieder diese Amputationsschmerzen, die

dann kommen, die auch manchmal lange nachwirken.

Aber sie gehören wahrscheinlich zu diesemWerkprozess dazu.

Ja, aber der Verlust ist massiv.

Auch beim Kick ist etwas, was auf dem Weg vom Theaterstück zum Film verschwunden ist –

das sind z.B. drei Szenen, in denen sich Torsten Muchow äußert und die in historischer Hin-

sicht ausgesprochen symptomatisch sind. Auch zwei andere Szenen fehlen, die in eine ähnliche

Richtung gehen.Woran lag das?

Schon in meiner Inszenierung kam Torsten Muchow nicht mehr vor. Ich hatte mich

schon gegen das Material im Stück entschieden: Es wurde zu flächig, es war interes-

sant und wesentlich, aber es belastete das Dorfkolorit mit einer zusätzlichen Person,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


442 Ästhetische Geschichtserkenntnis

die auch emotional dem Opfer ja nicht wirklich nahe war. Bei dem Matthias Muchow,

dem Sohn, hat man ja gespürt, wie angegriffen er ist – da kippt das ja auch noch ein-

mal sehr stark in die Hilflosigkeit und Verletzung. Torsten Muchow bringt aber eine

solche Distanz hinein – selbst der Pfarrer hat ja eine gewisse Grundempörung. Torsten

Muchow denunziert eigentlich auch das halbe Dorf – ich habe das ganz bewusst im

Stück drin gelassen und es der jeweiligen Inszenierung überlassen.

Warum noch der Schritt vom Theaterstück zum Film? Die erste Version ist ja schon eine Poeti-

sierung.

Es gab einen sehr konkreten Grund. Ich habe während der Arbeit gemerkt, wie fein-

stofflich die Schauspieler arbeiten und dass das natürlich verloren geht in so einem

gigantisch großen Raum, und dass ich Lust hatte, diese Angebote zu nützen. Ein Film

hat ja nochmal eine andere Lichtsetzung und wir haben sehr lange an der Tonbear-

beitung gearbeitet, lange geschnitten, d.h. ich hatte Lust, diese Übersetzung ganz be-

wusst zu machen, um etwas wegzukommen vom abgefilmtenTheater. Es war die Frage

der Inszenierung – wir hatten ja z.B. nachts gedreht, um diese Müdigkeit und schlaf-

wandlerische Präzision bei den Schauspielern zu erreichen. Und dann schlichtweg der

Wunsch, ein Dokument zu haben – da war ich im Nachhinein sehr dankbar: Die Insze-

nierung – das ist ja die Flüchtigkeit des Theaters – wäre weg gewesen.

Ist das »Feinstoffliche«, von dem Sie sprechen, ein Kriterium, das ein Licht wirft auf die eigene

künstlerische Dimension des Films,wo er sich unterscheidet vom Theater?Was ist das Eigenste

dieses Mediums?

Es ist eben eine andere Erzählung, eine ganz andere Sprache, d.h. beim Kick war es

ja das Zucken eines Mundwinkels oder eben diese Bewegungsänderungen – Schulter

hoch, Schulter runter, und damit wurde es eine komplett neue Figur. Auch aus der

Ferne erfüllt mich das, aber nicht mit dieser Genauigkeit, die eine Kamera auffangen

kann. Gleichzeitig werde ich natürlich im Film gezwungen in eine Einstellungsgröße.

Das hat ganz stark polarisiert – es gab viele, die beides gesehen haben, und Menschen,

die sagten: »Ich würde immer das Theater vorziehen, denn ich kann selbst entschei-

den, ich kann auch mal die Augen zumachen«. Jeder Schnitt zwingt mich ja wieder in

eine neue Situation: Aus bestimmten Gründen wird die Einstellungsgröße verändert –

willst du mir jetzt etwas Anderes mitteilen? Ich schau mir jetzt stärker das Gesicht an,

dringe stärker in den Raum. Und das fand ich interessant, dass es Menschen gab, die

umgekehrt sagten: Der Film zwingt mich in diese subtile Erzählung eines Gesichtes als

Landschaft, und gleichzeitig ist dieses Gesicht aber ja eigentlich das gleiche, das 19 oder

18 oder 17 andere Rollen verkörpert. Und es gab wiederumMenschen, die gesagt haben:

Der Film funktioniert für sich überhaupt nicht, weil ich nur noch auf die Virtuosität der

Schauspieler geachtet habe: Wie machen die den Wechsel? Von daher: Das ist ja immer

ein Angebot, aber das gleiche Stilmittel finden die einen faszinierend und die anderen

als manieriert.

Ich freue mich auf die Bühne, weil da immer das Geschenk oder die Ohnmacht

des Momentes ist – die Macht und die Ohnmacht. Das heißt, wenn ich da unten sit-

ze, kann ich in diesem Moment eingreifen, wenn ich ihn anders haben will – aber da

ist immer etwas Drittes, d.h. meine Vision geht durch den Schauspieler hindurch oder

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 443

der Schauspieler macht etwas mit diesem Satz, was viel weiter geht, als ich mir je hätte

vorstellen können. Das ist nicht wiederholbar, kein einziges Mal probiere ich das wie-

derherzustellen – das ist ein Stochern ins Leere und ist verloren für alle Ewigkeiten.

Sie haben nicht irgendwann einmal die Entscheidung getroffen: Film ist mir lieber als Theater?

Nein. Ich habe in einem Tagebuchauszug aus dem Jahr 1984 so eine Weggabelung be-

schrieben, wo ich dachte: Hier ist Theater, da ist Dokumentarfilm und da Spielfilm,

diese drei Wege, aber ich habe mich einfach nie entschieden. Warum auch? Ich bin ja

sehr dankbar, dieMöglichkeit zu haben, eine Recherche dahin zu bringen, dass ich sehe,

wo das Material hinwill, ob es z.B. die Bühne verlangt. Oder bei Welche Zukunft?! ist ja

die Überlegung, das auch in ein filmisches Format zu übersetzen, weil die Materiallage

so reichhaltig ist, dass nur Bruchteile verwirklicht werden können.

Mich hat immer nur die Frage desWie beschäftigt. Ein Film z.B., der überwältigen

will, dermir keinen Raummehr lässt,meinen eigenen Film dazwischen zu bringen,war

immer etwas, was mich nicht interessiert hat – also wenn das eine Handlung ist, die

mich nach vorne treibt, wo ich gar nicht mehr dazwischen komme mit meinen Bildern

und Fragen. Ich will Filme machen, die es erlauben, dass meine eigenen Bilder einen

Raum kriegen. Das ist auch eine Frage des Rhythmus, ob der Film überladen ist und

man unter Dauerbeschuss ist und der Zuschauer scheinbar ganz viel weiß, aber eigent-

lich nichts erfasst oder gespürt hat, sondern dann doch nur die Ratio angesprochen ist.

Für mich ist nicht die Frage, ob man den Film ablehnen muss, sondern wie man ihn

gestaltet, dass etwas Drittes entsteht, also dass mein Angebot bei einer Erzählung in

einem großen Resonanzraum steht und der Zuschauer seinen eigenen Film dazwischen

bringen kann. Ich glaube, je stärker das gelingt, dass Menschen Raum haben für den

eigenen Film in meinem Film, je stärker das ineinandergreift, desto nachhaltiger ist

die Auseinandersetzung. Dann kommen Menschen manchmal nach 5 oder 10 oder 20

Jahren und sagen: Damals habe ich diesen Film gesehen, und ich erinnere mich, warum

der so wichtig war für mich.

Wer wenn nicht wir – das ist noch einmal eine neue Kategorie: der Spielfilm. Was sind rück-

blickend Ihre Erfahrungen mit diesemMedium?

Ich habe unglaublich lange und intensiv recherchiert – da gibt es 2000 Seiten, wo ich

nur Material rausgeschrieben habe. Dieser Prozess des Schreibens, des Vorbereitens,

des Inszenierens und des Schneidens war für mich ein Versuch der Bewältigung dieser

Jahre oder des Begreifens, d.h. beim Schreiben habe ich plötzlich die Figuren verstan-

den, also Schlüsselsätze wie vom Vater Ensslin: »Du sehnst den Faschismus ja richtig

herbei – was ist, wenn der gar nicht kommt?«. Oder ein Satz von Bernward Vesper im

Gespräch mit Gudrun Ensslin im Gefängnis: »Wir haben unterschiedliche Aufträge« –

wo mir in dem Moment sehr viel klargeworden ist. Und dann kommen noch einmal

die Schauspieler dazu, die eine andere Generation sind, die diese Sätze z.T. noch ein-

mal ganz anders interpretieren, manchmal die Figuren verlieren und manchmal den

Figuren aber etwas hinzugeben, wo ich im Schreibvorgang nicht hingekommen bin.

Das heißt, ich kann für mich sagen, dass jede Ebene der Arbeit in dem Sinne ein Labor

war, wo ich meine Thesen in Frage gestellt habe, bestätigt habe, verworfen habe, neu

justiert habe. Auch noch einmal das Verhältnis von dokumentarischer und fiktionaler

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


444 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Erzählung: Am Anfang haut das Archivmaterial im brechtschen Sinne fast schon da-

zwischen, immer mehr wird es dann aber Teil der Erzählung der Protagonisten – auch

da verändert es die Funktion, es wächst sozusagen in das Gesamtmaterial hinein und

wird irgendwann Teil der Erzählung. Auch die Fragen eines Kostümbildners oder eines

Ausstatters zwingen mich ja dazu, mich mit der Figur auseinanderzusetzen. So eine

banale Frage: »Ab wann wurde das Bett auseinandergenommen und die Matratze lag

auf dem Boden?« zwingt mich ja zu überlegen: Man hatte das klassische Doppelbett

mit vier Holzfüßen – wann war das? Das geht dann nicht um die objektive Recherche,

wann sie tatsächlich die Matratze auf den Boden gelegt haben, sondern ich muss mir

damit die Figur nochmal sehr genau über die Ausstattung anschauen und überlegen: In

welche Räume setze ich sie? Wieviel Licht kommt da rein? Ist es ein Mensch, der vor al-

lem nachts gearbeitet hat? Wie übersetze ich das Schreiben von Bernward Vesper? Wie

übersetze ich bestimmte Bilder von Gudrun Ensslin aus den Tagebüchern? – wo der

Aspekt der Selbstbeschädigung, Selbstzerstörung sehr stark hineinkommt. Das waren

alles für mich ganz essenzielle Herausforderungen, wo ich versucht habe, die Figuren

neu und anders zu verstehen. Es ist, glaube ich, nach Black Box BRD für mich die tiefste

Auseinandersetzung mit der Gewordenheit von bewaffnetem Kampf, von Terrorismus.

BeiBlack Box BRD haben Sie auf Schauspieler verzichtet und vermieden, das spielen zu lassen.

Das hatte ganz praktische Gründe. Einmal hatte ich auch Lust, einen Spielfilm zu ma-

chen, zum anderen gab es diese Polarisierung schon am Anfang des Arbeitsprozesses:

Eine Schwester von Gudrun Ensslin sagte, »wenn du mit der redest (also mit der ande-

ren Schwester), dann stehe ich nicht mehr zur Verfügung«, und umgekehrt auch. Für

Ruth war klar: Ihre Schwester war eine Mörderin, vor allem anderen. Für die andere

Schwester war es eben die Freiheitskämpferin. Dazwischen gab es keinen Dialog. Das

war mir sehr früh klar: Bei Black Box BRD war es mühsam, aber doch möglich, den Film

über die Unterstützerszene von Wolfgang Grams oder über die Eltern von Wolfgang

Grams zu erzählen, weil es die dritte Generation war, wo es nicht mehr ganz so verhär-

tet war, Wolfgang Grams war tot und Birgit Hogefeld nicht im Film dabei – aber Wer

wenn nicht wir wäre dokumentarisch gescheitert.

Haben Sie nicht ein Problem damit erlebt, dass das Nachstellen der damaligen Zeit sofort den

Eindruck vonDekor, von Künstlichkeit erzeugt, der das Eindringen in diese Zeit eher erschwert?

Der Dokumentarfilm hat dieses Problem ja nicht.

Ich selbst erlebe das nicht so – aber ich kenne das ja, dass beim Kick die Menschen

auch sagten, dass sie auf die Virtuosität der Schauspieler geachtet haben und nicht auf

das, was sie sagen oder auf die Geschichte. Es gibt ja nur zwei Möglichkeiten: Entweder

man geht in eine absolute Stilisierung – beim Kick habe ich das mit der Verweigerung

jeden Abbildrealismusses ja auf die Spitze getrieben, und dann braucht man das Na-

turalistische gar nicht mehr. Es hat mich nicht interessiert, das bei Wer wenn nicht wir

zu wiederholen, weil es mir da um die Übersetzung der Schauspieler innerhalb eines

Dekors ging, das ganz sicher nicht ihres ist. Da habe ich auf der einen Seite Menschen

und auf der anderen Seite eine ganz festgelegte Choreographie und ein Dekor der 60er

Jahre, und die Schauspieler sollen so tun, als wenn sie das jetzt so empfinden, was sie

da tun. Größer kann man den Widerspruch gar nicht treiben. Aber genau das hat mich

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 445

interessiert, dieser Prozess – das Spiel mit der Glaubwürdigkeit hat mich gereizt. Zum

Beispiel bei den Sexszenen am Ende zwischen Gudrun und Andreas, wo er sie dann

schlägt – da ist sehr viel Missachtung drin. Das war richtig Arbeit, das sehr klar zu

choreographieren: Wann kommst du rein, wann seht ihr euch, wann macht ihr das,

wann macht ihr das? Das war reine Gymnastik – und das ist die größte Lüge, weil wir

es inszenieren müssen. Und gerade das hat mich interessiert: diese Lüge möglich zu

machen und eben nicht wie im Kick die Darstellung immer wieder zu brechen.

Wo sehen Sie da jetzt den Unterschied zum Dokumentarischen? Was ist die eigene Chance des

Dokumentarischen gegenüber dem Spielfilm?

Im Dokumentarfilm wäre das ja nicht möglich. Ich könnte jemanden fragen: »Wie war

das, mit Andreas Baader zu schlafen?« – aber das wäre eine merkwürdige Frage, weil

ich sofort einen Voyeurismus habe. Aber hier hat ja die Sexualität eine gesellschaftli-

che Textur: der nackte Körper als ein Zeichen der Befreiung aus der Verklemmung –

du merkst die Missachtung, wenn sie da in der Küche erstmal alleine nackt steht, das

sich Aussetzen, und die Sexualität selbst ist in diesem Sinne ja auch noch einmal eine

Erzählung von Macht und Ohnmacht und Begegnung. In dem Moment, wo der Blick

sattfindet, eine Berührung, merkst du, dass es da diese Zärtlichkeit gab – und die-

se Zonen bekommst du ja im Dokumentarischen nicht hin. Da kann man sagen: Das

braucht man nicht, weil ich vielleicht einen Dritten habe, der das erzählt, dass die Gud-

run komplett von dem abhängig war und das eine sexuelle Obsession war. Dann wird

das erzählt und du denkst sofort: Ja, warum erzählt der das jetzt? War der selbst ver-

liebt in Gudrun oder gab es da eine Eifersucht oder ein anderes Verhältnis? Das kriegt

eine andere Qualität als die Unmittelbarkeit dieser Szene. Deshalb finde ich es so in-

teressant, das Medium zu wechseln, weil ich bestimmte Dinge nur im Spielfilm so mit

einer gewissen Selbstverständlichkeit erzählen kann. Auch wenn Gudrun sich in das

Glas setzt: Das ist ja extrem heikel. Es gab einen Test – der Verleih wollte das unbe-

dingt, um die Zuschauerreaktion zu testen, bevor der Film fertiggeschnitten war und

in die Kinos gegangen ist –, da fanden 26 %, dass das die beste Szene sei, und 26 % die

schlechteste. Gerade die, die ein bestimmtes Bildmit Gudrun Ensslin verbinden, wollen

das nicht sehen und finden, dass dieser masochistische Aspekt die Figur zerstört. Da

kommst du, glaube ich, mit dem Dokumentarfilm nicht hin, in diese Zonen kommst

du ganz schwer hinein.

Wo ist beim Spielfilm die Brücke vom rein Biographischen ins Historische? Wo werden diese

biographischen Momente tatsächlich zu etwas, was Auskunft gibt über ’68, die RAF und die

deutsche Geschichte?

Ich glaube, dass man das gar nicht trennen kann. Das geht von der Frisur über ein

Kleid, das plötzlich kurz ist, den Rock, ein Möbelstück, eine andere Art zu rauchen,

die Bedeutung von Literatur, von Schreiben bis zu einem Satz, der plötzlich universell

wird. Das ist für mich ja gerade das Schöne, das ist das, was mich so fasziniert, dass

sich durch ein Zusammenwirken von ganz vielen Texturen plötzlich etwas verdichtet

und über sich hinausweist.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


446 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Ein Schrank ist ja eine allgemeine Signatur der Zeit. Aber die Frage ist doch auch: Warumwar

es genauGudrun Ensslin,warumgenauBaader, die in dieser historischen Situation zu entschei-

denden Akteuren wurden?

Das Interessante für mich war ja, dass da ein Klischee komplett gebrochen wurde in

der Erzählung: das Klischee, dass der bewaffnete Kampf ein Aufbegehren war gegen

den zum Teil spießigen, aber zum Teil auch noch offen präsenten Faschismus. Derjeni-

ge, der den Faschismus in der Familie hatte, ging aber gerade nicht in den bewaffneten

Kampf, sondern in die Drogen und in das Schreiben. Der Vater von Andreas Baader –

das war in den Recherchen für mich neu, ich konnte es im Film aber nicht unterbrin-

gen – war mit einem Fuß im Widerstand. Das heißt, dass das Klischee gerade nicht

zutraf, sondern der »Auftrag« so eine wichtige Rolle spielte. Eine Figur, eine Denkfi-

gur war nicht zu Ende geführt worden, die von den Kindern weiterentwickelt werden

musste – und das war für mich eigentlich das Universelle, dass es gar nicht diese Li-

nearität gibt, sondern dass es um andere Treibsätze geht, die so viel komplexer sind

und auf eine tragische Weise auch deutlich machen, dass es bei allem Emanzipations-

gehabe und Abgrenzungsgehabe eine ganz tiefe Abhängigkeit gab von den gerade nicht

offen ausgesprochenen und gar nicht mehr präsenten Erwartungen der Eltern. Das hat

mich fasziniert: Ich erzähle eine in bestimmten Klischees verankerte Geschichte anders

und bürste sie gegen den Strich. Deswegen haben Sie natürlich Recht: Das ist nicht der

Schrank oder das Bett, sondern das sind letztlich viel tiefergehende Antriebe, die Figu-

ren zu denen werden lassen, die sie dann geworden sind. Ich hatte mich ja mit vielen

Biographien, die in der Gewalt geendet haben, beschäftigt. Auch mit Birgit Hogefeld

habe ich mich sehr lange und intensiv auseinandergesetzt, Wolfgang Grams, und das

sind immer unterschiedliche Figuren – mit Figuren meine ich jetzt nicht Personen,

sondern Figuren, die dazu geführt haben, dass sie in den Untergrund gegangen sind

– aber gleichzeitig ist die Verquickung mit dem Elternhaus für diese Beziehungen ein

ganz wesentlicher Faktor, ohne das jetzt in der Psychologie ertränken zu wollen.

Es gibt ja unter Historikern, aber auch aus der Linken kommend dieses Diktum: Du darfst Ge-

schichte nicht personalisieren. Sind Herrhausen und Grams wirklich nur Repräsentanten der

Deutschen Bank oder der RAF? Sind die Personen austauschbar oder welche Rolle spielt am

Ende das einzelne Individuum?

Mich interessiert schon auch, welche Strukturen – ich will nicht vom System reden –

eine bestimmte Karriere ermöglichen oder verhindern. Natürlich hat die RAF kein Ge-

bäude mehr und hatte nie eins, in dem sie sich repräsentieren konnte – die Deutsche

Bank hat eins, aber gleichzeitig gibt es Phänomene, die dann doch ähnlich sind: der

Korpsgeist, das Elitäre – also wer hat Zugang, wer nicht, wer packt es in diesen illus-

tren Kreis des Vorstands,wer schafft es in die Führungsebene der RAF? Dann bei beiden

Seiten auch die Unbedingtheit, einer Idee zu folgen – bei Herrhausen der Schuldener-

lass, wo er auch nicht mehr schaut: Wie baue ich Seilschaften auf oder Gefolgschaften,

wie finde ich Menschen, die nicht nur Wegbegleiter sind, sondern die ich im Sinne ei-

ner Win-win-Situation in eine gewisse Abhängigkeit von mir bringe, dass sie meinen

Weg unterstützen? Auch Hogefeld und Grams merken gar nicht oder zu spät, dass sie

sich von einer Linken längst entfernt haben, auch nicht mehr auf Gefolgschaften set-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 447

zen und sich immer weiter isolieren und ausgerechnet dann von einer Rückkehr oder

einer Familie träumen, als sie eine andere Familie zerstört haben. Diese Paradoxien der

Erzählung finde ich so interessant – und da kannst du nicht nur die Einzelbiographien

betrachten, sondern sie weisen dann wieder über sich hinaus.

Aber diese Zusammenhänge sind doch dann trotzdem in der Biographie aufzufinden und nicht

in einer abstrakten Rolle des Deutschen Bank-Chefs als solcher.

Ja, mich interessiert ja immer die Divergenz, also auch bei einem Herrhausen, der in

die kognitive Dissonanz geht zu dieser Bank, und zwar permanent, indem er einfach

langfristig argumentiert, während schon damals viele in der Bank – auch Vorstandskol-

legen – mittel- oder kurzfristig gedacht haben. Die Entschuldung der Drittweltländer:

mittel- oder langfristig können wir mit Mexiko wieder ein Geschäft machen, jetzt müs-

sen wir die Kredite aber abschreiben, die abgeschriebenen Kredite stehen im Viertel-

oder im Jahresbericht und belasten das Ergebnis. Dass das Ergebnis in 5 oder 10 Jah-

ren dann sehr viel besser ist, findet keine Berücksichtigung. Insofern ist es ja immer

beides: Herrhausen argumentiert jenseits der Systeme der Bank, aber den Banker, den

Aktionär interessiert der Jahresbericht, und wenn da ein Verlust steht oder eine ho-

he Abschreibung, dann ist die Dividende nicht so groß, dann verkauft er seine Aktien

oder setzt uns unter Druck und macht Druck auf den Aufsichtsrat, dass ich meinen

Posten verliere. Ich glaube, da ist es immer interessant, den Einzelnen in der Struktur

zu beleuchten.

Warum gehen Sie, wenn Sie beiWer wenn nicht wir beim Spielfilm angekommen bist, nicht

ganz weg vom empirischen Faktum und entwerfen fiktive Figuren, um sich völlig frei zu ma-

chen von der Bindung an die Empirie?

Man kann von zwei Seiten kommen. Die Entstehungsgeschichte vonWer wenn nicht wir

war ja eher so, dass ich den Film gar nicht machen wollte. Ich hatte von einer Redakteu-

rin, die ich sehr schätze, das Buch von Gerd Koenen empfohlen bekommen. Ich hörte

nur das Thema und sagte: »Vergiss es«, und dann sagte sie: »Lies das«. Ich las das Buch

und merkte, dass ich mit diesen Figuren, die ja eigentlich vor meiner Zeit waren, nicht

fertig war. Das heißt, die Frage ist nicht: »Möchte ich mal irgendwie über das Thema

Ost-West oder RAF einen Film machen?«, sondern es gibt ja einen ganz konkreten Aus-

löser. So entstehen bei mir Filme oder Projekte – wenn ich feststelle: Da bin ich mit

etwas nicht fertig. Ich habe für mich gemerkt, dass ich mit Gudrun Ensslin und Bern-

ward Vesper und Andreas Baader doch noch nicht fertig bin. Das war noch vor dem

Baader Meinhof Komplex. Es war genau gesagt 2003, und realisiert wurde der Film dann

sieben Jahre später, weil ich noch andere Projekte hatte: Die Spielwütigen, Der Kick. Aber

deswegen kann ich die Frage so gar nicht beantworten, warum ich nicht anders arbei-

te, weil es immer diese Initialmomente der inneren Notwendigkeit gibt. Ich setze mich

nicht hin und schreibe eine Geschichte, sondern es ist der Widerhaken, ein Buch oder

eine Begegnung oder ein Satz, wo ich hängen bleibe und plötzlich weiß: Jetzt muss ich’s

machen.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


448 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Trotzdem ist es ja interessant, dass es Leute gibt, die es zu rein fiktiven Erzählungen führt – und

die sicherlich auch solch einen existenziellen Auslöser haben –, und andere, die nach einer Art

Konkretion des Historischen suchen, das sich im empirischen Ereignis niederschlägt.

Ich kann es vielleicht doch noch einmal präziser versuchen zu formulieren.Womit war

ich nicht fertig? Ich war nicht fertig mit dieser irrationalen Entscheidung, ein Kind

zurückzulassen, vor allem bei Gudrun, und einen Menschen parallel auf die Todesliste

zu setzen für eine andere, bessereWelt. Eswar und ist auch fürmich nachBlackBoxBRD

nur über Umwege erklärbar, und da fand ich das Buch von Gerd Koenen interessant,

dass er nochmal näher rangegangen ist und versucht hat, das zumindest einzukreisen

durch diese frühen Texte, durch die 60er Jahre, die Vorgeschichte, durch die Eltern.

Deshalb konnten es auch nur diese Figuren sein, weil die für mich noch nicht zu Ende

erzählt waren, und natürlich auch nicht durch den Baader Meinhof Komplex zu Ende

erzählt wurden. Dazu kommt ja, dass es Figuren waren, die mich damals in Stuttgart

aus der Jungen Union rausgeholt haben, also durch diese Begegnungen in Stuttgart-

Stammheim. Sie waren Wegweiser nicht in dem Sinne, dass ich ihnen gefolgt bin – sie

haben mein Leben neu ausgerichtet damals, also ’75/’76/’77.

Das, was Sie betrifft, findet in einer historischen Welt statt. Ob es um Ensslin, Herrhausen,

Marcel oder Marco geht: Da ist in der empirischen Wirklichkeit etwas passiert und Sie schrei-

ben jetzt nicht eine komplett freie, fiktionale Geschichte, sondern es geht darum, genau diesen

Menschen zu verstehen.

Ich will tatsächlich einen Menschen begreifen in seiner Verfasstheit – ob es ein Mörder

ist, der einem Kumpel aus dem Dorf auf den Kopf springt, oder eine Gudrun Ensslin

oder meine drei Klassenkameraden, die sich das Leben nehmen, oder diese Menschen

in der Theatergruppe in Israel, der Palästinenser und die drei jüdischen Schauspieler.

Ich will, indem ich sie begreife, fast pro toto begreifen, wozu der Mensch fähig ist und

unter welchen Umständen er dazu fähig ist – und damit auch das Ursachendickicht aus

der Fassungslosigkeit rausbekommen. Es ist ja eine Ohnmacht, etwas nicht begreifen

zu können. Man könnte auch fragen: Ist der Mensch von Natur aus schlecht? Ist der

Mensch nicht zu allem in der Lage? Das finde ich aber unbefriedigend.

Gibt es einen Zusammenhang zwischen der Frage nach der Zukunft in Ihrem aktuellen Pro-

jekt (Let them eat money. Welche Zukunft?!) und der Tatsache, dass Sie sich jahrelang mit

historischer Erinnerung beschäftigt haben?

Es gab diese Erfahrung, dass ich immer zurückgeschaut habe: beim Himbeerreich auf

eine Krise, die 2007/2008 passiert ist, also auf eine Geschichte, die aus der inneren

Perspektive der Banken nur bedingt aufgearbeitet worden war. Jahre danach – 2011/12

– habe ich natürlich versucht, zurückzuschauen und die verschiedenen Schichten, die

zu der Krise geführt hatten, herauszuarbeiten – und ob ein Begriff von Verantwortung

noch Bedeutung hatte. Aus dieser Erfahrung heraus entstand dasMotiv, es diesmal um-

gekehrt zu machen: Statt wieder zu spät zu sein und wieder zurückzugucken, die Krise

zu setzen und aus der Zukunft in die Gegenwart zu schauen. Insofern ist es schon eine

Figur, die – ich will nicht sagen, dass sie sich schließt als Kreis, aber dass ich merke,

dass ich bei historischen Stoffen im Moment eher zögerlich bin zurückzuschauen, ob-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 449

wohl mir immer wieder historische Stoffe angeboten werden, sowohl fiktional als auch

dokumentarisch. Es hängt vielleicht auch mit dem Lebensalter zusammen, dass ich so

den Eindruck habe, ich möchte ganz bewusst auch mit Jüngeren, die diese Zukunft

noch viel mehr betrifft als mich, in die Zukunft gucken und aus der Zukunft begreifen,

was wir eigentlich in der Gegenwart tun können. Das ist eine andere Form von Rekon-

struktion natürlich. Die Figuren existieren ja alle nicht in der Zukunft – selbst wenn ich

jetzt reale Figuren habe: Ich weiß nicht, was mit ihnen sein wird.Wir haben eine unge-

heure Menge an Möglichkeiten, was passieren könnte, dystopische, utopische. Damit

ist die Freiheit sehr viel größer. Die Zukunft ist so von Zufällen geprägt, dass sie eben

nicht durch linear vorhersehbare Prognostik bestimmt werden kann. Sie ist hasenläu-

fig, sie schlägt Haken, sie verschwindet und taucht ganz woanders wieder auf. Wie ist

das beschreibbar? Daran arbeite ich mich gerade ab.

So, wie ich jetzt in die Zukunft blicke, ist das natürlich auch geprägt durch die

deutsche Erfahrung der Inflation, sozusagen die Urangst, die Erfahrung, dass das Geld

plötzlich keinen Wert mehr hatte: die Verarmung meiner Urgroßmutter in der Inflati-

on, die ihrenGutsbesitz verkauft hat und plötzlich vor demNichts stand –was natürlich

weitergegeben wurde. Die Erfahrung der Finanzkrise, wie Billionen sich plötzlich auf-

gelöst haben und Staaten in die Haftung geraten sind. Das sind natürlich Prägungen,

mit denen ich dann wiederum in die Zukunft blicke.

Wie gehen Sie als jemand, der ein Stück über die Zukunft schreibt, mit dem Problem um, dass

Sie diese nicht aus der Gegenwart und Vergangenheit erschließen können? Wie werde ich der

Zukunft teilhaftig?

Ja, ich glaube, letztlich geht es nur wieder über Menschen, also Menschen, die eine Ge-

wordenheit haben, die in Verantwortungsbegriffen denken, die vielleicht auch etwas

verbessern wollen, scheitern, es ganz woanders versuchen. Ich glaube – das merke ich

für mich –, es geht nicht durch die Abstraktion von Strukturen und Sachverhalten, die

ich generalisieren kann, sondern da drin verstricken sich Menschen, die sich nochmal

anders verhaltenmüssen in Räumen von künstlicher Intelligenz, wo Verantwortung ab-

gegeben wird, weil die künstliche Intelligenz schneller, besser, umfassender Informa-

tionen verarbeitet. Was den Menschen als das Entscheidende bleibt, ist die Empathie.

Das schafft ja die Robotisierung noch nicht und wird sie hoffentlich auch nie schaffen.

Es bleibt ja etwas als das Urmenschliche – es ist nur die Frage: Wird es gewertschätzt

oder steht es im Wege?

Empathie ist eine andere Wahrnehmungsform als ein Registrieren von Tatsachen.

Ja, weil ich den Anderen in dem Moment sehe – und das behindert mich ja auch in

der Objektivität oder Schnelligkeit von Entscheidungen, das bremst mich aus, Zweifel

kommen. Und dann entsteht die Frage, inwieweit die Empathie eineWachstumsgrenze

ist, weil ich nicht mehr radikal durchgreife und sofort entscheide, sondern abwäge,

zögere, zweifle, lenkbar bin. Das ist für mich eine ganz spannende Frage.

Zur Zukunft gehören junge Menschen – Sie haben vorhin gesagt, Sie möchten sich mit Dingen

beschäftigen, die für diese Menschen relevant werden, um zu sehen:Was kannman gestalten?

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


450 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Es fällt ja auf, dass Jugend immer wieder Thema Ihrer Werke ist: die Mitschüler, Grams und

seine Freunde, Marco und Marcel. Wie kommt das? Das ist ja nicht selbstverständlich.

Es ist ja natürlich auch die Kernfrage. Ich habe einen Sohn, der jetzt 20 ist – in welche

Welt wächst er hinein? Er wird viel länger noch mit dieser Welt zu tun haben als ich.

Das ist für mich eine absolut faszinierende Frage, im Sinne der nächstfolgenden Ge-

nerationen: Was hinterlasse ich ihnen? Im jetzigen Stück ist auch eine 17jährige, die am

Ende in aller ihrer Ratlosigkeit genau vor dieser Frage steht: Was habt ihr angestellt?

Sie stellt die Frage nicht genau so, aber sie steht vor dieser Situation. Das ist ja auch

wieder die Chance auf Neubeginn. Ich sehe das nicht nur defätistisch, sondern stelle ja

manchmal fest, mit welcher Energie diese Menschen auftreten. Bei Chris Marker ist in

Sans Soleil diese wunderbare Passage, wo er die Kraft der 20jährigen beschreibt, und –

ich kann das nur sinngemäß zitieren – dass das ein Alter ist, wo diese Kraft auf dem

Höhepunkt ist, und wo ihnen aber immer eingeredet wird, was sie alles noch nicht kön-

nen. Vielleicht erzähle ich die Passage auch anders als im Film, aber so habe ich sie in

Erinnerung – und das erlebe ich bei jungen Menschen immer wieder: diese vollkom-

mene Verunsicherung, weil ihnen immer gesagt wird, was sie noch nicht können, was

sie nicht erreicht haben oder wo sie noch ganz viel dazu lernen müssen. Letztendlich

geht es genau um diese Aufbruchsenergie, die natürlich auch wie bei der RAF in absur-

de Richtungen gehen kann, wo aber gleichzeitig – je nachdem, wie sie kanalisiert wird

– etwas Neues entsteht. Deshalb habe ich jetzt ganz speziell in Welche Zukunft?! diese

Figur eingeführt, die ja am Ende allein auf der Bühne steht.

Ihre Werke zeigen ja, dass Sie an dieser Aufbruchsenergie ein Interesse haben. So intensiv die

Jugendbiographie eines Wolfgang Grams nachzuzeichnen oder sogar den Gründen eines Mor-

des von Jugendlichen an ihrem eigenen Freund nachzugehen macht man doch eigentlich nur,

wennman ein tiefsitzendes Interesse daran hat,was sich in jungenMenschen artikulieren oder

verwirklichen will.

Ja, oder was eben richtig oder gut kanalisiert wird oder eben nicht – siehe Der Kick, wo

es diese Tragik gibt, dass es eigentlich anders angelegt ist – ob das jetzt die RAF ist

oder ein Marcel Schönfeld.

Es ist dann ja die Frage: Wie reagiert die Gesellschaft, wenn sich jugendliche Intentionen arti-

kulieren wollen?

Das ist eine spannende Frage. Auch bei Wolfgang Grams, der ja auch im Gefängnis war

und danach sagt: »Jetzt erst recht«. Was wäre gewesen, wenn man da deeskalierend

gewirkt und nicht eine Schwäche ausgenutzt hätte?

Mit Beuys haben Sie einen Künstler porträtiert, der ganz bewusst aus dem klassischen Bild-

begriff ausbricht und sogar noch aus seinen Objekten aussteigt und zur Performance übergeht

– bei den 7000 Eichen usw. Drängt sich einem da nicht die Frage auf, ob nicht auch der Film

mit seinen technisch erzeugten, zweidimensionalen Bildflächen einMedium ist, dasmanhinter

sich lassen will?

Das Entscheidende ist ja nicht dasWerk selbst, sondern die Plastik, die durch dasWerk

entsteht. Das Werk selbst ist die Batterie. So hat ja Beuys seine Werke auch immer ge-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 451

sehen. Dem einen erschließt sich was und dem anderen nicht, der eine bleibt ratlos

und der andere ist provoziert und zerschlägt das Porzellan. Und so sehe ich eigent-

lich den Film selbst auch – Der Kick oder die anderen Arbeiten: Sie alle sind ja Anreger

und Aufreger, und die Plastik entsteht dann beim Ansehen und nach dem Ansehen. So

kommt dann eine Frau zu mir und fragt: »Was kann ich tun?« Wo gibt es Menschen,

die heute so denken? – ob es die Grundeinkommensinitiativen sind oder »Direkte De-

mokratie« oder Menschen, die sich mit anderen Geldkreisläufen beschäftigen usw. Ich

würde das Medium nicht überschätzen, aber auch nicht unterschätzen, weil das Kino

schon nochmal eine andere Konzentration hat. Das ist der Ort, wo du dich entscheidest

hinzugehen, und wo du in der Regel das Handy auch ausmachst und währenddessen

mal nicht draufschaust – das hat schon etwas von der Erfahrung einer Kommunion. Du

machst das mit Anderen, bist mit ihnen in einem Raum, und wenn dann anschließend

noch das Gespräch ist mit Menschen, die ähnliche Fragen haben, dann kann es zu einer

gewissen Imagination, Inspiration kommen. Das ist das, was ich von Anfang an beim

Film bejaht habe. Die Urerfahrung war, als ich 1982 diesen ersten Streifen gemacht habe

über eine Atomwaffenlagerblockade der Friedensbewegung und dann eben von Wirts-

haus zu Wirtshaus auf der Schwäbischen Alb gefahren bin – das war der Anfang. Da

schließt sich der Kreis auch, da würde ich das Medium absolut bejahen als Chance: Ich

verdichte meine Auseinandersetzung, die ich mit mir, dem Material, dem Menschen,

dem Thema, der Geschichte über Jahre führe, auf 105 oder 110 Minuten – und dieser

Verdichtungsprozess, der kann sich dann wiederum entfalten in den Resonanzräumen

des Zuschauers. Deshalb weiß ich gar nicht, welches Medium das sonst leisten soll.

Was genau ist vor diesem Hintergrund dann die eigentliche Chance und der eigene Wert des

Dokumentarischen?

Es ist die Reibung. Ich habe – auch wenn es eine Erzählung ist – die Reibung mit Figu-

ren, mit Menschen, mit einer historischen Situation, die jetzt nicht nur aus der Imagi-

nation eines Autors erschaffenwurde, sondern die in der Konkretion liegt.DieWahrheit

ist konkret – die Erzählung ist abstrahiert von ihr, aber gleichzeitig versucht sie dahin

wieder zurückzukehren. Damit bin ich natürlich in einer sehr unmittelbaren Ausein-

andersetzung mit den Texturen, den Schichtungen, mit den Treibsätzen von dem, was

unser Leben ausmacht. Wenn ich jetzt an Der Kick denke: Wenn das eine von mir aus-

gedachte Geschichte gewesen wäre, hätte man sagen können: »Ja, der Mensch ist prin-

zipiell zu Vielem in der Lage, das ist eine sehr archaische Geschichte« – aber hier galt

es diese Fassungslosigkeit zu realisieren, wozu jemand hier gerade mal 60 km nördlich

von Berlin in der Lage war, und das festzumachen an familiär-biographischen, persön-

lichen, politischen, historischen, ökonomischen Gründen, also dieses Ursachendickicht

beschreibbar zu machen. Da komme ich unmittelbar auch zu der Frage: Was tun? Wo

kann ich ansetzen, wo kann Politik ansetzen? Was ist in diesem Fall DDR-Geschichte

und gerade nicht DDR-Geschichte? An ganz vielen Punkten muss ich mich verorten.

Ich denke, das ist die Chance des Dokumentarischen, dass ich nicht im Nachhinein sa-

gen kann: »Der Mord wäre verhindert worden, wenn…«, sondern dass ich erstmal diese

Komplexität kennenlerne, anerkenne,mich ihr stelle. Komplexität ist gemeint im Sinne

dieses Ursachendickichts, das ich sichtbar und kenntlich machen will – ohne den Mut

zu verlieren und zu sagen: »Das ist zu kompliziert, ich kann nichts tun«. Im Gegenteil:

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


452 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Indem ich diese Komplexität kennenlerne und anerkenne, sehe ich wiederum ganz vie-

le Momente, wo anders hätte gehandelt werden können und in Zukunft auch anders

gehandelt werden wird. Diese Verschränkung von Dokument, von Geschehenem, von

Aufarbeitung und dem Entwurf oder der Prüfung meiner eigenen Möglichkeiten, mich

da zu verhalten, ist ja eine ganz starke Ermächtigung an die Gestaltungskräfte.

Damit sind wir natürlich auch bei Beuys und den Möglichkeiten, entgegenzuwir-

ken. Das ist für mich das Allererste: Wenn jeder Mensch ein Künstler ist, dann sind

wir bei den Anerkennungsverhältnissen – das ist und bleibt etwas sehr Zentrales –,

da sind wir bei Marco Schönfeld und dem Vogelhäuschen. Der Kick ist gestrickt aus

genau diesen Kernfragen nach einem Gegenbild zu einer Gesellschaft, die bei allem

Fortschrittsglauben immerwieder elementarMenschen diese Anerkennung verweigert,

und dann durch Drohungen, durch Gesetz, Einschüchterungen und durch Repressio-

nen versucht, dem Herr zu werden. Auch durch eine Monsterisierung – wo das Böse

hinter Gitter und Glas und wohin auch immer kommt und damit vermeintlich neutrali-

siert wird, aber durch die Hintertür längst als Chimäre oder als Geist wieder hinter uns

ist. Und da – das kann ich erstmal für mich sagen – ist diese gemeinsame Arbeit beides:

Weg und Ziel. Weg, weil ich auf dieser Wegstrecke ganz viel erfahre und lerne – Ziel,

weil ich sehr konkret für mich herausgearbeitet habe: Wo – im Sinne der Diagnostik

– ist dieser gesellschaftliche Körper krank und wo kann angesetzt werden? Da könnte

man jetzt diese Geschichte von Potzlow aufgreifen und weiterdenken. Diese Mordtat

geht weiter als die Vorstellungskraft – das ist das Alleinstellungsmerkmal.Wenn es un-

ter der Vorstellungskraft bleibt, sagt man: »Na ja, gut, das ist halt ein doch schwaches

Dokument«, hier aber wird die Vorstellungskraft überholt, und zwar vielfach überholt,

und das ist das Beunruhigende daran. Das eigentlich Beunruhigende ist, dass es trotz-

dem ja aus der Mitte der Gesellschaft kommt – ich bin nicht der Mörder, aber die Eltern

und das Umfeld sind nicht spektakulär anders als ich – sodass die Frage dann umso

mehr kommt: Wenn es nicht die Monstereltern sind, die Monsterkinder gebären, wo-

her weiß ich, ob nicht auch mein Sohn irgendwann zumMörder wird – oder ich selbst?

Das ist ja diese ganz tiefe Verunsicherung, und diesen Bereich auszuloten, und zwar

vorbehaltlos auszuloten, schafft ja auch wieder – das kann ich jetzt für mich sagen,

nachdem ich mich drei Jahre damit beschäftigt habe – eine Art von Selbstvergewisse-

rung, dass das doch nicht nur so ein zufälliger Kugelblitz ist, der sich da mal entlädt,

sondern dass es da sehr unterschiedlich geartete, aber sehr klar erkennbare Situationen

und Aufladungen gab, die das haben eskalieren lassen. Auch viele Zufälle, die es nicht

hätten geschehen lassen können – beides. Zwischen heiter und leicht und plötzlichem

Gewitter aus dem Nichts, aus dem blauen Himmel heraus.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Geschichtswissenschaft
Thomas Etzemüller

Henning von Rittersdorf:  
Das Deutsche Schicksal
Erinnerungen eines Rassenanthropologen.  
Eine Doku-Fiktion

September 2021, 294 S., kart., Dispersionsbindung
35,00 € (DE), 978-3-8376-5936-8
E-Book: 
PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5936-2

Thilo Neidhöfer

Arbeit an der Kultur
Margaret Mead, Gregory Bateson  
und die amerikanische Anthropologie, 1930-1950

Juni 2021, 440 S., kart., Dispersionsbindung, 5 SW-Abbildungen
49,00 € (DE), 978-3-8376-5693-0
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5693-4

Norbert Finzsch

Der Widerspenstigen Verstümmelung
Eine Geschichte der Kliteridektomie im »Westen«,  
1500-2000

Mai 2021, 528 S., 
kart., Dispersionsbindung, 30 SW-Abbildungen
49,50 € (DE), 978-3-8376-5717-3
E-Book: 
PDF: 48,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5717-7

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Geschichtswissenschaft
Frank Jacob

Freiheit wagen!
Ein Essay zur Revolution im 21. Jahrhundert

April 2021, 88 S., kart., Dispersionsbindung
9,90 € (DE), 978-3-8376-5761-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5761-0

Sebastian Haumann, Martin Knoll, Detlev Mares (eds.)

Concepts of Urban-Environmental History

2020, 294 p., pb., ill.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4375-6
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4375-0

Verein für kritische Geschichtsschreibung e.V. (Hg.)

WerkstattGeschichte
2021/2, Heft 84: Monogamie

September 2021, 182 S., 
kart., Dispersionsbindung, 4 Farbabbildungen
22,00 € (DE), 978-3-8376-5344-1
E-Book: 
PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5344-5

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030 - am 13.02.2026, 07:27:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

