VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

war das schwerer zu fassen. Ich habe mich immer gefragt, inwieweit Augustinus nicht
auch genau wusste, was er da tut — ich glaube nicht, dass er das erfunden hat, aber er
hat das natiirlich noch einmal verstirkt durch den Hinweis auf Herrhausens Frage: »In
welcher Bank bin ich hier eigentlich?«. Dass Herrhausen ihm da nicht gefolgt ist, sieht
man ja dann bei der Entscheidung fiir das Investmentbanking. Das gemeinsame Ele-
ment in beiden Fillen ist, dass er einsame Entscheidungen getroffen hat sowohl fiir die
Entschuldung als auch fiir den Einstieg ins Investmentbanking. Das hief} ja: eine klare
Entmachtung des alten Geschifts- und Privatkundenbereichs, und da hat er alle Fiirs-
ten in Miinchen, Frankfurt, Kéln und Hamburg, die als Provinzfiirsten ihr Bankenreich
verwaltet haben, massiv vor den Kopf gestofRen, einschlieflich der Vorstandsmitglie-
der — und das habe ich auch erst danach erfahren, dass es seinen Riicktritt provoziert
hat. Das ist noch einmal die Tragik seines Todes: Wenn die Bank das bekannt gegeben
hitte, wire er vielleicht nicht ermordet worden. Ich bin mir sicher, dass es Geheim-
dienste gab, die das auf dem Radar hatten - es gab viele Hinweise, dass Herrhausen
gefihrdet war. Auch Personenschiitzer haben mir Dinge erzihlt, aber es fehlen, um ei-
ne Verschworungstheorie liickenlos zu konstruieren, die entscheidenden Bindeglieder.
Man kann in Richtung Stasi argumentieren, man kann in Richtung CIA argumentieren,
und trotzdem bleiben Fragezeichen.

Vill.2. Interview: Berlin, 1. Juni 2018

Sie haben einmal gesagt, es sei eine Binsenweisheit, dass Fiktion und Dokumentation nicht ein-
fach zwei villig getrennte Dinge sind. An einigen Stellen in Black Box BRD verwenden Sie
Reenactments. Diese sind—im Unterschied z.B. zum Doku-Drama Breloers —oft nur sehr kurz
oder bestehen nur aus Andeutungen — warum also iiberhaupt solche Momente, in denen Sie
Spiel inszenieren?

Der Hauptunterschied zum Dokudrama ist zunichst, dass ich nicht mit Schauspielern
arbeite, d.h. dass ich Menschen in eine Situation zuriickbringe, in der sie so handeln,
wie sie das gewohnt waren. Schon am Anfang: Die Sekretirin sortiert Akten, eine an-
dere Mitarbeiterin legt den Stift zurecht und pripariert das Vorstandszimmer — das
heifdt ich nehme eben nicht einen Schauspieler, der jetzt von auflen kommt, dem ich
Anweisungen gebe, sondern ich fithre Menschen dahin, wo sie etwas tun, was sie im-
mer getan haben, und dabei beobachte ich sie. Und dadurch, dass sie das viele Jahre
ihres Lebens, Jahrzehnte getan haben, ist es auch nicht ein Anlauf, d.h. Frau Pinckert
kam - an dem Turm ist sie zwanzig Jahre ihres Lebens genau da morgens vorbeige-
gangen, hat gegriifSt und ist in den Fahrstuhl und in die oberste Etage gefahren, und
genau das tut sie jetzt fiir die Kamera wieder, obwohl sie seit einigen Jahren pensioniert
ist. Ich glaube, das merkst du — das ist so meine Hoffnung —, dass dies ein organisches
Reinszenieren ist. Bei den Spielwiitigen habe ich ja die Eltern mit eingebunden, indem
ich zu den Kindern gesagt habe, dass sie den Eltern etwas vorspielen werden, was sie
freiwillig oft nicht getan haben. Da war die erste Reaktion: »Ich denk, wir machen ei-
nen Dokumentarfilm, ich wiirde allen was zeigen, blo nicht meinen Eltern«. Es ist in
dem Sinne also eine Intervention von auflen, die sich dann aber verselbstindigt und

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

433


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

434

Asthetische Geschichtserkenntnis

durch die ich automatisch auch eine Geschichtszugehorigkeit miterzahle: bei der Kari-
na der Frisdrsalon oder bei Prodromos das Wohnzimmer, wo er seine Pistole bearbeitet
und sinnbildlich mit ihr schiefdt, wihrend die Mutter gleichzeitig trauert. Wenn ich
die Beispiele jetzt zusammenriicke, dann sind das Interventionen, aber die Interven-
tionen schaffen sozusagen eine neue Wahrheit. Durch meinen Eingriff produziere ich
eine Wahrheit, die ich selbst noch nicht voraussehe. Das wire ein erweiterter Begriff
der Inszenierung: Das eine ist — wie bei Black Box BRD — ein Mensch, den ich etwas
tun lasse, was er ohnehin tut, und das zweite ist, dass ich einen Menschen etwas tun
lasse, das er so vielleicht nicht tun wiirde, aber dadurch, dass er es tut, entsteht etwas
Drittes.

Bei Frau Pinckert z.B. hitten Sie sie ja einfach erzihlen lassen kdnnen —Sie lassen sie aber den
Moment des Abschiedes von Herrhausen in dieser verspiegelten Szenerie noch einmal wieder-
holen. Warum reicht nicht die Erzihlung?

In der Regel mache ich diese Aufnahmen nach dem Gesprach. Im Gesprich habe ich eine
bestimmte Emotionalitit empfunden, d.h. ich sehe, dass sie das Bild von Herrhausen
nicht zufillig im Hintergrund hat. Das muss eine ganz starke Verbundenheit gewesen
sein und ich merke, wie sehr sie diese Verbundenheit zur Arbeit, aber auch zu Herrhau-
sen selbst geprigt hat — wie sie gelebt hat in ihrer Arbeit und was sie ihr bedeutet hat.
Da ist dann die Hoffnung, bestimmte Momente des Gesprichs eben nicht bebildern zu
miissen, sondern eigenstindig weitererzihlen zu kénnen - und dann ist die Frage: Wie
mach ich das? Das ist ein Mensch, der auch verlassen wurde — und da frage ich eben
nicht: »Was hat der Tod fiir Sie bedeutet und was haben sie in dieser Nacht erlebt?,
und sie hitte gesagt: »Ich war sehr verloren« oder »Das war ein einsamer Momentx.
Ich habe ohnehin empfunden, dass das enthalten war in dem, wie sie etwas erzihlt hat
— und das hat bei mir zu diesen Bildern gefithrt: ein Mensch, der alleine ist im Biiro,
in der Totalen, dann macht sie noch das Licht aus. Ich gehe in diese Dimmerung, ich
gehe in die Nacht, ich gehe in eine Verlorenheit, sie ist alleine, die Bank ist leer — man
hat dieses Gefiihl, und das erginzt das gesprochene Wort oder es erginzt es nicht nur,
sondern es ist oftmals sogar stirker. Bestimmte Bilder prigen sich nochmal stirker ein,
als wenn es »nur« verbalisiert worden wire.

Das ist eine Bildhaftigkeit, die nicht einfach einen Vorgang abbildet. Sie bringt etwas zum Aus-
druck, was eigentlich nur durch solch ein inszeniertes Spiel sichtbar gemacht werden kann.

Ja, aufder es gelingt in den Gesprichen selbst — ich denke da z.B. an Frau Herrhausen,
mit welcher Dramatik sie diese letzten Minuten vor dem Tode ihres Mannes schildert.
Es kommt immer drauf an: Wo ist ein Bild stirker, eine Inszenierung — also nicht eine
Nachinszenierung — ein Raum, in den ich diesen Menschen noch einmal bringe, und wo
ist das gesprochene Wort stirker? Es gibt durchaus Momente, wo ich auch scheitere. Es
gibt bei den Uberlebenden eine Passage, wo mir weder das eine noch das andere gelingt.
Bei der letzten Freundin von Thilo wurde die Emotionalitit gar nicht spiirbar. Ich bin
mit ihr nochmal an den Ort des Freitodes gegangen, nachdem wir beide das Gefiihl
hatten, dass da eine unglaubliche Distanz ist und fiir mich unklar war: Muss sie sich
schiitzen? — was ja legitim ist. Es gibt ja diesen schonen Satz von der ersten Ehefrau von
Alfred Herrhausen, die zu mir sagte: »Es gibt ein Grundrecht auf Verdringung, und von

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

dem mache ich Gebrauch« - ein genialer Satz: Mit welchem Recht reifRe ich alte Wunden
auf? Aber hier war es so, dass die Freundin von Thilo selbst unzufrieden war. Sie hatte
das Gefithl, dass sie sich automatisch in Konkurrenz zu anderen Freundinnen gesetzt
hatte — zu Gudrun, Amanda -, und dass sie das, was sie fiir Thilo empfunden hat, nicht
mehr ritberbringen kann - es ist abgeschnitten, nicht mehr existent. Sie hat darunter
gelitten und dann von sich aus vorgeschlagen, ob ich ihr nochmal die Méglichkeit gebe
fiir ein zweites Gesprich. Dann sind wir eben nochmal an diesen Ort gegangen und ich
habe sie direkt an die Garage gefiihrt, wo der Freitod passiert ist. Reinszenierung kann
also von auflen passieren, aber es kann auch durchaus so sein, dass es ein Protagonist
wiinscht, dass wir an diesen Ort gehen, wo wieder eine Empfindung kommt.

Das wiirde die Bedeutung des Ortes fiir die Erinnerung bestitigen.

Absolut. Es gibt eine Szene mit Traudl Herrhausen, die fiir mich da exemplarisch ist.
Sie holt den Brief heraus, den ihr Mann geschrieben hat im Falle seiner Entfithrung.
Sie kommt vorher die Treppe herunter und aus technischen Griinden mussten wir das
viermal wiederholen — es war zu wenig Filmrolle drin, der Kameramann blieb hin-
gen — und jedes Mal hat sie beim Lesen die gleiche Emotionalitit: dass die Stimme
wegrutscht, dass sie mit den Trinen kimpft. Dann hat die Cutterin, als sie die Szene
gesehen hat, gesagt: »Das ist die deutsche Meryl Streep«, und ich sage: »Nein. Meryl
Streep hat den Schutz der Rolle — den hat sie nicht«. Sie wird durch diesen Brief jedes
Mal aufs Neue verletzt, weil ihr Mann die Staatsrison hoherstellt und in diesem Sinne
auch sie alleine lisst mit dem Kind fiir den Fall der Entfithrung — was natiirlich immer
eine Verletzung darstellt, auch wenn sie es verniinftig erkliren kann, warum ihr Mann
so gehandelt hat. Jedes Mal beim Lesen kommt sie, obwohl wir es wiederholt haben
und noch mal wiederholt haben und nochmal wiederholt haben, in die gleiche Emotio-
nalitit. Man kann natiirlich sagen, dass sie damit etwas mitbringt, was Schauspieler
auch haben, nimlich diese emotionale Durchlissigkeit, wo der Ort und die Situation
und der Gegenstand dieses Briefes die Erinnerung und damit auch den Schmerz jedes
Mal wieder reproduziert und aufruft.

Das betrifft ja auch die historische Erinnerung im engeren Sinne. Welche Prozesse sind daran
eigentlich beteiligt? In Black Box BRD zeigen Sie am Ende bei der Rekonstruktion der Fahrt der
Eltern Grams ja Hochspannungsleitungen: Inhaltlich ist das iiberfliissig, trotzdem haben die
Aufnahmen eine starke Wirkung — kinnte man sagen, dass Sie da versuchen, mit poetischen
Mitteln Dinge zu Tage zu befordern, die durch eine blofs empirische Nennung gar nicht zur Er-
scheinung kommen? Wozu solch eine Leitung, wozu Bilder, die naturalistisch villig iiberfliissig
sind?

Es geht ja um die Reise der Eltern zu ithrem Sohn und die Spannung, die aufgeladen
ist dadurch, dass ich weif}, dass es wahrscheinlich die letzte Reise sein wird und der
Tod des Sohnes nicht mehr allzu weit entfernt ist. Es geht um den Mut und um die
Absurditit, dass ein fir sich genommen ja eher seriéses Elternpaar eine Reise in den
Untergrund antritt — wo immer die Angst ist, itberwacht zu werden. Und dann sind
Leitungen eben nicht nur Leitungen, sondern sie sind auch das System der Kommuni-
kation, iiber das Nachrichten iibermittelt werden, und deshalb ist es dann mehr — es
sind Stromleitungen, aber es sind die vielen Verkehrsmittel, die wechseln, also es ist ja

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

435


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

436

Asthetische Geschichtserkenntnis

das Auto, es ist der Zug, es ist das, was wir alle kennen: Situationen von einer grofRen
Anspannung, dass wir uns plotzlich auf Nebensichlichkeiten konzentrieren, als wenn
wir uns an diesen Leitungen festhalten. Das ist das System: Hier ist der Draht, dann
kommt wieder ein Pfeiler, da ist wieder Draht, also das ist ja wieder eine Rhythmisie-
rung, eine Struktur, die sie in dem Moment aufgeben, weil die gingigen Strukturen
nicht mehr funktionieren bei so einer Reise. Und dann kommen sie und halten sich an
diesen Auferlichkeiten vom Weg her fest. Das waren eher intuitive Uberlegungen - in
dem Moment sage ich dem Kameramann nicht: »Ich méchte eine Aufnahme haben mit
Leitungens, sondern wir sind im Zug, er filmt, und dann wihle ich eben das aus, weil
ich denke: Das ist genau der Versuch, Struktur zu finden, eine innere Ordnung an der
dufleren Ordnung einer Stromleitung mit ihren Masten — so wie ein Herantasten, das
ist nicht so bewusst.

Das ist ja nicht symbolistisch gemeint, also im Sinne von Zeichen fiir eine bestimmte Aussage
—der Messeturm als Phallussymbol usw.

Nein - ich mag Symbole nicht. Ich wiirde immer, wenn es welche wiren, gegen sie
arbeiten. Es ist ja immer mehr. Das Symbol ist eine Reduktion auf eine Haupt- bzw.
Kernbedeutung: »Es steht fir«. Mir geht es ja genau darum, dass Bilder etwas dazu
geben, sich 6ffnen und nicht eng fithren auf eine Bedeutung. Das gilt auch fiir die drei
Autos, die wir in sehr unterschiedlichen Tageszeiten und an unterschiedlichen Orten
gefilmt haben: Sie verindern je nach Kontext absolut ihre Bedeutung. Am Anfang sind
sie eher die sich Weg bahnenden, fast aggressiven Dampfwalzen des Finanzsystems,
und am Ende hat man plétzlich das Gefiihl, sie sind durchlissig. Kurz vor dem Tod von
Herrhausen wissen wir, dass es nur ein symbolischer Schutz ist — da kénnten auch fanf
Autos fahren -, und deswegen ist das, was mich viel mehr interessiert als das Symbol
oder die Reduktion, eine Bedeutung, die auch in der vermeintlichen Wiederholung eine
Aufladung erfihrt, also eine Vieldeutigkeit, eine Ambiguitit des Bildes, dass das, was
davorsteht, und das, was danach kommt, jeweils in einem neuen Bedeutungskontext
steht.

Im Gegensatz zur Zeichenhaftigkeit steht ja das lllustrative. Bei manchen Fotos von der Hoch-
zeit der Herrhausens gab es manchmal Stellen, die illustrativ waren, aber es kommt in lhren
Filmen eher selten vor, dass das Bild zur [llustration einer Sache dient, die eigentlich schon klar
ist. Insofern: Was ist fiir Sie ein Bild?

Ich gehe ja immer stirker von einer Erzihlung aus, d.h. das Bild ist nicht nur das Bild,
sondern das Bild steht in einem Kontext eines Bildes davor oder einer Situation danach.
Ich schaue sehr genau, dass es kein Zufall ist, wo die Kamera steht, wie ich einen Men-
schen im Raum zeige oder wie nahe ich an diesen Menschen herangehe, wie ich das
Licht setze usw. Bei jedem Bild gibt es, wenn ich selbst gestalte, 20 Entscheidungen,
die Einfluss haben bis zum Bearbeitungsprozess am Ende, was ich nach vorne ziehe,
was ich eher dunkel halte oder so. Ich bin, glaube ich, frither weniger empfindlich ge-
wesen, was Illustrierung angeht. Ich probiere jetzt, das Bild immer als eigenstindige
Erzihlung zu nehmen. Es gibt z.B. Bilder in den Uberlebenden, die nachgereicht und il-
lustrierend sind — was ich heute nicht mehr so machen wiirde. Da wird vom Reckturnen
gesprochen und dann siehst du danach noch das Reck - das ist so eine nachgereichte

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

Hlustrierung, wo ich damals nicht so empfindlich, sondern froh war, ein Rhythmusele-
ment zu haben. Das wiirde ich heute nicht mehr so verwenden. Ich wiirde eher gucken,
dass ich eine Bildstrecke, einen Erzahlfluss niemals durch ein Talking head unterbreche
und dann ein Bild dazwischensetze, sondern dass das Bild immer eine eigenstindige
Erzihlstrecke bekommrt.

Und dann wire das noch einmal eine eigene Qualitdt von Bild.

Ja, absolut. In den Uberlebenden gibt es z.B. diesen Schottland-Komplex. Da gehen wir
in eine Landschaft hinein, und am Ende sagt der Lehrerkollege von Rudi: »Er hatte
iiberhaupt keinen Akzent, er hitte von iiberall kommen kénnen und tiberall hingehen
konnen«. Vorher hatte ich diese sehr offenen schottischen Landschaften und binde ihn
damit an diesen Ort — zumal erwdhnt wird, dass er oft draufien war —, aber gleichzeitig
16se ich ihn wiederum von diesem Ort und mache diesen vermeintlich provinziellen,
verlorenen Hinfling aus seinem Stuttgarter Vorort, Sohn eines Gemiisehindlers, zu
einem Weltbiirger. Es gibt also Passagen, wo ich intuitiv im Nachhinein denke, dass das
sehr gut gelungen ist, und andere Passagen, wo es eben doch zu stark ins Illustrative
geht.

Worin liegen fiir Sie die Unterschiede zwischen einem empirischen Erzihlen und einem poeti-
schen Erzihlen? Wo liegt die Grenze zwischen den beiden — wieso reicht Ihnen das Naturalis-
tische nicht aus?

Das sind ja zwei verschiedene Ebenen des Erzihlens. Wenn ich ein Gesprich fiihre,
habe ich die Ebene des Informierens und die Wege und Mdglichkeiten einer sehr per-
sonlichen Erzihlung. Da schaue ich dem Menschen beim Denken und beim Fithlen zu
und achte darauf, dass er nicht ein Statement abgibt, das er pripariert hat, sondern
wo ein Gedanke kommt, und dann versinkt der, geht ins Schweigen, wird nachgefiihlt,
nochmal betrachtet im Innern — und dann an einer ganz anderen Stelle wird der Faden
wiederaufgenommen. Das heif’t, es ist eben nicht das auf die Information reduzier-
te Frage-/Antwortspiel, sondern es ist ein Begleiten. Ich glaube, ein Mensch fiihlt in
dem Moment, dass er von mir diesen Raum kriegt, dass er nicht bedringt wird: »Jetzt
miissen schnell Ergebnisse, die Rolle ist durch und die kostet tausend Euro pro 10 Mi-
nuten, also jetzt kommen Sie mal auf den Punkt«, sondern es ist der innere Raum,
einen Gedanken erstmal entstehen zu lassen und dann aus einem zweiten Gedanken
den vierten wiederum zu entwickeln. Dann kommt man vielleicht irgendwann auf den
dritten zuriick. Dieser Prozess — wenn das gelingt — ist fiir sich genommen grof3ar-
tig. Es hingt dann natiirlich auch nochmal mit dem Raum zusammen: Wie nehme ich
diesen Menschen im Raum wahr, wieviel Raum gebe ich ihm? Erlaube ich ihm noch-
mal rauszugehen und reinzugehen ins Bild — hat er diese Freiheiten? Das zweite ist
die Frage. Das hat ja schon eine Poesie, weil es nicht den Menschen reduziert auf den
Informanten, auf das vordergriindig Praktische, sondern die Bildebene als erweiterte,
eigenstindige Ebene des Erzihlens begreift, die ich mir selbst erschliefien muss. Illus-
tration heifdt ja: Ich traue dem Zuschauer nichts zu, ich muss ihn eng fithren, weil ich
ihm sonst vielleicht Bilder vorsetze, die er nicht einordnen kann. Aber umso schéner
ist es ja, wenn sich die Bilder nachwirkend erschlief}en — dass sie erstmal vielleicht eine
Irritation hervorrufen, dann kommt viel spiter ein Satz und ich verstehe plétzlich die

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

437


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

438

Asthetische Geschichtserkenntnis

ganze Sequenz, warum sie notig war. Das ist ja auch eine Frage von Mut, eine Szene
eben nicht nur im Sinne einer vorangegangenen Vorbereitung einzuldsen, und dann
kommt die nichste Szene, die schon durch die jetzige vorbereitet wird. Das Denken ist
ja auch nicht linear, das Denken springt zwischen Zeitachsen und Riumen hin und her
und ist ja ein assoziatives — warum soll also der Schnitt immer linear sein? Das sind
allerdings auch Dinge, bei denen ich bemerke, dass ich mich langsam entwickelt habe
im Sinne von mehr Zumutung.

Fiir Beuys ist der Gedanke selber eine Plastik, also nicht nur ein Vorstellungsinhalt. Das ist ja
etwas ganz anderes als der Inhalt des Denkens. Sie beschreiben jetzt ja eigentlich solch eine
plastische Gestalt.

Ich nenne sie auch eine »Figur«.

Ich habe den Eindruck, dass dafiir das Interview — das Gesprich — fiir Sie eine Schliisselrolle
spielt.

Wenn es gelingt, den Menschen, mit dem ich spreche, — wie ich das frither einmal ge-
nannt habe — zu sich selbst zu bringen: dass er nicht mir zuliebe Antworten gibt, son-
dern wenn ein Prozess entsteht, der in dem Moment vor der Kamera stattfindet. Und
das ist die Kunst, diesen Raum, diesen Vertrauensraum aufzubauen — was manchmal
gelingt und manchmal eben nicht gelingt. Ich habe immer wieder Menschen, die mich
im Vorgesprach sehr begeistern und berithren, und dann drehe ich und dann ist es ein
Abspulen von Informationen — darum geht es fiir mich aber tiberhaupt nicht.

Woran hat es gelegen, wenn es gelungen ist?

Das Allerwichtigste ist der Faktor Zeit — dass es nicht darum geht, zu dringen oder
Limits zu setzen. Das Zweite ist der Faktor Vertrauen: Es muss ein Raum da sein, die
Moglichkeit zu haben, in dem Moment, wo die Gesprachspartner plétzlich die Sorge
empfinden, dass sie sich mit einer Aulerung zu weit herauswagen und dann anfan-
gen, sich zu »zensieren« und auszubremsen, diese Selbstzensur auszuschalten. Ich ge-
be ihnen deshalb auch schriftlich, dass sie im Rahmen des Vorschnittes noch eine Art
von Vetorecht haben. Das hilft dann sehr, diesen Vertrauensraum zu stirken. Und das
Dritte sind auch Gesprichstechniken. Ich gebe meinen Gesprachspartnern das Gefiihl,
empathisch bei ihnen zu sein, aber ich lasse sie durchaus in meiner Anwesenheit auch
alleine mit einem Gedanken - ich habe nicht Angst vor der Leere, sondern vermittle
ihnen, dass Schweigen nichts Peinliches ist, also dass nicht gleich blof aus der Sorge,
es konnte unangenehm werden, die nichste Frage schon reingeschoben wird, sondern
einfach gar keine Frage kommt. Das Schonste ist, wenn jemand sich dann in dem Mo-
ment selbst die Frage stellt und so eine Art Schweigen dann erstmal im Raum steht, bis
wieder ein neuer Gedanke kommt.

Warum ist Ihnen iiberhaupt das Gesprich so wichtig?

Mich interessiert immer noch das Wort und die Reflexion des eigenen Tuns — das Nach-
denken, die eigenen Treibsitze des Tuns begreiflich zu machen, auch wenn jemand be-
redt schweigt oder im Schweigen wieder etwas sagt: dieses Verhiltnis von Sprechen und
Nichtsprechen, sich um Kopf und Kragen reden. Also auch da wieder nicht die Infor-

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

mation, sondern eigentlich das Verhiltnis von Denken, Sprechen und Schweigen und
Verschweigen — wo es ja auch im Gesprich sehr unterschiedliche Texturen des Mittei-
lens gibt und das Schweigen mindestens genauso oder — ich wiirde sogar sagen oftmals
interessanter ist als das, was gesagt wird in dem Moment. Dann vor allem auch, wie es
gesagt wird, wie der Korper in dem Moment spricht, wie der Raum mit dem Korper
spricht, wie die Kamera mit dem Menschen spricht, wie ich, der hinter der Kamera
verdecke sitzt, iiber dieses Medium in Kontakt bin oder nicht — auch das sind alles ja
Erzihlmodi und das ist fitr mich immer noch eine ganz wesentliche Form des Erzih-
lens.

Weil sich da besonders viel auch preisgibt und zeigt.

»Preisgibt« wire jetzt so, als wenn ich investigativ im Sinne von Verhéren und Aufde-
cken vorgehe. Eher im Sinne von Sichtbarwerden.

Ein In-Erscheinung-treten.

Ja, In-Erscheinung-treten ist vielleicht schéner. Dass ein Mensch spricht, setzt einen
Denkvorgang voraus, und dann ist es interessant, wenn dieser Denkvorgang gegen-
wartig wird. Dann ist es ein Fest des Denkens, das Gesprich, weil es in dem Moment
im Entstehen ist und sichtbar wird. Nicht, dass es jetzt zelebriert wird — dann wird es
schon wieder zu sehr gefeiert —, aber ich spiire das korperlich, wenn jemand ansetzt zu
denken - das sind bestimmte Schwingungen, die auch bei mir ankommen, wo es mir
den Riicken rauf und runter liuft beim Gesprich, wenn sich das Geschenk ereignet: Da
gibt mir jemand etwas, er teilt mit mir einen Gedanken, den er so noch nicht hatte,
oder einen Moment der Erkenntnis.

Vor allem, wenn sich diese im Moment aktuell ausspricht und nicht abgerufen wird.

Eine Voraussetzung ist, dass ich in die Mitverantwortung gehe. Es ist, glaube ich, ganz
wichtig, dass mein Gegeniiber weif}, warum ich das frage, was es mit mir zu tun hat -
dass ich eben nicht ein »neutraler« Gesprichspartner bin, sondern dass es diese eigene
Notwendigkeit auch bei mir gibt, diese Frage zu stellen und das zu erfahren und dass
wir das teilen. Ich spreche oft von einer gemeinsamen Reise, ganz bewusst, die ich mit
dem Gesprichspartner zusammen mache, wo wir beide am Ende etwas erfahren, was
wir vorher noch nicht wussten.

Das wiirde heiflen: Eigentlich ist ein Gesprdch nicht die Addition von zwei Seiten, sondern wenn
es wirklich gelingt, hort eine dualistische Entgegenstellung von Du und Ich fiir einen Moment
auf und die beiden Seiten verschmelzen. Ist das nicht auch ein Vorgang, der wesentlich fiir Er-
innerung ist?

Ja, denn Erinnerung ist Konstruktion, ist Erzihlung. Das ist es ja, was mich sehr frith
schon so fasziniert hat beim Erinnern. Es gibt nicht eine objektive Erzihlung, sondern
einzelne Erlebnisse und Situationen werden immer wieder neu sortiert und in einen
neuen Kontext gebracht, je nach Fragestellung, nach Zeitliuften, Momenten, und das
verandert sich. Innerhalb einer relativ kurzen Zeit ergibt sich eine komplett neue Erzih-
lung, die einen ganz anderen Bedeutungszusammenhang hat. Und das Interessante ist:
Warum? Warum verindert sich eine Erzihlung? Ich muss immer an den Kick denken,

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

439


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

440

Asthetische Geschichtserkenntnis

wo wir die Verhore hatten, die direkt nach der Festnahme von Marcel, dem Hauptti-
ter, durchgefithrt wurden. Und dann haben wir selber die Tatnacht ja noch einmal mit
ihm rekonstruiert, im Stiick dann aber — wo es eigentlich nahegelegen hitte, nicht auf
ein altes Verhor zuriickzugreifen — die Deutung verworfen, die er uns gegeben hat.
Nach anderthalb Jahren Gefingnissozialisation war er anerkannt als Morder, der einen
Asozialen, einen Juden, einen Penner beseitigt hat — im Sinne dieser faschistischen
Reinlichkeitslehre —, und er hat unglaublich viel Anerkennung bekommen. Er konnte
die Tat in diesem Sinne bejahen oder nicht mehr in der Weise als verwerflich ansehen,
wie er das zunichst getan hat. In dem Verhor schiebt er seinen Bruder sehr stark nach
vorne — jetzt aber spielt er plotzlich keine Rolle mehr. Das ist also eine andere Lesart,
eine andere Interpretation oder eigentlich eine komplett neue Erzihlung dieser Tat-
nacht ungefihr zweieinhalb Jahre nach der faktischen Tat. Ein zweites Beispiel: Als wir
das Midchen getroffen haben, das von dem jiingeren Titer mit den Worten bedroht
wurde: »Nigger gehoren auf den Scheiterhaufen, brennen wie Dachpappex, hat sie uns
die Leidensgeschichte erzihlt, die danach passiert ist und die mich sehr mitgenommen
hat — weil gleichzeitig auch so ein Mut sichtbar wurde, nicht wegzuziehen und das aus-
zuhalten. Ich habe das dann viel spiter — auf der Zielgeraden — noch recherchiert, und
dann hat sich das alles - also zumindest die Haupterzihlelemente — als Fiktion, als
komplett erfunden herausgestellt. Auch da war die Frage fiir mich: Ist das deshalb alles
»erstunken und erlogen« und falsch? Oder wie grofd muss die Not sein, dass sie diese
Geschichten so fiir sich erlebt und als wahr erachtet? Was muss passieren, damit ihr
tiberhaupt jemand zuhort? Das zeigt, wie vielschichtig diese Erzihlungen aufgebaut
sind. Ich bin in dem Sinne nicht immer nur Herr des Verfahrens, sondern miisste ei-
gentlich genauso fragen: Warum erzihlt mir jetzt jemand gerade diese Geschichte so
und welche Motive gibt es, dass er sie vor zwei Jahren anders erzihlt hat? Das heifit,
es gibt nochmal eine Verpflichtung fiir mich auch auf diesen Metaebenen zu priifen,
wozu ich da gebeten bin.

Sind die Kategorien »richtig« und »falsch« hier iiberhaupt angemessen? Ich muss an Beuys den-
ken, dem vorgeworfen wird, dass er die mit dem Absturz verbundene Geschichte erfunden habe.
Wo ist da eigentlich die Grenze zwischen unwahrhaftig, wahy, falsch und richtig?

Als Kinstler interessiert mich das gar nicht. Hochstens im juristischen Kontext, wenn
z.B. bei der Geschichte mit dieser Frau herauskime, dass von der Staatsanwaltschaft
ein Verfahren gegen mich wegen schlechter Recherche anstrengen wiirde und das dann
eine Relevanz im Faktischen bekommt. Aber ansonsten finde ich, dass jeder das Recht
hat auf Deutung seines Lebens, auf Erzihlungen, die seinem Leben einen Sinn geben.
Die Erzihlungen von dem, was er erlebt oder im Sinne einer Anerkennung oder Wert-
schitzung auch erfunden hat, gehoren zu diesem Menschen dazu, und sie interessieren
mich nicht im Sinne von richtig und falsch, sondern dadurch, dass sie, sobald sie ge-
dacht sind, in der Welt sind und damit ihre Berechtigung haben.

Erhidlt in diesem Augenblick die Erzdhlung nicht eine soziale Dimension und iiberwindet die
Trennung von Leben und Kunst?

Im Gesprach trete ich immer in eine Beziehung zu dem Menschen, der mir gegeniiber
ist, und gleichzeitig teile ich ja mit diesem Menschen die Erzihlung — wenn auch ver-

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

dichtet. Man greift ja immer in Verhiltnisse ein, ordnet sie dem eigenen Leben zu und
hinterfragt es. Man 6ffnet neue Riume, also produziert etwas, 19st etwas aus, provoziert
etwas — und deshalb ist es ja immer etwas, was man gar nicht trennen kann.

Kommen wir einmal zu Black Box BRD: Wie ist das, wenn man etwas weglassen muss? Sie
haben beim Thema Feldafing z.B. die Briefe des Sohnes an die Eltern ausgespart. Das ist ja nicht
irgendein Thema —es geht um den Nationalsozialismus und seine Auswirkung auf den jungen
Herrhausen. Auch die Rolle der Bank: Was ist eine Bank? Wieso iiberhaupt dieser Beruf? Was
ist Geld? Kommt der Verzicht auf solche Passagen nur aus dem Zwang, dass der Film nicht zu
lang werden darf, oder gibt es Kriterien fiiv Sie zu sagen, dass er dadurch sogar gewinnt?

Der Grund, warum ich beim Kick oder bei Black Box BRD das Buch gemacht habe, war
nicht, dass ich »das Buch zum Film« schreiben wollte, sondern dass nach der Fertig-
stellung noch sehr viel Material aufgetaucht ist. Diese Briefe z.B. habe ich erst sehr viel
spiter bekommen. Das ist das eine, aber es gibt natiirlich auch andere Griinde. Es gab
z.B. einen Super 8-Film von den Grof3eltern von Herrhausen, die hatten eine Metzgerei
— oder der Onkel, also zumindest in der Familie war diese Metzgerei. Da hatten wir
Bilder von der Herkunft des Grof3vaters — auch diese einfachen Verhailtnisse waren mir
wichtig. Eine ganze Zeit lang waren sie im Film drin und mit ihnen hat man manches
mehr verstanden, aber gleichzeitig entstehen dann oftmals Riickschlussfragen: Man
kann nicht nur ein Bild von einem Metzger zeigen, sondern es wurde dann schon eine
kleine Erzahlung, wie die Fleischhilften da in das Haus hereingetragen wurden usw. —
und das hat mit dazu gefithrt, darauf zu verzichten. Immer wieder sind es eigentlich
vor allem Rhythmusfragen: Ich habe es ganz oft so, dass fantastische Szenen raustlie-
gen, weil sie den Film in eine Addition bringen - ich habe diesen Grund und dann gibt
es diese Sequenz noch, und diese Sequenz ist aber eigentlich auch wichtig. Selbst wenn
ich die Briefe von Feldafing hitte — es geht ja nicht nur um Alfred Herrhausen, sondern
auch immer um Wolfgang Grams, sodass da auch eine Balance zu finden ist. Mir war
klar, dass ich zum Ende hin ein Ungleichgewicht in Richtung Herrhausen haben werde,
weil es viel mehr Material von ihm gibt. Also war es im Sinne einer Kreuz-Dramaturgie
wichtig, am Anfang in den ersten 40 Minuten stirker Wolfgang Grams zu betonen -
es ist nicht nur eine Frage von Rhythmus innerhalb einer Sequenz, sondern es gibt da
noch einmal den Gesamtrhythmus, wenn ich die Gegentiberstellung habe.

Es ist immer ein Kampf — da sind immer wieder diese Amputationsschmerzen, die
dann kommen, die auch manchmal lange nachwirken.

Aber sie gehdren wahrscheinlich zu diesem Werkprozess dazu.
Ja, aber der Verlust ist massiv.

Auch beim Kick ist etwas, was auf dem Weg vom Theaterstiick zum Film verschwunden ist —
das sind z.B. drei Szenen, in denen sich Torsten Muchow duflert und die in historischer Hin-
sicht ausgesprochen symptomatisch sind. Auch zwei andere Szenen fehlen, die in eine Ghnliche
Richtung gehen. Woran lag das?

Schon in meiner Inszenierung kam Torsten Muchow nicht mehr vor. Ich hatte mich
schon gegen das Material im Stiick entschieden: Es wurde zu flichig, es war interes-
sant und wesentlich, aber es belastete das Dorfkolorit mit einer zusitzlichen Person,

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

441


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

442

Asthetische Geschichtserkenntnis

die auch emotional dem Opfer ja nicht wirklich nahe war. Bei dem Matthias Muchow,
dem Sohn, hat man ja gespiirt, wie angegriffen er ist — da kippt das ja auch noch ein-
mal sehr stark in die Hilflosigkeit und Verletzung. Torsten Muchow bringt aber eine
solche Distanz hinein — selbst der Pfarrer hat ja eine gewisse Grundempérung. Torsten
Muchow denunziert eigentlich auch das halbe Dorf — ich habe das ganz bewusst im
Stiick drin gelassen und es der jeweiligen Inszenierung iiberlassen.

Warum noch der Schritt vom Theaterstiick zum Film? Die erste Version ist ja schon eine Poeti-
sierung.

Es gab einen sehr konkreten Grund. Ich habe wihrend der Arbeit gemerkt, wie fein-
stoftlich die Schauspieler arbeiten und dass das natiirlich verloren geht in so einem
gigantisch grofien Raum, und dass ich Lust hatte, diese Angebote zu niitzen. Ein Film
hat ja nochmal eine andere Lichtsetzung und wir haben sehr lange an der Tonbear-
beitung gearbeitet, lange geschnitten, d.h. ich hatte Lust, diese Ubersetzung ganz be-
wusst zu machen, um etwas wegzukommen vom abgefilmten Theater. Es war die Frage
der Inszenierung — wir hatten ja z.B. nachts gedreht, um diese Miidigkeit und schlaf-
wandlerische Prizision bei den Schauspielern zu erreichen. Und dann schlichtweg der
Wunsch, ein Dokument zu haben — da war ich im Nachhinein sehr dankbar: Die Insze-
nierung — das ist ja die Fliichtigkeit des Theaters — wire weg gewesen.

Ist das »Feinstoffliche«, von dem Sie sprechen, ein Kriterium, das ein Licht wirft auf die eigene
kiinstlerische Dimension des Films, wo er sich unterscheidet vom Theater? Was ist das Eigenste
dieses Mediums?

Es ist eben eine andere Erzihlung, eine ganz andere Sprache, d.h. beim Kick war es
ja das Zucken eines Mundwinkels oder eben diese Bewegungsinderungen — Schulter
hoch, Schulter runter, und damit wurde es eine komplett neue Figur. Auch aus der
Ferne erfiillt mich das, aber nicht mit dieser Genauigkeit, die eine Kamera auffangen
kann. Gleichzeitig werde ich natiirlich im Film gezwungen in eine Einstellungsgrofe.
Das hat ganz stark polarisiert — es gab viele, die beides gesehen haben, und Menschen,
die sagten: »Ich witrde immer das Theater vorziehen, denn ich kann selbst entschei-
den, ich kann auch mal die Augen zumachenc. Jeder Schnitt zwingt mich ja wieder in
eine neue Situation: Aus bestimmten Griinden wird die EinstellungsgréfRe verandert —
willst du mir jetzt etwas Anderes mitteilen? Ich schau mir jetzt stirker das Gesicht an,
dringe stirker in den Raum. Und das fand ich interessant, dass es Menschen gab, die
umgekehrt sagten: Der Film zwingt mich in diese subtile Erzihlung eines Gesichtes als
Landschaft, und gleichzeitig ist dieses Gesicht aber ja eigentlich das gleiche, das 19 oder
18 oder 17 andere Rollen verkérpert. Und es gab wiederum Menschen, die gesagt haben:
Der Film funktioniert fiir sich @iberhaupt nicht, weil ich nur noch auf die Virtuositit der
Schauspieler geachtet habe: Wie machen die den Wechsel? Von daher: Das ist ja immer
ein Angebot, aber das gleiche Stilmittel finden die einen faszinierend und die anderen
als manieriert.

Ich freue mich auf die Bithne, weil da immer das Geschenk oder die Ohnmacht
des Momentes ist — die Macht und die Ohnmacht. Das heif’t, wenn ich da unten sit-
ze, kann ich in diesem Moment eingreifen, wenn ich ihn anders haben will — aber da
ist immer etwas Drittes, d.h. meine Vision geht durch den Schauspieler hindurch oder

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

der Schauspieler macht etwas mit diesem Satz, was viel weiter geht, als ich mir je hitte
vorstellen konnen. Das ist nicht wiederholbar, kein einziges Mal probiere ich das wie-
derherzustellen - das ist ein Stochern ins Leere und ist verloren fiir alle Ewigkeiten.

Sie haben nicht irgendwann einmal die Entscheidung getroffen: Film ist mir lieber als Theater?

Nein. Ich habe in einem Tagebuchauszug aus dem Jahr 1984 so eine Weggabelung be-
schrieben, wo ich dachte: Hier ist Theater, da ist Dokumentarfilm und da Spielfilm,
diese drei Wege, aber ich habe mich einfach nie entschieden. Warum auch? Ich bin ja
sehr dankbar, die Moglichkeit zu haben, eine Recherche dahin zu bringen, dass ich sehe,
wo das Material hinwill, ob es z.B. die Bithne verlangt. Oder bei Welche Zukunfi?! ist ja
die Uberlegung, das auch in ein filmisches Format zu iibersetzen, weil die Materiallage
so reichhaltig ist, dass nur Bruchteile verwirklicht werden kénnen.

Mich hat immer nur die Frage des Wie beschiftigt. Ein Film z.B., der tiberwiltigen
will, der mir keinen Raum mehr lisst, meinen eigenen Film dazwischen zu bringen, war
immer etwas, was mich nicht interessiert hat — also wenn das eine Handlung ist, die
mich nach vorne treibt, wo ich gar nicht mehr dazwischen komme mit meinen Bildern
und Fragen. Ich will Filme machen, die es erlauben, dass meine eigenen Bilder einen
Raum kriegen. Das ist auch eine Frage des Rhythmus, ob der Film iiberladen ist und
man unter Dauerbeschuss ist und der Zuschauer scheinbar ganz viel weif, aber eigent-
lich nichts erfasst oder gespiirt hat, sondern dann doch nur die Ratio angesprochen ist.
Fir mich ist nicht die Frage, ob man den Film ablehnen muss, sondern wie man ihn
gestaltet, dass etwas Drittes entsteht, also dass mein Angebot bei einer Erzihlung in
einem grofRen Resonanzraum steht und der Zuschauer seinen eigenen Film dazwischen
bringen kann. Ich glaube, je stirker das gelingt, dass Menschen Raum haben fir den
eigenen Film in meinem Film, je stirker das ineinandergreift, desto nachhaltiger ist
die Auseinandersetzung. Dann kommen Menschen manchmal nach 5 oder 10 oder 20
Jahren und sagen: Damals habe ich diesen Film gesehen, und ich erinnere mich, warum
der so wichtig war fiir mich.

Wer wenn nicht wir —das ist noch einmal eine neue Kategorie: der Spielfilm. Was sind riick-
blickend Ihre Erfahrungen mit diesem Medium?

Ich habe unglaublich lange und intensiv recherchiert — da gibt es 2000 Seiten, wo ich
nur Material rausgeschrieben habe. Dieser Prozess des Schreibens, des Vorbereitens,
des Inszenierens und des Schneidens war fiir mich ein Versuch der Bewiltigung dieser
Jahre oder des Begreifens, d.h. beim Schreiben habe ich plétzlich die Figuren verstan-
den, also Schliisselsitze wie vom Vater Ensslin: »Du sehnst den Faschismus ja richtig
herbei — was ist, wenn der gar nicht kommt?«. Oder ein Satz von Bernward Vesper im
Gesprich mit Gudrun Ensslin im Gefingnis: »Wir haben unterschiedliche Auftrige« —
wo mir in dem Moment sehr viel klargeworden ist. Und dann kommen noch einmal
die Schauspieler dazu, die eine andere Generation sind, die diese Sitze z.T. noch ein-
mal ganz anders interpretieren, manchmal die Figuren verlieren und manchmal den
Figuren aber etwas hinzugeben, wo ich im Schreibvorgang nicht hingekommen bin.
Das heifdt, ich kann fiir mich sagen, dass jede Ebene der Arbeit in dem Sinne ein Labor
war, wo ich meine Thesen in Frage gestellt habe, bestitigt habe, verworfen habe, neu
justiert habe. Auch noch einmal das Verhiltnis von dokumentarischer und fiktionaler

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

443


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

by

Asthetische Geschichtserkenntnis

Erzihlung: Am Anfang haut das Archivmaterial im brechtschen Sinne fast schon da-
zwischen, immer mehr wird es dann aber Teil der Erzihlung der Protagonisten — auch
da verindert es die Funktion, es wichst sozusagen in das Gesamtmaterial hinein und
wird irgendwann Teil der Erzihlung. Auch die Fragen eines Kostiimbildners oder eines
Ausstatters zwingen mich ja dazu, mich mit der Figur auseinanderzusetzen. So eine
banale Frage: »Ab wann wurde das Bett auseinandergenommen und die Matratze lag
auf dem Boden?« zwingt mich ja zu iiberlegen: Man hatte das klassische Doppelbett
mit vier Holzfiiflen — wann war das? Das geht dann nicht um die objektive Recherche,
wann sie tatsichlich die Matratze auf den Boden gelegt haben, sondern ich muss mir
damit die Figur nochmal sehr genau iiber die Ausstattung anschauen und iiberlegen: In
welche Riume setze ich sie? Wieviel Licht kommt da rein? Ist es ein Mensch, der vor al-
lem nachts gearbeitet hat? Wie tibersetze ich das Schreiben von Bernward Vesper? Wie
tibersetze ich bestimmte Bilder von Gudrun Ensslin aus den Tagebiichern? — wo der
Aspekt der Selbstbeschidigung, Selbstzerstorung sehr stark hineinkommt. Das waren
alles fiir mich ganz essenzielle Herausforderungen, wo ich versucht habe, die Figuren
neu und anders zu verstehen. Es ist, glaube ich, nach Black Box BRD fiir mich die tiefste
Auseinandersetzung mit der Gewordenheit von bewaffnetem Kampf, von Terrorismus.

Bei Black Box BRD haben Sie auf Schauspieler verzichtet und vermieden, das spielen zu lassen.

Das hatte ganz praktische Griinde. Einmal hatte ich auch Lust, einen Spielfilm zu ma-
chen, zum anderen gab es diese Polarisierung schon am Anfang des Arbeitsprozesses:
Eine Schwester von Gudrun Ensslin sagte, »wenn du mit der redest (also mit der ande-
ren Schwester), dann stehe ich nicht mehr zur Verfiigung«, und umgekehrt auch. Fir
Ruth war klar: Thre Schwester war eine Mérderin, vor allem anderen. Fiir die andere
Schwester war es eben die Freiheitskimpferin. Dazwischen gab es keinen Dialog. Das
war mir sehr frith klar: Bei Black Box BRD war es mithsam, aber doch méglich, den Film
tiber die Unterstiitzerszene von Wolfgang Grams oder iiber die Eltern von Wolfgang
Grams zu erzihlen, weil es die dritte Generation war, wo es nicht mehr ganz so verhir-
tet war, Wolfgang Grams war tot und Birgit Hogefeld nicht im Film dabei — aber Wer
wenn nicht wir wire dokumentarisch gescheitert.

Haben Sie nicht ein Problem damit erlebt, dass das Nachstellen der damaligen Zeit sofort den
Eindruck von Dekor, von Kiinstlichkeit erzeugt, der das Eindringen in diese Zeit eher erschwert?
Der Dokumentarfilm hat dieses Problem ja nicht.

Ich selbst erlebe das nicht so — aber ich kenne das ja, dass beim Kick die Menschen
auch sagten, dass sie auf die Virtuositit der Schauspieler geachtet haben und nicht auf
das, was sie sagen oder auf die Geschichte. Es gibt ja nur zwei Moglichkeiten: Entweder
man geht in eine absolute Stilisierung — beim Kick habe ich das mit der Verweigerung
jeden Abbildrealismusses ja auf die Spitze getrieben, und dann braucht man das Na-
turalistische gar nicht mehr. Es hat mich nicht interessiert, das bei Wer wenn nicht wir
zu wiederholen, weil es mir da um die Ubersetzung der Schauspieler innerhalb eines
Dekors ging, das ganz sicher nicht ihres ist. Da habe ich auf der einen Seite Menschen
und auf der anderen Seite eine ganz festgelegte Choreographie und ein Dekor der 6oer
Jahre, und die Schauspieler sollen so tun, als wenn sie das jetzt so empfinden, was sie
da tun. Grofier kann man den Widerspruch gar nicht treiben. Aber genau das hat mich

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

interessiert, dieser Prozess — das Spiel mit der Glaubwiirdigkeit hat mich gereizt. Zum
Beispiel bei den Sexszenen am Ende zwischen Gudrun und Andreas, wo er sie dann
schlagt — da ist sehr viel Missachtung drin. Das war richtig Arbeit, das sehr klar zu
choreographieren: Wann kommst du rein, wann seht ihr euch, wann macht ihr das,
wann macht ihr das? Das war reine Gymnastik — und das ist die groite Liige, weil wir
es inszenieren missen. Und gerade das hat mich interessiert: diese Liige moglich zu
machen und eben nicht wie im Kick die Darstellung immer wieder zu brechen.

Wo sehen Sie da jetzt den Unterschied zum Dokumentarischen? Was ist die eigene Chance des
Dokumentarischen gegeniiber dem Spielfilm?

Im Dokumentarfilm wire das ja nicht maoglich. Ich konnte jemanden fragen: »Wie war
das, mit Andreas Baader zu schlafen?« — aber das wire eine merkwiirdige Frage, weil
ich sofort einen Voyeurismus habe. Aber hier hat ja die Sexualitit eine gesellschaftli-
che Textur: der nackte Korper als ein Zeichen der Befreiung aus der Verklemmung —
du merkst die Missachtung, wenn sie da in der Kiiche erstmal alleine nacke steht, das
sich Aussetzen, und die Sexualitit selbst ist in diesem Sinne ja auch noch einmal eine
Erzihlung von Macht und Ohnmacht und Begegnung. In dem Moment, wo der Blick
sattfindet, eine Berithrung, merkst du, dass es da diese Zirtlichkeit gab — und die-
se Zonen bekommst du ja im Dokumentarischen nicht hin. Da kann man sagen: Das
braucht man nicht, weil ich vielleicht einen Dritten habe, der das erzihlt, dass die Gud-
run komplett von dem abhingig war und das eine sexuelle Obsession war. Dann wird
das erzihlt und du denkst sofort: Ja, warum erzihlt der das jetzt? War der selbst ver-
liebt in Gudrun oder gab es da eine Eifersucht oder ein anderes Verhiltnis? Das kriegt
eine andere Qualitit als die Unmittelbarkeit dieser Szene. Deshalb finde ich es so in-
teressant, das Medium zu wechseln, weil ich bestimmte Dinge nur im Spielfilm so mit
einer gewissen Selbstverstindlichkeit erzihlen kann. Auch wenn Gudrun sich in das
Glas setzt: Das ist ja extrem heikel. Es gab einen Test — der Verleih wollte das unbe-
dingt, um die Zuschauerreaktion zu testen, bevor der Film fertiggeschnitten war und
in die Kinos gegangen ist —, da fanden 26 %, dass das die beste Szene sei, und 26 % die
schlechteste. Gerade die, die ein bestimmtes Bild mit Gudrun Ensslin verbinden, wollen
das nicht sehen und finden, dass dieser masochistische Aspekt die Figur zerstort. Da
kommst du, glaube ich, mit dem Dokumentarfilm nicht hin, in diese Zonen kommst
du ganz schwer hinein.

Wo ist beim Spielfilm die Briicke vom rein Biographischen ins Historische? Wo werden diese
biographischen Momente tatsdchlich zu etwas, was Auskunft gibt iiber ’68, die RAF und die
deutsche Geschichte?

Ich glaube, dass man das gar nicht trennen kann. Das geht von der Frisur iiber ein
Kleid, das plétzlich kurz ist, den Rock, ein Mobelstiick, eine andere Art zu rauchen,
die Bedeutung von Literatur, von Schreiben bis zu einem Satz, der plétzlich universell
wird. Das ist fiir mich ja gerade das Schone, das ist das, was mich so fasziniert, dass
sich durch ein Zusammenwirken von ganz vielen Texturen plotzlich etwas verdichtet
und tiber sich hinausweist.

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

445


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448

Asthetische Geschichtserkenntnis

Ein Schrank ist ja eine allgemeine Signatur der Zeit. Aber die Frage ist doch auch: Warum war
es genau Gudrun Ensslin, warum genau Baader, die in dieser historischen Situation zu entschei-
denden Akteuren wurden?

Das Interessante fiir mich war ja, dass da ein Klischee komplett gebrochen wurde in
der Erzihlung: das Klischee, dass der bewaffnete Kampf ein Aufbegehren war gegen
den zum Teil spiefSigen, aber zum Teil auch noch offen prisenten Faschismus. Derjeni-
ge, der den Faschismus in der Familie hatte, ging aber gerade nicht in den bewaftneten
Kampf, sondern in die Drogen und in das Schreiben. Der Vater von Andreas Baader —
das war in den Recherchen fiir mich neu, ich konnte es im Film aber nicht unterbrin-
gen — war mit einem Fuf’ im Widerstand. Das heif’t, dass das Klischee gerade nicht
zutraf, sondern der »Auftrag« so eine wichtige Rolle spielte. Eine Figur, eine Denkfi-
gur war nicht zu Ende gefiithrt worden, die von den Kindern weiterentwickelt werden
musste — und das war fiir mich eigentlich das Universelle, dass es gar nicht diese Li-
nearitit gibt, sondern dass es um andere Treibsitze geht, die so viel komplexer sind
und auf eine tragische Weise auch deutlich machen, dass es bei allem Emanzipations-
gehabe und Abgrenzungsgehabe eine ganz tiefe Abhingigkeit gab von den gerade nicht
offen ausgesprochenen und gar nicht mehr prisenten Erwartungen der Eltern. Das hat
mich fasziniert: Ich erzahle eine in bestimmten Klischees verankerte Geschichte anders
und biirste sie gegen den Strich. Deswegen haben Sie natiirlich Recht: Das ist nicht der
Schrank oder das Bett, sondern das sind letztlich viel tiefergehende Antriebe, die Figu-
ren zu denen werden lassen, die sie dann geworden sind. Ich hatte mich ja mit vielen
Biographien, die in der Gewalt geendet haben, beschiftigt. Auch mit Birgit Hogefeld
habe ich mich sehr lange und intensiv auseinandergesetzt, Wolfgang Grams, und das
sind immer unterschiedliche Figuren — mit Figuren meine ich jetzt nicht Personen,
sondern Figuren, die dazu gefithrt haben, dass sie in den Untergrund gegangen sind
— aber gleichzeitig ist die Verquickung mit dem Elternhaus fiir diese Beziehungen ein
ganz wesentlicher Faktor, ohne das jetzt in der Psychologie ertrinken zu wollen.

Es gibt ja unter Historikern, aber auch aus der Linken kommend dieses Diktum: Du darfst Ge-
schichte nicht personalisieren. Sind Herrhausen und Grams wirklich nur Reprisentanten der
Deutschen Bank oder der RAF? Sind die Personen austauschbar oder welche Rolle spielt am
Ende das einzelne Individuum?

Mich interessiert schon auch, welche Strukturen — ich will nicht vom System reden —
eine bestimmte Karriere ermoglichen oder verhindern. Natiirlich hat die RAF kein Ge-
biude mehr und hatte nie eins, in dem sie sich reprisentieren konnte — die Deutsche
Bank hat eins, aber gleichzeitig gibt es Phinomene, die dann doch ihnlich sind: der
Korpsgeist, das Elitire — also wer hat Zugang, wer nicht, wer packt es in diesen illus-
tren Kreis des Vorstands, wer schafft es in die Fithrungsebene der RAF? Dann bei beiden
Seiten auch die Unbedingtheit, einer Idee zu folgen — bei Herrhausen der Schuldener-
lass, wo er auch nicht mehr schaut: Wie baue ich Seilschaften auf oder Gefolgschaften,
wie finde ich Menschen, die nicht nur Wegbegleiter sind, sondern die ich im Sinne ei-
ner Win-win-Situation in eine gewisse Abhingigkeit von mir bringe, dass sie meinen
Weg unterstiitzen? Auch Hogefeld und Grams merken gar nicht oder zu spit, dass sie
sich von einer Linken lingst entfernt haben, auch nicht mehr auf Gefolgschaften set-

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

zen und sich immer weiter isolieren und ausgerechnet dann von einer Riickkehr oder
einer Familie triumen, als sie eine andere Familie zerstdrt haben. Diese Paradoxien der
Erzihlung finde ich so interessant — und da kannst du nicht nur die Einzelbiographien
betrachten, sondern sie weisen dann wieder iiber sich hinaus.

Aber diese Zusammenhdnge sind doch dann trotzdem in der Biographie aufzufinden und nicht
in einer abstrakten Rolle des Deutschen Bank-Chefs als solcher.

Ja, mich interessiert ja immer die Divergenz, also auch bei einem Herrhausen, der in
die kognitive Dissonanz geht zu dieser Bank, und zwar permanent, indem er einfach
langfristig argumentiert, wihrend schon damals viele in der Bank — auch Vorstandskol-
legen — mittel- oder kurzfristig gedacht haben. Die Entschuldung der Drittweltlinder:
mittel- oder langfristig kénnen wir mit Mexiko wieder ein Geschift machen, jetzt miis-
sen wir die Kredite aber abschreiben, die abgeschriebenen Kredite stehen im Viertel-
oder im Jahresbericht und belasten das Ergebnis. Dass das Ergebnis in 5 oder 10 Jah-
ren dann sehr viel besser ist, findet keine Beriicksichtigung. Insofern ist es ja immer
beides: Herrhausen argumentiert jenseits der Systeme der Bank, aber den Banker, den
Aktionir interessiert der Jahresbericht, und wenn da ein Verlust steht oder eine ho-
he Abschreibung, dann ist die Dividende nicht so grof3, dann verkauft er seine Aktien
oder setzt uns unter Druck und macht Druck auf den Aufsichtsrat, dass ich meinen
Posten verliere. Ich glaube, da ist es immer interessant, den Einzelnen in der Struktur
zu beleuchten.

Warum gehen Sie, wenn Sie bei Wer wenn nicht wir beim Spielfilm angekommen bist, nicht
ganz weg vom empirischen Faktum und entwerfen fiktive Figuren, um sich vollig frei zu ma-
chen von der Bindung an die Empirie?

Man kann von zwei Seiten kommen. Die Entstehungsgeschichte von Wer wenn nicht wir
war ja eher so, dass ich den Film gar nicht machen wollte. Ich hatte von einer Redakteu-
rin, die ich sehr schitze, das Buch von Gerd Koenen empfohlen bekommen. Ich horte
nur das Thema und sagte: »Vergiss es«, und dann sagte sie: »Lies das«. Ich las das Buch
und merkte, dass ich mit diesen Figuren, die ja eigentlich vor meiner Zeit waren, nicht
fertig war. Das heifit, die Frage ist nicht: »Mdchte ich mal irgendwie iiber das Thema
Ost-West oder RAF einen Film machen?«, sondern es gibt ja einen ganz konkreten Aus-
l6ser. So entstehen bei mir Filme oder Projekte — wenn ich feststelle: Da bin ich mit
etwas nicht fertig. Ich habe fiir mich gemerkt, dass ich mit Gudrun Ensslin und Bern-
ward Vesper und Andreas Baader doch noch nicht fertig bin. Das war noch vor dem
Baader Meinhof Komplex. Es war genau gesagt 2003, und realisiert wurde der Film dann
sieben Jahre spiter, weil ich noch andere Projekte hatte: Die Spielwiitigen, Der Kick. Aber
deswegen kann ich die Frage so gar nicht beantworten, warum ich nicht anders arbei-
te, weil es immer diese Initialmomente der inneren Notwendigkeit gibt. Ich setze mich
nicht hin und schreibe eine Geschichte, sondern es ist der Widerhaken, ein Buch oder
eine Begegnung oder ein Satz, wo ich hingen bleibe und plotzlich weif3: Jetzt muss ich’s
machen.

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

447


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448

Asthetische Geschichtserkenntnis

Trotzdem ist esja interessant, dass es Leute gibt, die es zu rein fiktiven Erzdhlungen fiihrt—und
die sicherlich auch solch einen existenziellen Ausloser haben—, und andere, die nach einer Art
Konkretion des Historischen suchen, das sich im empirischen Ereignis niederschligt.

Ich kann es vielleicht doch noch einmal praziser versuchen zu formulieren. Womit war
ich nicht fertig? Ich war nicht fertig mit dieser irrationalen Entscheidung, ein Kind
zuriickzulassen, vor allem bei Gudrun, und einen Menschen parallel auf die Todesliste
zu setzen fiir eine andere, bessere Welt. Es war und ist auch fiir mich nach Black Box BRD
nur iiber Umwege erklirbar, und da fand ich das Buch von Gerd Koenen interessant,
dass er nochmal niher rangegangen ist und versucht hat, das zumindest einzukreisen
durch diese frithen Texte, durch die 60er Jahre, die Vorgeschichte, durch die Eltern.
Deshalb konnten es auch nur diese Figuren sein, weil die fiir mich noch nicht zu Ende
erzdhlt waren, und natirlich auch nicht durch den Baader Meinhof Komplex zu Ende
erzahlt wurden. Dazu kommt ja, dass es Figuren waren, die mich damals in Stuttgart
aus der Jungen Union rausgeholt haben, also durch diese Begegnungen in Stuttgart-
Stammbheim. Sie waren Wegweiser nicht in dem Sinne, dass ich ihnen gefolgt bin - sie
haben mein Leben neu ausgerichtet damals, also '75/76/'77.

Das, was Sie betrifft, findet in einer historischen Welt statt. Ob es um Ensslin, Herrhausen,
Marcel oder Marco geht: Da ist in der empirischen Wirklichkeit etwas passiert und Sie schrei-
ben jetzt nicht eine komplett freie, fiktionale Geschichte, sondern es geht darum, genau diesen
Menschen zu verstehen.

Ich will tatsdchlich einen Menschen begreifen in seiner Verfasstheit — ob es ein Morder
ist, der einem Kumpel aus dem Dorf auf den Kopf springt, oder eine Gudrun Ensslin
oder meine drei Klassenkameraden, die sich das Leben nehmen, oder diese Menschen
in der Theatergruppe in Israel, der Palistinenser und die drei jiidischen Schauspieler.
Ich will, indem ich sie begreife, fast pro toto begreifen, wozu der Mensch fihig ist und
unter welchen Umstinden er dazu fihig ist — und damit auch das Ursachendickicht aus
der Fassungslosigkeit rausbekommen. Es ist ja eine Ohnmacht, etwas nicht begreifen
zu konnen. Man konnte auch fragen: Ist der Mensch von Natur aus schlecht? Ist der
Mensch nicht zu allem in der Lage? Das finde ich aber unbefriedigend.

Gibt es einen Zusammenhang zwischen der Frage nach der Zukunft in lhrem aktuellen Pro-
jekt (Let them eat money. Welche Zukunft?!) und der Tatsache, dass Sie sich jahrelang mit
historischer Erinnerung beschiftigt haben?

Es gab diese Erfahrung, dass ich immer zuriickgeschaut habe: beim Himbeerreich auf
eine Krise, die 2007/2008 passiert ist, also auf eine Geschichte, die aus der inneren
Perspektive der Banken nur bedingt aufgearbeitet worden war. Jahre danach - 2011/12
— habe ich natiirlich versucht, zuriickzuschauen und die verschiedenen Schichten, die
zu der Krise gefithrt hatten, herauszuarbeiten — und ob ein Begriff von Verantwortung
noch Bedeutung hatte. Aus dieser Erfahrung heraus entstand das Motiv, es diesmal um-
gekehrt zu machen: Statt wieder zu spit zu sein und wieder zuriickzugucken, die Krise
zu setzen und aus der Zukunft in die Gegenwart zu schauen. Insofern ist es schon eine
Figur, die — ich will nicht sagen, dass sie sich schliefit als Kreis, aber dass ich merke,
dass ich bei historischen Stoffen im Moment eher zogerlich bin zuriickzuschauen, ob-

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

wohl mir immer wieder historische Stoffe angeboten werden, sowohl fiktional als auch
dokumentarisch. Es hingt vielleicht auch mit dem Lebensalter zusammen, dass ich so
den Eindruck habe, ich mochte ganz bewusst auch mit Jingeren, die diese Zukunft
noch viel mehr betrifft als mich, in die Zukunft gucken und aus der Zukunft begreifen,
was wir eigentlich in der Gegenwart tun konnen. Das ist eine andere Form von Rekon-
struktion natiirlich. Die Figuren existieren ja alle nicht in der Zukunft — selbst wenn ich
jetzt reale Figuren habe: Ich weif$ nicht, was mit ihnen sein wird. Wir haben eine unge-
heure Menge an Moglichkeiten, was passieren konnte, dystopische, utopische. Damit
ist die Freiheit sehr viel grofRer. Die Zukunft ist so von Zufillen geprigt, dass sie eben
nicht durch linear vorhersehbare Prognostik bestimmt werden kann. Sie ist hasenliu-
fig, sie schligt Haken, sie verschwindet und taucht ganz woanders wieder auf. Wie ist
das beschreibbar? Daran arbeite ich mich gerade ab.

So, wie ich jetzt in die Zukunft blicke, ist das natiirlich auch geprigt durch die
deutsche Erfahrung der Inflation, sozusagen die Urangst, die Erfahrung, dass das Geld
plotzlich keinen Wert mehr hatte: die Verarmung meiner Urgrofmutter in der Inflati-
on, die ihren Gutsbesitz verkauft hat und plotzlich vor dem Nichts stand — was natiirlich
weitergegeben wurde. Die Erfahrung der Finanzkrise, wie Billionen sich plétzlich auf-
gelost haben und Staaten in die Haftung geraten sind. Das sind natiirlich Prigungen,
mit denen ich dann wiederum in die Zukunft blicke.

Wie gehen Sie als jemand, der ein Stiick iiber die Zukunft schreibt, mit dem Problem um, dass
Sie diese nicht aus der Gegenwart und Vergangenheit erschlieflen konnen? Wie werde ich der
Zukunft teilhaftig?

Ja, ich glaube, letztlich geht es nur wieder itber Menschen, also Menschen, die eine Ge-
wordenheit haben, die in Verantwortungsbegriffen denken, die vielleicht auch etwas
verbessern wollen, scheitern, es ganz woanders versuchen. Ich glaube — das merke ich
fiir mich -, es geht nicht durch die Abstraktion von Strukturen und Sachverhalten, die
ich generalisieren kann, sondern da drin verstricken sich Menschen, die sich nochmal
anders verhalten miissen in Rdumen von kiinstlicher Intelligenz, wo Verantwortung ab-
gegeben wird, weil die kiinstliche Intelligenz schneller, besser, umfassender Informa-
tionen verarbeitet. Was den Menschen als das Entscheidende bleibt, ist die Empathie.
Das schafft ja die Robotisierung noch nicht und wird sie hoffentlich auch nie schaffen.
Es bleibt ja etwas als das Urmenschliche - es ist nur die Frage: Wird es gewertschitzt
oder steht es im Wege?

Empathie ist eine andere Wahrnehmungsform als ein Registrieren von Tatsachen.

Ja, weil ich den Anderen in dem Moment sehe — und das behindert mich ja auch in
der Objektivitit oder Schnelligkeit von Entscheidungen, das bremst mich aus, Zweifel
kommen. Und dann entsteht die Frage, inwieweit die Empathie eine Wachstumsgrenze
ist, weil ich nicht mehr radikal durchgreife und sofort entscheide, sondern abwige,
zogere, zweifle, lenkbar bin. Das ist fir mich eine ganz spannende Frage.

Zur Zukunft gehoren junge Menschen — Sie haben vorhin gesagt, Sie mochten sich mit Dingen
beschiftigen, die fiir diese Menschen relevant werden, um zu sehen: Was kann man gestalten?

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

449


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

450

Asthetische Geschichtserkenntnis

Es fillt ja auf, dass Jugend immer wieder Thema Ihrer Werke ist: die Mitschiiler, Grams und
seine Freunde, Marco und Marcel. Wie kommt das? Das ist ja nicht selbstverstindlich.

Es ist ja natiirlich auch die Kernfrage. Ich habe einen Sohn, der jetzt 20 ist — in welche
Welt wichst er hinein? Er wird viel linger noch mit dieser Welt zu tun haben als ich.
Das ist fiir mich eine absolut faszinierende Frage, im Sinne der nichstfolgenden Ge-
nerationen: Was hinterlasse ich ihnen? Im jetzigen Stiick ist auch eine 17jdhrige, die am
Ende in aller ihrer Ratlosigkeit genau vor dieser Frage steht: Was habt ihr angestellt?
Sie stellt die Frage nicht genau so, aber sie steht vor dieser Situation. Das ist ja auch
wieder die Chance auf Neubeginn. Ich sehe das nicht nur defitistisch, sondern stelle ja
manchmal fest, mit welcher Energie diese Menschen auftreten. Bei Chris Marker ist in
Sans Soleil diese wunderbare Passage, wo er die Kraft der 20jihrigen beschreibt, und —
ich kann das nur sinngemif? zitieren — dass das ein Alter ist, wo diese Kraft auf dem
Hohepunkt ist, und wo ihnen aber immer eingeredet wird, was sie alles noch nicht kén-
nen. Vielleicht erzihle ich die Passage auch anders als im Film, aber so habe ich sie in
Erinnerung — und das erlebe ich bei jungen Menschen immer wieder: diese vollkom-
mene Verunsicherung, weil ihnen immer gesagt wird, was sie noch nicht konnen, was
sie nicht erreicht haben oder wo sie noch ganz viel dazu lernen miissen. Letztendlich
geht es genau um diese Aufbruchsenergie, die natiirlich auch wie bei der RAF in absur-
de Richtungen gehen kann, wo aber gleichzeitig - je nachdem, wie sie kanalisiert wird
— etwas Neues entsteht. Deshalb habe ich jetzt ganz speziell in Welche Zukunfi?! diese
Figur eingefiihrt, die ja am Ende allein auf der Biithne steht.

Ihre Werke zeigen ja, dass Sie an dieser Aufbruchsenergie ein Interesse haben. So intensiv die
Jugendbiographie eines Wolfgang Grams nachzuzeichnen oder sogar den Griinden eines Mor-
des von Jugendlichen an ihrem eigenen Freund nachzugehen macht man doch eigentlich nuv,
wenn man ein tiefsitzendes Interesse daran hat, was sich in jungen Menschen artikulieren oder
verwirklichen will.

Ja, oder was eben richtig oder gut kanalisiert wird oder eben nicht — siehe Der Kick, wo
es diese Tragik gibt, dass es eigentlich anders angelegt ist — ob das jetzt die RAF ist
oder ein Marcel Schénfeld.

Esist dann ja die Frage: Wie reagiert die Gesellschaft, wenn sich jugendliche Intentionen arti-
kulieren wollen?

Das ist eine spannende Frage. Auch bei Wolfgang Grams, der ja auch im Gefingnis war
und danach sagt: »Jetzt erst recht«. Was wire gewesen, wenn man da deeskalierend
gewirkt und nicht eine Schwiche ausgenutzt hitte?

Mit Beuys haben Sie einen Kiinstler portriitiert, der ganz bewusst aus dem klassischen Bild-
begriff ausbricht und sogar noch aus seinen Objekten aussteigt und zur Performance iibergeht
— bei den 7000 Eichen usw. Driingt sich einem da nicht die Frage auf, ob nicht auch der Film
mit seinen technisch erzeugten, zweidimensionalen Bildflichen ein Medium ist, das man hinter
sich lassen will?

Das Entscheidende ist ja nicht das Werk selbst, sondern die Plastik, die durch das Werk
entsteht. Das Werk selbst ist die Batterie. So hat ja Beuys seine Werke auch immer ge-

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIll. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

sehen. Dem einen erschlieft sich was und dem anderen nicht, der eine bleibt ratlos
und der andere ist provoziert und zerschligt das Porzellan. Und so sehe ich eigent-
lich den Film selbst auch — Der Kick oder die anderen Arbeiten: Sie alle sind ja Anreger
und Aufreger, und die Plastik entsteht dann beim Ansehen und nach dem Ansehen. So
kommt dann eine Frau zu mir und fragt: »Was kann ich tun?« Wo gibt es Menschen,
die heute so denken? — ob es die Grundeinkommensinitiativen sind oder »Direkte De-
mokratie« oder Menschen, die sich mit anderen Geldkreisliufen beschiftigen usw. Ich
wiirde das Medium nicht iiberschitzen, aber auch nicht unterschitzen, weil das Kino
schon nochmal eine andere Konzentration hat. Das ist der Ort, wo du dich entscheidest
hinzugehen, und wo du in der Regel das Handy auch ausmachst und wihrenddessen
mal nicht draufschaust — das hat schon etwas von der Erfahrung einer Kommunion. Du
machst das mit Anderen, bist mit ihnen in einem Raum, und wenn dann anschliefRend
noch das Gesprich ist mit Menschen, die dhnliche Fragen haben, dann kann es zu einer
gewissen Imagination, Inspiration kommen. Das ist das, was ich von Anfang an beim
Film bejaht habe. Die Urerfahrung war, als ich 1982 diesen ersten Streifen gemacht habe
iiber eine Atomwaffenlagerblockade der Friedensbewegung und dann eben von Wirts-
haus zu Wirtshaus auf der Schwibischen Alb gefahren bin — das war der Anfang. Da
schlief3t sich der Kreis auch, da wiirde ich das Medium absolut bejahen als Chance: Ich
verdichte meine Auseinandersetzung, die ich mit mir, dem Material, dem Menschen,
dem Thema, der Geschichte iiber Jahre fiihre, auf 105 oder 110 Minuten — und dieser
Verdichtungsprozess, der kann sich dann wiederum entfalten in den Resonanzriumen
des Zuschauers. Deshalb weif ich gar nicht, welches Medium das sonst leisten soll.

Was genau ist vor diesem Hintergrund dann die eigentliche Chance und der eigene Wert des
Dokumentarischen?

Esist die Reibung. Ich habe — auch wenn es eine Erzdhlung ist — die Reibung mit Figu-
ren, mit Menschen, mit einer historischen Situation, die jetzt nicht nur aus der Imagi-
nation eines Autors erschaffen wurde, sondern die in der Konkretion liegt. Die Wahrheit
ist konkret — die Erzdhlung ist abstrahiert von ihr, aber gleichzeitig versucht sie dahin
wieder zuriickzukehren. Damit bin ich natiirlich in einer sehr unmittelbaren Ausein-
andersetzung mit den Texturen, den Schichtungen, mit den Treibsitzen von dem, was
unser Leben ausmacht. Wenn ich jetzt an Der Kick denke: Wenn das eine von mir aus-
gedachte Geschichte gewesen wire, hitte man sagen konnen: »Ja, der Mensch ist prin-
zipiell zu Vielem in der Lage, das ist eine sehr archaische Geschichte« — aber hier galt
es diese Fassungslosigkeit zu realisieren, wozu jemand hier gerade mal 60 km noérdlich
von Berlin in der Lage war, und das festzumachen an familiir-biographischen, persén-
lichen, politischen, historischen, 6konomischen Griinden, also dieses Ursachendickicht
beschreibbar zu machen. Da komme ich unmittelbar auch zu der Frage: Was tun? Wo
kann ich ansetzen, wo kann Politik ansetzen? Was ist in diesem Fall DDR-Geschichte
und gerade nicht DDR-Geschichte? An ganz vielen Punkten muss ich mich verorten.
Ich denke, das ist die Chance des Dokumentarischen, dass ich nicht im Nachhinein sa-
gen kann: »Der Mord wire verhindert worden, wenn ...«, sondern dass ich erstmal diese
Komplexitit kennenlerne, anerkenne, mich ihr stelle. Komplexitit ist gemeint im Sinne
dieses Ursachendickichts, das ich sichtbar und kenntlich machen will - ohne den Mut
zu verlieren und zu sagen: »Das ist zu kompliziert, ich kann nichts tun«. Im Gegenteil:

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=

451


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

452

Asthetische Geschichtserkenntnis

Indem ich diese Komplexitit kennenlerne und anerkenne, sehe ich wiederum ganz vie-
le Momente, wo anders hitte gehandelt werden kénnen und in Zukunft auch anders
gehandelt werden wird. Diese Verschrankung von Dokument, von Geschehenem, von
Aufarbeitung und dem Entwurf oder der Priifung meiner eigenen Moglichkeiten, mich
da zu verhalten, ist ja eine ganz starke Ermichtigung an die Gestaltungskrifte.

Damit sind wir natiirlich auch bei Beuys und den Méglichkeiten, entgegenzuwir-
ken. Das ist fiir mich das Allererste: Wenn jeder Mensch ein Kinstler ist, dann sind
wir bei den Anerkennungsverhiltnissen — das ist und bleibt etwas sehr Zentrales —,
da sind wir bei Marco Schonfeld und dem Vogelhduschen. Der Kick ist gestrickt aus
genau diesen Kernfragen nach einem Gegenbild zu einer Gesellschaft, die bei allem
Fortschrittsglauben immer wieder elementar Menschen diese Anerkennung verweigert,
und dann durch Drohungen, durch Gesetz, Einschiichterungen und durch Repressio-
nen versucht, dem Herr zu werden. Auch durch eine Monsterisierung — wo das Bose
hinter Gitter und Glas und wohin auch immer kommt und damit vermeintlich neutrali-
siert wird, aber durch die Hintertiir lingst als Chimire oder als Geist wieder hinter uns
ist. Und da - das kann ich erstmal fiir mich sagen - ist diese gemeinsame Arbeit beides:
Weg und Ziel. Weg, weil ich auf dieser Wegstrecke ganz viel erfahre und lerne - Ziel,
weil ich sehr konkret fiir mich herausgearbeitet habe: Wo - im Sinne der Diagnostik
— ist dieser gesellschaftliche Kérper krank und wo kann angesetzt werden? Da kénnte
man jetzt diese Geschichte von Potzlow aufgreifen und weiterdenken. Diese Mordtat
geht weiter als die Vorstellungskraft — das ist das Alleinstellungsmerkmal. Wenn es un-
ter der Vorstellungskraft bleibt, sagt man: »Na ja, gut, das ist halt ein doch schwaches
Dokument, hier aber wird die Vorstellungskraft iiberholt, und zwar vielfach iberholt,
und das ist das Beunruhigende daran. Das eigentlich Beunruhigende ist, dass es trotz-
dem ja aus der Mitte der Gesellschaft kommt - ich bin nicht der Mérder, aber die Eltern
und das Umfeld sind nicht spektakulir anders als ich — sodass die Frage dann umso
mehr kommt: Wenn es nicht die Monstereltern sind, die Monsterkinder gebiren, wo-
her weifd ich, ob nicht auch mein Sohn irgendwann zum Mérder wird — oder ich selbst?
Das ist ja diese ganz tiefe Verunsicherung, und diesen Bereich auszuloten, und zwar
vorbehaltlos auszuloten, schafft ja auch wieder — das kann ich jetzt fiir mich sagen,
nachdem ich mich drei Jahre damit beschiftigt habe — eine Art von Selbstvergewisse-
rung, dass das doch nicht nur so ein zufilliger Kugelblitz ist, der sich da mal entlidt,
sondern dass es da sehr unterschiedlich geartete, aber sehr klar erkennbare Situationen
und Aufladungen gab, die das haben eskalieren lassen. Auch viele Zufille, die es nicht
hitten geschehen lassen kénnen — beides. Zwischen heiter und leicht und plétzlichem
Gewitter aus dem Nichts, aus dem blauen Himmel heraus.

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichtswissenschaft

Thomas Etzemiiller

Henning von Rittersdorf:

Das Deutsche Schicksal
Erinnerungen eines Rassenanthropologen.
Eine Doku-Fiktion

September 2021, 294 S, kart., Dispersionsbindung
35,00 € (DE), 978-3-8376-5936-8

E-Book:

PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5936-2

Thilo Neidhdfer

Arbeit an der Kultur

Margaret Mead, Gregory Bateson

und die amerikanische Anthropologie, 1930-1950

Juni 2021, 440 S., kart., Dispersionsbindung, 5 SW-Abbildungen
49,00 € (DE), 978-3-8376-5693-0

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-5693-4

Norbert Finzsch

Der Widerspenstigen Verstiimmelung
Eine Geschichte der Kliteridektomie im »Westeng,
1500-2000

Mai 2021, 528S.,

kart., Dispersionsbindung, 30 SW-Abbildungen
49,50€ (DE), 978-3-8376-5717-3

E-Book:

PDF: 48,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5717-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichtswissenschaft

Frank Jacob
Freiheit wagen!
Ein Essay zur Revolution im 21. Jahrhundert

April 2021, 88 S., kart., Dispersionshindung

9,90 € (DE), 978-3-8376-5761-6

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5761-0

Sebastian Haumann, Martin Knoll, Detlev Mares (eds.)
Concepts of Urban-Environmental History

2020, 294 p., pb., ill.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4375-6

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4375-0

Verein fir kritische Geschichtsschreibung e.V. (Hg.)
WerkstattGeschichte
2021/2, Heft 84: Monogamie

September 2021, 182 S.,

kart., Dispersionshindung, 4 Farbabbildungen
22,00€ (DE), 978-3-8376-5344-1

E-Book:

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5344-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 07:27:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839460634-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

