
Theologische Aspekte der Suizidhilfe

Frank Mathwig

1. Einleitung

Ein theologischer Beitrag zur medizinischen Diskussion über Sterbe- und Suizidhilfe

versteht sich nicht von selbst. Die global vernetzte Medizin tritt weitgehend interkul-

turell und religiös neutral auf. Religiöse Motive und Bezüge haben keinen Platz in ei-

ner evidenzbasiertenMedizin.Gleichzeitig blenden das naturwissenschaftlich geprägte

Medizinverständnis und der für das Medizinsystem typische epistemologische Reflexi-

onsfokus die eigenen normativenHintergründe und Voraussetzungen –die wechselsei-

tige Kontamination von Erkenntnis und Interesse (vgl. Habermas 2001) – weitgehend

aus (vgl. Grönemeyer/Kobusch/Schott 2008).

Aus historischer Perspektive weisen Medizin und Heilkunst konstitutiv religiöse –

oder allgemeiner: Transzendenzbezüge – auf, die in der Vorstellung von der intrinsi-

schen Verbindung zwischen körperlicher und seelischer Gesundheit zum Ausdruck

kommen. Die antike Heilkunst (iatrike techne) zielt auf das dynamische Gleichgewicht

von Körper und Seele und beruht auf Kunst (techne), praktischer Klugheit (phronesis)

und wissenschaftlicher Erkenntnis (episteme). Wissen wird als eine Seelentätigkeit

verstanden, die auf die Schau des Ewigen gerichtet ist und auf das Göttliche, das die

Menschen in und an sich selbst erkennen (vgl. Beckmann 2021; vgl. Busche 2021). Der

Hintergrund macht verständlich, warum Platon die Unwissenheit als größte Krank-

heit bezeichnet (vgl. Beckmann 2021: 17). Das Christentum transformiert die antiken

Vorstellungen in spezifischer Weise. In der mittelalterlichen Theologie begegnet Jesus

häufig als »Christus medicus« (vgl. Dörnemann 2013; vgl. Grundmann 2018; vgl. Weber

2013; vgl. Wendtke 2018). Der auch in der Bibel begegnende Titel bezieht sich auf seine

Wunderheilungen an Menschen mit physischen und psychischen Krankheiten, die

symbolhaft auf das durch seine Person ermöglichte Heil der Erlösung verweisen.

Das spezifische Verhältnis von Heilung und Heil (vgl. Dabrock 2006) prägt das an-

tike Verständnis von Gesundheit, Krankheit und Medizin. Zwar begegnen bereits dort

die heute international einschlägigen bioethischen Prinzipien des Nichtschadens (non-

maleficence → nil nocere) undWohltuns (beneficence → bonum facere) (vgl. Beauchamp/

Childress 2013). Aber die Kategorien sind in einen ontologischen und anthropologischen

Zusammenhang eingebunden, der einermodernen ethischen Perspektive fremd gewor-

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

den ist. Folgerichtig streicht die moderne Adaption der WMA Declaration of Geneva

(World Medical Association 2018) den konstitutiven Götterbezug des Hippokratischen

Eides (vgl. Flashar 2016; vgl. Schubert 2010; vgl. Leven 2018).Der Transzendenzbezugder

antiken »Standesordnung« wird sachlich ersetzt durch den Immanenzfokus des neu-

zeitlichen Autonomieprinzips (vgl. Beauchamp/Childress 2013). Aus dem extrinisischen

telos, das allem Sein seinen Platz in einer umfassenden Ordnung zuweist, wird die in-

trinsische intentio der mit einem freien Willen ausgestatteten Person. An die Stelle des

antiken Krankheitsverständnisses als Irritation der vorgegebenen Ordnung – Augus-

tinus spricht von der Störung des Körperfriedens (vgl. Augustinus 1981: XIII) –, die es

zu erkennen gilt, tritt in der Moderne ein funktionaler Krankheitsbegriff, der auf Wie-

derherstellung, Korrektur oder Kompensation von Normalitätsabweichungen zielt (vgl.

Canguilhem 1972).Entscheidend ist der damit verbundeneSubjektwechsel:Währenddie

antike Perspektive auf das Einfinden in eine kosmologische Ordnung gerichtet ist, geht

es aus neuzeitlicher Sicht um die Konstruktion,Herstellung und Kontrolle eigener Ord-

nungen.

Diese bloßholzschnittartigenBemerkungen sindhilfreich,umdieHerausforderung

durch die Sterbe- und Suizidhilfe zu verstehen. Die bis in die Gegenwart stattfindende

Adaption des Hippokratischen Eides (etwa die in der Literatur kontrovers diskutierten

Verbote der Sterbehilfe und des Schwangerschaftsabbruchs) haben ihr normatives Fun-

dament eingebüßt. An ihre Stelle treten die ethischen und rechtlichen Konstruktionen

positiver – das heißt gesetzter –Ordnungen. Neuzeitliche Ethik erhält eine Kompensa-

tionsfunktion in einer Welt, in der Orientierung nicht mehr in vorgegebenen Ordnun-

gen antizipierend gefunden wird, sondern als sekundäre normative Ordnungen gesetzt

werden muss. Die moralische Rhetorik täuscht darüber hinweg, dass dasjenige, was als

wertvoll erscheint, nicht über (unmittelbar) evidente Gründe verfügt, um auch gegen

Widerstände oder ihre explizite Bestreitung angestrebt, durchgesetzt und geschützt zu

werden.

Die ethische Herausforderung der Sterbe- und Suizidhilfe besteht also weniger dar-

in, ob Personen über ihr eigenes Leben frei verfügen dürfen und ob oderwie dieMedizin

sie dabei unterstützen soll oder darf, als vielmehr darin, auf welcher Grundlage diese

Fragen überhaupt sinnvoll gestellt undmit Anspruch auf interpersonale Geltung beant-

wortet werden können. Die Fragen, was (medizinisch) getan und unterlassen werden

sollte, sind unspektakulär, sofern die anspruchsvolle Frage geklärt ist, wie Menschen-

bild undmenschliches Selbstverständnis plausibel begründetwerden können,die in den

möglichen Antworten auf die Sterbe- und Suizidhilfe vorausgesetzt sind.Autonomieap-

pelle reichen nicht aus, weil sie entweder das Medizinpersonal auf Erfüllungsgehilf*in-

nenvonPatient*innenwünschen reduzierenoderumgekehrtdiePatient*innenzuSpiel-

figurenderpaternalistischenWeltbilderdesMedizinpersonalsmachen.ZwarhabenFra-

gen von Leben und Tod existenziellen und höchst persönlichen Charakter, aber sie sind

nicht privat, weil keine Person für sich allein existiert und weil jede Form von Hilfeleis-

tung sozialeundvonallenBeteiligten–auch rechtlich–zuverantwortendeBeziehungen

voraussetzt. Entsprechend besteht der theologische Beitrag zur medizinischen Diskus-

sion über Sterbe- und Suizidhilfe in der Reflexion der Bedingungen und Voraussetzun-

gen, in denen die medizinischen Diskurse staatfinden und unter denen medizinische

Urteile und Entscheidungen getroffen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank Mathwig: Theologische Aspekte der Suizidhilfe 305

2. Grundkonstellationen: Leben – Sterben – Tod

Sterbehilfe und Suizidhilfe sind eine kulturelle Herausforderung und deshalb auch ein

medizin(eth)isches Problem. Es gibt keine Verbindung zwischen Leben und Tod. Beide

schließen einander aus, sodass es den Tod im Leben nurmetaphorisch geben kann (tod-

langweilig, todkrank, Todesangst, Scheintod). Biologische Erklärungen von Gedeihen

und Vergehen sind stets auf das Leben bezogen. Kompostierung und Verwesung sind

Aggregatzustände des Lebens und nicht des Todes. Die Medizin hat – wie jede andere

Wissenschaft und Disziplin – keinWissen über den Tod, sondern verfügt nur über spe-

kulative Deutungskonzepte, Negativdefinitionen und Verhinderungskompetenzen (vgl.

Rehmann-Sutter 2022). Auch die Pathologie interessiert sich nicht für den Tod, sondern

für das ihm vorausgehende Leiden (pathos) oder dessen natürliche und nichtnatürliche

Ursachen. Sie rekonstruiert die letzte Lebensphase retrospektiv vom Tod aus. Todesur-

sachen gehören auf die Seite des Lebens und nicht des Todes.DerMedizin ist der Tod so

fremd wie die Gesundheit. Beide bilden die Grenzbestimmungen medizinischen Han-

delns. In einem Fall ist es noch nicht und im anderen Fall nicht mehr gefragt. Gleichzei-

tig stimmen Gesundheit und Krankheit in ihrem Abstand zum Tod überein. Krankheit

ist genauso wenig ein sicheres Indiz für den nahen Tod, wie Gesundheit eine Garantie

für sein Fernsein ist.

Im Gegensatz zum Tod ist das Sterben eine Lebensphase, die retrospektiv daran er-

kannt wird, dass der Tod eingetroffen ist. Das Sterben ist lebensgefährlich und sein töd-

licher Ausgang so gewiss wie die Endlichkeit des Lebens selbst. Das Sterben gehört ganz

auf die Seite des Lebens, das präzise dort zu seinemEnde kommt,wo das Leben aufhört.

Sterben ist Lebenmit begrenzten Aussichten und untermanchmal leidvollen Bedingun-

gen.Medizin(eth)isch bedeutungsvoll ist der Tod lediglich als Endpunkt des Sterbens.Er

markiert die Grenzemedizinischer Eingriffsmöglichkeiten und hat eine Orientierungs-

funktion für das vorgängigeHandeln. LangeZeit stimmtendie jüdisch-christlicheTheo-

logie und die Medizin in der Alternativlosigkeit des Todes überein. Der Tod muss und

darf nur dann als Grenze des Lebens akzeptiert werden, wenn er nicht verhindert wer-

denkann.AlsAlternative zumLebenwärederTodwählbarundalsErgebnis einer solchen

Wahl eben nicht akzeptabel. Der Tod durch Mord, mutwillige oder fahrlässige Tötung,

Suizid, Sterbe- und Suizidbeihilfe ist prinzipiell nicht alternativlos, weil er ohne diese

Handlungen vielleicht und irgendwann sicher, aber zum Tatzeitpunkt nicht notwendig

eingetretenwäre.Deshalb gilt eine Tat, die zumTod führt, als strafbar,wennnachgewie-

senwerdenkann,dassdasHandlungssubjekt unter identischenUmständenauchanders

hätte handeln können.

Aus ethischer Sicht scheiden der eigene Tod und der Tod einer anderen Person als

Option menschlichen Urteilens, Entscheidens und Handelns prima facie aus. Das jü-

disch-christliche Tötungsverbot bildet das Fundament für ein positiv gewendetes Wür-

deverständnis, das das menschliche – und zunehmend auch das außermenschliche –

Leben in einen ethischen und rechtlichen Schutzmantel hüllt. Das Bad im moralischen

Drachenblut beruht auf einer kategorischen Zuschreibung, die eine normative Alterna-

tivlosigkeit behauptet, die für das Leben selbst nicht gilt. Auch wenn nichts mehr ge-

tan werden kann, markiert dieses »nichts« keine Alternativlosigkeit der Lage, sondern

einen Mangel an Handlungsoptionen oder deren Aussichtslosigkeit. Jede medizinische

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

Diagnose,Entscheidungund Interventionkönntedurch eine alternative Sichtweise oder

Behandlung in Frage gestellt, ersetzt oder ergänzt werden. Das unterscheidet dieMedi-

zin als begründungsbasierte Praxis von einer theoriegeleiteten wissenschaftlichen Er-

klärung.

Der Tod bildet die ständige Alternative zum Leben, aber daraus folgt nicht umge-

kehrt, dass das Leben als Alternative zum Tod abgewogen werden kann. Beide Aussagen

gehören zu verschiedenen, inkommensurablen Sprachspielen. Die erste verdankt sich

biologischer Beobachtung, die zweite ethischer Reflexion. Der unbedingte Respekt

gegenüber dem Leben verteidigt den pathischen und schicksalhaften Charakter des

Todes, der nicht beobachtet werden kann, sondern unterstellt werden muss. Denn dass

Lebewesen ihresgleichen töten können und es auch tatsächlich tun, gehört zu den ur-

sprünglichsten menschlichen Erfahrungen. Dieser Tatsache bietet keine Natur Einhalt,

stattdessen muss ihr mit Hilfe kulturell erzeugter Tabus entgegengetreten werden.

Grundsätzlich gilt: Alles ist antastbar. Die Norm der Unantastbarkeit verhindert nicht

den Übergriff, aber belegt ihn mit einem sanktionsbewehrten Verbot. Das Mögliche

bleibt möglich, aber soll möglichst unmöglich gemacht werden.

3. Einstellungswandel

Die in den vergangenen Jahren in der christlich-theologischen Beurteilung der Suizid-

hilfe stattfindendePluralisierung steht exemplarisch für einen gesellschaftlichen,politi-

schen und rechtlichen Einstellungswandel. Historisch waren medizinische Formen der

Sterbehilfe und die Suizidhilfe in allen christlichen Konfessionen als Sünde gegen die

göttliche Gabe des Lebens strikt verboten und in einer christlich geprägten Kultur öf-

fentlich verpönt. In der jüngeren Vergangenheit haben sich die Haltungen gegenüber

Entscheidungen am Lebensende entlang länderspezifischer, kultureller und konfessio-

neller Muster ausdifferenziert:

»Therapieentscheidungen bei Patienten am Lebensendewerden je nach Land sehr un-

terschiedlich getroffen und lassen ein Nord-Süd-Gefälle erkennen: Während in den

nördlichen Ländern beispielsweise häufig Entscheidungen zum Behandlungsabbruch

oder -verzicht gefällt werden, wird in den südlichen Ländern unabhängig von den Fol-

genoftmalsweiterbehandelt. AndereVariablenwieGeschlecht, Religiosität, Alter oder

Erfahrung der Ärztinnen und Ärzte spielen im Vergleich zum nationalstaatlichen Kon-

text eine untergeordnete Rolle; am stärksten wirkt sich dabei offensichtlich der Faktor

der Religiosität der entscheidenden Ärzte aus, wobei die Zusammenhänge zwischen

Staat, Kultur, Religiosität und Konfessionalität, rechtlichen Regelungen und demGrad

der in Europa sehr unterschiedlichen medizinischen Versorgung höchst komplex sein

dürften.« (Zimmermann-Acklin 2004: 32)

In der vor allem in Deutschland und Österreich in den vergangenen Jahren stattfinden-

denÖffnung gegenüber der Suizidhilfewirken unterschiedliche Faktoren kumulativ zu-

sammen. Wesentlich sind die Individualisierungsschübe spätliberaler Gesellschaften,

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank Mathwig: Theologische Aspekte der Suizidhilfe 307

dieStärkungderPatient*innenautonomie inderMedizin,derVerlust religiöserBindun-

gen und die Pluralisierung von Lebensentwürfen und -einstellungen.

Der Einstellungswandel gegenüber der Sterbe- und Suizidhilfe in Deutschland,

Österreich und der Schweiz verläuft grob in vier Phasen, die in den Kirchen einerseits

und Politik und Gesellschaft andererseits weitgehend parallel verlaufen (vgl. Mathwig

2022b).

(1.) Die Widerstandsphase bildet den kulturell-traditionell und kirchlich geteilten

Ausgangspunkt.Dasmenschliche Leben gilt als eine Gabe Gottes, aus der die unbeding-

te Verpflichtung zur Erhaltung der eigenen Existenz abgeleitet wird. Zwar wurde der

Suizid zunehmend in seiner menschlichen Tragik erkannt, aber der wohlüberlegte Ent-

schluss, lebenserhaltende medizinische Maßnahmen abzubrechen oder darauf zu ver-

zichten und – weitergehend – der freiwillentliche Wunsch, das eigene Leben zu been-

den,wurden–mehroderwenigerdeutlich als Sündedeklariert–verworfen.DasPrinzip

des Lebensschutzes richtet sich als Verpflichtung vor allem an die eigene Person.

(2.) Die medizinkritische Phase reagierte auf Ambivalenzerfahrungen mit der mo-

dernen Hochleistungsmedizin, deren Funktionslogik die Menschen ohnmächtig an ihr

Leben zu fesseln droht.Die aus der Transplantationsmedizin bekannteHirntoddefiniti-

on des Ad Hoc Committee der Harvard Medical School bezog sich ausdrücklich auf das

medizinische Problem der künstlichen Lebenserhaltung:

»Improvements in resuscitative and supportive measures have led to increased efforts

to save those who are desperately injured. Sometimes these efforts have only partial

success so that the result is an individual whose heart continues to beat but whose

brain is irreversibly damaged. The burden is great on patients who suffer permanent

loss of intellect, on their families, on the hospitals, and on those in need of hospital

beds already occupied by these comatose patient«. (AdHoc Committee of theHarvard

Medical School 1968: 337)

Auch der 1982 in Zürich gegründete Verein EXIT (Deutsche Schweiz) Vereinigung für

humanes Sterben verfolgte ursprünglich eine medizinkritische Zielsetzung: »das freie

Verfügungsrecht des Menschen über sein Leben, das freie Selbstbestimmungsrecht des

Kranken, das Recht des Menschen auf einen humanen Tod und ›die Legalisierung der

Sterbehilfe für Schwerkranke unter strengen Voraussetzungen‹« (EXIT 2023). Aus theo-

logisch-ethischer Sicht endet an dieser Stelle der kirchliche Konsens. Progressive Posi-

tionenbetrachtenSituationen extremenLeids alsGrenzfälle,die die Pflicht zumLebens-

schutz ausnahmsweise einschränken können. Konservative Positionen halten dagegen

an der Unbedingtheit und Unhintergehbarkeit des Lebensschutzprinzips fest. So be-

trachten die römisch-katholische Kirche und die orthodoxen Kirchen den Sterbewusch

»als inauthentische Bitte […], die auf die physische und psychische Belastung zurück-

gehe«, dagegen gehen die »evangelischen Kirchen auf die ernsthafte Möglichkeit eines

authentischen und bleibendenWunsches ein, der sich nicht durch die bestmöglicheVer-

änderung der Rahmenbedingungen beseitigen lässt« (Schardien 2007: 434f.).

(3.) Die Individualisierungsphase ist gekennzeichnet durch die sukzessive Entkop-

pelung des krankheitsbedingten Leidens (am Lebensende) vommedizinischen Kontext.

Aus der zuvor institutionenkritischen Absicht wurde eine moralkritische Stoßrichtung,

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

die auf die Vulnerabilität der Person und ihr höchst persönliches Erleben abstellt. Ex-

emplarisch kommt diese Entwicklung in der theologisch-ethischen Formulierung zum

Ausdruck:

»Es gibt keine menschliche Rechtfertigung, das eigene Leben zu beenden, weil es – in

reformatorischer Perspektive – imund für das eigene Leben keine Selbstrechtfertigung

geben kann. Zugleich kann nur ich selbst mein Leben als das Geschenk des Schöpfers

annehmenundbegreifen.Niemand kannmich darin vertreten. Undniemand kann von

einem anderen Menschen fordern, sein Leben als Gabe Gottes zu begreifen. Gerade

deshalb besteht die Aufgabe von Christinnen und Christen darin, alles Menschenmög-

liche zu tun, damit Menschen sich als Geschöpfe Gottes erleben können und ihr Leben

als Geschenk des Schöpfers wahrnehmen, annehmen, leben undmanchmal auch aus-

halten und durchstehen können.«

(Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund 2007: 26)

Der ethische Fokus wechselt von der sterbewilligen Person (Verhalten) auf die sie umge-

bende Gesellschaft (Verhältnisse). Das persönliche Leiden begrenzt die Reichweite der

ethischen Forderung.

(4.) Die Privatisierungsphase reagiert auf die Individualisierungs- und Pluralisie-

rungsschübe spätliberaler Gesellschaften. Kennzeichnend ist eine weitgehende Entmo-

ralisierung der Sterbe- und Suizidhilfe zugunsten des formalen Selbstbestimmungspri-

mats als negatives Abwehr- und positives Anspruchsrecht. Der Lebensschutz gilt zwar

weiterhin als hochrangiges Ziel, dessen allgemeine Verwirklichung an Staat und Gesell-

schaft adressiert wird, aber nicht im Blick auf die eigene Person realisiert werdenmuss.

Die Stoßrichtung des Lebensschutzes verschiebt sich von der Selbstverpflichtung auf ei-

ne Pflicht gegenüber Dritten. Damit findet eine Adressat*innenumkehrung gegenüber

derAusgangssituation statt.Typisch für dieseVerschiebung sind ethischeund rechtliche

Diskussionen über die Neujustierung des Verhältnisses zwischen persönlicher Freiheit

und subjektiver sowie intersubjektiver Verantwortung. Leben erscheint »als Gut, nicht

als Pflicht« (Anselm 2015). Die als theologisch-ethische Reaktion darauf ins Zentrum ge-

rückte seelsorgerliche Begleitung zielt nicht mehr auf eine moralische Kanalisierung,

sondern auf die soziale Ermöglichung persönlich verantworteter Freiheit (vgl. Morgen-

thaler/Plüss/Zeindler 2017). Der gute Tod resultiert nicht mehr aus dem moralisch er-

strebten, sondern aus dem authentisch erlebten Sterben.

Zusammenfassend liest sich die gesellschaftliche und kirchliche Entwicklung der

Wahrnehmungen und Deutungen der Sterbe- und Suizidhilfe wie einemoralische Sub-

traktionsgeschichte: (1.) Den Ausgangspunkt bildet die klare, in ein theologisches und

moralischesWelt- undMenschenbild eingebettete Absage an den Suizid. (2.) Der Fokus

auf die Wirklichkeit menschlicher Vulnerabilität greift die Unbedingtheit und Tragfä-

higkeit der überkommenenWelt- undMenschenbilder an und verschärft die Frage nach

der ethischen Legitimität der Sterbe- und Suizidhilfe. (3.) Entfällt das unerträgliche

Leiden als Begründung für den eigenen Sterbewunsch und als Legitimationskriterium

für Sterbehilfe und Suizidassistenz, wird der ethische Kompromiss von Regel und Aus-

nahme hinfällig. (4.) In der Folge wird die Forderung nach einer ethischen Begründung

durch die Perspektive der Sorge und Empathie ersetzt, die der ursprünglichen Absicht

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank Mathwig: Theologische Aspekte der Suizidhilfe 309

des schweizerischen Gesetzgebers entspricht, die Suizidhilfe als »Freundschaftsdienst«

– also im Kontext affektiver Nahbeziehungen – von der Strafbarkeit auszunehmen

(vgl.Mathwig 2010: 144–152). Das ethische Differenzkriterium des krankheitsbedingten

Leidens zwischen der damit begründeten Sterbehilfe und der davon unabhängigen

Suizidhilfe verliert seine legitimatorische Relevanz. 5. Stützt sich die Zulässigkeit

der Suizidhilfe ausschließlich auf den – überprüften – selbstbestimmten, frei zustande

gekommenenunddauerhaftenWunsch der sterbewilligen Person,wird sie zu einemge-

genüber anderen Optionen grundsätzlich gleichrangigen Normalfall. Suizidhilfe bildet

dann einen rechtlich legalen, sozial etablierten Vorgang, dessen moralische Implika-

tionen zwar nicht nivelliert, aber in die Privatsphäre der persönlichen Überzeugungen

verschoben werden.

4. Moralische Entlastungsstrategien

Die moralische Subtraktionserzählung rekonstruiert die Geschichte der Suizidhilfe als

kohärente und folgerichtige Entwicklung, indem sie gesellschaftliche undmedizinische

DynamikenmitmoralischenVerschiebungen verbindet. Inder Praxis trifft die idealtypi-

sche Rationalisierung allerdings auf eine robuste Alltagmoral, die sich auf teilweise dia-

metral entgegengesetzte – anthropologische, ethische, (sozial-)psychologische und (ge-

sellschafts-)politische – Rationalitäten beruft. Der Konflikt begegnet etwa in der Frage,

wie die in einer langen Traditionsgeschichte geprägte und verfestigte Vorstellung vom

unbedingten Lebensschutz – als Pflicht gegenüber der eigenen Person und/oder gegen-

über Dritten – innerhalb kürzester Zeit an Bedeutung und Orientierungskraft einbü-

ßen konnte. Ungeklärt ist auch die Folgefrage, welche gesellschaftlichen Konsequenzen

mit dem Statuswechsel des Lebensschutzes von einer prinzipiellen zu einer konditiona-

len – das heißt an bestimmte Bedingungen geknüpften –Normierung verbunden sind.

Schließlich ist offen, was aus den Verschiebungen für das medizinische Handeln, das

Selbstverständnis der Medizin und die gesellschaftlichen Erwartungen an die Medizin

folgt. Umgekehrt kann gefragt werden, ob die als Liberalisierungsdynamiken beschrie-

benen Prozesse tatsächlich einenNormenwandel darstellen, oder ob sie lediglichmit ei-

ner moralischen Unterstellung und einem ethischenMissverständnis aufräumen.

Die komplexen normativen Voraussetzungen der Sterbe- und Suiziddiskussionen

werden durch statistische Befunde bestätigt:

»Zusammengefasst ergeben also Bevölkerungsumfragen in Deutschland (wie auch

in anderen westlichen Ländern) mehrheitliche Zustimmung zu allen Formen der

Sterbehilfe, wenn sie auf Verlangen leidender Schwerstkranker erfolgt. In deutlichem

Kontrast hierzu werden unter maßgeblichen Meinungsführern, etwa aus Politik,

Kirche und Ärzteschaft, indirekte Sterbehilfe und Sterbehilfe durch Behandlungs-

abbruch als ethisch unproblematisch, Suizid- und erst recht aktive Sterbehilfe als

verbotswürdig oder zumindest erheblich rechtfertigungsbedürftiger angesehen.«

(Schöne-Seifert 2020: 21)

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

Die Ethikerin diagnostiziert einen »Bedeutungsgraben« zwischen der »konventionellen

Sicht« eines »Elitenkonsenses«, der bis auf die Gesetzgebung durchschlage, und einem

Meinungspluralismus in der Öffentlichkeit, der von den »Eliten« machtpolitisch an den

Rand gedrängt werde (vgl. Schöne-Seifert 2020: 22).Obwohl die stereotypeDeutung der

oben rekonstruierten Komplexität und die Adressierung der konfligierenden Positionen

der gesellschaftlichen Heterogenität der Debatten nicht gerecht wird, besteht zweifel-

los ein »Bedeutungsgraben«. Dieser verläuft aber nicht zwischen den genannten gesell-

schaftlichenAkteur*innengruppen, sondern zwischendenkonfligierendenmoralischen

Positionen und ihren ethischen Begründungen.

Die gesellschaftlich etablierte Sterbe- und Suizidhilfediskussion entschärft die ethi-

schenKontroversen, indemsie diese normativ tieferlegt.Eine entscheidendemoralische

Entlastung bietet die lange Zeit dominierende Defizitperspektive auf die sterbewillige

Person. Drei Narrative tragen wesentlich zur moralischen Kompatibilität eines Sterbe-

wunsches bei (vgl. Mathwig 2022a: 47–49): (1.) die medizinische Pathologisierung der

gesundheitlichen Lage der sterbewilligen Person, (2.) der moralische Ausnahmestatus

ihrer mitleiderweckenden und erbarmungswürdigen Lebens- und Entscheidungssitua-

tion und (3.) die autonomieethisch begründete Nichteinmischung als Ausdruck des Re-

spekts gegenüber ihrer Selbstbestimmung und Handlungssouveränität. Die Stereotype

zielen auf eine dreifache moralische Entlastung und ethische Immunisierung: (1.) Die

medizinische Pathologisierung erklärt die ethischen Fragen zur Suizidhilfe und ihrer

gesellschaftlichen Organisation an die suizidwillige Person und ihren Sterbewunsch für

sachlich unangemessen oder situativ deplatziert. (2.) DieMitleidsmoral überspringt den

fundamentalen Konflikt zwischen dem Suizidwunsch und einem wesentlich zukunfts-

orientierten Lebenswillen. (3.) Die Privatisierung des Suizidwunsches immunisiert Po-

litik und Gesellschaft gegen kritische Rückfragen, weil der Entschluss als freie, höchst-

persönliche Entscheidung stilisiert wird.

Diesen ethischen Entlastungsstrategien korrespondieren auf theologisch-ethischer

Seite eine Entmündigung und eine doppelte Bagatellisierung der Suizidhilfe: (1.) Die

theologisch-ethische Entmündigung zeigt sich in einer Sichtweise, die die suizidwilli-

ge Person als vollständig durch ihre mitleidserregenden Lebensumstände determiniert

betrachtet. Ihre gesamte Existenz erscheint nur noch durch den Filter der ausweglosen

Lebenssituation. (2.)Die eineFormderBagatellisierung reduziert denSuizidwunsch auf

einen Akt persönlicher Selbstbestimmung. Dagegen hat Johannes Fischer eingewandt:

»Ist das alles, was in ethischer Hinsicht dazu zu sagen ist? Bleibt nicht auch bei einem

freiverantwortlichen Suizid ein Gefühl der Verstörung oder der Trauer darüber, dass

einMensch diesenWeg gewählt oder in einer Notlage keinen anderen Ausweg gehabt

hat? Ist es nicht dieses Spannungsverhältnis zwischen der Bedeutung, die ein Suizid in

der gesellschaftlichen Wahrnehmung hat, […] und der Bedeutung, die wir der Selbst-

bestimmung eines urteilsfähigenMenschen zumessen, das den Suizid so konfliktreich

macht und aus dem dessen ethische Problematik resultiert.« (Fischer 2009: 245)

(3.)Die entgegengesetzte FormderBagatellisierungbesteht darin, alle Zuständedes Lei-

dens, der Perspektivlosigkeit, der Einsamkeit und der Verzweiflung als medizinisch be-

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank Mathwig: Theologische Aspekte der Suizidhilfe 311

handlungsbedürftige Zustände zu erklären, die therapiert, gedämpft oder palliativme-

dizinisch bearbeitet werden können. Kritisch bemerkt Peter Dabrock dazu:

»Als unerträglich wird vor allem das Dahinvegetieren in unwürdigen Pflege- und Kran-

kenanstalten, aber auch die Befürchtung eines Kontrollverlusts über den eigenen Kör-

per, das Fehlen von Beziehungserfahrungen und dasWegbrechen von Lebenssinn ein-

geschätzt. Solche Befürchtungen und Ängste nicht ernst zu nehmen, sondern mit Ver-

tröstungen oder allein demHinweis auf denAusbau palliativerMaßnahmen abzuspei-

sen, wäre zynischer Paternalismus.« (Dabrock 2015: 125)

Um eine Entmündigung und Bagatellisierung der Person mit einem Sterbewunsch

zu vermeiden, muss der ethische Diskurs drei Kurzschlüsse vermeiden: (1.) Der Sui-

zidwunsch darf nicht als selbstbestimmte Präferenzwahl einer sterbewilligen Person

legalistisch abgehakt und ethisch neutralisiert werden. (2.) Die suizidwillige Person darf

nicht als Opfer unzumutbarer Lebensumstände autonomieethisch entmündigt werden.

(3.) Der ethische Konflikt darf nicht resilienzstrategisch aufgelöst werden, indem an

Stelle »des Widerstands gegen die schlechten Umstände […] die flexible Anpassung an

diese«, durch therapeutische undmedizinische Unterstützung tritt (Wils 2021: 172).

5. Perspektivendifferenzen

DieThemen Sterbe- und Suizidhilfe betreffen das Leben. Der Tod begegnet lediglich als

FolgebestimmterUrteile,EntscheidungenundHandlungen.AlsEndlichkeitsfaktumbil-

det er eine anthropologische Herausforderung, als Handlungszweck oder -ziel wirft er

ethische und rechtliche Fragen auf. Die pathische Dimension des Todes, der in seiner

Unentrinnbarkeit erlitten werden muss, ist zu unterscheiden von der praktischen Di-

mension des Sterbens, bei der handelnd in das für diemenschliche ExistenzUnabwend-

bare eingegriffen wird (Lebensverlängerung, -verkürzung, therapeutische Doppelwir-

kung, Todesdeutungen etc.). Der normative Status des Todes als Grenzbestimmung des

Lebens hat eine wesentliche Orientierungsfunktion für den Umgang mit dem Sterben

im Leben.

Für eine erste Orientierung können drei fundamentale Deutungsdimensionen des

Lebens unterschieden werden: (1.) Naturordnung: Allem Seienden ist eine Ordnung in-

härent, die ihm seinen Platz und sein Ziel zuweist und der entsprochen oder die verfehlt

werden kann (Ontologie, Naturrecht). (2.) Sozialität: Menschliche Existenz ist wesent-

lich relational, beginnt mit dem völligen Angewiesensein auf andere und verwirklicht

sich in einem gemeinschaftlich geteilten Leben wechselseitiger Sorge, Verantwortung

und Solidarität (Abhängigkeit, Advocacy, Paternalismus, Empathie, Altruismus, Leib-

phänomenologie). (3.) Autonomie: Menschen verfügen als selbstbestimmte Personen

über einen Willen, der in dem Sinn frei ist, dass ihnen ihr Urteilen, Entscheiden und

Handeln als selbstverursacht zugerechnet werden kann (Autonomie, Person, Freiheit,

Liberalität). Die drei Dimensionen bilden komplementäre Aspekte, die abhängig von

den jeweils vorausgesetzten Deutungsmustern unterschiedlich gewichtet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

Georges Canguilhem (2009: 281–284) hat zwischen einem biologischen, einem so-

zialen und einem existenziellen Sinn von Leben differenziert. Aus phänomenologischer

Sicht können analog drei Artikulationsperspektiven unterschieden werden (vgl. Fischer

2005): (1.) Das Leben in der dritten Person (hebr. hajjim und griech. zoë), mit demMen-

schen umgehen: das Leben als Beobachtungsobjekt und Handlungsgegenstand (Biolo-

gie, Medizin); (2.) das Leben in der ersten Person (hebr. jamim und griech. bios), das

Menschen führen: die Biographie einer Person, die retrospektiv von ihr oder auch über

sie erzählt und aufgeschrieben werden kann und (3.) das Leben in der zweiten Person

(hebr. naepaes und griech. psyche), an dem eine Person in einem sozialen und transzen-

denten Sinn teilhat: weist in der Beziehung zu anderen und zu anderem Leben über das

je eigene Leben hinaus.

Aus der Dritte-Person-Perspektive ist das beobachtete Leben immer nur eine Mög-

lichkeit gegenüber der Notwendigkeit des Todes. Aus der Erste-Person Perspektive ist

das eigene Leben die notwendige Bedingung für das Wissen um die permanente Mög-

lichkeit des Todes. Aus der Zweite-Person-Perspektive sind das eigene und das andere

Leben notwendige Bedingung für die Möglichkeit, den eigenen Tod zu transzendieren.

In dieser Konstellation bildet der Tod zwar weiterhin eine Notwendigkeit für das Leben

in der ersten und in der dritten Person, aber lediglich eine Möglichkeit im Blick auf das

Leben, an dem eine Person teilhat. Den Perspektiven korrespondieren spezifische epis-

temologische Kategorien: Objektivität, Identität und Relationalität.

Eine Person äußert einen Sterbewunsch aus der Perspektive des Lebens in der ers-

ten Person. Personen haben Wünsche, die – im Fall der Suizidhilfe – durch ihre selbst-

bestimmte Verursachung legitimiert werden: »Kein Dritter kannmich zumWeiterleben

verpflichten, wenn ich sterben möchte, und kein Dritter hat ein Recht, mich zu töten,

wenn ich amLebenbleibenmöchte.« (Saner 2003: 61) AusdemLeben inder erstenPerson

folgt nicht notwendig eine Verpflichtung, eigeneWünsche, die die eigene Person betref-

fen, (gegenüber sich selbst oder gegenüberDritten) rational zu begründen oder vor einer

dritten Instanz zu rechtfertigen. Ob ein Sterbewunsch aus rechtlicher Sicht einen legi-

timen Handlungsgrund darstellt, hängt von Bedingungen ab, die wesentlich den Status

der Person betreffen: Selbstbestimmung, Zurechnungsfähigkeit,Wohlerwogenheit und

Dauer ihres Wunsches sowie angemessene Kenntnis und Information über Tragweite

und Konsequenzen der Entscheidung.

Häufig begründet eine Person ihren Sterbewunsch damit, dass sie infolge einer

schweren Erkrankung oder aussichtslosen Krankheitssituation in unerträglicher Weise

an ihrem Leben in der dritten Person leidet. Die objektivierbaren (auch für Dritte prin-

zipiell einsehbaren und überprüfbaren) Krankheits- beziehungsweise Leidenszustände

bieten eine negative Begründung in zweierlei Hinsicht: Einerseits machen sie den Ster-

bewunsch für Dritte verständlich und nachvollziehbar, andererseitsmarkieren sie einen

Grenzfall, der als Ausnahme die Aussetzung grundsätzlich anerkannter moralischer

Normen situativ rechtfertigen kann. Eine analoge negative Begründungsfunktion über-

nehmen auch relationale Aspekte des Lebens in der zweiten Person. Zimmermann et al.

(2019: 71) betonen für die Schweiz, »dass für Sterbewillige psychische, existenzielle und

soziale Leidenssymptome viel bedeutsamer für das Zustandekommen des Sterbewun-

sches waren, als dies die behandelnden Ärztinnen und Ärzte vermuteten.« Einsamkeit

und ein Mangel an sozialer Integration können sich negativ auf den Lebenswillen und

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank Mathwig: Theologische Aspekte der Suizidhilfe 313

die Lebensperspektiven auswirken. Umgekehrt werden die Stärke und Stabilität von

Beziehungen und gemeinschaftlicher Einbettung häufig (aber nicht nur) in religiösen

Kontexten als Resilienz und Lebensbejahung fördernd erlebt. Obwohl diese Effekte als

Ausdruck religiös oder anders motivierter Selbstverpflichtungen (Pflichten abgeleitet

aus der Unantastbarkeit des Lebens) gedeutet werden können, geht es grundsätzlich

nicht umMoral.Denn hinter derWahrnehmung des eigenen Lebens – etwa aus jüdisch-

christlicher Sicht–als einer vonGott empfangenenGabe, steht keineMoral, sonderndas

Erleben des relationalen Bestimmtwerdens durch die Instanz, der sich das eigene Leben

in einem ursprünglichen Sinn verdankt. Die Sicht auf das eigene Leben als Gabe Gottes

lässt sich nicht logisch oder rational aus dem Glauben der Person ableiten, sondern ist

diesem intrinsisch, insofern dieser Lebensgrund außerhalb der Person (Extrinsizität,

extra nos) ihr Leben vollständig bestimmt (vgl.Wittgenstein 1968: 88).Unverständlich ist

für diese Person nicht die konstitutive Verbindung zwischen göttlichem und eigenem

Leben, sondern umgekehrt der Gedanke, den göttlichen Grund vom eigenen Leben

subtrahieren zu können (vgl. Taylor 2009: 88).

DieDimensionendes Lebens in der erstenPersonunddes Lebens in der zweitenPer-

son sind inkommensurabel, weil das Erleben des Angewiesenseins auf andere (die Kon-

stitutiondes Ichs aus der Zweite-Person-Perspektive) demSelbsterleben (aus derErstes-

Person-Perspektive) vorausgeht (vgl.Murray 2007). Selbstbezug ist sekundär gegenüber

demAngewiesensein auf andere und anderes (vgl.Ricœur 1986; vgl. Lévinas 1989).Dieser

Differenz korrespondiert die leibphänomenologische Unterscheidung zwischen »einen

Körper haben«und »ein Leib sein« (vgl.Plessner 1970: 43; vgl.Waldenfels 2000; vgl. Fuchs

2013; vgl. Krüger 2011).

6. Konsequenzen

Sterben und Tod gehören zur Natur des Lebens, der Umgang damit ist dagegen eine

Frage der Kultur. Biologische Prozesse von Gedeihen und Vergehen werden kulturell als

Zeitlichkeit erlebt und als Vergänglichkeit gedeutet. Diese begrifflichen Kategorien sind

nicht austauschbar, weil sie zu verschiedenen Sprachspielen gehören.Die Kontroversen

im Rahmen der Sterbe- und Suizidhilfediskussion können als unterschiedliche Zuord-

nungsverhältnisse der drei Lebensdimensionen rekonstruiert werden. Eine juristische

und (häufig daran anschließende) medizinische Sicht fokussiert auf die einzelne Person

(Leben inder erstenPerson) und ihr Leben (Leben inder drittenPerson).DerBlick istwe-

sentlich formal und abstrahiert weitgehend von den kulturellen Aspekten, die eine Per-

son alsMitglied einer Gesellschaft undGemeinschaft auszeichnen (Leben in der zweiten

Person). Keine der drei Lebensdimensionen wird grundsätzlich bestritten, aber in der

konkreten Urteils-, Entscheidungs- und Handlungspraxis werden ihr Bedingungsver-

hältnis fluide und die einzelnen Dimensionen wechselseitig substituierbar.

Das objektivierende Handlungsprimat (Entscheiden über das und Handeln am Le-

ben inder drittenPerson) verstellt denBlick für dieDifferenz,dass Lebewesendie Folgen

ihrer natürlichenBedingungenbetrauern können– imGegensatz zu ihrembiologischen

Leben. Judith Butler (2005: 36) hat die auf den ersten Blick seltsamen Fragen gestellt:

»Wer gilt als Mensch? Wessen Leben zählt als Leben? Und schließlich:Was macht ein be-

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

trauernswertes Leben aus?« Für die jüdische Philosophin bildet »Betrauerbarkeit« (grieva-

bility) das Kriterium für eine Lebensweise, die oben als Dimension des Lebens in der

zweiten Person skizziert wurde. »Wer nicht betrauerbar ist, lebt außerhalb des Lebens.

Das ist ›ein Leben, das niemals gelebt worden sein wird‹, das durch keine Geltung er-

halten wurde, das durch nichts bezeugt wird und um das nicht getrauert wird, wenn es

verschwindet.« (Butler 2005: 22) Trauern können nur Menschen, und getrauert werden

kann nur über Personen, die zu einer Gemeinschaft gehören und in Beziehungen leben,

deren Leben für andere relevant sind. Dabei ist Trauer notwendig eine Reaktion der an-

deren. Niemand kann den Verlust des eigenen Lebens und den eigenen Tod betrauern.

Trauer undBetrauerbarkeit sind nicht nur basale Aspekte des Lebens in der zweiten Per-

son, sondern machen ex negativo das Leben einer Person für sich und für andere wert-

voll.

Literatur

Ad Hoc Committee of the Harvard Medical School: »A definition of irreversible coma.

Report of the AdHoc Committee of theHarvardMedical School to Examine the Def-

inition ofBrainDeath«, in: Journal of theAmericanMedical Association 205(6) (1968),

S. 337–340.

Anselm, Reiner: »Leben als Gut, nicht als Pflicht. Der Beitrag der evangelischen Ethik

in der Debatte um den assistierten Suizid«, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 59

(2015), S. 104–113.

Augustinus, Aurelius: Sancti Aurelii Augustini, Episcopi: De Civitate Dei, Libri XXII. Re-

cognoverunt Bernardus Dombart et Alfonsus Kalb, Vol. I, Lib. I–XIII, Stuttgart 1981.

Beauchamp, Tom L./Childress, James F.: Principles of Biomedical Ethics. Seventh Edi-

tion, New York/Oxford 2013.

Beckmann, Jan P.: »Sokrates’ Arzt und PlatonsMediziner«, in: Orsolya Friedrich/Claudia

Bozzaro (Hg.), Philosophie der Medizin, Paderborn 2021, S. 9–30.

Busche,Hubertus: »Aristoteles und dieMedizin«, in: Orsolya Friedrich/Claudia Bozzaro

(Hg.), Philosophie der Medizin, Paderborn 2021, S. 31–61.

Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M. 2005.

Canguilhem,Georges: »L’idée de nature dans la théorie et la pratiquemédicales«, in:Mé-

dicine de l’homme, 43 (1972), S. 6–12.

Canguilhem, Georges: »Das Normale und das Pathologische«, in: ders.: Die Erkenntnis

des Lebens, Berlin 2009, S. 281–308.

Dabrock, Peter: »Heil und Heilung. Theologisch-identitätsethische Unterscheidungen

und ökumenische Herausforderungen im Verständnis von und im Umgang mit Ge-

sundheit«, in: Una Sancta 2 (2006), S. 129–139.

Dabrock, Peter: »Selbstbestimmungsalternativen zwischen ethischer Bewertung und

rechtlicher Normierung. Ein Beitrag (nicht nur) zur Sterbehilfe-Diskussion«, in:

Zeitschrift für Evangelische Ethik 59 (2015), S. 123–132.

Dörnemann,Michael: »Einer ist Arzt,Christus.MedizinalesVerständnis vonErlösung in

der Theologie der griechischen Kirchenväter des zweiten bis vierten Jahrhunderts«,

in: Zeitschrift für Antikes Christentum 17 (2013), 102–124.

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank Mathwig: Theologische Aspekte der Suizidhilfe 315

EXIT: Der Verein, Geschichte, https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/, abgerufen

am 18.04.2023.

Fischer, Johannes: »Das christliche Lebensverständnis als Motiv und Kriterium für den

Umgangmit Leben«, in: EilertHerms (Hg.),Leben.Verständnis.Wissenschaft.Tech-

nik. Kongressband des XI. Europäischen Kongresses für Theologie, 15.–19. Septem-

ber 2002 in Zürich, Gütersloh 2005, S. 135–149.

Fischer, Johannes: »Warumüberhaupt ist Suizid ein ethisches Problem?Über Suizid und

Suizidbeihilfe«, in: Zeitschrift für medizinische Ethik 55 (2009), S. 243–253.

Flashar, Hellmut: Hippokrates.Meister der Heilkunst,München 2016.

Fuchs, Thomas: »Zwischen Leib und Körper«, in: Martin Hähnel/Markus Knaup (Hg.),

Leib und Leben. Perspektiven für eine neue Kultur der Körperlichkeit, Darmstadt

2013, S. 82–93.

Grönemeyer, Dietrich/Kobusch, Theo/Schott, Heinz (Hg.): Gesundheit im Spiegel der

Disziplinen, Epochen, Kulturen, Tübingen 2008.

Grundmann, Christoffer H.: »Christ as Physician: The ancient Christus medicus trope

and Christian medical missions as imitation of Christ«, in: Christian Journal for

Global Health 5(3) (2018), S. 3–11.

Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse, 13. Aufl., Frankfurt a.M. 2001.

Krüger, Hans-Peter: »Die Körper-Leib-Differenz von Personen. Exzentrische Positio-

nalität und homo absconditus«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 59 (2011),

S. 577–589.

Leven, Karl-Heinz: »Der Arzt: ein ›Diener der Kunst’«, in: Deutsches Ärzteblatt, Jg. 115

(2018), A 1164-A 1167.

Lévinas, Emanuel: »Ohne Identität«, in: ders.: Humanismus des anderen Menschen,

Hamburg 1989, S. 85–104.

Mathwig, Frank: Zwischen Leben und Tod.Die Suizidhilfediskussion in der Schweiz aus

theologisch-ethischer Sicht, Zürich 2010.

Mathwig, Frank: »Zur theologisch-ethischen Orientierung in der Suizidhilfe-Diskus-

sion. Ein evangelisch-reformierter Blick aus der Schweiz«, in: Michael Coors/

Sebastian Farr (Hg.), Seelsorge bei assistiertem Suizid. Ethik, Praktische Theologie

und kirchliche Praxis, Zürich 2022a, S. 29–50.

Mathwig, Frank: »Sterben 4.0 −Rückblick undAusblick auf die kirchliche Suizidhilfedis-

kussion«, in: Una Sancta 77 2022b, S. 138–148.

Morgenthaler,Christoph/Plüss,David/Zeindler,Matthias: Assistierter Suizid und kirch-

liches Handeln. Fallbeispiele – Kommentare – Reflexionen, Zürich 2017.

Murray, Stuart J.: »Ethics at the Scene of Address. A Conversationwith Judith Butler«, in:

Symposium 11 (2007), S. 415–445.

Plessner, Helmuth: Lachen und Weinen, in: ders. (Hg.), Philosophische Anthropologie,

Frankfurt a.M. 1970, S. 11–171.

Rehmann-Sutter, Christoph: »Sind wir verletzbar durch den Tod?«, in: Michael Coors

(Hg.), Moralische Dimensionen der Verletzlichkeit des Menschen. Interdisziplinäre

Perspektiven auf einen anthropologischen Grundbegriff und seine Relevanz für die

Medizinethik, Berlin/Boston 2022, S. 229–248.

Ricœur, Paul: »Narrative Identität«, in: Heidelberger Jahrbücher XXX, Berlin 1986,

S. 57–67.

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/
https://exit.ch/verein/der-verein/geschichte/


316 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

Saner, Hans: »Gibt es eine Freiheit zum Tode?«, in: Pascal Mösli/Hans-Balz Peter (Hg.),

Suizid …? Aus dem Schatten eines Tabus, Zürich 2003, S. 57–62.

Schardien, Stefanie: Sterbehilfe alsHerausforderung für die Kirchen.Eine ökumenisch-

ethische Untersuchung konfessioneller Positionen, Gütersloh 2007.

Schöne-Seifert, Bettina: Beim Sterben helfen – dürfen wir das?, Berlin 2020.

Schubert, Charlotte: »Der hippokratische Eid und die Vorstellung von der Unverletzlich-

keit menschlichen Lebens«, in: Heinrich Schmidinger/Clemens Sedmak (Hg.), Der

Mensch –ein AbbildGottes? Geschöpf –Krone der Schöpfung–Mitschöpfer,Darm-

stadt 2010, S. 255–272.

Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund: Das Sterben leben. Entscheidungen am

Lebensende aus evangelischer Perspektive, Bern 2007.

Taylor, Charles: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M. 2009.

Waldenfels,Bernhard:Das leiblicheSelbst.VorlesungenzurPhänomenologiedesLeibes,

Frankfurt a.M. 2000.

Weber, Dorothea: »Medicorum pueri – Zu einer Metapher bei Augustinus«, in: Zeit-

schrift für Antikes Christentum 7 (2013), S. 125–142.

Wendte, Martin (Hg.): Jesus der Heiler und die Gesundheitsgesellschaft. Interdiszipli-

näre und internationale Perspektiven, Leipzig 2018.

Wils, Jean-Pierre: Sich den Tod geben. Suizid als letzte Emanzipation?, Stuttgart 2021.

Wittgenstein, Ludwig: »Vorlesungen über den religiösen Glauben«, in: ders.: Vorlesun-

gen undGespräche über Ästhetik, Psychoanalyse und religiösen Glauben,Göttingen

1968, S. 87–110.

World Medical Association: WMA Declaration of Geneva: https://www.wma.net/policie

s-post/wma-declaration-of-geneva/von 2018, abgerufen am 17.04.2023.

Zimmermann-Acklin,Markus: »Der gute Tod«, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, 23–24

(2004), S. 31–38.

Zimmermann, Markus et al.: Das Lebensende in der Schweiz. Individuelle und gesell-

schaftliche Perspektiven, Basel 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839467923-027 - am 13.02.2026, 19:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://doi.org/10.14361/9783839467923-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von
https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-geneva/von

