
ERSTER TEIL

DIE ARISTOTELISCHE
AUSBILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel I

Brentano und Aristoteles

Gewiß ist die Weisheitslehre des Aristoteles heute 
als Ganzes unhaltbar, und manche Teile erscheinen 
als vollständig überlebt Dennoch bin ich überzeugt, 
daß man, wenn man sie richtig auffaßt, noch ge­
genwärtig durch ihr Studium wahrhaft gefördert 
werden kann.

F. Brentano

§ I. »Zurück zu Aristoteles«

Auf der Suche nach Orientierung entdeckt der junge Brentano den 
alten Lehrmeister Aristoteles für sich, der ihm ein Leben lang seine 
unerschöpfliche Quelle philosophischer Inspiration bleiben wird.1 
Denn Brentano hat sich nicht nur in zahlreichen Arbeiten histo­
risch mit Aristoteles auseinandergesetzt,2 sondern sein ganzes Le­

1 Über den Einfluß von Aristoteles auf Brentano vgl. R. George, „Brentano's Relation 
to Aristotle", Grazer philosophische Studien 5 (1978), S. 249-266; ders., „Einleitung", in: 
F. Brentano, Über Aristoteles. Nachgelassene Aufsätze, hrsg. v. R. George, Hamburg: 
Meiner 1986 (Abkürzung: ÜA), S. IX-XXVII; B. Smith, „The Soul and Its Parts. A Study 
in Aristotle and Brentano", Brentano Studien 1 (1988), S. 75-88; F. Volpi, „War Brentano 
ein Aristoteliker? Zu Brentanos und Aristoteles' Konzeption der Psychologie als Wis­
senschaft", a.a.O. Über die Wirkung des Aristotelismus Brentanos auf die italienische 
Philosophie vgl. E. Riondato, „L'aristotelismo di Franz Brentano e il suo influsso sulla 
cultura filosofica italiana", Atti del II Convegno Internazionale di studi italo-tedeschi, Me- 
rano, 1960, S. 341-345.
2 Neben den beiden Erstlingswerken (Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach 
Aristoteles, a.a.O.; Die Psychologie des Aristoteles, insbesondere seine Lehre vom 
NOYZnoiHTiKOZ, Mainz: Kirchheim 1867; photomech. Nachdruck, Darmstadt: Wissen­
schaftliche Buchgesellschaft 1960; Abkürzung: PsA), die aus seiner frühen Auseinan­
dersetzung mit Aristoteles entstanden sind, veröffentlichte Brentano folgende Arbei­
ten über Aristoteles: „Über den Creatianismus des Aristoteles", Sitzungsberichte der 
Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Philos.-hist. Classe, Bd. 101, Heft 1, Wien, 
1882, S. 95-126 (auch separat erschienen: Wien: Gerold 1882); Offener Brief an Herrn 
Professor Eduard Zeller aus Anlaß seiner Schrift über die Lehre des Aristoteles von der Ewig­
keit des Geistes, Leipzig: Duncker & Humblot 1883; „Aristoteles", in: E. v. Aster (Hrsg.), 
Große Denker, 2 Bde., Leipzig: Quelle & Meyer 1911,1, S. 153-207; Aristoteles' Lehre vom 
Ursprung des menschlichen Geistes, Leipzig: Veit & Comp. 1911; eingeleitet v. R. George,

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 33

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

ben und Werk kann als kritischer Dialog mit dem Stagiriten be­
trachtet werden.

Brentanos durchgängige kritische Auseinandersetzung mit 
Aristoteles beschreibt der Brentano-Schüler Carl Stumpf in seinen 
„Erinnerungen an Franz Brentano'' mit folgenden Worten:
In aristotelischen Lehren hatte er soviel Wahrheit und Tiefe gefunden, daß 
er ihnen eine gewisse vor gängige Wahrscheinlichkeit, ein gewisses Vor­
recht, gehört zu werden, zuerkannte, was natürlich eine Prüfung und Ver­
werfung nicht ausschloß.3

Am prägnantesten beschreibt jedoch Brentano selbst seine Beziehung 
zu Aristoteles. Im Vorwort zu Aristoteles und seine Weltanschauung, 
wo er sich nicht nur als Schüler des Aristoteles, sondern auch als 
»Bruder« des Eudemus und Theophrast bezeichnet, schreibt er:
Gewiß ist die Weisheitslehre des Aristoteles heute als Ganzes unhaltbar, 
und manche Teile erscheinen als vollständig überlebt. Dennoch bin ich 
überzeugt, daß man, wenn man sie richtig auffaßt, noch gegenwärtig durch 
ihr Studium wahrhaft gefördert werden kann; wie ich denn selbst nur eine 
Dankespflicht erfülle, wenn ich bekenne, daß, als ich mich als Jüngling in 
einer Zeit tiefsten Verfalls mit der Philosophie zu beschäftigen begann, ich 
durch keinen Lehrer mehr als durch Aristoteles in eine entsprechende For­
schungsweise eingeführt worden bin.4

Der junge Brentano wendet sich also nicht nur aus rein histori­
schem Interesse dem Aristoteles zu, er fühlt sich vor allem von des­
sen Methodologie angezogen. Brentanos historische Aristoteles- 
Arbeiten lassen stets auch seine Absicht erkennen, sich das theoreti­
sche Erbe des Aristoteles zu eigen zu machen, um auf dieser Basis 
eine neue, wissenschaftlich fundierte Philosophie zu errichten.

Dieser Vorsatz unterscheidet Brentanos Exegese eindeutig von 
derjenigen seiner Zeitgenossen, und zwar insbesondere von der 

Hamburg: Meiner 21980 (Abkürzung: ALU); Aristoteles und seine Weltanschauung, 
Leipzig: Quelle & Meyer 1911; mit einer Einleitung v. R.M. Chisholm, Hamburg: Mei­
ner 21977 (Abkürzung: AW). Hier sei noch auf die Geschichte der griechischen Philosophie 
(aus dem Nachlaß hrsg. v. F. Mayer-Hillebrand, Bem: Francke 1963; Hamburg: Mei­
ner 21988; Abkürzung: GgPh) verwiesen, die sich im VIII. Abschnitt (S. 215-309) mit 
der Aristotelischen Philosophie auseinandersetzt, sowie auf die schon erwähnte 
Nachlaß-Sammlung Über Aristoteles. Es handelt sich hierbei hauptsächlich um unver­
öffentlichte Vorarbeiten zu einer geplanten Gesamtdarstellung der Philosophie des 
Aristoteles.
3 C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 98.
4AW,S. IV.

34 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel I: Brentano und Aristoteles

Eduard Zellers.5 Denn im Unterschied zur Geschichtsschreibung 
Hegelscher Prägung, die die Geschichte der Philosophie als Ge­
schichte von Systemen betrachtet und diese aus ihrem historischen 
Zusammenhang interpretiert und erklärt, hat für Brentano »das Stu­
dium der Geschichte der Philosophie nur dann eine Berechtigung, 
wenn es in den Dienst der sachlichen Forschung tritt«.6 Diese Ein­
stellung kennzeichnet Brentanos Auseinandersetzung mit Aristote­
les. Den griechischen Philosophen betrachtet er als »Mann aller 
Zeiten«,7 als problemorientierten Denker, der kein fertiges System 
anzubieten hat, sondern systematische Fragen behandelt, die er ein­
zeln zu lösen und zur Einheit zu bringen sucht.

Seinen Zugang zu Aristoteles hat sich Brentano nicht nur 
durch seinen Berliner Lehrer Friedrich Adolf Trendelenburg er­
schlossen, sondern zugleich auch als Katholik durch den Rückgriff 
auf die Scholastik bzw. auf den Thomismus. Für Brentano wie für 
Pico della Mirandola gilt: »Sine Thoma mutus esset Aristoteles.«8 
Brentano schreibt:
Ich hatte mich zunächst als Lehrling an einen Meister anzuschließen und 
konnte, in einer Zeit kläglichsten Verfalles der Philosophie geboren, keinen 
besseren als den alten Aristoteles finden, zu dessen nicht immer leichtem 
Verständnis mir oft Thomas von Aquin dienen mußte.9

Gerade in der Aufnahme und Weitergabe des Aristotelischen Erbes 
sieht Brentano den Hauptverdienst der mittelalterlichen Philoso­
phie, deren »Hauptwerke« »Kommentare zu seinen Schriften« sind.10 

5 Zeller ist hinsichtlich der Aristoteles-Exegese Brentanos Hauptgegner, mit dem er 
jahrelang polemische Auseinandersetzungen hatte. Für eine Darstellung dieser Pole­
mik, die sich vor allem auf das heikle Problem des Aristotelischen jroir/nKÖt; be­
zog, vgl. R. Georges Einleitung zu ALU, S. VIP-XIV*.
6 GgPh, S. 16. »Letztes Ziel der Geschichte der Philosophie muß stets die Herausstel­
lung der Wahrheit sein.« Ebda. Vgl. „Philosophie der Geschichte der Philosophie“, in: 
GPhN, S. 77-80; K. Hedwig, „Brentano's Hermeneutics“, Topoi 6 (1987), S. 3-10.
7 »Aristoteles ist nicht bloß ein Philosoph des Griechentums, er ist sozusagen ein 
Mann aller Zeiten [...].« Ms. H 45, Bl. 25677, zitiert nach K. Hedwig, „Brentano's Her­
meneutics", a.a.O., S. 7.
8 MBS, S. 181.
9 F. Brentano, Brief an O. Kraus vom 21.3.1916, in: F. Brentano, Die Abkehr vom Nicht­
realen, mit Vorwort u. Anmerkungen hrsg. v. F. Mayer-Hillebrand, Bern: Franke 1966; 
Hamburg: Meiner 21977 (Abkürzung: AN), S. 291.
10 »Aristoteles ist nicht bloß ein Philosoph des Griechentums, er ist sozusagen ein 
Mann aller Zeiten, namentlich aber der Philosophie des Mittelalters. [...] Die Haupt­
werke der größten Philosophen des Mittelalters (soweit sie rein philosophisch) [sind] 
Kommentare zu seinen Schriften.« Ms. H 45, loc. cit.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 35

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Unter deren Vertretern verdient Thomas von Aquin, »der Fürst der 
Scholastik und der König aller Theologen, mehr als jeder Andere«, 
»als Schüler des Aristoteles« bezeichnet zu werden.11

Trotz der starken Beeinflussung seiner Aristoteles-Deutung 
durch die scholastische Auslegung betrachtet Brentano die Philoso­
phie des Aristoteles als streng wissenschaftliche Behandlung der 
Probleme selbst - verständlich wohl bei einem Philosophen, der 
seine Ausbildung in der Zeit des Zusammenbruchs der idealisti­
schen Universitätsphilosophie erhielt.12 Gegen die Behauptung die­
ser Philosophie, ein jenseits der Erfahrung liegendes Prinzip auf­
stellen und von da aus ein abgerundetes System ableiten zu kön­
nen, plädiert Brentano - im Sinne des Aristoteles - für eine Philoso­
phie, die von der Erfahrung ausgeht und durch Klarheit und 
Gründlichkeit des Gedankenganges gekennzeichnet ist.13

Brentano verdient mit seiner aristotelisch geprägten Philoso­
phie einen festen Platz im Rahmen jener Aristoteles-Renaissance, 
die die deutsche Philosophie des 19. Jahrhunderts charakterisiert. 
Diese Renaissance nimmt bei jenen Philosophen und Philologen ih­
ren Ausgangspunkt, die an der berühmten - von der Preußischen 
Akademie der Wissenschaften geförderten - Bekker-Ausgabe mit­
gearbeitet haben.14 Es wäre jedoch verfehlt, diese Aristoteles-Re­

11 PsA, S. 229.
12 Brentano nimmt eine klare Position gegen die idealistische Philosophie ein: »Der 
Genialität, dem Fleisse jener berühmten Männer, welche man vormals Philosophen 
nannte, mögen wir jedes Lob spenden. Als Philosophen oder überhaupt als wissen­
schaftliche Forscher werden wir sie nicht ehren können. Ihre Werke, als philosophisch 
beurteilt, sind schlechterdings und rückhaltlos und von Anfang bis zu Ende als völlig 
wertlos zu verdammen.« „Über Schellings Philosophie" (1866), in: F. Brentano, Über 
die Zukunft der Philosophie, mit Einleitung u. Anmerkungen hrsg. v. O. Kraus, Leipzig: 
Meiner 1929; neu eingeleitet v. P. Weingartner, Hamburg: Meiner 21968 (Abkürzung: 
ZPh), S. 121. Brentanos prinzipielle Kritik gilt jedoch der kritischen Philosophie Kants, 
deren Apriorismus er für den späteren idealistischen Rückschritt der deutschen Philo­
sophie verantwortlich macht. Eine scharfe Kritik der Kantschen Philosophie findet 
sich in der Abhandlung „Nieder mit den Vorurteilen!" (1903), in: F. Brentano, Versuch 
über die Erkenntnis, aus dem Nachlaß hrsg. v. A. Kastil, Leipzig: Meiner 1925; erweitert 
u. neu eingeleitet v. F. Mayer-Hillebrand, Hamburg: Meiner 21970 (Abkürzung: VE), 
S. 1-45. Zur Kantkritik Brentanos vgl. H. Fels, „Brentano und Kant. Ein Beitrag zur 
Geschichte des platonischen Aristotelismus", Philosophisches Jahrbuch 43 (1930), S. 180- 
188; F.W. v. Hoppenstedt, Franz Brentanos Kantkritik, Diss. Univ. Kiel, Kiel 1933; E. 
Campos, Die Kantkritik Brentanos, Bonn: Bouvier 1979.
13 F. Brentano, „Über Schellings Philosophie" (1866), in: ZPh, passim.
14 Der Beginn dieser Aristoteles-Renaissance läßt sich um 1831 datieren - das Jahr, in 
dem Hegel starb und der erste Band der Akademieausgabe erschien.

36 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel I: Brentano und Aristoteles

naissance auf bloß exegetischer und philologischer Ebene anzusie­
deln. Denn der philologische Zugang stellt für zahlreiche Autoren - 
man denke nur an Trendelenburg - die Voraussetzung dar, um aus 
der Aristotelischen Lehre eigene theoretische Standpunkte zu ent­
wickeln. Die Wiederentdeckung des Aristoteles führt sie zu einem 
neuen kritischen Realismus, der die erkenntnis- und wissenschafts­
theoretischen Probleme der nachidealistischen Ära zu lösen sucht.15

§ 2. Brentanos und Trendelenburgs Neuaristotelismus

Im Rahmen dieser weitverbreiteten, konfessionell und „parteiphilo­
sophisch" übergreifenden Besinnung auf Aristoteles ist Brentanos 
„Zurück zu Aristoteles" zu interpretieren - eine Forderung, die 
schon sein Berliner Lehrer Friedrich Adolf Trendelenburg gestellt 
hatte. So berichtet der Brentano-Schüler Hugo Bergmann:
Oft hat Franz Brentano davon erzählt, wie er, suchend nach Erlösung von 
bangen Zweifeln, die Werke der zeitgenössischen Philosophen studierte, 
um sie alsbald aus der Hand zu legen, verzweifelnd an seiner Fähigkeit, je 
in dieses unentwirrbare Dunkel einzudringen. Bis er, von Trendelenburg 
geführt, den Weg zu Aristoteles fand und erkannte, wie eine gute Methode 
dem heißen Bemühen auch des Philosophen Erfolg bringe.16

Brentano selbst betont mehrmals den entscheidenden Einfluß Tren­
delenburgs auf seine philosophische Ausbildung. Noch im hohen 
Alter erinnert er sich an seinen Lehrer mit derselben »Ehrfurcht und 
Dankbarkeit«, in der er ihm seine Dissertation Von der mannigfachen 
Bedeutung des Seienden nach Aristoteles gewidmet hatte.17 So rühmt 

15 Für einen Überblick der deutschen nachidealistischen Philosophie vgl. M. Campo, 
Schizzo storico della esegesi e critica kantiana. Dal „ritorno a Kant" allafine dell'Ottocento, 
Varese: Magenta 1959; S. Poggi, I sistemi dell'esperienza. Psicologia, logica e teoria della 
scienza da Kant a Wundt, Bologna: II Mulino 1977; H. Schnädelbach, Philosophie in 
Deutschland: 1831-1933, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983; K.Ch. Köhnke, Entstehung 
und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitätsphilosophie zwischen Idealis­
mus und Positivismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.
16 H. Bergmann, „Franz Brentano. Zum 70. Geburtstag des Philosophen", Frankfurter 
Zeitung und Handelsblatt, 16. Januar 1908, S. 1; zitiert nach J.M. Werle, Franz Brentano 
und die Zukunft der Philosophie. Studien zur Wissenschaftsgeschichte und Wissenschaftssy­
stematik im 19. Jahrhundert, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1989, S. 62.
17 »Meinem verehrtesten Lehrer, dem um das Verständnis des Aristoteles hochver­
dienten Forscher Dr. Adolph Trendelenburg, ordentlichem Professor der Philosophie 
an der Berliner Universität, in Ehrfurcht und Dankbarkeit gewidmet.« MBS, S. V.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ä- 37

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Brentano anläßlich seiner Ernennung zum korrespondierenden 
Mitglied der Preußischen Akademie der Wissenschaften im Jahre 
1914 »den hochverdienten Mann, der mich einst als Lehrer in die 
philosophische Forschung eingeführt« hat, folgendermaßen:

Mit Trendelenburg habe ich zeitlebens die Überzeugung geteilt, daß die 
Philosophie einer wahrhaft wissenschaftlichen Behandlung fähig sei, daß es 
sich aber mit einer solchen nicht vertrage, wenn sie ohne Ehrfurcht vor dem 
von großen Denkern früherer Zeit Überlieferten in jedem Kopf neu anset­
zen wolle. So folgte ich denn auch seinem Beispiel, wenn ich manches Jahr 
meines Lebens dem Studium der Aristotelischen Schriften weihte, die er 
mich vor allem als eine noch unerschöpfte Fundgrube zu betrachten gelehrt 
hatte. Dieselbe Überzeugung, daß man in der Philosophie keine Aussicht 
auf wahren Erfolg habe, wenn man nicht ähnlich wie auf anderen wissen­
schaftlichen Gebieten vorgehe, brachte mich dann auch dazu, nicht sowohl 
vieles umfassen zu wollen, als meine ganze Kraft auf wenige, relativ einfa­
che Aufgaben zu konzentrieren, wie Archimedes, Galilei und nach seiner 
eigenen Aussage auch Newton, der ja sein Werk nur dem eines Knaben, 
der ein paar Muscheln aus dem Meere herausgefischt, verglichen haben 
soll. Hier gilt m.E. nicht bloß der alte Spruch, die Hälfte ist mehr als das 
Ganze, auch schon von einem verschwindend kleinen Teil kann man sagen, 
daß man besser tue, ihn in Angriff zu nehmen, als das Ganze umarmen zu 
wollen, um dann in Wahrheit nichts zu umfassen.18

Trendelenburg hat Brentano also nicht nur zu Aristoteles geführt,19 

18 Dieser Brief Brentanos wird im Archiv der Akademie der Wissenschaften (ehemals 
DDR) unter der Signatur II-III-195, 132 aufbewahrt; zitiert nach F. Brentano, Briefe an 
Carl Stumpf 1867-1917, hrsg. u. eingeleitet v. G. Oberkofler, Graz: Akademische 
Druck- und Verlagsanstalt 1989, S. IXf.
19 Auf dem Gebiet der Aristoteles-Exegese behielt Brentano gegenüber seinem Berli­
ner Lehrer stets Autonomie. Hier nimmt er weitgehend auf die scholastischen Kom­
mentatoren, vor allem auf Thomas von Aquin Bezug. »Doch daß er [Thomas von 
Aquin] einst mein Lehrer war, bin ich fern, zu verleugnen. Ja, er war es, der mich zu 
Aristoteles führte. Und als ich in Berlin an den Trendelenburgschen Lesungen des 
Aristoteles teilnahm, verglich ich auf der Bibliothek die Kommentare des großen 
Scholastikers und fand da manche Stellen glücklich geklärt, die Trendelenburg nicht 
verständlich zu machen vermochte.« Brief Brentanos an H. Bergmann vom 22.1.1908, 
in: „Briefe Franz Brentanos an Hugo Bergmann", Philosoph^ and Phenomenological Re­
search 7 (1946), S. 106. Zum Studium der mittelalterlichen Aristoteles-Interpretationen 
und des Thomismus wurde Brentano von seinem Lehrer Franz Jakob Clemens, einem 
der Hauptvertreter des Neuthomismus im Deutschland des 19. Jahrhunderts, ange­
regt. Bei diesem studierte Brentano drei Semester lang (1859-1961) in Münster. Über 
FJ. Clemens vgl. A. Piolanti, Un pioniere della filosofia cristiana della meta dell'Ottocento: 
Franz Jakob Clemens, con la riedizione della Commentatio „Philosophia theologiae ancilla", 
Cittä del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana 1988.

38 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel I: Brentano und Aristoteles

sondern ihm auch das Programm einer neuen wissenschaftlichen 
Fundierung der Philosophie auf Aristotelischer Basis vermittelt. 
Dies hat den jungen Schüler von seinen »bangen Zweifeln« erlöst, 
die in ihm der damalige Dekadenzzustand der philosophischen 
Disziplinen hervorgerufen hatte.

Trendelenburgs Projekt einer neuen wissenschaftlichen Philo­
sophie ist integrierender Bestandteil seines Aristotelismus. Denn es 
führt zur Metaphysik, zu jener Aristotelischen nparrri (piXoaocpia, die 
für den Aristoteliker Trendelenburg den allumfassenden Rahmen 
bietet, in dem die Ergebnisse der Einzelwissenschaften zusammen­
fließen und von dem sie Sinn und Rechtfertigung erhalten. Er beab­
sichtigt einen neuen und kohärenten kritischen Realismus, um die 
antike Metaphysik mit den erkenntnis- und wissenschaftstheoreti­
schen Ansätzen der neuzeitlichen und zeitgenössischen Philosophie 
zu vereinbaren.

Brentano ist von 1858 bis 1859 zwei Semester lang Schüler von 
Trendelenburg. Nachdem er im Wintersemester 1856/57 sein Stu­
dium der Philosophie und Theologie in München bei E. v. Lasaulx 
und I. Döllinger begonnen hat, setzt Brentano dies im Sommerse­
mester 1858 in Würzburg fort. Auf der Suche nach einem geeigne­
ten Lehrer20 übersiedelt er noch im gleichen Jahr nach Berlin, um

Schon in Brentanos wissenschaftlichem Debüt, das die Aristotelische Kategorien­
lehre behandelt, ist zwar ein eindeutiger Einfluß Trendelenburgs vorhanden, doch 
setzt er sich hierin mit seinem Lehrer kritisch auseinander. Dennoch hat Trendelen­
burg stets große Wertschätzung Brentano gegenüber bekundet. Wie A. Kastil (Die 
Philosophie Franz Brentanos. Eine Einführung in seine Lehre, München: Lehnen 1951, S. 
10) berichtet, hat Trendelenburg öffentlich bekanntgegeben, er habe seinen eigenen 
Standpunkt bezüglich der Aristotelischen Kategorienlehre aufgrund der Ergebnisse 
seines jungen Schülers Brentano revidiert. Als sich Emst Mach, zu dieser Zeit Physik­
professor an der Universität Graz, bei Trendelenburg nach einem geeigneten Kandi­
daten für einen neu zu besetzenden Philosophielehrstuhl in Graz erkundigte, empfahl 
ihm dieser ausdrücklich seinen ehemaligen Schüler Brentano: »Sollte ein der katholi­
schen Kirche angehöriger Docent verlangt werden, so bin ich im Besonderen wenig 
orientiert, aber kann zwei jüngere Männer nennen, deren aristotelische Studien ich näher 
kenne. In erster Linie würde Herr Franz Brentano stehen, dessen Schrift: Von der man­
nigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles, Freiburg im Breisgau 1862 in klarer 
Sprache neue Forschungen enthält, welche ich, obzwar sie zum Theil gegen mich ge­
richtet sind, von manchen Seiten anerkennen und in einzelnen Partien für gelungen 
erklären muß.« Brief Trendelenburgs an Mach, in: J. Thiele (Hrsg.), Wissenschaftliche 
Kommunikation. Die Korrespondenz Ernst Machs, Kastellaun: Henn 1978, S. 205.
20 Für weitere biographische Hinweise siehe W. Baumgartner, F.-P. Burkard, „Franz 
Brentano. Eine Skizze seines Lebens und seiner Lehre", in: Internationale Bibliographie 
zur österreichischen Philosophie — International Bibliograph^ ofAustrian Philosophy (IBÖP 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 39

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

sich dort für das Wintersemester einzuschreiben. Schon in diesem 
Semester belegt er die Psychologievorlesung Trendelenburgs sowie 
dessen Seminarübungen, die der Leküre und dem Kommentar der 
Schriften des Aristoteles gewidmet sind. Nicht nur Brentanos Inter­
esse für Aristoteles, sondern auch seine Hinwendung zur Psycholo­
gie geht letztlich also auf seinen Berliner Lehrer zurück.

Brentanos Mitschrift von Trendelenburgs Psychologievorle­
sung, die vor kurzem im Brentano-Nachlaß aufgefunden wurde,* 21 
stellt somit eine wichtige Quelle dar, um den Einfluß des Berliner 
Philosophen auf den jungen Brentano zu rekonstruieren. Zugleich 
erweist sie sich auch für die Trendelenburg-Forschung als wichtige 
Quelle, da Trendelenburg die Psychologie - trotz der Schlüsselrolle 
für sein Denken - in keinem seiner Werke systematisch behandelt.22

Bevor nun ausführlich auf die Aristoteles-Studien des jungen 
Brentano eingegangen wird, soll die Philosophie Trendelenburgs in 
ihren Grundzügen untersucht werden, wobei u.a. die Rolle der Psy­
chologie in seinem Denken besprochen wird. Diese Untersuchung 
wird zeigen, daß der Berliner Philosoph eine der - bisher kaum be­
achteten - Quellen für Brentano und darüber hinaus auch für die 
von diesem ausgegangenen Denkrichtungen darstellt.

1982-83), hrsg. v. W.L. Gombocz, R. Haller, N. Henrichs, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 
1991, S. 17-53.
21 Eine Abschrift der Mitschrift, die W. Baumgartner im Brentano-Nachlaß aufgefun­
den hat, ist bereits fertiggestellt worden (Antonelli/Baumgartner/Münch) und wird 
an der Franz Brentano Forschung der Universität Würzburg aufbewahrt (Abkürzung: 
Psychologievorlesungen, mit Seitenangabe der Transkription). Zum Nachlaß vgl. nähere 
Angaben in den „Bibliographischen Hinweisen" am Anfang dieses Buches. Vgl. au­
ßerdem F. Mayer-Hillebrand, „Franz Brentanos wissenschaftlicher Nachlaß", Zeit­
schrift für philosophische Forschung 6 (1951/52), S. 599-603; ders., „Rückblick auf die 
bisherigen Bestrebungen zur Erhaltung und Verbreitung von Franz Brentanos philo­
sophischen Lehren und kurze Darstellung dieser Lehren", Zeitschrift für philosophische 
Forschung 17 (1963), S. 146-169; J.C.M. Brentano, „The Manuscripts of Franz Bren­
tano", Revue Internationale de Philosophie 20 (1966), S. 477-482.
22 Trendelenburg hielt seit 1840 - Erscheinungsjahr seiner Logischen Untersuchungen - 
jährlich Psychologievorlesungen. Diese sollten ursprünglich in ein großangelegtes psy­
chologisches Werk einfließen. Es wurde aber lediglich das Konzept seiner Vorlesun­
gen in einem Druck von 1860 veröffentlicht. Die Schrift findet sich als Anhang in eini­
gen Exemplaren der zweiten Auflage der Logischen Untersuchungen (1862). Vgl. E. 
Bratuscheck, „Adolf Trendelenburg", Philosophische Monatshefte 8 (1872), S. 377f.; H. 
Bonitz, „Zur Erinnerung an Friedrich Adolf Trendelenburg", Abhandlungen der Preußi­
schen Akademie der Wissenschaften, Berlin, 1872, S. 15f. Über Trendelenburgs Psycholo­
gie vgl. E. Hoffmann, Die Psychologie F.A. Trendelenburgs, Greifswald: Kunike 1892.

40 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. »Zurück zu Aristoteles«
	§ 2. Brentanos und Trendelenburgs Neuaristotelismus

