
1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 

Some borders are no longer situated at the 
borders at all, in the geographico-politico- 
administrative sense of the term. They 
are in fact elsewhere, wherever selective 
controls are to be found.1 

Am 23. November 2015 protestierte eine große Gruppe von Asylsuchenden unter
schiedlicher Herkunftsländer an der griechisch-mazedonischen Grenze gegen das 
Einreiseverbot von Asylsuchenden aus bestimmten Ländern. Zu dieser Zeit herrsch
te an der mazedonischen Grenze ein sog. »Flüchtlingsstau«, da nur die Einreise von 
Geflüchteten aus bestimmten »Konfliktgebieten«, z.B. aus Syrien, dem Irak und Af
ghanistan, zugelassen wurde.2 Die Geflüchteten aus anderen Ländern protestier
ten, einige Iraner nähten sich den Mund zu und schrieben die Wörter »Iran« und 
»Freiheit« auf ihre Körper. Das war nicht das erste Mal, dass der »Iran« mit einer sol
chen Aktion in Verbindung gebracht wurde. Am 4. Juni 2012 protestierten in Würz
burg Geflüchtete in einem Flüchtlingsheim wegen ihrer schlechten Lebenssituation. 
Auch hier nähten sich zwei Iraner die Lippen zusammen, später schlossen sich wei
tere an. Die protestierenden Iraner waren bei beiden Protesten Männer. Die Wörter 
»Iran« und »Freiheit« schrieben sie mit roter Farbe auf Brust und Stirn. 

Zu dieser Zeit war ich im Iran und versuchte, die Forschungsfragen für diese Ar
beit zu entwickeln. Es schien mir bemerkenswert, dass Menschen, die nicht im Iran 
bleiben konnten (oder wollten) und den Iran verließen, in solcher Art und Weise das 
Wort »Iran« verwenden; vor allem in Rot, das Blut repräsentiert. Mit dieser Aktion 
wurde die Überschneidung der menschlichen Körper mit dem Körper der Nation 
auf viszerale Art sichtbar. Das ist so, als würde der menschliche Körper den Körper 
der Nation repräsentieren. Der Iran stand im Zentrum ihres (körperlichen) Narrati
ves und dessen, was sie zeigen und worüber sie mit ihren Körpern erzählen wollten. 

1 Balibar, Politics and the Other Scene, 84. 
2 Für einen Pressebericht dazu siehe z.B.: https://www.handelsblatt.com/politik/internationa 

l/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/126 
28576.html 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html


16 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Im Gegensatz dazu zeigt ein Ausdruck, den ich von einem Beteiligten in dieser Un
tersuchung mehrmals hörte, eine andere Perspektive auf Nation und Nationalität. 
Er formuliert wie folgt: »Das ist sehr komisch. Auch wenn du den Iran verlässt, wirst 
du nicht von ihm ḫalās.« Das heißt, der Iran wird dich nie in Ruhe lassen, auch wenn 
du ihn verlässt;3 als würde man »Iran« wie eine »Last« auf den Schultern tragen und 
überall hin mitnehmen, wenn man seine Grenzen überschreitet.4 

Abbildung 1: Die protestierenden Iraner an der griechisch-mazedonischen Grenze, Robert 
Atanasovski/AFP via Getty Images 

Der Körper der Nation, mit Sara Ahmeds Worten,5 ist in diesem Sinne nicht un
bedingt von einem geografischen Ort begrenzt. Er kann in unterschiedlichen Orten 

3 Diese widersprüchliche Beziehung der Iraner:innen zu den Worten »Iran«, »Heimat« und 
»Land« untersuche ich in meiner Masterarbeit über die Bildungsmigration und das Gefühl 
der Ungewissheit, die sich in der Ambivalenz ihres Lebens zeigt. Dort wurde »Iran« mehrmals 
als »Trümmer« dargestellt, von denen man wegrennen soll. 

4 In seinem Gedicht formuliert Mohammad Reza Schafi’i Kadkani die Sehnsucht nach der Hei
mat, die man in sich trägt, und die verbunden mit melancholischen und nostalgischen Ge
fühlen ist, wie folgt: »Wenn nur / Wenn nur man eines Tages / Wie die Violen / In den Schach
teln der Erde, / die Heimat mit sich nimmt, wohin man will«. Dabei sind »Nation« und »Hei
mat« nicht zu verwechseln. Vielmehr sind hier die komplexen Zusammenhänge von »Hei
mat«, »Nation« und »Körper« gemeint. 

5 Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 17 

und Zeiten auftauchen und sich an menschliche Körper anhängen oder an ihnen kle
ben; genau wie bei diesen Männern, die da protestieren. Sie verlassen den »Iran«, 
dessen Namen wird sie jedoch »nicht in Ruhe lassen«. Er mobilisiert sich mit ihren 
Körpern. Ihre Körper zeigen, dass sie keine Stimme haben; dass ihnen ihre Rech
te entzogen werden können, und zwar über Nacht. Das Zunähen des Mundes und 
die Körper der Protestierenden repräsentieren die Ausnahmesituation, in der sie 
in den Grenzgebieten stucked6 sind, und »Iran« verkörpert ihre Leben, Emotionen, 
Hoffnungen, Ängste, Traumata und Erfahrungen, die sie vor der Migration hatten, 
und die durch unterschiedliche Formen der bordering practices und der Wissenspro
duktion, beispielsweise in Migrationsstudien, unsichtbar werden. 

Veena Das unterscheidet zwischen verbaler Gewalt, die durch Wörter repräsen
tiert werden kann, und nonverbaler Gewalt, die durch Verhalten und Misshandlung 
dargestellt wird.7 Letztere produziert und formt ständig den Körper durch die Ge
walt, der er ausgesetzt ist. Diese Produktion des Körpers durch Gewalt repräsentiert 
nach Veena Das nicht die Natur, sondern »Life itself«8; das, was Wittgenstein mit 
dem Begriff »Lebensformen« diskutiert und Georgio Agamben als »ein Leben, das 
untrennbar von seiner Form ist«9, definiert. Bei dem Begriff »Lebensformen« geht 
es nach Agamben nicht um Formen, sondern um das Leben und wie dieses mit dem 
Gesetz in Verbindung gesetzt wird.10 Dadurch versucht er seine »Politik des Lebens« 
zu theoretisieren und mit seinem Konzept des »nackten Lebens« zu verbinden; das 
Leben, das außerhalb des Gesetzes steht. Agamben versteht Biopolitik basierend 
auf der antiken Unterscheidung zwischen Zoe oder biologischem unpolitischem Le
ben und Bios oder politischem Leben. Er diskutiert, dass die modernen demokra
tischen Regime andauernd Ausnahmesituationen produzieren, in denen Zoe poli
tisiert, aber trotzdem außerhalb der Polis oder des Gesetzes gehalten wird. Dieses 
politisierte, aber vom Gesetz exkludierte Leben nennt er »nacktes Leben«. Das Bild 
der iranischen Protestierenden kann als eine Darstellung des nackten Lebens inter
pretiert werden11. Das zeigt einerseits ihr prekäres, »unsichtbar gemachtes« Leben 
vor und nach der Grenzüberschreitung. Auf der anderen Seite weist der obenge
nannte Protest auf den Versuch hin, sich zum Territorium der »Polis« zu bringen; 
sich sichtbar zu machen. 

6 Vgl. Hage, »Waiting Out the Crisis: On Stuckedness and Governmentality«. 
7 Vgl. Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life«. 
8 Das, Life and Words. 
9 Agamben, Agamben, G, 3. 
10 Vgl. Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life«; Fassin, Life. 
11 Der Begriff des »nackten Lebens« und Agambens Theoretisierung dessen, wie diese For

schung auch zeigt, können jedoch die Komplexität der Grenz- und Fluchterfahrungen und 
vor allem die Versuche der Menschen, ihr Leben wieder in den Bereich des Bios zurückzufüh
ren, nicht erklären. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Solche Aktionen sind besondere Narrative der Flucht und Migration, die sich be
wusst stark sichtbar machen. Sie wurde in den Medien mit den Wörtern »harsch«, 
»radikal«, »schmerzhaft«, »außergewöhnlich«, »drastisch« und »schockierend« be
zeichnet. Die Narrative der Medien können sich jedoch von den Narrativen der Ge
flüchteten selbst unterscheiden. Für mich ist diese Aktion der Punkt, an dem man 
erkennen kann, wie chaotisch, vielseitig, mehrschichtig und nicht linear die Nar
rative der Migration sind und wie sich diese Narrative unterschiedlich und in ver
schiedene Richtungen ausbreiten. Die Darstellung dieses Protests in den europäi
schen Medien hat mich veranlasst, mir die Frage zu stellen, was uns dieses Bild und 
die gesamte mediale Repräsentation davon nicht zeigen. Was kann uns der Begriff 
»nacktes Leben« nicht über dieses Ereignis zeigen? 

Ich selbst erfuhr ebenfalls nur durch die Medien von diesem Ereignis, bis ich 
im März 2019 ein Interview mit Amin führte. Bis dahin hatte ich die Frage im Kopf, 
was die Menschen machten, die dort eingesperrt waren. Mit Amin war ich seit An
fang 2017 in Kontakt, als er sich für unser zweites Konzert unserer Musikgruppe 
angeschlossen hatte. Er hatte Probleme mit den »Fingerabdrücken« und lebte in 
Deutschland mit Duldung. Sein Narrativ vom selben Ereignis konnte für mich Lü
cken füllen. 

»Bis zur mazedonischen Grenze konnten wir ohne Probleme die Grenzen der Län
der überqueren. Als ich dort war, wurde uns gesagt, dass nur drei Nationalitäten 
durchgehen dürfen; Menschen aus Syrien, dem Irak und Afghanistan. Sie haben 
die Iraner:innen nicht durchgehen lassen, weil sie meinten, dass Iran ein sicheres 
Land sei. Wir konnten nichts machen. Da wurde ein Zelt-Camp aufgebaut und ich 
habe da fast 20 Tage verbracht. Das Camp war sehr schmutzig und die Situation 
war nicht gut. Keine gute Dusche und Toilette. Wir wussten nicht, was wir ma

chen sollten. Die Iraner:innen haben da protestiert und manche von ihnen haben 
sich die Lippen zugenäht. Das hat nichts gebracht. Nach fast 20 Tagen war ich von 
dieser Ungewissheit erschöpft und wollte nicht mehr in dieser Situation bleiben. 
Sie wollten nicht die Grenze für die anderen Nationalitäten aufmachen. Dort war 
es sehr kalt. Ich habe mir gedacht, wenn das Lippenzunähen von anderen nichts 
brachte, was kann ich dann sonst machen? Warten? Das war mir klar, dass Warten 
auch nichts bringt. Da habe ich mich entschieden, anstatt da zu warten, auf die In
sel in Griechenland zurückzufahren und mit einer anderen Nationalität alles wie
der durchzugehen [lacht]. Ich bin wieder erst mal sechs Stunden nach Athen und 
dann elf Stunden bis zur Insel mit dem Schiff gefahren. Das hieß, ich musste noch 
mal von vorne anfangen. [. . . ] Im Vergleich zum ersten Mal war dieses Mal das An
meldebüro auf der Insel viel voller und die Mitarbeiter:innen waren aus verschie
denen Ländern, sprachen verschiedene Sprachen und stellten zusätzliche Fragen 
zur Nationalität. Wenn man gesagt hätte, man sei aus dem Irak, dann wurde man 
nach Sprache, Geld, Flagge usw. gefragt. Da ich Kurde bin, dachte ich die beste 
Option für mich wäre Kurdistan im Irak. Davor hatte ich alles über die Flagge und 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 19 

Banknoten von Kurdistan gelernt und sagte, dass ich aus Sulaimaniyya komme. 
Ich konnte sie endlich überzeugen. Dann schmiss ich die vorherigen Papiere mit 
meinem echten Namen in das Ägäische Meer, damit die Haie sie fressen [lacht 
laut], und wieder elf Stunden nach Athen und sechs Stunden bis zur mazedoni

schen Grenze gefahren. [. . . ] Als ich da war, holte ich mein Musikinstrument ab, 
das ich in einem UN-Büro gelassen hatte. Ich überquerte die Grenze, vor den Au
gen der anderen Iraner:innen, die nicht die Grenze überqueren durften, und von 
denen mich manche schon kannten. In Kroatien wurde uns gesagt, dass wir un
sere Fingerabdrücke hinterlassen müssen. Ich habe nach dem Grund gefragt und 
sie meinten, dass es nicht wichtig sei und dass es kein Problem sei. Dieser Finger
abdruck war der Grund, warum ich mehr als zwei Jahre in Deutschland auf einen 
Termin vom BAMF warten musste.« 

Wenn man die zwei oben erzählten Narrative nebeneinander sieht, dann erfährt 
man, welches Narrativ sichtbar und welches unsichtbar ist; welche Details erzählt 
werden und welche nicht. Vor diesem Hintergrund setzt sich diese Dissertation ei
nerseits mit den Erinnerungen und Narrativen auseinander, die iranische Geflüch
tete von ihren alltäglichen Lebensumständen als Geflüchtete oder Asylantragstel
lende in Deutschland erzählen. Dazu gehören Narrative von Erfahrungen, die meis
tens als traumatisch betrachtet werden können, wie die Erfahrungen vom Verlas
sen des Irans, von Grenzübertritten, vom Leben in Lagern, vom temporären Sta
tus, die Erfahrungen der Entwurzelung und Neugründung und die Erzählungen 
von Hoffnung und Prekarität im Zusammenhang mit dem Begriff »Integration« in 
Deutschland. Andererseits fokussiert diese Untersuchung neben den Narrativen von 
Geflüchteten auf die Narrative über Geflüchtete und versucht die Punkte, in denen 
sich diese Narrative treffen, korrespondieren, einander widersprechen und sich kri
tisieren, zu erkennen und zu analysieren. Um die Prozesshaftigkeit der Migration 
und die Komplexität der Fluchterfahrung iranischer Geflüchteter in Deutschland 
und die verflochtenen Narrative und Diskurse über sie zu erforschen, fragt diese 
Untersuchung: 

In welcher Situation leben iranische Geflüchtete in Deutschland? Welche Flucht
erfahrungen machten sie in ihrem displacement. Wie bilden sie die Narrative von 
ihren eigenen Erfahrungen während des Prozesses des Asylbewerbens, des Grenz
überschreitens, des Aufenthalts in Deutschland? Wie knüpfen diese Narrativen an 
die gesellschaftlich präsenteren Narrative in Deutschland, aber auch im Iran an? 

Diese Arbeit geht nicht von einer klaren Unterscheidung zwischen »Erzählung« 
und »Narrativ« aus, wie sie normalerweise formuliert wird. In der Fachliteratur wird 
»Erzählung« üblicherweise als die Darstellung von Ereignissen in einer konkreten, 
meist strukturierten Weise definiert. Ausgehend von dieser Definition ist »Erzäh
lung« vor allem eng an einen bestimmten Raum und eine bestimmte Zeit gebunden. 
Wenn diese Erzählungen Formen von Erzählmustern bilden, die in Prozessen der 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

kulturellen und sozialen Sinnstiftung und Identitätsbildung eine einflussreiche Rol
le spielen, werden sie häufig als »Narrativ« bezeichnet. Wie ich in diesem Buch argu
mentiere, haben sich die Narrative in dieser Arbeit zumeist in einer strukturierten 
und stark kollektiven Form herausgebildet, so dass sie unter verschiedenen Metaer
zählungen oder Narrativen (Gewalt- und Widerstandsnarrative, Trauma-Narrati
ve, Migrationsnarrative etc.) verstanden werden können. Die Erzählprozesse wur
den von den Teilnehmenden in den meisten Fällen bewusst und stark in Richtung 
Narrativbildung gelenkt, auf die sie ihre dynamischen Deutungs-, Sinnstiftungs- 
und Identitätsbildungsprozesse immer wieder stützen12. Ich verstehe dies als eine 
politische und kollektive Handlung der Narrativbildung, in dem die Subjekte ihre 
Interpretation von ihren Erfahrungen bewusst gegen die gesellschaftlich präsente
ren und dominanten Narrative stellen. Aus diesem Grund werden in dieser Arbeit 
die Begriffe »Erzählung« und »Narrativ« absichtlich wechselweise und im Sinne von 
»personal narravies« verwendet, wenn es um die Geschichten und Erzählungen der 
Teilnehmenden geht. 

Es ist ebenfalls wichtig zu erwähnen, dass diese Arbeit Migration als einen kör
perlichen Prozess betrachtet, in dem nicht nur die Körper der Geflüchteten und Mi
grant:innen durch soziopolitische Formationen, Institutionen und Diskurse wie Ci
tizenship, Integration, Trauma und politics of care verändert, kontrolliert und modi
fiziert werden, sondern in dem auch ihre Leben mit unterschiedlichen Formen der 
Prekarität durchtränkt und ihre Körper durch verschiedene bordering practices wie 
Grenzkontrolle, langzeitiges Warten etc. vernarbt werden. In den Narrativen über 
Geflüchtete werden ihre Körper entweder als viktimisierte traumatisierte Massen 
dargestellt und daher der »Politik der Barmherzigkeit« ausgesetzt oder sie werden 
als nicht zugehörige Gruppen präsentiert, denen nicht nur durch den »Integrations
diskurs« diese Zugehörigkeit versprochen wird; vielmehr werden ihre Körper durch 
die Migrationspolitik als ungewollt oder disposable13 aufgehalten, »gelagert« oder ab
geschoben. 

Migration als eine grenzüberschreitende Praxis ist körperlich, nicht nur in dem 
Sinne, dass der Körper sich durch Migration räumlich und temporal bewegt, son
dern auch in dem Sinne, dass der Körper im Prozess der Migration durch Berühren 
(touching) und Berührtwerden (being touched) mit anderen menschlichen und nicht
menschlichen Körpern (wie Grenze, Wasser, Schlauchboot, Musikinstrumente, Auf
enthaltstitel, Flüchtlingscamps, Ausländerbehörde, Gesetzte, Bücher, Briefe, Nati
on, Ziel- und Mehrheitsgesellschaft etc.) produziert wird.14 Dieses Berühren und 

12 Eastmond, »Stories as Lived Experience«. 
13 Vgl. Shakhsari, Politics of Rightful Killing. 
14 Diese Perspektive auf den Körper geht in die Richtung der phänomenologischen Theoreti

sierung der Verkörperung (embodiment) und des Begriffs »intercorporeality«, entwickelt von 
Maurice Merleau-Ponty (Merleau-Ponty, The Visible and the Invisible). Der Begriff »intercorpo

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 21 

Berührtwerden von anderen Körpern definiert einerseits, wo die Grenzen der ein
zelnen Körper liegen, andererseits wird der Körper durch diesen Prozess markiert, 
sowohl im wörtlichen (wie das Zunähen der Lippen) als auch im übertragenen Sinne 
(wie die temporäre Annahme einer anderen Nationalität, um die Grenze überschrei
ten zu dürfen). Diese Markierungen erscheinen als Brüche in Erinnerung und Körper; 
nicht als zwei getrennte und separate, sondern als untrennbare und verflochtene 
Entitäten. Diese »Erinnerungsbrüche« verschwinden jedoch nicht. Sowohl das Lip
penzunähen als auch die »falsch« angegebene Nationalität bleiben im Körper. Sie 
akkumulieren sich im Körper und in der Erinnerung. Genauso akkumulieren sich 
das frühere Berühren und Berührtwerden im Iran; die Prekarität, die den Körper 
im Iran berührt und sich in ihn einschreibt. 

In den Migrationsstudien wird der »Körper« nicht so häufig thematisiert wie 
in den anderen Kultur- und Sozialwissenschaften,15 es sei denn, es geht um »Race« 
und »Rassismus«. Hierbei liegt der Fokus auf der Produktion von Migrant:innenkör
pern als rassifizierte »Andere« und »gefährliche Körper« im westlichen Kontext.16 
Die häufige Zusammensetzung von »Körper« und »Race« in den Migrationsstudien 
ist einerseits legitim und wichtig, um die Produktion von »marginalisierten Kör
pern« in Europa zu verstehen. Andererseits bergen solche Perspektiven jedoch das 
Risiko, »Migration« statisch und als Ist-Zustand zu betrachten. Sie schließen damit 
die Lebenserfahrungen aus, die Menschen vor ihrer Ankunft in Europa gemacht ha
ben. Anhand einer Perspektive von »Körper« und »Narrative« auf »Migration« soll 
die vorliegende Arbeit dazu beitragen, diese Lücke zu schließen. Dabei soll diese 
dynamische Perspektive sich nicht nur in den theoretischen und methodologischen 
Formulierungen, sondern auch in der Sprache, im Schreibstil und im Text selbst wi
derspiegeln. 

reality« weist darauf hin, dass die Erfahrung des »Daseins« durch die ständige Interaktion des 
Körpers mit anderen Körpern vermittelt ist (vgl. Weiss, Body Images). Judith Butler auf der an
deren Seite verbindet die Erfahrung des körperlichen Daseins mit der Materialisierung der 
Körpergrenze und -oberfläche. Sie argumentiert, dass die Körpergrenze sich durch gesell
schaftliche Prozesse wie dominante Wissensparadigmen und die allgemeine Wissenspro

duktion materialisiert (vgl. Butler, Bodies That Matter). Alle diese theoretischen Überlegun
gen sind Versuche, den Körper/Geist-Dualismus und somit die Oppositionen inside/outside 
und Subjektivität/Körper zu überwinden (vgl. Ahmed und Stacey, Thinking Through the Skin). 

15 Vgl. Terhart, »Migration«. 
16 Vgl. Junge und Schmincke, Marginalisierte Körper; Terhart, »Migration«; Terhart, Körper und Mi

gration. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Accented Ethnographie – Eine Anmerkung über die Sprache 

So my answer to the question, »Can an 
African ever learn English well enough to 
be able to use it effectively in creative 
writing?« is certainly, »Yes.« If on the other 
hand you ask, »Can he ever learn to use it 
like a native speaker?« I should say, »I 
hope not.« It is neither necessary nor 
desirable [. . . ].17 

Es dauerte nicht lange, bis ich herausfand, dass meine Gesprächspartner:innen und 
ich nicht nur alle Iraner:innen sind und womöglich aus der gleichen sozialen Schicht 
stammen, sondern dass wir auch noch etwas anderes gemeinsam hatten. Wir hat
ten einen Akzent; nicht nur in unserer Sprache und Sprechweise, sondern auch in 
unserer Art zu denken. Außerdem leben wir in einer neuen Gesellschaft, in der die
ser Akzent sichtbar ist. Es überraschte mich nicht, wenn ich von den Teilnehmenden 
der Studie hörte, dass sie sogar auf (accented) Deutsch und Farsi träumen und dass sie 
in ihren Träumen beispielsweise mit ihrer Großmutter auf Deutsch und mit ihrem 
deutschen Nachbarn auf Farsi sprechen. Nicht nur unser Deutsch war accented durch 
Farsi, auch unser Farsi war vom Deutschen und deutschen Wörtern berührt. Die 
deutschen Wörter und Begriffe fanden ihren Weg in unser Alltagsleben und befan
den sich irgendwo in unserem Wahrnehmungssystem und unserer Alltagssprache, 
sodass uns das Denken ohne deutsche Wörter zunehmend schwerfiel. Das zählt zu 
den kleinsten Konsequenzen des Integrationsprozesses. Das Interessante ist, dass 
es ein wichtiger Teil dieser Integration ist, »den Akzent zu verlieren«18. Unser Ak
zent erzählt jedoch unsere Geschichte; wie wir Deutsch gelernt haben und wie wir 
diese Sprache verwenden, aber vor allem, wie wir in der Gesellschaft dargestellt und 
gelesen werden. 

Im Kontext von Flucht, Migration und Diaspora untersuchte Hamid Naficy ac
centedness in diasporischen Filmen. Die Filme, die, so Naficy, von deterritorialisier
ten Menschen über deterritorialisierte Menschen gemacht werden, sind accented. 
Akzent ist in diesem Sinne nicht nur ein linguistisches, sondern auch ein charak
teristisches und stilistisches Merkmal. Für Naficy ist Akzent eine ästhetische Ant
wort auf die Lebenserfahrungen der Filmemacher:innen im Exil. Die accented films, 
so Naficy, haben meistens 

17 Achebe, »English and the African Writer«, 347. Dieses Zitat hörte ich zum ersten Mal in einem 
Vortrag von Shahram Khosravi mit dem Titel »Doing Migration Studies with an Accent« im 
März 2022 am Institut für Kultur- und Sozialanthropologie der Universität Wien. 

18 Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 23 

»fragmented, multilingual, epistolary, self-reflexive, and critically juxtaposed nar
rative structure; amphibolic, doubled, crossed, and lost characters; subject mat

ter and themes that involve journeying, historicity, identity, and displacement; 
dysphoric, euphoric, nostalgic, synaesthetic, liminal, and politicized structures of 
feeling; interstitial and collective modes of production; and inscription of the bi
ographical, social, and cinematic (dis)location of the filmmakers«19. 

Mit einer ähnlichen Perspektive verwendet Shahram Khosravi Akzent nicht in der 
linguistischen Bedeutung, sondern als eine Positionierung gegen die koloniale Art 
der Wissensproduktion, die das intellektuelle Leben der Migrant:innen ausgrenzt 
und sie immer wieder als »Objekte« der Wissenschaft (re-)produziert20. In diesem 
Prozess der Objektivierung der Migrant:innen in den Migrationsstudien, so Khos
ravi, wird migrantisches Wissen als wertlos oder »gebrochen« bezeichnet. Akzent 
ist in diesem Sinne eine »ethnografische Verweigerung«, um alternative Wege des 
Wissens zu eröffnen.21 

Für mich ist Akzent die Verkörperung des Borderlands; ein körperliches Zeichen 
der Migration; eine Einschreibung der Migration in den Körper, die ebenfalls auf die 
körperliche Verweigerung der Integration hinweist; sowohl die Integration in der 
Gesellschaft als auch in den westlichen akademischen Diskurs. Akzent hob nicht nur 
ontologische, epistemologische und methodologische Fragen für diese Arbeit her
vor, sondern er half mir, diese Arbeit zu positionieren. Akzent bedeutet ebenfalls 
»Betonung«. In diesem Sinn »betont« diese Arbeit die Geschichtlichkeit und Zeit
lichkeit der Migration als eine körperliche Praxis. 

Am Anfang des Schreibprozesses dieser Arbeit war ich nicht überrascht, dass 
mein allererster Text, der auf der Feldforschung für meine Doktorarbeit basierte, 
nicht wie ein üblicher wissenschaftlicher deutscher Text aussah. Ein langes Hin und 
Her zwischen Frust und Selbstzweifel, Schreibblockaden und dem Löschen von Ab
sätzen, Überlegungen und Umformulierungen konnten meine Texte nicht auf das 
Norm-Niveau bringen. 

Es dauerte eine Weile, bis ich verstand, dass das »Akzentverlieren« »neither ne
cessary nor desirable«22 ist, wenn man, wie Gloria Anzaldua es betont, in den Border
lands23 lebt. In der Ethnografie wird ein Akzent als ein Stil (und auch als eine Art der 
Positionierung) verstanden, der, wie Khosravi feststellt, den Fokus von außen nach 
innen verlagert, 

19 Naficy, An Accented Cinema, 4. 
20 Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent«. 
21 Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent«. 
22 Für diesen Hinweis bin ich Sabine Hess dankbar, die mir dies zum ersten Mal sagte, als sie die 

Rohfassung eines Kapitels dieser Arbeit las und die mich seitdem dabei unterstützt. 
23 Vgl. Anzaldúa, Borderlands. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

»um die immanenten Widersprüche innerhalb der Gesamtheit der durch das na
tionalstaatliche System geschaffenen sozialen Beziehungen zu betrachten. Der 
accented Stil ist eine Neupositionierung, um von unten zu sehen und die sonst un
sichtbaren Konflikte und Unstimmigkeiten [disagreements] sichtbar zu machen«24. 

Aus diesem Grund habe ich die Entscheidung getroffen, meinen Akzent in dieser Ar
beit beizubehalten. Diese Arbeit ist in diesem Sinne eine »accented Ethnografie«, die 
sich dagegen sträubt, ihren Akzent zu verlieren, und keineswegs den Anspruch er
hebt, eine Ethnografie mit einer üblichen standardisierten Sprache zu sein. Sie lässt 
die Wörter auf Farsi und Englisch in den Text einfließen. Der Akzent dieser Arbeit 
erzählt ebenfalls ihre Geschichte; wie sie geschrieben ist; über wen sie geschrieben 
ist; wer sie geschrieben hat und wie sie gelesen werden würde. 

Methode, Methodologie und Feld-Design 

Basierend auf einer Langzeit-Feldforschung von Dezember 2016 bis Januar 2020 
mit iranischen Geflüchteten in Deutschland wurde diese Dissertation ins Leben ge
rufen. Im Verlauf dieser Zeit traf ich mich mehrmals mit unterschiedlichen Grup
pen und Freundeskreisen der iranischen Geflüchteten, um nicht nur ihre Flucht
geschichten zu hören, sondern mit ihnen zu leben, zu reisen, zu sprechen, zu dis
kutieren, manchmal zu streiten und Musik zu spielen. In dieser Zeit traf ich un
terschiedlichen Gruppen; jedoch stammen die ethnografischen Daten, mit denen 
ich mich in dieser Dissertation beschäftige, meistens von meinen Interaktionen mit 
drei Iraner:innen, die zwischen Sommer und Dezember 2015 in Deutschland anka
men. Gleich zu Beginn gründeten wir zu viert eine Musikgruppe und fingen an, in 
unterschiedlichen Städten in Deutschland aufzutreten. Die Aufführungen und die 
Proben gaben mir die Möglichkeit, einerseits ihre Geschichten ausführlicher und 
aktiver anzuhören und manchmal sogar mitzudiskutieren. Andererseits machten 
es mir diese Aktivitäten möglich, die Interaktionen zwischen den Bandmitgliedern 
(mich selbst eingeschlossen) und den Organisator:innen teilnehmend zu beobachten. 
Die Organisator:innen waren meistens Kirchenaktivist:innen, die uns einluden, in 
ihren Gemeinden aufzutreten. Für die Aufführungen und Konzerte wurden wir von 
Organisationen eingeladen, deren Mitglieder entweder unsere Musik gehört hatten 
oder eine:n von uns kannten. 

Die Daten, auf denen dieses Projekt basiert, waren nicht nur meine Beobachtun
gen und Feldnotizen, sondern auch mehrere Interviews mit den Bandmitgliedern, 
damit ich die Geschichten und ihre Narrative aus der Fluchterfahrung noch einmal 
intensiver anhören konnte. Diese Form der Interviews ermöglichte es mir, meine 
Follow-up-Fragen zu stellen, auf die ich während der Datensicherung gekommen 

24 Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 25 

war. Die Interviews waren meist biografische Interviews25 mit Fokus auf der Flucht
erfahrung und dem Leben in Deutschland und im Iran. 

Im März 2019 war ich einen Monat in Berlin und führte dort ebenfalls Interviews 
mit zehn iranischen Geflüchteten in Berlin und Umgebung, um meine bis dato ge
sammelten Daten besser vergleichen zu können. Diese Interviews waren zumeist 
einmalig und ebenfalls biografisch und drehten sich um die Fluchterfahrung und 
das Leben in Deutschland und im Iran. Die Interviewpartner:innen für diese zehn 
Interviews wurden mithilfe eines Schneeballsystems, das auf meinen Kontakten in 
Berlin basierte, ausgewählt. 

Während der Feldforschung war ich mit den Bandmitgliedern intensiv und über 
mehrere Jahre in Kontakt. Wir spielten Musik, redeten oft, reisten zusammen, koch
ten und aßen gemeinsam im Verlauf dieser Jahre und wurden Freunde, die mitein
ander gerne Zeit verbrachten. Manchmal vergaß ich die Forschung während der Ge
spräche und wurde von einem Bandmitglied daran erinnert, dass etwas für meine 
Forschung wichtig sei. Diese Freundschaft beeinflusste auf der einen Seite den Ab
stand, den ein:e Forscher:in zu den Forschungspartner:innen haben sollte. Auf der 
anderen Seite ermöglichte mir diese Freundschaft, die Lebenswelten der Menschen 
in meinem Feld besser zu erreichen und daran tiefer teilzunehmen und infolgedes
sen die Interaktionen und Handlungen besser verstehen zu können. 

Im Januar 2020 merkte ich, dass ich bereits die nötigen ethnografischen Daten 
für diese Forschung gesammelt hatte. Genau wegen dieser Freundschaft blieb ich 
mit den Bandmitgliedern in Kontakt. Deswegen hatte ich die Gelegenheit, mit ihnen 
über manche meiner Auswertungspunkte und Analysen zu sprechen, wenn sie mich 
in Göttingen besuchten und wenn wir telefonierten. 

Im letzten Kapitel dieser Arbeit, in dem das Narrativ der Prekarität diskutiert 
wird, werden autoethnografische Daten als ergänzende und vergleichende Daten 
verwendet. Diese autoethnografischen Daten machen diese Arbeit nicht zu einer 
Autoethnografie, da die Arbeit nicht auf diesen Daten basiert. Die Verwendung von 
autoethnografischen Daten in dieser Arbeit war jedoch eine pragmatische Entschei
dung und eine Lösung für die Tatsache, dass die Verwendung von Erzählungen, die 
sich auf das Leben der Teilnehmer im Iran beziehen, aus verschiedenen Sicherheits
gründen und auf Wunsch der Teilnehmer nicht möglich war. 

Die autoethnografische Narrativierung gibt Migrant:innen (hier: ich als ein Mi
grant) die Möglichkeit, ihre Erfahrungen mit der Illegalität und Prekarität zu kon
textualisieren, die in die Körper der Geflüchteten und Migrant:innen eingeschrie
ben sind. Diese Daten halfen mir, »to explore abstract concepts of policy and law and 
translate them into cultural terms grounded in everyday life. [. . . ] [These] stories re

25 Vgl. Rosenthal, Interpretive Social Research – An Introduction; Rosenthal und Bogner, Ethnicity, 
Belonging and Biography. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

veal the interaction between agency and structure in the migratory experiences«26. 
Auf diese Weise wurden die Daten in dieser Arbeit verwendet, um die Zusammen
hänge zwischen »Illegalität«, »Prekarität« und »Körper« im Kontext von Flucht und 
Migration zu untersuchen. 

Diese Arbeit basiert auf den biografischen Narrativen der Teilnehmer:innen. 
Um die Narrative der Menschen ins Zentrum zu stellen, ist es wichtig, sie nicht nur 
inhaltlich und analytisch als Ausgangspunkt zu nehmen, sondern sie in der Form 
und dem Stil des Textes zu reflektieren. Aus diesem Grund wurden in diesem Buch 
unterschiedliche Formen des Schreibens verwendet, damit die ethnografischen 
Szenen so akkurat wie möglich beschrieben und die von den Menschen erzählten 
Narrative im Hinblick auf ihre affektive und situative Qualität konstruiert werden 
können. Zu diesem Zweck wurde beispielsweise »Dialog« oft als ein Stilmittel für 
die Beschreibung ethnografischer Szenen verwendet. »Dialog« als Form ermöglicht 
in dieser Arbeit, die Dynamiken des alltäglichen Gespräches zu zeigen. Eine dieser 
Dynamiken ist Humor, der eine zentrale Rolle in unseren Gesprächen spielte. 

Dieses Projekt ist in einem sensiblen Forschungsfeld konzipiert. Wegen der auf
enthaltsrechtlichen Probleme der Teilnehmenden in Deutschland und auch im Iran, 
wegen des Datenschutzes und auf ihren Wunsch hin wurden die Daten mehrfach 
anonymisiert. Eine Aufnahme der Gruppengespräche in diesem Kontext war aus Si
cherheitsgründen weder erlaubt noch praktisch umsetzbar. Einzelgespräche wur
den jedoch aufgenommen. In den ersten Monaten der Feldforschung wurde fest
gestellt, wie unterschiedlich die erhobenen Daten in Bezug auf die Aufnahme sind. 
Die Beteiligten misstrauten den Aufnahmen normalerweise stark. Obwohl die nicht 
aufgenommenen Gespräche so schnell wie möglich dokumentiert wurden, ist es 
möglich, dass manche Daten in meiner Erinnerung verloren gegangen und deshalb 
nicht dokumentiert sind. Allerdings wurde versucht, diese Fälle durch mehrmaliges 
Prüfen der Daten und Themen mit den Teilnehmenden immer weiter zu reduzieren. 

Zugang zum Feld 

Im Dezember 2016, ungefähr drei Monate nach meiner Ankunft in Deutschland und 
zu Beginn meiner Promotion, erhielt ich eine Facebook-Nachricht von Klaus, einem 
Facebook-Freund von mir, den ich bis dahin noch nicht getroffen hatte. In der Zeit 
war ich mit der Konzeption meiner Doktorarbeit beschäftigt und versuchte, meine 
Kontakte mit iranischen Geflüchteten in Göttingen zu erweitern. Außerdem hoffte 
ich, zeitnah mit der Feldforschung anfangen zu können. In seiner Nachricht fragte 
mich Klaus, ob ich interessiert sei, zwei Musiker aus dem Iran zu treffen und evtl. 

26 Khosravi, »Illegal« Traveller, 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 27 

mit ihnen zu spielen. Einer der beiden spielte zufälligerweise das gleiche Instru
ment wie ich, nämlich Se-tār. Er schlug vor, dass wir uns alle treffen und Musik spie
len könnten. Außerdem gab es die Möglichkeit, dort in der Kirche bei einer Veran
staltung aufzutreten. Bezüglich des Auftritts war ich nicht sicher, da ich die anderen 
noch nicht kannte und nicht wusste, ob wir musikalisch zueinander passen würden 
oder nicht. Weil ich jedoch noch ganz neu in Deutschland war und an musikalischen 
Aktivitäten interessiert war, habe ich zugesagt. 

Nach mehr als vier Stunden Zugfahrt empfing mich Klaus am Bahnhof. Auf dem 
Weg nach Hause erzählte er mir, dass er erst durch einen anderen Geflüchteten Ah
mad kennengelernt hatte und dass er von Se-tār, dem iranischen Instrument, das 
Ahmad spielte, fasziniert gewesen sei. Ich habe erfahren, dass Ahmad für unser 
Treffen einen Freund mitbringt, der Siamak heißt und Tombak und Daf27 spielt. Ich 
fand diesen Zufall lustig, weil auch ich Se-tār und Daf spiele. 

Am Abend kamen Ahmad und Siamak mit zwei anderen Freunden vorbei, die 
ebenfalls im Jahr 2015 nach Deutschland gekommen waren und einen Asylantrag 
stellten. Ich erfuhr, dass sie sich einen Tag davor zum ersten Mal getroffen hatten. 
Wir spielten dann ungefähr für zwei Stunden persische und kurdische Lieder, da 
zwei von uns Kurden sind und ich auch ursprünglich aus Luristan komme, einer 
Provinz im West-Iran, die Nachbarprovinz des kurdischen Teils im Iran ist und de
ren Sprache und Kultur der kurdischen sehr verwandt sind. Je mehr wir spielten, 
desto sicherer waren wir, dass die musikalische Chemie zwischen uns passte und 
weiteres Zusammenspielen höchstwahrscheinlich möglich ist. Zwischen dem Spie
len der Lieder und Melodien, die von Liebe, Sehnsucht, Trennung und Abschied, 
aber auch Freude und Feier erzählten, gab es nur Zeit zum Teetrinken und nicht 
zum Sprechen und wörtlichen Erzählen. Musik hat uns verbunden und wir haben 
die ungefähr fünf Stunden, die wir zusammen gespielt hatten, nicht bemerkt. Als 
wir zu uns kamen, war es zu spät und Ahmad und die anderen mussten aufbrechen. 
Sie übernachteten bei Majid, einem Freund, der in der Nähe wohnte und an dem 
Abend auch dabei war. 

Am Tag danach sollte ich bei Majid vorbeigehen, da wir unsere erste Probesit
zung bei ihm geplant hatten. Majid wohnte in einer sehr kleinen Flüchtlingsunter
kunft, die erst nach 2015 als Unterkunft für Geflüchtete verwendet wurde. In Majids 
kleinem und fast unmöbliertem Zimmer saßen wir zu sechst auf dem Boden und 
ich und zwei andere fingen an, zu spielen und zu singen. An diesem Abend hatten 
wir die Möglichkeit, unter uns mehr auf Farsi zu sprechen. Da erzählten sie mir von 
ihren Erfahrungen und Gefühlen, die sie am Anfang in Deutschland gehabt hatten. 
Zu dieser Zeit waren sie mit Problemen wie Zimmersuche, Aufenthalt in temporären 
Unterkünften, BAMF-Interviewfragen, deutscher Kultur und Sprache beschäftigt. 

27 Tombak ist eine iranische und Daf ursprünglich eine kurdische Trommel. Beide werden sehr 
häufig in der iranischen Musik als Perkussionsinstrument gespielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Vor dem ersten Treffen hatte ich keineswegs vor, die Aktivitäten im Rahmen des 
Musikspielens als das Feld meines Promotionsprojekts zu definieren und meine For
schungsfragen in diesem zu formulieren oder, wie George E. Marcus es formuliert, 
die Menschen in diesem Raum und in dieser Zeit zu verfolgen; die Dinge, die sich 
in diesem Feld (nicht) bewegen zu verfolgen; die Metaphern, Zeichen und Symbo
le im Bereich des Diskurses zu erkennen; die Geschichten von Menschen zu hören 
und versuchen, dem Plot und den Allegorien zu folgen; Konflikte zu erkennen und 
ihnen nachzukommen; und nicht zuletzt Lebensgeschichten, Biografien und Nar
rative im Laufe des Musizierens oder davor und danach zu erfassen und zu verfol
gen.28 Nach der ersten Probesitzung fingen sie an, über ihre Grenzerfahrungen zu 
sprechen. Jeder erzählte eine Geschichte, die, trotz der Gemeinsamkeiten, einzigar
tig war. Einer kam mit dem Flugzeug nach Deutschland; ein anderer hatte »Glück« 
und kam im »langen Sommer der Migration«29, als die »Grenzen offen waren«; ei
ner kam ein bisschen später und erlebte die Brutalität der kroatischen Polizei an der 
Grenze; und wieder ein anderer kam direkt aus Großbritannien, wo sein Asylantrag 
nach langer Zeit abgelehnt wurde. Gleich in unserem ersten Gespräch konnte ich 
sehen, wie komplex die Geschichten sind; nicht nur die einzelnen Geschichten für 
sich, sondern auch im Vergleich zu den jeweils anderen Geschichten. Es ging in ih
nen um Schwierigkeiten, um prekäre Situationen auf dem Weg nach Europa, aber 
sie waren nicht beschränkt auf die Narrative von Trauma, Gewalt und Hoffnungslo
sigkeit. 

Die Narrative und die Art und Weise der Narrativierung als Methoden der Sinn
stiftung der Leben der Menschen präsentierten sich mir gleich zu Anfang als die 
Daten, mit denen sich nicht nur das Alltagsleben und der Prozess der Sinnstiftung 
verstehen lassen können. Mit ihnen lässt sich auch viel über Begriffe wie »Trauma«, 
»Grenze«, »Integration« usw. lernen, sofern diese Narrative in einem breiteren Kon
text gesehen werden. Die Art und Weise des Erinnerns und Erzählens30 schien mir 
ebenfalls interessant. Es war nicht so, dass jeder seine Geschichte kurz erzählte und 
dann die nächste Person an der Reihe war, sondern es gab in jeder Erzählung Erinne
rungen, in denen die anderen den Erzähler unterbrachen und die eigene Geschich
te in die Erzählung einbanden. Dadurch entstand ein Hauptnarrativ mit mehreren 
Teilnarrativen, die parallel und gleichzeitig verliefen. Diese Narrative waren nicht 
identisch, jedoch hatten sie Gemeinsamkeiten, da sie bestimmte Zeiten und Räu
men gemeinsam einschlossen. 

Hermann Bausinger spricht in diesem Zusammenhang in einem älteren Text 
von der »Struktur des alltäglichen Erzählens« als einer Kritik an der damaligen Er

28 Vgl. Marcus, »Ethnography in/of the World System«. 
29 Hess u.a., Der lange Sommer der Migration. 
30 Diese Art und Weise des Erinnerns habe ich in Kapitel 4 mithilfe der Begriffe »acts of remem

bering«, »acts of witnessing« and »act of working through« diskutiert und analysiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 29 

zählforschung, die die alltäglichen Erzählmotive im Vergleich zu Märchen weniger 
beachtete.31 Er argumentiert, dass in einem alltäglichen Gespräch Narrative von un
terschiedlichen Erzähler:innen in einer Erzählsituation ineinander verwoben sind. 
Jedes dieser Narrative wird zu angemessener Zeit »in den Vordergrund treten«32, 
worauf die erzählende Person wartete. So wird der Druck des Erzählens einer Ge
schichte, den er:sie während des Gesprächs fühlt, ausgeglichen und »die Geschichte 
wird befreit – und der Erzähler wird von seiner befreit, ohne dass er sie verliert«33. 
Diese »Poesie des Alltags« machte sich im Verlauf des Gespräches als Spannungs
feld bemerkbar; in dem Sinne, dass sich die ineinander verwobenen Narrative in den 
Vordergrund stellen, um das Hauptnarrativ zu modifizieren. Bevor ich der Struktur 
der Narrative in dieser Arbeit mehr auf den Grund gehe, werde ich etwas themati
sieren, das nicht nur diese Struktur, sondern auch die gesamte Arbeit beeinflusst 
hat: »iranische«34 Musik. 

»Iranische« Musik im Allgemeinen und bedāhe35 als ein Genre der iranischen 
Musik im Besonderen spielten eine zentrale Rolle, nicht nur in unseren Interak
tionen, sondern auch in meiner ethnografischen Begegnung mit dem Feld. Musik 
half mir erstens, mein »Selbst« –sogar jenseits der identitären Konzeptualisierun
gen des »Selbst« – in den ethnografischen Weben und Verwobenheiten von Interak
tionen, Bedeutungen, Interpretationen und (Nicht-)Verstehen besser zu verstehen 
und zu thematisieren. Zweitens ermöglichte sie mir, die Erzählungen und Erzähl
momente, durch die ich diese Arbeit strukturieren konnte, zu erkennen. Drittens 
wurde die Praxis des Schreibens dieser Ethnografie von Musik und bedāhe maßgeb
lich beeinflusst. 

31 Vgl. Bausinger, »Strukturen des alltäglichen Erzählens«. 
32 Ebd., 247. 
33 Bausinger, Vom Erzählen, 22. 
34 Die Art von Musik, die wir spielten, als »iranische Musik« zu bezeichnen, bedeutet, dass ich 

diese Musik nicht als ein homogenes Gesamtkonzept betrachte, das mit einer nationalen 
Identität verbunden ist, die sich auf die Grenzen des Nationalstaates beschränkt. Ich bin mir 
der Paradoxie der Bezeichnung »iranisch« vollkommen bewusst. Diese Musik »iranisch« zu 
nennen ist vielmehr eine praktische Entscheidung. 

35 Bedāhe ist eine Art des freien Spielens (nicht nur) in der iranischen Musik, in der die spie
lende Person ihr Musiknarrativ ohne übliche Vorbereitung und spontan und aus dem Steg
reif heraus mit ihrem Musikinstrument erzählt. Hier ist wichtig zu erwähnen, dass die Praxis 
des Musikspielens in der iranischen Musik oft mit der Narrativierung verglichen wird. Dieser 
Vergleich kommt dieser Arbeit sehr gelegen, da er unterschiedliche Phasen der ethnografi
schen Arbeit verbindet. Bei dieser geht es ebenfalls um die Narrativierung, nicht nur während 
des Schreibens, sondern auch während der Datenerhebung durch Gespräche, Interviews und 
teilnehmende Beobachtung – sowie während der Datenauswertung und Strukturierung der 
Arbeit. Im gesamten Prozess dieses Projekts hat bedāhe merkliche Spuren hinterlassen. Des
halb schien es wichtig, bedāhe in der Einleitung zu thematisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Die Entdeckung der Grenzbereiche zwischen Ethnografie und Musik ist nicht 
neu. Neben den Beiträgen im Fach Musikethnologie gibt es ein klassisches Zitat von 
John van Maanen, in dem er anmerkt, dass »what a fieldworker learns over time 
[. . . ] is perhaps more akin to learning to play a musical instrument than to solving 
a puzzle. What the fieldworker learns is how to appreciate the world in a different 
key«36. Diese metaphorische Verbindung wurde von Humphreys et al. im Kontext 
der Jazz-Musik erweitert, in dem sie die Improvisation der Conversation, die zwi
schen spielenden Personen während des Jazz-Spielens entsteht, mit der Improvi
sation in der Praxis der Ethnografie in Verbindung setzen. Sie betonen die Selbst
identifikations- und Selbstfindungsprozesse in der Jazz-Improvisation und argu
mentieren, dass die Praxis der Ethnografie ebenfalls als ein Improvisationsprozess 
gedeutet werden kann; nicht nur in den Gesprächen und Beobachtungen, sondern 
auch in der Selbstreflexion und Begegnung mit den Daten, da, so Humphreys et al., 
Ethnografie ebenfalls ein Selbstfindungsprozess ist, in dem die forschende Person 
sich selbst, ihre Fähigkeiten und ihre Grenzen in der Begegnung mit anderen ge
staltet:37 

»We think that initially ethnographers improvise in situations they encounter 
while observing their subjects, then begin to improvise like their subjects until 
they can play tunes along with them convincingly. Furthermore, ethnographers 
must improvise within the framework/chord sequence provided by the current 
standards of academic publishing in order to find a way to communicate what 
they have learned while improvising on situations with their others.«38 

Das gilt in der vorliegenden Arbeit nicht nur metaphorisch, sondern auch wort
wörtlich, da hier Musik ein wichtiger Teil der ethnografischen Praxis ist. In der ira
nischen Musik sollen die spielenden Personen ebenfalls miteinander ham-hes (ge
stimmt) sein, damit sie eine harmonische conversation in bedāhe führen können. Das 
trifft auf diese ethnografische Arbeit in unterschiedlicher Weise zu: 

1. Spontanität ist ein wichtiges Merkmal von bedāhe, genauso wie die Gespräche 
der Feldforschung und die erzählten Narrative der Menschen. Die Spontanität 
in dieser Arbeit, wie die Spontanität von bedāhe, macht sie durch die chaotischen 
Narrative einerseits chaotisch. Auf der anderen Seite ist dieses Chaos nicht un
strukturiert. 

2. Bedāhe bleibt dem gegenwärtigen Moment und ebenfalls dem Dasein in der Ge
genwart treu. Das heißt aber nicht, dass alles auf diesem Moment beschränkt 

36 Van Maanen, Tales of the Field, 118. 
37 Vgl. Humphreys, Brown und Hatch, »Is Ethnography Jazz?« 
38 Ebd., 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 31 

ist. Der Köper (und die Erinnerung) der spielenden Person bringen die Vergan
genheit (die Melodien, die sie in der Vergangenheit gelernt und gespielt, und die 
musikalischen Erfahrungen, die sie früher gemacht hat) in die Gegenwart. Das 
Gleiche trifft auf die Narrative in dieser Arbeit zu. 

3. Bedāhe ist nicht vorhersehbar. So passiert es oft, dass die spielende Person in ei
ner Tonleiter mit dem Spielen anfängt und in einer anderen endet, die sie nicht 
geplant hatte. Das gilt ebenfalls für diese Arbeit, nicht nur in der Zusammenar
beit und Interaktion zwischen mir und den Befragten, sondern auch im Prozess 
des Schreibens dieser Ethnografie. 

Aus diesem Grund fingen wir zuerst an, zusammen bedāhe zu spielen, als wir zum 
ersten Mal gemeinsam spielten. Wir wollten ham-hes werden, damit wir harmo
nisch spielen können. Für den ersten Auftritt entschieden wir uns, etwas in Bayat- 
e-Esfahan zu spielen. Bayat-e-Esfahan ist ein »Āvāz« der iranischen Musik, das ei
nen melancholischen Klang hat. Iranische Musik besteht aus sieben »Dastgāh« und 
fünf »Āvāz«,39 die trotz ihrer Unabhängigkeit miteinander verbunden sind. Sie ver
fügen über zahlreiche Lieder und Klänge, die »Guše« genannt werden. Die »Guše« 
bestimmen nicht nur den Melodie-Ablauf der »Dastgāh« oder »Āvāz«, sondern er
möglichen der spielenden Person, sich zwischen unterschiedlichen »Dastgāh« oder 
»Āvāz« zu bewegen. 

Die Form von bedāhe wird als Improvisation verstanden, in der die spielende 
Person sich ungezwungen und frei von den strukturellen musikalischen Zwängen 
zwischen unterschiedlichen »Dastgāh« und »Āvāz« bewegen und neue musikalische 
Räume und Klänge erschaffen kann. Diese Freiheit der spielenden Person ist jedoch 
nicht uneingeschränkt und bedingungslos. Bei bedāhe geht es um diese individuelle 
Freiheit; allerdings ist das eine »semi-strukturierte Freiheit«. Die »Guše« ermögli
chen der spielenden Person, ihrem Hauptnarrativ ein neues Narrativ anzuhängen, 
das gänzlich anders klingt. Das Hauptnarrativ bleibt aber insofern erkennbar, als 
dass die spielende Person zu diesem zurückkehrt. 

Unsere Gespräche trugen in diesem Sinn die Anmut von bedāhe in sich.40 Im ers
ten Auftritt war bayāt-e esfehān unser Hauptnarrativ. Mithilfe der »Guše« haben wir 
uns mehrmals durch die »Dastgāh« und »Āvāz« bewegt. 

Inspiriert von der Musik, mit der wir uns als Band, Freunde und Forschungsteil
nehmer begegneten, nenne ich ebenfalls die Erzählmomente, in denen die anderen 
ihre eigenen Narrative in das Narrativ des Erzählers einbetten konnten: »Guše«. Die 

39 Die Dastgāh und Āvāz sind die Tonarten (Tongeschlechter) der iranischen Musik, die sich 
durch die Tonabstände und Tonintervalle im modalen System der iranischen Musik auszeich
nen. Beispilesweise klingt Mahur (ein Dastgāh) wie Dur und Bayat-e-Esfahan (ein Āvāz) klingt 
wie Moll in der klassisschen Musik. 

40 Das gilt nicht nur für die iranische Musik, sondern auch für die iranische Architektur. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

»Guše« sind in dieser Arbeit kurze Momente in den Erzählungen und Erinnerungen 
von gemeinsamen Orten, Handlungen, Charakteren und Konzepten, die im Prozess 
der Fluchterfahrung von mehreren anwesenden Personen geteilt werden. Sie finden 
die »Guše« in ihren eigenen Narrativen wieder und können diese hervorheben. 

So waren drei der anwesenden Personen unserer ersten Probesitzung in der 
Türkei gewesen, bevor sie mit dem Schlauchboot nach Europa kamen. Zufälliger
weise übertraten alle von einem Punkt in Çeşme, einer kleinen Stadt in der Türkei, 
die Grenze nach Europa. Der Punkt in dieser Stadt wurde von den Geflüchteten 
und auch von Schmuggler:innen Noghte41 genannt. Noghte ist ein persisches Wort 
und heißt »Punkt«. Dieser von diesen drei Personen erlebte Punkt konnte bereits in 
der ersten Probesitzung deren schnelle Erzählung von den Fluchterfahrungen mit
einander verbinden. Wenn Ahmad beispielsweise von seiner Grenzerfahrung und 
Noghte berichtete, hatten Siamak und Pooyan auch etwas dazu zu sagen. Das glei
che gilt für »Trauma« oder »zarbe-ye-ruhi«42, »Aufenthalt« oder »Aufenthaltstitel«, 
»Abschiebung« oder »Abschiebeverbot«, »Integration« oder »Integrationskurs«, 
»Deutsch« oder »Deutschkurs« sowie »Arbeit« und »prekäre Lebenssituation«. 

Die »Guše« hatten bezüglich der Erzählungen nicht nur eine ergänzende oder 
bestätigende Funktion, sondern sie waren Punkte, in denen unterschiedliche Narra
tive sich zeugend, vergleichend, gegensätzlich und eben kritisch trafen. Die »Guše« 
sind in diesem Sinn die Punkte des Hin- und Hergehens; das, an dem die (wider
sprüchlichen) Narrative sich treffen, an dem die Narrative potenziell chaotisch(er) 
werden. In meisten Fällen waren jedoch die »Guše« die Spannungsfelder, die es die
ser Arbeit ermöglichten, die Forschungsfragen besser im Forschungsfeld zu kontex
tualisieren. 

Diese Punkte haben mir geholfen, den Menschen durch besser ihre Narrative zu 
folgen, selbst wenn ich an den Erfahrungen nicht teilnehmen konnte, die sie bereits 
vor unserem ersten Treffen gemacht hatten. Außerdem ermöglichten es die »Guše«, 
diese Arbeit insofern zu strukturieren, als dass sich jedes Kapitel mit einem »Guše« 
und dessen Verbindung mit den anderen beschäftigt. 

********** 

Direkt nach dem ersten Treffen wurde mir bewusst, dass die Konzipierung der 
Feldforschung bei der Musikband nicht nur eine neue Perspektive in meine der
zeitigen Forschungsfragen und mein Forschungsvorhaben miteinbringen kann; 
vielmehr hatte dieses Feld das Potenzial, meine Vorannahmen zu kritisieren und 

41 Noghte ist ein persisches Wort für »Punkt«. Auf Türkisch wird es Nukta geschrieben und aus
gesprochen. 

42 Dt.: »Schlag auf die Seele«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 33 

zu problematisieren, da die forschende Person ebenfalls mit Theorien und Fragen 
ins Feld eintritt, mit denen sie sozialisiert worden ist. 

Der erste Auftritt fand in einer katholischen Kirche im Ruhrgebiet statt. Davor 
hatten wir nur einen Tag für die Probe. Trotzdem schafften wir es, mehrere Lieder 
auf Persisch und Kurdisch zu spielen. Nach dem Auftritt gingen alle in den Kirchhof, 
um Glühwein zu trinken und einer anderen Musikband zuzuhören. Da bemerkte ich 
zum ersten Mal die Dynamiken und Interaktionen zwischen uns als Band mit ande
ren (Kirchengemeinde und -organisation). Diese Dynamiken schienen vom Anfang 
an für meine Arbeit von großer Bedeutung, da sie es ermöglichten, die Narrative der 
Menschen (die Bandmitglieder) in einem soziokulturellen und politischen Kontext 
in Deutschland zu verorten. 

In der Kulturanthropologie werden Erzählungen als die Repräsentation eines 
»complex act of self-representation and self-interpretation in social context«43 und 
eine »soziale und kulturelle Leistung«44 betrachtet. Die Praxis des Erzählens wird 
als eine Kulturtechnik45 verstanden, die nicht nur die Erinnerungen strukturiert, 
sondern Erfahrungen formt und gestaltet.46 Menschen sind jedoch nicht »narra
tiv determiniert, sondern narrativ enkulturiert und sozialisiert«47. Die Erzählungen 
»shape action because they embody compelling motives, strong feelings, vague as
pirations, clear intentions, or well-defined goals«; diese Narrative »once acted out, 
›make‹ events and ›make‹ history. They contribute to the reality of their participan
ts«.48 In diesem Sinne sind Narrative nicht nur eine Konstruktion der Erfahrung, 
die Menschen in der Vergangenheit gemacht haben, sondern sie sind ein Versuch, 
die erlebte Vergangenheit mit der gegenwärtigen Erzählung zu verbinden, um die 
zukünftige Realität definieren zu können. Diese temporale Grundlage der Erzäh
lungen wird in der Kulturanthropologie als eine Disziplin und in der Ethnografie als 
eine methodologische und methodische Herangehensweise besonders hervorgeho
ben. Silke Meyer argumentiert diesbezüglich, dass in der ethnografischen Perspek
tive bei Narrativen der Fokus mehr auf dem gegenwärtigen Erzählen liegt anstatt 
nur auf den Ereignissen, an die erinnert wird. 

»Die narratologische Grundthese geht davon aus, dass Menschen mit ihren Erzäh
lungen an der Gegenwart, das heißt an ihren aktuellen kommunikativen Konstel
lationen vor einem historischen Kontext anknüpfen: ›Diese Gegenwart ist konsti
tutiv für das, was wir Vergangenheit nennen, als solche identifizieren, beschrei
ben, verstehen oder erklären und vom ehemaligen Geschehen begrifflich unter

43 Meyer, »Editorial«, 2. 
44 Meyer, »Was heißt Erzählen?« 
45 Vgl. Bendix, »Reflections on Earthquake Narratives«; Marzolph und Bendix, »Introduction«. 
46 Vgl. Rosaldo, »Culture & Truth: The Remaking of Social Analysis«. 
47 Meyer, »Was heißt Erzählen?«, 251. 
48 Rosaldo, »Culture & Truth: The Remaking of Social Analysis«, 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

scheiden.‹49 Der Gegenwartsbezug des Erzählens macht dieses zur Konstruktion, 
denn damit wird die Struktur des Erzählten primär geformt von narrativen Mus

tern und nicht von der Abfolge von Ereignissen.«50 

Aus diesem Grund ist es nicht ausreichend, nur auf die »Erzählsujets (the told)« zu 
fokussieren. Es muss außerdem auf die »Erzählstruktur (the telling)« verwiesen wer
den, um die »historisch-kulturelle Bedingtheit von Erzählformen sowie [die] [. . . ] 
sinnstiftende Bedeutung von Erzählungen«51 untersuchen zu können. Daher wurde 
in dieser Arbeit neben den Ereignissen, die in die Erinnerung der Menschen einge
prägt sind und sich in ihre Narrative drängen, auf die Art und Weise des Erzählens 
fokussiert. Das heißt, dass es für diese Arbeit bedeutsam war, die erinnerten Er
eignisse und Erzählstrukturen mit den kulturellen Referenzen dieser Strukturen zu 
verbinden. In dieser Perspektive wird nicht nur gefragt, »was erzählt wird«, son
dern auch, »wie etwas erzählt wird« und »zu welchem Zeitpunkt, in welcher Situa
tion und in welcher Gruppe etwas erzählt wird«. Da wir wegen der Musikauffüh
rungen meistens mehrere Tage zusammen verbrachten und ich in bei den meisten 
formellen und informellen Gesprächen, Afterpartys, Diskussionen, Organisations
meetings und internen Gesprächen, in denen die Gespräche ebenfalls mit anderen 
reflektiert wurden, anwesend war, merkte ich, dass die Formen und auch die In
halte der Erzählungen in den verschiedenen Gruppen unterschiedlich waren. Diese 
Unterschiede wurden mit der Zeit größer; je länger sie mich kannten, umso direk
ter, kritischer und deshalb unterschiedlicher wurden die mir erzählten Narrative zu 
dem, was in anderen Gruppen erzählt wurde. Diese Dynamiken wurden in dieser 
Arbeit als ein wichtiges Merkmal des sozialen Lebens betrachtet, von dem viel über 
die Lebenssituation der Menschen und ihre Interaktion mit der (neuen) Umgebung 
zu lernen ist. 

Die erste Musikaufführung war erfolgreich und machte uns Spaß. Wir tausch
ten Nummern aus und entschieden uns, eine Band zu gründen und uns ab und zu zu 
treffen und Musik zu machen. Da erzählte ich ihnen von meinem Promotionspro
jekt bzw. meinen Forschungsinteressen und fragte sie, ob sie einverstanden wären, 
dass ich die Band und unsere Gespräche als die Feldforschung meiner Doktorarbeit 
definiere. 

»Ja, unbedingt! Aber nur, wenn du nicht alles der iranischen Regierung er
zählst«, sagte Ahmad im Scherz und wir alle lachten. 

49 Jürgen Straub: Erzähltheorie/Narration. In: Günther Mey, Katja Mruck (Hg.): Handbuch 
Qualitative Forschung in der Psychologie. Wiesbaden 2010, 136–150, hier 140. 

50 Meyer, »Was heißt Erzählen?«, 245–46. 
51 Ebd., 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 35 

Aufkleber des »Misstrauens« 

Über diesen Scherz haben wir gelacht, jedoch »blieb« er mindestens ein Jahr lang 
an mir haften. Mit »haften« meine ich nicht nur, dass Ahmads Scherz und dessen 
Formulierung in meinem Gedächtnis blieb und ich innerlich, persönlich und sogar 
ethnografisch und theoretisch damit beschäftigt war. Dieser Scherz blieb in meinem 
Körper und markierte mich in meinem Feld als »noch nicht vertrauenswürdig«. Zu 
diesem Zeitpunkt war ich ganz neu in Deutschland, und die Verhaltensweisen der 
fragmentierten iranischen Diasporas52, zu denen ich selbst auch angehörte, waren 
mir noch nicht bekannt. Mein Wissen in diesem Bereich basierte derzeit entweder 
auf den Erfahrungen meiner Freund:innen, die bereits längere Aufenthalte in Eu
ropa absolviert hatten, oder auf den Memoiren, Büchern und ethnografischen Stu
dien, die ich gelesen hatte. Dieses Wissen trug jedoch dazu bei, dass ich zumindest 
hinsichtlich dieses »Misstrauens« im Feld nicht schockiert und sogar teilweise dar
auf vorbereitet war. Der Scherz verwies auf die Frage des »Misstrauens« unter den 
iranischen Diasporas, dass »jede:r Iraner:in« im Ausland ein Agent der iranischen 
Regierung sein kann, solange nicht das Gegenteil bewiesen ist.53 

Dieses »Misstrauen« bestand jedoch nicht nur vonseiten der iranischen Dia
sporas, sondern auch der iranischen Regierung den Iraner:innen gegenüber, die im 
Ausland leben. Zu dieser Reproduktion des vielseitigen »Misstrauens« lässt sich ein 
allgemeines »Misstrauen« gegenüber »Ausländer:innen« in Europa hinzufügen.54 

»Vertrauen« und »Misstrauen« werden in der Kulturanthropologie nicht als blo
ße Gegensätze oder nur als eine Einstellung gegenüber »anderen« Menschen be
trachtet. Matthew Carey argumentiert beispielsweise, dass »Misstrauen« nicht ein
fach die Abwesenheit des »Vertrauens« ist. Vielmehr, Vertrauen »shapes and pro
duces particular social forms«55. Das oben genannte vielseitige »Misstrauen«, das 
eine wichtige Rolle in der Formierung der heutigen iranischen Diasporas in Euro
pa und Nordamerika spielt,56 berührt diese Untersuchung in dem Sinne, dass es 
die Interaktionen zwischen mir und den anderen Teilnehmenden bedeutsam beein
flusste. Außerdem formt dieses Misstrauen meine Existenz in diesem Feld, da ich 
ebenfalls außerhalb des Irans lebe und deswegen täglich den »diasporic practices« 
in der »fragmentierten iranischen Diaspora«57 in Europa begegnet bin und daher 
die Gedanken und Emotionen des »Misstrauens« an meinem Körper als Iraner in 

52 Khosravi, »A Fragmented Diaspora«. 
53 Vgl. Mostofi, »Who We Are«. 
54 Hier ist wichtig zu betonen, dass dieses vielseitige »Misstrauen« zahlreiche Iraner:innen und 

auch die Teilnehmenden dieses Projekts betrifft. 
55 Carey, Mistrust, 3. 
56 Vgl. Khosravi, »A Fragmented Diaspora«; Naficy, »5. The Dracula Ballet«; Naficy, The Making 

of Exile Cultures; Shakhsari, Politics of Rightful Killing; Mostofi, »Who We Are«. 
57 Khosravi, »A Fragmented Diaspora«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

der Diaspora kleben, um die Worte von Sara Ahmed58 zu verwenden. »Misstrauen« 
gestaltet die Interaktionen zwischen den Fragmenten der iranischen Diaspora, um 
nicht nur ihre Positionen gegenüber einander zu definieren, sondern auch gegen
über dem Iran als »Home«, »Heimat« oder für manche als »Nation«. In diesen De
finitionen spielen »diaspiric practices« und »diasporic entrepreneurship«,59 an de
nen unterschiedliche Akteur:innen beteiligt sind, eine wichtige Rolle. Die Präsenz 
der iranischen Regierung als ein Akteur in diesem Feld zusammen mit den anderen 
politischen und nicht politischen Organisationen, anderen Ländern und Regierun
gen sowie den großen Oppositionen in den iranischen Diasporas produzieren oder 
verstärken zumindest das »Misstrauen« unter Iraner:innen.60 

Nach ungefähr einem Jahr fragte mich Ahmad, ob ich einen iranischen Forscher 
und Dokumentarfilmregisseur kenne, als wir mit der Probe fertig waren und uns 
auf den Weg zu unserem Aufenthalt machen wollten. Alle drei sahen mich sehr in
teressiert an und warteten auf meine Antwort. Ihr Schweigen und ihre interessier
ten Blicke machten mir bewusst, dass es um etwas Ernstes ging, und dass sie unter 
sich vermutlich über dieses Thema gesprochen hatten. 

»Nein, leider nicht. Warum?«, fragte ich verwirrt und unsicher. 
»Weil er auch wie du über Migration und iranische Flüchtlinge geforscht hat, 

und zwar schon lange. Er hat mit vielen Iraner:innen Interviews durchgeführt 
und daraus einen Dokumentarfilm gemacht. Er war und ist sehr bekannt unter 
Iraner:innen hier in der Region«, antwortet Ahmad. 

»Sehr interessant! Ich kenne ihn aber nicht. Ist er immer noch hier? Können wir 
ihn mal treffen?«, fragte ich nur, weil ich höflich sein wollte und das Gefühl hatte, 
dass diese Diskussion nicht gut enden würde. 

»Nee, er ist jetzt im Iran. Er hat alle seine Interviews und seinen Film dem se
dā-o-simā (iranisches Nationalfernsehen) verkauft. Stell dir vor, er hat hier mit vie
len Iraner:innen Interviews geführt und viele von ihnen gefilmt und ist dann in den 
Iran gegangen und hat alles dem iranischen Nationalfernsehen gegeben. Du weißt 
sehr gut, dass viele iranische ›Flüchtlinge‹ nicht von der iranischen Regierung iden
tifiziert werden wollen, geschweige denn ihr Bild im iranischen Fernsehen sehen 
möchten«, sagte Ahmad etwas aufgeregt. 

Ich war nicht schockiert, dass jemand so etwas getan hatte, und wusste, dass 
dieses Thema, das mit Ahmads Scherz ein Jahr zuvor angestoßen wurde, sich ir
gendwann wieder wie eine nicht heilende Wunde öffnen würde. Ich war aber nicht 
gänzlich unvorbereitet. 

»Das weiß ich genau. Aber hat er seinen Interviewpartner:innen nicht davor ge
sagt, dass er so was machen würde?«, fragte ich, obwohl ich bereits die Antwort 

58 Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion. 
59 Shakhsari, Politics of Rightful Killing. 
60 Vgl. Naficy, »Persian Miniature Writing«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 37 

wusste. Meine Intention war aber, ihnen zu garantieren, dass ich so etwas auf kei
nen Fall machen würde. Ein paar Monate vor diesem Gespräch hatte ich das Institut 
gebeten, für mich eine Internetseite zu erstellen; genau deswegen, weil ich dieses 
Gespräch vorhergesehen hatte; genau deswegen, weil ich mir selbst an ihrer Stelle 
Sorgen gemacht hätte, ob die Forscher:innen und Filmemacher:innen vertrauens
würdig sind oder nicht. Ich wiederholte, dass die Interviews auf keinen Fall weiter
gegeben und alle Daten anonymisieret würden. Ich zeigte ihnen meine Seite auf der 
Universitätswebseite und sagte ihnen, dass sie sich in solchen Fällen an die Univer
sität wenden können. 

Dieses Gespräch stellte sich als ein wichtiger Punkt in diesem Projekt heraus. 
Vor diesem Gespräch hatte ich das Gefühl, dass sie manchmal vorsichtig mit mir 
waren. Ich dachte, dass sie mich im Lauf eines Jahres für vertrauenswürdig hal
ten würden. Dieses Gespräch zeigte mir, dass sie sicherer wurden und mir vertrau
en wollten. Durch Ahmads Frage erkannte ich den »Noch nicht vertrauenswürdig«- 
Aufkleber immer noch an meinem Körper. 

Aufbau der Arbeit 

Diese Arbeit beginnt mit dem Begriff »Trauma«. Die Feldforschung dieser Untersu
chung und auch die kritische Traumaforschung zeigen, dass die Vorannahmen zu 
»Trauma« im Kontext der Flucht und Migration nicht neutral sind. Die vorliegende 
Forschung durchläuft eine gesamte Geschichte von »Trauma« hin zu »Erinnerungs
brüchen«. Diese theoretische und begriffliche Reise ist in dem Sinne von Bedeutung, 
welche Rolle der Begriff »Trauma« im Kontext der europäischen Migrationspolitik 
spielt und welche Konsequenzen diese Rolle für das Leben der Menschen hat. Diese 
Reise ist der zentrale Punkt im nächsten Kapitel, »Vom Trauma zu Erinnerungsbrü
chen«. 

Das Kapitel »Vor der Abschiebung: Das Einschreiben des Gesetzes in den Kör
per« schließt direkt an den Begriff »Trauma« und seine Darstellung in der sowie sei
nen Einfluss auf die Migrationspolitik an. Die Narrative der Abschiebung erschei
nen von Anfang der Fluchterfahrung an als eine Angst, die sich in den Körper der 
Geflüchteten einschreibt. Im Gegensatz zu den dominanten Narrativen von »Trau
ma und Migration« zeigt diese Arbeit, dass Abschiebung als die Folge der Migrati
onspolitik mehr mit Trauma zu tun hat als beispielsweise Grenzerfahrung oder die 
Narrative im sog. »Herkunftsland«. 

Die Narrative der Menschen in dieser Arbeit beginnen normalerweise mit 
Grenzerfahrungen. Grenzen und Grenzerfahrungen können ihren festen Platz in 
den (gebrochenen) Erinnerungen von Menschen haben, die diese Erfahrung min
destens einmal im Leben gemacht haben. In dieser Arbeit werden Grenzen als 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

eine Raumzeit61 verstanden, in der Menschen grundlegende Lebensveränderun
gen erfahren. Die Erfahrungen der Teilnehmenden in der Untersuchung werden 
nicht nur im Kontext (inter-)nationaler Politik, sondern auch vor ihrem iranischen 
Hintergrund thematisiert. Das Kapitel, »Noghte und die Produktion der Erinne
rungsbrüche: Räumlichkeit, Temporalität und Intensität der Grenzerfahrung«, 
beschäftigt sich mit den Grenzen und Grenzerfahrungen und wie Menschen diese 
Erfahrungen formulieren und was man von diesen Narrativen lernen kann. 

Ein dominantes Narrativ über die Geflüchteten in Deutschland ist »Integration«, 
womit sich das Kapitel »›Nee, wir reden auf Persisch weiter . . . ‹. Erinnerungsbrüche 
und die Komplexität des Subjektivierungsprozesses« beschäftigt. In diesem Sinne 
setzt sich diese Arbeit mit den Subjektivierungsprozessen auseinander, die durch 
den Begriff (und auch den Diskurs und die politische Formation) »Integration« ge
schaffen werden. Hier geht es um die Regulierung des menschlichen Körpers so
wie um die Produktion der Subjektivitäten. In dieser Arbeit werden die Einflüsse 
von soziopolitischen Dynamiken und Formationen wie Integration in das Alltagsle
ben und die Lebensumstände der iranischen Geflüchteten in Deutschland erforscht. 
Dieser Teil hat zum Ziel, anhand der Zentralisierung der Lebensumstände der Ge
flüchteten ihre Begegnungen mit dem Begriff Integration zu analysieren und den 
Subjektivierungsprozess durch Integration verstehbar zu machen. 

Auch Aufenthalt, Zimmer und Status werden von den Beteiligten dieser Unter
suchung in ihren Erzählungen betont, was im Kapitel »Übernachten, Wohnen, Blei
ben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel« thematisiert wird. Im Kontext von Flucht 
und Migration verkörpert Zimmer die Konfrontation mit dem eigenen Rechtsstatus. 
Es symbolisiert die fühlbarste und fassbarste Begegnung des Körpers des:der Ge
flüchteten mit der eigenen aufenthaltsrechtlichen Rechtsposition in Deutschland. 
Die Aufenthaltsorte (hier: die Flüchtlingsheime) werden von ihren Bewohner:innen 
mit Namen wie »Hotel« oder pādegān (ein persisches Wort für Kaserne) bezeichnet 
und sind somit deskriptiv. Sie zeugen vor allem von der Art und Weise des Residie
rens und Wohnens, von der Geschichte der Unterkünfte sowie den Praktiken der 
Akteur:innen. 

Die Erfahrung von Prekarität als iranische:r Geflüchtete:r in Deutschland stellt 
eine weitere Kategorie dieser Arbeit dar, die im Kapitel »Akkumulative Prekarität: 
Lokales und globales wegwerfbares Leben« untersucht wird. Prekarität wird in die
ser Arbeit nicht nur als eine Situation, in der Menschen leben, sondern auch als eine 
körperliche Wahrnehmung verstanden. Dieser Begriff wird in den meisten wissen
schaftlichen Arbeiten in den Migrationsstudien als der Zustand der Ungewissheit 
und state of irregularity62 dargestellt und bezieht sich nicht nur auf die allgemeine 

61 Vgl. Weidenhaus, Soziale Raumzeit. 
62 Vgl. Khosravi, Precarious Lives. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung: Fluchterfahrung, Körper und Narrative 39 

und existenzielle Vulnerabilität des Lebens (precariousness),63 sondern auch auf po
litische und rechtliche Regulierungen, die sich als unterschiedliche Verteilung von 
Unsicherheit, Gefahr und Hoffnung unter den Geflüchteten manifestieren.64 In die
sem Sinne untersucht diese Arbeit die Prekarität der iranischen Geflüchteten nicht 
nur als einen Ist-Zustand in Deutschland, sondern auch als einen historischen, kör
perlichen und affektiven Prozess, der auch ihre Leben im Iran mit einschließt. 

63 Vgl. Butler, Precarious Life. 
64 Vgl. Kasmir, »Precarity«; Khosravi, Precarious lives; Parla, Precarious Hope. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

