1 Einleitung: Fluchterfahrung, Korper und Narrative

Some borders are no longer situated at the
borders at all, in the geographico-politico-
administrative sense of the term. They
are in fact elsewhere, wherever selective
controls are to be found.

Am 23. November 2015 protestierte eine grofle Gruppe von Asylsuchenden unter-
schiedlicher Herkunftslinder an der griechisch-mazedonischen Grenze gegen das
Einreiseverbot von Asylsuchenden aus bestimmten Lindern. Zu dieser Zeit herrsch-
te an der mazedonischen Grenze ein sog. »Fliichtlingsstau«, da nur die Einreise von
Gefliichteten aus bestimmten »Konfliktgebietenc, z.B. aus Syrien, dem Irak und Af-
ghanistan, zugelassen wurde.” Die Gefliichteten aus anderen Lindern protestier-
ten, einige Iraner nihten sich den Mund zu und schrieben die Worter »Iran« und
»Freiheit« aufihre Kérper. Das war nicht das erste Mal, dass der »Iran« mit einer sol-
chen Aktion in Verbindung gebracht wurde. Am 4. Juni 2012 protestierten in Wiirz-
burg Gefliichtete in einem Fliichtlingsheim wegen ihrer schlechten Lebenssituation.
Auch hier nihten sich zwei Iraner die Lippen zusammen, spiter schlossen sich wei-
tere an. Die protestierenden Iraner waren bei beiden Protesten Manner. Die Worter
»Iran« und »Freiheit« schrieben sie mit roter Farbe auf Brust und Stirn.

Zu dieser Zeit war ich im Iran und versuchte, die Forschungsfragen fiir diese Ar-
beit zu entwickeln. Es schien mir bemerkenswert, dass Menschen, die nicht im Iran
bleiben konnten (oder wollten) und den Iran verliefRen, in solcher Art und Weise das
Wort »Iran« verwenden; vor allem in Rot, das Blut reprisentiert. Mit dieser Aktion
wurde die Uberschneidung der menschlichen Kérper mit dem Kérper der Nation
auf viszerale Art sichtbar. Das ist so, als wiirde der menschliche Korper den Kérper
der Nation reprisentieren. Der Iran stand im Zentrum ihres (korperlichen) Narrati-
ves und dessen, was sie zeigen und woriiber sie mit ihren Korpern erzihlen wollten.

1 Balibar, Politics and the Other Scene, 84.

2 Fiir einen Pressebericht dazu siehe z.B.: https://www.handelsblatt.com/politik/internationa
|/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/126
28576.html

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html
https://www.handelsblatt.com/politik/international/fluechtlingen-die-einreise-verweigert-iraner-naehen-sich-aus-protest-den-mund-zu/12628576.html

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Im Gegensatz dazu zeigt ein Ausdruck, den ich von einem Beteiligten in dieser Un-
tersuchung mehrmals horte, eine andere Perspektive auf Nation und Nationalitit.
Er formuliert wie folgt: »Das ist sehr komisch. Auch wenn du den Iran verldsst, wirst
du nichtvon ihm halas.« Das heif3t, der Iran wird dich nie in Ruhe lassen, auch wenn
duihn verlisst;® als wiirde man »Iran« wie eine »Last« auf den Schultern tragen und
iiberall hin mitnehmen, wenn man seine Grenzen iiberschreitet.*

Abbildung 1: Die protestierenden Iraner an der griechisch-mazedonischen Grenze, Robert
Atanasovski/AFP via Getty Images

Der Kérper der Nation, mit Sara Ahmeds Worten,” ist in diesem Sinne nicht un-
bedingt von einem geografischen Ort begrenzt. Er kann in unterschiedlichen Orten

3 Diese widerspriichliche Beziehung der Iraner:innen zu den Worten »lran«, »Heimat« und
»Land« untersuche ich in meiner Masterarbeit (iber die Bildungsmigration und das Gefiihl
derUngewissheit, die sich in der Ambivalenzihres Lebens zeigt. Dort wurde »Iran« mehrmals
als »Trimmer« dargestellt, von denen man wegrennen soll.

4 In seinem Cedicht formuliert Mohammad Reza Schafi’i Kadkani die Sehnsucht nach der Hei-
mat, die man in sich tragt, und die verbunden mit melancholischen und nostalgischen Ce-
fithlen ist, wie folgt: »Wenn nur / Wenn nur man eines Tages / Wie die Violen / In den Schach-
teln der Erde, / die Heimat mit sich nimmt, wohin man will«. Dabei sind »Nation« und »Hei-
mat« nicht zu verwechseln. Vielmehr sind hier die komplexen Zusammenhinge von »Hei-
mate, »Nation« und »Kérper« gemeint.

5 Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion.

14.02.2026, 068:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

und Zeiten auftauchen und sich an menschliche Kérper anhingen oder an ihnen kle-
ben; genau wie bei diesen Mannern, die da protestieren. Sie verlassen den »Irang,
dessen Namen wird sie jedoch »nicht in Ruhe lassen«. Er mobilisiert sich mit ihren
Korpern. Thre Korper zeigen, dass sie keine Stimme haben; dass ihnen ihre Rech-
te entzogen werden konnen, und zwar tiber Nacht. Das Zunihen des Mundes und
die Korper der Protestierenden reprisentieren die Ausnahmesituation, in der sie
in den Grenzgebieten stucked® sind, und »Iran« verkérpert ihre Leben, Emotionen,
Hoffnungen, Angste, Traumata und Erfahrungen, die sie vor der Migration hatten,
und die durch unterschiedliche Formen der bordering practices und der Wissenspro-
duktion, beispielsweise in Migrationsstudien, unsichtbar werden.

Veena Das unterscheidet zwischen verbaler Gewalt, die durch Worter reprasen-
tiert werden kann, und nonverbaler Gewalt, die durch Verhalten und Misshandlung
dargestellt wird.” Letztere produziert und formt stindig den Kérper durch die Ge-
walt, der er ausgesetztist. Diese Produktion des Korpers durch Gewalt reprisentiert
nach Veena Das nicht die Natur, sondern »Life itself«®; das, was Wittgenstein mit
dem Begriff »Lebensformen« diskutiert und Georgio Agamben als »ein Leben, das
untrennbar von seiner Form ist«’, definiert. Bei dem Begriff »Lebensformen« geht
es nach Agamben nicht um Formen, sondern um das Leben und wie dieses mit dem
Gesetz in Verbindung gesetzt wird.’® Dadurch versucht er seine »Politik des Lebens«
zu theoretisieren und mit seinem Konzept des »nackten Lebens« zu verbinden; das
Leben, das aulerhalb des Gesetzes steht. Agamben versteht Biopolitik basierend
auf der antiken Unterscheidung zwischen Zoe oder biologischem unpolitischem Le-
ben und Bios oder politischem Leben. Er diskutiert, dass die modernen demokra-
tischen Regime andauernd Ausnahmesituationen produzieren, in denen Zoe poli-
tisiert, aber trotzdem auflerhalb der Polis oder des Gesetzes gehalten wird. Dieses
politisierte, aber vom Gesetz exkludierte Leben nennt er »nacktes Leben«. Das Bild
der iranischen Protestierenden kann als eine Darstellung des nackten Lebens inter-
pretiert werden™. Das zeigt einerseits ihr prekires, »unsichtbar gemachtes« Leben
vor und nach der Grenziiberschreitung. Auf der anderen Seite weist der obenge-
nannte Protest auf den Versuch hin, sich zum Territorium der »Polis« zu bringen;
sich sichtbar zu machen.

6 Vgl. Hage, »Waiting Out the Crisis: On Stuckedness and Governmentality«.

7 Vgl. Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life«.

8 Das, Life and Words.

9 Agamben, Agamben, G, 3.

10 Vgl. Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life«; Fassin, Life.

11 Der Begriff des »nackten Lebens« und Agambens Theoretisierung dessen, wie diese For-
schung auch zeigt, kénnen jedoch die Komplexitit der Grenz- und Fluchterfahrungen und
vor allem die Versuche der Menschen, ihr Leben wieder in den Bereich des Bios zurtickzufiih-
ren, nicht erklaren.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Solche Aktionen sind besondere Narrative der Flucht und Migration, die sich be-
wusst stark sichtbar machen. Sie wurde in den Medien mit den Wortern »harsche,
radikal«, »schmerzhaft«, »aufiergewdhnlich«, »drastisch« und »schockierend« be-
zeichnet. Die Narrative der Medien kdnnen sich jedoch von den Narrativen der Ge-
fliichteten selbst unterscheiden. Fiir mich ist diese Aktion der Punkt, an dem man
erkennen kann, wie chaotisch, vielseitig, mehrschichtig und nicht linear die Nar-
rative der Migration sind und wie sich diese Narrative unterschiedlich und in ver-
schiedene Richtungen ausbreiten. Die Darstellung dieses Protests in den europii-
schen Medien hat mich veranlasst, mir die Frage zu stellen, was uns dieses Bild und
die gesamte mediale Reprisentation davon nicht zeigen. Was kann uns der Begriff
»nacktes Leben« nicht iiber dieses Ereignis zeigen?

Ich selbst erfuhr ebenfalls nur durch die Medien von diesem Ereignis, bis ich
im Mirz 2019 ein Interview mit Amin fithrte. Bis dahin hatte ich die Frage im Kopf,
was die Menschen machten, die dort eingesperrt waren. Mit Amin war ich seit An-
fang 2017 in Kontakt, als er sich fiir unser zweites Konzert unserer Musikgruppe
angeschlossen hatte. Er hatte Probleme mit den »Fingerabdriicken« und lebte in
Deutschland mit Duldung. Sein Narrativ vom selben Ereignis konnte fiir mich Lii-
cken fiillen.

»Bis zur mazedonischen Grenze konnten wir ohne Probleme die Grenzen der Lan-
der Gberqueren. Als ich dort war, wurde uns gesagt, dass nur drei Nationalititen
durchgehen diirfen; Menschen aus Syrien, dem Irak und Afghanistan. Sie haben
die Iraner:innen nicht durchgehen lassen, weil sie meinten, dass Iran ein sicheres
Land sei. Wir konnten nichts machen. Da wurde ein Zelt-Camp aufgebaut und ich
habe da fast 20 Tage verbracht. Das Camp war sehr schmutzig und die Situation
war nicht gut. Keine gute Dusche und Toilette. Wir wussten nicht, was wir ma-
chen sollten. Die Iraner:innen haben da protestiert und manche von ihnen haben
sich die Lippen zugeniht. Das hat nichts gebracht. Nach fast 20 Tagen war ich von
dieser Ungewissheit erschopft und wollte nicht mehr in dieser Situation bleiben.
Sie wollten nicht die Grenze fir die anderen Nationalitaten aufmachen. Dort war
es sehr kalt. Ich habe mir gedacht, wenn das Lippenzunihen von anderen nichts
brachte, was kann ich dann sonst machen? Warten? Das war mir klar, dass Warten
auch nichts bringt. Da habe ich mich entschieden, anstatt da zu warten, auf die In-
sel in Griechenland zuriickzufahren und mit einer anderen Nationalitit alles wie-
der durchzugehen [lacht]. Ich bin wieder erst mal sechs Stunden nach Athen und
dann elf Stunden bis zur Insel mit dem Schiff gefahren. Das hief, ich musste noch
mal von vorne anfangen. [...] Im Vergleich zum ersten Mal war dieses Mal das An-
meldebiiro auf der Insel viel voller und die Mitarbeiter:innen waren aus verschie-
denen Landern, sprachen verschiedene Sprachen und stellten zusitzliche Fragen
zur Nationalitdt. Wenn man gesagt hitte, man sei aus dem Irak, dann wurde man
nach Sprache, Geld, Flagge usw. gefragt. Da ich Kurde bin, dachte ich die beste
Option fiir mich ware Kurdistan im Irak. Davor hatte ich alles (iber die Flagge und

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

Banknoten von Kurdistan gelernt und sagte, dass ich aus Sulaimaniyya komme.
Ich konnte sie endlich Giberzeugen. Dann schmiss ich die vorherigen Papiere mit
meinem echten Namen in das Agiische Meer, damit die Haie sie fressen [lacht
laut], und wieder elf Stunden nach Athen und sechs Stunden bis zur mazedoni-
schen Grenze gefahren. [...] Als ich da war, holte ich mein Musikinstrument ab,
das ich in einem UN-Biiro gelassen hatte. Ich iiberquerte die Crenze, vor den Au-
gen der anderen Iraner:innen, die nicht die Grenze itberqueren durften, und von
denen mich manche schon kannten. In Kroatien wurde uns gesagt, dass wir un-
sere Fingerabdriicke hinterlassen mussen. Ich habe nach dem Grund gefragt und
sie meinten, dass es nicht wichtig sei und dass es kein Problem sei. Dieser Finger-
abdruck war der Grund, warum ich mehr als zwei Jahre in Deutschland auf einen
Termin vom BAMF warten musste.«

Wenn man die zwei oben erzihlten Narrative nebeneinander sieht, dann erfihrt
man, welches Narrativ sichtbar und welches unsichtbar ist; welche Details erzihlt
werden und welche nicht. Vor diesem Hintergrund setzt sich diese Dissertation ei-
nerseits mit den Erinnerungen und Narrativen auseinander, die iranische Gefliich-
tete von ihren alltiglichen Lebensumstinden als Gefliichtete oder Asylantragstel-
lende in Deutschland erzidhlen. Dazu gehoren Narrative von Erfahrungen, die meis-
tens als traumatisch betrachtet werden kénnen, wie die Erfahrungen vom Verlas-
sen des Irans, von Grenziibertritten, vom Leben in Lagern, vom temporiren Sta-
tus, die Erfahrungen der Entwurzelung und Neugriindung und die Erzahlungen
von Hoffnung und Prekaritit im Zusammenhang mit dem Begriff »Integration« in
Deutschland. Andererseits fokussiert diese Untersuchung neben den Narrativen von
Gefliichteten auf die Narrative iiber Gefliichtete und versucht die Punkte, in denen
sich diese Narrative treffen, korrespondieren, einander widersprechen und sich kri-
tisieren, zu erkennen und zu analysieren. Um die Prozesshaftigkeit der Migration
und die Komplexitit der Fluchterfahrung iranischer Gefliichteter in Deutschland
und die verflochtenen Narrative und Diskurse iiber sie zu erforschen, fragt diese
Untersuchung:

Inwelcher Situationleben iranische Gefliichtete in Deutschland? Welche Flucht-
erfahrungen machten sie in ihrem displacement. Wie bilden sie die Narrative von
ihren eigenen Erfahrungen wihrend des Prozesses des Asylbewerbens, des Grenz-
tiberschreitens, des Aufenthalts in Deutschland? Wie kniipfen diese Narrativen an
die gesellschaftlich prasenteren Narrative in Deutschland, aber auch im Iran an?

Diese Arbeit geht nicht von einer klaren Unterscheidung zwischen »Erzahlung«
und »Narrativ« aus, wie sie normalerweise formuliert wird. In der Fachliteratur wird
»Erzihlung« tiblicherweise als die Darstellung von Ereignissen in einer konkreten,
meist strukturierten Weise definiert. Ausgehend von dieser Definition ist »Erzih-
lung«vor allem eng an einen bestimmten Raum und eine bestimmte Zeit gebunden.
Wenn diese Erzihlungen Formen von Erzihlmustern bilden, die in Prozessen der

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

kulturellen und sozialen Sinnstiftung und Identititsbildung eine einflussreiche Rol-
le spielen, werden sie hiufig als »Narrativ« bezeichnet. Wie ich in diesem Buch argu-
mentiere, haben sich die Narrative in dieser Arbeit zumeist in einer strukturierten
und stark kollektiven Form herausgebildet, so dass sie unter verschiedenen Metaer-
zihlungen oder Narrativen (Gewalt- und Widerstandsnarrative, Trauma-Narrati-
ve, Migrationsnarrative etc.) verstanden werden kénnen. Die Erzihlprozesse wur-
den von den Teilnehmenden in den meisten Fillen bewusst und stark in Richtung
Narrativbildung gelenkt, auf die sie ihre dynamischen Deutungs-, Sinnstiftungs-
und Identititsbildungsprozesse immer wieder stiitzen'. Ich verstehe dies als eine
politische und kollektive Handlung der Narrativbildung, in dem die Subjekte ihre
Interpretation von ihren Erfahrungen bewusst gegen die gesellschaftlich prisente-
ren und dominanten Narrative stellen. Aus diesem Grund werden in dieser Arbeit
die Begriffe »Erzihlung«und »Narrativ« absichtlich wechselweise und im Sinne von
»personal narravies« verwendet, wenn es um die Geschichten und Erzihlungen der
Teilnehmenden geht.

Es ist ebenfalls wichtig zu erwihnen, dass diese Arbeit Migration als einen kor-
perlichen Prozess betrachtet, in dem nicht nur die Kérper der Gefliichteten und Mi-
grant:innen durch soziopolitische Formationen, Institutionen und Diskurse wie Ci-
tizenship, Integration, Trauma und politics of care verindert, kontrolliert und modi-
fiziert werden, sondern in dem auch ihre Leben mit unterschiedlichen Formen der
Prekaritit durchtrinkt und ihre Kérper durch verschiedene bordering practices wie
Grenzkontrolle, langzeitiges Warten etc. vernarbt werden. In den Narrativen iiber
Gefliichtete werden ihre Korper entweder als viktimisierte traumatisierte Massen
dargestellt und daher der »Politik der Barmherzigkeit« ausgesetzt oder sie werden
als nicht zugehorige Gruppen prisentiert, denen nicht nur durch den »Integrations-
diskurs« diese Zugehorigkeit versprochen wird; vielmehr werden ihre Kérper durch
die Migrationspolitik als ungewollt oder disposable® aufgehalten, »gelagert« oder ab-
geschoben.

Migration als eine grenziiberschreitende Praxis ist korperlich, nicht nur in dem
Sinne, dass der Kérper sich durch Migration riumlich und temporal bewegt, son-
dern auch in dem Sinne, dass der Kérper im Prozess der Migration durch Berithren
(touching) und Berithrtwerden (being touched) mit anderen menschlichen und nicht-
menschlichen Kérpern (wie Grenze, Wasser, Schlauchboot, Musikinstrumente, Auf-
enthaltstitel, Fliichtlingscamps, Auslinderbehdrde, Gesetzte, Biicher, Briefe, Nati-
on, Ziel- und Mehrheitsgesellschaft etc.) produziert wird."* Dieses Berithren und

12 Eastmond, »Stories as Lived Experience«.

13 Vgl. Shakhsari, Politics of Rightful Killing.

14 Diese Perspektive auf den Kérper geht in die Richtung der phdnomenologischen Theoreti-
sierung der Verkérperung (embodiment) und des Begriffs »intercorporeality«, entwickelt von
Maurice Merleau-Ponty (Merleau-Ponty, The Visible and the Invisible). Der Begriff »intercorpo-

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

Berithrtwerden von anderen Korpern definiert einerseits, wo die Grenzen der ein-
zelnen Korper liegen, andererseits wird der Kérper durch diesen Prozess markiert,
sowohl im wortlichen (wie das Zunihen der Lippen) als auch im tibertragenen Sinne
(wie die temporire Annahme einer anderen Nationalitit, um die Grenze iiberschrei-
ten zu diirfen). Diese Markierungen erscheinen als Briiche in Erinnerung und Korper;
nicht als zwei getrennte und separate, sondern als untrennbare und verflochtene
Entititen. Diese »Erinnerungsbriiche« verschwinden jedoch nicht. Sowohl das Lip-
penzunihen als auch die »falsch« angegebene Nationalitit bleiben im Korper. Sie
akkumulieren sich im Kérper und in der Erinnerung. Genauso akkumulieren sich
das frithere Berithren und Berithrtwerden im Iran; die Prekaritit, die den Kérper
im Iran berithrt und sich in ihn einschreibt.

In den Migrationsstudien wird der »Kdrper« nicht so hiufig thematisiert wie
in den anderen Kultur- und Sozialwissenschaften,” es sei denn, es geht um »Race«
und »Rassismus«. Hierbei liegt der Fokus auf der Produktion von Migrant:innenkdor-
pern als rassifizierte »Andere« und »gefihrliche Kérper« im westlichen Kontext.'
Die hiufige Zusammensetzung von »Kérper« und »Race« in den Migrationsstudien
ist einerseits legitim und wichtig, um die Produktion von »marginalisierten Kor-
pern« in Europa zu verstehen. Andererseits bergen solche Perspektiven jedoch das
Risiko, »Migration« statisch und als Ist-Zustand zu betrachten. Sie schlieRen damit
die Lebenserfahrungen aus, die Menschen vor ihrer Ankunft in Europa gemacht ha-
ben. Anhand einer Perspektive von »Korper« und »Narrative« auf »Migration« soll
die vorliegende Arbeit dazu beitragen, diese Liicke zu schlieRen. Dabei soll diese
dynamische Perspektive sich nicht nur in den theoretischen und methodologischen
Formulierungen, sondern auch in der Sprache, im Schreibstil und im Text selbst wi-
derspiegeln.

reality«weist darauf hin, dass die Erfahrung des »Daseins«durch die stindige Interaktion des
Korpers mitanderen Kérpern vermitteltist (vgl. Weiss, Body Images). Judith Butler auf der an-
deren Seite verbindet die Erfahrung des kérperlichen Daseins mit der Materialisierung der
Korpergrenze und -oberflache. Sie argumentiert, dass die Korpergrenze sich durch gesell-
schaftliche Prozesse wie dominante Wissensparadigmen und die allgemeine Wissenspro-
duktion materialisiert (vgl. Butler, Bodies That Matter). Alle diese theoretischen Uberlegun-
gen sind Versuche, den Koérper/Geist-Dualismus und somit die Oppositionen insidefoutside
und Subjektivitidt/Korper zu iberwinden (vgl. Ahmed und Stacey, Thinking Through the Skin).

15 Vgl. Terhart, »Migration«.

16 Vgl.Junge und Schmincke, Marginalisierte Kbrper; Terhart, »Migration; Terhart, Korper und Mi-
gration.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

21


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Accented Ethnographie - Eine Anmerkung iiber die Sprache

So my answer to the question, »Can an
African ever learn English well enough to
be able to use it effectively in creative
writing?« is certainly, »Yes.« If on the other
hand you ask, »Can he ever learn to use it
like a native speaker?« | should say, »
hope not.« It is neither necessary nor
desirable [...]1.”

Es dauerte nicht lange, bis ich herausfand, dass meine Gesprichspartner:innen und
ich nicht nur alle Iraner:innen sind und woméglich aus der gleichen sozialen Schicht
stammen, sondern dass wir auch noch etwas anderes gemeinsam hatten. Wir hat-
ten einen Akzent; nicht nur in unserer Sprache und Sprechweise, sondern auch in
unserer Art zu denken. Auflerdem leben wir in einer neuen Gesellschaft, in der die-
ser Akzent sichtbarist. Es iiberraschte mich nicht, wenn ich von den Teilnehmenden
der Studie horte, dass sie sogar auf (accented) Deutsch und Farsi triumen und dass sie
in ihren Traumen beispielsweise mit ihrer Grofimutter auf Deutsch und mit ihrem
deutschen Nachbarn auf Farsi sprechen. Nicht nur unser Deutsch war accented durch
Farsi, auch unser Farsi war vom Deutschen und deutschen Wortern beriihrt. Die
deutschen Worter und Begriffe fanden ihren Weg in unser Alltagsleben und befan-
den sich irgendwo in unserem Wahrnehmungssystem und unserer Alltagssprache,
sodass uns das Denken ohne deutsche Worter zunehmend schwerfiel. Das zahlt zu
den kleinsten Konsequenzen des Integrationsprozesses. Das Interessante ist, dass
es ein wichtiger Teil dieser Integration ist, »den Akzent zu verlieren«'®. Unser Ak-
zent erzahlt jedoch unsere Geschichte; wie wir Deutsch gelernt haben und wie wir
diese Sprache verwenden, aber vor allem, wie wir in der Gesellschaft dargestellt und
gelesen werden.

Im Kontext von Flucht, Migration und Diaspora untersuchte Hamid Naficy ac-
centedness in diasporischen Filmen. Die Filme, die, so Naficy, von deterritorialisier-
ten Menschen tiber deterritorialisierte Menschen gemacht werden, sind accented.
Akzent ist in diesem Sinne nicht nur ein linguistisches, sondern auch ein charak-
teristisches und stilistisches Merkmal. Fiir Naficy ist Akzent eine dsthetische Ant-
wort auf die Lebenserfahrungen der Filmemacher:innen im Exil. Die accented films,
so Naficy, haben meistens

17 Achebe,»English and the African Writer«, 347. Dieses Zitat horte ich zum ersten Mal in einem
Vortrag von Shahram Khosravi mit dem Titel »Doing Migration Studies with an Accent« im
Mérz 2022 am Institut fiir Kultur- und Sozialanthropologie der Universitat Wien.

18 Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

»fragmented, multilingual, epistolary, self-reflexive, and critically juxtaposed nar-
rative structure; amphibolic, doubled, crossed, and lost characters; subject mat-
ter and themes that involve journeying, historicity, identity, and displacement;
dysphoric, euphoric, nostalgic, synaesthetic, liminal, and politicized structures of
feeling; interstitial and collective modes of production; and inscription of the bi-
ographical, social, and cinematic (dis)location of the filmmakers«”.

Mit einer dhnlichen Perspektive verwendet Shahram Khosravi Akzent nicht in der
linguistischen Bedeutung, sondern als eine Positionierung gegen die koloniale Art
der Wissensproduktion, die das intellektuelle Leben der Migrant:innen ausgrenzt
und sie immer wieder als »Objekte« der Wissenschaft (re-)produziert™. In diesem
Prozess der Objektivierung der Migrant:innen in den Migrationsstudien, so Khos-
ravi, wird migrantisches Wissen als wertlos oder »gebrochen« bezeichnet. Akzent
ist in diesem Sinne eine »ethnografische Verweigerung«, um alternative Wege des
Wissens zu eréffnen.

Fiir mich ist Akzent die Verkérperung des Borderlands; ein korperliches Zeichen
der Migration;eine Einschreibung der Migration in den Korper, die ebenfalls auf die
korperliche Verweigerung der Integration hinweist; sowohl die Integration in der
Gesellschaft als auch in den westlichen akademischen Diskurs. Akzent hob nicht nur
ontologische, epistemologische und methodologische Fragen fiir diese Arbeit her-
vor, sondern er half mir, diese Arbeit zu positionieren. Akzent bedeutet ebenfalls
»Betonung«. In diesem Sinn »betont« diese Arbeit die Geschichtlichkeit und Zeit-
lichkeit der Migration als eine korperliche Praxis.

Am Anfang des Schreibprozesses dieser Arbeit war ich nicht itberrascht, dass
mein allererster Text, der auf der Feldforschung fiir meine Doktorarbeit basierte,
nicht wie ein iiblicher wissenschaftlicher deutscher Text aussah. Ein langes Hin und
Her zwischen Frust und Selbstzweifel, Schreibblockaden und dem Léschen von Ab-
sitzen, Uberlegungen und Umformulierungen konnten meine Texte nicht auf das
Norm-Niveau bringen.

Es dauerte eine Weile, bis ich verstand, dass das »Akzentverlieren« »neither ne-
cessary nor desirable«** ist, wenn man, wie Gloria Anzaldua es betont, in den Border-
lands® lebt. In der Ethnografie wird ein Akzent als ein Stil (und auch als eine Art der
Positionierung) verstanden, der, wie Khosravi feststellt, den Fokus von aufien nach
innen verlagert,

19 Naficy, An Accented Cinema, 4.

20  Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent.

21 Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent.

22 Furdiesen Hinweis bin ich Sabine Hess dankbar, die mir dies zum ersten Mal sagte, als sie die
Rohfassung eines Kapitels dieser Arbeit las und die mich seitdem dabei unterstitzt.

23 Vgl. Anzaldda, Borderlands.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

23


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

»um die immanenten Widerspriiche innerhalb der Gesamtheit der durch das na-
tionalstaatliche System geschaffenen sozialen Beziehungen zu betrachten. Der
accented Stil ist eine Neupositionierung, um von unten zu sehen und die sonst un-
sichtbaren Konflikte und Unstimmigkeiten [disagreements] sichtbar zu machen«<®*.

Aus diesem Grund habe ich die Entscheidung getroffen, meinen Akzent in dieser Ar-
beit beizubehalten. Diese Arbeit ist in diesem Sinne eine »accented Ethnografie«, die
sich dagegen straubt, ihren Akzent zu verlieren, und keineswegs den Anspruch er-
hebt, eine Ethnografie mit einer iiblichen standardisierten Sprache zu sein. Sie lasst
die Worter auf Farsi und Englisch in den Text einfliefen. Der Akzent dieser Arbeit
erzihlt ebenfalls ihre Geschichte; wie sie geschrieben ist; iiber wen sie geschrieben
ist; wer sie geschrieben hat und wie sie gelesen werden wiirde.

Methode, Methodologie und Feld-Design

Basierend auf einer Langzeit-Feldforschung von Dezember 2016 bis Januar 2020
mit iranischen Gefliichteten in Deutschland wurde diese Dissertation ins Leben ge-
rufen. Im Verlauf dieser Zeit traf ich mich mehrmals mit unterschiedlichen Grup-
pen und Freundeskreisen der iranischen Gefliichteten, um nicht nur ihre Flucht-
geschichten zu horen, sondern mit ihnen zu leben, zu reisen, zu sprechen, zu dis-
kutieren, manchmal zu streiten und Musik zu spielen. In dieser Zeit traf ich un-
terschiedlichen Gruppen; jedoch stammen die ethnografischen Daten, mit denen
ich mich in dieser Dissertation beschiftige, meistens von meinen Interaktionen mit
drei Iraner:innen, die zwischen Sommer und Dezember 2015 in Deutschland anka-
men. Gleich zu Beginn griindeten wir zu viert eine Musikgruppe und fingen an, in
unterschiedlichen Stidten in Deutschland aufzutreten. Die Auffithrungen und die
Proben gaben mir die Moglichkeit, einerseits ihre Geschichten ausfithrlicher und
aktiver anzuhoren und manchmal sogar mitzudiskutieren. Andererseits machten
es mir diese Aktivititen moglich, die Interaktionen zwischen den Bandmitgliedern
(mich selbst eingeschlossen) und den Organisator:innen teilnehmend zu beobachten.
Die Organisator:innen waren meistens Kirchenaktivist:innen, die uns einluden, in
ihren Gemeinden aufzutreten. Fiir die Auffithrungen und Konzerte wurden wir von
Organisationen eingeladen, deren Mitglieder entweder unsere Musik gehort hatten
oder eine:n von uns kannten.

Die Daten, auf denen dieses Projekt basiert, waren nicht nur meine Beobachtun-
gen und Feldnotizen, sondern auch mehrere Interviews mit den Bandmitgliedern,
damit ich die Geschichten und ihre Narrative aus der Fluchterfahrung noch einmal
intensiver anhéren konnte. Diese Form der Interviews ermoglichte es mir, meine
Follow-up-Fragen zu stellen, auf die ich wihrend der Datensicherung gekommen

24 Khosravi, »Doing Migration Studies with an Accent«.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

war. Die Interviews waren meist biografische Interviews™ mit Fokus auf der Flucht-
erfahrung und dem Leben in Deutschland und im Iran.

Im Mirz 2019 war ich einen Monat in Berlin und fithrte dort ebenfalls Interviews
mit zehn iranischen Gefliichteten in Berlin und Umgebung, um meine bis dato ge-
sammelten Daten besser vergleichen zu kénnen. Diese Interviews waren zumeist
einmalig und ebenfalls biografisch und drehten sich um die Fluchterfahrung und
das Leben in Deutschland und im Iran. Die Interviewpartner:innen fiir diese zehn
Interviews wurden mithilfe eines Schneeballsystems, das auf meinen Kontakten in
Berlin basierte, ausgewahlt.

Wihrend der Feldforschung war ich mit den Bandmitgliedern intensiv und iiber
mehrere Jahre in Kontakt. Wir spielten Musik, redeten oft, reisten zusammen, koch-
ten und afen gemeinsam im Verlauf dieser Jahre und wurden Freunde, die mitein-
ander gerne Zeit verbrachten. Manchmal vergaf ich die Forschung wihrend der Ge-
spriche und wurde von einem Bandmitglied daran erinnert, dass etwas fiir meine
Forschung wichtig sei. Diese Freundschaft beeinflusste auf der einen Seite den Ab-
stand, den ein:e Forscher:in zu den Forschungspartner:innen haben sollte. Auf der
anderen Seite ermoglichte mir diese Freundschalft, die Lebenswelten der Menschen
in meinem Feld besser zu erreichen und daran tiefer teilzunehmen und infolgedes-
sen die Interaktionen und Handlungen besser verstehen zu kénnen.

Im Januar 2020 merkte ich, dass ich bereits die nétigen ethnografischen Daten
fiir diese Forschung gesammelt hatte. Genau wegen dieser Freundschaft blieb ich
mitden Bandmitgliedern in Kontakt. Deswegen hatte ich die Gelegenheit, mitihnen
iiber manche meiner Auswertungspunkte und Analysen zu sprechen, wenn sie mich
in Gottingen besuchten und wenn wir telefonierten.

Im letzten Kapitel dieser Arbeit, in dem das Narrativ der Prekaritit diskutiert
wird, werden autoethnografische Daten als erginzende und vergleichende Daten
verwendet. Diese autoethnografischen Daten machen diese Arbeit nicht zu einer
Autoethnografie, da die Arbeit nicht auf diesen Daten basiert. Die Verwendung von
autoethnografischen Daten in dieser Arbeit war jedoch eine pragmatische Entschei-
dung und eine Losung fuir die Tatsache, dass die Verwendung von Erzihlungen, die
sich aufdas Leben der Teilnehmer im Iran beziehen, aus verschiedenen Sicherheits-
griinden und auf Wunsch der Teilnehmer nicht moglich war.

Die autoethnografische Narrativierung gibt Migrant:innen (hier: ich als ein Mi-
grant) die Moglichkeit, ihre Erfahrungen mit der Illegalitit und Prekaritit zu kon-
textualisieren, die in die Korper der Gefliichteten und Migrant:innen eingeschrie-
ben sind. Diese Daten halfen mir, »to explore abstract concepts of policy and law and
translate them into cultural terms grounded in everyday life. [. . . ] [These] stories re-

25  Vgl. Rosenthal, Interpretive Social Research — An Introduction; Rosenthal und Bogner, Ethnicity,
Belonging and Biography.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

25


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

veal the interaction between agency and structure in the migratory experiences«<*.
Auf diese Weise wurden die Daten in dieser Arbeit verwendet, um die Zusammen-
hinge zwischen »Illegalitit«, »Prekaritit« und »Kérper« im Kontext von Flucht und
Migration zu untersuchen.

Diese Arbeit basiert auf den biografischen Narrativen der Teilnehmer:innen.
Um die Narrative der Menschen ins Zentrum zu stellen, ist es wichtig, sie nicht nur
inhaltlich und analytisch als Ausgangspunkt zu nehmen, sondern sie in der Form
und dem Stil des Textes zu reflektieren. Aus diesem Grund wurden in diesem Buch
unterschiedliche Formen des Schreibens verwendet, damit die ethnografischen
Szenen so akkurat wie moglich beschrieben und die von den Menschen erzihlten
Narrative im Hinblick auf ihre affektive und situative Qualitit konstruiert werden
konnen. Zu diesem Zweck wurde beispielsweise »Dialog« oft als ein Stilmittel fir
die Beschreibung ethnografischer Szenen verwendet. »Dialog« als Form ermdglicht
in dieser Arbeit, die Dynamiken des alltiglichen Gespriches zu zeigen. Eine dieser
Dynamiken ist Humor, der eine zentrale Rolle in unseren Gesprichen spielte.

Dieses Projekt ist in einem sensiblen Forschungsfeld konzipiert. Wegen der auf-
enthaltsrechtlichen Probleme der Teilnehmenden in Deutschland und auch im Iran,
wegen des Datenschutzes und auf ihren Wunsch hin wurden die Daten mehrfach
anonymisiert. Eine Aufnahme der Gruppengespriche in diesem Kontext war aus Si-
cherheitsgriinden weder erlaubt noch praktisch umsetzbar. Einzelgespriche wur-
den jedoch aufgenommen. In den ersten Monaten der Feldforschung wurde fest-
gestellt, wie unterschiedlich die erhobenen Daten in Bezug auf die Aufnahme sind.
Die Beteiligten misstrauten den Aufnahmen normalerweise stark. Obwohl die nicht
aufgenommenen Gespriche so schnell wie moglich dokumentiert wurden, ist es
moglich, dass manche Daten in meiner Erinnerung verloren gegangen und deshalb
nicht dokumentiert sind. Allerdings wurde versucht, diese Fille durch mehrmaliges
Priifen der Daten und Themen mit den Teilnehmenden immer weiter zu reduzieren.

Zugang zum Feld

Im Dezember 2016, ungefihr drei Monate nach meiner Ankunft in Deutschland und
zu Beginn meiner Promotion, erhielt ich eine Facebook-Nachricht von Klaus, einem
Facebook-Freund von mir, den ich bis dahin noch nicht getroffen hatte. In der Zeit
war ich mit der Konzeption meiner Doktorarbeit beschiftigt und versuchte, meine
Kontakte mit iranischen Gefliichteten in Géttingen zu erweitern. Auflerdem hoffte
ich, zeitnah mit der Feldforschung anfangen zu konnen. In seiner Nachricht fragte
mich Klaus, ob ich interessiert sei, zwei Musiker aus dem Iran zu treffen und evtl.

26  Khosravi, »lllegal« Traveller, 5.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

mit ihnen zu spielen. Einer der beiden spielte zufilligerweise das gleiche Instru-
ment wie ich, ndmlich Se-tar. Er schlug vor, dass wir uns alle treffen und Musik spie-
len koénnten. Aufierdem gab es die Moglichkeit, dort in der Kirche bei einer Veran-
staltung aufzutreten. Beziiglich des Auftritts war ich nicht sicher, da ich die anderen
noch nicht kannte und nicht wusste, ob wir musikalisch zueinander passen wiirden
oder nicht. Weilich jedoch noch ganz neu in Deutschland war und an musikalischen
Aktivititen interessiert war, habe ich zugesagt.

Nach mehr alsvier Stunden Zugfahrt empfing mich Klaus am Bahnhof. Auf dem
Weg nach Hause erzihlte er mir, dass er erst durch einen anderen Gefliichteten Ah-
mad kennengelernt hatte und dass er von Se-tar, dem iranischen Instrument, das
Ahmad spielte, fasziniert gewesen sei. Ich habe erfahren, dass Ahmad fiir unser
Treffen einen Freund mitbringt, der Siamak heif3t und Tombak und Daf*’ spielt. Ich
fand diesen Zufall lustig, weil auch ich Se-tar und Daf spiele.

Am Abend kamen Ahmad und Siamak mit zwei anderen Freunden vorbei, die
ebenfalls im Jahr 2015 nach Deutschland gekommen waren und einen Asylantrag
stellten. Ich erfuhr, dass sie sich einen Tag davor zum ersten Mal getroffen hatten.
Wir spielten dann ungefihr fir zwei Stunden persische und kurdische Lieder, da
zwei von uns Kurden sind und ich auch urspriinglich aus Luristan komme, einer
Provinz im West-Iran, die Nachbarprovinz des kurdischen Teils im Iran ist und de-
ren Sprache und Kultur der kurdischen sehr verwandt sind. Je mehr wir spielten,
desto sicherer waren wir, dass die musikalische Chemie zwischen uns passte und
weiteres Zusammenspielen héchstwahrscheinlich méglich ist. Zwischen dem Spie-
len der Lieder und Melodien, die von Liebe, Sehnsucht, Trennung und Abschied,
aber auch Freude und Feier erzihlten, gab es nur Zeit zum Teetrinken und nicht
zum Sprechen und woértlichen Erzihlen. Musik hat uns verbunden und wir haben
die ungefihr funf Stunden, die wir zusammen gespielt hatten, nicht bemerkt. Als
wir zu uns kamen, war es zu spit und Ahmad und die anderen mussten aufbrechen.
Sie iibernachteten bei Majid, einem Freund, der in der Nihe wohnte und an dem
Abend auch dabei war.

Am Tag danach sollte ich bei Majid vorbeigehen, da wir unsere erste Probesit-
zung bei ihm geplant hatten. Majid wohnte in einer sehr kleinen Fliichtlingsunter-
kunft, die erst nach 2015 als Unterkunft fir Gefliichtete verwendet wurde. In Majids
kleinem und fast unmébliertem Zimmer safien wir zu sechst auf dem Boden und
ich und zwei andere fingen an, zu spielen und zu singen. An diesem Abend hatten
wir die Moglichkeit, unter uns mehr auf Farsi zu sprechen. Da erzihlten sie mir von
ihren Erfahrungen und Gefiihlen, die sie am Anfang in Deutschland gehabt hatten.
Zu dieser Zeit waren sie mit Problemen wie Zimmersuche, Aufenthalt in temporiren
Unterkiinften, BAMF-Interviewfragen, deutscher Kultur und Sprache beschiftigt.

27  Tombakist eine iranische und Daf urspriinglich eine kurdische Trommel. Beide werden sehr
haufig in der iranischen Musik als Perkussionsinstrument gespielt.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

27


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Vor dem ersten Treffen hatte ich keineswegs vor, die Aktivititen im Rahmen des
Musikspielens als das Feld meines Promotionsprojekts zu definieren und meine For-
schungsfragen in diesem zu formulieren oder, wie George E. Marcus es formuliert,
die Menschen in diesem Raum und in dieser Zeit zu verfolgen; die Dinge, die sich
in diesem Feld (nicht) bewegen zu verfolgen; die Metaphern, Zeichen und Symbo-
le im Bereich des Diskurses zu erkennen; die Geschichten von Menschen zu héren
und versuchen, dem Plot und den Allegorien zu folgen; Konflikte zu erkennen und
ihnen nachzukommen; und nicht zuletzt Lebensgeschichten, Biografien und Nar-
rative im Laufe des Musizierens oder davor und danach zu erfassen und zu verfol-
gen.”® Nach der ersten Probesitzung fingen sie an, iiber ihre Grenzerfahrungen zu
sprechen. Jeder erzdhlte eine Geschichte, die, trotz der Gemeinsamkeiten, einzigar-
tig war. Einer kam mit dem Flugzeug nach Deutschland; ein anderer hatte »Glitck«
und kam im »langen Sommer der Migration«*’, als die »Grenzen offen warenc; ei-
ner kam ein bisschen spiter und erlebte die Brutalitit der kroatischen Polizei an der
Grenze; und wieder ein anderer kam direkt aus Grofbritannien, wo sein Asylantrag
nach langer Zeit abgelehnt wurde. Gleich in unserem ersten Gesprich konnte ich
sehen, wie komplex die Geschichten sind; nicht nur die einzelnen Geschichten fir
sich, sondern auch im Vergleich zu den jeweils anderen Geschichten. Es ging in ih-
nen um Schwierigkeiten, um prekire Situationen auf dem Weg nach Europa, aber
sie waren nicht beschrinkt auf die Narrative von Trauma, Gewalt und Hoffnungslo-
sigkeit.

Die Narrative und die Art und Weise der Narrativierung als Methoden der Sinn-
stiftung der Leben der Menschen prisentierten sich mir gleich zu Anfang als die
Daten, mit denen sich nicht nur das Alltagsleben und der Prozess der Sinnstiftung
verstehen lassen kénnen. Mit ihnen lasst sich auch viel iiber Begriffe wie »Trauma,
»Grenze«, »Integration« usw. lernen, sofern diese Narrative in einem breiteren Kon-
text gesehen werden. Die Art und Weise des Erinnerns und Erzihlens®® schien mir
ebenfalls interessant. Es war nicht so, dass jeder seine Geschichte kurz erzihlte und
dann die nichste Person an der Reihe war, sondern es gab in jeder Erzihlung Erinne-
rungen, in denen die anderen den Erzihler unterbrachen und die eigene Geschich-
te in die Erzihlung einbanden. Dadurch entstand ein Hauptnarrativ mit mehreren
Teilnarrativen, die parallel und gleichzeitig verliefen. Diese Narrative waren nicht
identisch, jedoch hatten sie Gemeinsambkeiten, da sie bestimmte Zeiten und Riu-
men gemeinsam einschlossen.

Hermann Bausinger spricht in diesem Zusammenhang in einem &lteren Text
von der »Struktur des alltiglichen Erzihlens« als einer Kritik an der damaligen Er-

28  Vgl. Marcus, »Ethnography in/of the World System«.

29  Hess u.a., Der lange Sommer der Migration.

30 Diese Art und Weise des Erinnerns habe ich in Kapitel 4 mithilfe der Begriffe »acts of remem-
bering«, »acts of witnessing« and »act of working through« diskutiert und analysiert.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

zihlforschung, die die alltiglichen Erzihlmotive im Vergleich zu Mirchen weniger
beachtete.*' Er argumentiert, dass in einem alltiglichen Gesprich Narrative von un-
terschiedlichen Erzihler:innen in einer Erzihlsituation ineinander verwoben sind.
Jedes dieser Narrative wird zu angemessener Zeit »in den Vordergrund treten«*?,
worauf die erzihlende Person wartete. So wird der Druck des Erzihlens einer Ge-
schichte, den er:sie wihrend des Gesprichs fiihlt, ausgeglichen und »die Geschichte
wird befreit — und der Erzihler wird von seiner befreit, ohne dass er sie verliert«*.
Diese »Poesie des Alltags« machte sich im Verlauf des Gespriches als Spannungs-
feld bemerkbar;in dem Sinne, dass sich die ineinander verwobenen Narrative in den
Vordergrund stellen, um das Hauptnarrativ zu modifizieren. Bevor ich der Struktur
der Narrative in dieser Arbeit mehr auf den Grund gehe, werde ich etwas themati-
sieren, das nicht nur diese Struktur, sondern auch die gesamte Arbeit beeinflusst
hat: »iranische«<** Musik.

»Iranische« Musik im Allgemeinen und bedahe® als ein Genre der iranischen
Musik im Besonderen spielten eine zentrale Rolle, nicht nur in unseren Interak-
tionen, sondern auch in meiner ethnografischen Begegnung mit dem Feld. Musik
half mir erstens, mein »Selbst« —sogar jenseits der identitiren Konzeptualisierun-
gen des »Selbst« — in den ethnografischen Weben und Verwobenheiten von Interak-
tionen, Bedeutungen, Interpretationen und (Nicht-)Verstehen besser zu verstehen
und zu thematisieren. Zweitens ermoglichte sie mir, die Erzihlungen und Erzihl-
momente, durch die ich diese Arbeit strukturieren konnte, zu erkennen. Drittens
wurde die Praxis des Schreibens dieser Ethnografie von Musik und bedahe maf3geb-
lich beeinflusst.

31 Vgl. Bausinger, »Strukturen des alltaglichen Erzdhlens«.

32 Ebd, 247.

33 Bausinger, Vom Erzihlen, 22.

34  Die Art von Musik, die wir spielten, als »iranische Musik« zu bezeichnen, bedeutet, dass ich
diese Musik nicht als ein homogenes Gesamtkonzept betrachte, das mit einer nationalen
Identitat verbunden ist, die sich auf die Grenzen des Nationalstaates beschrankt. Ich bin mir
der Paradoxie der Bezeichnung »iranisch« vollkommen bewusst. Diese Musik »iranisch« zu
nennen ist vielmehr eine praktische Entscheidung.

35  Bedahe ist eine Art des freien Spielens (nicht nur) in der iranischen Musik, in der die spie-
lende Person ihr Musiknarrativ ohne tbliche Vorbereitung und spontan und aus dem Steg-
reif heraus mit ihrem Musikinstrument erzdhlt. Hier ist wichtig zu erwdhnen, dass die Praxis
des Musikspielens in der iranischen Musik oft mit der Narrativierung verglichen wird. Dieser
Vergleich kommt dieser Arbeit sehr gelegen, da er unterschiedliche Phasen der ethnografi-
schen Arbeitverbindet. Bei dieser geht es ebenfalls um die Narrativierung, nicht nur wiahrend
des Schreibens, sondern auch wihrend der Datenerhebung durch Gesprache, Interviews und
teilnehmende Beobachtung — sowie wihrend der Datenauswertung und Strukturierung der
Arbeit. Im gesamten Prozess dieses Projekts hat bedahe merkliche Spuren hinterlassen. Des-
halb schien es wichtig, bedahe in der Einleitung zu thematisieren.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

29


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Die Entdeckung der Grenzbereiche zwischen Ethnografie und Musik ist nicht
neu. Neben den Beitragen im Fach Musikethnologie gibt es ein klassisches Zitat von
John van Maanen, in dem er anmerkt, dass »what a fieldworker learns over time
[...]11is perhaps more akin to learning to play a musical instrument than to solving
a puzzle. What the fieldworker learns is how to appreciate the world in a different
key«*®. Diese metaphorische Verbindung wurde von Humphreys et al. im Kontext
der Jazz-Musik erweitert, in dem sie die Improvisation der Conversation, die zwi-
schen spielenden Personen wihrend des Jazz-Spielens entsteht, mit der Improvi-
sation in der Praxis der Ethnografie in Verbindung setzen. Sie betonen die Selbst-
identifikations- und Selbstfindungsprozesse in der Jazz-Improvisation und argu-
mentieren, dass die Praxis der Ethnografie ebenfalls als ein Improvisationsprozess
gedeutet werden kann; nicht nur in den Gesprichen und Beobachtungen, sondern
auch in der Selbstreflexion und Begegnung mit den Daten, da, so Humphreys et al.,
Ethnografie ebenfalls ein Selbstfindungsprozess ist, in dem die forschende Person
sich selbst, ihre Fihigkeiten und ihre Grenzen in der Begegnung mit anderen ge-
staltet:?’

»We think that initially ethnographers improvise in situations they encounter
while observing their subjects, then begin to improvise like their subjects until
they can play tunes along with them convincingly. Furthermore, ethnographers
must improvise within the framework/chord sequence provided by the current
standards of academic publishing in order to find a way to communicate what
they have learned while improvising on situations with their others.«*

Das gilt in der vorliegenden Arbeit nicht nur metaphorisch, sondern auch wort-
wortlich, da hier Musik ein wichtiger Teil der ethnografischen Praxis ist. In der ira-
nischen Musik sollen die spielenden Personen ebenfalls miteinander ham-hes (ge-
stimmt) sein, damit sie eine harmonische conversation in bedahe fithren kénnen. Das
trifft auf diese ethnografische Arbeit in unterschiedlicher Weise zu:

1. Spontanitit ist ein wichtiges Merkmal von bedahe, genauso wie die Gesprache
der Feldforschung und die erzihlten Narrative der Menschen. Die Spontanitit
in dieser Arbeit, wie die Spontanitit von bedahe, macht sie durch die chaotischen
Narrative einerseits chaotisch. Auf der anderen Seite ist dieses Chaos nicht un-
strukturiert.

2. Bedahe bleibt dem gegenwirtigen Moment und ebenfalls dem Dasein in der Ge-
genwart treu. Das heiflt aber nicht, dass alles auf diesem Moment beschrinkt

36 Van Maanen, Tales of the Field, 118.
37  Vgl. Humphreys, Brown und Hatch, »Is Ethnography Jazz?«
38 Ebd,13.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

ist. Der Kdper (und die Erinnerung) der spielenden Person bringen die Vergan-
genheit (die Melodien, die sie in der Vergangenheit gelernt und gespielt, und die
musikalischen Erfahrungen, die sie frither gemacht hat) in die Gegenwart. Das
Gleiche trifft auf die Narrative in dieser Arbeit zu.

3. Bedahe ist nicht vorhersehbar. So passiert es oft, dass die spielende Person in ei-
ner Tonleiter mit dem Spielen anfingt und in einer anderen endet, die sie nicht
geplant hatte. Das gilt ebenfalls fiir diese Arbeit, nicht nur in der Zusammenar-
beit und Interaktion zwischen mir und den Befragten, sondern auch im Prozess
des Schreibens dieser Ethnografie.

Aus diesem Grund fingen wir zuerst an, zusammen bedahe zu spielen, als wir zum
ersten Mal gemeinsam spielten. Wir wollten ham-hes werden, damit wir harmo-
nisch spielen kénnen. Fiir den ersten Auftritt entschieden wir uns, etwas in Bayat-
e-Esfahan zu spielen. Bayat-e-Esfahan ist ein »Avaz« der iranischen Musik, das ei-
nen melancholischen Klang hat. Iranische Musik besteht aus sieben »Dastgah« und
fiinf »Avaz«,* die trotz ihrer Unabhingigkeit miteinander verbunden sind. Sie ver-
fugen tiber zahlreiche Lieder und Klinge, die »Gu$e« genannt werden. Die »Guse«
bestimmen nicht nur den Melodie-Ablauf der »Dastgah« oder »Avaz«, sondern er-
moglichen der spielenden Person, sich zwischen unterschiedlichen »Dastgah« oder
»Avaz« zu bewegen.

Die Form von bedahe wird als Improvisation verstanden, in der die spielende
Person sich ungezwungen und frei von den strukturellen musikalischen Zwingen
zwischen unterschiedlichen »Dastgah« und »Avaz« bewegen und neue musikalische
Riume und Klange erschaffen kann. Diese Freiheit der spielenden Person ist jedoch
nicht uneingeschrinkt und bedingungslos. Bei bedahe geht es um diese individuelle
Freiheit; allerdings ist das eine »semi-strukturierte Freiheit«. Die »GuSe« ermogli-
chen der spielenden Person, ihrem Hauptnarrativ ein neues Narrativ anzuhingen,
das ginzlich anders klingt. Das Hauptnarrativ bleibt aber insofern erkennbar, als
dass die spielende Person zu diesem zuriickkehrt.

Unsere Gespriche trugen in diesem Sinn die Anmut von bedahe in sich.*® Im ers-
ten Auftritt war bayat-e esfehan unser Hauptnarrativ. Mithilfe der »Guse« haben wir
uns mehrmals durch die »Dastgah« und »Avaz« bewegt.

Inspiriert von der Musik, mit der wir uns als Band, Freunde und Forschungsteil-
nehmer begegneten, nenne ich ebenfalls die Erzihlmomente, in denen die anderen
ihre eigenen Narrative in das Narrativ des Erzihlers einbetten konnten: »Guse«. Die

39 Die Dastgah und Avaz sind die Tonarten (Tongeschlechter) der iranischen Musik, die sich
durch die Tonabstande und Tonintervalle im modalen System der iranischen Musik auszeich-
nen. Beispilesweise klingt Mahur (ein Dastgah) wie Dur und Bayat-e-Esfahan (ein Avaz) klingt
wie Moll in der klassisschen Musik.

40 Das gilt nicht nur fiir die iranische Musik, sondern auch fiir die iranische Architektur.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

M


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

»Gue« sind in dieser Arbeit kurze Momente in den Erzihlungen und Erinnerungen
von gemeinsamen Orten, Handlungen, Charakteren und Konzepten, die im Prozess
der Fluchterfahrung von mehreren anwesenden Personen geteilt werden. Sie finden
die »GuSe« in ihren eigenen Narrativen wieder und konnen diese hervorheben.

So waren drei der anwesenden Personen unserer ersten Probesitzung in der
Tiirkei gewesen, bevor sie mit dem Schlauchboot nach Europa kamen. Zufilliger-
weise iibertraten alle von einem Punkt in Cesme, einer kleinen Stadt in der Tiirkei,
die Grenze nach Europa. Der Punkt in dieser Stadt wurde von den Gefliichteten
und auch von Schmuggler:innen Noghte* genannt. Noghte ist ein persisches Wort
und heifdt »Punkt«. Dieser von diesen drei Personen erlebte Punkt konnte bereits in
der ersten Probesitzung deren schnelle Erzihlung von den Fluchterfahrungen mit-
einander verbinden. Wenn Ahmad beispielsweise von seiner Grenzerfahrung und
Noghte berichtete, hatten Siamak und Pooyan auch etwas dazu zu sagen. Das glei-
che gilt fiir »Trauma« oder »zarbe-ye-ruhi«*?, »Aufenthalt« oder »Aufenthaltstitel«,
»Abschiebung« oder »Abschiebeverbot«, »Integration« oder »Integrationskursc,
»Deutsch« oder »Deutschkurs« sowie »Arbeit« und »prekire Lebenssituation«.

Die »Guse« hatten beziiglich der Erzihlungen nicht nur eine erginzende oder
bestitigende Funktion, sondern sie waren Punkte, in denen unterschiedliche Narra-
tive sich zeugend, vergleichend, gegensitzlich und eben kritisch trafen. Die »Guse«
sind in diesem Sinn die Punkte des Hin- und Hergehens; das, an dem die (wider-
spriichlichen) Narrative sich treffen, an dem die Narrative potenziell chaotisch(er)
werden. In meisten Fillen waren jedoch die »Gu$e« die Spannungsfelder, die es die-
ser Arbeit ermoglichten, die Forschungsfragen besser im Forschungsfeld zu kontex-
tualisieren.

Diese Punkte haben mir geholfen, den Menschen durch besser ihre Narrative zu
folgen, selbst wenn ich an den Erfahrungen nicht teilnehmen konnte, die sie bereits
vor unserem ersten Treffen gemacht hatten. Aufierdem ermoglichten es die »Gusex,
diese Arbeit insofern zu strukturieren, als dass sich jedes Kapitel mit einem »Guse«
und dessen Verbindung mit den anderen beschiftigt.

Direkt nach dem ersten Treffen wurde mir bewusst, dass die Konzipierung der
Feldforschung bei der Musikband nicht nur eine neue Perspektive in meine der-
zeitigen Forschungsfragen und mein Forschungsvorhaben miteinbringen kann;
vielmehr hatte dieses Feld das Potenzial, meine Vorannahmen zu kritisieren und

41 Noghte ist ein persisches Wort fiir »Punkt«. Auf Tiirkisch wird es Nukta geschrieben und aus-
gesprochen.
42 Dt.:»Schlag auf die Seele«.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

zu problematisieren, da die forschende Person ebenfalls mit Theorien und Fragen
ins Feld eintritt, mit denen sie sozialisiert worden ist.

Der erste Auftritt fand in einer katholischen Kirche im Ruhrgebiet statt. Davor
hatten wir nur einen Tag fiir die Probe. Trotzdem schafften wir es, mehrere Lieder
auf Persisch und Kurdisch zu spielen. Nach dem Auftritt gingen alle in den Kirchhof,
um Glithwein zu trinken und einer anderen Musikband zuzuhéren. Da bemerkte ich
zum ersten Mal die Dynamiken und Interaktionen zwischen uns als Band mit ande-
ren (Kirchengemeinde und -organisation). Diese Dynamiken schienen vom Anfang
an fiir meine Arbeit von grofler Bedeutung, da sie es ermdglichten, die Narrative der
Menschen (die Bandmitglieder) in einem soziokulturellen und politischen Kontext
in Deutschland zu verorten.

In der Kulturanthropologie werden Erzihlungen als die Reprisentation eines
»complex act of self-representation and self-interpretation in social context«* und
eine »soziale und kulturelle Leistung«** betrachtet. Die Praxis des Erzihlens wird
als eine Kulturtechnik® verstanden, die nicht nur die Erinnerungen strukturiert,
sondern Erfahrungen formt und gestaltet.** Menschen sind jedoch nicht »narra-
tiv determiniert, sondern narrativ enkulturiert und sozialisiert«*’. Die Erzdhlungen
»shape action because they embody compelling motives, strong feelings, vague as-
pirations, clear intentions, or well-defined goals«; diese Narrative »once acted out,
»make« events and >make« history. They contribute to the reality of their participan-
ts«.*® In diesem Sinne sind Narrative nicht nur eine Konstruktion der Erfahrung,
die Menschen in der Vergangenheit gemacht haben, sondern sie sind ein Versuch,
die erlebte Vergangenheit mit der gegenwirtigen Erzdhlung zu verbinden, um die
zukiinftige Realitit definieren zu konnen. Diese temporale Grundlage der Erzih-
lungen wird in der Kulturanthropologie als eine Disziplin und in der Ethnografie als
eine methodologische und methodische Herangehensweise besonders hervorgeho-
ben. Silke Meyer argumentiert diesbeziiglich, dass in der ethnografischen Perspek-
tive bei Narrativen der Fokus mehr auf dem gegenwirtigen Erzihlen liegt anstatt
nur auf den Ereignissen, an die erinnert wird.

»Die narratologische Grundthese geht davon aus, dass Menschen mitihren Erzdh-
lungen an der Gegenwart, das heifst an ihren aktuellen kommunikativen Konstel-
lationen vor einem historischen Kontext ankniipfen: sDiese Gegenwart ist konsti-
tutiv fiir das, was wir Vergangenheit nennen, als solche identifizieren, beschrei-
ben, verstehen oder erklaren und vom ehemaligen Geschehen begrifflich unter-

43 Meyer, »Editorial«, 2.

44 Meyer, »Was heifSt Erzdhlen?«

45  Vgl. Bendix, »Reflections on Earthquake Narratives«; Marzolph und Bendix, »Introduction«.
46  Vgl. Rosaldo, »Culture & Truth: The Remaking of Social Analysis«.

47  Meyer, »Was heifdt Erzihlen?«, 251.

48  Rosaldo, »Culture & Truth: The Remaking of Social Analysis«, 129.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

33


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

scheiden.*° Der Gegenwartsbezug des Erzihlens macht dieses zur Konstruktion,
denn damit wird die Struktur des Erzdhlten primar geformt von narrativen Mus-
tern und nicht von der Abfolge von Ereignissen.«*°

Aus diesem Grund ist es nicht ausreichend, nur auf die »Erzihlsujets (the told)« zu
fokussieren. Es muss auflerdem auf die »Erzahlstruktur (the telling)« verwiesen wer-
den, um die »historisch-kulturelle Bedingtheit von Erzihlformen sowie [die] [...]
sinnstiftende Bedeutung von Erzihlungen«* untersuchen zu kénnen. Daher wurde
in dieser Arbeit neben den Ereignissen, die in die Erinnerung der Menschen einge-
prigt sind und sich in ihre Narrative dringen, auf die Art und Weise des Erzihlens
fokussiert. Das heifdt, dass es fiir diese Arbeit bedeutsam war, die erinnerten Er-
eignisse und Erzahlstrukturen mit den kulturellen Referenzen dieser Strukturen zu
verbinden. In dieser Perspektive wird nicht nur gefragt, »was erzihlt wird, son-
dern auch, »wie etwas erzdhlt wird« und »zu welchem Zeitpunkt, in welcher Situa-
tion und in welcher Gruppe etwas erzihlt wird«. Da wir wegen der Musikauffiih-
rungen meistens mehrere Tage zusammen verbrachten und ich in bei den meisten
formellen und informellen Gesprichen, Afterpartys, Diskussionen, Organisations-
meetings und internen Gesprichen, in denen die Gespriche ebenfalls mit anderen
reflektiert wurden, anwesend war, merkte ich, dass die Formen und auch die In-
halte der Erzdhlungen in den verschiedenen Gruppen unterschiedlich waren. Diese
Unterschiede wurden mit der Zeit grofer; je linger sie mich kannten, umso direk-
ter, kritischer und deshalb unterschiedlicher wurden die mir erzihlten Narrative zu
dem, was in anderen Gruppen erzihlt wurde. Diese Dynamiken wurden in dieser
Arbeit als ein wichtiges Merkmal des sozialen Lebens betrachtet, von dem viel itber
die Lebenssituation der Menschen und ihre Interaktion mit der (neuen) Umgebung
zu lernen ist.

Die erste Musikauffithrung war erfolgreich und machte uns Spaf3. Wir tausch-
ten Nummern aus und entschieden uns, eine Band zu griinden und uns ab und zu zu
treffen und Musik zu machen. Da erzihlte ich ihnen von meinem Promotionspro-
jekt bzw. meinen Forschungsinteressen und fragte sie, ob sie einverstanden wiren,
dass ich die Band und unsere Gespriche als die Feldforschung meiner Doktorarbeit
definiere.

»Ja, unbedingt! Aber nur, wenn du nicht alles der iranischen Regierung er-
zihlst«, sagte Ahmad im Scherz und wir alle lachten.

49  Jurgen Straub: Erzdhltheorie/Narration. In: Glinther Mey, Katja Mruck (Hg.): Handbuch
Qualitative Forschung in der Psychologie. Wiesbaden 2010, 136150, hier 140.

50  Meyer, »Was heifdt Erzahlen?«, 245—46.

51 Ebd., 249.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

Aufkleber des »Misstrauens«

Uber diesen Scherz haben wir gelacht, jedoch »blieb« er mindestens ein Jahr lang
an mir haften. Mit »haften« meine ich nicht nur, dass Ahmads Scherz und dessen
Formulierung in meinem Gedichtnis blieb und ich innerlich, personlich und sogar
ethnografisch und theoretisch damit beschiftigt war. Dieser Scherz blieb in meinem
Korper und markierte mich in meinem Feld als »noch nicht vertrauenswiirdig«. Zu
diesem Zeitpunkt war ich ganz neu in Deutschland, und die Verhaltensweisen der
fragmentierten iranischen Diasporas®?, zu denen ich selbst auch angehérte, waren
mir noch nicht bekannt. Mein Wissen in diesem Bereich basierte derzeit entweder
auf den Erfahrungen meiner Freund:innen, die bereits lingere Aufenthalte in Eu-
ropa absolviert hatten, oder auf den Memoiren, Biichern und ethnografischen Stu-
dien, die ich gelesen hatte. Dieses Wissen trug jedoch dazu bei, dass ich zumindest
hinsichtlich dieses »Misstrauens« im Feld nicht schockiert und sogar teilweise dar-
auf vorbereitet war. Der Scherz verwies auf die Frage des »Misstrauens« unter den
iranischen Diasporas, dass »jede:r Iraner:in« im Ausland ein Agent der iranischen
Regierung sein kann, solange nicht das Gegenteil bewiesen ist.”

Dieses »Misstrauen« bestand jedoch nicht nur vonseiten der iranischen Dia-
sporas, sondern auch der iranischen Regierung den Iraner:innen gegeniiber, die im
Ausland leben. Zu dieser Reproduktion des vielseitigen »Misstrauens« lisst sich ein
allgemeines »Misstrauen« gegeniiber »Auslinder:innen« in Europa hinzufiigen.>*

»Vertrauen« und »Misstrauen« werden in der Kulturanthropologie nicht als blo-
Re Gegensitze oder nur als eine Einstellung gegeniiber »anderen« Menschen be-
trachtet. Matthew Carey argumentiert beispielsweise, dass »Misstrauen« nicht ein-
fach die Abwesenheit des »Vertrauens« ist. Vielmehr, Vertrauen »shapes and pro-
duces particular social forms«®. Das oben genannte vielseitige »Misstrauen«, das
eine wichtige Rolle in der Formierung der heutigen iranischen Diasporas in Euro-
pa und Nordamerika spielt,*® berithrt diese Untersuchung in dem Sinne, dass es
die Interaktionen zwischen mir und den anderen Teilnehmenden bedeutsam beein-
flusste. Auflerdem formt dieses Misstrauen meine Existenz in diesem Feld, da ich
ebenfalls auflerhalb des Irans lebe und deswegen tiglich den »diasporic practices«
in der »fragmentierten iranischen Diaspora«*”’ in Europa begegnet bin und daher
die Gedanken und Emotionen des »Misstrauens« an meinem Korper als Iraner in

52 Khosravi, »A Fragmented Diaspora«.

53  Vgl. Mostofi, »Who We Are«.

54  Hieristwichtigzu betonen, dass dieses vielseitige »Misstrauen« zahlreiche Iraner:innen und
auch die Teilnehmenden dieses Projekts betrifft.

55  Carey, Mistrust, 3.

56  Vgl. Khosravi, »A Fragmented Diaspora«; Naficy, »5. The Dracula Ballet«; Naficy, The Making
of Exile Cultures; Shakhsari, Politics of Rightful Killing; Mostofi, »Who We Are«.

57  Khosravi, »A Fragmented Diaspora«.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

35


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

der Diaspora kleben, um die Worte von Sara Ahmed*® zu verwenden. »Misstrauenc
gestaltet die Interaktionen zwischen den Fragmenten der iranischen Diaspora, um
nicht nur ihre Positionen gegeniiber einander zu definieren, sondern auch gegen-
iiber dem Iran als »Home«, »Heimat« oder fiir manche als »Nation«. In diesen De-
finitionen spielen »diaspiric practices« und »diasporic entrepreneurship«,” an de-
nen unterschiedliche Akteur:innen beteiligt sind, eine wichtige Rolle. Die Prisenz
der iranischen Regierung als ein Akteur in diesem Feld zusammen mit den anderen
politischen und nicht politischen Organisationen, anderen Lindern und Regierun-
gen sowie den groflen Oppositionen in den iranischen Diasporas produzieren oder
verstirken zumindest das »Misstrauen« unter Iraner:innen.*

Nach ungefihr einem Jahr fragte mich Ahmad, ob ich einen iranischen Forscher
und Dokumentarfilmregisseur kenne, als wir mit der Probe fertig waren und uns
auf den Weg zu unserem Aufenthalt machen wollten. Alle drei sahen mich sehr in-
teressiert an und warteten auf meine Antwort. Ihr Schweigen und ihre interessier-
ten Blicke machten mir bewusst, dass es um etwas Ernstes ging, und dass sie unter
sich vermutlich iiber dieses Thema gesprochen hatten.

»Nein, leider nicht. Warum?«, fragte ich verwirrt und unsicher.

»Weil er auch wie du iiber Migration und iranische Flichtlinge geforscht hat,
und zwar schon lange. Er hat mit vielen Iraner:innen Interviews durchgefiihrt
und daraus einen Dokumentarfilm gemacht. Er war und ist sehr bekannt unter
Iraner:innen hier in der Region«, antwortet Ahmad.

»Sehr interessant! Ich kenne ihn aber nicht. Ist er immer noch hier? Kénnen wir
ihn mal treffen?«, fragte ich nur, weil ich hoflich sein wollte und das Gefiihl hatte,
dass diese Diskussion nicht gut enden wiirde.

»Nee, er ist jetzt im Iran. Er hat alle seine Interviews und seinen Film dem se-
da-o-sima (iranisches Nationalfernsehen) verkauft. Stell dir vor, er hat hier mit vie-
len Iraner:innen Interviews gefithrt und viele von ihnen gefilmt und ist dann in den
Iran gegangen und hat alles dem iranischen Nationalfernsehen gegeben. Du weifdt
sehr gut, dass viele iranische >Fliichtlinge« nicht von der iranischen Regierung iden-
tifiziert werden wollen, geschweige denn ihr Bild im iranischen Fernsehen sehen
mochtenc, sagte Ahmad etwas aufgeregt.

Ich war nicht schockiert, dass jemand so etwas getan hatte, und wusste, dass
dieses Thema, das mit Ahmads Scherz ein Jahr zuvor angestoflen wurde, sich ir-
gendwann wieder wie eine nicht heilende Wunde 6ffnen wiirde. Ich war aber nicht
ginzlich unvorbereitet.

»Das weifd ich genau. Aber hat er seinen Interviewpartner:innen nicht davor ge-
sagt, dass er so was machen wiirde?«, fragte ich, obwohl ich bereits die Antwort

58  Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion.
59  Shakhsari, Politics of Rightful Killing.
60 Vgl Naficy, »Persian Miniature Writing«.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

wusste. Meine Intention war aber, ihnen zu garantieren, dass ich so etwas auf kei-
nen Fall machen wiirde. Ein paar Monate vor diesem Gesprich hatte ich das Institut
gebeten, fiir mich eine Internetseite zu erstellen; genau deswegen, weil ich dieses
Gesprich vorhergesehen hatte; genau deswegen, weil ich mir selbst an ihrer Stelle
Sorgen gemacht hitte, ob die Forscher:innen und Filmemacher:innen vertrauens-
wiirdig sind oder nicht. Ich wiederholte, dass die Interviews auf keinen Fall weiter-
gegeben und alle Daten anonymisieret wiirden. Ich zeigte ihnen meine Seite auf der
Universititswebseite und sagte ihnen, dass sie sich in solchen Fillen an die Univer-
sitit wenden konnen.

Dieses Gesprich stellte sich als ein wichtiger Punkt in diesem Projekt heraus.
Vor diesem Gesprich hatte ich das Gefiihl, dass sie manchmal vorsichtig mit mir
waren. Ich dachte, dass sie mich im Lauf eines Jahres fiir vertrauenswiirdig hal-
ten wiirden. Dieses Gesprich zeigte mir, dass sie sicherer wurden und mir vertrau-
en wollten. Durch Ahmads Frage erkannte ich den »Noch nicht vertrauenswiirdig«-
Aufkleber immer noch an meinem Korper.

Aufbau der Arbeit

Diese Arbeit beginnt mit dem Begriff »Trauma«. Die Feldforschung dieser Untersu-
chung und auch die kritische Traumaforschung zeigen, dass die Vorannahmen zu
»Trauma« im Kontext der Flucht und Migration nicht neutral sind. Die vorliegende
Forschung durchlduft eine gesamte Geschichte von »Trauma« hin zu »Erinnerungs-
briichen«. Diese theoretische und begriftliche Reise ist in dem Sinne von Bedeutung,
welche Rolle der Begriff »Trauma« im Kontext der europiischen Migrationspolitik
spielt und welche Konsequenzen diese Rolle fiir das Leben der Menschen hat. Diese
Reise ist der zentrale Punkt im nichsten Kapitel, »Vom Trauma zu Erinnerungsbrii-
chen.

Das Kapitel »Vor der Abschiebung: Das Einschreiben des Gesetzes in den Kor-
per«schliefdt direkt an den Begriff »Trauma« und seine Darstellung in der sowie sei-
nen Einfluss auf die Migrationspolitik an. Die Narrative der Abschiebung erschei-
nen von Anfang der Fluchterfahrung an als eine Angst, die sich in den Kérper der
Gefliichteten einschreibt. Im Gegensatz zu den dominanten Narrativen von »Trau-
ma und Migration« zeigt diese Arbeit, dass Abschiebung als die Folge der Migrati-
onspolitik mehr mit Trauma zu tun hat als beispielsweise Grenzerfahrung oder die
Narrative im sog. »Herkunftsland«.

Die Narrative der Menschen in dieser Arbeit beginnen normalerweise mit
Grenzerfahrungen. Grenzen und Grenzerfahrungen konnen ihren festen Platz in
den (gebrochenen) Erinnerungen von Menschen haben, die diese Erfahrung min-
destens einmal im Leben gemacht haben. In dieser Arbeit werden Grenzen als

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

37


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

eine Raumzeit® verstanden, in der Menschen grundlegende Lebensverinderun-
gen erfahren. Die Erfahrungen der Teilnehmenden in der Untersuchung werden
nicht nur im Kontext (inter-)nationaler Politik, sondern auch vor ihrem iranischen
Hintergrund thematisiert. Das Kapitel, »Noghte und die Produktion der Erinne-
rungsbriiche: Riumlichkeit, Temporalitit und Intensitit der Grenzerfahrung,
beschiftigt sich mit den Grenzen und Grenzerfahrungen und wie Menschen diese
Erfahrungen formulieren und was man von diesen Narrativen lernen kann.

Ein dominantes Narrativiiber die Gefliichteten in Deutschland ist »Integration,
womit sich das Kapitel »Nee, wir reden auf Persisch weiter .. . <. Erinnerungsbriiche
und die Komplexitit des Subjektivierungsprozesses« beschiftigt. In diesem Sinne
setzt sich diese Arbeit mit den Subjektivierungsprozessen auseinander, die durch
den Begriff (und auch den Diskurs und die politische Formation) »Integration« ge-
schaffen werden. Hier geht es um die Regulierung des menschlichen Kérpers so-
wie um die Produktion der Subjektivititen. In dieser Arbeit werden die Einfliisse
von soziopolitischen Dynamiken und Formationen wie Integration in das Alltagsle-
benund die Lebensumstinde deriranischen Gefliichteten in Deutschland erforscht.
Dieser Teil hat zum Ziel, anhand der Zentralisierung der Lebensumstinde der Ge-
flichteten ihre Begegnungen mit dem Begriff Integration zu analysieren und den
Subjektivierungsprozess durch Integration verstehbar zu machen.

Auch Aufenthalt, Zimmer und Status werden von den Beteiligten dieser Unter-
suchung in ihren Erzihlungen betont, was im Kapitel »Ubernachten, Wohnen, Blei-
ben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel« thematisiert wird. Im Kontext von Flucht
und Migration verkorpert Zimmer die Konfrontation mit dem eigenen Rechtsstatus.
Es symbolisiert die fithlbarste und fassbarste Begegnung des Korpers des:der Ge-
fliichteten mit der eigenen aufenthaltsrechtlichen Rechtsposition in Deutschland.
Die Aufenthaltsorte (hier: die Fliichtlingsheime) werden von ihren Bewohner:innen
mit Namen wie »Hotel« oder padegan (ein persisches Wort fiir Kaserne) bezeichnet
und sind somit deskriptiv. Sie zeugen vor allem von der Art und Weise des Residie-
rens und Wohnens, von der Geschichte der Unterkiinfte sowie den Praktiken der
Akteur:innen.

Die Erfahrung von Prekaritit als iranische:r Gefliichtete:r in Deutschland stellt
eine weitere Kategorie dieser Arbeit dar, die im Kapitel »Akkumulative Prekaritit:
Lokales und globales wegwerfbares Leben« untersucht wird. Prekaritit wird in die-
ser Arbeit nicht nur als eine Situation, in der Menschen leben, sondern auch als eine
korperliche Wahrnehmung verstanden. Dieser Begriff wird in den meisten wissen-
schaftlichen Arbeiten in den Migrationsstudien als der Zustand der Ungewissheit
und state of irregularity®* dargestellt und bezieht sich nicht nur auf die allgemeine

61 Vgl. Weidenhaus, Soziale Raumzeit.
62 Vgl. Khosravi, Precarious Lives.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1Einleitung: Fluchterfahrung, Kérper und Narrative

und existenzielle Vulnerabilitit des Lebens (precariousness),” sondern auch auf po-
litische und rechtliche Regulierungen, die sich als unterschiedliche Verteilung von
Unsicherheit, Gefahr und Hoffnung unter den Gefliichteten manifestieren.® In die-
sem Sinne untersucht diese Arbeit die Prekaritit der iranischen Gefliichteten nicht
nur als einen Ist-Zustand in Deutschland, sondern auch als einen historischen, kér-
perlichen und affektiven Prozess, der auch ihre Leben im Iran mit einschlief3t.

63 Vgl. Butler, Precarious Life.
64 Vgl. Kasmir, »Precarity«; Khosravi, Precarious lives; Parla, Precarious Hope.

hittps://dol.org/10:14361/9783839474855-003 - am 14.02.2026, 06:43:28,

39


https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839474655-003 - am 14.02.2026, 06:43:28.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

