Kapitel 3: Von der Signatur zum klassischen
Zeichen (Renaissance-Klassik)

8. Von der Ahnlichkeit zur Repréisentation

Der archiologische Blick fiir die Seinsweisen der Zeichen deckt den Ubrgang
zwischen der Renaissance und der klassischen Epoche als eine Biindelung
gleichzeitiger und aufeinanderfolgender Ereignisse auf. In der ersten Hilfte des
siebzehnten Jahrhunderts kippt das Wissenssystem der Renaissance um. Ein neu-
er Bruch, der die Ahnlichkeit selbst in ihrem Kern trifft, bereitet dem bisherigen
Spiel des Bruchs und der Doppelung ein Ende: Der Faden der Ahnlichkeit ist
gerissen. Das hat weitreichende Folgen fiir die Seinsweise der Zeichen im All-
gemeinen und der Sprache im Besonderen.

Wenn der Faden der Ahnlichkeit, der im sechzehnten Jahrhundert die sicht-
baren Signaturen mit den von ihnen aufzudeckenden Ahnlichkeiten verkniipfte,
reiBt, miissen sich die Zeichen von den Dingen absondern. Die Ahnlichkeit der
Dinge, bar jener epistemisch notwendigen Differenzierung in vier Grundformen,
wird an den Rand des Wissens gedrangt und wird kiinftig von dort aus anhand
ihres neuartigen Zaubers des ,Nichtdifferenzierens® — empfunden im klassischen
Wissen als die Verweigerung des Gebots der Differenzierung — das neue Wissen
bedriangen. Ein Ri3 geht durch die Mitte der Welt und trennt die Zeichen von den
ehemals verborgenen Ahnlichkeiten. Die alte innere Differenz der Ahnlichkeiten
untereinander wird von einer neuen duferen Differenz zwischen der Ahnlichkeit
der Dinge auf der einen und den Zeichen auf der anderen Seite abgeldst. Damit
sind die Zeichen ihrer Stiitze in der inneren Differenz der Ahnlichkeiten beraubt:
Sie benodtigen einen neuen Boden. Und die Ahnlichkeit ihrerseits bedarf nicht
mehr der Zeichen, wie im sechzehnten Jahrhundert, um tiberhaupt in Erschei-
nung treten zu konnen. Sie ist vielmehr ein erster, unmittelbarer Zusammenhang
geworden, in dem sich die Dinge aufdrangen, und gilt fortan als ein Herd der
Téauschungen, des Irrsinns oder der unterhaltsamen Verwechselungen.

Wie ist es zu erkliren, dass die Ahnlichkeit nunmehr ohne Zuhilfenahme der
Zeichen in Erscheinung treten kann? Zur Beantwortung dieser Frage ist es erfor-
derlich, den RiB3, der jetzt durch die Welt geht, ndher zu betrachten. Zunichst ist
festzustellen, dass jener kleine Weisheitsspiegel, der im sechzehnten Jahrhundert

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

eine der zwei Grenzen der Welt markierte und in dem sich die groe Welt ver-
doppelte, gleichsam aus der Welt herausgesprungen ist." Damit biift einerseits
der Geist wie auch die Zeichen, die die Tétigkeit des Wissens lenken, ihre ehe-
mals notwendige raumzeitliche Welthaftigkeit ein. Andererseits verliert die
raumzeitliche Welt ihren Buch- bzw. Sprachcharakter.

Zwischen dem Geist der Menschen und der Welt der erkennbaren Dinge

Klafft ein Abgrund: In nichts sind sie einander cdhnlich.> Der Geist beinhaltet
Ideen, die Stellvertreter oder Platzhalter bestimmter Objekte sind, denen sie aber
wesenhaft undhnlich sind.> Anders gesagt: Jedes Ding, das existiert, muss sich

1

Das wird bereits in der ersten Regel der kartesischen Regula [Descartes (1972): 3]
zum Ausdruck gebracht, in der die Ahnlichkeit als Grundlage des Vergleichs zweier
Dinge zuriickgewiesen wird. Diese Zuriickweisung betrachtet die Ahnlichkeit als
irrtimliche Gleichsetzung von unterschiedlichen Dingen. In diesem Zusammenhang
beruft sich Descartes z. B. auf den tatséchlichen Unterschied hinter der vordergriin-
digen Ahnlichkeit zwischen Wissenschaft und Handwerk. Dabei bedient er sich
einer fundamentalen Unterscheidung zwischen Geist und Welt bedient: zwischen
der Einheit und Universalitdt der menschlichen Erkenntniskraft und den ontologi-
schen Besonderungen der korperlichen Welt, in der der menschliche Leib verankert
ist.

Bei Leibniz wird die Sache zwar etwas komplizierter, sie beruht jedoch auf dersel-
ben archdologischen Disposition. Die Welt besteht aus unendlich vielen von einan-
der unterschiedenen Spiegeln. In jedem dieser Spiegel findet sich die ganze Welt
repréisentiert. Doch handelt es sich dabei nur unter bestimmten Bedingungen um
Geist. Denn aus der Konzeption der Monade geht hervor, dass mit der einfachen
Reprisentation noch nicht die Natur des Menschen gegeben ist. Die Repréisentation
als solche impliziert lediglich eine Seinsweise der Dinge, nach der das Sein und die
Sichtbarkeit, das Perzipiertsein und das Perzipieren notwendig zusammengehen.
Erst mit der Doppelung der Représentation, die wiederum nur in den Zeichen statt-
finden kann, ist so etwas wie Wahrheitsfahigkeit gegeben, das also, was bei Leibniz
Apperzeption heifit: die Natur des menschlichen Denkens mit ihrer inhdrenten Dis-
kursivitit.

Womit keineswegs gesagt ist, dass die Reprisentation notwendig und ausschlielich
anhand der Ideen des Geistes stattfindet. Im Allgemeinen kann durchaus innerhalb
der korperlichen Welt ein Korper einen anderen reprisentieren. Im zehnten Ab-
schnitt der zwolften kartesischen Regel [Descartes (1972): 42] wird fiir solche Vor-
gange der rein korperlichen Reprisentation eine Siegel/Wachs-Analogie (bzw. -
,Imitation“) angewandt. Es befinden sich sowohl der Gemeinsinn als auch die Ein-
bildungskraft im Gehirn, womit beide etwas Korperliches sind. Nun kann der Ge-
meinsinn eine Figur auf das Wachs der Einbildungskraft eindriicken. Damit wird
die Figur im Gemeinsinn zum Objekt einer Reprisentation durch eine Figur in der
Einbildungskraft. Ihrerseits wiederum kann die Figur der Einbildungskraft durch
eine Idee des Verstandes reprisentiert werden. Da eine Verstandesidee aber nichts
Korperliches ist, kann die von ihr geleistete Représentation im strengen Sinne nicht
anhand eines korperlichen Vergleiches wie der Siegel/Wachs-Analogie beschrieben
werden. Jedenfalls gibt es nicht nur rein geistige Représentationen, sondern auch
korperliche, die ohne jede Anteilnahme des Geistes in Tierleibern wie auch in
Automaten zirkulieren kénnen (sieche Abschnitte 9 und 10 der zwolften Regel der
Regule [/bid.: 42], sowie Teil 5.9-5.10 des Discours [Descartes (1990): 91-93]).
Das heifit: Es gibt zwei verschiedene Arten der Reprisentation, gemill den zwei
verschiedenen Arten des Unterschiedes. Die korperliche Représentation beruht auf

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 65

mit Notwendigkeit zwischen einem Objekt und einer davon wesensverschiede-
nen Idee aufteilen, um in Erscheinung treten zu konnen. Von dieser Aufteilung
ausgehend, die gleichzeitig Existenz und Sichtbarkeit eines jeden Dinges garan-
tiert, konnen nun ganz unterschiedliche philosophische Theorien erfolgen — von
einer Zwei-Substanzen-Lehre (Descartes) bis hin zum Beweis der Nichtexistenz
einer Welt realer, nicht geistartiger Dinge (Berkley). Ebenso kann, beziiglich der
Art und Weise der Bildung von Ideen, der philosophische Streit entbrennen
(Descartes-Hobbes-Locke). Entscheidend ist: Der Bruch zwischen der Idee und
ihrem Objekt funktioniert nicht nur negativ als Zuriickweisung der Ahnlichkeit,
als eine Beziehung der blofen Nichtidhnlichkeit, sondern positiv als eine neue
Wissensfigur, die notwendigerweise mit der Existenz des Objektes einhergeht
und seine Sichtbarkeit ermdglicht. Diese Figur, in der sich die Objekte ohne jede
Zuhilfenahme der Zeichen in den Ideen zeigen, heillt Reprdsentation.

dem Unterschied innerhalb des Korperlichen: Dieser Unterschied wird von der Ana-
lyse sowie dem sie begleitenden Bezeichnungsvorgang herausgestellt. Die geistige
Reprisentation eines korperlichen Objektes hingegen beruht auf dem Fundamental-
unterschied zwischen Geist und Korper, genauer, zwischen dem Analysierenden
und dem Analysierten, welcher Unterschied die Voraussetzung jeglicher Analyse
abgibt. Doch wird dieser Unterschied der Unterschiede — der Korper unter einander
und der Korper vom Geist — von der Archdologie in Klammer gesetzt bzw. neutrali-
siert, infolge ihrer Aufmerksamkeit fiir die Seinsweisen der Zeichen. Der Unter-
schied der Unterschiede fillt deshalb nicht ins Gewicht, weil die Archéologie in
ihrer Lektiire des klassischen Wissens nicht, wie gewdhnlich, von dem Fundamen-
talunterschied zwischen Geist und Korper ausgeht. Anders gesprochen: In ihrer
Analyse des klassischen Wissens geht die Archdologie nicht wie etwa die Phino-
menologie von der Fundamentalitit eines Cogito aus, sondern von der Fundamen-
talitdt des Unterschiedes als solchen, und damit ineins: von der Fundamentalitit der
Reprisentation tiberhaupt sowie von dem darauf beruhenden bindren Wissen. ,,So-
bald man aber nicht alles beschreiben kann [d.h.: sobald eine partielle Methodologie
vonndten ist], glaube ich, dass wir durch die Abblendung des Cogito, durch die
Einklammerung dieser urspriinglichen Beleuchtung des Cogito, innere Beziehungs-
systeme sich profilieren sehen, die sonst nicht beschreibbar wiirden. Ich negiere al-
so das Cogito nicht, ich beschrinke mich auf die Beobachtung, dass seine methodo-
logische Fruchtbarkeit nicht mehr so groB ist, wie man geglaubt hat, und dass wir in
jedem Falle unter volliger Miflachtung des Cogito Beschreibungen durchfithren
konnen, die mir objektiv und positiv zu sein scheinen. Merkwiirdigerweise habe ich
innere Erkenntnisstrukturen beschreiben konnen, ohne mich jemals auf das Cogito
zu beziechen, obwohl man seit einigen Jahrhunderten davon iiberzeugt ist, dass es
unmoglich sei, das BewuBtsein zu analysieren, ohne vom Cogito auszugehen.*
[,,Gesprach mit Paulo Caruso®, Foucault (1967), SW:19.] Wenn man aber das Vor-
kommen korperlicher Représentationen ignoriert, bzw. die Reprisentation als sol-
che mit dem Bewusstsein im nachkantischen Sinne identifiziert und das klassische
Wissen vom Cogito aus beurteilt — wie Manfred Frank es tut [Frank (1984)] —, dann
kann man zu den folgenschwersten Verwechselungen gelangen: zwischen dem
klassischen Denken und der Subjektphilosophie des Deutschen Idealismus, der mo-
dernen Linguistik und der Allgemeinen Grammatik, und schlieflich dem Struktura-
lismus und der Archdologie selbst. [/bid.: Vorlesungen 7-10.] Siehe dazu Anm. 7
des Kapitels 5 dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Und die Zeichen finden ihre neue Stiitze in eben dieser Figur. Denn die Re-
prasentation ist die Figur, in der nicht nur die Objekte unabhdngig von den Zei-
chen sich in Ideen zeigen, sondern zugleich die Ideen sich zu Zeichen verkniipfen
und damit ihrerseits in Erscheinung treten konnen. Dazu aber ist die Reprisenta-
tion nur dadurch befdhigt, dass zu ihrem Bruch-Charakter eine Doppelung hinzu-
kommt.

Der Vorgang der neuen klassischen Erkenntnis beginnt, wie gesagt, damit,
dass die Reprisentationen in einer spontanen und zweifelhaften Verkniipfung
auftauchen: im Band ihrer gegenseitigen Ahnlichkeit. Diese Verkniipfung ist
aber eine falsche, da sie den Unterschied der Repréisentationen unterschligt, da
sie also die Reprisentationen unzuldssigerweise zusammenzieht, statt sie in ihrer
Distinktheit hervorzuheben. Daher miissen die Représentationen erst entkniipft
(analysiert) und dann neu verkniipft (geordnet) werden. Der Zusammenhang der
Reprisentationen muss also von einer rohen und anfinglichen Ahnlichkeit in eine
vollstindige und wahre Ordnung tiberfithrt werden.

Den ersten Wink einer legitimen Alternative zur Ahnlichkeit als Form der
Ideenverkniipfung entnimmt man dem natiirlichen Zeichen. Die Idee eines natiir-
lichen Zeichens ist eine Verkniipfung zwischen zwei Ideen und représentiert da-
mit gleichzeitig dreierlei: a) Als Idee tiberhaupt représentiert sie ein Objekt, z.B.
Rauch; b) Zugleich représentiert sie eine zweite /dee, z.B. diejenige des Feuers;
¢) SchlieBlich représentiert sie den Verweisungszusammenhang, z.B. zwischen
Rauch und Feuer, als Band der Reprdsentation zwischen den ihnen entsprechen-
den Ideen. Die Idee des Rauches reprisentiert zugleich die Idee des Feuers und
das Band der Reprdsentation zwischen diesen beiden Ideen. Die Idee eines Zei-
chens ist eine gestufie 1dee, die nicht nur eine andere Idee reprisentiert, sondern
in der sich zugleich die Beziehung der Représentation zwischen beiden reprisen-
tiert, d.h. verdoppelt findet.

Die natiirlichen Zeichen sind aber nur ein Wink®* dafiir, dass jede Idee ein
potentielles Zeichen ist, d.h. die Fdhigkeit besitzt, eine andere Idee zu reprisen-
tieren. In anderen Worten: das Vorkommen natiirlicher Zeichen ist ein Hinweis
auf einen Wesenszug der Reprisentation selbst: ihre Reprdsentierbarkeit mittels
zeichenartiger Ideenverkniipfungen, verstanden als geordnete Vielheiten nicht-
dhnlicher — d.h. entweder identischer oder differenter — Représentationen. In je-
dem (natiirlichen oder kiinstlichen) Zeichen aber findet sich der Bruch der Repri-
sentation — zwischen der repriasentierenden Idee und der reprisentierten Idee —
seinerseits représentiert, d.h. um sich selbst gedoppelt. Das klassische Zeichen ist
der in sich gedoppelte Bruch zwischen einer Idee und einer zweiten Idee, womit
ein neues Spiel des Bruchs und der Doppelung einsetzt. In dieser eigentiimlichen
Fahigkeit der Reprisentation, sich in den Zeichen zu verdoppeln und damit mani-

4 Die natiirlichen Zeichen sind nur eine ,,rudimentire Zeichnung* der konventionel-
len, ,.eine entfernte Skizze, die nur durch die Einfithrung des Arbitrdren vollendet
wird.“ [OD: 96]

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 67

fest zu werden, liegt sogar die neugeartete, klassische Natur des Menschen. An
die Stelle des kleinen Weisheitsspiegels — des Mikrokosmos — an der Grenze der
groflen Welt — des Makrokosmos — ist die wesenhafte Repréisentierbarkeit der
Reprisentation getreten, die als ein der Reprisentation eingebauter Spiegel funk-
tioniert, der diese (die Représentation) sich selbst sichtbar macht.

Wir halten die wichtigsten Punkte dieser Transformation fest. Im sechzehnten
Jahrhundert war es die Welt selbst, die sich mittels des Fadens der Ahnlichkeit im
Weisheitsspiegel des Mikrokosmos verdoppelte. Jetzt hingegen ist es ein Rif in
der Einheit der Welt, der ein Objekt in einer Idee sichtbar werden ldsst, sowie ein
Rifs zwischen zwei Ideen (als Band der Reprisentation zwischen ihnen), der sich
in der Natur des Menschen verdoppelt. Die Zeichen sind keine dingartige Schrift
der Welt mehr, sondern eine Verkniipfung von Ideen, d.h. eine zugleich wesent-
liche und arbitrdre Relation innerhalb der Erkenntnis und der menschlichen Na-
tur: Sie funktionieren, um die Représentationen zu ordnen.

Die Welt ist kein Buch mehr, sondern eine Masse von Représentationen —
von in Ideen gegebenen Objekten —, die mit Hilfe von (natiirlichen oder vor-
zugsweise sogar kiinstlichen) Zeichen gesichtet, geschieden und geordnet werden
konnen und miissen. Sehen und Lesen sind fortan getrennte Tétigkeiten, die auf
verschiedene Sphéren bezogen sind: die der in Ideen sichtbaren Objekte und die
der lesbaren Worter der Sprache. Die Sprache selbst kann sich nun nicht mehr
auf einen anfianglichen Diskurs der Welt berufen, den sie aufzunehmen und zu
kommentieren hitte. Denn die Fiden der Ahnlichkeiten sind gerissen: jene Ahn-
lichkeiten, die einst zwar in sich unterschieden waren, die aber keine Unterschei-
dung zwischen den Dingen und den Zeichen gestatten durften, da sie die Welt zu
einem einzigen Text zusammenwoben. Als eine von der Welt gesonderte Ord-
nung der Zeichen ist die Sprache jetzt zugleich 1) Medium der Erkenntnis — da
sie die durcheinandergemengten Reprisentationen unterscheiden, in der Ordnung
einer zeitlichen Abfolge neu verbinden und damit erkennen hilft — und 2) Kritik
ihrer selbst — da sie als natiirliche Sprache nur ein roher Anfang ist, und damit
zugleich der Ausgangspunkt ihrer moglichen Transformierung und Perfektionie-
rung zu einer kiinstlichen aber exakten Wissenschaftssprache.’

5 Zu der gleichen Zeit, als er an der Ordnung der Dinge arbeitete, fihrte Foucault im
Rahmen eines Kolloquiums (Juli 1964) die zwei unterschiedlichen Seinsweisen der
Sprache in der Renaissance und dem klassischen Zeitalter auf die Griechen zurtick:
,Die Sprache hat jedenfalls in den indo-europdischen Kulturen von jeher zwei Ar-
ten von Verdacht genihrt:

— einerseits den Verdacht, dass die Sprache nicht genau das sagt, was sie sagt. Der
erfasste, manifeste Sinn ist moglicherweise nur ein Sinn minderer Art, der einen an-
deren Sinn schiitzt, zuriickhilt und dennoch iibermittelt, wobei dieser Sinn der stir-
kere und ,,darunter“liegende Sinn ist. Die Griechen sprachen hier von allegoria und
hypnoia;

— andererseits nihrt die Sprache den Verdacht, dass sie in gewisser Weise tiber ihre
im eigentlichen Sinne sprachliche Gestalt hinausgeht und dass auch andere Dinge in
der Welt, die nicht Sprache sind, sprechen. Die Natur, das Meer, das Rauschen der
Béume, die Tiere, Gesichter, Masken, gekreuzte Messer — es konnte immerhin sein,

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Im folgenden Abschnitt dieses Kapitels werden wir versuchen, den Ubergang
zwischen den zwei Seinsweisen der Zeichen — der Signaturen der Renaissance
und der klasssischen Zeichen — schrittweise zu kennzeichnen. Dieser Ubergang
bekundet sich einerseits als ein Geldchter, das sich im Don Quichotte von Cer-
vantes niederschldgt. Andererseits manifestiert er sich, u.a. in den Regule von
Descartes, als ein Riickzug der Zeichen aus der Welt der Dinge und darauthin als
das analytische Funktionieren der Zeichen innerhalb des Raumes der universellen
menschlichen Weisheit, der mathesis universalis. Dieser Ubergang ist konstitutiv
fiir die Seinsweise der klassischen Zeichen: Jeder Gebrauch der Zeichen im
Dienste der Erkenntnis ist analytisch, d.h. aber zugleich polemisch gegeniiber der
Ahnlichkeit und den Signaturen der Renaissance. Der Ubergang zwischen den
Signaturen und den klassischen Zeichen ist jedem einzelnen Vorkommnis des
klassischen Zeichens eingeschrieben. In anderen Worten: Jede Aussage der klas-
sischen Epoche, sofern sie analytisch ist, hat den Charakter eines Ereignisses im
Sinne dieses Uberganges und seines Gelichters.

9. Das Geldchter der Reprasentation

,Es ist nicht leicht, den Status der Diskontinuitdten fiir die Geschichte im allge-
meinen festzulegen. Zweifelsohne ist es noch weniger leicht fir die Geschichte
des Denkens. [...] Was will auf allgemeine Weise heilen: nicht mehr einen Ge-
danken denken konnen? Und einen neuen Gedanken einweihen?*

Die Diskontinuitét zwischen dem Denken des sechzehnten Jahrhunderts und
demjenigen der Klassik bietet sich der archdologischen Aufmerksamkeit auf zwei
streng unterscheidbare aber von einander nicht zu trennende Weisen dar. Sie
meldet sich gleichzeitig als Rifl im Faden der Ahnlichkeit und als die neue Wis-
sensform der Représentation. Dieser Doppelcharakter ist der ganzen Reihe jener
Ereignisse abzulesen, die man mit gleichem Recht eine , Krise* der Ahnlichkeit
und eine ,,Geburt™ der Représentation — eine ,,Krisengeburt* bzw. ,,Geburtskrise®
— nennen kann.” Es ist daher folgerichtig, dass die groBe Transformation in der
ersten Hilfte des siebzehnten Jahrhunderts mit einem Doppelgesicht, einem la-

dass all diese Dinge sprechen. Vielleicht gibt es eine Sprache, die nicht in den iibli-
chen sprachlichen Formen zum Ausdruck kommt. Das wire, wenn Sie so wollen,
ganz grob das semainon der Griechen.*

[,,Nietzsche, Freud, Marx®, Foucault (1964) in Schriften 1, Nr. 46: 727]

6 OD: 82/MC: 64 (m)

7 Die Kontiguitdt zwischen Tod und Geburt gehort zu den Grundziigen dessen, was
M. Bakhtin , Karneval* nennt. Sie bestimmt unvermeidlicherweise auch das Karne-
valslachen: ,,Das Lachen ergreift beide Pole des Wechsels, es richtet sich auf den
Prozel3 der Abfolge als solchen, auf die Krise. Im Akt des Karnevalslachens ver-
einigen sich Tod und Wiedergeburt, Verneinung (Spott) und Bejahung (Triumph).
[Bakhtin (1969): 54.] Auf den gegenseitigen Bezug von Diskontinuitdt und Geléch-
ter wird in der Folge ndher eingegangen.

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 69

chenden und einem ernsten, in Erscheinung tritt. Auf der einen Seite gerit die
Ahnlichkeit ins Gesichtsfeld eines dichtenden, zaubernden, schauspielernden und
-stellenden Geldchters. Auf der anderen Seite stellt ihr aus der sicheren Distanz
des deutlichen und unaufhebbaren Unterschiedes der Ernst eines neuen Wissens
nach, das im Ausgang von einer neuen epistemischen Figur spricht. Von diesem
Ernst wird die Ahnlichkeit als bloBer Schein zersetzt, an dessen Stelle die Wahr-
heit der Ordnung zutage tritt. Es scheint daher angemessen, die Wende von der
Gelehrsamkeit des sechzehnten Jahrhunderts zum klassischen Ordnungswissen
als ,,das Gelédchter der Représentation zu kennzeichnen — womit das Lachen und
der Ernst eines solchen Ubergangs in einer einzigen Formel zusammengezogen
sind.

9.1 Das Gelichter tiber die Ahnlichkeit

Plétzlich also fillt ein neues Licht® auf die Ahnlichkeit. Es ist dasselbe Licht, in
dem sich die Klarheit und Distinktheit der cartesianischen Evidenzen abzeichnen
kénnen: das ,,natiirliche Licht der Vernunft“. Dieses Licht offenbart die Ahnlich-
keit als etwas Lacherliches.

Denn von nun an gilt jeder, der sich der Ahnlichkeit als Wissensform bedient,
als verrtickt. Man muss tiber ihn lachen weil er jetzt zu jener Art von Menschen
gehort, die alles mit allem verwechseln und in einer Welt der eingebildeten Ver-
bindungen leben, in der z.B. einfache Herbergen Schlgssern und Schafsherden
Armeen dhnlich scheinen. Man lacht iiber diesen Menschen, weil er weiterhin

8 Man kann die Archdologie des Wissens durchaus als eine Geschichte des Lichtes
betrachten. Darin u.a. liegt die Verwicklung der Archiologie mit dem seinsge-
schichtlichen Denken Heideggers. In einer 1961 verdffentlichten Rezension legt
Foucault — in Anlehnung an A. Koyré — eine kleine Kostprobe einer solchen Ge-
schichte des Lichtes vor: ,,Freud will, dass Kopernikus, Darwin und die Psychoana-
lyse die drei groen Frustrationen gewesen seien, die durch das europdische Wissen
dem Narzismus des Menschen auferlegt wurden. Fiir Kopernikus zumindest: Irrtum.
Als die Mitte der Welt unseren Boden verlief3, entlie3 sie nicht das menschliche
Wesen (I’animal humain) in ein anonymes planetarisches Geschick: sie liel es
einen strengen Kreis — sinnliches Bild der Vollkommenheit — um eine Mitte be-
schreiben, die das Lichtende der Welt, der sichtbare Gott des Trismegistos, die gro-
e kosmische Pupille war. In dieser Helligkeit wird die Erde von der sublunaren
Dumpfheit befreit. Man muss an die Sonnenhymne Marsiglio Ficinos, an diese gan-
ze Lichttheorie der Maler, Physiker und Architekten denken. Die Philosophie des
Menschen: das war diejenige des Aristoteles. Der Humanismus aber ist eingebun-
den in eine grofle Riickkehr des Abendlandes in ein sonnenhaftes Denken. In dieser
hellen Welt wird sich der Klassizismus [das klassische Zeitalter] einrichten, aber die
junge Gewalt der Sonne ist mit einem Male beherrscht. Der grofle Feuerthron, von
dem die Kosmologie des Kopernikus verzaubert war, wird zu einem reinen und
homogenen Raum der intelligiblen Formen.* [,,Alexandre Koyré: Die astrono-
mische Revolution, Kopernikus, Kepler, Borelli“, Foucault (1961), Schriften I, Nr.
6: 239/,,Alexandre Koyré: La Révolution astronomique, Copernic, Kepler, Borelli®,
DE I, no. 6: 170-171 (m)]

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

mit Ahnlichkeiten iiberschiittet, was jetzt zu den offensichtlichsten Unterschieden
gehort — ohne einzusehen, dass diese Ahnlichkeiten nur Ausgeburten der Einbil-
dungskraff’ sind und daher in ein Buch eher als in die Welt der realen Dinge ge-
horen. Man kann nicht mehr allen Ernstes behaupten, dass die in den Romanen
geschriebenen Dinge genauso real seien wie die Dinge, die tatsdchlich in der
Welt vorkommen. Die Welt ist kein Buch und die Realitédt keine Fiktion. Jede
Wesensihnlichkeit zwischen der einen Welt, die im Buch vorkommt, und der
anderen Welt, in der realiter das Buch vorkommt, entbehrt ihrerseits der Realitt.
Sie ist selbst Teil der im Buch geschilderten Welt, d.h.: Sie darf lediglich im
Raum der Fiktion und im Modus der Licherlichkeit (oder der lustvollen Illusion)
existieren, ansonsten wird sie als Tauschung beiseite geschoben. Und jemand,
der diese Ahnlichkeit von Buch und Welt aus ihrer Internierung im Buch zu be-
freien sucht, der also allen Ernstes beide Welten durcheinandermengt, kann sei-
nerseits nicht ernst genommen werden. Er wirkt als komische (oder gefédhrliche)
Figur und gehort am besten selbst interniert: entweder in einen von der Offent-
lichkeit getrennten Raum oder in ein Buch, von wo aus er gute Unterhaltung be-
reitet.'’

Eine solche Figur ist Don Quichotte. Archédologisch gesehen ist Don Qui-
chotte ein Held, ein ,héros du Méme*!' — im gewissen Sinne sogar ein tragischer
Held. Denn wie jeder Held hat er zwar eine Aufgabe, in diesem Fall aber eine,
bei deren Bewiltigung man notwendig scheitert.

Auf den ersten Blick scheint Don Quichotte zwar nicht viel mehr zu sein als
die peinliche Andhnelung an das, was in den gelesenen Romanzen als das ritterli-
che Ethos vorgeschrieben steht. Seine Gesamterscheinung, jede Handlung, die
geringste Geste ist so sehr dem Gelesenen entnommen, dass er schlieBlich selber
beinahe zum Schriftzeichen wird. ,,Als langer magerer Graphismus, wie ein

9 Man braucht nur in das zweite Register dieser Wendezeit einzuschalten — etwa in
die zwolfte der kartesischen Regeln [Descartes (1972)] — um andererseits den Ernst
einer Definition, Erkldrung, Kritik, kurz: der Begrenzung und Nutzbarmachung die-
ser Einbildungskraft zum Zwecke des Wissens am Werk zu sehen, die mit Notwen-
digkeit in eine Kritik der Tduschung und in die allgemeine philosophische Unter-
scheidung zwischen Wahrheit und Irrtum eingebunden sind. Im sechsten Abschnitt
der achten Regel heiflt es: ,,Und zwar bemerken wir in uns, dass allein der Verstand
des Wissens féhig ist, dass er aber von drei anderen Fahigkeiten unterstiitzt oder be-
hindert werden kann, ndmlich von der Einbildungskraft, den Sinnen und dem Ge-
déchtnis. Es ist also in der angemessenen Ordnung nachzusehen, was jede von die-
sen Fahigkeiten schaden kann, um uns davor zu hiiten, oder niitzen kann, um alle
ihre Hilfsquellen zur Verwendung zu bringen. [/bid.: 28.]

10 Als ein Drittes gibt es die unterhaltsame Zurschaustellung des Irren. [Siche WG:
137 ff.]“Wahrscheinlich war es eine sehr alte Sitte des Mittelalters, die Irren zur
Schau zu stellen. [...] Merkwiirdig ist, dass diese Sitte [im klassischen Zeitalter]
nicht verschwand, [...] sondern daB sie sich im Gegenteil gerade dann entwickelte
und in Paris und London geradezu einen institutionellen Charakter annahm.” [WG:
138.]

11 MC: 60.

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 71

Buchstabe, ist er gerade den offenklaffenden Biichern entkommen. Sein ganzes
Wesen ist nur Sprache, Text, bedruckte Blitter, bereits abgeschriebene/eingetra-
gene (transcrite) Geschichte. Er ist aus verkreuzten Wortern gemacht, aus der in
der Welt inmitten der Ahnlichkeit der Dinge irrenden Schrift.“'?

Trife das aber bruchlos zu, so bliebe das Renaissance-Denken weiterhin giil-
tig. Auf dem zweiten Blick sieht man einen Ri} in der Gestalt Don Quichottes,
jenen RiB, von dem die Gestalt des Schauspielers wesentlich durchzogen ist.
Denn in Wahrheit ist er kein Ritter, sondern nur ein armer Edelmann, der bemiiht
ist, ein Ritter zu werden, indem er unabldssig die Biicher konsultiert. ,,Das Buch
ist weniger seine Existenz als seine Aufgabe.“'* Auf der archiologischen Ebene
besteht die tragische Aufgabe Don Quichottes nicht darin, die langst versunkene
Welt des Rittertums zu neuem Leben zu erwecken, sondern die Wahrheit der Bii-
cher zu beweisen. In der ihn umgebenden Welt ist die Ahnlichkeit als Wissens-
form nicht mehr evident, sie muss erst bewiesen werden.

Doch der Beweis, den er liefert, besteht nicht etwa in einer Induktionsbriicke,
ausgehend von unmittelbaren Erfahrungen.'* Vielmehr ist sogar dieser Beweis
den Biichern, d.h. dem Modell der Renaissance, entlehnt. Wie ein Gelehrter aus
dem sechzehnten Jahrhundert macht sich Don Quichotte ans Werk und sammelt
Zeichen, die aber nicht nur verborgene Ahnlichkeiten aufdecken, sondern zual-
lererst die Giiltigkeit dieser Wissensform vorfithren sollen. Sie sollen also Zei-
chen dafiir sein, ,,dass die Zeichen der Sprache den Dingen selbst doch gleich-
formig sind.“"* Es ist genau dieser Anspruch auf Beweis, der den feinen RiB, den
komischen Unterschied zwischen den Signaturen der Renaissance und Don Qui-
chottes Zeichen einfiihrt. In diesen Zeichen, die die Ahnlichkeiten nicht nur auf-
decken, sondern zugleich in ihrer epistemischen Giiltigkeit beweisen sollen, wer-
den die Signaturen verdoppelt und verunsichert.

In einem Wort also sind die Zeichen Don Quichottes Scheinzeichen: Sie sind
nicht mehr die Signaturen der Renaissance und noch nicht die klassischen Zei-
chen. Sie sind die Gestalten des Bruchs und des Schwankens (oder Irrens) zwi-
schen zwei Seinsweisen der Zeichen. Darum muss der Beweis immer wieder
scheitern. Die scheinbar dhnlichen Dinge verharren in ihrem ironischen Abstand
zu einander.

Indem er die Zeichen der Ahnlichkeit sammelt, muss Don Quichotte versu-
chen, die Realitit selbst — und sich selbst darin — in ein Zeichen zu verwandeln:
das Zeichen der ungebrochenen Giiltigkeit der Ahnlichkeit. Warum aber erweist
sich die aufgefundene Ahnlichkeit immer wieder als Tduschung? Selbst die Er-

12 OD: 78/MC: 60 (m).

13 Ibid. (m).

14 Im sechsten Kapitel des ,,Discours® kennzeichnet Descartes das Beweisen (prouver)
als die Denkbewegung, die von den Wirkungen — die der Erfahrung gegeben weden
und deshalb auBler Zweifel sind — zu den Ursachen oder Prinzipien — die beweisbe-
diirftig sind — fiihrt. [Descartes(1990): 123-125.]

15 OD: 79/MC: 61 (m).

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | TEIL Il: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

klarung dafiir entnimmt Don Quichotte seinen Biichern: Es sind méchtige Zaube-
rer, die die wahre Ahnlichkeit der Dinge mit falschen, nur augenscheinlichen
Unterschieden aushéhlen. Nicht die Ahnlichkeit also ist Tauschung fiir Don Qui-
chotte, sondern der Unterschied.'® Und die Tduschung selbst ist nichts anderes
als die Wirkung der Magie, die, wie wir uns erinnern, eine notwendige Implika-
tion der Logik der Ahnlichkeiten war. Konsequenterweise erscheint auch diese
Erkldrung, im Lichte des ,natiirlichen Verstandes* besehen, als Delirium. Don
Quichotte, der abenteuernde und zwischen den Zeichen umherirrende Ritter, ist
in Wahrheit ein Narr.

Das gesamte Denken der Renaissance ist gleichsam auf den delirierenden
Geist Don Quichottes zusammengeschrumpft. Damit wird ein Aufen frei, von
dem aus ein Gelédchter und ein sich neu formierendes Wissen das verabschiedete
Denken erfassen konnen, von dem aus aber auch eine Stimme hoérbar wird, die
iiber den Irren spricht. Es ist die Stimme des Dichters.

Aber auch der Dichter bedarf der Zeichen, sobald er sprechen will. Was sind
das fiir Zeichen? Es sind die neu gearteten Zeichen des klassischen Zeitalters.
Indem also der Dichter iiber den Irren spricht, nehmen die neuen Zeichen die al-
ten Signaturen als Gegenstand ihrer neuen Sprechweise auf. Damit aber lédsst der
Dichter den Bruch zwischen beiden Seinsweisen der Zeichen sichtbar werden.
Der Irre manifestiert diesen Bruch in der Form der Selbsttduschung und der
scheiternden Signatur, des standigen Umkippens der scheinbaren Ahnlichkeit in
den wirklichen Unterschied. Er manifestiert den Bruch als das Schwanken zwi-
schen zwei Seinsweisen der Zeichen. Der Dichter hingegen manifestiert den glei-
chen Bruch in der Form der Ironie, d.h. der konstanten Distanz zwischen seinen
eigenen Zeichen und den Signaturen, die er durch die Gestalt des Irren scheitern
lasst. Der Irre und der Dichter sind sich zugleich nah und fern. Beide markieren
die Grenzposten des klassischen Wissens und sind sich in ihrem semontologi-
schen Grenzgingertum nahe: Beide offenbaren den Bruch zwischen zwei Seins-
weisens der Zeichen. Aber sie tun es mit verschieden Mitteln, und darin sind sie
sich fern. Der Dichter beherrscht den Bruch, wéhrend er ihn sprechend manifes-
tiert, und erhilt ihn aufrecht; wihrend der irrende Ritter zwischen zwei Seinswei-
sen der Zeichen hin und her geworfen wird."”

Vier verschiedene Spaltungen sind damit festgestellt: a) der Rif in der Ge-
stalt Don Quichottes zwischen dem wahren Ritter und dem armen Edelmann, b)

16 Siehe Kapitel 2, Anm. 2.

17 Dieses zwiespiltige Verhéltnis zwischen dem Dichter und dem Irren wird stellen-
weise im Roman selbst angesprochen. In der Einleitung zum ersten Teil (1605) be-
merkt Cervantes, zwar miisse jedes Werk seinem Autor dhneln, in diesem Falle aber
sei er eher als der Stiefvater des Produkts anzusehen (die Quelle der Erzéhlung wird
im Roman einem nicht sehr verlaBlichen maurischen Historiker zugeschrieben).
[Cervantes (1605): 19 f.; Cervantes (1605a): 1 f.] Im zweiten Teil (1615) meint Don
Quichotte selbst, dass dem Narren die raffinierteste Rolle im Stiick zukomme und
dass daher der Verfasser selbst kein Narr sein diirfe. [Cervantes (1605): 583; Cer-
vantes (1605a), vol. 55, chap. III: 25.]

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 73

der RiB} in den Zeichen, die er sammelt, die weder Signaturen noch klassische
Zeichen sind, ¢) der Unterschied zwischen den Zeichen des Dichters und den
Zeichen, tiber die er spricht, d) der Unterschied zwischen dem Irren und dem
Dichter. Alle diese Spaltungen ergeben sich aus dem fundamentalen Bruch zwi-
schen zwei Seinsweisen der Zeichen, aus dessen Untiefen das Gelachter steigt.

9.2 Exkurs. Diskontinuitdt und Geldchter

Die Zusammengehorigkeit von Diskontinuitdt und Geldchter spielt fiur die
Archéologie im Allgemeinen eine wesentliche Rolle. Um diese Beziehung etwas
deutlicher herauszustellen, ist der Gang unserer réécriture fiir einen Augenblick
auszusetzen.

Es liegt auf der Hand, dass die Probleme des Bruchs, des Ereignisses, des
nachgebenden Grundes keine Erfindungen der Archéologie sind. Auf den unter-
schiedlichsten Denkwegen des zwanzigsten Jahrhunderts begegnet die Diskonti-
nuitit. Es lieBen sich beliebige Listen aufstellen, man denke etwa an den Quan-
tensprung der Physiker oder die distinktiven Merkmale der Phonologen, an die
Verfremdung/Unterbrechung bei den russischen Formalisten wie auch beim epi-
schen Theater, an das Kino und seine Entauratisierungsverfahren, an Heterogeni-
tit und Verausgabung bei Bataille, den epistemologischen Einschnitt bei Bache-
lard, das diskontinuierliche und dennoch monotone i/ y a bei Levinas [...] Doch
muss man nicht einmal so weit ausholen. Es geniigt allein der Hinweis auf die
zwei Kontrahenten der philosophischen Auseinandersetzungen im Deutschland
der Nachkriegsjahre: Heidegger und Adorno. Man denke etwa an Heideggers
ontologische Differenz: als Bruch und Einbruch im angsthaften Uberstieg der
Existenz iiber sich selbst, iiber alles Seiende hinaus zu dem hin, was als nichts
Seiendes, Nichts, als das Nichten des Nichts im Sein des Seienden aufgeht; oder
als Sprung/Wechsel der Tonart im Satz vom Grund (Nichts ist ohne Grund —
Nichts ist ohne Grund), den das Denken mit einem Satz durchspringen muss, wie
durch eine Flamme hindurch, um mit seinem Sprung in die anféngliche Frithe des
herakliteischen Denkens zu gelangen.'® Aber auch Adornos Denken gehdrt unter
den breiten Schirm der Diskontinuitdt bzw. des Nichtidentischen: ,,[...] dort aber,
wo die Ontologie, Heidegger voran, aufs Bodenlose schligt, ist der Ort von
Wabhrheit. Schwebend ist sie, zerbrechlich vermoge ihres zeitlichen Gehalts; [...]
Auf die Trostung, Wahrheit sei unverlierbar, hat Philosophie zu verzichten. Eine,
die nicht abstiirzen kann in den Abgrund, von dem die Fundamentalisten der
Metaphysik salbadern — es ist nicht der behender Sophistik sondern des Wahn-
sinns —, wird, unterm Gebot ihres Sekurititsprinzips, analytisch, potentiell zur
Tautologie.« "

Wenn es nun darum geht, die Diskontinuitit nicht blof als Arbeitsprinzip vo-

18 Heidegger (1955/56).
19 Adorno (1966): 44-45.

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | TEIL Il: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

rauszusetzen, sondern iiberdies und eigens dariiber zu reflektieren, sieht sich das
Denken vor eine unmdgliche Aufgabe gestellt: die Aufgabe, das Unmoégliche zu
denken. Adorno und Heidegger liefern Beispiele solcher unméoglichen Anstren-
gung, bei der das Denken, an einem Grenzpunkt angekommen, in das ,,Unauf-
hellbare® starrt.

Vielleicht gibt es also auf die Frage nach dem ,,Status der Diskontinuititen
tiberhaupt keine Antwort. Vielleicht ergibt die Engfithrung von ,,Status* und
»Diskontinuitdt™ tiberhaupt ein begriffliches Unding. Wie kann von Status oder
Stand die Rede sein, wo etwas gerade aufgehort hat, zu stehen und etwas Neues
noch nicht steht — wo vielleicht alles auf dem Kopf steht? Wie soll man einen
Begriff fiir jene Misch- und Dammerzustiande finden, in denen das Denken selbst
aussetzt, d.h.: nicht eine bestimmte These bzw. Setzung des Denkens, sondern
das Denken als solches samt all seiner Denkbarkeiten in die Schwebe gerit?
Wenn es gerade nicht darum geht, eine Geschichte in den Begriffen der Gegen-
wart zu schreiben®, so muss man alle Hoffnung fahren lassen, einen Begriff fiir
die Diskontinuititen und ihre Abgrindigkeit in der Geschichte des Denkens zu
finden.

Wahrscheinlich muss man sich stattdessen mit einem Ausdruck wie Aufen
begniigen, der nicht Begriff fiir etwas ist”, sondern Chiffre jener diskursiven

«21

20 ,,[...] die Peripherie des Kreises der Wissenschaft hat unendlich viele Punkte, und
wihrend noch gar nicht abzusehen ist, wie jemals der Kreis vollig ausgemessen
werden koénnte, so trifft doch der edle und begabte Mensch [...] auf solche Grenz-
punkte der Peripherie, wo er in das Unauthellbare starrt. [Nietzsche (1872): 101.
(Hervorh. v. Verf.)]

21 ,Es ist nicht leicht, den Status der Diskontinuititen fiir die Geschichte im allgemei-
nen festzulegen. Zweifelsohne ist es noch weniger leicht fiir die Geschichte des
Denkens.“ (OD: 82/MC: 64) Siehe Anm. 6.

22 Uberwachen und Strafen, Foucault (1975): 43.

23 Freilich verleitet dieser Ausdruck dazu, in ihm einen Gegenpol zu ,,Innen” zu sehen.
Ebenso kann man ,,Diskontinuitit® als (kontriren) Gegensatz von ,,Kontinuitit™ be-
trachten. Foucault versucht in einem methodologischen Gesprach mit Historikern
dieser Versuchung entgegenzusteuern: ,,Wie Sie wissen, niemand ist mehr Kontinu-
istiker als ich [...]* (L’impossible prison [...]), und féhrt fort: ,,[...] eine Diskonti-
nuitdt zu erkennen ist niemals mehr als ein Problem zu registrieren, das geldst zu
werden braucht.” (ibid.). Es wiirde hier zu weit fithren, auf die Rolle des Problem-
begriffs in Foucaults Diskurs naher einzugehen. [Siehe dazu Kapitel 16, Abschnitt
53.3 dieser Arbeit.] Es sei nur darauf hingewiesen, dass dieser Begriff nicht nur auf
der Methodenebene, sondern auch auf der Gegenstandsebene auftaucht: In ,,Sexua-
litdt und Wahrheit* Bd. 2 wird der Gegenstand der archdologischen Analyse als die
historischen ,,Formen der Problematisierung™ bestimmt (S.19). Unter ,,Aulen* oder
,.Diskontinuitdt“ ist jedenfalls nicht der Bezug auf ihre jeweiligen Gegenpole impli-
ziert, eher ist darunter so etwas wie ein Medium zu denken, ein Wirbel des Mogli-
chen, in dem sich das Reale abspielt — oder besser: ein Raum der Kompossibilitit
(um einen Leibnizschen Ausdruck zu tibernehmen), aus dem heraus nicht die Er-
schaffung einer besten Welt, sondern der Wiirfelwurf des Ereignisses geschieht. In
der Diskontinuitéit wird das Auflen sichtbar: als ein Problem und als eine Art Unent-
schiedenheit oder Zuriicknahme gewisser epistemischer Entscheidungen. Weit da-

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 75

Aufgabe, gerade die Diskontinuitéit zur Sprache zu bringen, d.h.: nichts zu sagen
— was schwer unterscheidbar ist von Nichtsagen oder Schweigen — und dabei
nicht aufzuhoren, zu sprechen. Dazu bedarf es einer Sprache der nichipositiven
Affirmation, die affirmiert ohne zu setzen, die das leere Zwischen der Differenz
behauptet.24 Eine Sprache, die solches vermag, die ,nichts sagt und nie
schweigt“?, ist die der Literatur. Insofern die Beschreibung von Diskontinuititen
zu den wesentlichsten Aufgaben der Archdologie gehort, sieht sie sich genétigt,
die Sprechweise der Literatur genau zu beobachten und zu ihren eigenen Zwe-
cken einzusetzen.

Doch das soeben erwihnte ,nichts* der Diskontinuitit entbehrt keinesfalls
der positiven Merkmale. An der Wende zwischen der Renaissance und der Klas-
sik ist das Geldchter nicht zu tiberhéren. Wie kann man aber das allgemeine Ver-
hiltnis zwischen Diskontinuitdt und Geldchter charakterisieren? Diese Frage, die
fiir die tragische Gangart des nietzscheanischen Denkens konstitutiv ist, findet
sich in einem kleinen Vortragstext von Florens Christian Rang, Freund und Men-
tor Walter Benjamins und u.a. ein fleifiger Nietzsche-Leser, aufschlufireich be-
handelt. Es handelt sich um den bemerkenswerten aber wenig beachteten Text
von Rang, der 1909 unter dem Titel ,,Historische Psychologie des Karnevals* vor
der Wiener Soziologischen Gesellschaft gelesen wurde. Aus der vielfiltigen
Symbolwelt des Karnevals hebt Rang das Phinomen des menschlichen Hohnge-
lachters hervor und fiihrt es auf eine kleine rechnerische Verlegenheit der baby-
lonischen Astrologie zuriick: Die zwolf Mondzyklen und der eine Sonnenzyklus
decken sich nicht, es bleibt immer eine winzige Liicke tibrig. Am Wendepunkt
zwischen zwei aufeinander folgenden Jahren klafft dieser irreduzible und nicht
einzuordnende Hiatus. Zwischen der Herrschaft des alten Gestirns und der Herr-
schaft des neuen setzt eine Pause, ein Interregnum ein. Das ist der Augenblick
der grotesken Ubertreibungen, der verkehrten Welt und des Hohngelichters iiber
die alte Ordnung, iiber jede Ordnung, kurz: des Karnevals.

Wir schalten einige Stellen aus einer spiter iiberarbeiteten Fassung dieses
Textes ein: ,,Historische Psychologie des Karnevals — noch riihrt, wieder riihrt
sich der alte Vulkan; hier stehen wir auf schiitternder Durchbruchsstitte. Legen
wir unser Ohr auf den Boden: wir werden aus dem Rauschen des Leidenschaft-
Glut-Stroms einen Stof3, einen Krampf, einen Aufschrei vernehmen — ein grafili-
ches Lachen: den Durchbruch des menschlichen Hohngelichters. [...] Wer hat
dies gelle Lachen gereizt? Wer hat den Menschen so milhandelt und ist ihm da-
bei so unfaBlbar gewesen, so unzerreifibar, dass der Mensch seine unschuldige

von entfernt, Gegenpol von irgendetwas zu sein, ist die Diskontinuitdt eine Phéno-
menalitit des Auflen, eine zunehmende Dichte im Graupelschauer der Aussageer-
eignisse und damit ineins: eine abnehmende Intelligibilitdt ihrer Relationen, worin
ein epistemischer Bruch, d.h. eine Transformation genau dieser Intelligibilitit er-
kennbar wird.

24 Siehe Kapitel 14 u. 15 dieser Arbeit.

25 OD:370/MC: 317

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Heiterkeit in diese teuflische Lache iiberschlug? Der Gott. — Karneval ist ein
Stiick Religions-Geschichte, das Karneval-Lachen die erste Blasphemie. [...] Die
Tollheit bellt an wider das Gesetz der Vernunft, aber die Vernunft denkt auch der
Tollheit einen Platz im System aus. Die Astrologie gibt dem Karneval einen Platz
im Kalendar, der Gesetzbruch muss ihr einen Rechenbruch decken; das ist die
Logik der Astrologik: Karneval deckt die Schaltzeit. [...] Karneval ist nicht der
Moment des Jahreswechsels, keine Sylvester-Mitternacht, deren Rummel ihm
freilich nachschlégt [...] Karneval ist Pause, das Interregnum zwischen einer
Thron-Entsagung und einer Thron-Besteigung (Unser Staatsrechts-Satz: le roi est
mort, vive le roi! gilt ja fiir Sultanate des Orients nicht); ist darum eine Prozes-
sion, ein Umzug: das Abbild eines himmlischen Prozesses: der Prozession der
Sterne, bis das Herrscher-Gestirn des Altjahrs vollig untergegangen ist und das
Herrscher-Gestirn des neuen Jahrs auf die Thron-Hohe gekommen; der Korso
war das Abbild der Bahn dieser Gestirne [...] Ich bitte, legen wir noch einmal
unser Ohr auf den Boden; horchen auf ein tieferes Rauschen der Tiefe: rauscht
nicht empor — der Wille zum Rausch? Dessen Tollheit, nicht Narrheit, in allen
Karnevalen des Dionysos raste. Dessen briillender Seegang seine blutschaumge-
kronten Wogen hertrieb vom Stromland des Orients iiber die Ufer Phrygiens,
Thrakiens, in das hellenische Europa in so wiitender Brandung, dass ihr Orgias-
mus alle Ufer von Religion, Wissenschaft, Kunst und Leben iiberrannte [...]**

Rangs Ausfithrungen kann man entnehmen, dass das ,,gelle Lachen einer-
seits — vom Gesichtspunkt der Vernunft aus geschen — als Reaktion auf die
Schrecken der Leere zutage tritt. Aus der Furcht geboren, will es die archaischen
Chimiren, die das Interregnum entfesselt, bannen. Andererseits aber wohnt dem
Hohngeldchter ein ,,Wille zum Rausch® inne, der aktiv die Leere herbeifiihrt.
Schaltet man beide Betrachtungsarten zusammen, so ergibt sich eine eigentiimli-
che Zirkularitit: Das Geldchter reagiert auf ein leeres Zwischen, das es selbst
unabldssig herbeifiihrt. Diese Zirkularitét bestimmt die Form der Zugehorigkeit
von Diskontinuitit und Gelachter.

Die Pause zwischen zwei Ordnungen — dieses Auflerhalb und Aufen der Zeit
der Ordnung — sowie das Geldchter, das aus ihren Untiefen steigt, sind Dinge, an
denen eine diskontinuierliche Historiographie einerseits nicht vorbeisechen kann,
von denen aber andererseits ihre eigene Wissenschaftlichkeit nicht unberiihrt
bleibt. Wir konnen jedenfalls die Essenz einer archidologische Lektiire des Ro-
mans von Cervantes jetzt schirfer fassen: Die Ironie des Dichters und das Ge-
lachter des Publikums sind als die Anzeige einer Pause zwischen zwei Seinswei-
sen der Zeichen, eines semontologischen Interregnums zu lesen”’.

26 Rang (1983): 8, 10, 13, 14, 19.

27 M. Bakhtin hingegen rechnet den Roman von Cervantes der Glanzzeit der karneva-
lisierten Literatur, der Epoche der Renaissance zu. [Bakhtin (1969): 55, 67.] Statt
den Unterschied der Lesarten zu erkldren — der Lesarten der Einordnung und der
Zwischenordnung des Romans in bezug auf die Epochen —, wofiir hier nicht der Ort
ist, formulieren wir den Unterschied um und halten ihn fest: Der Dialog Bachtins ist

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 77

Dieses Geldchter ist aber nicht nur an jenen Grenzposten des Wissens zu ver-
nehmen, an denen der Dichter und der Irre sich begegnen und sich unterscheiden.
Man kann es sogar in der Mitte des neuen Wissens horen, wenn man beispiels-
weise auf das Verhiltnis der klassischen Naturgeschichte zu der divinatorischen
Gelehrsamkeit der Renaissance achtet. ,,Eines Tages wird Buffon dariiber stau-
nen, dass man bei einem Naturforscher wie Aldrovandi eine unentwirrbare Mi-
schung finden kann aus genauer Beschreibung, gemeldeten Zitaten, kritiklosen
Fabeln und Bemerkungen, die unterschiedlos {iber Anatomie, Wappen, Lebens-
verhiltnisse, mythologische Werte eines Tieres, iiber den Gebrauch, den man
davon in der Medizin oder in der Magie machen kann, handeln.“**

Buffons Staunen ist nicht mit dem allzu bekannten metaphysischen Staunen®
zu verwechseln. Es handelt sich hier nicht um ein Staunen, dem eine Kraft der

9

nicht der Diskurs Foucaults und die Achse Polyphonie-Sprache eine andere als die
Achse Aufen-Sprache. Bakhtins Dialog bzw. Polyphonie und der Diskurs der
Archdologie implizieren unterschiedliche Distanzierungen vom semiologischen
Zeichenbegriff. Bedenkenswert ist auch, dass Foucault in einem japanischen Vor-
trag den mittelalterlichen Karneval als eine zeitlich begrenzte Herrschaft des Wahn-
sinns bestimmt: ,,Statt der Ordnung iibernahm der Wahnsinn die Herrschaft in der
Stadt.“ [,,Kuoki to shakai® (,, Wahnsinn und Gesellschaft*), Foucault (1978), Schrif-
ten III, Nr. 222: 624.] Ebenso wie Bachtin die Literatur vom Karneval her denkt
und sie gleichsam als die diskursivierte Gestalt des Karnevals fasst, bestimmt Fou-
cault die moderne Literatur von ihrer wesentlichen Beziehung zum Wahnsinn her.
Diese Beziehung hat die Form der Nachahmung: Die Literatur befreit sich von der
Reprisentation in dem MalBe, in dem sie den Wahnsinn nachahmt. Diese Be-
freiungstendenz erfasst den literarischen Diskurs im 19. Jahrhundert und beinhaltet,
dass die Literatur zu ihrem minimalen und marginalen diskursiven ,Wesen* findet,
indem sie sich von all den institutionalisierten Diskursformen losbindet, die ihr im
klassischen Zeitalter zukamen: ,,Sie hat sich von ihrem alten institutionellen Status
befreit und versucht nun in ihren besten AuBerungsformen, den einzigen, die als
wertvoll gelten konnen, zu dem absolut anarchischen, von jeder Institution freien,
zutiefst marginalen Wort zu werden, das alle anderen Diskurse kreuzt und unter-
gribt. Das ist meines Erachtens der Grund, warum die Literatur seit dieser Zeit, also
seit dem 19. Jahrhundert, stets vom Wahnsinn fasziniert war.” [/bid.: 622] Es ist,
,»als wire die Literatur, um sich zu entinstitutionalisieren und das ganze Maf} ihrer
moglichen Anarchie auszuschopfen, gezwungen gewesen, den Wahnsinn nachzu-
ahmen oder sogar selbst buchstdblich wahnsinnig zu werden. [/bid.]

28 OD: 71/MC: 54 (m).

29 Wir rufen Heideggers Erorterung des philosophischen Staunens ins Gedichtnis. In
dem kleinen Vortrag, ,,Qu’est-ce que la philosophie?*, gehalten 1955 in Cerisy-la-
Salle, zitiert Heidegger Platon und Aristoteles. Er tibersetzt aus Platon (Theitet
155d): ,,Gar sehr ndmlich ist eines Philosophen dieses das pathos — das Erstaunen;
nicht ndmlich ein anderes beherrschendes Woher der Philosophie gibt es als dieses.*
[Heidegger (1956): 24.] — und aus Aristoteles (Met. A2, 982 b 12 sq): ,,,Durch das
Erstaunen hindurch namlich gelangten die Menschen jetzt sowohl als auch zuerst in
den beherrschenden Ausgang des Philosophierens® (zu dem, von woher das Philo-
sophieren ausgeht und was den Gang des Philosophierens durchgéngig bestimmt).*
[/bid.: 25.] Darauthin erortert Heidegger: ,,Aber: das Erstaunen ist arché — es durch-
herrscht jeden Schritt der Philosophie. Das Erstaunen ist pathos. [...] Nur wenn wir
pathos als Stimmung (dis-position) verstehen, konnen wir auch das thaumazein, das

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Anziehung zwischen dem Denken und dem Grund des (bestaunten) Seienden in-
newohnt: dem Grund des epistemisch verfaBiten Seins des Renaissance—Denkens
in diesem Falle. Es handelt sich nicht um ein Staunen, von dem ausgehend das
Denken in die Richtung der axiomata, Prinzipien, Grundsdtze® bewegt wird.*!
Es handelt sich vielmehr um ein Staunen, dem ein Lachen beigemischt ist. Dieses
Lachen wirkt als Kraft der Abstoffung eines Grundes. Es wirkt als AbstoBung
eines Denkens, dessen Grundlage gerade im Lichte dieses Lachens infantil und
prérational geworden ist. Dem lachenden Staunen wohnt kein Telos inne, son-
dern ein Abschied.

Wir erinnern uns, dass ,,Die Ordnung der Dinge™ selbst, samt all ihren Ar-
chéologien, aus einem Lachen geboren3 2 und dass ferner, im Verlauf des Buches,

Erstaunen ndher kennzeichnen. Im Erstaunen halten wir an uns (étre en arrét). Wir
treten gleichsam zuriick vor dem Seienden — davor, dass es ist und so und nicht an-
ders ist. Auch erschopft sich das Erstaunen nicht in diesem Zuriicktreten vor dem
Sein des Seienden, sondern es ist, als dieses Zuriicktreten und Ansichhalten, zu-
gleich hingerissen zu dem und gleichsam gefesselt durch das, wovor es zurticktritt.
So ist das Erstaunen die Dis-position, in der und fiir die das Sein des Seienden sich
offnet. Das Erstaunen ist die Stimmung, innerhalb derer den griechischen Philoso-
phen das Entsprechen zum Sein des Seienden gewihrt war.“ [/bid.: 25-26.] Sofern
hier das Erstaunen als reines Erleiden gedacht ist, erscheint es in der charakteristi-
schen Zwiespiltigkeit und Ent-fernung der Angst: als Anziehung (wir sind hingeris-
sen bzw. gefesselt) und Abschreckung (wir treten zuriick) zugleich. Im Gelédchter
aber wird zudem die Kraft des Abstofens aktiviert.

30 In der Vorlesung ,,.Der Satz vom Grund®“ unternimmt Heidegger eine ausfiihrliche
seinsgeschichtliche bzw. seinsgeschickliche Unterscheidung zwischen dem griechi-
schen axioma, dem lateinischen Prinzip und dem seit Beginn des 18. Jahrhunderts
eingefiihrten deutschen Grundsatz. [Heidegger (1957): 30-35.]

31 Auch da miisste man eine archéologische Prézisierung vornehmen. Im ,,Zeitalter
des Menschen* geht diese Anziehungskraft gleichzeitig in zwei entgegengesetzte
Richtungen: des Positiven und des Fundamentalen, des Transzendentalen und des
Empirischen usw. In der zweiten der ,,UnzeitgemédBen Betrachtungen® schildert
Nietzsche diese in sich gespaltene Staunenskraft unserer Moderne: ,,[...] denn jetzt
ist die Menschengeschichte nur die Fortsetzung der Thier- und Pflanzengeschichte;
ja in den untersten Tiefen des Meeres findet der historische Universalist noch die
Spuren seiner selbst, als lebenden Schleim; den ungeheuren Weg, den der Mensch
bereits durchlaufen hat, wie ein Wunder anstaunend, schwindelt dem Blicke vor
dem noch erstaunlicheren Wunder, vor dem modernen Menschen selbst, der diesen
Weg zu tibersehen vermag.“ [Nietzsche (1874a): 312-313.]

32 ,Dieses Buch hat seinen Geburtsort einem Text von Borges zu verdanken. Dem
Lachen, das bei seiner Lektiire alle Vertrautheiten unseres Denkens aufriittelt, des
Denkens unserer Zeit und unseres Raumes, das alle geordneten Oberfldchen und al-
le Pléne erschiittert, die fiir uns die zahlenméBige Zunahme der Lebewesen klug er-
scheinen lassen und unsere tausendjdhrige Handhabung des Gleichen und des Ande-
ren [...] schwanken ldsst und in Unruhe versetzt.“ [OD: 17/MC: 7 (m).] In der deut-
schen Fassung wird der Ausdruck ,lieu de naissance* (Geburtsort) ungliicklicher-
weise als ,,Entstehung” wiedergegeben. Das fillt deshalb ins Gewicht, weil bei
einem Schriftsteller wie Foucault — nicht anders als bei Nietzsche — gerade der Aus-
druck ,,Geburt” eine sparsame und dafiir umso genauere (genealogische) Verwen-
dung findet. Die Archdologie, die meist damit beschiftigt ist, ,,Geburtsorte” aufzu-

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 79

,,all diesen linken und linkischen Reflexionsformen®, die nicht ,,denken wollen,
ohne sogleich zu denken, dass es der Mensch ist, der denkt®, ein philosophisches
Lachen entgegengesetzt wird”>. Am Anfang und am Ende dieses ,,Buches* (und
freilich auch mitten darin) ist das Lachen uniiberhorbar. Die Archéologie entsteht
im Lachen und verabschiedet sich lachend von ihrer eigenen anthropologisti-
schen Gegenwart.”* Das heiBt: Sie bewegt sich im Medium eines lachenden
Staunens® und im Element eines Aufen aller Ordnung. Genau darin liegt die Be-
dingung dafiir, dass sie die Frage nach dem ,,es gibt der Ordnung stellen kann™®.
Was das fiir eine Foucault-Lektiire heifit ist klar: Man kann niemals das Problem
der Ordnung im archéologischen Sinne fassen wenn man das Aufen unbertick-
sichtigt ldsst. Man kann Ordnung in diesem Sinne grundsitzlich nur als weiche
Ordnung fassen, als stets angegriffene, der Erosionskraft eines ontologischen
Geldchters ausgelieferte Ordnung: ,,gleichsam auf dem Riicken eines Tigers in
Triumen hingend*’.

Eine Wissenschaft, die Diskontinuititen in die Geschichte gerade des Den-
kens einfiihrt, begegnet mit Notwendigkeit der StoBkraft des Lachens, des ins
Nichts abstoBenden Hohngelédchters, und erfahrt ihrerseits eine Art Karnevalisie-
rung ihres eigenen Denkens™. In diesem Sinne muss man in der Tat die Archzo-

zeigen, benennt hier ihren eigenen Geburtsort. Wer sich fiir das tatséchliche Funk-
tionieren der Archdologie interessiert, kann nicht an einer solchen Angabe vorbei-
gehen.

33 OD: 412/MC: 354 (m).

34 I n diesem Sinne bestimmt Peter Biirger postmodernes Denken insgesamt als ein
kritisches Lachen, nachdem er auf die Bedeutung von Foucaults lachender Borges-
Lektiire fur die Ordnung der Dinge hingewiesen hat: ,,Da zwischen den aufgefiihr-
ten Ordnungskategorien sich keine Gemeinsamkeit ausmachen lédsst, wird unserer
Suche nach Ordnung der Boden entzogen. Gibt man dem Hinweis auf den Borges-
Text sein volles Gewicht, dann wird man Foucaults Buch als Versuch begreifen, die
Bewegung, die Borges vorfiihrt, am modernen Denken nachzuvollziehen und dieses
im vollen Wortsinne als bodenlos zu erweisen. Postmodernes Denken wire dann
zundchst das Geldchter iiber die Bodenlosigkeit der nachkantischen Philosophie,
die Verabschiedung des historischen und transzendentalen Denkens* [Biirger
(1987): 114, Hervor. v. Verf.]

35 Soweit wir wissen, gibt es in der gesamten Foucault-Literatur einen einzigen Text,
der im strengen und ausdriicklichen Sinne das Geldchter zum Ausgangspunkt einer
Foucault-Lektiire macht. Es handelt sich um den kleinen Aufsatz von Michel de
Certeau: ,,Le rire de Michel Foucault [Certeau (1987): 51-65; Ubers. in Schmid
(Hg., 1991): 227-240]. Certeau reiht das Lachen Foucaults in die lange Geschichte
des philosophischen Staunens ein. Allerdings unterscheidet er, wenn tiberhaupt,
eher unterschwellig zwischen den beiden Staunensarten.

36 OD:23/MC: 12.

37 Nietzsche (1873): 877.

38 Das heifit auch, dass dieses Denken seinerseits diskontinuierlich wird. In der la-
chenden Abwendung von sich selbst, bt es sich als eine Kunst des Andersdenkens,
d.h.: ,,etwas anderes und anders zu denken“ [OD: 83/MC: 64]. In einem Gespriach
kennzeichnet Foucault ein solches Denken als ,,Wilbegierde*: das Wort ,,evoziert
die ,Sorge’; es evoziert, dass man sich um das was existiert und was existieren
konnte bemiiht; ein geschérfter Sinn fiirs Wirkliche, der aber niemals vor ihm zur

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

logie als eine ,,frohliche Wissenschaft™ oder — in Anlehnung an Foucault selbst —
als einen ,,gliicklichen Positivismus** bezeichnen.

Diese todliche Kraft des Geldchters hat von Anfang an die tragische For-
schung Nietzsches begleitet. Im dritten Abschnitt von ,,Die Geburt der Tragodie™
wird uns berichtet: ,,Es geht die alte Sage, dass Konig Midas lange Zeit nach dem
weisen Silen, dem Begleiter des Dionysus, im Walde gejagt habe, ohne ihn zu
fangen. Als er ihm endlich in die Hénde gefallen ist, fragt der K6nig, was fiir den
Menschen das Allerbeste und Allervorziiglichste sei. Starr und unbeweglich
schweigt der Ddamon; bis er, durch den Konig gezwungen, endlich unter gellem
Lachen in diese Worte ausbricht: ,Elendes Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder
und der Miihsal, was zwingst du mich dir zu sagen, was nicht zu horen fiir dich
das Erspriesslichste ist? Das Allerbeste ist fiir dich génzlich unerreichbar: nicht
geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das Zweitbeste aber ist fiir dich —
bald zu sterben.*,,*

Das ,,gelle Lachen®, das die vernichtende silenische Weisheit gleichsam aus
dem Hinterhalt stiitzt, tritt im Werk Nietzsches schrittweise selbst als Kraft der
Loslosung bzw. des Aufbruchs in den Vordergrund. Bereits beim jungen Nietz-
sche dient das Hohngeldchter gegen moderne Ungetiime wie Bildungsphilister
und unbewufte Ironiker zur Loslosung von allem ZeitgemiBen. In der dritten der
,UnzeitgemifBen Betrachtungen® wird das ,,staatlich anerkannte Afterdenker-
tum*“*' unter dem Titel ,,Philosophie® mit einem Geldchter verabschiedet. Die
Wiirde der Philosophie, die ldcherlich geworden ist, kann man nur zuriicker-
obern, indem man die Lacherlichkeit ihrer unwiirdigen Vertreter mit Spott tiber-
schiittet.* Vier Jahre spéter (1878) wird ein ,,Buch® (,,Menschliches, Allzu-
menschliches 1) mit einem Lachgedicht abgeschlossen® und danach ein anderes
(,,Die frohliche Wissenschaft®, zweite Ausgabe, 1887) mit einem Geléchter tiber

.jeden Meister [...], der nicht sich selber ausgelacht“**, eingeleitet. Noch spiter

Ruhe kommt; eine Bereitschaft, das was uns umgibt, fremd und einzigartig zu fin-
den; eine gewisse Versessenheit, uns von unseren, nicht nur familialen Gewohnhei-
ten zu 16sen und die gleichen Dinge anders zu betrachten [...]* [,,Der maskierte Phi-
losoph®, Foucault (1984b): 17-18]

39 AW: 182/AS: 164.

40 Nietzsche (1872): 35.

41 Nietzsche (1874b): 421.

42 Dieser Spott findet die Form einer Unterscheidung dort, wo eine Verwechselung
stattzufinden pflegt: zwischen einer Philosophie, die ,,Niemanden betriibt” und einer
Philosophie, die eine furchtbare Sache ist und in der eine ,,Quelle des Heroischen*
flieBt. Doch wird die negative StoBkraft dieses Spottes von einer positiven und
wertvolleren Kraft tiberragt: der philosophischen Tat. Die wahren Freunde der Phi-
losophie ,,.beweisen selbst durch die That, dass die Liebe zur Wahrheit etwas
Furchtbares und Gewaltiges ist”. [/bid.: 426-427.] Die Existenz der philosophischen
Tat setzt voraus, was ihr notwendig untergeordnet bleiben muss: die lachende Ver-
abschiedung jeder schwichlichen ,,Gegenphilosophie®. [Siehe ibid.: 423.]

43 Nietzsche (1878): 365-366.

44 Nietzsche (1882): 343.

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 81

wird Zarathustra, jener ,,dionysische Unhold““, behaupten: ,,Nicht durch Zorn,
sondern durch Lachen todtet man‘*, ferner: ,,Still ist der Grund meines Meeres:
wer erriethe wohl, dass er scherzhafte Ungeheuer birgt! / Unerschiitterlich ist
meine Tiefe: aber sie glinzt von schwimmenden Rithseln und Gelichtern“! —,
um am Ende sich selbst die Krone des Lachenden aufzusetzen: ,,.Diese Krone des
Lachenden, diese Rosenkranz-Krone: ich selber setzte mir diese Krone auf, ich
selber sprach heilig mein Gelédchter. Keinen Anderen fand ich heute stark genug
dazu. / Zarathustra der Ténzer, Zarathustra der Leichte, der mit den Fligeln
winkt, ein Flugbereiter, allen Vogeln zuwinkend, bereit und fertig, ein Selig-
Leichtfertiger:- / Zarathustra der Wahrsager, Zarathustra der Wahrlacher, kein
Ungeduldiger, kein Unbedingter, Einer, der Spriinge und Seitenspriinge liebt; ich
selber setzte mir diese Krone auf!*“*®

Das ,,Selig-Leichtfertige™ der AbstoBung und des Abschiedes, das dem la-
chenden Staunen innewohnt, ist jedoch eher der untergeordnete Aspekt einer we-
sentlich positiven Kraft”: einer Kraft der Anziehung, die in eine ganz andere
Richtung zieht als das metaphysische Staunen. Denn — wie wir bereits in dem
Text von Rang gesehen haben — das Hohngelédchter ist mehr als bloe Reaktion
auf ein Seiendes oder seine Negation. Darin steckt zugleich und sogar vornehm-
lich die Anziehungskraft des Aufen™, die sich in der Unaufhaltsamkeit einer dis-
kursiven Erosion manifestiert. Angesichts der pl6tzlichen Auflésung des Renais-
sance-Denkens, dessen Geschlossenheit und Evidenz oben dargelegt wurde, sieht
sich die Archiologie auf dieses Aufen verwiesen: ,,Das Diskontinuierliche — die
Tatsache, dass eine Kultur mitunter in einigen Jahren authort zu denken, wie sie
es bis dahin getan hat, und etwas anderes und anders zu denken beginnt — 6ffnet
sicherlich auf eine Erosion des Auflen hin, auf jenen Raum, der fiirs Denken von
der anderen Seite ist, in dem vom Ursprung an zu denken es aber dennoch nicht
aufgehort hat. !

45 Nietzsche (1872): 22.

46 Nietzsche (1883-85): 49.

47 Ibid.: 150.

48 Ibid.: 366.

49 In dem 1963 erschienenen kleinen Aufsatz iiber Bataille wird dies als die Kraft der
hicht-positiven Affirmation* bezeichnet. ,,Es handelt sich dabei nicht um eine ver-
allgemeinerte Verneinung, sondern um eine Affirmation, die nichts affirmiert: ein
vollstindiger Bruch mit der Transitivitit.“ [VU in SW: 39/PT: 238 (m).] Siehe auch
Kapitel 15 der vorliegenden Arbeit.

50 Vgl. dazu: ,,[...]diese Anzichungskraft (hat, Verf.) nichts anzubieten [...] als die
Leere, die sich unter den Schritten des Faszinierten auftut [...]“ [DA in SW: 64/PD:
526] Diese Anziechungskraft des Auflen ist nichts anderes als das, was bei Rang
,»Wille zum Rausch* heif3t (siche oben).

51 OD: 83/MC: 64 (m). (Hervorh. v. Verf.)

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op



https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

10. Der Ernst der Ordnung
10.1 Idol und Allegorie

Gegen diese ,,Erosion des AuBlen muss das Denken mit dem ganzen Gewicht
seines Ernstes sich stemmen, um sich tiberhaupt formieren zu konnen. Es geht
aus Wegen und Verbindungen hervor, die sich iiberkreuzen und ein feines aber
stets gefdhrdetes Netz ergeben: einen iiber dem Abgrund des Auflen schweben-
den Grund, der irgendwann der Erosion nicht mehr standhélt und erneut zu zer-
bockeln beginnt. Es ist eben dieses Nachgeben des Grundes, das im ersten Teil
des Romans von Cervantes als Gelédchter ausbricht.

Mit archiologischer Notwendigkeit’” geriit der Boden des Renaissance-Den-
kens genau dann ins Schwanken, wenn seine tragende Figur fragwiirdig wird,

52 Die Idee einer ,,archdologischen Notwendigkeit™ — die in der ,,Archéologie des Wis-
sens® als das aufzustellende Gesetz der Seltenheit der Aussagen gekennzeichnet
wird [AW: 173/AS: 156] — gehort in das allgemeine Konzept einer ,,Logisierung*
der Historiographie: ,,[...] heute arbeitet man eben daran, logische Beziehungen im
Feld der Historie einzufiithren. Sobald in die historische Analyse logische Relatio-
nen wie Implikation, Exklusion, Transformation usw. eingefiihrt sind, verschwindet
die Kausalitit. Dann aber gilt es, das Vorurteil abzubauen, demzufolge eine Ge-
schichte ohne Kausalitét keine Geschichte mehr ist. [,,Gesprach mit Paulo Caruso®,
Foucault (1967), SW.: 15.] In welcher Weise eine solche ,,Logik* der Geschichts-
schreibung mit den groBen Logikentwiirfen des zwanzigsten Jahrhunderts zusam-
menhingt, ist erst dann auszumachen wenn die Archdologie im Hinblick auf ihren
eigenen diskursiven Standort iiberpriift worden ist. Vorerst ist jedenfalls festzuhal-
ten, dass mit dem Verschwinden der Kausalitét aus der Geschichte auch die Katego-
rie des Einflusses sowie die damit verbundene Idee der ,kausalen Notwendigkeit*
verabschiedet werden miissen. Die von der Archdologie anvisierte ,.Logisierung*
der Historiographie impliziert vornehmlich eine Bereinigung der zu schreibenden
Geschichte von allen bisherigen Denkgesetzlichkeiten, allen voran den transzenden-
talphilosophischen bzw. dialektischen Projektionen. Die Zeit des Diskurses ist eben
nicht die Zeit des BewuBtseins oder gar des Lebens [AW: 300-301]. Die Archiolo-
gie will die Geschichte von ihrer herkémmlichen kategorialen Verklammerung —
von der Naturkategorie der Kausalitit sowie der Geschichtskategorie des Einflusses
— wie von jeglicher phdnomenologischen Umklammerung [oder ,,Umarmung®
(Iemprise), AW: 290/AS: 265] befreien. Anstelle der ideengeschichtlichen Ein-
fluss-Strukturen findet sie die Konsistenz einer allgemeinen und anonymen Argu-
mentationskette vor. Diese Konsistenz kennzeichnet ein historisches Feld des Den-
kens, das zugleich als geregelte Transformation des ihm vorausgegangenen Denk-
feldes besteht. Die Archédologie beschreibt die Geschichte des Denkens als ,Logik
der Erosionen‘, als die stete und fundamentale Erosion der ,Logik‘ des Diskurses,
und hélt sich somit an der Grenze der Intelligibilitdt der Geschichte {iberhaupt auf.
Damit aber steuert die von ihr versuchte ,Logisierung® der Geschichtsschreibung
unweigerlich auf eine Logik des Zufalls (oder Zerfalls?) zu. Freilich kann es dabei
nicht um eine Zeitlogik im Sinne von Arthur N. Prior [Sieche B. Kienzle (Hg.,
1994)] oder eine Ereignislogik im Sinne Antony Galtons [/bid.] gehen. Es kann
nicht darum gehen, wie bei Galton etwa [,,Die Logik des Vorkommens* in ibid.:
377-412], einen beliebigen von einem Ereignis berichtenden Alltagssatz (,,Alexan-

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 83

sobald also die Ahnlichkeit selbst als Tauschung, Wahn, Blindheit, als gotzen-
dienerische Absehung von der Wirklichkeit des Unterschiedes erscheint. Im No-
vum Organum Scientiarum von Francis Bacon wird eine Idolenlehre aufgestellt,
in der gewisse Ahnlichkeiten als erkenntnishinderliches Vorurteil und Gétzenbild
figurieren. Darin werden die Ursachen der falschen Ahnlichkeiten anhand einer
empirischen Typologie der Idole aufgezeigt. Die Ursachen der typischen Idole
sind a) die Macht der philosophischen Systeme, deren Darstellung der Welt nicht
mehr Wahrheit enthilt als diejenige der Theaterbiihnen (idola theatri), b) der tig-
liche Meinungsaustausch auf den Marktplitzen, die mangelhafte Nennkraft des
menschlichen Diskurses, der beispielsweise zwei verschiedenen Dingen den glei-
chen Namen leiht (idola fori), c) die je eigene Disposition, die eigene Hohle
eines jeden Einzelnen, die das Licht der Natur bricht, verfirbt und damit ver-
falscht (idola specus) und schlieBlich d) der natiirliche und gattungsbedingte
Hang des menschlichen Geistes zu Vereinfachungen, wie beispielsweise die An-
nahme vollkommener Kreisbahnen der Himmelskorper (idola tribus). Die Ahn-
lichkeit ist zu einer ernst zu nehmenden Gefahr fiir die Erkenntnis geworden und
kann erst dann zerstreut werden, wenn der Geist nidher hinsieht, ,,durchdrin-
gend“> wird und durch die Ahnlichkeit hindurch den Unterschied erkennt.

Aber wenn die Ahnlichkeit nicht mehr gilt, wenn die Sprache kein Ding der
Welt und die Welt kein Buch mehr ist: Ist dann iiberhaupt jedes Buch zur Liige
geworden, in der Weise etwa der Ritterromane? Wird man mit allen Biichern so
verfahren miissen wie die Freunde Don Quichottes, wenn sie einen Teil seines
Biicherbestandes den Flammen tibergeben?

Die Antwort findet man im zweiten Teil des Romans. Dort beruhigt sich das
Geldchter ein wenig und der neue Ernst einer neuen Wahrheit des Buches hilt
Einzug: Jemand hat bereits die im ersten Teil geschilderten Taten Don Qui-
chottes zusammengesucht und in einem Buch niedergeschrieben. Jetzt trifft Don
Quichotte auf Menschen, die dieses Buch, d.h. den ersten Teil des Romans, ge-

dra eats an apple®) zu formalisieren, indem man ein Ereignisradikal (,,Alexandra-
EAT-an-apple®) analytisch isoliert, um es daraufhin mit gewissen ,,Aspektoperato-
ren“ einzukleiden und daraus formalisierte Propositionen zu gewinnen. Die Archéo-
logie interessiert sich nicht in erster Linie fiir in Aussagen berichtete Ereignisse,
sondern fiir die Aussagen selbst als Ereignisse, womit der Begriff der Aussage
schlagartig die herkommlichen Begriffe der logischen Proposition, des grammatika-
lischen Satzes oder des Sprechaktes der Sprachanalytiker iibersteigen muss. [Siche
AW: 117-123/AS: 107-112.] Daraus folgt, dass nicht beliebige Beispielsitze, son-
dern nur tatsdchlich vorgekommene historische Aussage-Ereignisse als Ausgangs-
punkt und Objekt einer archdologischen Beschreibung in Frage kommen. Wie die
Eule der Minerva unternimmt die Archdologie einen Abendflug, setzt sich aller-
dings einer ganz anderen Gefihrdung aus als das hegelsche Unternehmen: In ihrer
eigenen Beschreibung, die erst dann beginnt, wenn die Wiirfel bereits gefallen sind,
geschieht ein erneuter Wiirfelwurf. Unversehens scheint inmitten der Abenddam-
merung eine nie geahnte Morgenrdte auf — ,,’Es giebt so viele Morgenrdthen, die
noch nicht geleuchtet haben.“* [Nietzsche (1881): 9.]
53 OD: 84/MC: 66.

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

lesen haben. Er, der sich der Wahrheit der alten Biicher anpassen wollte, ist —
gerade indem er sich darum bemiihte — zur Wahrheitsquelle eines neuen Buches
geworden. Jetzt wird seine Anstrengung in die entgegengesetzte Richtung zielen:
Das Buch muss der Wahrheit seiner eigenen Vergangenheit angepalit werden.

Im zweiten Teil des Romans ist es nicht mehr der Bruch zwischen zwei
Seinsweisen der Zeichen, der in den Vordergrund tritt. Insofern auf die Erzéh-
lung des ersten Teils verwiesen wird, offenbart sich die neuartige Verkniipfung
der klassischen Zeichen untereinander. Damit erscheint die Sprache nicht mehr
nur in ihrer negativen Tétigkeit als ironische Zuriickweisung der Signaturen,
sondern offenbart die ihr eigene, positive Kraft der Reprisentation. Die Worter
des zweiten Teils des Romans verweisen nicht auf die Dinge der Welt, auch nicht
auf die lacherliche Weltdhnlichkeit der alten Ritterepen, sondern auf die Worter
des ersten Teils. Sie verdoppeln gewissermallen die Worter des ersten Teils. ,,Der
Text von Cervantes faltet sich in sich selbst zusammen, dringt in seine eigene
Dichte und wird fiir sich zum Objekt seiner eigenen Erzihlung.“>* Und Don Qui-
chotte selbst, der im ersten Teil seine Wahrheit in der Beziehung zwischen den
Wortern und den Dingen zu festigen suchte, findet nun seine neue Wahrheit in
jener ,,schmalen und bestindigen Beziehung, die die Sprachmarkierungen von
sich zu sich selbst weben“”. Im Zeitalter der ,,groBen Gefangenschaft“>® findet
der Irre seine Internierung im Buch, genauer, in dem diinnen Spalt zwischen den
zweil Teilen eines Romans. Don Quichottes Realitdt ist ganz der Sprache inner-
lich geworden.

Dabei ist das Buch selbst zu etwas anderem geworden. Das alte Band zwi-
schen Buch und Welt besteht nicht mehr, es ist gerissen. Die Welt ist kein Buch
und das neue Buch bezieht seine Kraft nicht aus dem Verhiltnis zur Welt, son-
dern aus seinem Selbstverhiltnis. Und der Dichter, der in beiden Teilen seines
Romans mit verschiedenen Woértern — die er aufeinander bezieht und damit trotz
ihrer verschiedenen Bedeutungen vergleichbar werden ldsst — die eine und die-
selbe Wahrheit des Irren ausspricht, betdtigt und sichert die allegorische Kraft
der Sprache.

Am Rande des klassischen Wissens entsteht eine neue Verwandtschaft zwi-
schen der Ahnlichkeit und der Illusion: ,,[...] iiberall zeichnen sich die Chimiren
der Ahnlichkeit ab, aber man weiB, dass es Chimiren sind; es ist die privilegierte
Zeit des trompe-1’oeil, der komischen Illusion, des Theaters, das sich verdoppelt
und ein Theater représentiert, des Quiproquo, der Traume und Visionen; es ist
die Zeit der triigerischen Sinne; es ist die Zeit, in der die Metaphern, die Verglei-
che und die Allegorien den poetischen Raum der Sprache definieren.*>’ Wenn es

54 OD: 80/MC: 62 (m).

55 Ibid. (m).

56 Siehe Wahnsinn und Gesellschaft, Foucault (1968), Teil I, Kapitel 2.

57 OD: 83/MC: 65 (m). (Hervorh. v. Verf.) Dadurch konstituiert sich der tropologische
Freiraum, der im klassischen Zeitalter durch die Wahrheit des Namens begrenzt

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 85

im Denken des sechzehnten Jahrhunderts um eine Vergleichbarkeit der Sprache
und der Welt (wie auch der Dinge untereinander) ging, so geht es in Don Qui-
chotte um eine durch die identische Wahrheit des Irren begrenzte Vergleichbar-
keit der Sprachzeichen untereinander.”® Bereits der erste Band des Romans
unternimmt einen Vergleich: denjenigen zwischen zwei Seinsweisen der Zei-
chen. Dieser Vergleich kehrt einen Bruch zwischen ihnen heraus, jenen epocha-
len Bruch, der fiir das Sein der klassischen Zeichen unabdingbare Voraussetzung
ist.

Zusammenfassend: Dass zwei unterschiedlichen aber vergleichbaren Dingen
in der Weise eines gesetzmifigen Irrtums eine gemeinsame Substanz unterscho-
ben wird, rithrt von der Macht der Idole her. Darin aber, dass zwei unterschiedli-
che Zeichen dasselbe Ding — fiir das die Wissenschaft den wahren Namen suchen
muss — bezeichnen kénnen und erst dadurch einander vergleichbar werden, funk-
tioniert die Allegorie.

10.2 Zwei Formen des Vergleiches: MaR und Ordnung

Um die spezifisch klassische Seinsweise der Zeichen im allgemeinen und der
Sprache im besonderen herauszustellen, ist es erforderlich, die allgemeinen Ziige
des klassischen Wissens zu charakterisieren, d.h.: ausgehend von dem Bruch mit
der Wissensform des sechzehnten Jahrhunderts, gemdB der Schrittfolge einer
archdologischen Logik — die keineswegs mit einer chronologischen Abfolge zu
verwechseln ist —, den Grundzug des klassischen Wissens als Ordnungswissen-
schaft herzuleiten. Im Vollzug einer solchen Herleitung wird deutlich, dass die
bereits erwéhnte Idolenlehre von Bacon keineswegs einen Bruch mit dem sech-
zehnten Jahrhundert und Ubergang in das klassische Denken signalisiert, viel-
mehr stofBt in ihr das Renaissance-Wissen erst an seine eigenen epistemischen
Grenzen. Die Archidologie wittert in ihr eher ,,das sich gegeniiber sich selbst be-
unruhigende Denken des sechzehnten Jahrhunderts, das sich von seinen vertrau-
testen Gestalten zu 15sen beginnt*>’.

wird und als Ort der Dichtung funktioniert. Siehe auch Kapitel 13, Abschnitt 44.2
der vorliegenden Arbeit.

58 Siehe Kapitel 5, Abschnitt 16.4 und Kapitel 13, Abschnitt 44.2 dieser Arbeit.

59 OD: 85/MC: 66 (m). Bacon will keinesfalls den Gebrauch der Signaturen verab-
schieden, eher will er sie von den Idolen unterschieden und damit kritisch bereinigt
wissen: ,,Es ist ein grofer Unterschied zwischen den Idolen des menschlichen Geis-
tes und den Ideen des Goéttlichen. Das heif3t, zwischen gewissen leeren Dogmen und
den wahren Signaturen und Markierungen, die derart auf die Werke der Schopfung
niedergelegt sind, wie sie in der Natur aufgefunden werden.*. [Aphorismus XXIII,
Bacon (1620): 246] Die Idole sind, wie bereits erwéhnt, vierfacher Art. Die der
menschlichen Sprache spezifisch zukommenden Idole sind die idola fori: die spon-
tanen Fiktionen des menschlichen Diskurses. Dazu gehoren zwei Arten irreleitender
Zeichen, die unter Menschen zirkulieren: Zeichen, die gar nichts bezeichnen aufler
Chiméren — Dingen, die nicht existieren — und folglich leicht zuriickzuweisen sind;
oder ,,Markierungen, die auf eine lockere und verworrene Art auf eine Vielzahl von

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

Die Kritik des jungen Descartes hingegen trifft die Figur der Ahnlichkeit in
ihrem Kern, d.h., in der stets gleitenden Mitte ihrer ,terndren*® Organisation.
Diese Kritik begniigt sich nicht mit einer Unterscheidung zwischen den wahren
Signaturen und falschen Idolen, vielmehr sicht sie sich genétigt, die Ahnlichkeit
als solche zu spalten — und damit zugleich jene Welt, die ehemals die Sichtbar-
keit der Dinge und die Lesbarkeit der Zeichen in sich vereinigte. Von dem ersten
Satz der Regulce an besteht das operationelle Augenmerk dieser Kritik darin, die
Ahnlichkeit in Identititen und Unterschiede auseinanderzulegen und damit ihr
diffuses terndres Fluktuieren zum Zwecke des Ordnens festzulegen. Fortan gelten
diese Fest legung und jene Auseinanderlegung unter dem Titel ,,Analysis“ als die
neue Methode eines binir gewordenen Wissens®'.

Aktionen angewandt werden, die sich keinesfalls auf eine konstante Bedeutung re-
duzieren lassen®. [Aphorismus LX, ibid.: 263] Man sicht: Hier liegt bereits der An-
satz einer Sprache vor, die — wie die Sprache im klassischen Zeitalter — sich von der
Welt der géttlichen Signaturen losgeldst hat und allein der Sphire der menschlichen
Erkenntnis zugehort.

60 ,Seit der Stoa war das System der Zeichen in der abendldndischen Welt ternér, da
man darin das Bezeichnende, das Bezeichnete und die ,,Konjunktur* (das tyncha-
non) erkannte. Von dem siebzehnten Jahrhundert an wird dagegen die Disposition
der Zeichen bindr, weil man sie mit Port-Royal durch die Verbindung eines Be-
zeichnenden und eines Bezeichneten definieren wird. In der Renaissance ist die Or-
ganisation anders und sehr viel komplexer. Sie ist ternir, weil sie den formalen Be-
reich der Markierungen, den dadurch signalisierten Inhalt und die Ahnlichkeiten
(similitudes) anspricht, die die Markierungen mit den bezeichneten Dingen (choses
désignées) verbinden. Aber da die Ahnlichkeit (ressemblance) ebenso die Form der
Zeichen wie ihr Inhalt ist, 16sen sich die drei distinkten Elemente dieser Distribution
in einer einzigen Figur auf.* [OD: 74-75/MC: 57 (m).]

61 Das Auffichern der Ahnlichkeit, d.h. ihre Analyse und Zusammensetzung in einer
Reihenordnung, erfolgt, archidologisch gesprochen, aus einer Problematisierung der
Ahnlichkeit. Das Ereignis dieser Problematisierung besteht in dem Auftauchen der
Frage: Wieso gibt es iiberhaupt Ahnlichkeiten? Oder: Worin besteht die Bedingung
der Moglichkeit von Ahnlichkeiten? Diese Fragen sind auf die Tatsache zuriickzu-
fiihren, dass im klassischen Zeitalter die Ahnlichkeit den Charakter eines bloBen
Scheins angenommen hat. Auf die neuartige Frage nach Grund und Herkunft der
Ahnlichkeiten reagiert die kartesische Kritik mit der Unterscheidung zwischen In-
tuition und Deduktion und zwischen den ihnen entsprechenden einfachen und zu-
sammengesetzten Naturen. Der durch diese erste Unterscheidung ausgeloste Pro-
zess der Unterscheidungen endet mit der vollendeten Analyse der Ahnlichkeit, mit
der die Ahnlichkeit als Tauschung erscheint, die aus der Verwirrungskraft von Na-
tur und Einbildungskraft hervorgeht und die ihr zugrunde liegende Ordnung ver-
schleiert. Deshalb kennzeichnet Descartes in Regel 12.16 der Regula die einfachen
und intuitiv erfassten Naturen als reine Oberfliache ohne Tiefe. Da es keine verbor-
genen Ahnlichkeiten gibt, gibt es auch keine rechtmiBige Frage nach ihnen. Héufig
aber entsteht der Eindruck, dass die einfachen Naturen nicht vollstindig erkannt
worden sind. Verbirgt sich nicht hinter und unter ihnen etwas Tiefes und unerkannt
Gebliebenes? Diese Scheinfrage — die in der Renaissance eine die Erkenntnis lei-
tende Frage war — ist fir Descartes dadurch bedingt, dass es zusétzlich zum intuiti-
ven Erfassen der einfachen Naturen das Verméogen des deduktiven Urteilens gibt,
verstanden als das synthetische Vermdgen der (wahren) Zusammensetzung einfa-

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 87

Vormals ging das Wissen vergleichend vor und der Vergleich war nicht zu
trennen von der Frage nach einer verborgenen Ahnlichkeit. Auch das klassische
Wissen geht vergleichend vor, aber es stellt nicht mehr die Frage nach der Ahn-
lichkeit. Es hilt vielmehr inne, sobald sich eine Ahnlichkeit aufdréngt, und stellt
eher die Frage (a) nach Gleichheit oder Ungleichheit — sofern es um mefibare und
damit auch mathematisierbare Dinge geht — und (b) im Allgemeinen iiberhaupt
nach Identitét oder Unterschied. Dieser Vergleich orientiert sich also nicht mehr
an einer Gestalt der Welt, wie die Ahnlichkeit im sechzehnten Jahrhundert eine
war. Denn, wie bereits am Anfang dieses Kapitels ausgefiihrt, hat sich im klassi-
schen Zeitalter jedes Ding, das existiert, mit Notwendigkeit zwischen einem Ob-
jekt und einem davon wesensverschiedenen Substitut (der Idee des Objektes)
aufgeteilt, um tiberhaupt in Erscheinung treten zu konnen. Diese Aufteilung, die
die Figur der Reprisentation als solche ausmacht, garantiert gleichzeitig Existenz
und Sichtbarkeit eines jeden Dinges.

Deshalb ist das Augenmerk des klassischen Vergleichs das Verhéltnis von
zwei Dingen, betrachtet nicht in ihren jeweiligen ontologischen Sondernaturen,
sondern als Reprisentationen, und insofern sie als Reprisentationen aus einander
erkennbar sind.** Somit hat der Vergleich teil an den Grundziigen der klassischen
Erkenntnis selbst: Er bezieht zwei Dinge aufeinander, aber nicht tiber ihre Ahn-
lichkeit, die wiederum ein drittes Ding der Welt wire, sondern im Medium des

cher Erkenntnisse. Ein falsches Urteil, d.h. eine falsche Zusammensetzung, begleitet
hiufig die evidente Intuition einer oberflichlichen und einfachen Natur und erzeugt
somit den Effekt einer verborgenen Ahnlichkeit. Tatsichlich aber werden die rei-
nen, oberflachlichen und einfachen Naturen am Ende der fortgesetzten Trennung
und Analyse der Reprisentationen vollstindig erkannt. Auch fiir Kant scheint die
Ahnlichkeit auf eine vorgingige Synthese zu verweisen, die allerdings zur reinen
Natur der Vernunft gehort. Dariiber hinaus aber erscheinen Kant auch alle ,klassi-
schen‘ Erkenntnisinhalte, die intuitiven wie auch die deduktiven, als Produkte von
noch urspriinglicheren synthetischen Akten, die jedem analytisch freigelegten Inhalt
vorausgehen: ,,Vor aller Analysis unserer Vorstellungen miissen diese [Formen der
reinen Synthesis] gegeben sein, und es koénnen keine Begriffe dem I[nhalte nach
analytisch entspringen.” [Kant (1781/87): 116-117 (B 103/A 77 — B 104/A 78).]
Diese transzendentalkritische Evidenz wiederum gerdt im Lichte von Foucaults
archéologischen Forschungen ins Schwanken und erscheint als bloBer Effekt (1) des
archdologischen Vorgangs der Triibung der Représentation [siehe Kapitel 6 dieser
Arbeit], oder, in anderen Worten, eines ,grundlegenden ,,Riickzugs des Prinzipiel-
len* [Lebrun (1989): 27]; und (2) der Tatsache, dass gegen Ende des achtzehnten
Jahrhunderts der Raum der Représentation in einer wesentlichen Beziehung zur
Endlichkeit erscheint, verstanden, in Anlehnung an Heidegger, als die der Représen-
tation vorgingige und grundlegende Struktur der Rezeptivitit der Erkenntnis [siche
Heidegger (1929), §5, ,,Das Wesen der Endlichkeit der Erkenntnis*: 23-31]. Damit
wird das klassische Wissen als solches untergraben.

62 Die 6. Regel der Regula ,,macht ndmlich darauf aufmerksam, dass alle Dinge in
gewissen Reihen geordnet werden kénnen, nicht sofern man sie auf irgendeine Gat-
tung des Seins bezieht, so wie die Philosophen sie in ihre Kategorien eingeteilt ha-
ben, sondern sofern die einen aus den anderen erkannt werden kénnen.“ [Descartes
(1972): 17.]

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

diskursiven Gewebes einer Erkenntnis, die aus der Welt der ausgedehnten Dinge
herausgetreten ist. Es sind also zwei Reprdsentationen, die in diesem Vergleich
miteinander verbunden werden, und zwar so, dass diese Verbindung selbst nichts
Drittes ist, was seinerseits wieder eigens repréasentiert werden miisste, sondern in
der Weise der Selbstreprisentation der Représentation, d.h. der Seinsweise des
Zeichens, in Erscheinung tritt.*> Damit erhilt der klassische Vergleich aufgrund
seines notwendigen Zusammenhanges mit der mathesis universalis — jener Er-
kenntnis, die, hinsichtlich ihrer eigenen Beschaffenheit, gegeniiber den ontologi-
schen Sondernaturen ihrer jeweiligen Gegenstinde indifferent bleibt — seine uni-
versalisierte und reinste Gestalt.

Das klassische Wissen sieht sich also nach vollbrachter Analyse der Ahnlich-
keit zweierlei Sachverhalten gegentiiber: Identitdten und Unterschieden. Jedesmal
bemerkt der vergleichende Blick gewisse identische und einfache Naturen wie
»Figur” oder ,,Ausdehnung®, die den verglichenen Gegenstinden gemeinsam
sind. Aber die eigentliche und wahre Erkenntnis dieser Identitdten wird nicht
durch den Vergleich selbst, sondern durch die /ntuition, ,einen singuldaren Akt
der reinen und aufmerksamen Intelligenz*, geleistet. Dagegen wird der unmit-
telbare und einfache Unterschied in bezug auf eine identische und einfache Natur
mit Hilfe einer Deduktion erfat, die, wihrend sie vollzogen wird, bereits ein ru-
dimentirer Vergleich ist.” Alle anderen Unterschiede, die komplexer sind und
die verschiedentlich zusammengesetzte Wesenheiten ergeben, werden mit Hilfe
des Vergleiches erkannt. Und diese Vergleiche kann man in jedem Fall auf eine
Vielzahl und Verkettung einfacher Deduktionen zuriickfiihren.

Die derart von jeder Welthaftigkeit bereinigte und universalisierte Operation
des Vergleiches tritt in genau zwei Formen zutage: Mafl und Ordnung. Und da
die Form des Mafles immer auf die der Ordnung zuriickfiihrbar ist, erweist sich
die Herstellung der Ordnung als die fundamentale Aufgabe des klassischen Wis-
sens. Vergleichen oder Ordnen: Das ist in diesem Sinne einerlei.

Es gibt zwei Arten mef3barer Dinge: kontinuierliche GroBen (Lénge, Gewicht
usw.) und diskontinuierliche Vielheiten (Friichte in einem Korb, Menschen in
einem Zimmer usw.). Und die Handlung des Messens, die den tatséchlichen und
augenblicklichen Akt des Vergleichens von Groflen oder Vielheiten vorbereiten
soll, besteht aus zwei distinkten Operationen. Man muss erstens ein Ganzes ein-
teilen, bis man im Falle der Gr6Ben auf eine natiirliche oder arbitrdare Maf3einheit
und im Falle der Vielheiten auf die Einheit als arithmetische Zahl stoBt: Diese
Operation der Einteilung nennt man ,,Messen“ im engeren Sinne des Wortes.
Man muss zweitens diese kleinsten Einheiten aufzihlen, bis man erncut das Gan-
ze — GroBe oder Vielheit — erhilt: Diese Operation nennt man ,,Zdhlen“. Und der
Gesamtvorgang des Messens ldsst Groflen wie Vielheiten insofern einander ver-

63 Siehe Kapitel 5 dieser Arbeit.

64 OD: 85/MC: 66 (m).

65 Siehe Kapitel 4, Abschnitt 12.1 (,,Das Zeichen zwischen Proposition und Pro-
blem®).

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 3: VON DER SIGNATUR ZUM KLASSISCHEN ZEICHEN | 89

gleichbar werden als er sie in Zahlen ausdriickt, die mit einander verglichen und
in Reihen geordnet werden konnen.

Somit resultiert aus dem Vergleich durchs Mall — der zusitzlich zu den ver-
glichenen Dingen eines Dritten, der Mafleinheit oder der arithmetischen Einheit,
bedarf — ausnahmslos die Ordnung einer Zahlenreihe. Die Ordnung selbst jedoch
ermoglicht einen Vergleich, der jenes Dritten entbehren kann, und der deshalb
unmittelbar in die Augen fillt: ,,[...] der Vergleich durch die Ordnung ist ein ein-
facher Akt, der von einem Term zum anderen, dann zu einem dritten, usw., in
einer ,absolut ununterbrochenen‘ Bewegung iiberzugehen gestattet“*®. Diese
zweite, fundamentalere Form des Vergleiches ist durch nichts von der Tatigkeit
des Ordnens zu unterscheiden und besteht in der Aufstellung von Reihen, die mit
intuitiv erfafSten einfachen Naturen oder Identititen anfangen und die {iber de-
duktive Schritte zu immer entfernteren Termen fiihren, d.h. zu Wesenheiten, de-
ren Zusammensetzung immer komplexer wird und deren Unterschied zum An-
fang der Reihe immer komplexere SchluBifolgerungen, d.h. immer lédngere De-
duktionsketten beinhaltet. Somit fichert sich die anfingliche Ahnlichkeit nach
beendeter Analyse als eine Reihenordnung aus Identititen und Differenzstufen
auseinander, wobei die Differenzen nichts anderes sind als immer linger wer-
dende Deduktionsketten.

Sobald also die Analysis stattfindet, zerfillt die Ahnlichkeit in Identititen
und Differenzen, und jeder Augenblick dieses analytischen Zerfalls der Ahnlich-
keit inszeniert von neuem die Ablosung der Wissensepoche der Renaissance
durch diejenige der Klassik. Die Tétigkeit des Wissens geht iiber vom Interpre-
tieren zum Ordnen, d.h.: von der Suche nach verborgenen Ahnlichkeiten zum
bindren Vergleich. Damit sind fiinf Aspekte der Wissenskonfiguration transfor-
miert: 1) Methode und Ziel der Erkenntnis: An die Stelle der analogischen Stu-
fenleiter der Entsprechungen — jener gegenseitigen Spiegelung der zwei Welt-
grenzen des Makro- bzw. Mikrokosmos am einen und der partikuliren Ahnlich-
keiten am anderen Ende — tritt die Analyse und mit ihr die Reihenordnung der
Identititen und Differenzen; 2) Geschlossenheit der Erkenntnis: An die Stelle der
unbegrenzten Moglichkeit der Aufdeckung immer neuer Ahnlichkeiten tritt die
kartesische Induktion, d.h. die geordnete und erschépfende Bestandsaufnahme
aller Elemente einer Ordnungsreihe; 3) der Wahrheitsbezug: An die Stelle der
wachsenden Wahrscheinlichkeit der Erkenntnis mit der Hinzunahme von immer
mehr Ahnlichkeiten tritt die vollkommene GewiBheit des bindren Vergleichs und
der vollstdndigen Induktion; 4) das gesuchte Dingverhdltnis: An die Stelle der
Suche nach Verwandtschaften tritt die Suche nach Unterschieden, und der fol-
genschwerste dieser Unterschiede betrifft: 5) das besondere Verhdiltnis zwischen
Sprache und Welt: An die Stelle der Ununterscheidbarkeit von Lesbarkeit und
Sichtbarkeit, von Welt und Buch, tritt der Unterschied zwischen den Sphiren der
Erkenntnis und der Welt, der Worter und der Dinge, der in Biichern niedergeleg-

66 OD: 86/MC: 67 (m).

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST

ten Geschichte und der intuitiv erfassenden und deduktiv fortschreitenden Wis-
senschafft.

Fiir die Seinsweise der Zeichen im klassischen Zeitalter bedeutet diese Trans-
formation insgesamt den bereits erwdhnten Riickzug der Zeichen aus der Welt:
,,Auf der einen Seite wird man die Zeichen finden, die zu Instrumenten der Ana-
lyse, Markierungen der Identitdt und der Differenz, Prinzipien des Ordnens [...]
geworden sind; und auf der anderen die empirische und murmelnde Ahnlichkeit
[ressemblance] der Dinge, diese taube Gleichartigkeit [similitude], die unterhalb
des Denkens die unendliche Materie der Trennungen und der Distributionen lie-
fert <«

Somit wird das Zeichen, als Instrument der Analyse und Prinzip des Ordnens,
zum unerlédsslichen Mittel und Medium der Erkenntnis: des universellen Ver-
gleichs der Représentationen im Rahmen der Ordnungswissenschaft der mathesis
universalis. Was heil3t aber Mittel oder Medium fiir ein Wissen, das, auller den
zwei zu vergleichenden Termen, keinen dritten und mittleren zulédsst? Im folgen-
den Exkurs wollen wir uns, anhand einer Lektiire der Regulce von Descartes, dem
Begriff eines bindren Mediums zuwenden, um daraufhin die Rolle des klassi-
schen Zeichens als Medium des universellen Vergleichs herauszuarbeiten. Im
Kapitel 5 soll dann die Eigenschaft des klassischen Zeichens als Medium des
Wissens den nétigen Hintergrund fiir eine Bestimmung der klassischen Seinswei-
se der Sprache (als Diskurs) abgeben.

67 OD: 91/MC: 72 (m).

- am 14.02.2026, 14:28:0¢ Op



https://doi.org/10.14361/9783839408476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

