D. Skizze eines religionspadagogischen
Offentlichkeitshegriffs

1. ANLAUFE

Offentlichkeit religionspidagogisch zu denken stellt eines der zentralen
Desiderate Offentlicher Religionspidagogik dar. Offentlichkeit muss gedacht
werden, auch und gerade in der Religionspidagogik. Denn es muss doch vor
allen verniinftig verantwortet werden, was religionspidagogisch getan wird,
wie umgekehrt religionspidagogische Praxis theoretisch orientiert werden
muss. Und nach Ausweis aller Ansitze Offentlicher Religionspidagogik ist
eines der zentralen Foren ihrer Artikulation, ihr Ziel und ihr Adressat — die
Offentlichkeit. Nur fragt sich, wie diese Verantwortung und Orientierung zu
geschehen hat, mit welcher Vernunft, mit welcher wissenschaftstheoretischen
Ausrichtung. Wie kann Offentlichkeit religionspidagogisch so konzipiert wer-
den, dass es den Axiomen Offentlicher Religionspidagogik entspricht? Ohne
diese hier im einzelnen zu wiederholen, lassen sich diese doch in drei Punkten
btindeln:

a. Kontextualitat

Offentliche Religionspidagogik muss, will sie denn Offentlichkeit als Forum
wie als Adressat anvisieren, ihre Kontexte wahrnehmen, kritisch beurteilen
und in Bezug darauf handlungsfihig werden. Was das Konzil als Bewihrung
von Theologie und Kirche angesichts der »Zeichen der Zeit« mit normativer
Wucht allgemein eingeschirft hat,! ist von der Offentlichen Religionspidago-
gik auf ihre Weise einzulsen. Dieser Kontext ist als Kontext zunehmender He-
terogenitit zu qualifizieren. In ihm wird die konstruktiv-kritische Bearbeitung
der Spannung zwischen Pluralitit und Gerechtigkeit, Identitit und Gleichheit

1| Vgl. Béttigheimer, Bruckmann, Glaubensverantwortung 2012.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

zum Kriterium religionspadagogischer Kontextualitit und damit zum Aus-
weis ihrer bestimmten Wahrheit.?

b. Heterogenitit der Offentlichkeiten

Offentliche Religionspidagogik muss, will sie denn ihre Kontextualitit und
ihren eigene Offentlichkeit realisieren, die Ausdifferenzierung verschiedener
Offentlichkeiten innerhalb des Feldes der Theologie wie innerhalb der
Offentlichkeit selber angemessen wiirdigen. Innertheologisch hatte David Tracy
der Theologie zugemutet, sich um ihrer Wahrheitsfihigkeit auf dem Forum
der drei verschiedenen Offentlichkeiten der Gesellschaft, der Wissenschaft
wie der Kirche zu begreifen, und hatte den drei Disziplinen der Fundamental-,
der Systematischen und der Praktischen Theologie entsprechende Bereiche
zugewiesen. So revolutionir dies fiir die Aufbriiche einer Offentlichen Theo-
logie seinerzeit war, wies dies doch damit die Theologie selber in hermeneu-
tischer Hinsicht als »offentlicher Diskurs« in der Postmoderne aus,* so wei-
terfithrend auch die im Dialog mit der Offentlichkeitstheorie von Habermas
entwickelte offentlichkeitstheoretische Unterscheidung zwischen einem tech-
nodkonomischen, politischen und kulturellen Bereich,® so begrenzt scheint
deren begriffliches Arsenal angesichts der in der Spitmoderne zunehmenden
Ausdifferenzierung verschiedener, spannungsvoll zu einander stehender Of-
fentlichkeiten schon allein innerhalb der Gesellschaft. Und obschon empiri-
sche Studien eine Milieuverengung innerhalb der Kirchen haben nachweisen
kénnen, finden sich zunehmende Vielfalt und Diversitit auch dort.® Kurz:
verschiedene Teil6ffentlichkeiten, Gegenoffentlichkeiten, Kontrastoffentlich-
keiten signalisieren die eskalierende Heterogenitit der Offentlichkeit selber.
Minderheiten, Exkludierte, Marginalisierte miissen in der Offentlichkeit zu
ihrem Recht kommen.

Allerdings muss nicht unbedingt ein Gegensatz zwischen einer agonalen
und einer kommunikativen Offentlichkeit konstruiert werden. Wenn Hannah
Arendt diese agonale Offentlichkeit als Offentlicher Streit um das Beste in Stel-
lung bringt,” so muss dies nicht grundsitzlich dem konsensualen Prinzip der

2 | Vgl. Grimme, Heterogenitat 2017, 89-159.

3 | Vgl. Tracy, The Analogical Imagination 1981, 3-98; Tracy, Religion in the Public Re-
alm 2014. Dazu Telser, Habermas und die Offentliche Theologie 2017.

4 | Telser, Theologie als 6ffentlicher Diskurs 2016, 115. Vgl. Arnes, Ist Theologie Luxus
2000, 180ff.

5 | Vgl. Telser, Habermas und die Offentliche Theologie 2017, 184-186.

6 | Vgl. Sellimann, Milieuverengung als Gottesverengung 2006; Ahrens, Wegner, Sozio-
kulturelle Milieus und Kirche 2013; Wippermann, Sellmann, Milieus in Bewegung 2011.
7 | Vgl. Marchart, Das Agonale 2011.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

deliberativen Offentlichkeit widersprechen. Auch dort regiert die streitende
Suche nach dem besten Argument. Aber durch diese Heterogenitit der Of-
fentlichkeiten wird zumindest der Blick frei fiir das, was Seyla Benhabib in
ihrem kritischen Votum gegen Habermas’ deliberative Offentlichkeitstheorie
die »Gefihrdete Offentlichkeit« nennt.?

c. Heterogenitatsfahigkeit und Subjektorientierung

Offentliche Religionspidagogik muss diese Kontextualitit und Heterogenitit
der Offentlichkeiten als Forum und Ort begreifen, wo sie sich selber bewihren,
sich artikulieren, sich bewahrheiten muss. Es gehort zu ihrem Selbstverstind-
nis, dies im zentralen Mafle durch Riickgriff auf jene Glaubensiiberlieferung
zu tun, aus der sie sich speist und die sie um der Subjekte willen diakonisch in
den Offentlichkeiten einspielt.

Heterogenititsfihig ist Offentliche Religionspidagogik demnach dann,
wenn sie die identititsstiftende, befreiende Botschaft des Glaubens so in den
gegenwirtigen Kontexten zur Sprache bringt, dass die Subjekte daraus sinn-
voll und gut leben kénnen.

Aus diesen drei Axiomen kristallisieren sich nun die entscheidenden Kri-
terien eines religionspidagogischen Offentlichkeitsbegriffs heraus, die ihre
hermeneutische Potenz auf den oben skizzierten Problemfeldern zu erweisen

haben.

2. ZUSPITZUNG

Die fiir die Offentlichkeitstheorie entscheidende Frage ist die, wie die verschie-
denen Offentlichkeiten so ins Verhiltnis gesetzt werden kénnen, dass deren
jeweilige Wiirde als Vollzugsort expressiver Artikulation subjektiver und kol-
lektiver Identititen sowie deren kritisch-produktiv inspirierende Kraft fiir die
Offentlichkeit insgesamt angemessen zum Ausdruck gebracht werden?
Christian Bauer hat in seinem fulminanten Entwurf einer Konstellativen
Pastoraltheologie einer wissenschaftstheoretischen Grundierung in Konstel-
lationen das Wort geredet. Im Riickgriff auf die Diskurstheorie Foucaults, die
Semiotik Ecos und Peirces, die theologische Tradition des locus theologicus
und die Theologie Chenus kénne die Theologie den Herausforderungen der
Spiatmoderne nicht in einem normativen Gestus gerecht werden, der die un-
iibersehbare Vielfalt der pastoraltheologischen Praxis wie die Pluralitit der
Tradition iibersehe. Es gelte vielmehr, ein »konstellatives Denken mit zwei

8 | Vgl. Benhabib, Die gefahrdete Offentlichkeit 1997; Benhabib, Models of the Public
Space 1992; Klingen, Gefahrdete Offentlichkeit 2008.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

173


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

grundlegenden Bezugsriumen« der Theorie der Praxis und der Praxis der
Theorie anzulegen, »fiir dessen Feldforschungen bzw. Archivrecherchen min-
destens drei Kontaktaufnahmen konstitutiv sind: die »extradiskursive< zum
Feld menschlicher Praktiken, (>loci in actu), die >intradiskursive< zum Archiv
anderer theologischer Diskurse (sloci proprii<) und die »interdiskursive< zum
Archiv anderer wissenschaftlicher Diskurse (loci alieni<«.” Theologie ist da-
mit auf das dynamische Ganze menschlichen Lebens, menschlicher Kultur
wie auf die anderen Wissenschaften konstitutiv verwiesen.

Wissenschaftsmethodisch arbeitet diese Konstellative Theologie deshalb
mit der spannungsvollen Zusammenfithrung von Deduktion und Induktion
durch Abduktion. Denn in der Konstellation von heterogenen Riumen, von
Heterotopen, von Nicht-Riumen kénne Neues entstehen und Wahrheit we-
nigstens momentan aufscheinen. Sie bringt

»die jeweiligen Einstiegspunkte von Induktion und Deduktion, pastorale Einzelfélle bzw.
dogmatische Allgemeingesetze, auf abduktive Weise in einen potenziell kreativen Kon-
trast, aus dem dann schliefflich experimentelle »Handlungsregeln«<im Sinne des semio-
tischen Pragmatizismus von Charles S. Peirce gewonnen werden kdnnen: »Es ist wahr,
dass die verschiedenen Elemente der Hypothese zuvor in unserem Geist waren; aber
die Idee, das zusammenzubringen, von dem wir nie getrdumt hétten, es zusammenzu-
bringen, lasst blitzartig die neue Vermutung in unserer Kontemplation aufleuchten«. Ab-
duktion verlasst den festen Grund zwingender Argumentation und begibt sich auf den
wackeligen Boden einer entsprechenden Hypothese. Sie 6ffnet gewohnte Diskurse ad
experimentum auf etwas Neues hin und fiihrt hinaus ins Weite: heraus aus dem Diskurs-
archiv, hinein ins pastorale Praxisfeld - und umgekehrt.«°

Diese Konstellative Pastoraltheologie ist 6ffentlichkeitstheoretisch hoch be-
deutsam. Dreierlei ist an dieser Hermeneutik der Konstellation aus religions-
pidagogischer Sicht besonders zu wiirdigen: erstens die Radikalitit, mit der
die jeweiligen Subjekte gerade in ihrer Fremdheit in ihrer theologiegenerativen
Kraft pastoraltheologisch anerkannt werden; zweitens die Fahigkeit, die ver-
schiedenen Orte der Theologie miteinander ins Verhiltnis zu setzen, das eben
im Riickgang auf Adorno und Benjamin als das einer Konstellation charakte-
risiert wird; drittens die Plausibilitit und Vehemenz, mit der die Kategorie des
Raumes und damit die Bedeutung des spatial turn markiert wird."

9 | Bauer, Denken in Konstellation 2015, 6f.

10 | Bauer, Denken in Konstellation 2015, 11; vgl. Bauer, Konstellative Pastoraltheo-
logie 2016.

11 | Vgl. zum spatial turn Diinne, Giinzel, Raumtheorie 2006; Bachmann-Medick, Cul-
tural Turns 2014.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

Offentlichkeitstheoretisch gesehen bringt die Hermeneutik der Konstel-
lation die jeweiligen Teil6ffentlichkeiten gegeniiber den etwaigen Dominanz-
oder gar Hegemonialanspriichen einer iibergreifenden Offentlichkeit zur Gel-
tung. Der Fundamentalkritik an universalen Offentlichkeitstheorien, wie sie
Nancy Fraser gegeniiber Habermas eingebracht hat und wohl auch gegeniiber
Gerhardt einbringen wiirde, wire damit entsprochen. Differenzerfahrungen
diverser Identititen wiren als 6ffentlichkeitsrelevant anerkannt. Die system-
theoretische Intention, die Offentlichkeit von der jeweiligen Logik der Teilsys-
teme in der binidren Codierung von Umwelt und System anzulegen, vor allem
jedoch die Insistenz Judith Butlers auf der Uneinholbarkeit und Vorgingigkeit
von Alteritit wiren 6ffentlichkeitstheoretisch eingelést. Offentlichkeit wire
nicht mehr in idealistischen Bahnen aus dem Gefiige der handelnden und sich
verstindigenden Subjekte heraus zu denken. Offentlichkeit konstituiert sich
stattdessen im stets volatilen konstellierenden Zusammenspiel heterogener
Teiloffentlichkeiten. Das 6ffentlichkeitstheoretisch brisante Problem, wie die
Subjekte in ihren lebensweltlichen Bindungen sowie die mitunter ja hochst
kontriren Teil6ffentlichkeiten so kommunizieren kénnen, dass sich diese im
Rahmen des grofleren Ganzen der Gesamtoffentlichkeit als sie selbst zur Gel-
tung bringen kénnen, wird hier sehr eindeutig zugunsten dieser Teiloffent-
lichkeiten angegangen. Die prekire Spannung zwischen Einheit und Vielfalt
wird eindeutig zugunsten der zweiten Alternative beantwortet.

Dies ist fiir eine an den Subjekten diakonisch ausgerichtete Offentliche
Religionspidagogik instruktiv, zumal sie mit dem Riickgang auf die Theo-
logie der loci theologici die theologiegenerative Kraft der Subjekte ihrerseits
fundamental veranschlagt. Indem Kinder und Jugendliche sich etwa im Reli-
gionsunterricht kritisch-produktiv wie erfahrungsbezogen mit der biblischen
Uberlieferung auseinandersetzen, lisst dies den Religionsunterricht zu einem
locus theologicus werden."? Der Gewinn dieser Form der Vermittlung von Dif-
ferenz und Einheit liegt in der bleibenden Ausstindigkeit von Alteritdt, die die
Wiirde des Ausgeschlossenen, des Fremden, des Anderen in dessen Freiheit
sichert.

Doch scheint diese Konstellationshermeneutik die Insistenz auf Alteritit
mit der tendenziellen Suspendierung der Wahrheitsfrage zu bezahlen, was
sich offentlichkeitstheoretisch als Schwichung kriterieller Unterscheidungen
im Spiel der verschiedenen Offentlichkeiten auswirkt. Wie soll Offentlichkeit
als gemeinsames Forum verschiedener Teil6ffentlichkeit gedacht werden? Wo-
her sollen, im Schema einer unendlichen Semiose gedacht, in dieser Konstella-
tion diverser Offentlichkeiten begriindete Unterscheidungen kommen? Nicht

12 | vgl. Griimme, Kinder im sensus fidei 2014. Grundlegend Mette, Sellmann, Reli-
gionsunterricht als Ort der Theologie 2012.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

175


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

einmal ein Begriff starker Wertungen, wie er bei Charles Taylor zur Grundlage
seiner Offentlichkeitstheorie gemacht wird, ist so zu erreichen.

3. ALTERITATSTHEORETISCHE VERNUNFT

Demgegentiber soll hier ein normativer Universalismus ins Spiel gebracht wer-
den, der gleichwohl alterititstheoretisch gebrochen und zugleich im Interesse
einer alterititstheoretischen Vernunft subjekttheoretisch grundiert wird. Inso-
fern gegentiber dem in der Konstellativen Hermeneutik manifestierten post-
modernen Pluralititspathos wie der systemtheoretischen Differenzhermeneu-
tik an verallgemeinerbaren Wahrheitsanspriichen 6ffentlichkeitstheoretisch
festzuhalten ist, diese aber nicht mehr substanzmetaphysisch-objektivistisch
oder mentalistisch, sondern in intersubjektiven Prozessen in einer noch zu
bestimmenden Weise prozedural handlungstheoretisch zu denken sind, bie-
tet sich zunichst Habermas Konzept fiir eine religionspidagogische Offent-
lichkeitstheorie aus drei Griinden an: Es ist 1. universal und dabei zugleich
integrativ und offen, rekurriert 2. jenseits idealistischer Engfiihrungen eines
Letztbegriindungskonzeptes auf die Begriindungsfrage und erweist 3. seine
hermeneutische Anschlussfihigkeit hinsichtlich der adiquaten Buchstabier-
barkeit biblischer Traditionen oder auch eines angemessenen Begriffs verant-
wortlicher Subjektivitit in interkommunikativen Handlungszusammenhin-
gen.”

Freilich bleibt die Anschlussfihigkeit dieser Theorie kommunikativen Han-
delns wegen ihrer aporetischen Tendenz angesichts der unschuldig Leidenden
der Geschichte wie ihrer Schwierigkeit im Umgang mit Differenz und Macht
gebrochen. Die kommunikative Vernunft miisste daher aufgesprengt werden
durch eine vorgingige Irritation, durch eine Alteritdt. Sie hitte sich inmitten
aller Orientierungsleistungen kommunikativer Vernunft den konkreten Ande-
ren auszusetzen und sich damit um ihres Universalititspathos willen zu 6ft-
nen fiir die normativen und orientierenden Gehalte, die mit dem Alterititsge-
danken verbunden sind. Dieser Alterititsgedanke ist wesentlich ein praktisch,
sprachlich-intersubjektiv vollzogener Gedanke. In dieser alterititstheoretisch
grundierten kommunikativen Praxis liegt die Kraft, im Vorgriff auf eine Vi-
sion des Lebens in Fiille das Gegebene zu verindern, kreativ Moglichkeiten
zu erschliefen und hegemoniale Tendenzen zu konterkarieren. Eine solche
vom Anderen her er6ffnete kommunikative Praxis, die auf ein intersubjektives,
befreiendes, neue Perspektiven, ungeahnte Moglichkeiten realisierendes und
dabei das Gegebene transformierendes und Systemimperative aufsprengendes

13 | Vgl. Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung 1999; Arens, Fundamentale Theo-
logie im Anspruch kommunikativer Rationalitdt 2002, 58.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

Handeln rekurriert, ist verwurzelt in sprachlich verfassten Kommunikations-
prozessen, aus denen heraus Freiheit er6finet, Identititen anerkannt und ge-
sellschaftliche Strukturen verindert werden kénnen.*

Ohne dies hier im einzelnen zeigen zu konnen, wird hierin der 6ffentlich-
keitstheoretische Ertrag erkennbar: Eine alterititstheoretische Vernunft be-
ansprucht die Wahrheitsfihigkeit und Kommunikabilitit des Anderen durch
Rekurs auf die Rationalitit des Subjekts zu sichern, und verankert sich doch
prinzipiell in einer Vernunft, die sich von zuvorkommender Alteritit irritieren,
befreien und eréffnen lassen kann. Sie will Theorie sein, indem sie unter trans-
formatorischem Riickgriff auf die Traditionen transzendentalen Denkens die
Konstitutionsbedingungen subjektiven Bewusstseins reflektiert.”® Die sprach-
theoretische und handlungstheoretische Grundierung in intersubjektiver,
sprachlich strukturierter Freiheit erlaubt es, die Alterititstheorie in Kategorien
von Geschichte und Gesellschaft zu denken und an einem Konzept universaler
Vernunft festzuhalten. Dementsprechend besteht diese Vernunft dezidiert auf
der Wechselseitigkeit von Subjekt und Objekt. Gerade die Wechselseitigkeit
gewidhrleistet die relative Eigenstindigkeit von Ich und Du, von Subjekt und
Objekt, von Identitit und Differenz.'®

Andererseits kann angesichts der kritisch-herausfordernden, korrektivi-
schen Wucht der uneinholbaren Fremdheit des Anderen Alteritit nicht in Dia-
logik aufgehen.” Erfahrung wird von Andersheit je vorgingig gestiftet, so sehr
sie auch vom Ich erfahren und zugeeignet werden muss. Dialogik ist deshalb
asymmetrisch zu grundieren. Die Vorordnung des Anderen im Dialog durch-
bricht die strenge Wechselseitigkeit der Dialogik. Die Dialogik wird aufge-
sprengt in eine UnabschlieRbarkeit hinein. Die Wechselseitigkeit des Dialogs
wird unterh6hlt durch eine vorgingige Alteritit, die die Dialogik ins Offene
weitet. Damit bekommt sie eine Drift, eine Gefille. Jede Gegenwart wird so
noch einmal in Frage gestellt. Die Dialogik bekommt eine nicht umzukehren-
de, verharmlosende Richtung, die die Autoritit und — ungeachtet aller Prisenz
— doch uneinholbare Ferne des Anderen im Dialog verbiirgt. Insofern diese
Er6finung deshalb als Gabe verstanden werden kann, dokumentiert dies die
Anschlussfihigkeit der alteritdtstheoretischen Denkform an die reflexive Er-
orterung religivser oder christlicher Erfahrungen.'®

Diese alterititstheoretische Vernunft mit der asymmetrischen Tiefenstruk-
tur des Dialogs lisst sich als eine heterogenititsfihige Hermeneutik von Dif-
ferenz verstehen, die Identitit und Alteritit, Einheit und Vielfalt, Universalitit

14 | vgl.C 1.

15 | Vgl. zu Begrindungen Grimme, Vom Anderen erdffnete Erfahrung 2007, 235-282.
16 | Vgl. Sattler, Beziehungsdenken 1997, 266-299; Honneth, Das Ich im Wir 2010.
17 | Vgl. Casper, Religion der Erfahrung 2004, 193-205.

18 | Vgl. Grimme, Offentliche Religionspadagogik 2015, 5-78.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

177


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

und Partikularitit in einer spannungsvollen Dialektik miteinander vermittelt,
ohne den einen Pol in dem anderen aufgehen zu lassen oder diese Dialektik be-
grifflich still zu stellen. Mit ihrem Votum fiir universale Wahrheitsanspriiche
wie fiir eine autonome, von Alteritit herausgeforderte Freiheit ist sie differenz-
orientiert und wiirdigt darin zugleich die subjektgeleitete praktische Vernunft
intersubjektiver Freiheit.

Dies aber liefert die gesuchte tragfihige Basis fiir einen Offentlichkeits-
begriff. Die alterititstheoretische Vernunft bietet, wo sie sprachpragmatisch
grundiert wird, die Form, in der die diversen Offentlichkeiten sinngeleitet und
wahrheitsorientiert kommunizieren kénnen.

Sie wiirdigt die uneinholbare Vorgingigkeit des Anderen, ohne dessen
Kommunikabilitit einzubiiffen. Das zugrundeliegende Muster der asymme-
trischen Dialogizitit mit seiner handlungstheoretisch ausformulierten Inter-
subjektivitat in den Kategorien kommunikativ strukturierter alterititstheoreti-
scher Vernunft ist differenzfihig und zugleich orientierungsstark. Sie kénnte
damit beispielsweise den iiberschiefenden Anspruch der Religion formulie-
ren, ohne die moderne funktionale Ausdifferenzierung diverser Teilsysteme
zu unterlaufen. Insofern wiirdigt sie die Autonomie der Teil6ffentlichkeiten,
ohne diese zu verabsolutieren. Kommunikationstheoretisch gegriindet, betont
sie in ihrer handlungstheoretischen Akzentuierung die konstitutive Relevanz
der Subjekte, ohne strukturelle Bedingungen zu tibergehen.

Darin liegt auch ein kritischer Stachel gegeniiber der theologisch wir-
kungsvollen Offentlichkeitstheorie David Tracys. Diese arbeitet streng mit
einer korrelativen Hermeneutik, um die verschiedenen Offentlichkeiten mitei-
nander ins Gesprich zu bringen. Dialogik ist deren Struktur.”” Demgegeniiber
insistiert die alterititstheoretische Vernunft auf einer Korrelation mit asym-
metrischer Tiefenschirfe. Sie hilt an der Korrelation aus subjekttheoretischen
wie offenbarungstheoretischen Griinden fest, grundiert sie aber alterititstheo-
retisch. So konturiert sie diese zu einer Korrelation auf der Basis einer asym-
metrischen Dialogizitit.”® Dadurch kann sie besser als Tracy die kritische, ir-
ritierende wie produktive Kraft der jeweiligen Teiloffentlichkeiten im Rahmen
gesamtgesellschaftlicher Offentlichkeit zur Geltung bringen. Gegenéffent-
lichkeiten kénnen sich erst im Rahmen einer solchen alterititstheoretischen
Hermeneutik 6ffentlich einbringen. Die agonale Struktur der Offentlichkeit in
ihrer heterogenen Tiefendimension wird markiert.

Indessen ist noch ein weiterer Gesichtspunkt zu vermerken: Verwurzelt
in sprachlich vermittelten Vollziigen erfahrungsgesittigter, intersubjektiver
Freiheit kann ein solcher alterititstheoretisch geprigter, handlungsorientier-

19 | Vgl. Telser, Theologie als 6ffentlicher Diskurs 2016, 246-263.
20 | Vgl. Grimme, Offentliche Religionspadagogik 2015, 35-75; ferner Wenzel, Offen-
barung 2016, 125ff.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

ter Vernunftbegrift seinerseits die Impulse aufnehmen, die von Butlers per-
formativem Offentlichkeitsbegriff eingebracht werden. In ganz besonderer
Weise muss sich ein religionspidagogischer Offentlichkeitsbegriff vor kogni-
tiven Engfiihrungen schiitzen. Elementare religiése Praktiken, in denen der
Glaube gelebt und bezeugt wird, reichen weiter, als je durch Verbalisierungen
und Kognitivierungen zu erfassen wire. Liturgie trigt, gerade in der pluralen
Offentlichkeit, Offentlichkeitscharakter.?! Religiéses Lernen ist immer leibge-
bundenes Lernen,” Embodiment ist eine religionspidagogische wie pidagogi-
sche GroRe,?® der Korper auch ein religids inszenierter Korper, in den religidse
Selbstverstindigungsprozesse eingeschrieben und expressiv zum Ausdruck
gebracht werden.?* Wallfahrten, Prozessionen, Pilgern, religiése Flash-mobs:
solche eklektisch aufgezihlten Phinomene zeigen den konstitutiven Rang der
Offentlichkeit fiir religidse leibbezogen-performative Praktiken. Was Perfor-
mative Religionspiddagogik vorwiegend innerreligionspidagogisch zu ihrem
Anliegen gemacht hat,”® muss 6ffentlichkeitstheoretisch seinen Niederschlag
finden. Gleichwohl weist die Alterititstheoretische Vernunft diesen Praktiken
ihren angemessenen Ort zu. Zwar basiert in Erfahrungen, die ihrerseits be-
reits eine Reflexion von affektiven Erlebnissen sind, so bleiben sie doch auf
Vernunft hingeordnet. Es bedarf der Interdependenz von Kognition, Affektion
und Pragmatik, um Verantwortung und moralische Selbstbestimmung &ffent-
lichkeitstheoretisch denken zu kénnen.

4. AUFGEKLARTE SELBSTREFLEXIVITAT UND NORMATIVITAT

Eines der Verdienste des Poststrukturalismus liegt sicher in der Sensibilitit,
mit der dieser jene Mechanismen freigelegt hat, die in Sprache und Vernunft
am Werke sind. Je schon sind, ob bewusst oder nicht, in Sprache, Denken und
Praxis Mechanismen der Macht und Hegemonie wirksam, Mechanismen, die
sich oft wider der eigenen Intention als Identifizierung, als Stigmatisierung
und gar als Exklusion manifestieren. Dies wire insbesondere von Foucaults’

21 | Vgl. Bontert, Objektive Feier2011.

22 | Vgl. Buck, Bewegter Religionsunterricht 2004; Rendle, Ganzheitliche Methoden
2007.

23 | Vgl. Leonhard, Leiblich lernen 2006; Mendl, Religion zeigen 2016; Noth, Guido,
Korper 2005.

24 | Vgl. Wendel, Affektiv und inkarniert 2002; Waldenfels, Das leibliche Selbst 2000;
Meyer-Drawe, Diskurse des Lernens 2008; Markschies, Gottes Korper 2016.

25 | Leonhard, Leiblich lernen 2006; Mendl, Religion 2016.

26 | Vgl. Grimme, Offentliche Religionspadagogik 2015, 5-75.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

179


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Diskursanalyse wie von Butlers Subjektivationstheorie zu lernen.” Anderer-
seits hat sich deren Subjektschwiche wie die weitgehende Entnormativierung
als problematisch erwiesen, wie auch im gegenwirtigen Kontext der Kriti-
schen Theorie eingewandt wird. Es braucht ein Subjekt der Kritik, es braucht
iibergreifende Normativitit, um Strukturen und Praktiken der Entfremdung
zu identifizieren, um Kritik zu tiben und Gerechtigkeit fiir alle einzufordern.
Seyla Benhabib wie Rahel Jaeggi haben aus Sicht der Feministischen Theorie
wie der Kritischen Theorie gezeigt, dass ohne einen normativen Horizont und
ein handlungsfihiges Subjekt Befreiung und Gerechtigkeit nicht zu denken
sind.”®

Fiir einen religionspiddagogischen Begriff der Offentlichkeit bleiben die-
se Einsichten wegweisend. In den Augen der Offentlichen Religionspidago-
gik sind sowohl eine subjekttheoretische wie eine normativititstheoretische
Enthaltsamkeit problematisch. Gott, Offenbarung, Glaube, Reich Gottes sind
ebenso subjektgeladene, normativititsgesattigte Begriffe wie die der Pidago-
gik, der Bildung oder auch des Lernens. Es kommt allerdings darauf an, wie
Subjekt und Normativitit jenseits idealistischer Uberverallgemeinerungen
nachmetaphysisch zu denken sind.

Es ist hier nicht der Ort aufzuzeigen, inwiefern insbesondere eine alteri-
titstheoretische Vernunft einen Begriff verantwortlicher, intersubjektiver Frei-
heit zu denken in der Lage ist, der diesen stets prekiren Herausforderungen
wenigstens ansatzweise geniigt. Ein solches Subjekt wire ein in geschichtli-
chen, offentlichen Prozessen und sozial-6konomischen Strukturen je schon
verstricktes vulnerables Subjekt, vorgingig herausgefordert durch Alteritit,
aber genau darin sich selber in Freiheit aufgegeben.? Die alterititstheoretische
Vernunft kann so ihren Beitrag zur Offentlichkeitstheorie auch subjekttheore-
tisch liefern, weil sie im Unterschied zum schwachen Subjektdenken Butlers
durchaus ein kritisches Widerstandspotential gegen hegemoniale Tendenzen
zu entbinden vermag.

Ohne einen normativen Horizont sind die biblischen Visionen von Erl6-
sung, Befreiung, Gerechtigkeit nicht zu verstehen. Ohne normative Visionen,
ohne Imaginationen des Moglichen iber den Status Quo hinaus, ohne Pers-
pektiven, die die pragmatischen Selbstverstindlichkeiten je neu iiberschreiten,
sind pidagogische und religionspidagogische Prozesse nicht einmal zu den-
ken. Ohnehin 6ffentlichkeitstheoretisch problematisch, erweisen sich deshalb
auch in theologischer wie religionspiddagogischer Hinsicht Luhmanns System-

27 | Vgl. Honneth, Die zerrissene Welt des Sozialen 2013, 73-92; Joas, Knébl, Sozial-
theorie 2011, 623-635.

28 | Vgl. Jaeggi, Entfremdung 2016, 184-188; Benhabib, Selbst im Kontext 1995,
231-235.

29 | Vgl. Grimme, Vom Anderen erdffnete Erfahrung 2007, 235-305.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

theorie mit ihrem dezidiert entnormativierten, deskriptiven Gestus wie — mit
Abstrichen — auch Taylors Kommunitarismus theologisch wie 6ffentlichkeits-
theoretisch als defizitir: Luhmann, weil bei ihm dezidiert Subjekt und Norma-
tivitat als Relikt der alteuropdischen Moderne entschieden hinter sich gelassen
werden, Taylor, weil trotz dem Versuch ihrer Reformulierung dennoch jene
normativen Ressourcen nicht erreicht werden, derer Offentlichkeit, Subjekt
wie Theologie und Religionspidagogik angesichts der Infragestellungen in der
Spitmoderne bediirfen.’® Die alterititstheoretische Vernunft dagegen operiert
wesentlich mit einem normativen Horizont, bricht ihn aber durch den Alteri-
titsgedanken.

Das Weiterfithrende gegentiber solchen Konzepten einer schwachen Nor-
mativitit ist darin zu sehen, dass im Unterschied dazu die alterititstheoreti-
sche Denkform universalisierbare Aussagen erlaubt. Sie reduziert sich nicht
darauf, lediglich wechselnde Perspektiven auf Offentlichkeit einzunehmen.
Sie erlaubt es, Kritik der Offentlichkeit und Normativitit in einer von bleiben-
der Fremdheit her er6ffneten Vernunft dialektisch zusammenzufithren und
das »Dilemma von Partikularitit und Universalitit« fundiert anzugehen.
Normativitit ist ein durch Alteritdt irritierter, in seiner totalisierenden Dyna-
mik unterbrochener Gedanke. Insofern ist auch diese Normativitit ihrerseits
grundsitzlich kritisierbar, prinzipiell anfragbar. Sie ist nicht absolut, sondern
steht mitten in dem kontextuell verorteten Ringen um Wahrheit. Religion als
Unterbrechung zu denken, wie dies etwa ].B. Metz tut,* zeigt die theologische
Anschlussfihigkeit der alterititstheoretischen Vernunft gerade in ihrem be-
stimmten normativen wie subjektorientierten Impetus.** Sie ist offen auf eine
Wabhrheit, die sie sich schenken lassen muss,** aber in autonomer, gleichwohl
von Gott erdffneter Freiheit annehmen kann.*

Exemplarisch verdichtet sich das auf dem Feld der Anthropologie. Eine
solche alterititstheoretische Denkform kann das biblische Menschenbild »da-
durch verstindigungsfihig« machen, dass sie zeigt, »was sie fiir den Umgang
mit konkreten gesellschaftlichen und individuellen Herausforderungen heute
austrigt; dies aber eben nicht im Sinne einer Deduktion situativer Handlungs-

30 | Vgl. Heger, Wissenschaftstheorie 2017, 565-568. Grundlegend Nipkow, Bildung in
einer pluralen Welt 1998; Griimme, Offentliche Religionspadagogik 2015, 50-75.

31 | EKD, Mafie des Menschlichen 2003, 48. Vgl. Englert, Braucht, wer von Bildung
redet, ein Menschenbild 2004.

32 | Vgl. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft 1984, 150; ferner Wenzel, Of-
fenbarung 2016, 5-75.

33 | Vgl. Grimme, Vom Anderen eroffnete Erfahrung 2007, 235-305; Grimme, Alteri-
tétstheoretische Didaktik 2012.

34 | Kritisch zu Menke, Macht die Wahrheit frei 2017, 12-76.

35 | Zum Autonomiebegriff vgl. Menke, Macht die Wahrheit frei 2017, 34-43.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

181


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

orientierungen aus allgemeinen Prinzipien, sondern im Sinne einer Erinne-
rung aus Erfahrungen, welche die >Kirche< im Horizont des biblischen Men-
schenbildes gemacht hat«. Das biblische Menschenbild wird also nicht einfach
als solches prisentiert oder gar als Antwort menschlicher Fragen angepriesen.
»Sondern es wird von den Erfahrungen her zuginglich zu machen versucht,
zu denen es Menschen verholfen hat; und zwar von Erfahrungen her, die, weil
sie im Zusammenhang mit >weltgeschichtlichen Verinderungenc« [...] stehen,
von mehr als nur partikularer Bedeutung sind.«*

Birgt bereits die Kommunikativ-deliberative Vernunft angesichts der Apo-
rien in der Leidensfrage eine Tendenz zur Unvernunft, muss indessen die Al-
terititstheoretische Vernunft ihrerseits in einem kritischen Sinne selbstrefle-
xiv werden, um jener Dialektik inne zu werden, die diskursanalytisch selbst
dem Differenzdenken attestiert wurde: In der Intention, Verschiedenheit zu
wiirdigen und als nicht zu hintergehende Vielfalt anzuerkennen, Gegenoffent-
lichkeiten, Minderheiten, Marginalisierte zur Anerkennung und zugleich zu
ihrem Recht zu verhelfen, unterliegen Differenzsemantiken und Differenzpi-
dagogiken der Tendenz, dennoch zu benennen, zu identifizieren und festzule-
gen. Zwar kann die Alterititstheorie durch den kategorialen Vorrang von Alte-
ritit den Hang der Vernunft zur »Synthesis des Heterogenen« bereits kritisch
unterlaufen und damit im Ansatz dieses Dilemma der Vernunft zumindest
kritisch analysieren und konstruktiv bearbeiten.”” Ihr Vorzug liegt darin, dies
nicht durch elementare Einbuflen bei der Orientierungs- und Begriindungs-
tahigkeit und zugleich bei ihrer analytisch-kritischen Widerstandskraft gegen
hegemoniale Strukturen erkaufen zu miissen, wie wir dies als das zentrale
Defizit bei Butler und Foucault herauszuarbeiten hatten.

Um ihrer eigenen Dialektik inne zu werden, um auf die auch ihr wie jeder
Vernunft inhirenten Mechanismen von Macht und Hegemonie aufmerksam
zu machen, ohne in die normativititstheoretischen Fallen des Poststruktura-
lismus zu tappen, bietet sich freilich die Anschirfung der alterititstheoreti-
schen Vernunft durch die Kritische Theorie an. Denn kritische Theorie macht
auf »systematische Verzerrungen« in der eigenen Theoriebildung und auf die
Versuchung aufmerksam, »sich auf subtile Weise von ihrer eigenen Kontext-
bezogenheit zu 16sen und so »absolut« (unschuldig) zu werden«.3® Nach Hork-
heimers bertthmter Unterscheidung charakterisiert eine kritische Theorie im
Vergleich zur traditionellen Theorie die axiomatische Verortung in befreiender
Praxis.*

36 | Englert, Braucht, wer von Bildung redet, ein Menschenbild 2004, 151.

37 | Kokorschke, Hegel und wir 2015, 133.

38 | Telser, Theologie als offentlicher Diskurs 2016, 240f. Vgl. zum folgenden auch
Griimme, Heterogenitadt 2017, 91-97.

39 | Vgl. Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie 1937, 254.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

»Kritische Theorie nennen wir eine Verbindung philosophischer und sozialwissenschaft-
licher Reflexion mit emanzipatorischem Interesse, die nach der historisch mdglichen
und normativ geforderten, rationalen Form einer allgemein gerechtfertigten gesell-
schaftlichen Ordnung fragt und zugleich danach, weshalb eine solche Ordnung ange-
sichts der Herrschaftsverhéltnisse in einer Gesellschaft (bzw. jenseits von ihr) nicht
entsteht. Dies stimmt damit iiberein, wie Horkheimer urspriinglich »die vom Interesse
an verniinftigen Zustédnden durchherrschte kritische Theorie der gegenwartigen Gesell-
schaft«verstanden hat.«*°

Einer unter den gegenwirtigen Bedingungen reformulierten Kritischen Theo-
rie geht es um die zentralen interdependenten Konstitutionsbedingungen und
Vollziige von Normativitit und Macht, von einerseits normativ bestimmten
Lebensvollziigen in Kultur, Religion, Geschichte, Okonomie und Gesellschaft
und andererseits von Macht und Hegemonie. So kann verstanden werden, in-
wiefern Normativitit stets mit Macht einhergeht und umgekehrt Macht selber
Normativitit in Anspruch nimmt.

»Wir sind daran gewdhnt, die Begriffe »Normativitatc und »Macht« als Gegensatzpaar zu
verstehen: Ersterer ist durch rechtfertigende Griinde fiir unser Denken und Handeln
gekennzeichnet, Letzterer durch deren Abwesenheit und die Herrschaft purer Faktizi-
tat. So scheint es jedenfalls. Aber genauer betrachtet, muss Normativitdt auch Macht
entfalten, um uns bewegen zu kdnnen - und soziale Macht muss, um wirksam zu sein,
die Normativitat des gesellschaftlichen Lebens, unseres Denkens und Handelns, durch-
dringen, auch dann, wenn sie nicht gut begriindet ist.«**

Durch den damit aufgehellten Zusammenhang von Normativitit und Macht
wird zweierlei deutlich:

Die Kritische Theorie ist in einem sehr grundlegenden Sinne fiir eine Of-
fentliche Religionspidagogik bedeutsam. Der Rekurs auf sie erlaubt es ihr,
religiose Bildungsprozesse inmitten ihrer materialen und kulturellen, ihrer
sozialen und politischen, 6konomischen wie religidsen Rahmungen kritisch
und konstruktiv reflektieren und entsprechend der ihr zugrunde liegenden
Dialektik von Theorie und Praxis als einer praktischen Wissenschaft religiose
Bildungsprozesse normativ bestimmen zu kénnen.*

Doch bezogen auf den Offentlichkeitsbegriff ist es die dadurch gegebene
Moglichkeit, die gegenseitige Durchdringung von hegemonialen, machtbe-
zogenen Bedingungen und normativ bestimmten Formationen kritisch zu
analysieren und konstruktiv zu bearbeiten. Wir werden noch sehen, wie Pers-

40 | Forst, Normativitdt und Macht 2015, 9f.
41 | Forst, Normativitat und Macht 2015, 7.
42 | Vgl. Grimme, Offentliche Religionspadagogik 2015, 70-150.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

pektiven von Gerechtigkeit und Anerkennung, von Differenz und Gleichheit,
von Macht und Verschiedenheit, von Ungleichheit und Unterschiedlichkeit
aufeinander in gesellschaftskritischer und machtsensibler Dynamik auf dem
komplexen Feld padagogischer und religionspadagogischer Theorie-Praxiszu-
sammenhinge kritisch korrelierbar und reformulierbar werden.*

An einen entsprechenden Begriff der Offentlichkeit ergeht damit der An-
spruch, Essentialisierungen und geschichtslose Ontologisierungen zu ver-
hindern gerade in dem Versuch, jeweilige Vielfalt und Verschiedenheit zu
wiirdigen. Das bedeutet eine integrale Verpflichtung zur selbstreflexiven Auf-
klirung seiner eigenen Konstruktionsmechanismen, wie dies allerdings die
anderen hier erdrterten Theorien der Offentlichkeit weitestgehend vermissen
lassen. Der Offentlichkeitsbegriff muss selbstreflexiv die Struktur seiner eige-
nen Begrifflichkeit kritisch in den Blick nehmen. Insofern sind Alterititstheo-
rie, Diskursanalyse und Kritische Theorie im Horizont von Normativitit und
Macht 6ffentlichkeitstheoretisch streng zusammenzudenken.

5. 6FFENTLICHKEIT ZWISCHEN UNIVERSALITAT
UND PARTIKULARITAT

Offentlichkeitstheorien ringen im wesentlichen um die Lésung, wie Offent-
lichkeit so gestaltet, strukturiert und ausgerichtet sein kann, dass alle an ihr
in moglichst gerechter und gleicher Weise zum Wohle des Ganzen teilhaben
und sie dabei ihre jeweilige Besonderheit voll entfalten und jeweils fiir die an-
deren einbringen kénnen. Unterschiede miissen gewahrt und anerkannt wer-
den, ohne dabei die Ungleichheit zwischen allen moglichen Beteiligten aus
dem Blick zu verlieren. Ohne Partizipationsmoglichkeit aller, ohne Inklusion
wire ein Offentlichkeitsbegriff nicht zu denken, der seinen Namen verdient.
>Offentlich< bedeutet nach dem hier entwickelten Verstindnis ja eine normativ
bestimmte universale Ausrichtung an der potentiellen Teilhabe aller. Anderer-
seits ist die Offentlichkeit nicht allein aus der Perspektive potentieller Teilneh-
mer als Forum und Artikulationssphire von integraler Relevanz. Nicht nur
die jeweiligen Narrationen und Traditionen, nicht allein die Visionen guten
Lebens, nicht nur die individuellen Lebenswelten und Sinnentwiirfe wollen
gehort, wollen artikuliert und damit (in wiederum jeweils zu bestimmender
Weise und Intensitit) 6ffentlich werden. Aus der Perspektive der Offentlichkeit
selber und deren Teil6ffentlichkeiten bilden solche Traditionen und Visionen
ihrerseits einen elementaren, weil motivierenden, vergewissernden, orientie-
renden und in erfahrungsgesittigter Weise sinnstiftenden Fundierungszu-
sammenhang.

43 | Vgl.D 5.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

Allerdings ist das, was in dem Strukturwandel der Moderne zur Spitmo-
derne besonders prekir wird, der Wandel zu einer identitits- und erfahrungs-
begriindeten Gesellschaft von »Singularititen« und »Neogemeinschaften«,*
deren Bezug auf Gerechtigkeits- und Gleichheitsfragen einseitig zugunsten
von erfahrungsgeleiteten Identititsfragen vorgenommen wird. Die »Expan-
sion des Besonderen«,® die sich beispielsweise kulturtheoretisch in der isthe-
tischen Selbstkonstruktion der auf Authentizitit und Kreativitit abgestellten
Subjekte, 6konomisch in der erlebnisbezogenen Aufladung von Konsumgtitern
und politisch in einer Ausrichtung an nationalen wie regionalen, das Beson-
dere einer spezifischen Kultur und Tradition kultivierenden Gemeinschaften
zeigt, geht mit der Abblendung der Perspektive des Allgemeinen einher. Dort,
wo inzwischen eine etablierte obere Mittelschicht sich der Symbole der Unter-
schicht kulturell-dsthetisch bedient und dies bis in den eigenen Lebensstil kul-
tiviert, riicken verallgemeinerbare Gleichheits- und Gerechtigkeitsaspekte in
den Hintergrund.*® Die entscheidende Krise liegt demnach in der prekiren
Bestimmung der »sozialen Logik des Allgemeinen und des Besonderen«.?
Und diese Krise ist, wie oben bereits erwdhnt, im wesentlichen eine »Krise der
Offentlichkeit«.*®

Dies aber macht die Fragen der Partizipation wie der Exklusion ebenso zum
offentlichkeitsrelevanten Problem wie die konkrete Bestimmung von Univer-
salitit und Partikularitdt, von Gleichheit und Differenz, von Ungleichheit und
Unterschiedlichkeit, von Gerechtigkeit und Anerkennung, von Visionen des
Guten und der Gerechtigkeit. Es geht um das Ausloten von Méglichkeiten und
Grenzen der Teilnahme von Traditionen an der Offentlichkeit. Eine solche Fra-
ge wird unter spitmodernen Bedingungen besonders brisant, er6ffnet es doch
die lebensweltlich, pidagogisch wie gesellschaftlich hoch aktuelle Spannung
zwischen Universalitit und Partikularitit, aber auch die zwischen Universali-
tat und Toleranz.

Der hier vertretene Offentlichkeitsbegriff geht im Gegensatz zu den disku-
tierten (und in ihrer Differenz zu einander noch deutlich stirker auszufalten-
den) systemtheoretischen, postmodernen und poststrukturellen Konzepten
sehr wohl von der Triftigkeit universalisierbarer, normativ bestimmter Hori-
zonte aus. Umso mehr jedoch sind alle Traditionen grundsitzlich mit einem
Universalisierungsvorbehalt versehen. Bestimmte Traditionen zum Mafistab
und Lebenssinn gesellschaftlichen Zusammenlebens zu machen, die nicht
von allen gleich und jeweils in besonderer Weise akzeptiert werden kénnen,

44 | Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitaten 2017, 8-10.

45 | Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitaten 2017, 7.

46 | Vgl. Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitdten 2017, 273-370.

47 | Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitdten 2017, 27.

48 | Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitaten 2017, 436. Vgl. Teil B 4.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

wire im spitmodernen Kontext der Heterogenitit angesichts der Selbstbestim-
mung der Subjekte widerspriichlich. Universalisierungsfihig sind nur diejeni-
gen Konzepte und Annahmen, die von allen zumindest potentiell in wechsel-
seitiger, also reziproker und allgemeiner Weise frei und gleich gerechtfertigt
werden kénnen.® »Es gibt ein Grund-Recht« auf gleiche, also allgemeine und
reziproke Rechtfertigung.’® Im Lichte dieses normativ gefassten Mafstabs er-
scheinen in einer kritischen Gesellschaftsanalyse alle jene mehr oder weniger
institutionalisierten Beziehungen und Strukturen, die »dem Mafistab rezipro-
ker und allgemeiner Rechtfertigung nicht gerecht werden und durch Formen
der Exklusion, von Privilegien und Beherrschung« gekennzeichnet sind, als
illegitim.*! Dies ist freilich in potentieller Perspektive gemeint, geht es doch
darum, was in der Gesellschaft »reziprok und allgemein gelten diirfte, wenn
die Normunterworfenen freie und gleiche Normautoren wiren«.’> Und dies
gilt in Reformulierung des kantischen Kategorischen Imperativs auch dann,
wenn Personen dazu die Fihigkeiten fehlen. Dann »gilte es, sie als autonome
Wesen zu respektieren, die niemals nur Objekt, sondern Subjekt der Recht-
fertigung sind«.*®

Doch wo endet die Partizipationsmdoglichkeit aller an der Offentlichkeit?
Wo hitte Toleranz ihre Grenzen? Ein angemessenes Verstindnis von Toleranz
reduziert sich keineswegs auf die wohlfeile Akzeptanz jedweder Position. Wei-
terfiihrend ist eine »Toleranz im Konflikt«, deren Versprechen es ist, dass »ein
Miteinander im Dissens moglich ist«.’* Toleranz wird bei Rainer Forst zum
Prinzip gesellschaftlicher Selbstorganisation, ja sie wird zum Grundmoment
der komplexen Dynamik zwischen Macht und Moral, zwischen Religion, Ethik
und Politik. Deren Diskussion handelt »von der Fihigkeit und den Grenzen der
praktischen Vernunft angesichts tiefgehender ethischer Konflikte und schlief-
lich von der Unumginglichkeit einer diesem Streit {ibergeordneten Konzep-
tion der Moral, die von den umstrittenen Wertungen unabhingig (wenn auch
nicht vollkommen losgelést) ist«.>

Rainer Forst arbeitet in seiner Profilierung eines Toleranzbegriffs, der den
Herausforderungen der Spitmoderne Stand halten kann, vier zentrale Elemen-
te heraus: erstens ist Toleranz ein Konfliktbegriff, weil in ihm Konflikte zum
Austrag kommen aus der Einsicht heraus, dass »den Griinden gegenseitiger

49 | Vgl. Forst, Das Recht auf Rechtfertigung 2007, 20ff.

50 | Forst, Das Recht auf Rechtfertigung 2007, 283; vgl. Forst, Kritik der Rechtferti-
gungsverhaltnisse 2011, 40.

51 | Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhdltnisse 2011, 20.

52 | Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhaltnisse 2011, 17.

53 | Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhaltnisse 2011, 16.

54 | Forst, Toleranz im Konflikt 2014, 12.

55 | Forst, Toleranz im Konflikt 2014, 23.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

Ablehnung Griinde gegenseitiger Akzeptanz gegeniiberstehen, die erstere
nicht aufheben«.> Toleranz impliziert stets eine Komponente der Ablehnung
einer Position wie eine Komponente der Akzeptanz, weil man die Positionen
zwar fiir falsch hilt, aber diese nicht so sehr verurteilt werden, dass sie schlecht-
hin zu negieren sind;” zweitens findet dieses Ringen um Toleranz inmitten
der gesellschaftlichen Auseinandersetzungen statt; drittens stellt sie nicht nur
eine Forderung, sondern den Gegenstand solcher Auseinandersetzungen dar
und viertens spielen dabei ganz unterschiedliche Toleranzbegriindungen eine
zentrale Rolle.’® Toleranz lisst sich angesichts konkurrierender Wertvorstel-
lungen und Religionen nur reflexiv begriinden im Lichte diskursiv bestimmter
Prinzipien von Reziprozitit und Allgemeinheit. Grenzen und Reichweite von
Toleranz sind demnach im 6ffentlichen Diskurs zu bestimmen.” Dieser Dis-
kurs, und dies ist nun entscheidend, ist auch fiir Forst deliberativ organisiert,
wobei hier allerdings fraglich wird, ob er seinerseits die Schwierigkeiten von
Habermas iiberwindet. Dafiir scheint — wir werden darauf zuriickkommen —
bei aller Sensibilitit fiir den Alterititsgedanken doch dessen diskursive Ein-
hegung am Ende zu stark.®® Gleichwohl: Offentlichkeit und Toleranz brauchen
gerade um ihrer selbst willen einen universalisierbaren Beurteilungsmafistab,
der zugleich die einzelnen Lebensformen und Orientierungen auch in ihrer
Andersheit und Alteritit wiirdigt und anerkennt.

Ein konstellatives Denken in der Spur Christian Bauers scheint hierfiir
ebenso zu schwach zu sein wie Taylors Kommunitarismus, obschon er wie
kaum ein zweiter der hier verhandelten Positionen auf die Unverzichtbarkeit
lebensweltlicher Verwurzelungen gegeniiber einem rein formalen Prozedu-
ralismus der Offentlichkeitstheorie insistiert. Instruktiv ist dagegen der An-
satz von Forst, Kontexte des Guten und formale Prozeduren des Gerechten
im Rahmen einer sozialkonstruktivistischen Gerechtigkeitstheorie streng
aufeinander zu beziehen. Die Relevanz konkreter Gemeinschaften ethischen
Lebens, die intelligible Kraft bestimmter Sphiren der Gerechtigkeit fiir die Be-
stimmung von Gerechtigkeit bleiben integraler Bestandteil, ohne in eine letzt-
lich relativistisch-partikularistische Drift zu geraten. Je nach Kontext muss fiir
Forst die Person ihr Handeln rechtfertigen. Der Mensch ist immer gleichzeitig
auf unterschiedliche Weise ethisch, moralisch, rechtlich, politisch autonom,
ist also nie nur ethische, moralische, rechtliche, politische Person. Ethische
Fragen als Identititsfragen nach einem guten Leben kénnen und diirfen damit
nicht in einer moralischen oder politischen Weise allgemeine Geltung bean-

56 | Forst, Toleranz im Konflikt 2014, 12.

57 | Vgl. Forst, Toleranz im Konflikt 2014, 30-35.
58 | Vgl. Forst, Toleranz im Konflikt 2014, 12-14.
59 | Vgl. Forst, Toleranz im Konflikt 2014, 588-600.
60 | Vgl.D 8.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

spruchen wie umgekehrt rechtliche Fragen etwa die ethische Selbstbestim-
mung determinieren kénnen. Forst nimmt eine analytische Unterscheidung
der jeweiligen Kontexte der Person vor und fiihrt diese jeweiligen Kontexte
durch eine iibergreifende, von einem universalen Begriff praktischer Vernunft
her bestimmte Theorie der Gerechtigkeit zusammen. Diese hilt die Grenzen
zwischen diesen Kontexten »dadurch aufrecht, dass sie ethische Identitit,
gleiche Rechte, politische Mitgliedschaft und moralischen Respekt nach all-
gemein gerechtfertigten Normen zur Geltung bringt«.® Was also die Anerken-
nung von Personen als Staatsbiirger, als Rechtspersonen, als ethische und mo-
ralische Subjekte angeht, bleibt dies den »Kontexten ethischer und politischer
Gemeinschaften tiberlassen; daf sie als solche anerkannt werden miissen, ist
eine Forderung der Gerechtigkeit«.®? Vor einer solchen Theorie der Gerechtig-
keit miissen dann die einzelnen ethischen, moralischen, rechtlichen und poli-
tischen Normen gerechtfertigt werden.® Die Komponente einer in Kategorien
universaler Vernunft gedachte Moral ist nach dieser konstruktiv-kritischen
Verhiltnisbestimmung »normativ entscheidend, wahrend die partikularisti-
sche Komponente wesentlich dabei ist, Verantwortung zu lokalisieren«.%

Eine religionspidagogische Offentlichkeitstheorie kann dies aufgreifen,
muss dies aber angesichts der Schwierigkeiten deliberativer Vernunft alteritéts-
theoretisch radikalisieren. Ein Alterititstheoretisches Denken beansprucht,
wie eben gezeigt, im Unterschied zur schwachen Vernunft, die Wahrheitsfi-
higkeit und Kommunikabilitit des Anderen durch Rekurs auf die Rationalitit
des Subjekts zu sichern, und verankert sich doch prinzipiell in einer Vernuntft,
die sich von zuvorkommender Alteritit irritieren, befreien und er6ffnen lisst.®
In diesem Sinne ist es gegen eine radikalisierte Systemtheorie, gegen fideisti-
sche wie gegen rationalistische Annahmen fiir sie eine

»zwingende Annahme, einen integrierenden Rahmen verschiedener Sprachspiele und
Weltdeutungssysteme zu postulieren [...]. So wird sowohl ein material ausgestaltetes
und in diesem Sinne schwer universalisierbares, weil unzeitgemaf substantielles Kon-
zept ausgeschlossen als auch eine Aufspaltung verschiedener Weltdeutungssysteme in
inkommensurable Spharen vermieden, die keinerlei kritischen Vergleich, Ubersetzungs-
leistungen oder Dialog ermoglicht, weil sprachspielexterne Kriterien der diskursiven Be-
wertung dieser Sphéren fehlen.«%6

61 | Forst, Kontexte 1994, 361.

62 | Forst, Kontexte 1994, 362.

63 | Forst, Kontexte 1994, 436.

64 | Forst, Das Recht auf Rechtfertigung 2007, 258.

65 | Vgl. Grimme, Vom Anderen erdffnete Erfahrung 2007, 235-282.

66 | Breul, Religiose Epistemologie 2016, 185; vgl. Breul, Religion in der politischen
Offentlichkeit 2015.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

Lediglich ein »Experimentieren mit Begriffen«, um die Fihigkeit zu erwer-
ben, »auf die eigenen Erfahrungen reflektierend zu reagieren, ist ihr am Ende
doch zu wenig.” Auf diese Weise kann eine alterititstheoretische Vernunft
Universalitit und Partikularitit, Einheit und Vielfalt jeweils in sich selbst und
in ihrem Verhiltnis zueinander wiirdigen. Alterititstheoretisches Denken ist
differenzorientiert und wiirdigt darin zugleich die subjektgeleitete praktische
Vernunft intersubjektiver Freiheit. Weil es den Anspruch auf universalisierba-
re Ziige von Rationalitit nicht aufzugeben bereit ist, trigt ein solches Denken
dem Heterogenen in seiner genannten anspruchsvollen Komplexitit Rech-
nung.®® Es bietet, wo es sprachpragmatisch grundiert wird, die Form, in der
die Teilsysteme und deren Rationalititen sinngeleitet und wahrheitsorientiert
kommunizieren kénnen. Es konnte damit, wie bereits angedeutet, beispiels-
weise den iiberschiefenden Anspruch der Religion formulieren inmitten der
Logik der funktionalen Ausdifferenzierung diverser Teilsysteme. Eine solche
Hermeneutik ist modernititsfihig.

Wegen ihrer Verwurzelung in praktisch-theoretischen Prozessen sprach-
lich vollzogener Erfahrung unterliuft sie die Begrenzungen einer reinen
Beobachterperspektive. Sie kann Normativitit und Vielfalt, Differenz und
Gleichheit angemessen ins Verhiltnis setzen. Sie bleibt wahrheitsfihig ge-
nau darin, wenn sie die Vielfalt achtet. Sie wiirdigt Vielfalt, ohne diese ein-
fach nebeneinander zu setzen. Die kategoriale Divergenz von Unterschieden
und Ungleichheiten wird so ebenso denkbar wie eine Relativierungstendenz
vermieden wird, die undifferenziert unterschiedliche Formen von Differenz
und Anerkennung auf eine Stufe stellt.*” Es gibt, wie gezeigt wurde, eine ver-
kennende, eine herabwiirdigende Fehlform von Anerkennung, die alteritits-
theoretisch konterkariert wird. Normalititsdiskurse, die einerseits klassifizie-
ren und deklassieren, andererseits aber doch orientierendes, auf pidagogische
Zielstellungen hinfiihrendes Potential besitzen, wiren so kritisch-konstruktiv
fiir einen religionspidagogischen Offentlichkeitsbegriff reformulierbar.

6. RELIGION ALS BEWAHRUNGSPROBE

Wie in einem Brennglas verdichten sich die Diskussionen um den Rang von
Traditionen und Narrativen in der Offentlichkeit auf dem Feld der Religion.
Hier hat man in nuce jene prekire Herausforderung vor sich, wie denn eine
begrenzte Vision guten Lebens mit den anderen Traditionen so koexistieren

67 | Hampe, Die Lehren der Philosophie 2016, 63.

68 | Vgl. Griimme, Auf Sand gebaut 2004, 266-279.

69 | Zu Aporien etwa, wenn Veganismus und sexuelle Differenz mit sozialer Ungleich-
heit verwechselt oder identifiziert werden: Grimme, Heterogenitat 2017, 50-105.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

kann, dass alle jeweils zu ihrem Recht kommen und zugleich das gemeinsa-
me Ganze nicht nur nicht gefihrdet, sondern gar gestirkt wird. Kurz: die fiir
den Offentlichkeitsbegriff signifikante Spannung zwischen Universalitit und
Partikularitdt wird hier besonders brisant. Besonders brisant ist dies deshalb,
weil mit der Religion nun ein world view ins Spiel kommt, der mit Unbedingt-
heit aufgeladen und deshalb mit vergleichsweise radikalem Geltungsanspruch
auftritt. Wenn sich ein militanter Neuer Atheismus inzwischen seinerseits mit
dhnlicher Vehemenz artikuliert, so spricht dies nicht gegen diese These, son-
dern markiert nur die Tatsache, dass dieser unter der Hand selber zur Religion
geworden ist.

Nun zeigen unsere Rekonstruktionen der verschiedenen Offentlichkeits-
theorien teilweise ganz iiberraschende Ergebnisse hinsichtlich der Verortung
der Religion in der offentlichen Sphire. Andererseits ergeben sich zugleich
unerwartete Koalitionen. Dass die systemtheoretische Logik auf eine Depoliti-
sierung und damit in einer bestimmten Weise auf eine Privatisierung hinaus-
lauft, wird bereits dadurch deutlich, dass Religion in ihrer bindren Codierung
von Immanenz und Transzendenz nach dem Muster von System und Umwelt
schlicht neben die anderen Teilsysteme gestellt wird. Zwar wird ihr immerhin
noch eine funktionale Bedeutung als Kontingenzsicherung attestiert; aber de-
ren tibergreifender Wahrheitsanspruch als einer comprehensive doctrine wird
strukturell negiert.”

Anders bei Habermas. Dieser sieht in der Religion gerade als comprehensi-
ve doctrine wesentliche Ressourcen fiir eine spitmoderne Gesellschaft, deren
Kraftquellen aus formal-prozeduraler Rationalitit allein nicht ausreichen, um
eine lebendige, kohirente, dynamische und gerechte Gesellschaft zu gestalten.
Um wirksam zu werden, ist hierfiir freilich eine Ubersetzung in eine verallge-
meinerbare, von allen verstehbare Sprache die Voraussetzung. Auf der Ebene
der Politik und ihrer Institutionen, insbesondere der Parlamente, sind alle reli-
giosen Beziige zu streichen. Was nicht {ibersetzbar ist, bleibt der vorinstitutio-
nellen Ebene der Offentlichkeit vorbehalten.”!

Anders Taylor, der Religion ebenso fur diskursfihig hilt wie nicht-religiose
word views und philosophische Uberzeugungen. Doch zumindest auf der Ebe-
ne der politischen Institutionen fordert er eine von allen gleichermaflen zu-
gingliche und verstehbare Amtssprache.”? Trotz aller Unterschiede kommen er
und Habermas in der Unverzichtbarkeit einer Sphire der Offentlichkeit iiber-
ein, die neutral bzw. frei von einseitigen Dominanzen gehalten werden muss,
wobei die Ubersetzung, insbesondere bei Habermas, hierfiir eine zentrale Be-
deutung hat.

70 | Vgl. C 3.
71| vgl.C 1.
72 | Vgl. C 4.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

Anders bei Butler. In besonderer Intensitit meldet sie massive grundsitz-
liche Zweifel an der Ubersetzbarkeit von Religion an. Doch geht es ihr dabei
weniger um einen opaken Kern, der in seiner welterschliefenden Kraft nur
fur die Glaubigen einsehbar und lebbar ist. Thr geht es darum, durch diese
Uniibersetzbarkeit die Perspektiven der Offentlichkeitstheorie diametral zu
verindern. Religion fungiert als Index fur Alteritit, fiir Unterbrechung, fiir
Fremdheit, die erst ethische Verantwortung konstituiert. Nicht die Arbeit an
konsensueller Ubereinstimmung zur diskursiven Lésung von gesellschaft-
lichen und politischen Fragen wie bei Habermas und — mit Abstrichen bei
Taylor —, sondern der Bruch systematisierender Vernunft durch Alteritit prigt
diese Perspektive.” Insofern ist es nur konsequent, dass Religion als sie selber
in der Offentlichkeit vertreten sein kann und als sie selber die gesellschaftli-
chen wie die politischen Debatten vorantreibt.

Allerdings mag man sich fragen, ob diese eindeutige Ausrichtung Butlers
an den diversen religiosen Identititen dem Postulat von Gleichheit und Ge-
rechtigkeit standhilt. Nicht schon die Tatsache der offentlichen Prisenz jed-
weder religiosen Uberzeugung kann Zielhorizont 6ffentlichkeitstheoretischer
Debatten sein. Solange die Frage religioser Identitit nicht mit der von struk-
tureller Gleichheit und Gerechtigkeit verbunden ist, so lange Identitit und
Gleichheit nicht strikt aufeinander bezogen sind, so lange bleibt eine solche
Position problematisch. Die Tatsache an sich, dass jede Religion die gleiche
Méglichkeit und das gleiche Recht auf alle Formen der Offentlichkeit hat, ver-
biirgt doch noch nicht Gerechtigkeit. Es kénnte doch sein, dass religiése Sym-
bole aus Zwang getragen werden. Hier begriindete Unterscheidungskriterien
zwischen den Religionen sowie zwischen den diversen religiosen Praktiken zu
liefern bleibt das radikale Alterititsdenken Butlers schuldig, ein Defizit, dass
Butler allerdings trotz der geradezu kontriren Anlage des Denkens mit Taylor
teilt. Andererseits scheint Habermas in der Tradition der liberalen Trennung
von Staat und Religion die Relevanz religidser Ressourcen fiir Offentlichkeit
und Politik doch zu unterschitzen. Mit seiner Forderung an eine wechselsei-
tige Ubersetzungspflicht von Religisen und Nicht-Religiésen zeigt er zwar
uiberzeugend das Ungentigen eines Laizismus auf, der sich selber zu einem
eigenen world view verselbststindigt und damit performativ die eigene Neut-
ralititsforderung an die Adresse des Staates und der politischen Institutionen
konterkariert. Doch hilt Habermas strikt an der Exklusion der Religion aus der
Sphire der Politik fest.

Demgegeniiber nehmen in der gegenwirtigen Politischen Theorie Uberle-
gungen zunehmend an Fahrt auf, die diese diastatische Trennung von Glauben
und Wissen sowie Offentlichkeit und Privatheit innerhalb liberaler Konzep-
tionen iiberwinden wollen. Zumeist argumentieren sie erkenntnistheoretisch

73 | Vgl. Butler u.a., Abschlussdiskussion 2012, 162-168.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

191


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

oder pragmatisch. Beide Wege seien wegen ihres exemplarischen Charakters
kurz umrissen:

So hilt erkenntnistheoretisch Martin Breul zwar an der Nichtverallgemei-
nerbarkeit religiéser Uberzeugungen fest, weshalb diese nicht als allgemeine
universalisierbare Basis gesellschaftlichen Zusammenlebens fungieren kon-
nen. Doch ist es gerade die kognitive Verfasstheit der Religionen, die ein Unter-
scheidungskriterium zwischen Religionen und etwa der Astrologie ermoglicht
und zugleich die Basis fiir deren gesellschaftliche Diskursfihigkeit liefert.
Breul formuliert einen »Moderaten Exklusivismus«, der »einerseits auf der
Notwendigkeit der Rechtfertigungsneutralitit« besteht (exklusives Element),
daraus aber »keine Privatisierungsforderung ableitet, sondern religiésen Uber-
zeugungen durch die Moglichkeit ihrer kognitiven Zuginglichkeit und der
damit verbundenen intersubjektiven Nachvollziehbarkeit eine Vielzahl von
wichtigen und in einer postsikularen Gesellschaft unverzichtbaren Rollen in
offentlichen Diskursen zuschreibt (moderierendes Element)«.”* Hintergrund
ist die massive Infragestellung des »epistemischen Ghettos«, in das Rawls und
Habermas religiése Uberzeugungen abschieben, die einer »pridiskursiven
Diskriminierung« religivser Griinde« gleichkomme.”” Denn sie {ibersehen
die rationale Erreichbarkeit und damit die argumentative Triftigkeit religiser
Uberzeugungen, die intersubjektiven wie diskursiven Rechtfertigungen »zu-
ginglich sein kénnen«.”®

So tberzeugend dieser epistemologische Aufweis der Rationalitit des
Glaubens ist, so sehr damit die Trennung zwischen Glauben und Wissen als
Hintergrund der Unterscheidung von >6ffentlich< und >privat< porés wird, so
bleibt ein solcher Zugang dennoch eindimensional. In seiner kognitiven Eng-
fihrung kann er Religion als ganzmenschliche Lebenspraxis nur ansatzweise
erfassen.

Deshalb verstehen Pragmatische Argumentationslinien hingegen Religio-
nen als »sprachliche und symbolische Ausdrucksformen, die das Verhiltnis
von Transzendenz und Immanenz im Sinne eines wissenden Nichtwissens
thematisieren und damit eine soziale Praxis konstituieren, die einen umfas-
senden Anspruch an die religiésen Menschen stellen«.”’ Mit einer solchen
Zuschreibung, die der Religion kognitive wie lebensweltliche Wiirde attes-
tiert,’”® ist die Moglichkeit rational-diskursiver Unterscheidungen innerhalb
der Religionen sowie zwischen ihnen und esoterischen Positionen gegeben.
Uberdies ist zudem die Basis fiir eine rationale Ausweisbarkeit von Religion

74 | Breul, Religion in der politischen Offentlichkeit 2015, 249.

75 | Breul, Religiose Epistemologie 2016, 183.

76 | Breul, Religidse Epistemologie 2016, 185.

77 | Reder, Religion in sdkularer Gesellschaft 2013, 348.

78 | Vgl. Seibert, »An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen« 2017, 169-171.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

in der Offentlichkeit gelegt. Doch zugleich ist eine kognitive Reduktion iiber-
schritten, insofern Religionen als ganzmenschliche Praxis begriffen werden,
die als solche 6ffentlichkeitsrelevant sind. So gesehen bilden Religionen einen
wichtigen, gleichberechtigten Bestandteil 6ffentlicher Diskurse. Sie miissen
sich an die demokratische Rechtsordnung gesellschaftlicher Prozesse halten.
Als solche

»kdnnen sie einen wichtigen Teil zum Gelingen moderner Demokratien beitragen. Deli-
berative Verfahren [...] werden nicht gefédhrdet, wenn sie religiose Argumente als solche
beachten, sondern erst, wenn einzelne Gruppierungen - seien sie religids oder sakular -
einen Absolutheitsanspruch im politischen Raum erheben. Wichtig ist daher ein offener
und fairer Umgang der verschiedenen Praktiken miteinander und weniger die Frage, ob
religivse Semantiken in der Offentlichkeit zugelassen werden oder nicht.«”®

Religionen haben als Ganze 6ffentliche Bedeutung, nicht nur ihr diskursiver
Teil. Aber es wird in deliberativen Verfahren entschieden, inwieweit sie 6ffent-
lichkeitswirksam und von politischem Einfluss sein sollen und kénnen.

7. OFFENTLICHE RELIGION

In diesem Raum diskursiver Offentlichkeit kristallisiert sich damit eine Of-
fentliche Religion heraus.® In ihm treten unterschiedliche Weltanschau-
ungen, Religionen und Politik in eine diskursive Auseinandersetzung um
grundlegende Orientierungen, Werthaltungen und Praktiken. Diese Offent-
liche Religion macht ernst mit der eben angespielten politiktheoretischen,
kulturwissenschaftlichen und historischen Analyse, dass im strengen Sinne
der weltanschaulich neutrale Verfassungsstaat in seinen Beschliissen, seinem
Handeln und seinen Regelungen »tatsichlich niemals weltanschaulich neut-
ral«ist, sondern auf der »Rivalitit der Weltanschauungen basiert«.® Hans Joas
kommt am Ende seiner langen Analysen der Begriffe von Modernisierung,
Funktionaler Differenzierung, Sikularisierung und Entzauberung zu dem
Ergebnis, dass die Vorstellung der Religion als einer Wertsphire oder einem
Funktionssystem neben anderen bereits »sikularistisch« sei.

79 | Reder, Offentlichkeit und Liberalismus 2016, 254f.

80 | Vgl. Gabriel, Gottesglaube 2008, 266ff. Zum folgenden in Uberarbeitung Grimme,
Religionsunterricht und Politik 2009, 32-34.

81 | Hochgeschwender, Amerikanische Religion 2007, 200; vgl. Casanova, Public Reli-
gions 1994; Taylor, Ein sékulares Zeitalter 2009.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

193


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

»Religion hat Spezifika, aber diese liegen nicht in einer kulturellen Spezialisierung aufs
Religidse. Ihr Verhaltnis zur Kultur insgesamt ist nicht das einer Kultursphére zur an-
deren. Glaubige und ihre sozialen Organisationen erheben Anspriiche auf die Gestal-
tung aller Kultursphéren und Funktionssysteme, wenn sie ihren Glauben ernst nehmen.
Dies ist kein PI&doyer fir religiosen Fundamentalismus oder Integralismus, da es un-
bestreitbar eine religiose Lerngeschichte des Respekts vor anderen Wertsystemen und
Glaubensformen sowie der Einsicht in die jeweils spezifische Funktionslogik von gesell-
schaftlichen Teilsystemen«oder kulturellen »Wertsphéren« gibt. Aber das Pathos univer-
salistischer Religion und iibrigens auch universalistischen sékularen Denkens fiigt sich
nicht ein in das Weltbild eines fortschreitenden Prozesses funktionaler Differenzierung.
Ausmaf, Grad und Richtung dieses Prozesses sind selbst an den Idealen der Lebens-
fiihrung und Weltgestaltung, religiosen und sakularen, zu messen.«82

Eine agonistische Ausrichtung des Gemeinwohls, die freiheitstérdernde Ge-
setze und Institutionen hervorbringt, lisst auch religivse AuRerungen zu,
tiberantwortet sie jedoch auch der Kritik, wenn sie autoritir zu werden drohen.

»In direkter Analogie zur politischen Autoritdt sind auch autoritére religidse Verord-
nungen, Gesetze und Institutionen Abarten von Autoritat, die aufgrund ihrer freiheits-
beeintrdchtigenden Wirkungen kritisiert werden miissen. Und weil aus der Perspektive
der ethischen Freiheit religiose Glaubenssatze, Traditionen, Rituale und Lebensweisen
auch fiir Nicht-Glaubige und Anders-Glaubige ein wichtiges semantisches Potential
haben, muss diese Kritik nicht nur in der jeweiligen Glaubensgemeinschaft, sondern
im offentliche Diskurs stattfinden, zu dem prinzipiell jeder Mensch zugelassen werden
soll.«83

Der christliche Glaube gehért demnach in den 6ffentlichen Raum. Er selber
drangt darauf, in kritisch-transformatorischer wie befreiender Weise 6ffentlich
zu werden. Er kann dazu beitragen, dass Fragen nach Sinn, nach Gerechtig-
keit, nach dem vergangenen Leiden, nach der Wahrheit und Legitimitit von
Weltanschauungen nicht aus der Offentlichkeit herausgedringt werden.®
Gleichwohl kann dies nur nach den normativen Spielregeln diskursiver Ver-
nunft geschehen. Allein hier, allein also auf der prozeduralen Ebene, liegt
die Neutralitit des Verfassungsstaates.®® In diesem Diskurs ist dann auch die
Wahrheit des Glaubens einzubringen und dort »diskursiv gut paulinisch zu
priifen. Sie kann hier gegebenenfalls ihre argumentative Uberzeugungs- und

82 | Joas, Die Macht des Heiligen 2017, 416f.

83 | Cooke, Nicht zugénglich 2017, 210.

84 | Vgl. Kiihnlein, Politische Theologie 2017, 200.

85 | Vgl. Hochgeschwender, Amerikanische Religion 2007, 201.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

ihre performative Verinderungskraft aufzeigen.«®¢ Jedoch gehen, wie auch Mi-
chael Walzer betont, von einer solchen Offentlichkeit der Religion wiederum
zivilisierende Wirkungen auf die Religion und die Glaubigen aus.

»It is also important to say that when religious citizens join democratic debates, they
must join in every aspect of those debates. That means: they must listen and respond
to criticism of their own positions, including criticism of their theology, if theology pro-
vides the basis of those positions. In the political arena, theology and ideology have
similar standing. The claim to know God’s word brings no special authority in democratic
politics.«8”

Eine solche Offentliche Religion gehért in diesem spezifischen Sinne in die
diskursive Offentlichkeit. Ohne die Modernisierungsprozesse zu unterlaufen,
gehen von ihr dann durchaus Impulse fiir die Politik aus. Beispielsweise kénn-
te sie gegeniiber einem universalen Machbarkeitswahn wie gegeniiber einem
pragmatischen Defitismus immer zugleich das »Nicht-Politische der Politik«
einklagen,®® ein Gedanke, der in der gegenwirtigen Debatte um das Politische
in der Politik von nicht zu unterschitzender Bedeutung ist.® Sie kénnte in
der Zivilgesellschaft, dem Motor der Demokratie, als Impulsgeberin fir eine
Politisierung des Privaten und fiir eine Renormierung der Offentlichkeit wir-
ken und die Gesellschaft zwingen, sich kritisch wie reflexiv mit den eigenen
normativen Grundlagen zu beschiftigen.*

Die Sozialphilosophin Agnes Heller schirft diesen Charakter der 6ffentli-
chen Religion im Kontext der funktionalen Differenzierung der Moderne da-
durch an, dass sie ihn eintrigt in den Horizont biblischen Bilderverbots.

»Politische Institutionen kdnnen durchaus auch ohne Gott funktionieren und auch ohne
Wissenschaft, allein mit Hilfe menschlicher Entscheidungen, menschlichen Denkens
und menschlichen Willens. Mehr noch, sie funktionieren so sogar am besten. Gleichzei-
tig ist es der Religion und der Kunst, nachdem sie sich von ihrer Verpflichtung, der Poli-
tik zu dienen, befreit haben, ermdglicht, sich in ihren eigenen Sphéren einzuschlieRen
und den Luxus ihrer Autonomie zu geniefien. Eine solche Entwicklung wére ein schoner
Ausgang unserer Geschichte. Aber dieser Ausgang ist bei weitem nicht garantiert. Die
Zukunft der Modernitatist unbekannt; esist noch nicht gesichert, ob sie iiberleben wird,

86 | Arens, Gottesverstandigung 2007, 54.

87 | Walzer, Political Theology 2017, 339.

88 | Hohn, Postsdkular 2007, 19.

89 | Vgl. Laclau, Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie 2012; Marchart, Die
politische Differenz 2010; Mouffe, Das demokratische Paradox 2013; Mouffe, Uber das
Politische 2007.

90 | Vgl. Klingen, Gefahrdete Offentlichkeit 2008, 178f.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

195


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

und noch unsicherer, ob sie, sollte sie liberleben, eine Nische fiir das gute Leben bewah-
ren kann. Darum muss das Gespenst des Messianischen heraufbeschwért werden, aber
nur als Gespenst. [...]. Der leere Stuhl wartet auf den Messias. Wenn jemand diesen
Stuhl besetzt, kann man sicher sein: es handelt sich um den pervertierten oder ver-
logenen Messias. Wenn jemand den Stuhl wegnimmt, dann ist die Vorfiilhrung zu Ende
und der Geist wird die Gemeinde verlassen. Die Politik kann diesen unbesetzten Stuhl
nicht gebrauchen; aber solange man den Stuhl bel&sst, wo er ist, genau dort im Zent-
rum des Raumes, wo er in seiner warnenden, vielleicht sogar pathetischen Leere fixiert
bleibt, miissen die politischen Handlungstrager sein Dasein immer noch in Rechnung
stellen. Zumindest steht es ihnen frei, sein Dasein in Rechnung zu stellen. Alles Ubrige
ist Pragmatismus.«®!

Einerseits wird von Agnes Heller her die berechtigte relative Autonomie der
einzelnen Wirklichkeitsbereiche verstindlich. Jedoch kann Politik unter einer
messianischen Perspektive mehr als Technik sein und sich aus dem Bann ins-
trumenteller Vernunft befreien. So markiert dies andererseits die Abhdngig-
keit der Politik von messianischer Hoffnung. Dies wire echte Politik als einer
Kunst des Moglichen im Unterschied zu einer Politik, die das System unverin-
dert liefle, weil die Parameter dessen, was als wirklich und was als méglich an-
zusehen ist, fiir irreversibel ausgegeben werden.** »Deshalb fillt insbesondere
den Religionen heutzutage eine grofle Verantwortung zu. Sie haben die Auf-
gabe, dafiir Sorge zu tragen, dass die Politik sich nicht auf die Erhaltung der
vorgegebenen Ordnung begrenzt und in der Illusion einer reinen Immanenz
lebt. Die Gesellschaft erfihrt durch Religionen und die in ihnen erinnerten
Hoffnungen eine Konfrontation mit etwas, das sie selbst nicht produziert.«®
Korreliert mit der monotheistischen Tradition, gewinnt Politik Spielrdiume und
subjektkonstitutive Kraft:

»Sowohl die Demokratie als auch ein Monotheismus zielen weniger auf Volkwerdung,
denn auf Subjektwerdung. Wenn Demokratie definiert werden kann als die »institutio-
nalisierte Form des dffentlichen Umgangs mit Ungewissheit« (H. Dubiel), dann dient der
Monotheismus nicht dazu, dieser Ungewissheit Herr zu werden. Im Gegenteil: Er radika-
lisiert die Ungewissheit. Ungewissheit kann ndmlich neue Handlungsspielrdume entste-
hen lassen. Der biblische Monotheismus ist ein einziger Aufruf gegen Verwurzelungen,
ein Aufruf zu produktiver Heimatlosigkeit.«®*

91 | Heller, Politik nach dem Tod Gottes 1997, 87.

92 | Vgl. Manemann, Rettende Erinnerung 2005, 78.

93 | Manemann, Uber Freunde und Feinde 2008, 85. Vgl. auch Peters, Theologie und
Politik 2008, 89f.

94 | Manemann, Uber Freunde und Feinde 2008, 81. Aus dekonstruktivistischer Sicht
vgl. ZilleRen, Religion, Kultur, Ethik 2001.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

Zugleich wird aber in gleicher Schirfe erkennbar, dass der messianische Uber-
schuss genau dann verloren geht, wenn Politik den Messianismus in Besitz
nimmt. Jiirgen Manemann, bestrebt die christliche Hoffnung im Geist apo-
kalyptischer Tradition zuzuspitzen, spricht vom Messianischen als absoluter
Uberraschung. Nur wenn messianische Erwartung und memoria passionis
zusammenkommen, ist eine »messianische Politik« vor Selbstverabsolutie-
rung und zugleich die Religion vor einem neuen Integralismus gefeit.?

8. KONSEQUENZEN

Der hier entwickelte religionspidagogische Offentlichkeitsbegriff kann sich
diesem Konzept der Offentlichen Religion anschliefRen — und besteht doch auf
weiterfithrenden Perspektiven. Die Pflicht einer rationalen Ausweisbarkeit re-
ligioser Praktiken bleibt fiir ihn integrales Moment in der spannungsvollen
wie dynamischen Bestimmung von Universalitit und Partikularitit. Gerade
wenn die Religionen als Quelle, als Zielhorizont und als dynamisierende Kraft
6ffentlicher und politischer Selbstverstindigungsprozesse verstanden werden,
gilt es, einen Rahmen zu finden, in dem dies in gerechter wie verallgemei-
nerbarer Weise geschehen kann. Die Rechtfertigungspraxis gesellschaftlicher
und politischer Prozesse nach den Maximen der allgemeinen, gleichen und
wechselseitigen Partizipation aller, und damit die demokratische Rechtsord-
nung, wie wir dies mit Rainer Forst rekonstruiert haben,’ stellen die Schwelle
dar, die Religionen mit ihrem jeweiligen Wahrheitsanspruch nicht unterbieten
diirfen, ohne oftentlichkeitstheoretisch illegitim zu werden.

Allerdings ist die in der diskursiven Offentlichkeit unterstellte Vernunft
anzufragen, ob sie wirklich der radikalen Praxis der Religion angemessen
ist. Muss nicht jede deliberative Vernunft sich von Fremdheit und der zuvor-
kommenden Herausforderung durch Alteritdt irritieren lassen, einer Alteritit,
die im Rahmen der jiidischen oder christlichen Tradition angesichts des un-
auslotbaren Geheimnisses Gottes nochmals radikalisiert wird? Im kantiani-
schen Sozialkonstruktivismus von Rainer Forst, geprigt von der deliberativen
Vernunftkonzeption Habermas’, scheint dies nicht hinreichend gegeben. Ist
wirklich durch die rechtfertigenden Griinde alles einholbar? Werden nicht die
konkreten Anderen in ihrem je spezifischen lebensweltlichen Kontext iiber-
spielt? Seyla Benhabib erinnert dies an einen geheimen Platonismus: »A ful-
ly transparent and justified basic structure reminds one of a Platonic utopia

95 | Manemann, Uber Freunde und Feinde 2008, 85; Vgl. Manemann, Das Politische
2008, 116-118.
96 | Vgl.D 5.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

197


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

rather than critical theory’s emphasis on the longing for the wholly other.«”’
Vor dem Hintergrund der Philosophie von Levinas erscheint Forsts Reziprozi-
titsschema deshalb problematisch, weil es den Anderen in seiner ethischen
Provokation fiir das Selbst untergrab:

»Stressing the asymmetrical moment also warns of the dangers of irresponsibility that
come with the facile adoption of a third-person perspective. While we need norms en-
suring that your motivation to do the right thing is not swamped by others failing to do
their fair share, we should also expect us as individuals to understand that our freedom
is tied to responsibility, a responsibility that exceeds what the community asks us to
dO.“gS

Offentlichkeitstheoretisch wird das Problem aus theologischer wie postkolo-
nialer aus Sicht noch dramatisiert. Kénnen Phinomene der Weisheiten in-
digener Volker in ihrer autochthonen Fremdheit, kénnen deren Riten und
Kulte letztlich als irrational abgetan und als allenfalls im Privaten relevante
Ressourcen individuellen Lebens marginalisiert werden? Das mag fiir west-
liche Adaptionen schamanistischer, neopaganer oder esoterischer Praktiken
sinnvoll sein. Doch in seiner generellen Delegitimierung hiefRe dies, in der
unseligen Tradition kolonialen Denkens eine »Abschliefung des Geistes« zu
vollziehen.” Brauchen nicht die sikulare Offentlichkeit wie die Kirche reli-
giése Uberlieferungen als Inspiration, als Irritation, als Quelle fiir die »Pfle-
ge der Natur und die Sorge fiir die schwichsten Briider und Schwestern«?*°°
Norbert Mette macht dies in seiner Kompilation der Theologie von Papst Fran-
ziskus eindrucksvoll deutlich. Fiir Papst Franziskus sei es notwendig, »auf
die verschiedenen kulturellen Reichtiimer der Vélker, auf Kunst und Poesie,
auf das innerliche Leben und auf die Spiritualitit zuriickzugreifen< (LS 63).
Kein Wissenschaftszweig und keine Form der Weisheit diirfen beiseite gelas-
sen werden werden, >auch nicht die religidse mit ihrer eigenen Sprache«.«! So
gesehen hingen die Anerkennung indigener Volker mit ihren Praktiken und
Riten und eine verinderte Hermeneutik aufs engste zusammen. Wir haben
»die Dinge anders zu interpretieren, indem wir jedes Volk, seine Kultur, seine
Sprache wertschitzen«.’? Und doch braucht es begriindete, rational ausweis-
bare Unterscheidungen, um die Subjekte zu schiitzen und Gerechtigkeit zu

97 | Benhabib, The Uses and Abuses 2015, 789.

98 | Fritsch, Rational Justification 2015, 817.

99 | Membe, Kritik der schwarzen Vernunft 2014, 28. Vgl. 151-194.
100 | Mette, Nicht gleichgiiltig bleiben 2017, 49.

101 | Mette, Nicht gleichgiiltig bleiben 2017, 49.

102 | Mette, Nicht gleichgiiltig bleiben 2017, 107.

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Skizze eines religionspddagogischen Offentlichkeitsbegriffs

ermdglichen. Diese Unterscheidungen konnen aber nur verallgemeinerbarer
Natur sein.

Angesichts der Triftigkeit deliberativer Verfahren, aber nicht minder ange-
sichts der erkennbaren Grenzen dieser kantianisch-deliberativen Vernunft wird
darum abermals die Bedeutung der hier vertretenen alterititstheoretischen
Denkform eklatant sichtbar. Sie ist im besonderen Mafle geeignet, die Eigen-
logik religiéser Uberzeugungen in der Sphire der Offentlichkeit zur Sprache
zu bringen und dabei zugleich rationale, universal ausweisbare Unterschei-
dungskriterien zu liefern. Die begriffliche Anerkennung der Heterogenitit der
Offentlichkeit, die Zusammenfiithrung von Identitits- und Gleichheitsfragen
und damit zugleich die begriffliche Wiirdigung dessen, worauf Benhabib mit
ihrem Begriff »Gefihrdete Offentlichkeit« aufmerksam gemacht hat, kénnen
alterititstheoretisch in fruchtbarer Weise gedacht werden.'”® Damit wird nun
ein Blick auf unsere Ausgangsfrage moglich.

103 | Vgl. Benhabib, Die gefdhrdete Offentlichkeit 1997.

- am 14.02.2026, 18:18:16.

199


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 18:18:16.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

