
III. Auf den Wegen der Anerkennung, 
unterwegs zur Gabe

1) Vom Kampf um Anerkennung über den Tausch zum 
Begriff der Gabe

1,1) Der Kampf um Anerkennung und die >Ertauschung< des Selbst

Über den reinen Prozeß eines Erkennens des jeweils anderen Selbst 
hinaus, der im Erkennenden selbst abgeschlossen werden könnte, eröff­
net sich für Ricoeur im Begriff der reconnaissance als Anerkennung die 
Dimension einer Wechselseitigkeit, die diesen Prozeß unaufhörlich 
zwischen dem Selbst und dem Anderen zirkulieren läßt. Das heißt, ich 
kann mich zu anderen nicht erkennend oder identifizierend verhalten, 
ohne mein eigenes Selbst auch auf sie hin zu öffnen und ihre Anders- 
heit mir selbst gegenüber anzuerkennen. »Die Anerkennung führt die 
Dyade und die Pluralität in die Konstitution des Selbst selber ein«. [SaA 
358]

Die Idee, daß das Bedürfnis, anerkannt zu werden, eine anthropolo­
gische Konstante darstellt und die gegenseitige Anerkennung zudem die 
Basis eines gesellschaftlichen Miteinanders bildet, ist ein verbreiteter 
Topos der modernen Philosophie und des öffentlichen Diskurses, ebenso 
wie das Plädoyer für die Anerkennung des Anderen. Eine solche Forde­
rung findet breite Zustimmung im Hinblick auf Respekt und Toleranz 
als >Zauberformeln< für ein friedliches Miteinander und im Hinblick auf 
eine unmittelbare Empathie für den anderen Menschen in seiner Indivi­
dualität und Verletzlichkeit. Im Bewußtsein, daß jeder Mensch für alle 
anderen Menschen ein Anderer ist, bietet es eine Beruhigung und Be­
friedigung, für sich selbst auf Anerkennung zählen zu können und da­
mit in sich selbst und den eigenen Leistungen bestätigt zu werden. Der 
Begriff Anerkennung erscheint allgemein unverdächtig und kann so 
bisweilen zum Schlagwort werden, wenn über verschiedene Positionen 
hinweg ein Konsens gefunden werden soll, der schnell auf einen klein-

144

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

sten gemeinsamen Nenner reduziert wird. Zuweilen droht dieser Be- 
griff, wie Ricoeur konstatiert, »in eine Banalisierung abzugleiten, die 
heute mehr und mehr zu beobachten ist«. [WdA 235] Umso mehr ver­
langt er nach einem komplexeren philosophischen Zugriff. So ist der 
Begriff der Anerkennung philosophiegeschichtlich ausgehend von He­
gel eng mit der Vorstellung des Kampfes verbunden und keinesfalls ein 
Zauberwort, unter dem sich alle Fragen und Brüche des Miteinander­
lebens auflösen lassen. Warum ringen wir um die echte Anerkennung 
eines Anderen und kämpfen gegeneinander darum, mehr Anerkennung 
zu erhalten? Handelt es sich etwa um ein begrenztes Gut, von dem jeder 
nicht automatisch so viel erhält, wie er verdient, sondern nur so viel, 
wie er sich erkämpft? Wird damit unser Streben nach Anerkennung, 
entgegen der positiven Konnotation, die dieser Begriff besitzt, zum An­
laß unaufhörlicher Kämpfe und zu einer Bürde für die Möglichkeit 
eines friedlichen Miteinanders? Wird der Kampf um Anerkennung in 
der hegelschen Terminologie das Unterfangen einer schlechten Unend­
lichkeit ?

Ricoeur will weder den Begriff der Anerkennung idealisieren, noch 
die Idee des Kampfes überhöhen. Dies soll gelingen durch die Möglich­
keit, »im Modell der zeremoniellen gegenseitigen Gabe tatsächlich eine 
wenn auch symbolische Erfahrung wechselseitiger Anerkennung zu 
machen«, die den Kampf unterbricht. [WdA 196] Um zu verstehen, 
warum Ricoeur die Bewegung von der Erkenntnis als Identifizieren über 
das Selbst und die Selbsterkenntnis bis hin zur Beziehung der Wechsel­
seitigkeit eines Miteinanders mit der Figur der Gabe abschließt, ist ein 
Umweg über das Verhältnis von Kampf und Anerkennung bei Hobbes 
und Hegel notwendig. Zu beachten ist dabei die Rolle des Vertrags, der 
in seiner bindenden Kraft auch das Tauschgeschäft bestimmt. Ist die mit 
dem Gesellschaftsvertrag konstituierte Ordnung des Rechts bereits ein 
neuer geschichtlicher Schritt, der die Ordnung der zeremoniellen Gabe 
ablöst? Tritt also die Theorie der Bindung durch den Vertrag an die 
Stelle der interpersonalen Bindung durch die Gabe? Oder läßt sich die 
Übertragung von Rechten, die den Gesellschaftsvertrag bestimmt, als 
eine Form der Gabe beschreiben, da man im Vertrag wie im Verspre­
chen einem Anderen sein Wort gibt? Ist dann eine Gabe im Kern der 
Rechtsordnung vorauszusetzen und inwiefern würde sie darin weiter­
wirken? Wie berühren sich in der Thematik der Anerkennung die Ord­
nungen der Gabe, des Rechts und der Gerechtigkeit? Und welchen Platz 
erhält das Selbst in diesen Ordnungen?

145

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Der Begriff der Person ist stets durch das Andere bzw. den Ande­
ren, außerhalb des Selbst geprägt: »Anfangs gibt es nicht das Ich allein; 
die Zuschreibung an Andere ist genauso ursprünglich wie die Selbst­
zuschreibung.« [SaA 52] Das heißt, aus der Reflexion des Selbst ergibt 
sich ebenso die »Reflexivität der Andersheit« [SaA 54], woraus sich 
wiederum die Unterscheidung zwischen Mein und Dein ergibt, eine 
Voraussetzung jeder Ökonomie, die bei Kant den Weg in die bürgerli­
che Gesellschaft eröffnet.84 Die Gabe läßt sich als eine besondere Form 
des Übergangs zwischen Mein und Dein betrachten. Wie bereits im 
Abschnitt A. skizziert, zeigt sich stellenweise die Tendenz (beispielswei­
se bei Godbout) sie als Grundprinzip der Gesellschaft und als Kern so­
zialer Bindungen gegenüber der Vertragsbindung zu privilegieren. 
Auch Ricoeurs Weg zur Auseinandersetzung mit der Gabe verläuft über 
die Frage nach den Grundprinzipien, den Bindungen und Entstehungs­
bedingungen der bürgerlichen Gesellschaft.

Hegel, so Ricoeur, entwickelt die Idee, daß uns ein »Wunsch nach 
Anerkennung« bestimmt, aus der »Frage, ob es an der Basis des Zusam­
menlebens ein originär moralisches Motiv gibt«, welches zwar nicht das 
Prinzip des Kampfes überwindet, aber doch die Vorstellung, daß nur der 
reine Überlebenswille des Einzelnen die Bereitschaft zur Einordnung in 
eine Gesellschaft hervorbringt. [WdA 208] Er reagiert damit auf 
»Hobbes' Herausforderung«, die im »Leviathan«85 in der Konstruktion 
eines vorgesellschaftlichen Naturzustandes besteht, der durch einen 
Krieg aller gegen alle bestimmt ist. Die Menschen sind einander nur in 
der Fähigkeit verbunden, sich jederzeit gegenseitig töten zu können. 
Diese ständige Bedrohung durch das wölfische Wesen aller anderen 
wird zur Motivation, in eine Gesellschaft einzutreten und ein ursprüng­
liches Recht auf alles, das jeder einzelne für sich besitzt, an einen Sou­
verän abzutreten, der wiederum zu dem Zweck eingesetzt - und in sei­
ner Funktionalität auch an diesen gebunden ist -, den inneren Frieden 
und damit die Sicherung des Überlebens aller Bürger zu garantieren.86

84 Vgl. MdS AA 248-258. Auch Ricoeur erklärt, es gebe »keine politische oder soziale 
Herrschaftsform in der die Unterscheidung zwischen Mein und Dein verschwände«. 
[SaA 268]
85 Thomas Hobbes: Leviathan. Oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bür­
gerlichen Staates. Übers, von Walter Euchner, Frankfurt a.M. 1966.
86 So heißt es bei Hobbes: »Die Verpflichtung der Untertanen gegen den Souverän dau­
ert nur so lange, wie er sie auf Grund seiner Macht schützen kann und nicht länger.« 
(Ebd., S. 171) Es geht darum, den Staat, jenen Riesen Leviathan, der auf der Titelgrafik

146

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Bei Hobbes ist die Motivation für den Übergang in den gesell­
schaftlichen Zustand ausdrücklich nicht moralisch, sondern nur durch 
den Selbsterhaltungstrieb zu begründen. Selbst die Vernunft ist ledig­
lich »das durch die Furcht vor einem gewaltsamen Tod ausgelöste Kal­
kül«. [WdA 211] So stellt sich die Frage, wie der Gesellschaftsvertrag, 
der auf diese Furcht reagiert, wirklich bindend werden kann und wie die 
zunächst aus Furcht geschlossenen Vereinbarungen auch bindend blei­
ben, wenn der Naturzustand, der diese Furcht mit sich bringt, im gesell­
schaftlichen Zustand überwunden ist. Wie kann das natürliche Recht, 
das Hobbes als »Freiheit, etwas zu tun oder zu unterlassen« definiert, in 
das Gesetz übergehen, welches »dazu bestimmt und verpflichtet, etwas 
zu tun oder zu unterlassen«?87 Das Gebot des Friedens88 - das auch 
Ricoeurs Suche nach den Friedenszuständen motiviert - bildet die 
Grundlage für das Gebot, Verträge einzugehen, darin auf ein bisheriges 
Recht zu verzichten und sie dem Versprechen gemäß auch in Zukunft 
einzuhalten.

»Die Aufgabe eines eigenen Rechts kann bis zur uneigennützigen, das heißt 
nichtgegenseitigen Gabe gehen, die damit jenseits jeden Vertrags steht, >kein 
Vertrag ist<, wie Hobbes notiert, >sondern Geschenk, Schenkung oder Gefäl­
ligkeit ...< ... Weiter kann die Mimikry einer nichtethischen Motivierung an 
die ethische ... kaum gehen«. [WdA 213]

Die Gabe, die keine direkte Erwiderung erwartet, oder das Geschenk 
wären hier Ausdruck und Paradigma einer ethischen Motivierung und 
Bindung, die auch noch im Kern des Vertrags wirkt, jedoch bei Hobbes 
durch das Grundprinzip des Kampfes und durch einen nichtethischen, 
quasi-naturwissenschaftlichen Begründungsanspruch verdeckt wird.

Zu beachten ist, daß jede Art des Gebens für Hobbes letztlich eine 

des gleichnamigen Werkes als aus einer Vielzahl kleiner Menschen zusammengesetzte 
menschliche Figur erscheint, »als Verzicht jedes einzelnen auf das Recht sich selbst zu 
regieren zu definieren«, das im Vertrag zugunsten eines Dritten an den Staat abgegeben 
wird. [WdA 215] Was Hobbes aus Ricoeurs Sicht noch fehlt, ist eine hierzu notwendige 
Neudefinition der Person. Er führt lediglich eine Art Verdoppelung des Personenbegriffs 
ein, der sich einerseits auf den Menschen als Naturwesen bezieht, andererseits aber auf 
die Figur eines Souveräns als Repräsentanten des Staates, der eine »fiktive oder artifiziel­
le Person« darstellt, so daß hier »persona als Maske, als Rolle, als Stellvertreter-Reprä­
sentant« verstanden wird, »kurz als Akteur oder Schauspieler im Unterschied zum Autor 
oder Urheber, der Eigentümer seiner Worte und Handlungen ist«. [Ebd.]
87 Ebd., S. 99.
88 Das erste natürliche Gesetz lautet: »Suche Frieden und halte ihn ein.« (Ebd., S. 100).

147

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Form des Freigebens ist, in dem jemandem der Zugang zu einem Recht 
zurückgegeben wird, welches ihm ursprünglich gehört. Niemandem 
kann etwas gegeben werden, »das dieser nicht vorher schon besessen 
hätte, da es nichts gibt, worauf nicht jedermann von Natur aus ein 
Recht hätte.«89 Damit bietet sich in gewisser Weise eine vorgezogene 
Antwort auf die Problematik der Unterscheidung zwischen einer ersten 
Gabe und der Gegengabe an, die im weiteren Verlauf der Argumenta­
tion Ricoeurs noch genauer zu erörtern ist: Ausgehend von Hobbes gäbe 
es im zwischenmenschlichen Austausch von Gaben im Grunde keine 
>erste Gabe<, die nicht schon ein Wiedergeben wäre und auf eine vor­
ausgehende natürliche Gegebenheit zu reagieren hätte.

Im Kern der Theorie Hobbes', die unter der Voraussetzung eines 
mechanistischen Weltbildes die innere Mechanik des Staates freilegen 
will, und im Herzen des Leviathans bleibt das Rätsel, »daß der Staat auf 
einer Bindung aller an alle durch das Wort beruht«, also darauf, daß 
man einander sein Wort gibt. [WdA 216] Hobbes' Herausforderung 
wird für Ricoeur daher »zu einer zweifachen«, da sich ihre »naturalisti­
sche und insofern antiethische Prämisse« mit einer »vertragliche[n] 
Ordnung« kreuzt, die nicht nur moralische Bindungen impliziert, son­
dern »paraethischen Charakter hat«. [WdA 217] Dieser Herausforde­
rung begegnet Hegel mit dem Begriff der Anerkennung. Er führt dabei 
in seiner Jenaer Frühphilosophie ökonomische Denkmuster und Bezie­
hungen ein, in denen das Selbst sich quasi >ertauscht<.

Hegel selbst etabliert den Begriff der Anerkennung nicht explizit 
als ein moralisches Prinzip zur Begründung des gesellschaftlichen Zu­
sammenlebens.90 In seiner »Philosophie des Geistes« markieren An­
erkennung und Vertrag als Bedingungen von Gesellschaftlichkeit in 

89 Ebd.
90 Ricoeur beruft sich in dieser Hinsicht auf Axel Honneth, für den es in Hegels politi­
scher Philosophie um den »Versuch der Vermittlung zwischen der neuzeitlichen Frei­
heitslehre und dem antiken Politikverständnis, von Moralität und Sittlichkeit« geht. 
[Honneth 11] Es ist für Honneth die Dynamik und moralische Spannung des Konfliktes, 
die als produktiver Dissens in einen »Zustand kommunikativ gelebter Freiheit« münden 
kann, wenn dieser Konflikt »statt auf Selbsterhaltungsmotive auf moralische Antriebe 
zurückgeführt« wird. [Honneth 11 f.] Mit dieser Hegel-Interpretation hat Honneth die 
gegenwartsphilosophische Debatte über den Begriff der Anerkennung mitgeprägt. Eben­
so prägend sind hierfür die Untersuchungen von Ludwig Siep, an die auch Honneth an­
schließt, insbesondere: Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philoso­
phie. Untersuchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg, München 
1979.

148

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

ihrem Wechselverhältnis den Übergang vom einzelnen Subjekt und der 
Interpersonalität zu den Strukturen von Gesellschaft und Staat91 in 
einem Prozeß der Aufhebung des Einzelnen ins Allgemeine. Eigentlich 
entscheidend ist in dieser Etappe der Bewegung des Geistes zum abso­
luten Geist, daß der zuvor nur gesetzte »Begriff der gegeneinander frei­
en Selbstbewußtseine« verwirklicht werden soll. [Phil. d. Geistes 197] 
Die Selbstbewußtwerdung wird auf verschiedenen Ebenen jeweils als 
eine Art der ökonomischen Austauschbeziehung beschrieben, verbun­
den mit dem Motiv des Kampfes um Anerkennung. Die Idee der Gabe 
kann bei Ricoeur erst zum Versuch einer Antwort und Alternative zum 
Prinzip des Kampfes werden, indem sie dieses konflikthafte ökonomi­
sche Paradigma zugleich aufnimmt und überschreitet.

In einer ersten Stufe der >Selbstertauschung< verzichten bei Hegel 
die Liebenden auf sich selbst, um sich im Anderen zu wissen. [Vgl. Phil, 
d. Geistes 192 f.] Die Vermittlung für einen Schritt in die Allgemein­
heit, in der die Liebe sich zum Gegenstand werden kann, bildet dann die 
Familie als erste, auf Erwerb und Besitz ausgerichtete Form eines sozia­
len Gefüges im Sinne des klassischen otxo^-Begriffs. Hegel verläßt die­
sen engen Begriff von Ökonomie aber schnell, um ihn auf größere ge­
sellschaftliche Zusammenhänge hin zu erweitern. Im Vollzug einer 
Verrechtlichung garantiert der Vertrag, daß Individuen als Personen 
verwirklicht und nicht umgekehrt Individuen negiert werden. Vor der 
Möglichkeit zum Vertragsschluß steht jedoch notwendig der Durch­
gang durch die Bewegung des Ausschließens und Sich-einander-Ent- 
gegensetzens: Anstatt sich als möglicher Vertragspartner zu erkennen 
zu geben, der als eine Art Unterpfand seiner selbst nur seinen Namen 
gibt, mit dem er unterzeichnet, zielt die Negation des Besitzes eines 
Anderen darauf ab, sich diesem ganz und gar gewalttätig aufzuzwingen 
und sich an seine Stelle als Besitzendem zu setzen. Es geht hier also 
gerade darum, den Platz zu tauschen, was bei Ricoeur durch den Gaben­

91 Hegel greift hier mit dem Begriff der Anerkennung auf Fichte zurück, bei dem bereits 
der Übergang in die gemeinsame Rechtssphäre möglich und notwendig wird, weil in 
einer Wechselwirkung die Freiheit, Handlungsfähigkeit und Individualität des Einzelnen 
jeweils in der Anerkennung des Anderen und durch den Anderen, in der Gebundenheit 
an ihn und in der gleichzeitigen Abgrenzung ihm gegenüber erkannt wird: »Ich muß das 
freie Wesen außer mir in allen Fällen anerkennen als ein solches, d.h. meine Freiheit 
durch den Begriff der Möglichkeit seiner Freiheit beschränken«. (Johann Gottlieb Fichte: 
Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre 1796. In: Ders.: Wer­
ke, Bd. III, hrsg. v. Immanuel Hermann Fichte, Berlin 1971. S. 1-385. Hier: S. 52).

149

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

tausch ersetzt und verhindert werden soll. Es geht nicht darum, sich 
dem Anderen zu erkennen zu geben, sondern sich im Anderen aner­
kannt zu wissen, um sich als ein eigenständiges Selbst zu erkennen 
und zu behaupten. Hegel spitzt den beschriebenen Konflikt bis zum 
Äußersten zu: Erst aus dem »Kampf auf Leben und Tod«92, in der Be­
reitschaft, sein Leben aufzugeben, kann nicht nur die Anerkennung 
selbst, sondern auch eine Befreiung vom rein Natürlichen hervorgehen.

Letztlich könnte die Anerkennung durchaus anders erwirkt wer­
den als durch einen Kampf - durch die Liebe -, nicht aber diese Freiheit, 
die wiederum den Antrieb des Anerkanntwerdenwollens zu ihrer Ver­
wirklichung voraussetzen muß. In einer Fortsetzung der Argumenta­
tion Hegels müßte demnach auch Ricoeur einen solchen Kampf nicht 
nur für die Erfahrung der Anerkennung voraussetzen und nicht nur 
als negative Hintergrundfolie für die positive Erfahrung der Gabe, son­
dern auch als Bedingung dafür, daß eine echte Freiheit oder Spontanei­
tät der Gabe über das Natürliche hinaus möglich ist. Und dies müßte 
umso mehr für die kulturellen >Gaben der Erkenntnis< gelten, die ja für 
Ricoeur stets das Selbst-sein-WoIlen und Sein-Wollen von Personen zu 
erkennen geben, das für Hegel den Kampf motiviert. Die Überführung 
des Besitzes in Eigentum, die in der »Philosophie des Geistes« auf den 
Kampf folgt, ist nicht nur Zweck der Gesellschaft, um die Selbsterhal­
tung der Individuen zu sichern, sondern zielt auf das reflektierte Für- 
sichsein der Person, also auf einen Bewußtseinsprozeß, der wiederum 
über einen Bildungsprozeß vermittelt werden muß. Ein solches an­
erkanntes Eigentum könnte auch als Voraussetzung dafür betrachtet 
werden, etwas zu geben oder zu schenken, was nicht von vornherein 
im Recht jedes einzelnen auf alles bereits >vorgegeben< ist wie noch in 
Hobbes' Konzeption.

Hegel lenkt den Fokus der Argumentation hier jedoch keinesfalls 
auf die Gabe, sondern auf den Tausch. Wird das unmittelbare Ich in der 
gesellschaftlichen Entwicklung der Arbeitsteilung zunächst verding­
licht, also quasi seiner selbst entfremdet, so kann es doch das von ihm 
erarbeitete Ding im Tausch abgeben und im Gegenzug seinen Willen

92 Das Bild des Kampfes entlehnt Hegel aus der antiken Tragödie, zunächst um den Kon­
flikt zwischen freiem und erwerbenden Stand zu thematisieren. Es dient einer Zuspit­
zung, die aber, ganz in Ricoeurs Sinne, zugleich den Regeln der Tragödie gemäß die 
Möglichkeit zur Lösung eines Konfliktes in sich birgt und diesen in die Ganzheit einer 
bzw. der >Geschichte< integriert.

150

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

erkennen, und zwar ohne dafür den Kampf auf Leben und Tod eingehen 
zu müssen, da man sich mit dem Tauschpartner über den Wert des 
Dinges einigt.93 Ich trete in ein Rechtsverhältnis ein und erwerbe so 
letztlich nicht Geld oder einen Gegenstand, sondern mein Fürmichsein. 
Ziel des Tauschs ist das >Eintauschen< des unmittelbaren Ichs gegen die 
für sich seiende, sich als sich selbst wissende Person. Empfangen wird 
das personale Selbst nicht direkt als Gegengabe, die auf eine erste Gabe 
antwortet, sondern vermittelt über das Rechtsverhältnis und die damit 
verbundene gegenseitige Anerkennung der Tauschpartner. Das Selbst 
kann als Rechtsperson, als potentieller Vertrags- und Handelspartner 
nun für sich selbst und in der Beziehung zum Anderen erkannt und 
anerkannt werden.

Der Vertrag selbst ist als »Tausch des Erklärens« sprachlicher Na­
tur. [Phil. d. Geistes 209 f.] Gegeben wird ein Wort.94 Die Bindung der 
Vertragspartner wird hierbei eindeutiger zu erkennen gegeben, als die 
Bindung durch die Gabe, die in der gegebenen Sache symbolisiert wird. 
Der Vertrag birgt zudem in sich von vornherein die Möglichkeit, gebro­
chen zu werden - und dies vielleicht expliziter als die Gabe, bei der zwar 
ebenfalls die Gegengabe verweigert werden kann, was allerdings bei 
Mauss, im System totaler Leistungen, beinahe vollständig ausgeschlos­
sen scheint. Die Gültigkeit des gegebenen Wortes ergibt sich explizit 
»nicht aus moralischen Gründen, daß ich mir innerlich gleich bleiben, 
meine Gesinnung, Überzeugung und so fort nicht ändern solle, sondern 
ich kann dies ändern«. [Phil. d. Geistes 211] Kann man sich jedoch 
»nicht auf mein Wort verlassen«, so untergräbt dies das Fundament 
der Geltung meines Willens und meines Anerkanntseins. [Ebd.] Da die 
»Kraft des Vertrages« in der Setzung der Person liegt, die darin »als 

93 Aus der zunehmenden Abstraktion der Arbeit ergibt sich zunächst das Problem, wie 
diese wieder das konkrete Bedürfnis befriedigen kann, von dem sie ursprünglich ausging. 
Dazu wird über das gegenseitige Anerkennen eine Gleichheit im Ding, ein Wert ange­
nommen, der wiederum in Geld umgesetzt oder übersetzt wird. Im Tausch wird dann 
diese Abstraktion wieder in einen konkreten Besitz überführt, der über die gegenseitige 
Einwilligung, und das heißt erneut vermittelt über das Anerkennen, zum Eigentum wird. 
[Vgl. Phil. d. Geistes 208]
94 Der Wille wird damit in den Begriff, die Sprache, als den Ausgangspunkt der verfolg­
ten Bewegung des Geistes zurückgebogen, denn diese Bewegung beginnt in der »Phi­
losophie des Geistes« mit der Benennung der Dinge als sprachlicher Vermittlung zwi­
schen Ich und Ding. Das Ich wird Selbst, indem es zum »Herrn über die Namen« wird. 
[WdA 229]

151

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

reine Person, und als rein allgemeiner Willen« erscheint [Phil. d. Gei­
stes 212], haften die Vertragspartner auch mit ihrer ganzen Person, mit 
Ehre und Leben. Sie geben sich quasi selbst als Pfand - und zwar hier 
ganz ähnlich, wie man bei Mauss in jeder Gabe und auch in der Arbeit 
etwas von sich selbst gibt, allerdings in einer komplexeren institutio­
nalisierten Vermittlung - und sie empfangen sich doch zugleich erst als 
ein solches Selbst, das sich aufs Spiel setzen kann und das in der ver­
traglichen Bindung quasi zu sich selbst verpflichtet wird.

Auf der höheren Ebene der Konstitution wird der Vertrag gesetz­
lich abgesichert: Der Einzelne entäußert sich seiner selbst oder gibt sich 
zugunsten des Allgemeinen auf, um aus dieser >Gabe<, vermittelt über 
den Prozeß der Bildung, sein Selbst als Allgemeines zurückzuerhalten, 
indem er es als solches erkennt. Diese Rückgabe des Selbst ist also ein­
deutig ein Zu-erkennen-Geben. Es entäußert sich aber nicht nur das 
einzelne Selbst ins Allgemeine, indem es seinen Willen in die Macht 
des Staates überträgt, sondern das Allgemeine opfert sich zugleich für 
mich auf, »um mich zu dem Meinen kommen zu lassen« [Phil. d. Gei­
stes 233], also zugunsten des Selbstbewußtseins des Einzelnen. Auch 
hier findet ein komplexer Austauschprozeß, sogar ein Prozeß der Ent­
äußerung und Aufopferung statt. Die Selbst-Aufgabe95 oder vielleicht 
besser die >Selbst-Gabe<, durch die sich wiederum das Selbst erst eigent­
lich zu erkennen gegeben wird, in einer Negation des Einzelnen zugun­
sten des Allgemeinen, und die Gegengabe des Selbstbewußtseins, wer­
den zum Grund der gesellschaftlichen Bindungen und Strukturen, 
ähnlich wie auf einer weitaus konkreteren und zunächst einmal inter­
personalen Ebene für Henaff die zeremonielle Gabe. Diese kann wieder­
um ausgehend von Mauss durchaus als Symbolisierung einer >Selbst- 
Gabe< verstanden werden. Als >totale soziale Tatsache< weist die Gabe 
zudem ein hohes Potential von Allgemeinheit auf. Und zumindest die 
Auseinandersetzung mit der Gabe ist auch für Mauss einem Bewußt- 
werdungsprozeß verpflichtet. Allerdings geht es Mauss, seinem sozio­
logischen und anthropologischem Ansatz gemäß, gerade nicht um jene 

95 So konstatiert Ludwig Siep: »Hegel lehnt ... das Kernstück des neuzeitlichen Natur­
rechts, die Theorie des Vertrages, weiterhin ab, weil in ihr die Einsicht nicht vorhanden 
ist, daß der allgemeine Wille >durch Negation, durch sich Aufgebern des Einzelnen entst­
ehe«, durch das er in die Einheit der »Sittlichkeit eines Volkes« aufgeht, die seiner In­
dividualität vorausgeht. (Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philoso­
phie, a.a.O., S. 200).

152

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

»Beziehung des Geistes zu sich selbst« [WdA 228], die Ricoeur bei 
Hegel konstatiert und überschreiten will.96

Hobbes' Kampf aller gegen alle wird bei Hegel ein Ringen mitein­
ander und in sich selbst, um die Verwirklichung des subjektiven Geistes 
und um die Bewegung zur Freiheit des absoluten Geistes, in der die 
Anerkennung und Selbstbewußtwerdung oder aber die >Ertauschung< 
des Selbst als Person einen wichtigen Schritt bildet. Der Kampf mit 
dem Anderen ist dabei ebenso existenziell wie bei Hobbes ein Kampf 
auf Leben und Tod. Es wird aber (besonders in der »Phänomenologie 
des Geistes«97) nicht gekämpft, um überleben zu können.98 Die für 
Ricoeur so notwendige Unterbrechung des Kampfgeschehens wird erst 
virulent, wenn Hegels teleologisches Geschichtsverständnis bereits ver­
worfen ist99: Das Ringen um Anerkennung ist für Hegel nur ein not­
wendiges Element in der Kette der Bewegung eines Bewußtseinsprozes­
ses, der sich schließlich im Staat, in der Kunst, der Religion, der 
Wissenschaft und in der Philosophie frei und absolut vervollständigen 
soll. Aufgabe der Philosophie, die ihre Zeit in Gedanken faßt, ist es, 
diese geschichtliche Bewegung zu erkennen und zu erkennen zu geben, 
und zwar in der Jenaer Realphilosophie »zugleich als Bildungsgeschich­
te des Selbstbewußtseins ..., innerhalb derer die Interaktionsformen 
erörtert werden, die notwendig sind, um dem Einzelnen seine Identität 
mit dem allgemeinen Geist zu Bewußtsein zu bringen.«100 Es geht hier 
also auch darum, dem Einzelnen sein Selbst gerade in dessen All­

96 Die Rückbindung der »Philosophie des Geistes« an die gesellschaftliche Realität ist 
allerdings nicht zu unterschätzen. Hegel denkt aus einer Zeit des Zusammenbrechens 
absolutistischer Staaten, revolutionärer Bewegungen und Denkbewegungen und erster 
Verschiebungen in den sozialen und ökonomischen Gefügen auf dem Weg in die Indu­
strialisierung. In dieser Zeit entwickeln sich auch die Wirtschaftstheorien, die diese Pro­
zesse reflektieren, insbesondere Adam Smiths »Der Wohlstand der Nationen« von 1776. 
(Vgl. Adam Smith: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und 
seiner Ursachen. Übers, von H. C. Recktenwald, München 1999.)
97 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, Hamburg 1988. S. 127ff.
98 Ein solches Erklärungsmodell ist auch deshalb schwieriger, als es auf den ersten Blick 
erscheint, weil dazu bereits eine Knappheit an Ressourcen und Lebensraum vorausge­
setzt wird. Ohne diese Knappheit wäre es nicht notwendig sich auf einen Überlebens­
kampf einzulassen.
99 Zu Ricoeurs >posthegelianischer< Situierung sei verwiesen auf das Kapitel »Auf Hegel 
verzichten« in »Zeit und Erzählung«. [ZuE III, 312-333]
100 Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie, a.a.O., S. 190.

153

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

gemeinheit bzw. im Austauschgeschehen mit dem Allgemeinen zu er­
kennen zu geben.

Schnittmengen zur Denkfigur der Gabe sind in Hegels Darstellung 
des Kampfes um Anerkennung bereits angelegt: Zunächst kreuzt die 
Idee der Gabe als Modell einer Alternative zum ökonomischen, rezipro­
ken Tausch die bei Hegel angelegte Konzentration auf ökonomische 
Strukturen, vom oIkoq der Familie über die vertragliche Verobjektivie- 
rung des Tauschs bishin zu den Entwicklungen des Geldes und einer 
komplexen, modernen Ökonomie. Am Anfang steht dabei für Hegel 
nicht die positive Erfahrung der Gabe, sondern zunächst die Unmittel­
barkeit der Liebe, als einer Art der Hingabe an den Anderen, dann aber 
die negative Bewegung der Inbesitznahme auf Kosten des Anderen, die 
zum Kampf um Anerkennung führt. Das Selbst erscheint dabei zuerst 
weder als Geber noch als Empfänger, sondern eher als ein >Nehmender<, 
der ähnlich wie der Erkennende, der die reconnaissance als Identifizie­
ren vollzieht, aktiv auf etwas zugreift und sich aneignet, was ihm nicht 
unmittelbar gegeben wird. Was aber damit letztlich erreicht wird, ist auf 
einer anderen Argumentationsebene genau jene Anerkennung, die 
auch bei Mauss als >Erkenntlichkeit< aus der Gabe hervorgeht, darüber 
hinaus aber ein weiterführender Erkenntnis- und Bewußtwerdungs- 
prozeß. Nicht vergessen werden darf zudem, daß auch die rituelle Gabe 
der Austragung von Konflikten dient, also durchaus einen Kampf um 
Anerkennung beinhaltet. Zudem bietet die Radikalität der Entäußerung 
des Einzelnen an das Allgemeine und Absolute bei Hegel eine Parallele 
zum Modell einer reinen Gabe. Hier wird auch Derrida (vermittelt über 
Bataille) in einer kritischen Auseinandersetzung mit Hegel anknüp­
fen.101 Zwar erhält man bei Hegel in dieser Verausgabung letztlich das 
Selbstbewußtsein wie eine Gegengabe zurück, dies geschieht jedoch in

101 Siehe Abschnitt C. III.1. Interessant sind in diesem Zusammenhang Überlegungen 
Geoffrey Benningtons zum Politischen bei Derrida im Verhältnis zu Kant. Bennington 
arbeitet heraus, daß es Derrida um eine Bejahung der Kontingenz jener Grenze geht, die 
nicht nur zwischen Staaten, sondern zwischen Naturzustand und staatlichem Zustand 
sowie letztlich zwischen Natur und Kultur gesetzt wird. Es geht hier also um eine Not­
wendigkeit der Zufälligkeit dieser Grenzsetzung, die es zugleich quasi notwendig ermög­
licht, die Grenze auch wieder in Richtung der Natur zu überschreiten. Bejaht würde da­
mit auch die notwendige Offenheit und Fortsetzung des Konflikts, um nicht einen 
>ewigen Frieden< zu erlangen, der in der Metaphorik Kants nur ein Kirchhof wäre. 
(Vgl.: Geoffrey Bennington: Mosaique. Politiken und Grenzen der Dekonstruktion. In: 
Ethik der Gabe. Denken nach Derrida. Hrsg, von Michael Wetzel und Jean-Michel Raba- 
te, Berlin 1993. S. 269-283.

154

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Umwegen über einen Bildungsprozeß - ein Zu-erkennen-Geben - und 
ein so komplexes Vermittlungsgeschehen, daß die einfache Reziprozität 
hier durchaus bereits in Frage gestellt zu sein scheint. Dennoch ist zu 
beachten, daß die wesentlichen Paradigmen in Hegels Argumentation 
der Kampf um Anerkennung, die Verrechtlichung im Vertrag und der 
Tausch sind, nicht aber die Gabe.

1.2) Von der >Ertauschung< zur Gabe des Selbst und vom Kampf um 
Anerkennung zum Ringen um Gerechtigkeit

Was Ricoeur nun aus dem Durchgang durch die Aktualisierung der Je­
naer Philosophie bei Axel Honneth102 gewinnen möchte, ist insbeson­
dere die Loslösung der darin implizierten Theorie der Anerkennung 
von den metaphysischen Voraussetzungen einer Philosophie des Gei­
stes, der zwar über das Andere seiner selbst zu sich selbst kommt, letzt­
lich aber doch seiner eigenen Absolutwerdung entgegenstrebt. Inter­
essant ist, daß Ricoeur auf die bei Hegel dargestellte >Ertauschung< des 
Selbst nicht genauer eingeht und sich von dessen Argumentation sehr 
weit entfernt. Vielmehr scheint das Selbst hier zunehmend als Gabe 
aufgefaßt zu werden. Mit Honneth betrachtet Ricoeur die Anerkennung 
auf den drei Ebenen der Liebe, des Rechts und der gesellschaftlichen 
Wertschätzung und im Wechselspiel mit den dabei jeweils implizierten 
Möglichkeiten der meconnaissance und Verweigerung von Anerken­
nung. Der Kampf um Anerkennung entwickelt sich dabei auch zu 
einem Ringen um Gerechtigkeit.

Die Liebe betrachtet Hegel, so Honneth, in den »Primärbeziehun­
gen« erotischer, freundschaftlicher und familiärer Bindungen, in denen 
sich die Liebenden »als bedürftige Wesen anerkennen«. [Honneth 153] 
Im Hinblick auf den Übergang zur Thematik der Gabe kann dies heißen: 
indem sie sich in ihrer Bedürftigkeit erkennen, erkennen sie sich auch 
als potentielle Empfänger einer Gabe, die diesen Bedürfnissen ent­
spricht und den jeweiligen Mangel ausgleicht. Der Charakter eines 
Kampfes, eines Ringens um Anerkennung ergibt sich dann, weil die 

102 Geprägt ist Honneths Aktualisierung Hegels u.a. durch eine sozialpsychologische 
Perspektive. Er orientiert sich hierbei an George Herbert Mead: Geist, Identität und 
Gesellschaft. Übers, von Ulf Pacher, Frankfurt a.M. 1973. Und: Ders.: Gesammelte Auf­
sätze. Übers, von Klaus Laermann, Bd. I, Frankfurt a.M. 1980.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Bedürfnisbefriedigung zugleich eine Abhängigkeit mit sich bringt, die 
einer Relativierung bedarf. Ein Durchgang durch die »Prüfung der 
Trennung«, beispielsweise im Prozeß der Loslösung eines Kindes von 
seinen Eltern, bringt als »Gewinn die - emotional teuer erkaufte - 
Fähigkeit zum Alleinsein« hervor und kann zugleich das Vertrauen »in 
die Beständigkeit des unsichtbaren Bands« zwischen den Beteiligten be­
stärken. [WdA 237] Das heißt also, ich muß bis zu einem gewissen 
Grade auf die Gabe des Anderen verzichten oder die Annahme der Gabe 
seiner Aufmerksamkeit, seiner Liebe, seiner Antwort auf meine Bedürf­
nisse verweigern, indem ich mich ihm entziehe, damit ich »[z]wischen 
den beiden Polen des emotionalen Einsseins und der Selbstbehauptung« 
meinen eigenen Platz finde. [Ebd.] Muß ich nicht wiederum diesen Platz 
erst erobern, damit ich zum Empfänger dieser Gaben werden kann, da­
mit ich sie als Gaben entgegennehmen kann und nicht als eine selbst­
verständliche Reaktion auf meine Bedürfnisse? Die dargestellte »Dia­
lektik von Bindung und Lösung« [WdA 239] scheint in anderer Form 
in jeder Gabe angelegt zu sein, da die Bindung, als Verpflichtung zur 
Gegengabe immer erst aus der Lösung des Weggebens hervorgehen 
kann. In dieser Dialektik wird die Freundschaft selbst zu einer Art Gabe, 
sie ist, mit Simone Weil103, das »einzige Gut« [ebd.] und gibt den Freun­
den eine vollständige und existenziell notwendige Bejahung ihrer selbst 
durch den Anderen. Zugleich wird das Band des Vertrauens für Ricoeur 
wesentlich durch die >Gaben< der Kultur und Sprache, also durch eine 
tradierte und institutionalisierte Vermittlung bestärkt, indem man sich 
gemeinsam in ihren Identifikationsmustern erkennt.

Institutionalisiert in den Bindungen der Familie und der Ehe wird 
die Liebe mit der Ordnung der Abstammungsreihe und den gesell­
schaftlichen Regeln verbunden, welche Levi-Strauss folgend auf dem 
Inzestverbot basieren. In dieser Ordnung erhält jeder einzelne seine 
Identität auch dadurch, »daß die bloße Tatsache der Geburt ihm einen 
festen Platz darin zuweist«, der sich u.a. in seinem Namen äußert. 
[WdA 241] Ich werde qua Geburt für Ricoeur darüber hinaus ein »un­
schätzbare^] Objekt der Übertragung«104, ein »unbezahlbares, nicht 
mit Gold aufzuwiegendes ... der alltäglichen Handelssphäre entzogenes 

103 Vgl. Simone Weil: Amities. In: Dies., Oeuvres, Paris 1999.
104 Ricoeur bezieht sich mit dieser Formulierung auf den Titel von Pierre Legendres Ab­
handlung über die Generationenfolge: Ders.: L'inestimable Objet de la Transmission. 
£tude sur le Principe genealogique en Occident, Le^on IV, Paris 1985.

156

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Etwas« - also etwas >Preisloses<. [WdA 242] Ich bin demnach quasi 
durch die »Übertragung des Lebens« [ebd.], des Namens und meines 
Platzes in der genealogischen und familiären Strukturierung der Gesell­
schaft eine reine Gabe, die in ihrer Unaufwiegbarkeit nicht in die Öko­
nomie des Tausches eingehen kann, da diese auf der Ausgleichbarkeit 
meßbarer Güter basiert. Das heißt, »weil ich als Sohn oder Tochter von 
... anerkannt worden bin, erkenne ich mich als solche oder solchen: 
dieses unschätzbare Objekt der Übertragung, das ich bin«. [WdA 243] 
In meiner Geburt und der institutionalisierten Anerkennung meines 
mir damit gegebenen Platzes in der Gesellschaft bin ich mir also als ich 
selbst zu erkennen gegeben worden. Zu erkennen gegeben ist mir zu­
dem die Möglichkeit, mich auf meinen zeitlichen Anfang und die für 
mich daraus auch in Zukunft resultierende Rolle und Verpflichtung zu 
orientieren, also meine Geschichtlichkeit. Meine Geburt ist mir auf­
gegeben als »Rätsel des Ursprungs, der sich nicht auf die Erklärung als 
Anfang reduzieren läßt«, sondern mich vor das unhintergehbare Fak­
tum: »dieses hier, das bin ich«, stellt und vor die geballte »Kontingenz 
des Ereignisses«: »(ich hätte ja auch nicht da sein oder ein anderer sein 
können)«. [Ebd.]

Ich bin mir in meiner Geburt also in doppeltem Sinne >zu erkennen 
gegebem: Einerseits insofern sie mir mit dem Faktum meiner Existenz 
und der Anerkennung meiner Identität in den diachronen und synchro­
nen Strukturen der Gesellschaft die Möglichkeit gibt, mich als mich 
selbst zu erkennen und zu identifizieren. Andererseits insofern sie mir 
das Rätsel meines Ursprungs mit auf den Weg gibt und damit die Auf­
gabe, mich auch in dieser Rätselhaftigkeit zu erkennen, in der Kontin­
genz und Fragilität meiner Existenz, die mich zu einem unschätzbaren, 
nicht bis ins letzte bestimmbaren und nicht austauschbaren Gegenstand 
- zu einer reinen Gabe - macht.105 Gleichermaßen gegeben ist mir eine 
veränderbare, entwicklungsfähige Identität, könnte ich doch von Be­
ginn an immer schon ein Anderer sein. Diese Voraussetzungen, die 
Ricoeur hier nicht expliziert und auch noch nicht direkt in der Termino­
logie der Gabe ausdrückt, scheinen auf den Ebenen des Rechts und der 
gesellschaftlichen Wertschätzung weiterzuwirken. Die Besonderheit 

105 Ricoeur verweist auf Hannah Arendts Betonung der Bedeutung der Natalität gegen­
über Heideggers Sein-zum-Tode. Für Arendt ist die Natalität Voraussetzung des Begin­
nen- und Handelnkönnens. (Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, 
a.a.O. S. 243.)

157

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

und Verletzlichkeit der einzelnen Person bleiben zentrale Inhalte, um 
die sich die Organisationen dieser Ebenen bei Ricoeur drehen.

Auf der Ebene des Rechts entfernt sich Honneth von Hegel, indem 
er den Schwerpunkt auf die Idee der Chancengleichheit sowie auf das 
Erkämpfen dazu grundlegender Freiheitsrechte verlegt. Es ist nicht 
mehr nur das Gesetz anzuerkennen, sondern ebenso, »welche normati­
ven Verpflichtungen wir dem jeweils anderen gegenüber einzuhalten 
haben«. [Honneth 174] Es gilt »jede Person als frei und jeder anderen 
gleichberechtigt zu identifizieren«. [WdA 247] Somit ergibt sich eine 
»Verbindung zwischen der Allgemeingültigkeit der Norm und der Be­
sonderheit der Person« [WdA 248], deren Spannungsverhältnis dem­
jenigen zwischen der normativen Regel und dem Situationsurteil ent­
spricht, in das stets auch die Spezifität der an der Situation beteiligten 
Personen eingeht. Hierauf antwortet neben der aristotelischen (ppovytm; 
in einer historischen Dimension die Bewegung der zunehmenden Er- 
kämpfung individueller Freiheitsrechte, die sich in »liberale Freiheits­
rechte, politische Teilnahmerechte und soziale Wohlfahrtsrechte« un­
terteilen lassen. [WdA 249] Aus dem Kampf um Anerkennung wird 
ein Ringen um Gerechtigkeit, in dem es u.a. um die »Verteilung der 
Güter« geht, motiviert durch das von Hegel diagnostizierte »Anwach­
sen der Ungleichheiten« in der modernen Gesellschaft. [WdA 251] Für 
den Habermas-Schüler Honneth ist dabei die »Verantwortung als Fä­
higkeit, für sich einzustehen, ... nicht zu trennen von der Verantwor­
tung als Fähigkeit, sich an einer vernünftigen Diskussion über die Er­
weiterung der Sphäre der Rechte zu beteiligen.« [Ebd.] Ricoeur weist 
auch hier auf das Konfliktpotential eines ausgedehnten Verantwor­
tungsbegriffs hin: Werden die Freiheitsrechte auf immer mehr Indivi­
duen ausgedehnt, fühlen sich zugleich die nicht daran beteiligten und 
auch von der vernünftigen Diskussion ausgeschlossenen immer stärker 
unterdrückt, entfremdet und in ihrem Stolz verletzt. Das heißt wieder­
um, so lange nicht von einer absoluten Universalisierung aller Frei­
heitsrechte und Chancengleichheiten für alle Menschen ausgegangen 
werden kann - eine Realisierung dieses Ideals muß wohl immer fraglich 
bleiben - zeichnet sich gerade in diesem Ringen um Gerechtigkeit eine 
Fortsetzung des Kampfes als schlechtes Unendliches ab, dem Ricoeur 
mit den Friedenszuständen und der Idee der Gabe begegnen will.

Im Bereich der sozialen Wertschätzung wird die einzelne Person 
nicht mehr nur an ihren Rechten, sondern am Maßstab eines »gemein­
samen Wertehorizonts« [WdA 253] gemessen, der Ricoeur in besonde­

158

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

rer Weise interessiert, weil diese gemeinsamen Maßstäbe sich im Um­
weg über symbolische Vermittlungen und kulturelle Überlieferungen 
herausbilden. In dem Moment, wo eine Person an solchen gemein­
samen Maßstäben gemessen wird, befindet sie sich nicht mehr nur in 
einem Kampf um Anerkennung, sondern auch in einem Kampf darum, 
auf welche Art und Weise sie durch den Anderen erkannt, geschätzt 
und geachtet wird. An diesem Punkt geht es also auch darum, ein be­
stimmtes Interesse damit zu verfolgen, wie man sich selbst zu erkennen 
gibt. Zudem eröffnet sich eine Diskrepanz zwischen der Unschützbar­
keit der Gabe, die ich in meiner Geburt erhalte und werde, und der 
Schätzungen, in denen sich verschiedene Stufen gesellschaftlicher An­
erkennung ausdifferenzieren. Die Bemessungsgrundlage für diese 
Schätzungen kann sich in verschiedenen, ineinandergreifenden Feldern 
herausbilden: im »sozioökonomische[n] Komplex«, in dem u.a. mein 
Gehalt, mein Berufsstatus, mein Besitz gemessen werden; im »sozio­
politische [n]« Komplex, in dem es beispielsweise um meinen gesell­
schaftlichen Einfluß, meine Macht, meine Wählerstimmen geht; schließ­
lich im »soziokulturellen Komplex«, in dem ich u.a. an meiner media­
len Präsenz, meinen wissenschaftlichen oder künstlerischen Leistungen 
und den ihnen zugesprochenen Würdigungen gemessen werde. [WdA 
256]106 Der Kampf um Anerkennung wird hier zu einem Wettbewerb 
um immer mehr Wertschätzung, der sich in »>Ökonomien der 
Größe<«107 bemißt. [WdA 258]

Auch das »Rätsel der Autorität«, das über die horizontale Struktu­
rierung der verschiedenen Wertmaßstäbe hinaus eine vertikale Dimen­
sion einführt, besteht für Ricoeur letztlich in einem »>Mehr-Gelten<«. 
[WdA 265] Die Anerkennung der Autorität ist eine »Anerkennung 
der Überlegenheit«, die ihre höchste Stufe allerdings in der augusti- 
nischen »Unterweisungsbeziehung zwischen Lehrer und Schüler«108 er­
reicht, in der wiederum der Maßstab der Größe darin liegt, was der 
Lehrer seinem Schüler zu erkennen gibt. [WdA 266] Ricoeur betrachtet 
diese Beziehung als »[d]as vollendetste Modell der Anerkennung von 
Überlegenheit«. [Ebd.] Man kann durchaus einen Schritt weitergehen 

106 Die Unterscheidung dieser Komplexe entlehnt Ricoeur von: Jean-Marc Ferry: Les 
Puissances de l'experience. Band II: Les Ordres de la reconnaissance, Paris 1991.
107 Vgl. Luc Boltanski und Laurent Thevenot: De la justification. Les economies de la 
grandeur, Paris 1991.
108 Aurelius Augustinus: De magistro. Über den Lehrer. Übers, von Burkhard Mojsisch, 
Stuttgart 1998.

159

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

und behaupten, daß die darin liegende Verbindung zwischen Lehrer 
und Schüler »durch das Fragen und Suchen« [ebd.] nach Erkenntnissen 
und nach der Wahrheit, welches sie gemeinsam vollziehen, auch jen­
seits der Fokussierung auf die Beziehung der Überlegenheit, die in der 
Auseinandersetzung mit Levinas ja zunächst einmal zurückgewiesen 
wurde, für Ricoeur den eigentlichen Kern aller zwischenmenschlichen 
Bindungen ausmacht. Es sind die Bindungen des Einander-zu-erken- 
nen-Gebens, die Ricoeur besonders interessieren. Hegels Bildungs-Be­
griff, das Sich-selbst-wissen-Wollen des Geistes, würde dabei eher indi­
vidualpsychologisch von dem Bewußtsein auf das individuelle oder 
kollektive Selbst-Bewußtsein von Personen begrenzt, zugleich aber 
dennoch gerade als ein die Partikularität übersteigendes Allgemeines 
verstanden: Ist das, was alle Personen miteinander verbindet und anein­
ander bindet, letztlich ihr gemeinsames Fragen und Suchen nach ihrer 
Identität, nach ihrer Existenz ebenso wie nach dem Sein, da doch die 
Ontologie für Ricoeur immer ein äußerstes Ziel dieses Fragens bleibt? 
Ist das, was eine wechselseitige Anerkennung begründet, die Fähigkeit, 
sich gegenseitig etwas und einander zu erkennen zu geben - dem An­
deren mich selbst und sein Selbst zu erkennen zu geben und umge­
kehrt? Dieses Zu-erkennen-Geben geschieht im Rückgriff auf die Gabe 
der unschätzbaren Übertragungen meines Lebens, meines Namens, 
meines Platzes im Miteinander und in der Zeit, die mir erlauben mich 
zu erkennen. Das hieße also: Ich bin mir zu erkennen gegeben, deshalb 
kann ich mich zu erkennen geben und anderen zu erkennen geben. Eine 
auf diesen Voraussetzungen beruhende Anerkennung könnte einen ge­
meinsamen Maßstab der Wertschätzung bilden, der über die Pluralität 
sozialer Paradigmen hinausreicht, ohne sie einzuebnen. Denn gerade 
diese Paradigmen basieren in ihrer symbolischen Vermittlung auf For­
men der Kommunikation, des Erkennens und Zu-erkennen-Gebens. 
Auch zu den »befriedeten Erfahrungen wechselseitiger Anerkennung«, 
die Ricoeur dem Prinzip des Kampfes entgegenstellen möchte, gehört es 
wesentlich, daß sie »auf symbolischen Vermittlungen beruhen«. [WdA 
274] Hinzu kommt aber, daß sie zudem »sowohl der Rechtssphäre als 
auch derjenigen des Warentauschs entzogen sind«. [Ebd.] Auch in der 
Gabe wird eine symbolische Vermittlung vollzogen und zudem soll die­
se noch einmal etwas anderes sein, als die Zuweisung von Rechten und 
Gütern oder die Verteilung von Wertschätzung in einer Ökonomie der 
Größe.

160

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

2) Die Friedenszustände und die »Lichtung« der Gabe - 
Miteinanderleben

2.1) Sinnangebote und Gabe des Lebens

Zwei drängende Fragen ergeben sich für Ricoeur aus der Analyse des 
Kampfes um Anerkennung: »Wann ... hält ein Subjekt sich für wirklich 
anerkannt?« [WdA 272] Gibt es also einen Grad der Sättigung des Stre­
bens nach Anerkennung, der sich im Miteinander erfüllt und den 
Kampf auf hebt bzw. ihm eine Grenze setzt? Oder aber »[l]öst sich das 
Verlangen nach emotionaler, rechtlicher und gesellschaftlicher An­
erkennung wegen seines militanten, konfliktträchtigen Stils« in der ge­
sellschaftlichen Realität und insbesondere auch im Ringen um Gerech­
tigkeit »in ein unbegrenztes Verlangen, eine Form des schlechten 
Unendlichem auf?« [WdA 273] Es ergäbe sich dann »eine neue Form 
von unglücklichem Bewußtseim« [ebd.], in der der nach Anerkennung 
Suchende sich stets in der Rolle des Opfers fühlen würde oder in einer 
Unzulänglichkeit gegenüber einem unerreichbaren Idealzustand. Ge­
bremst werden soll diese schlechte Unendlichkeit durch »die tatsäch­
liche Erfahrung« von Zuständen wechselseitiger Anerkennung, die 
Ricoeur als Friedenszustände bezeichnet. [Ebd.] Diese Friedenszustände 
sollen wiederum keine Idealisierung einer konfliktlosen Gesellschaft 
oder Identität darstellen, sie können dem Kampf kein absolutes Ende 
setzen. Sie sollen vielmehr »die moralische Motivation der Kämpfe um 
Anerkennung« bestätigen und Lücken im Kampf bilden, »>Lichtungem, 
...wo der Sinn der Aktion mit dem Stempel der angemessenen Hand­
lung aus dem Nebel des Zweifels tritt«. [WdA 274]

Interessanterweise zeigt sich hier eine gewisse Umkehrung der Ar­
gumentationsstruktur, die Ricoeur in »Das Selbst als ein Anderer« ver­
folgt, und zwar dort explizit auch im Hinblick auf eine politische Phi­
losophie, an deren Schwelle die »Wege der Anerkennung« bewußt Halt 
machen. [VgL WdA 272] Meines Erachtens müssen beide Argumenta­
tionsrichtungen zusammengedacht werden, um Ricoeurs eigentliches 
ethisches Programm zu erfassen. In »Das Selbst als ein Anderer« ist 
nicht der Konflikt das Grundprinzip, aus dem die Friedenszustände als 
Wegweiser für das angemessene Handeln des <ppovtfio<; herausleuchten. 
Stattdessen wird dem Selbst von vornherein die »[e]thische Ausrich­
tung« auf »das >gute Lebern, mit Anderen [autrui] und für sie, in ge­
rechten Institutionen« [SaA 210] zugeschrieben, aus der sich die mora­

161

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

lische Norm als Verpflichtung, auch als Fürsorgepflicht für den Ande­
ren, sowie als Basis zur Bildung von Prinzipien der Gerechtigkeit ergibt. 
Die Lücke, die dann jedoch in dieser moralischen Ausrichtung klafft, ist 
die der Tragik des Handelns, in der die gegebene Norm mit der Kom­
plexität einer Situation und der realen Begegnung des anderen Men­
schen konfrontiert wird, so daß die Anwendbarkeit der formalisierten 
Regel an ihre Grenzen stößt.

Den Exkurs über die Tragik des Handelns entwickelt Ricoeur in 
»Das Selbst als ein Anderer« anhand von Hegels Auseinandersetzung 
mit der Tragödie im VI. Kapitel der »Phänomenologie des Geistes«. 
Ricoeur gesteht Hegel zu, daß er gerade in der Tragödie nicht die Syn­
these finde, »die man Hegel gerne zum Vorwurf macht, weil er sie allen 
Unterscheidungen, die seine Philosophie in genialer Weise entdeckt 
oder erfunden hat, aufzwängt«. [SaA 300] Letztlich ziele aber das ge­
samte Kapitel auf eine »Versöhnung durch Anerkennung« [ebd.] ab, 
mit der Ricoeur hier jedoch eben nicht den tragischen Charakter des 
Handelns überdecken will. Er entscheidet sich dezidiert für einen unhe­
gelianischen Weg, da er die Tragik anders als Hegel »in den Konflikten, 
die auf dem Weg von der Regel zum moralischen Situationsurteil auf­
kommen,« sucht und ihrer Auflösung in der Sittlichkeit und in einer 
Theorie des Staates mißtraut. [SaA 202] An Hegel wird also hier nun 
gerade nicht das Prinzip des Kampfes, sondern das synthetisierende, 
versöhnende Denken kritisiert.

Die Lücke der Tragik des Handelns kann sich zwischen der »Ach­
tung des Gesetzes und der Achtung der Personen« eröffnen. [SaA 344] 
Ricoeur erkennt also durchaus das Konfliktpotential, welches im Begriff 
der Achtung ebenso wie im Streben nach Autonomie angelegt ist. Beide 
sind aber eingebettet in den institutionellen Rahmen der politischen 
Praxis. Der deontische Verpflichtungscharakter der Norm - das Erbe 
Kants - und die teleologische Ausrichtung auf das gute Leben - die 
aristotelische Tradition - sollen in einem »Überlegungs-Gleichgewicht 
zwischen der Argumentationsethik und den wohlerwogenen Überzeu­
gungen« versöhnt werden. [SaA 349] Dabei scheint ein Konsens mög­
lich als »Ergebnis einer gegenseitigen Anerkennung auf der Ebene der 
Annehmbarkeit, das heißt der Annahme einer möglichen Wahrheit, 
von uns zunächst fremden Sinnangeboten«. [SaA 350] Ein Anderer - 
ein Angehöriger einer anderen Kultur, aber auch Angehörige anderer 
»Welten« mit ihren eigenen Maßstäben, wie beispielsweise denen des 

162

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Marktes oder der der Industrie109, - gibt uns seine Maßstäbe, Normen 
und Überzeugungen, sein Konzept von Sinn zu erkennen. Für Ricoeur 
öffnet sich in der Fähigkeit Sinnangebote anzunehmen »eine neue Di­
mension der Person, die nämlich, eine andere Welt als die ihre verste­
hen zu können« und zu Kompromissen fähig zu sein. [WdA 263] Ent­
scheidend ist hier, wie diese >Gabe< angenommen wird, und zwar als ein 
Angebot, eine Möglichkeit, die in die eigenen Überlegungen mit ein­
bezogen wird. Die Aneignung dieses Sinns besteht dann nicht darin, 
daß ich das Sinnangebot, das ich von einem Fremden erhalte, einfach 
unkritisch, so wie er es mir gibt, übernehme und als mein Eigentum 
behandle, sondern darin, daß ich dieses Angebot in den Prozeß meiner 
eigenen Überlegungen sowie auch einer offenen, kritischen Debatte mit 
anderen einbinde, aus der heraus sich eine politische und normative 
Ordnung etabliert und legitimiert. Die <pp6v7)a(,$ wird zu einer briti­
schen <pp6vT)&i<;< erweitert. Die institutionelle Ordnung wiederum gibt 
mir den äußeren Rahmen vor, in den meine individuellen Entscheidun­
gen gestellt sind. Hervorgehen kann aus dem Umgang mit der Pluralität 
verschiedener Sinnangebote, der Universalität des kategorischen Impe­
rativs und der Singularität der Entscheidung die praktische Weisheit 
»kontextueller, potentieller oder inchoativer Universalien«. [S.o.] Das 
heißt, daß auch hier der Konflikt zwar in einen produktiven, kritischen, 
in die Ordnung der politischen Praxis eingebundenen Zustand aufgeho­
ben, aber nicht zugunsten einer letztgültigen Wahrheit oder Universali­
tät der Gerechtigkeit beendet werden kann. Das Selbst, das andere Sinn­
angebote versteht, lernt, »sich als Gestalt des Übergangs zu erkennen«, 
sich selbst als >Umweg< oder Vermittlungsinstanz sowie als dynamisch 
und veränderbar zu begreifen und sich nicht gedankenlos auf vorgege­
bene Maßstäbe zu verlassen, sondern stets von neuem »nach der in der 
jeweiligen Situation angemessenen Handlung« zu suchen. [WdA 264]

Das gute Leben bleibt ein T£ÄO£, die Geschichte, die sich dorthin 
entwickelt, findet in Absetzung von Hegel für Ricceur kein absolutes 
Ende. Allerdings gibt es die Grenzen des Anfangs und Endes jedes ein­
zelnen Lebens. Diese erscheinen nicht absolut, da über sie hinaus er­
zählt werden kann und da sie sich in die Kette der Generationenfolge 
einreihen. Sie gewähren aber die Möglichkeit, in der sich zwischen 

109 Ricoeur entlehnt dieses Konzept verschiedener Welten oder Reiche mit verschiedenen 
Wertmaßstäben und Maßstäben der Einigung und Legitimierung von Luc Boltanski und 
Laurent Thevenot: De la justification. Les economies de la grandeur, a.a.O.

163

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

ihnen erstreckenden Lebensgeschichte die Ganzheit eines Sinns zu er­
fassen. Dem Austausch der Sinnangebote geht ebenso wie die gegebene 
Sprache, in der die Argumentation und der Diskurs erfolgen können, 
immer die Gabe des Lebens der Gesprächspartner voraus. Für Ricoeur 
bildet letztlich die Grundlage jeglicher Ethik, die Grundlage für jedes 
>Sollen<, das Leben als ßloQ und damit als Lebensführung. In »Le Juste« 
spricht er explizit von einer solchen Verwurzelung jeder ethischen Er­
wägung und ihrer politischen und rechtlichen Institutionalisierungen 
im Leben, »son enracinement dans la vie«.110 Die Grundfrage der Ethik 
lautet: >Wie soll ich mein Leben führen ?< - das mir in meiner Geburt 
gegebene Leben, das auf mein Ende, meinen Tod hinführt. Damit ist die 
kantische Frage >Was soll ich tun?< nicht abgeschafft. Vielmehr müßte 
sie erweitert lauten: >Was soll ich jeweils tun, um mein Leben gut zu 
führen ?<. Im eigenen Leben wird ein Mangel empfunden, der das Be­
gehren (desir) nach Gerechtigkeit hervorbringt. Der Weg dahin, sein 
Leben eingebunden in das Miteinander mit anderen gut zu führen, er­
schöpft sich nicht in einer widerstandslosen Entfaltung einer dazu ge­
gebenen Anlage und Ausrichtung, er läßt sich aber ebenso nicht auf 
eine Abfolge von Kämpfen und tragischen Verstrickungen reduzieren.

In der teleologischen Entfaltung des guten Lebens und der Forma­
lisierung ihrer Regeln klafft die Lücke der Tragik individueller Hand­
lungen und Entscheidungen. In der Kette der Konflikte und Kämpfe 
öffnet sich u.a. im realen Vollzug von Gabehandlungen die Lichtung 
der Friedenszustände, die darauf verweisen, daß und wie ein gutes Le­
ben möglich ist. Eine Ethik, die zwischen diesen Zusammenhängen ver­
mittelt, ist durch jene dissonante Konsonanz gekennzeichnet, die auch 
das Selbst der Lebensgeschichte prägt. Die Gabe des Lebens, die Gabe 
eines durch den Anderen anerkannten oder angenommenen Lebens 
und Selbstseins sowie das Zu-erkennen-Geben von Sinnangeboten prä­
gen das Selbst (als ein Anderer) und seine ethische Ausrichtung.

2.2) »Zuerst setzt ein anderer auf mich.« -
Sich und sein Wort geben

An der Schwelle zur Gabe als Verwirklichung des Friedenszustandes 
wechselseitiger Anerkennung steht ebenso wie auch an der Schwelle 

110 Paul Ricoeur: Le Juste, a.a.O. S. 17.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

zur politischen Institutionalisierung des Miteinanders das Versprechen: 
die Fähigkeit, sein Wort zu geben. Es konstituiert die erste Stufe einer 
Bindung sowohl zwischen den einzelnen Individuen, die sich in der Ga­
be wechselseitig anerkennen können, als auch in einer kollektiven Di­
mension als Kern des Vertrages, also auch des Gesellschaftsvertrags. 
Ricoeurs Phänomenologie des Versprechens läßt sich in mehrfacher 
Hinsicht an die Denkfiguren der Gabe anbinden. Ich gebe in einem per- 
formativen sprachlichen Akt mein Versprechen, ich gebe mein Wort. 
Ich setzte mich damit in Verbindung zu einem Empfänger, demgegen­
über eine »Klausel des Wohltuns« besteht. [WdA 167] Das Versprechen 
erhält so die Dimension einer moralischen Bindung. Zudem kann neben 
einer Handlung nur eine Gabe Gegenstand des Versprechens sein, denn 
»der Sprecher verpflichtet sich, etwas zu tun bzw. zu geben«m, nicht 
aber etwas zu denken, zu empfinden oder eine bestimmte innere Hal­
tung einzunehmen, sei es zu seiner Tat oder zum Empfänger seines 
Versprechens: »Daher kann man nicht versprechen zu lieben«. [Ebd.] 
Allerdings verpflichtet das Versprechen in der Verpflichtung gegenüber 
dem Anderen zugleich den Versprechenden dazu, ein spezifisches Ver­
hältnis zu sich selbst zu entwickeln, welches eine zeitliche Differenz, 
eine Verspätung des gehaltenen Wortes gegenüber dem gegebenen 
Wort impliziert: Um sein Wort über die Zeit hinweg halten und die 
versprochene Tat oder Gabe in der Zukunft realisieren zu können, 
muß der Versprechende auch sich selbst erhalten. Dieses Selbst über­
schreitet hier die Schwelle zwischen Idem- und Zpse-Identität. Die Ipse- 
Identität des Versprechenden ist »eine Identität, die ungeachtet ... und 
trotz ... aufrechterhalten wird - trotz allem, was dazu verleiten könnte, 
sein Wort zu brechen«.111 112 [WdA 168] Das Versprechen besitzt also eine 
immense Bedeutung für den Übergang von der Selbigkeit zur Selbstheit 
im Modus einer sprachlichen Äußerung, in der sich der Versprechende 
letztlich sowohl dem Empfänger seines Versprechens als auch sich selbst 
gegenüber erst wirklich als Selbst, als Ipse zu erkennen gibt. Man gibt 
sich selbst mit seinem Wort - und zwar dem Anderen ebenso, wie man 
sich selbst erst sein Selbst gibt.

Die Implikation der »Treue« und »Verläßlichkeit«, die »Vertrau­
ensdimension« [WdA 168 f.], verbindet das Versprechen mit dem Mo­

111 Kursivierung K. B.
112 Die Punkte dienen hier nicht als Auslassungszeichen, sondern werden so von Ricoeur 
selbst verwendet.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

dus der Bezeugung, der auch bei Marion noch einmal eine wesentliche 
Rolle spielen wird.113 Im Zeugnis geht es darum, »den Adressaten zu 
überzeugen, das heißt zu erreichen, daß er >sicher< ist«, und zwar ge­
koppelt an die »Selbstbezeichnung des bezeugenden Subjekts«. [WdA 
169] Wer ein Zeugnis ablegt oder sein Wort gibt, der gibt damit zu­
gleich sich selbst als Zeugen oder Versprechenden zu erkennen, als 
vertrauenswürdig, beständig, seine Identität über alle Konflikte und 
Versuchungen hinweg erhaltend. Es eröffnet sich eine dialogische Be­
ziehung, in der das Zeugnis erst dann vollständig erscheint, wenn es 
durch den Anderen auch angenommen wird. Der Zeuge fügt seiner 
Aussage eine »Beglaubigung« hinzu, die Aufforderung »>Glauben sie 
mir!<«. [WdA 170] Das heißt, wann immer ich etwas bezeuge oder ver­
spreche, ziele ich auf die Annahme meines gegebenen Wortes und finde 
meine Ipseität erst vollständig bestätigt, wenn mein Gegenüber mir 
auch das entsprechende Vertrauen zurückgibt, den Glauben an meine 
Zuverlässigkeit und Beständigkeit. Ich gebe ihm mein Wort und er gibt 
mir bis zu dessen Einlösung eine Art Vorschuß, einen Kredit seines 
Vertrauens. Dieses Vertrauen beruht aber für Ricoeur nicht auf der je­
weiligen, individuellen Beziehung zwischen demjenigen, der sein Wort 
gibt und sich darin als Ipse zu erkennen gibt, und demjenigen, der das 
Versprechen annimmt und ihm Kredit gibt, sondern »die Vertrauens­
dimension reicht weit über die Zufälligkeiten ihrer Praxis hinaus«, in­
sofern sie habitualisiert und in einen institutionellen Zusammenhang 
gestellt ist. [WdA 170] Bei der Zeugenaussage werden bestimmte fest­
gelegte Formen eingehalten. Sie ist ganz greifbar an Institutionen ge­
bunden, wenn ich vor Gericht oder bei der Polizei eine Aussage mache, 
die dann auch entsprechend dokumentiert und archiviert wird, um ihre 
Bindung über den Akt der Aussage hinweg zu verstärken. Jedes Zeug­
nis ist für Ricoeur gebunden an »die Institution der Sprache, deren ge- 

113 In einer Fußnote verweist Ricoeur in »Das Selbst als ein Anderer« auf die Nähe 
zwischen Überzeugung und Bezeugung und erklärt: »Bezeugung: dies ist das Paßwort 
dieses ganzen Buches«. [SaA 349, Anm. 84] Die Bezeugung soll zwischen dem Postulat 
der Gewißheit des Cogito und seiner vollständigen Herabsetzung vermitteln. [Vgl. SaA 
32 ff.] Auch Jean Greisch betont, daß dieser Modus der Bezeugung den eigentlichen 
Schlüssel zur Ipseität bildet, insbesondere im Hinblick auf die Fragestellung einer dem 
Selbst entsprechenden Ontologie, in der Ricoeur auf Spinozas essentia actuosa verweist 
[vgl. SaA 382], die mit seiner Betonung der Fähigkeit zur Initiative in Verbindung zu 
setzen ist. (Vgl. Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phenomenologiques vers 
rhomme, a.a.O. S. 300-304.)

166

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

wohnlicher Gebrauch eine stillschweigende Klausel der Aufrichtigkeit 
oder, wenn man so sagen darf, des Wohlwollens einschließt: Ich will 
gern glauben, daß Sie meinen, was Sie sagen«, - ich gebe Ihren Worten 
Kredit. [Ebd.J Auf diese Dimension von Kredit und Glauben in der 
Sprache wird auch Derrida immer wieder hinweisen.

Für Ricoeur läßt sich das Versprechen zusammen mit dem Verzei­
hen wie bei Hannah Arendt als eine Grundlage aller institutionellen 
Bindungen verstehen: das Versprechen bindet, während das Verzeihen 
entbindet und ihr Wechselspiel macht es erst »möglich, daß mensch­
liches Handeln überhaupt weitergeht«. [Ebd.] Ausgehend von Nietz­
sche, der den Menschen in seiner »Genealogie der Moral« als ein 
»Thier ..., das versprechen darf«,™4 bestimmt, läßt sich das Verspre­
chen gar als »das Menschlichste im Menschen« auffassen. [WdA 171] 
Wenn die Fähigkeit zum Versprechen eine so wichtige Funktion besitzt, 
in moralischer Hinsicht ebenso wie als Bindemittel aller Institutionen, 
die wiederum die Bindung des Versprechens verstärken und bewahren, 
und zudem als eine anthropologische Konstante oder ein Definitions­
merkmal des Menschen, dann gewinnt zugleich auch der Verrat als 
Bruch der Treue und damit auch der Sicherheit der Ipse-Identität an 
Gewicht. Dieser »Fallstrick« in der »Beständigkeit der Selbstbewah­
rung« bezieht sich insbesondere auf die moralische Dimension des Ver­
sprechens. [Ebd.] Auch bei Nietzsche ist die Betrachtung über das Ver­
sprechenkönnen als »Fort-wollen des ein Mal Gewollten« mit einer 
»Mahnung zur Wachsamkeit« verbunden:

»[D]ie Art von Herrschaft des Selbst, die der Glanz der Selbstheit zu verkün­
den scheint, kann auch dazu verführen, das Versprechen mit derselben Art 
von Herrschaftsanspruch über den Sinn zu versehen, den auch die Erkenntnis 
als Identifizieren von etwas im allgemeinen ... hat nähren können. Deshalb ist 
es ein dringliches Anliegen, in der Praxis des Versprechens selbst nach Grün­
den für eine innere Schranke zu suchen, die das Sich-selbst-Erkennen auf den 
Weg wechselseitiger Anerkennung führen könnte«. [WdA 172 f.]

Ricoeur führt an dieser Stelle Vorschläge zur Einschränkung und Be­
grenzung des Versprechens an: Es gilt, gemessen an der Erkenntnis der 
eigenen Fähigkeiten im Zusammenhang einer narrativen Identität 
»nicht zuviel zu versprechen«. [WdA 173] Es gilt, die Beständigkeit 
des Selbst nicht mit der »eines halsstarrigen Willens« zu vermischen. * 

114 Friedrich Nietzsche: Genealogie der Moral. In: Kritische Gesamtausgabe, Bd. VI 2, 
Berlin 1967. S. 307.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

[EbcL] Es gilt zudem, »die Reihenfolge zwischen Versprechendem und 
Nutznießer umzukehren: zuerst setzt ein anderer auf mich und meine 
Treue zu meinem Wort; und ich entspreche seiner Erwartung«.115 [Ebd.] 
Ich bin also, in deutlicher Anlehnung an Levinas, auch wenn ich ver­
spreche, zunächst antwortend und dem Anderen gegenüber verant­
wortlich. Ich bin zudem immer schon eingebunden »in den Umkreis 
der Versprechen ..., deren Nutznießer ich war und noch bin« und die 
als kollektive Ideale meine Kultur prägen. [Ebd.] »Auch diese setzte ich 
fort und stehe in ihrer Schuld«. [Ebd.] Was hier die »verborgene Patho­
logie des Versprechenkönnens« einschränken soll, ändert aber nichts 
daran, daß auch das »Unterlassenkönnen«, die Möglichkeit, sein Wort 
zu brechen, ebenso konstitutiv in die Definition des Versprechens ein­
geht wie schon bei Hegel. [Ebd.] Denn wenn ich das einmal gegebene 
Wort automatisch und unausweichlich einlösen würde, würde es eben 
gerade nicht mehr der Vertrauensstruktur des Versprechens entspre­
chen bzw. die Gabe meines Wortes als Unterpfand wäre ebenso läßlich 
wie die Annahme seiner Glaubwürdigkeit durch den Empfänger des 
Versprechens.

In diesem Sinne ist auch die Bindung zwischen Gabe und Gegen­
gabe analog zur Bindung des Versprechens erst über die Möglichkeit 
des Bruchs zu erklären - über die >Lücke< zwischen den Individuen, die 
sie überbrücken, indem sie einander eine Gabe reichen und darin ihre 
Verbindung symbolisieren. Ist es gerade um diesen spezifischen Cha­
rakter der Bindung zu erhalten notwendig, auf die Möglichkeit einer 
reinen Gabe zu insistieren, in der zwar auch der Gebende darauf setzt, 
daß der zur Antwort, zur Gegengabe gerufene Empfänger diese erwi­
dert, in der aber gerade dieses >Versprechen< nicht eingelöst, nicht ein­
mal eingefordert, und die Gegengabe nicht gegeben wird? In jedem Fall 
scheint Ricoeurs Analyse des Versprechens den Versuch einer indirekte 
Lösung für die rätselhafte Kraft der Gabe anzubieten, denn die Darstel­
lung der Vertrauensbeziehung, in der das Selbst seine Selbstheit erst 
eigentlich gewinnt, ist die Antwort auf eine Frage, die Ricoeur analog 
zur Formulierung der Frage nach der bindenden Kraft der Gabe bei 
Marcel Mauss stellt: »Woher nimmt der, der punktuell ein Versprechen 
ausspricht, die Kraft, sich zu verpflichten?«116 [WdA 168] Diese Kraft 
ist für Ricoeur die des »moralische[n] Bezugs« [ebd.], der sich in der 

115 Kursivierung K. B.
116 Kursivierung K. B.

168

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

dialogischen Struktur des Versprechens eröffnet, in der Verpflichtung 
auf sich selbst, die aus der Verpflichtung gegenüber dem Anderen er­
wächst. Es scheint ein »>Versprechen vor dem Versprechern« [ebd.] zu 
geben, nämlich das Versprechen sein Wort zu halten, analog dazu, wie 
der Vertrag die Regel pacta sunt servanda voraussetzen muß.

Woher aber kommt die »Treue« gegenüber dem gegebenen Wort? 
Aus der Selbstheit, aus »einem Willen zur Beständigkeit und Bewah­
rung seiner selbst, der sein Siegel setzt auf eine Lebensgeschichte, die 
den Wechselfällen des Lebens und der Unbeständigkeit des Herzens 
ausgesetzt ist.« [Ebd.] Vorauszusetzen ist also jener Wille (oder jenes 
Begehren) zur Selbstheit, zur Ganzheit des eigenen Lebens, zur Exi­
stenz und zum Sein, der uns veranlaßt unsere Identität »ungeachtet ... 
und trotz ...« aufrechtzuerhalten [s. o.] und der sich für Ricoeur gemäß 
seiner ursprünglichen ontologischen Implikation nicht nur in unseren 
Bezeugungen, sondern in all unseren Zeugnissen ausspricht. Die rätsel­
hafte Kraft der Bindung des Versprechens scheint also aus dem gegebe­
nen Wort in das Selbst als Ipse verlagert zu werden, das sein Wort gibt, 
um sich darin als es selbst zu erhalten. Dennoch kann diese Bindung 
nicht ohne die Vermittlung des gegebenen Wortes wirksam werden. 
Ein nicht ausgesprochenes Versprechen ist im Grunde kein echtes Ver­
sprechen, sondern bleibt mein eigenes, innerliches Vorhaben. Die ei­
gentliche Bindung des Versprechens erschöpft sich nicht vollständig im 
Willen zum Selbstsein, der den Versprechenden motiviert, sich und sein 
Wort zu (er)halten. Sie erwächst aus der Verpflichtung gegenüber dem 
Anderen, der mein Versprechen einfordert, und in der Vermittlung 
über das gegebene Wort. Die Bindungen sowohl des Versprechens als 
auch der Gabe, denen weiterhin der Rest eines Rätsels anhaftet, liegen 
für Ricoeur immer schon in einer Beziehung des >Einander<, des Ein- 
ander-verpflichtet-Seins und der Verantwortung. Sie liegen zwischen 
uns, in einer Trias zwischen dem Versprechenden, demjenigen, dem 
versprochen wird, und dem gegebenen Wort, die der Trias von Geber, 
Empfänger und gegebener Sache entspricht. Auch das Selbst, das sich 
selbst aus seinem gegebenen Wort empfängt, kann dies nur in der Be­
ziehung und Vermittlung, also auch nur in einem Miteinander - und 
zwar in einem institutionalisierten Miteinander-, das sich nicht im 
Kampf und im Gegeneinander erschöpft.

169

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

2.3) Einander vergeben, einander lieben

Auf der anderen Seite des Versprechens steht in der zeitlichen Ausrich­
tung auf die Vergangenheit die Möglichkeit, einander zu vergeben. 
Während uns das Versprechen bindet, läßt sich die Vergebung als die 
Möglichkeit verstehen, uns von einer Handlung, einer Verantwortung 
bzw. von einer Schuld zu entbinden. Voraussetzung für die Möglich­
keit, von der Schuld für eine Handlung entbunden zu werden, ist zu­
nächst einmal die Annahme der Verantwortung für das eigene Handeln, 
das als ein Eigentum oder Besitz erscheint. Auch der Handelnde als 
<ppovqjLO<; vollzieht, wie bereits erläutert, eine »Wiederaneignung seiner 
eigenen Überlegungen«. [SaA 119]

Ich komme noch einmal auf die Frage zurück, was eine ökonomi­
sche Terminologie der Zurechnung als Aneignung für das verantwort­
liche Selbst bedeutet, um dessen Unaustauschbarkeit es Ricoeur in sei­
ner Theorie der Gabe geht. Diese Frage läßt sich hier erweitern: Bleibt 
eine Handlung, die ich wie ein Eigentum in Besitz genommen habe, 
nicht doch immer auch wieder übertragbar, so daß ich sie letztlich abge­
ben oder weitergeben kann, wenn ein Anderer sie mir abnimmt und mir 
im Austausch die Gabe der >Vergebung< zu Teil werden läßt? Und ist so 
auch die Ipseität des verantwortlich Handelnden einer gewissen Öko­
nomie überantwortet? Ricoeur möchte in seinen Betrachtungen der Ver­
gebung oder des Verzeihens deutlich machen, daß darin bereits die rein 
reziproke Austauschbeziehung überschritten wird.

Auch die Vergebung verlangt, der grundlegenden Denkbewegung 
Ricoeurs folgend, einen Umweg. Sie kann sich erst in einem »schweren 
Verzeihen [oubli difficile]« erfüllen, in einem »aktiven Vergessen«, das 
gegen den Widerstand des Erinnerns vollzogen wird.117 Das Verzeihen 
muß »zunächst auf das Unverzeihliche gestoßen« und »durch das Wag­
nis einer Bitte um Verzeihung und - schlimmer noch - einer Zurück­
weisung hindurchgegangen« sein.118 Auch die Gabe beinhaltet wesent­
lich ein solches Wagnis: das Risiko zurückgewiesen und nicht erwidert 
zu werden. Es bedarf für die Vergebung zudem der »Vermittlung durch 
ein anderes Bewußtsein« und zwar durch das des Opfers, welches nicht 
das ihm Angetane vergessen kann, sondern allenfalls »die Schuld, deren 

1,7 Paul Ricoeur: Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern - Vergessen - Verzeihen. 
Übers, von Andris Breitling und H. R. Lesaar, Göttingen 1998.
118 Ebd., S. 145 und S. 147.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Last das Gedächtnis und folglich auch das Vermögen lähmt, sich auf die 
Zukunft zu entwerfen«.119 Das Verzeihen, das einen solchen Umweg 
einschlägt, ist eines, »welches die Tragik des Handelns ernst nimmt« 
und nicht mehr versucht, »auf der Ebene einer berechenbaren Bilanz 
ein Sollsaldo zu löschen«, sondern die »Knoten zu entwirren«, die sich 
aus den Verstrickungen und Schwierigkeiten unserer Entscheidungen 
und Handlungen ergeben.120 Soll und Haben, Schuld und Unschuld las­
sen sich angesichts dieser Verstrickungen nicht eindeutig bilanzieren 
und in ein Rechnungsbuch eintragen. Es geht um eine Vergebung, wel­
che anerkennt, daß Schäden verursacht werden können, die nicht wie­
dergutzumachen sind. Das Nichtwiedergutzumachende wird als ein 
Unvordenkliches angenommen. In dieser Akzeptanz wird der Rache­
kreislauf der Vergeltungen durchbrochen, analog zur Bewegung, in 
der die Gabe den Kreislauf der ökonomischen Entgeltung aufbrechen 
soll.

Möglich erscheint dieser Ausbruch aus den Kreisen der Rache und 
Vergeltung für Ricoeur durchaus auch, allerdings mit gewissen Vor­
behalten, durch einen Prozeß des Zu-erkennen-Gebens. So verweist er 
auf die Tätigkeit der »Kommission für Wahrheit und Versöhnung« in 
Südafrika, die zwischen 1996 und 1998 versuchte, Zeugnisse über das 
Unrecht der Apartheid zu sammeln, um ein Verstehen an die Stelle der 
Rache zu setzen und eine Art gesellschaftlicher in Gang zu
bringen. [Vgl. GGV 740 ff.] Den schwierigen Umweg der Vergebung 
gehen heißt für das schuldig gewordene Selbst: »Die ungetilgte Schuld 
akzeptieren; akzeptieren, daß man ein zahlungsunfähiger Schuldner ist 
und bleibt; akzeptieren, daß es Verlust gibt; an der Schuld selbst Trauer­
arbeit leisten«.121 Es geht also in gewisser Weise um eine Annahme 
dessen, was nicht annehmbar ist. Was der Umweg über die Denkfigur 
der Gabe im Kontext der Vergebung leistet, ist für Ricoeur insbesondere 
die Möglichkeit, eine »Würde des Nehmens« zu erlernen.122

Zu beachten ist, daß Ricoeur generell von einem existenziellen 
Schuldbegriff ausgeht, der sich der Eintragung in ein Bilanzbuch von 
vornherein widersetzt. Die Schulderfahrung bildet wie bei Karl Jaspers 
eine Grenzsituation und zugleich eine ursprüngliche Gegebenheit für 

119 Ebd., S. 145.
120 Ebd., S. 153.
121 Ebd., S. 155.
122 Ebd., S. 152.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

die menschliche Existenz und damit auch für die menschliche Reflexion: 
»Sie gibt ihr zu denken«. [GGV 703] Heideggers Schuldbegriff, der 
zunächst auf die jemeinige Geworfenheit und das Sein zum Tode be­
grenzt ist, wird bei Ricoeur entfaltet zu einem »Schuldigsein und Ver­
antwortlichkeit« umfassenden und eben dadurch »mächtigen Appell an 
jeden, gemäß seinen eigensten Möglichkeiten zu wählen und seine Auf­
gaben in der Welt zu erfüllen.« [ZuE III109] Der »Generationsgedan­
ke« im Hintergrund des geschichtlichen Denkens erinnert daran, daß 
immer wieder »die Lebenden den Platz der Toten einnehmen« und so 
zu »Überlebenden« werden. [ZuE III 183]123 Angesichts dieser >Über- 
lebensschuld<, die sich auch im bei Mauss beschriebenen Opfer für die 
Ahnen ausdrückt, läßt sich jedoch fragen, ob diese nicht in der natür­
lichen Folge der Generationen selbst den Platz >freigeben<, den dann die 
Lebenden einnehmen können. Schuldig ist das menschliche Selbst noch 
grundlegender, weil er dem (abwesenden oder anwesenden) Anderen 
immer schon eine Antwort schuldig ist - das >Me voici< der Ethik von 
Emmanuel Levinas. Ricoeur will die existenzielle Verschuldung in eine 
anwendbare Theorie des Handelns übersetzen und auf den Bereich der 
zukünftigen Möglichkeiten hin öffnen. Bekenne ich mich zu der Schuld 
an einer konkreten Handlung, die ich mir zuschreibe, so erkenne ich 
mich zugleich selbst wie Ödipus zwischen »Actio und Passio«, als Han­
delnder und von der eigenen Handlung Betroffener. [GGV 705] Das 
Schuldbekenntnis und die Bitte um Vergebung sind Äußerungen eines 
»Wunsches nach Integrität«, der für Ricoeur Teil »des Verlangens nach 
Sein und des Strebens nach Existenz« ist, die auch in der Bindung des 
Versprechens mit am Werk sind. [GGV 706] Zu beachten ist dabei die 
Gefahr, sich als Täter zugleich bereits als >Opfer der Umstände< zu er­
kennen zu geben, dem wiederum die häufig so deutliche Scheu der Op­
fer gegenübersteht, sich als solche zu erkennen zu geben, ohne sich für 
das Erlittene indirekt mitschuldig zu fühlen. Es ist also wichtig, in 
einem ersten Schritt die Positionen von Täter und Opfer klar zu tren­
nen, um ihnen dann zu ermöglichen, über diese Festlegung auch wieder 
hinauszugehen.

Noch einmal hervorzuheben ist, daß Ricoeurs Argumentation 

123 So besteht auch die eigentliche Arbeit des Erzählens und Erinnerns für Ricoeur darin, 
»einer Schuld gegenüber den Toten, gegenüber den Menschen aus Fleisch und Blut, 
denen in der Vergangenheit wirklich etwas zugestoßen ist«, gerecht zu werden. [ZuE III 
190]

172

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

nicht in einer Austauschbeziehung zwischen einer Bitte um Vergebung 
und der daraufhin erfolgenden Vergebung stehen bleibt. Die »Ordnung 
des Austauschs« als »Ordnung von Beschuldigung und Strafe« [GGV 
731], die auf einer politischen und institutionellen Ebene wirksam sein 
muß, wird in der eigentlichen Vergebung überschritten, die »durch ihre 
Beziehung zur Liebe dem Politischen fernsteht« [GGV 750] und zudem 
eine starke religiöse Konnotation besitzt. Ricoeur versucht nun über die 
Figur der Gabe »aus der horizontalen Tauschbeziehung heraus die 
Asymmetrie einer vertikalen Beziehung wiederzugewinnen, wie sie 
der ursprünglichen Gleichung der Vergebung innewohnt«, und zwar 
verlegt »ins Innere der Selbstheit«. [GGV 701] Das Modell der Gabe, 
auf das er hier zurückgreift, scheint also genau jener internalisierten 
vertikalen Gabestruktur zu entsprechen, die für Henaff historisch das 
ursprüngliche Modell der zeremoniellen Gabe ablöst. Die vertikale 
Asymmetrie eröffnet sich für Ricoeur zwischen der Tiefe der Schuld 
und des Schuldbekenntnisses und der Höhe der Vergebung und sie er­
öffnet sich zugleich, wie hier impliziert scheint, mitten in uns.

Wenn die Höhe der Vergebung sprachlich erfaßt werden soll, so 
kann dies für Ricoeur nur im »Hymnus« gelingen, der besagt: »Es gibt 
die Vergebung wie es die Freude gibt, wie es die Weisheit gibt, den 
Wahnsinn, die Liebe. Die Liebe vor allem«, die Paulus im Hymnus des 
ersten Korintherbriefes in ihrer Unhintergehbarkeit und vollkom­
menen Unbedingtheit besingt. [GGV 712] Dieses »es gibt«, das 
Ricoeur hier explizit auch auf deutsch zitiert, weist darauf hin, daß es 
sich bei der Vergebung und bei den Friedenszuständen, die als »Philia 
(im aristotelischen Sinn), Eros (im platonischen Sinn) und Agape (im 
biblischen und nachbiblischen Sinn)« [WdA 275] alle »zur selben Fami­
lie« [GGV 712] der Liebe gehören, um ebenso ursprüngliche Gegeben­
heiten handelt wie bei der Schuld. Die Liebe wird bei Paulus zu einer 
Gabe, die den »Weg der Vortrefflichkeit (via eminentiae)« eröffnet und 
damit den »Weg dessen, was alle anderen Gaben übersteigt.« [WdA 
713] Diese Gnadengabe geht dem Erkennen und der Reflexion voraus: 
»Und wenn ich prophetisch reden könnte und alle Geheimnisse wüßte 
und alle Erkenntnis hätte ... hätte aber die Liebe nicht, wäre ich nichts«. 
[1 Kor. 13.2] Als Schwester - oder Tochter - der Liebe bildet die Ver­
gebung eine »auf einem unbedingten Imperativ beruhende unendliche 
Forderung« [WdA 714], die Ricoeur in besonderem Maße bei Derrida 
ausgesprochen sieht:

173

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

»In dieser Hinsicht hat Jacques Derrida, mit dem ich mich hier treffe, recht: 
Die Vergebung wendet sich an das Unverzeihliche, oder sie ist nicht. Sie ist 
unbedingt, sie kennt keine Ausnahme oder Beschränkung. Sie setzt keine Bit­
te um Vergebung voraus: >Man kann oder sollte nur vergeben, es gibt nur 
Vergebung - wenn es sie denn gibt -, wo es Unverzeihbares gibt<«.124

Mit Derrida verweist Ricoeur auf zwei Probleme dieser unendlichen und 
radikalen Forderung nach Vergebung. Einerseits ist sie historisch aus 
einem begrenzten kulturellen Bereich, dem Erbe der abrahamitischen 
Religionen, abzuleiten und damit zunächst einer noch nicht erreichten, 
sondern »angestrebten Universalität« zuzuordnen. [GGV 714] Da aber 
alle Universalien für Ricoeur, wie bereits mehrfach erläutert, inchoativ 
bleiben, dürfte für ihn hierin eigentlich keine wesentliche Einschrän­
kung bestehen. Zu fragen wäre, ob es die Anerkennung einer noch nicht 
erreichten Universalität nicht auch innerhalb der abrahamitischen Re­
ligionen selbst gilt, in denen zwar die Gebote universelle Gültigkeit 
beanspruchen, stets aber verbunden sind mit einer teleologischen Be­
wegung zu einer noch ausstehenden, noch nicht realisierten Vervoll­
kommnung ihrer Realisierung. Sie sind geboten, gerade weil sie nicht 
automatisch befolgt werden. Auch Paulus verweist auf eine erst noch 
anzustrebende Universalität im Hinblick auf die Vervollkommnung der 
Erkenntnis: »Jetzt erkenne ich unvollkommen, dann aber werde ich 
durch und durch erkennen, so wie ich auch durch und durch erkannt 
worden bin«. [1 Kor. 13.12] Die menschliche, weltliche Erkenntnis ist 
gegenüber der universalen göttlichen stets nur inchoativ. Tatsächlich ist 
es für Ricoeur wesentlich seine eigene christliche Prägung, aus der seine 
Philosophie die »Stoßkraft der Hoffnung« der »eschatologischen Idee« 
gewinnt, die allerdings im Durchgang durch die philosophische Refle­
xion auf eine »>schüchterne< Hoffnung« reduziert wird.125 Ob es sich 
nun aber um eine stoßkräftige oder eine schüchterne Hoffnung handelt, 
verweist doch der Begriff der Hoffnung selbst auf eine Inchoativität, in 
der sich die Universalität noch nicht erfüllt hat.

Derrida geht es hier allerdings darum, auf die Pluralität der reli­
giösen Praktiken und Gebote hinzuweisen, die parallel zueinander be­

124 Derrida wird hier zitiert aus einem Gespräch mit Michel Wieviroka: Jahrhundert der 
Vergebung. In: Lettre International, Nr. 48, Berlin 2000. S. 10-18. Hier S. 11.
125 Paul Ricoeur: Geschichte und Wahrheit, a.a.O., S. 36. Zur Rolle der Hoffnung und 
ihrer religiösen Dimension bei Ricoeur: Jean Greisch: Paul Ricaeur. L'itinerance du sens, 
Grenoble 2001. S. 397-434.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

anspruchen, den jeweils besten Weg zur Universalität anzustreben, 
auch wenn dieser zunächst nur ein Weg bleiben mag, und die dabei 
nicht alle gleichermaßen das Gebot der Verzeihung zu einem Kernsatz 
erheben. Zum zweiten verweist Derrida auf die Gefahr der Inszenie­
rung und Mechanisierung von Ritualen und Prozeduren der Vergebung 
und Reue. Jede Bindung an einen Zweck verhindert für ihn eine reine 
Vergebung, diese »sollte Ausnahme und außergewöhnlich bleiben, als 
Erprobung des Unmöglichen: als ob der gewöhnliche Lauf der histori­
schen Zeitlichkeit unterbrochen würde«.126 Eine so geartete reine Ver­
gebung entspricht Derridas Modell der reinen Gabe und ihrer Augen- 
blicklichkeit, das später noch genauer erläutert werden soll. »Dieser 
Erprobung des Unmöglichem«, so Ricoeur, »müssen wir uns ... stel­
len.« [GGV 716]

Die Vergebung als Grenzfigur des Unmöglichen kann für Derrida 
nicht mehr als Entbindung des Handelnden von seiner Handlung be­
trachtet werden. Es würde dann schon einem anderen Subjekt vergeben 
werden, nämlich dem um Vergebung Bittenden und nicht mehr dem 
eigentlich Schuldigen, dessen Schuld eben in der Handlung besteht, 
die ihm zuzuschreiben ist. Ricoeur erkennt die Schwierigkeit dieser Pro­
blematik an und beantwortet sie mit seiner Konzeption des Selbst als 
homme capable: die Fähigkeit läßt sich von der Handlung trennen. 
Ausgegangen wird davon, »daß sich die Fähigkeit des moralischen Sub­
jekts zum Engagement nicht in ihren diversen Manifestationen im Lauf 
der Welt erschöpft«. [GGV 755] Ein Weiterhandeln und Andershandeln 
bleibt möglich. Am Grunde der Vergebung wiederholt sich der »Akt des 
Vertrauens«, der auch dem Versprechen seine Kraft gibt, ein »Kredit, 
der den Erneuerungsmöglichkeiten des Selbst eingeräumt ist«, das sich 
nicht nur in seine Vergangenheit, sondern auch in seine Zukunft er­
streckt und über die Fähigkeit im Modus der Modalität als Träger von 
Möglichkeiten bestimmt wird. [Ebd.] Auch im Hinblick auf die Ver­
gebung stellt Ricoeur ebenso wie im Bezug auf das Versprechen eine 
Frage, die sich an Mauss' Frage nach der Kraft der gegebenen Sache 
orientiert: »Welche Kraft befähigt dazu, das Wort der Vergebung zu 
erbitten, es zu gewähren, es zu empfangen?« [GGV 744] Der »Mut zur 
Bitte um Vergebung« scheint hervorzugehen »aus unserem Vermögen, 
den Lauf der Zeit zu beherrschen«, aus unserem Vermögen, anders zu 
werden und für die Zukunft einen Neuanfang zu versprechen, wenn wir 

126 Jacques Derrida: Jahrhundert der Vergebung, a.a.O., S. 10.

175

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

aus der Entbindung von unserer Schuld die Freiheit dazu erhalten. 
[GGV 745]127 Wer sich in dieser Bitte als Täter zu erkennen gibt, kann 
also nicht bei einer rückwirkenden Rechtfertigung seiner Taten stehen­
bleiben, sondern muß auf diese Möglichkeit zum Neuanfang hinweisen.

Die Mythen und religiösen Erzählungen, die vom Verlust der Un­
schuld als Ursprungsereignis in symbolischer Vermittlung erzählen, 
halten für Ricoeur »die Möglichkeit einer anderen Geschichte offen, 
die jeweils durch den Akt der Reue eröffnet und durch all die Einbrüche 
von Güte und Unschuld in den Lauf der Zeit akzentuiert wird«. [GGV 
757] So eröffnet sich zwischen dem bindenden Wort des Versprechens 
und dem entbindenden Wort der Vergebung eine »Formel dieses be­
freienden Wortes ...: Du bist besser als deine Taten«. [GGV 759] Das 
eigentliche Ziel der Vergebung als Entbindung wäre »[d]er Schuldige, 
der in die Lage versetzt wird, noch einmal neu zu beginnen«. [GGV 
754]128 Das Verhältnis von Vergebung und Reue bleibt für Ricoeur ein 
unauflösbares Paradoxon, dem eine »Grammatik des Optativs« zu be­
gegnen hat. [GGV 759] Für die Vergebung wird optiert, sie kann nicht 
erzwungen oder erkauft werden. Die Vergebung ist nicht nur in einer 
Analogie zur Denkfigur der Gabe zu entwickeln, sie ist selbst über das 
Entbinden und Aufheben hinaus auch ganz wesentlich ein Geben: in 
der Vergebung wird der Schuldige »selbst ... seinem Handlungsver­
mögen und das Handeln ... seiner Fortsetzbarkeit zurückgegeben«.129 130 
[Ebd.] So würde also der homme capable, der für Ricoeur ebenso grund­
legend auch ein homme faillibleA3Q ist, sich selbst nicht nur aus der An­
erkennung, sondern auch aus der Vergebung immer wieder von neuem 

127 Einen Ansatzpunkt für diese Konzeption findet Ricoeur bei Kant, bei dem neben dem 
radikalen, wurzelhaft im Menschen angelegten Hang zum Bösen, der sich in der Verkeh­
rung der Maximen äußert, mit denen die Willkür sich Regeln für den Gebrauch der 
Freiheit setzt, gleichberechtigt eine ursprüngliche Anlage zum Guten die Natur des 
Menschen bestimmt. [Vgl. GGV 756] Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Gren­
zen der bloßen Vernunft. In: Werkausgabe in 12 Bänden, hrsg. von W. Weischedel, 
Bd. VIII, Wiesbaden 1956.
128 Auch in dieser Hinsicht orientiert sich Ricoeur deutlich an Kants »Religion innerhalb 
der Grenzen der bloßen Vernunft« (a. a. O.), in der dieser die mögliche »Revolution in der 
Gesinnung des Menschen« sogar als »Wiedergeburt« charakterisiert [AA 47] und nicht 
nur auf die Möglichkeit, sondern auf die »Pflicht, sich zu bessern« verweist. [AA 41] Die 
Vergebung durch das Opfer berücksichtigt Kant jedoch nicht.
129 Kursivierung K. B.
130 Diese Bestimmung des fehlbaren Menschen vollzieht Ricoeur in: Ders.: Philosophie 
de la volonte. Finitude et culpabilite 1. L'homme faillible, Paris 1960.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

selbst empfangen. Dennoch zeichnet sich dieses angenommene Selbst 
gerade dadurch aus, daß es nicht rein passiv zu verstehen ist, denn das 
Selbst, das empfangen, antwortend, anerkannt oder Gegenstand der 
Vergebung ist, ist für Ricoeur stets durch seine Fähigkeiten und Mög­
lichkeiten bestimmt, durch seine Begabung zum Anfangenkönnen, die 
die Geschlossenheit der zirkulären Struktur überschreitet.

Der Rachekreislauf kann durchbrochen werden, weil die Schuld als 
nichtwiedergutzumachende anerkannt wird, aber auch, weil sie nicht 
zwanghaft wiederholt werden muß. Der Schuldige kann seine Schuld 
überschreiten und den Kreis verlassen. Und auch das Selbst, das zum 
Opfer der Handlung eines Anderen gemacht wird, ist niemals auf eine 
Passivität reduzierbar, da ihm die erste Initiative zur Vergebung obliegt. 
Diese komplexe Verschränkung zwischen Aktivität und Passivität, die 
eine geschlossene Kreisstruktur des Austauschs überschreitet, soll nun 
noch einmal in der Denkfigur der Gabe deutlicher werden. Bildet ein 
wesentliches Merkmal des hybriden Charakters der Gabe die Ver­
schränkung von Verpflichtung und Spontaneität, so vereint >die Gabe< 
als Überbegriff bereits den bindenden und entbindenden Charakter von 
Versprechen und Vergebung in sich. Allerdings ist gerade in der Ver­
gebung die Spontaneität und Freiheit, anders zu werden und zu han­
deln, bereits in die komplexen Bindungen von Schuld und Verpflich­
tung verstrickt, die auch im Hinblick auf die vielleicht nur scheinbar 
unmittelbar >vorgegebene< Freiheit, zu geben, berücksichtigt werden 
sollte. Durch diese Berücksichtigung läßt sich ein zu idealistisches und 
romantisches Verständnis der Gabe verhindern, ebenso wie umgekehrt 
das Insistieren auf jene Freiheit zum Neubeginnen ein zu pessimisti­
sches, schuldbehaftetes Menschenbild abweisen soll.

3) Einander (zu erkennen) geben

3.1) Die Paradoxien der Gabe - von der Gegenseitigkeit der 
Tauschbeziehung zur Wechselseitigkeit

Der Umweg über die Denkfigur der Gabe eröffnet für Ricoeur im Hin­
blick auf die Vergebung die Möglichkeit, einen Tausch zu denken, »der 
die Polarität der Extreme wahrt«, die sich in der »scheinbaren Inkom- 
mensurabilität zwischen der Unbedingtheit der Vergebung und der Bit­
te um Vergebung« als ihrer Ausgangsbedingung eröffnet, und der diese 

177

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

Polarität zugleich überwindet. [GGV 744] Die Gabe soll das Modell für 
eine Relation und Wechselwirkung bilden, die eine Asymmetrie zwi­
schen durch ein Paradox voneinander getrennten Polen überbrückt, 
ohne die Kluft zwischen ihnen aufzuheben oder zuzuschütten. Auch 
im Umgang mit dem Begriff der Gabe greift Ricoeur auf die lexikalische 
Definition zurück: »Der Robert sagt folgendes: >Geben: jemandem in 
freier Absicht oder ohne etwas zurückzuerhalten eine Sache überlassen, 
die man besitzt oder deren Nutznießer man ist«.131 Der Schwerpunkt 
dieser Definition liegt bereits »auf der Abwesenheit von Gegenseitig­
keit«, also Reziprozität, womit eine höchstmögliche Asymmetrie zwi­
schen dem Gebenden und dem Empfänger der Gabe vorausgesetzt 
wird.132

Demgegenüber sieht Ricoeur bei Marcel Mauss die Alternative 
einer Gabe, die sich nicht »jenseits allen Austauschs«133 zuträgt und 
eine vollkommene Ausblendung der Erwiderung benötigt, um ihre 
Reinheit als Gabe zu bewahren. Sie wird durch die Kritik des kommer­
ziellen Tauschs in Mauss' »Moralischen Schlußfolgerungen« allein 
»dem Kalkül, dem Nutzen«, dem Interesse und der kommerziellen Aus­
prägung des Austauschs entgegengesetzt.134 So können die Kritikpunk­
te zurückgewiesen werden, das Gesetz des do ut des berechne und er­
zwinge die Erwiderung, der Geber gewinne aus seiner Gabe eine 
Überlegenheit gegenüber dem Empfänger, welcher wiederum in einen 
Schuldner verwandelt und von der Last seiner Schuld erdrückt werde. 
Wie sich zeigen wird, trifft sich dies im Wesentlichen mit den Kritik­
punkten Derridas, auf den Ricoeur hier indirekt zu antworten scheint. 
Was Mauss demgegenüber zu denken ermöglicht, ist für Ricoeur keine 
radikale Alternative zum Tausch, sondern »eine höhere Form des Aus­
tauschs«, der die Ebene des Interesses überschreitet.135 Für Ricoeur bil­
det »[d]as absolute Maß der Gabe ... die Feindesliebe«, die auch im 
biblischen Kontext auf die Idee zurückgeht, daß eine Liebe, die um die 
Erfüllung in der Erwiderung weiß, nicht vollständig ist.136 Dennoch ist 
sie durchaus mit der Hoffnung auf eine spezifische Form der Erwide­

131 Paul Ricoeur: Das Rätsel der Vergangenheit, a.a.O., S. 149.
132 Ebd.
133 Ebd.
134 Ebd.
135 Ebd., vgl. Abschnitt A. III. 2.1 meiner Untersuchungen zum >Interesse< bei Mauss.
136 Vgl. Luk 6, 32-7. Es heißt dort u. a.: »Wenn ihr nur die liebt, die euch lieben, welchen 
Dank erwartet ihr? Auch die Sünder lieben die, von denen sie geliebt werden. ... Ihr aber 

178

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

rung verbunden: »Was man von der Liebe erwartet, ist, daß sie den 
Feind in einen Freund verwandelt«.137 Diese Erwiderung ist nicht rezi­
prok. Der Empfänger gibt nicht einfach direkt eine gleichwertige Gabe 
zurück, die von ihm selbst losgelöst ist. Er selbst wird verwandelt. Er 
wird vom Feind zum Freund. Das heißt nicht, daß er durch einen An­
deren ersetzt würde, sondern daß er selbst in seinem Verhältnis zum 
Gebenden anders wird und nun, durch die Annahme der Gabe ver­
ändert, seine Freundschaft anbieten kann.

Die andere Ebene des Austauschs »zwischen Nehmen und Geben, 
zwischen Geben und Nehmen« soll durch die »Tugend der Bescheiden­
heit« erreicht werden, in der die »Würde des Nehmens« geachtet wird, 
und durch die »Tugend des Großmutes«, die in der Gabe den Empfän­
ger achtet.138 Die Logik der Gegenseitigkeit (reciprocite), die den öko­
nomischen Tausch bestimmt, soll so in eine Wechselseitigkeit (mutua- 
lite) überführt werden, die auch die echte wechselseitige Anerkennung 
ermöglicht. Die Logik der Gegenseitigkeit als Reziprozität - Ricoeur 
entlehnt diese Terminologie hier von Mark Rogin Anspach -139 setzt in 
der Ordnung des Austauschs immer ein transzendentes Drittes voraus, 
»selbst wenn es nichts anderes als das Verhältnis selbst ist, das dabei als 
vollgültiger Akteur auftritt«140, indem es beispielsweise als hau benannt 
wird. Für Anspach ist der »Kreislauf der Rache ... eine Erfahrung, wäh­
rend der Kreislauf der Gabe lediglich in der Theorie des modernen Be­
obachters archaischer Gesellschaften existiert.« [WdA 286]141 Der 
Rachkreislauf folgt einer nicht explizit formulierten aber allen Akteu­
ren dennoch bewußten Regel, die die Akteure selbst zu »anonymen 
Agenten eines Systems« macht. [Ebd.] Aus dieser Perspektive wird das, 
»[w]as >zwischen< den Akteuren geschieht ... der Selbstreferentialität 
... eines autonomen Systems untergeordnet«. [Ebd.]

Die eigentliche Unterscheidung zwischen Gegenseitigkeit und 
Wechselseitigkeit ist für Ricoeur eine Unterscheidung der Perspektive 

sollt eure Feinde lieben und sollt Gutes tun und leihen, auch wo ihr euch nichts erhoffen 
könnt.« Motive der Feindesliebe finden sich auch im Alten Testament.
137 Paul Ricoeur: Das Rätsel der Vergangenheit, a.a.O., S. 151.
138 Ebd.
139 Mark Rogin Anspach: Ä charge de revanche. Figures elementaires de la reciprocite, 
Paris 2002.
140 Ebd., S. 5. Zitiert nach der deutschen Übersetzung in WdA 284.
141 Zwischen Rachekreislauf und Gabekreislauf wird hier das religiöse Opfer angesetzt, 
als Alternative dazu, das Gegenüber in einem Akt der Rache zu töten.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

des Betrachters: Der Theoretiker der Gegenseitigkeit stellt sich selbst an 
den Platz eines Dritten, eines neutralen Beobachters, um die Regeln des 
Austauschs freizulegen und den Zugriff auf eine Metaebene zu gewin­
nen, »auf der sich jenes Dritte befindet, das den Tausch als ein transzen­
dentes Ganzes verkörpert«, während doch das hau dieses Dritte zwar 
erahnt, aber in der gegebenen Sache und damit mitten in der Bewegung 
von Gabe und Gegengabe ansiedelt.142 Auch Claude Levi-Strauss geht 
es in seiner Einleitung zu Mauss' Essay darum, den Ausdruck hau 
durch seine Verschiebung in das Register des Unbewußten gemäß den 
»Regeln des symbolischen Denkens« zu analysieren. [WdA 283] Unter 
der symbolischen Ebene ist dann die »einfache Tauschregel« verborgen, 
die der Wissenschaftler freilegt, wenn er versucht »das Gesellschaftliche 
auf ein kalkulierbares Universum von Regeln zu reduzieren.« [Ebd.] 
Erst von der Warte des Theoretikers aus, der zwei Ebenen unterschei­
det, nämlich die der formalisierten »Gegenseitigkeitsregel« und die der 
faktischen »Transaktion zwischen Individuen«, wird das Rätsel der Ver­
pflichtung zur Gegengabe zu einem Paradoxon und der Kreis zwischen 
Gabe und Gegengabe wird als double bind wieder zu einem Teufelskreis 
ohne Ausweg: die durch die Regel verpflichtende Gegengabe zerstört 
die Voraussetzung einer Interesselosigkeit und Uneigennützigkeit der 
ersten Gabe. [WdA 286] Die Idee, daß die Anerkennung und Erwide­
rung der Gabe ihren Charakter als reine Gabe auflöst, geht aus der Ver­
mischung der beiden Ebenen - der Regel der Gegenseitigkeit aus theo­
retischer Beobachterperspektive und des realen Gabegeschehens aus der 
Perspektive der Beteiligten - hervor, indem der Automatismus der Zir­
kulation schon in den ursprünglichen Akt des Gebens hineingedacht 
wird.143 Wird dabei (wie bei Derrida) die These aufgestellt, daß das 
(An)Erkennen der Gabe als Gabe diese bereits zerstört, so geht es dabei 
eigentlich um das Erkennen der Zirkulationsregel, die in ihr impliziert 
ist. Damit stellt sich die Frage, ob nicht ein anderes Anerkennen der 
Gabe als Gabe durchaus möglich bleibt, ohne sogleich ihre Zerstörung 

142 Ebd., S. 45. Zitiert nach WdA 287.
143 Kathrin Busch betont in ihrer Arbeit zur Gabe bei Derrida, daß bereits Bourdieu die 
»Ambivalenz des Gabentausches ... aus der Unvereinbarkeit zweier Perspektiven erklärt: 
während die Beteiligten der Ansicht sind zu geben, tauschen sie aus dem Blickwinkel 
eines Dritten«. (Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques 
Derrida, München 2004. S. 31) Für Ricoeur besteht der richtige Umgang mit dieser Am­
bivalenz gerade darin, die Beobachterperspektive nicht über die Perspektive der Beteilig­
ten zu stellen.

180

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

zu implizieren - ein Anerkennen, das nicht mehr ein Identifizieren auf 
der ersten Ebene der reconnaissance ist.

Der Kreislauf des Marktes mit seiner Unpersönlichkeit und der 
starken Gewichtung der Zirkularität der Abläufe und der Regelhaftig- 
keit des Geschehens, in dem aus der Gegengabe die Bezahlung wird, 
bildet das vorzügliche Modell einer »Gegenseitigkeit ohne Wechselsei­
tigkeit«. [WdA 289] Erst vor dem Hintergrund der Marktmechanis­
men, die gerade rätsellos und rational durchdringbar erscheinen sollen, 
werden wiederum die »Großherzigkeit des ersten Gebenden« und die 
Frage nach dem ersten Grund der Gabe zu einem neuen Rätsel. [Ebd.] 
Hier verweist die Tradition der ayany auf die Idee einer »Großherzig­
keit, die von den in den Rechtsbeziehungen herrschenden Äquivalenz­
regeln befreit ist.« [WdA 290] Um die Rätselhaftigkeit der großherzi­
gen Gabe zu beleuchten, ist ein Perspektivwechsel notwendig. Anstatt 
die »neutralisierte Formel der Gegenseitigkeit..., die über unseren 
Köpfen kreist«, zu betrachten, gilt es, sich auf die Ebene der »Wechsel­
seitigkeit« zu begeben, »die zwischen uns zirkuliert«, sich also in die 
Perspektive der Tauschenden hineinzuversetzen. [WdA 288] Wir befin­
den uns hier erneut auf der Ebene, auf der zuvor gegenüber dem mora­
lischen Regelsystem die Tragik des Handelns und die Weisheit der 
<pp6w]cn,<; angesiedelt wurden. Im Unterschied zur theoretischen Per­
spektive, die die Gegenseitigkeitsrege/ für jeden Tausch voraussetzt 
und als konstitutiv betrachtet, bleibt für die Tauschpartner als Indivi­
duen »auf der Ebene des Handelns die riskante und ungewisse Aufgabe, 
den Austausch unter sich aufrechtzuerhalten und fortzusetzen, bei Ge­
ber und Empfänger selbst«. [WdA 288] Auf dieser Ebene bedeutet ein 
(An)Erkennen der Gabe also auch, daß sich die beiden an ihr beteiligten 
Akteure als Träger dieser Aufgabe und Verantwortung anerkennen. 
Wenn ich eine Gabe annehme und ebenso wenn ich sie gebe, dann neh­
me ich damit auch diese Aufgabe der Fortführung des Gabegeschehens 
an sowie zugleich das Risiko des Abbruchs oder der Unterbrechung, 
welches hier also ebenso essentiell zum Gabegeschehen gehört wie das 
Risiko der Zurückweisung zur Bitte um Vergebung und das Risiko der 
Nichteinhaltung zu Versprechen und Vertrag. Mit dieser Aufgabe er­
öffnet sich die Möglichkeit, sich selbst und den Anderen, der am Gaben­
tausch beteiligt ist, auf eine bestimmte Weise zu erkennen und anzu­
erkennen.

Von Claude Lefort übernimmt Ricoeur eine Formulierung, die die­
se Verknüpfung besonders prägnant verdeutlicht und sich von Mauss'

181

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Vorgabe der Verknüpfung von Ding und Person im Gabegeschehen 
löst:

»Die Idee, daß die Gabe erwidert werden muß, setzt voraus, daß der andere ein 
anderes Ich ist, das handeln soll wie ich; und die Geste des Erwiderns soll mir 
die Wahrheit meiner eigenen Geste, das heißt meine Subjektivität bestäti­
gen [...], die Menschen versichern sich also untereinander, daß sie keine Din­
ge sind«. [WdA 283]144

Für Lefort liegt die Motivation zu geben nicht darin, eine Gegengabe als 
Besitz zu empfangen, sondern darin, eine Reaktion des Anderen zu er­
halten, die in seinem Geben besteht: »On ne donne pas pour recevoir; 
on donne pour que l'autre donne«.145 Zu erkennen gegeben wird durch 
dieses Geben der Abstand zueinander und die Ähnlichkeit der Fähig­
keiten einander zu geben: »Le don est ainsi ä la fois I'etablissement de 
la difference et la decouverte de la similitude«.146

Das Erkennen der Relation und Reziprozitätsregel als Drittes, wel­
ches das Gabegeschehen definiert, ist auch für Lefort etwas ganz ande­
res als dieser Prozeß des wechselseitigen Erkennens der Akteure, die 
sich in ihrer Selbstheit bestätigen, sich also selbst zum Kern des Gabe­
geschehens machen. Indem sie einander geben, geben sie sich einander 
Anerkennung und sie geben sich einander in ihren Fähigkeiten, zu agie­
ren und zu interagieren, zu erkennen. Die Partikularität und Individua­
lität der anerkannten Selbstheit, die mit ihren ganz persönlichen Fähig­
keiten und ihrer jeweiligen Lebensgeschichte verbunden ist, soll bei 
Ricoeur weder in ein Drittes der theoretisch betrachteten Relation noch 
wie bei Hegel in die Allgemeinheit, das Prinzip der Sittlichkeit oder den 
absoluten Geist aufgehoben werden.147

144 Paul Ricoeur zitiert hier aus: Claude Lefort: L'echange et la lutte des hommes, 1951, 
wiederabgedruckt in: Ders.: Les Formes de l'histoire. Essai d'anthropologie politique, 
Paris 1978. S. 15-29. Hier S. 27.
145 Ebd.
146 Ebd.
147 Lefort geht es hier allerdings eher an Hegel anschließend gerade darum, darauf hin­
zuweisen, daß schon in einer Situation der Gesellschaftlichkeit vor dem Übergang zu 
einem Geschichtsbewußtsein durch die Abgrenzung von den Dingen eine Negierung 
des Natürlichen stattfindet, die allerdings noch nicht so wahrgenommen wird, daß sie 
bereits ein geschichtliches Denken hervorbringen könnte.

182

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

3.2) Einander in der Gabe erkennen und anerkennen -
Gabe und Dankbarkeit

Ricoeurs Entfaltung der »Idee der symbolischen wechselseitigen Aner­
kennung« in der Gabe ist getragen von der Überzeugung, »daß die 
Handelssphäre Grenzen hat« [WdA 291], und zwar nicht nur im Hin­
blick auf das theoretische Beschreibungspotential einer ökonomischen 
Theorie, sondern auch im realen Miteinander. Marcel Henaff unter­
sucht in »Der Preis der Wahrheit«148 in einem großen ideengeschicht­
lichen Bogen die Grenzlinie zwischen der Handelssphäre und dem, was 
sich dieser Sphäre entzieht, weil es >ohne Preist ist.149 Dieser Unter­
suchung verdankt Ricoeur nach eigenen Angaben »[d]ie Idee, das Rätsel, 
das er [Henaff] >das Rätsel der zeremoniellen gegenseitigen Gabe< 
nennt, mit Hilfe der Idee der symbolischen wechselseitigen Anerken­
nung zu lösen«. [WdA 291] Mit der Überschreitung der Handelssphäre 
und des ökonomischen Tauschkreislaufs rücken der zeremonielle Cha­
rakter des Gabegeschehens und die symbolische Vermittlung der wech­
selseitigen Anerkennung in den Fokus. Was Henaff als das Preislose 
bestimmt, hängt mit der Frage nach der Wahrheit zusammen. Damit 
ist also ganz deutlich eine Ebene der Gabe erreicht, in der es darum geht, 
zu erkennen zu geben.

Im Hinblick auf das Zu-erkennen-Geben der Gabe zeichnet sich 
eine paradoxe Struktur ab: Ausgerechnet die Perspektive des Theoreti­
kers auf die Gegenseitigkeit, deren Anliegen es ist, die Regeln und Pro­
zesse des Gabentauschs erkennend zu durchdringen, erfüllt sich in be­
sonderem Maße im Modell des Marktes, das zunächst einmal an der 
Zirkulation materieller Güter orientiert ist. Und umgekehrt lenkt die 
Perspektivierung auf die Wechselseitigkeit, die ganz konkret und prak­
tisch zwischen uns geschieht, den Blick auf die Prozesse des Zu-erken- 
nen-Gebens, die sich im Gabentausch ereignen und zugleich seine ma­
terielle Dimension von vornherein auf eine symbolische Vermittlung 

148 Marcel Henaff: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt a.M. 
2009. [Zitiert als: Henaff]
149 Ricoeur bezieht sich hier auch auf Michael Walzers Idee der >shared values<, die nicht­
käufliche Güter bilden und in der Frage nach den »Sphären der Gerechtigkeit« eine 
wichtige Rolle spielen. Die Handelssphäre umfaßt nur einen begrenzten Bereich der 
Sphären, die für Walzer im Streben nach Gerechtigkeit zu berücksichtigen sind. (Vgl. 
Michael Walzer: Sphären der Gerechtigkeit. Übers, von Hanne Herkommer, Frankfurt 
a.M. 1998).

183

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

und eine Ebene der Wahrheit hin überschreiten, in der das, was gegeben 
wird, exemplarisch eine Erkenntnis oder eine Anleitung oder Aufgabe 
des Erkennens und Anerkennens sein kann.

Henaffs Modell für das, was >ohne Preis< ist, ist der Unterricht, den 
Sokrates gibt, ohne dafür eine direkte Entgeltung oder Bezahlung zu 
verlangen. Was Sokrates gibt, läßt sich besonders treffend mit dem be­
grifflichen Instrumentarium des Zu-erkennen-Gebens beschreiben, da 
es sich in seiner Art des Unterrichts eben nicht um die Weitergabe vor­
gefertigter Erkenntnisse handelt, die durchaus wie Güter zirkulieren 
könnten, sondern um die maieutische Hinführung zu einem eigenen 
Erkenntnisprozeß des Schülers. Wenn Sokrates etwas zu erkennen gibt, 
heißt das, er stellt eine Frage, eine Aufgabe für das Erkennen des Ande­
ren, die erst wirklich garantieren kann, daß das in Gang gesetzte Erken­
nen sein eigenes wird. Das bedeutet wiederum, das Erkannte ist nicht 
einfach ein Eigentum oder Besitz, sondern es geht um ein selbst voll­
zogenes Erkennen in einem fortgesetzten Prozeß der Aneignung, so wie 
in Ricoeurs Verständnis der hermeneutischen Aneignung der tradierten 
Gaben der Kultur und Geschichte diese Aneignung einen Anstoß für 
die Fortsetzung der Kette der Interpretationen in einem unabgeschlos­
senen Prozeß des Verstehens bilden soll. Diese Prozesse des Verstehens 
zielen expliziter als in der antiken Tradition darauf ab, sich selbst, sei es 
in einer individuellen oder in einer kollektiven, kulturell geprägten und 
symbolisch vermittelten Identität, zu erkennen und wiederum anderen 
zu erkennen zu geben.

Sokrates nahm dafür, daß er >zu erkennen gab< zwar keine Bezah­
lung an, aber durchaus »Geschenke, die ihn und zugleich die Götter 
ehrten«. [WdA 292] Was Henaff hiervon ausgehend nachzeichnen 
kann ist die Entwicklung einer Abgrenzung der intellektuellen Sphäre 
von der Handelssphäre, die in eine regelrechte Feindschaft zueinander 
treten. Der »Verdacht gegen das Geld« [WdA 293] läßt sich aus der 
Antike über das Mittelalter bis hin zu Marx ebenso wie zu Flaubert 
und Baudelaire - dessen Auseinandersetzung mit der Falschgeldhaftig- 
keit Derrida mit der Frage nach der Gabe verbindet - beinahe lückenlos 
verfolgen. Die reale Dominanz der Sphäre des Marktes verringert das 
Weiterbestehen dieses Verdachts, der auch Mauss' »Moralische Schluß­
folgerungen« prägt, keinesfalls. Und er spricht sich wohl auch in der 
kritischen, an die Gegenwart gerichtete Frage aus, die Ricoeur mit 
Henaff stellt: »Gibt es noch nichtkäufliche Güter?« [WdA 295]

Während Henaff »mit der moralisierenden Deutung der Gabe« 

184

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

bricht [WdA 293], zeigt sich in Ricoeurs Untersuchungen der Gabe, daß 
er sich hier gerade mit dem Ideal der ayaTo; weiterhin deutlich, wenn 
nicht auf eine moralisierende, so doch auf eine tradierte moralische 
Deutung der Gabe bezieht. Man könnte auch sagen: deutlicher als 
Henaff möchte Ricoeur nicht nur zwischen zeremoniellem und mora­
lischem Gabeverständnis unterscheiden, sondern auch wieder zwischen 
diesen Dimensionen vermitteln. Der zweite Bruch Henaffs besteht nun 
darin, daß die Gabe nicht mehr einer »ökonomistischen Deutung« 
[WdA 294] unterzogen wird, die sie auf eine Art archaisches Ur­
sprungsmodell der Entwicklung ökonomischer Prozesse reduziert: »Die 
zeremonielle Gabe ist weder Vorläufer noch Konkurrent noch Ersatz 
für den Warentausch, sie ist auf einer anderen Ebene angesiedelt, auf 
der Ebene des >ohne Preise« [Ebd.] Gerade diese Ansiedlung auf einer 
ganz anderen Ebene als der des Warentauschs, erlaubt es Ricoeur in der 
Beschäftigung mit Natalie Zemon Davis' historischer Studie über die 
realen Praktiken der Gabe in der französischen Renaissance150 dann 
doch auch wieder »das Übergreifen eines Systems auf das andere« zu 
berücksichtigen, also die Verbindung zwischen Gabe und Ökonomie. 
[WdA 298] Davis beschreibt die Verstrickungen zwischen Handels­
beziehungen und dem Austausch von Geschenken in der Renaissance, 
die darin weiterwirkt, daß auch heute noch beim Abschluß eines größe­
ren Kaufs (beispielsweise eines Autos) ein begleitendes Geschenk oft 
zum guten Ton gehört, so wie auch die Entlohnung einer Arbeit bei 
der Erfüllung einer besonderen Aufgabe oder zum Anlaß eines Jubilä­
um durch ein Geschenk als >Zeichen der Anerkennung< ergänzt wird. 
Solche Verschränkungen zwischen Gabe und Entgelt zeigen sich beson­
ders auf der Ebene des Zu-erkennen-Gebens, in allen »Transaktionen, 
die mit dem Wissen zu tun haben«: das Buch wird vom Verleger ver­
kauft, vom Autor selbst aber häufig mit einer Widmung versehen ver­
schenkt; es gibt Tätigkeiten wie die »als Lehrer, Arzt oder Hebamme«, 
für die die Wiedergutmachungen historisch oft »zwischen Gabe und 
Lohn oszillieren«. [WdA 298f.] Sofern keine eigentliche Bezahlung, 
sondern eine andere Art der Gegengabe stattfindet, wird damit bezeugt, 
daß die entsprechende Tätigkeit oder Weitergabe eines Wissens hier 
bereits als eine Gabe wahrgenommen wurde. Die Geschenke sind über 
die monetäre Entgeltung hinaus Zeichen, in denen man sich erkenntlich 

150 Natalie Zemon Davis: Die schenkende Gesellschaft. Zur Kultur der französischen 
Renaissance, München 2002.

185

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

zeigt. Man zeigt seine Dankbarkeit und Anerkennung mit einem zu­
meist sicheren Gespür für die Differenz zur Bezahlung, die in vielen 
Fällen als Kränkung empfunden werden kann, wenn eigentlich ein Ge­
schenk als Geste der Dankbarkeit erwartet wurde. Wer selbst davon 
ausgeht, daß er einem gleichrangigen Gegenüber einen Freundschafts­
dienst erweist und daraufhin von diesem einen Geldschein erhält, wird 
diese Geste nicht erfreut aufnehmen. Das heißt aber wiederum nicht, 
daß er nicht durchaus eine Gegengabe des Anderen erwartet hätte.

Was zwischen Gebendem und Empfangendem geschehen kann, ist 
über den Austausch der gegebenen Sache hinaus ein Geschehen wech­
selseitiger Anerkennung, aus dem heraus auch die gegebene Sache 
einen neuen Status erhält. Sie wird zu einem Symbol der Vermittlung 
dieses Geschehens:

»Das ursprüngliche Rätsel der in der Sache selbst vermuteten Kraft löst sich, 
wenn man das gegebene und das wiedergegebene Ding als Unterpfänder und 
Substitute des Anerkennungsprozesses sieht - als Unterpfand des Engage­
ments des Spenders in der Gabe, als Substitut des Vertrauens darauf, daß die 
Geste des Erwiderns stattfinden wird.« [WdA 294]

Für Ricoeur ist es entscheidend, daß die Anerkennung, die in dieser 
Wechselseitigkeit gewonnen wird, »sich selbst nicht erkennt, so sehr 
geht sie in der Geste, nicht in Worten auf. Sie tut dies allenfalls in ihrer 
Symbolisierung im Geschenk.« [WdA 295] Es findet kein Erkennen auf 
einer theoretischen Ebene statt, die über der praktischen Wechselseitig­
keit anzusiedeln wäre, sondern in einer symbolischen Vermittlung, die 
mitten in ihr und zwischen den Handelnden geschieht. Die Beispiele 
dessen, was auch in einer kommerzialisierten Gesellschaft noch als Ga­
be >ohne Preis< gedacht werden kann, gehören gleichermaßen einer ma­
teriellen wie einer intellektuellen Sphäre an: Es handelt sich dabei um 
»Sicherheit, Autoritätsfunktionen, Aufgaben und Ehrungen«, um For­
men der »moralischen Würde« ebenso wie um die »Unversehrtheit des 
menschlichen Körpers« und auch die »Schönheit des menschlichen Kör­
pers, von Gärten, Blumen und herrlichen Landschaften«. [WdA 296] Es 
scheint sogar, als würden insbesondere die zuletzt aufgezählten Beispie­
le zwischen diesen Sphären vermitteln, handelt es sich doch um mate­
rielle Bereiche, die zugleich als schön beurteilt und zudem mit symboli­
schen Bedeutungen aufgeladen werden.151

151 Deutet Ricceur hier an, daß das Geschmacksurteil der kantischen »Kritik der Urteils-

186

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Auch wenn Grundüberzeugungen und Regeln dabei helfen, echte 
Geschenke oder Gaben von der Bezahlung zu unterscheiden und zu 
entscheiden, wann geschenkt und wann gezahlt werden soll, bleibt an 
dieser Unterscheidungslinie ein Konfliktpotential. Birgt also die Gabe, 
die doch einen Friedenszustand jenseits des Kampfgetümmels um die 
Anerkennung eröffnen sollte, nur einen weiteren Anlaß für Konflikte 
in den komplexen Strukturen gesellschaftlicher Zusammenhänge? Es 
bleibt »schwer ... zu erreichen ..., daß Pflicht und Wollen im Akt des 
Gebens zusammenfallen«, also Spontaneität und Verpflichtung tatsäch­
lich erfolgreich verbunden werden. [WdA 298] »Die schenkende Ge­
sellschaft« der Renaissance, die Davis portraitiert, ist auch von leidvol­
len Erfahrungen des Schenkens in seiner zeremoniellen und stark 
ritualisierten Form geprägt, von einem korrupten Schenken, das letzt­
lich ein Erkaufen von Ämtern, Reputation und Vorteilen ist152, ebenso 
von Geschenken, die den Empfänger im ganzen engen, monetären Sin­
ne des Wortes zu einem Schuldner machen, wenn er sich nicht den 
»Vorwurf der Undankbarkeit« [WdA 299] einhandeln will. Gerade die 
»Dankbarkeit«, die für Ricoeur letztlich das eigentliche Unterschei­
dungsmerkmal zwischen Gabe und Ware, Gegengabe und Bezahlung 
ausmacht als »das Gefühl, das Geben und Erwidern im Empfangen 

kraft« (Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. In: Werkausgabe in 12 Bänden. Hrsg, 
von Wilhelm Weischedel, Bd. X, Frankfurt a. M. 2006.) einen möglichen Maßstab dafür 
bilden kann, diese Schönheiten als Gaben zu erkennen, brauchen wir im realen Tausch­
geschehen noch andere Maßstäbe, um das Geschenk von der Bezahlung zu unterschei­
den.
Natalie Zemon Davis sieht »den >Geist der Gabe< einem Bündel unterschiedlicher Grund­
überzeugungen entspringen«, die unser Bewußtsein darüber prägen, was eine Gabe als 
Gabe charakterisiert. [WdA 297] (Vgl. Natalie Zemon Davis: Die schenkende Gesell­
schaft, a.a.O., S. 21-36.) Einerseits geht in einem »vertikalen Gabekreislauf« (ebd. S. 23) 
das Vorbild für ein großzügiges Geben im zwischenmenschlichen Bereich davon aus, das 
alle bereits Empfänger der ursprünglichen göttlichen Gabe sind und dafür Dankbarkeit 
empfinden. Davis charakterisiert die Freigebigkeit über diesen religiösen Ursprung hin­
aus als »ein Amalgam von mittelalterlichen Idealen von feudaler Gastfreundschaft und 
largesse und antiken Vorstellungen von Wohltaten und Großzügigkeit«. (Ebd., S. 29) 
Anlässe zum Geben werden zudem in der Ordnung des Kalenders mit Festen und Riten 
verbunden.
152 Interessant ist in diesem Zusammenhang im Rückblick auf Hobbes und Hegel 
Ricoeurs Verweis darauf, daß Montaigne gerade aus dieser zeitgenössischen Problematik 
des Schenkens heraus den Gedanken des Vertrags stark macht, der hier also quasi die 
undurchschaubaren und nicht klar zu erkennen gegebenen Verpflichtungen der Gabe 
verobjektivieren soll. [Vgl. WdA 300]

187

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

trennt und wieder verbindet«, »ist auch die Schwachstelle«, an der die 
Gabe fehlgehen kann. [Ebd.] Wie läßt sich also »[g]ute Gegenseitigkeit 
von schlechter unterscheiden«153, um die Gabe als Friedenszustand 
einer real erfahrenen wechselseitigen Anerkennung zu retten ?

Für Ricoeur kann dies gelingen, wenn wir die »Geste des Gebens« 
der ersten Gabe »als Entgegenkommen« betrachten, als »ein Angebot«, 
auf das die Gegengabe antwortet, ohne bloße Rückerstattung zu sein. 
[WdA 301] So kann »die erste Gabe als Modell der zweiten und die 
zweite Gabe als eine Art ... zweiter erster Gabe«154 vorgestellt werden. 
[Ebd.] Sie bildet nicht einfach eine reziproke Rückerstattung, sondern 
stellt selbst einen Akt der Großzügigkeit dar, der auf ein Angebot ant­
wortet, anstatt einem Gebot zu folgen. »Im Zeichen der Agape muß 
man statt von einer Verpflichtung zur Gegengabe von der Antwort auf 
einen Appell sprechen, der von der Großherzigkeit der anfänglichen 
Gabe ausgeht«. [WdA 302] Das Geschehen der Gabe vollzieht sich dem­
nach im Rückbezug auf Levinas als das Geschehen von Ruf und Ant­
wort, das für Ricoeur die Beziehung zwischen dem Selbst und dem An­
deren wesentlich prägt, ohne aber das Selbst nur auf eine ursprüngliche 
Passivität festzulegen. Auch wenn es antwortet, bleibt ihm die Möglich­
keit zur Initiative, die hier aus der Gegengabe eine zweite erste Gabe 
macht. Die »Bewegung des Anbietens« birgt ein doppeltes Risiko: die 
Annahme kann verweigert werden und eine Gegengabe kann ausblei­
ben. [Ebd.] Unsere Alltagserfahrung scheint zu bestätigen, daß das erste 
Risiko hier als größere Gefahr empfunden wird. Wenn jemand mein 
Geschenk nicht annimmt, wird mich das unmittelbarer und stärker ver­
letzen, als wenn ich kein entsprechendes Gegengeschenk von ihm zu­
rückerhalte. In der Bewegung des Anbietens richtet sich, so Ricoeur, die 
Erwartung zunächst einmal »ganz darauf ..., daß die Gabe angenom­
men wird« und entspricht so dem Anspruch der aytZTCT), ein Geben jen­
seits einer direkten Erwartung der Gegengabe zu vollziehen. [Ebd.]

Was allerdings in der verweigerten Annahme schmerzlich erfah­
ren wird, ist eine verweigerte Anerkennung des Gebenden als Geben­
den. Eingeschrieben ist dieser Erfahrung ausgehend von Mauss, daß 
»man beim Geben sich selbst« gibt, und zwar weil man »sich selbst ... 
den anderen >schuldet<«. [S.o., vgl. WdA 302] Das Risiko der verwei­
gerten Annahme einer Gabe unterstreicht die Bedeutung des Empfan­

153 Natalie Zemon Davis: Die schenkende Gesellschaft, a.a.O., S. 144. [Vgl. WdA 300]
154 Kursivierung K. B.

188

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

gens: »[D]ie Art, wie die Gabe angenommen wird, ... entscheidet, wie 
der Empfänger sich zur Gegengabe verpflichtet fühlt.« [WdA 302] 
Fühlt er sich aus Dankbarkeit verpflichtet, so macht dies »die Last der 
Verpflichtung zur Gegengabe leichter« und nähert sie der Großherzig­
keit der ersten Gabe an. [WdA 303] Die Dankbarkeit ermöglicht für 
Ricoeur das »gute Empfangen« und setzt eine Differenz zwischen »das 
Paar geben-empfangen ... und das Paar empfangen-erwidern«. [Ebd.] 
Die Erwiderung wird nicht als automatische Reaktion auf einen Reiz 
empfunden, wenn sie über das Gefühl der Dankbarkeit als Sonderform 
der reconnaissance vermittelt wird. Wer aus Dankbarkeit und nicht aus 
einer Verschuldung oder im Gefühl des Zwangs eine Gegengabe leistet, 
der wahrt seine Würde - und zwar die Würde eines Empfängers, der frei 
ist, aus Dankbarkeit selbst ein Gebender zu werden, ohne einfach ein 
Schuldner zu sein. Über die Vermittlung der Dankbarkeit gibt er also 
nicht nur dem ersten Geber eine Anerkennung seiner Gabe, sondern 
ermöglicht auch eine ebenbürtige Anerkennung seiner selbst durch sich 
selbst und den Anderen. Was also ausgetauscht wird, ist hier die wech­
selseitige Anerkennung. Gesetzt wird über die Vermittlung der Dank­
barkeit zugleich ein »Abstand der Ungenauigkeit« [ebd.] im Hinblick 
auf den Wert - die Gegengabe muß nicht der Reziprozität der Bezah­
lung gehorchen - und im Hinblick auf die Zeit - sie wird nicht direkt 
getätigt, sondern mit einer Verzögerung, für die es keine genaue Frist 
gibt. Oft erfolgt die Erwiderung eines Geschenks erst zu gegebenem 
Anlaß<, insbesondere bei Geschenken zu Festtagen wie Geburtstagen 
oder Hochzeiten. Durch die Dankbarkeit wird die Differenz zwischen 
der Entgegennahme und dem Erwidern »zugleich geschaffen und über­
brückt«, da sie zwar den Abstand der Ungenauigkeit erlaubt, aber zu­
gleich doch eine Reaktion auf die Gabe motiviert. [Ebd.]

Für Ricoeur ergibt sich angesichts des möglichen Scheiterns der 
Gabe die Möglichkeit und Notwendigkeit, die »Analyse des Gaben- 
tauschs zu einer Ethik der Dankbarkeit« zu vertiefen, um die symboli­
schen Vermittlungen und Zeichen der Dankbarkeit zu untersuchen, die 
sich in der »lebendige[n] Erfahrung« von Gabe und Gegengabe lesen 
lassen. [WdA 304] Sie prägen den »zeremoniellen Charakter« der Gabe, 
der wiederum »eine komplexe Beziehung zum symbolischen Charakter 
einer Anerkennung« unterhält, von der Ricoeur behauptet, »sie wisse 
nichts von sich selbst, da sie sich in den Gestus des Tauschs kleidet und 
in ihm ausdrückt«. [Ebd.] Wo also Levi-Strauss im Unterbewußtsein 
der Tauschenden die Regel der Verpflichtung zur reziproken Erwide­

189

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

rung ansiedelt, nimmt Ricoeur eine unterbewußte Motivation des nicht 
mehr auf eine solche Regel reduzierbaren Gabentauschs durch das 
Streben nach wechselseitiger Anerkennung an, die im Gabentausch 
symbolisiert und ausgedrückt wird. Diese wechselseitige Anerkennung 
wird nicht unvermittelt gegeben, sondern über die symbolische Ebene 
vermittelt zu erkennen gegeben. Der »Fest-Charakter des Tauschs« 
hebt ihn aus der Ordnung des alltäglichen Miteinanders ab und ent­
zieht ihn der reinen Moralisierung, die für Ricoeur wieder in der Fest­
legung auf eine Regel bestünde. [Ebd.] Dennoch übernimmt er selbst 
die Betonung der Geste des Anbietens aus einem spezifisch mora­
lischen Gabeverständnis. Geregelte und institutionalisierte Wohltaten, 
wie sie karitative Organisationen ausüben, sollen zudem nicht abge­
wertet werden, sie entsprechen allerdings einer »erweiterten Auffas­
sung von Gerechtigkeit« und versuchen »die Lücken der Verteilungs­
und Umverteilungsgerechtigkeit zu stopfen«. [Ebd.] Was kann dem­
gegenüber der »Ausnahmecharakter« [ebd.] der zeremoniellen Gabe 
leisten, der den feierlichen Gesten der Bitte um Vergebung entspricht? 
Solche Gesten und Gaben können keine Gerechtigkeitslücken >stopfen<, 
sie können für Ricoeur aber »die Grenzen der Äquivalenz-Gerechtig­
keit ans Licht bringen«. [WdA 305] Es sind demnach Zeigegesten, die 
nicht nur auf die Lücken in der praktischen Ausübung der Gerechtig­
keitsregeln hinweisen, sondern auf die Grenzen, die prinzipiell für ein 
solches Regelsystem bestehen, insbesondere dort, wo es der Tragik des 
Handelns, der Komplexität individueller Entscheidungen und der Be­
gegnung mit dem personalen Anderen gerecht werden soll sowie der 
Liebe, die die Äquivalenz überbordet.155

Gesten der Bitte um Vergebung, wie Willy Brandts Kniefall von 
Warschau, können im Raum des Politischen »einen Raum der Hoff­
nung eröffnen und auf Umwegen dazu beitragen ..., daß die Geschichte 
sich auf Friedenszustände hin entwickelt«. [Ebd.] Auch die Festlichkeit 
der Gabe und der »Rituale in der Kunst des Liebens« [ebd.] eröffnen für 
Ricoeur solche Hoffnungsspielräume für ein friedliches Miteinander im 
Bereich der direkten zwischenmenschlichen Begegnungen. Daß sie kei­
nen endgültigen Ausweg aus dem Kampf aufzeigen können, sondern 
nur eine temporäre »Aussetzung des Streits«, zeigt ihr eigenes Kon­
fliktpotential »zwischen Großherzigkeit und Verpflichtung«. [WdA 

155 Auf diese Idee eines Überschusses der Liebe (in einer Ordnung der Gabe) gegenüber 
der Gerechtigkeit bei Ricoeur werde ich im Abschnitt E. noch einmal zurückkommen.

190

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

305 f.] Dennoch kann die Gabe, als eine friedliche und für alle Beteilig­
ten bereichernde Erfahrung, eine Motivation für den fortdauernden 
Kampf um Anerkennung bieten, »die ihn vom Machthunger unter­
scheidet und vor der Faszination der Gewalt schützt« [WdA 306], sowie 
auch für ein gemeinsames Ringen um Gerechtigkeit.

3.3) »Man tauscht Gaben, aber nicht den Platz.« -
Die unaufhebbare Asymmetrie

»Anerkannt werden, wenn es denn jemals geschieht, hieße für jeden, 
dank der Anerkennung seines Reichs von Fähigkeiten durch andere die 
vollständige Gewißheit seiner Identität zu erlangen«. [WdA 310] Was 
daher das Individuum aus dem Gabegeschehen als Geschehen wechsel­
seitiger Anerkennung wie eine weitere Gabe empfängt, ist eine Bestäti­
gung seines Selbst in seiner Identität als fähiger Mensch. Es scheint, als 
würde mit der Fähigkeit, Empfänger und Gebender einer Gabe zu sein, 
stellvertretend die Gesamtheit aller Befähigungen anerkannt, die diese 
Identität ausmacht. Deutlich wird hier die Überkreuzung zwischen Ak­
tivität und Passivität: sie besteht zwischen dem Geben und Empfangen 
der Gabe, zwischen dem Anerkennen des Anderen und dem Anerkannt­
werden sowie im passiven Empfangen einer Anerkennung, die gerade 
die Fähigkeit und Möglichkeit zur Initiative und zum aktiven Handeln 
bestätigt. Auch hier kann die Dankbarkeit eine Zwischenstellung ein­
nehmen, da sie auf das Handeln des Anderen reagiert, aber zugleich die 
Gegengabe als eine eigene und neue Aktivität ermöglicht. Die Bezie­
hung der Wechselseitigkeit, die sich zwischen uns eröffnet, ist eine Be­
ziehung des >Einander<, in der jeder Beteiligte dem Anderen gegenüber 
gleichermaßen aktiv und passiv, gebend und empfangend, anerkennend 
und anerkannt ist, ohne daß damit die Unterschiede zwischen ihnen 
eingeebnet würden. Der Eine und der Andere stehen auf einer Ebene, 
da auch die Gegengabe wie eine erste Gabe vollzogen wird und so nicht 
mehr eigentlich zwischen einem primären Gebendem und einem Ver­
schuldeten unterschieden werden kann. Diese besondere Beziehung fin­
det Ricoeur im Griechischen ausgedrückt, im »großartige[n] Pronomen 
alleloi bzw. allelon ...: >die einen die anderem, >einander<.« [WdA 311] 
Der Eine und der Andere stehen auf einer Ebene, aber sie stehen ein­
ander dabei als unterscheidbare, erkennbare und >anerkennbare< Indivi­
duen gegenüber. Bleibt dieses >Einander< einer echten wechselseitigen 

191

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

Anerkennung ein Ideal, eine Utopie? Erscheinen die feierlichen Gesten 
und Symbole der Vergebung und Gabe angesichts der sozialen und hi­
storischen Realität nicht ein wenig hilflos ? Haftet Ricoeurs Konzeption 
der Friedenszustände, auch wenn er noch so häufig auf ihre Einbindung 
in die Bewegung der Konflikte und des Kampfes hinweist, eine gewisse 
Naivität an, wie sie allerdings jedem Denken vorgeworfen werden 
könnte, in dem es darum geht, einen Raum der Hoffnung zu eröffnen?

Zunächst einmal geht Ricoeur durchaus darüber hinaus, nur auf 
den Charakter der >Lichtungen< hinzuweisen, die sich in den Friedens­
zuständen und insbesondere in der Gabe eröffnen. Die reale Erfahrung 
der Anerkennung ist kein gemeinsames Aufgehen in einer harmo­
nischen Wolke des Friedens, kein Rückzug auf eine idyllische Lichtung 
im Urwald der Realität. Wenn es in der wechselseitigen Anerkennung 
um die Bestätigung der jeweils eigenen, individuellen Fähigkeiten geht, 
dann ist es dafür notwendig, zwischen dem einen und dem anderen 
Beteiligten unterscheiden zu können, um sie in ihren jeweiligen Fähig­
keiten zu identifizieren und anzuerkennen. Eingeschrieben ist dieser 
Identifikation von vornherein die »Angst vor dem Mißgriff..., etwas 
oder jemanden für etwas zu halten, was es oder er nicht ist« [WdA 317]
- analog zu Descartes Furcht zu Irren, die einen wichtigen Antrieb für 
die Suche nach der sicheren Erkenntnis bildete. Dieser Irrtum kann nun
- quasi im Herzen des Ego und seiner >erzweifelten< Gewißheit - auch 
darin bestehen, »sich in sich selbst zu täuschen und sich für etwas zu 
halten, was man nicht ist«. [WdA 318] Ein »Wettstreit zwischen Erken­
nen und Verkennen, sowohl seiner selbst als auch des anderen« spielt 
sich in allen Prozessen der Anerkennung ab. [WdA 319] Der Kampf um 
Anerkennung ist ganz wesentlich ein Kampf gegen das Verkennen, ein 
Kampf dagegen, vom Anderen anders gesehen oder erkannt zu werden, 
als man sich selbst erkennt und zu erkennen geben will. Möglicherweise 
ist für die echte Erfahrung des Anerkanntseins die Erfahrung des Ver­
kanntwerdens sogar unausweichlich und ebenso notwendig wie die Ar­
beit des Negativen in der Konzeption Hegels. Möglicherweise verwan­
delt sich auf dieser Ebene der für das Erkennen notwendige Durchgang 
durch den systematischen Zweifel bei Descartes in die Notwendigkeit, 
auch >bezweifelt< zu werden, sich dem Zweifel anderer auszusetzen, um 
dann die Gewißheit zu erhalten, erkannt und anerkannt zu werden.

Darüber hinaus aber stellt sich Ricoeur »[i]m Anschluß an 
Derrida« die Frage, ob die Anerkennung, die »sich selbst nicht erkennt, 
weil sie ganz im Tausch der Gaben aufgeht, die ihr Unterpfand und 

192

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Substitut sind«, nicht noch eine andere Gefahr birgt, »ein noch subtile­
res Verkennen, das sich selbst verkennt«. [WdA 321] Wenn der Prozeß 
der wechselseitigen Anerkennung der Fähigkeiten, die die Identität der 
Beteiligten ausmachen, ins Unterbewußte verlagert wird, dann wird 
auch die damit verbundene Abgrenzung und Erkenntnis der jeweiligen 
Fähigkeiten nicht bewußt vollzogen. Es besteht so die Gefahr, »der ori­
ginären Asymmetrie zwischen dem Ich und dem anderen« nicht gerecht 
zu werden und sich einem »Glück des >einander<« hinzugeben, das die 
in diesem >Einander< verborgene Unterscheidung zwischen dem Einen 
und dem Anderen verkennt. [Ebd.] Die wechselseitige Anerkennung 
kann diesen Abstand zwischen dem Einen und dem Anderen verdecken, 
indem sie ihn zunächst einmal überbrückt. »Aber der andere in seiner 
Alterität ist auch im festlichen Gabentausch unerreichbar. Ob verkannt 
oder anerkannt, der andere bleibt - in dem Sinn, wie mein Selbst für 
mich unmittelbar zu erfassen ist - unbekannt«. [Ebd.] Diese Asym­
metrie bleibt also auch in der Gabe bestehen, kann aber aus dem Blick 
geraten, wenn man sich nur auf ihre überbrückende, verbindende Funk­
tion konzentriert und die darin gesetzte Distanz sowie die symbolische 
Vermittlung, die nach einem hermeneutischen Umweg verlangt, der die 
Gabe zu erkennen gibt, außer acht läßt.

Die »originäre Asymmetrie zwischen Ich und dem anderen« [ebd.] 
ist nicht nur ein Problem Derridas, sondern ein zentrales Grundpro­
blem jeder Phänomenologie, ja sogar eine »Infragestellung des ganzen 
phänomenologischen Unternehmens«. [WdA 322] Husserl und Levinas 
versuchen, wie Ricoeur in seiner Untersuchung der Passivität gezeigt 
hat, dieses Problem von seinen entgegengesetzten Polen aus aufzu­
lösen, also vom Pol des Ich und vom Pol des Anderen aus Brücken für 
das Denken einer Beziehung oder einer Gegenseitigkeit zu errichten, 
die unentbehrlich sind »für die Ideen von Wahrheit und Gerechtigkeit«. 
[WdA 321] Eine »höhere Warte« [WdA 322] von der aus entschieden 
werden könnte, welcher der beiden Zugänge erfolgreicher ist, scheint 
für Ricoeur nicht einnehmbar. Husserl handelt sich den Vorwurf ein, 
einem Solipsismus zu verfallen, in der der Andere nicht mehr ist, als 
eine Analogie des Ichs, die nie unmittelbar gegenwärtig ist, sondern nur 
appräsentiert werden kann. Es ergibt sich so eine große »Mühseligkeit 
der folgenden Ableitung einer intersubjektiven Natur, in der ich mich 
selbst als anderen unter anderen wahrnehme«. [WdA 322] Gerade diese 
Mühseligkeit versteht Ricoeur allerdings auch als »einen mächtigen Ruf 
zur Ordnung« [WdA 323], wann immer die Gefahr besteht, sich allzu 

193

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

einfach einem Loblied wechselseitiger Anerkennung hinzugeben ohne 
zugleich auf die darin bestehende Asymmetrie acht zu geben.

Der gleiche Ruf zur Ordnung und Achtsamkeit ist für ihn auch aus 
Levinas' Denken zu vernehmen, der auf die absolute Äußerlichkeit der 
Stimme in ihrer ethischen Ausrichtung hinweist, durch die der Andere 
das Ich zur Verantwortung und zu sich selbst ruft. Die Differenz und 
Alterität dieser Stimme muß gewahrt werden, wenn dieser Ruf nicht im 
Denken einer Totalität untergehen soll. Die Schwierigkeiten, die Levi­
nas dabei freilegt, und die ebenfalls nicht in einem Lob der Wechselsei­
tigkeit verdeckt werden sollen, zeigen sich, »wenn es um das Gerechtig­
keit und Wahrheit vermittelnde Dritte geht«. [Ebd.] Das Thema des 
Dritten drängt sich, so Ricoeur, bei Levinas deshalb auf, weil »gerade 
die Position des schreibenden Philosophen ... der Ort des Dritten« ist. 
[WdA 206] Es ist eine besondere Herausforderung aus dieser Perspekti­
ve eben nicht nur die Regel der Gegenseitigkeit freizulegen, sondern das 
wechselseitige Geschehen zu beschreiben, daß sich zwischen dem Selbst 
und einem Anderen ereignet, die sich von Angesicht zu Angesicht be­
gegnen, als wäre man selbst einer der Akteure. Eine weitere Herausfor­
derung bildet der Übergang in einen Raum des politischen Mitein­
anders, in dem nach Gerechtigkeit gefragt wird: »Und Gerechtigkeit ist 
im wesentlichen der Vergleich zwischen Unvergleichlichem«. [Ebd.]

Die Position des Dritten, die zugleich die Position des philosophi­
schen oder wissenschaftlichen Beobachters und die Position jedes nicht 
direkt zugänglichen und sichtbaren Anderen ist, auf die das Handeln 
des Einzelnen dennoch Einfluß haben kann, verweist auf eine Aporie, 
die noch über die originäre Asymmetrie zwischen dem Ich und dem 
Anderen hinausgeht. »Ob vom Pol des ego oder vom Pol des alter aus, 
es geht immer darum, Unvergleichliches zu vergleichen und damit zu 
egalisieren«. [Ebd.] Umso dringlicher wird die Notwendigkeit, diese 
Asymmetrie zumindest so zu denken, daß die eigentlich Unvergleich­
lichen nicht austauschbar gemacht werden. Geber und Empfänger sind 
zwar in der Fähigkeit und Potentialität gleich, ihre Rollen zu wechseln - 
der Gebende kann auch empfangen, der Empfangende auch geben. Den­
noch tauschen sie sich im Gabentausch nicht so gegeneinander aus, daß 
ihre Ipseität als Alterität aufgehoben würde. Die Differenz zwischen 
ihnen muß notwendig bestehen bleiben, damit zwischen ihnen über­
haupt Raum für die Gabe und die Beziehung der Wechselseitigkeit 
bleibt. Diese Differenz verhindert das Aufgehen in einer absoluten und 
vollkommen unmittelbaren Reziprozität.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Sowohl Husserl als auch Levinas können für Ricoeur Anlaß zu 
einer »Warnung vor jeder Konzeption« geben, »die der Gegenseitigkeit 
Vorrang gäbe vor der wechselseitigen Alterität der Tausch-Protagoni­
sten«. [WdA 323 f.] Es geht gerade nicht darum, die Asymmetrie zu 
überwinden, sondern darum, sie »mit der Wechselseitigkeit zusammen 
[zu] denken, um dem Verdacht entgegenzutreten, diese Asymmetrie 
untergrabe von innen her die mit dem Anerkennungsprozeß verbunde­
ne Versöhnungsmacht«. [WdA 324] Das heißt, es gilt, das »Vergessen 
der originären Asymmetrie« [ebd.] aufzudecken und diese immer wie­
der in jeder in ter subjektiven Relation und exemplarisch im Geschehen 
der Gabe zu erkennen zu geben.

»Was auf dem Spiel steht, ist die Bedeutung des >zwischen<«, das sich notwen­
dig als ein Abstand, eine Differenz zwischen den Tauschpartnern des Gabege­
schehens eröffnen muß, damit eine wechselseitige Anerkennung als Selbst in 
der /pse-Identität des fähigen Menschen möglich ist. [Ebd.]

Das >zwischen< muß wie ein Leerzeichen die Lücke zwischen zwei Indi­
viduen freihalten, damit diese sich wechselseitig erkennen und anerken­
nen können, ohne sich zu verwechseln. Es tritt hier an die Stelle, an der 
zuvor das >als< zwischen dem Selbst und dem Anderen einen Raum 
offenhielt, der die Identifikation von Selbst und Anderem nicht zu einer 
Aufhebung der Alterität werden ließ, sondern zu einer Art der meta­
phorischen, nicht apophantischen, identifikatorischen Beziehung, die in 
einer wechselseitigen Bewegung zwischen beiden Polen fortgesetzt wer­
den kann.

Zwar gibt ausgehend von Mauss jeder Gebende etwas von sich 
selbst, das heißt aber für Ricoeur gerade nicht, daß er sich ganz geben 
oder aufgeben muß, bis er von seiner Gabe nicht mehr zu trennen wäre. 
Die Gabe könnte dann nicht mehr von ihrem Gebenden unterschieden 
werden und der Gebende würde letztlich ganz im Empfänger aufgehen, 
wenn dieser sie in Besitz nähme. Das Gabegeschehen könnte also ohne 
das entsprechende Leerzeichen nicht mehr als solches identifiziert und 
gelesen werden, da die Spannung, die es zwischen seinen Polen entfal­
ten muß, unmittelbar auf einen Punkt zurückfallen und damit aufgelöst 
würde. Unmöglich würde es damit ebenso, die Gabe als Zeichen wech­
selseitiger Anerkennung zu lesen oder gar als Verweis auf die Grenzen 
der Gerechtigkeitsregeln. Das Leerzeichen muß eine Lücke, eine Diffe­
renz offenhalten, damit gegeben und zu erkennen gegeben werden 
kann, was nicht auf der anderen Seite bereits da ist. Wären beide Seiten 

195

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

von vornherein vollkommen symmetrisch, wozu sollte dann noch ein 
Austausch stattfinden, und zwar ein Austausch von Gaben und Dank­
barkeit, der über eine reziproke Zirkulation hinaus symbolisch mit Be­
deutung aufgeladen und als festliche Ausnahme gefeiert wird? Der Ver­
weis auf die Gefahr, die Asymmetrie zwischen den beiden Seiten des 
Gabegeschehens zu vergessen, ermöglicht zweierlei: Einerseits erinnert 
er »an die Unersetzlichkeit jedes einzelnen Tauschpartners: Der eine ist 
nicht der andere; man tauscht Gaben aber nicht den Platz«. [Ebd.] An­
dererseits wird »die Wechselseitigkeit vor den Fallen der Verschmel­
zungseinheit« geschützt und daran erinnert, daß zwischen Freunden, 
Partnern oder in sozialen und politischen Beziehungen der »richtige 
Abstand gewahrt« werden muß, um »neben der Nähe auch Achtung« 
zuzulassen und sich den Anderen nicht quasi einzuverleiben. [Ebd.] 
Auch die Dankbarkeit gewinnt im Hinblick auf die Asymmetrie noch 
einmal an Bedeutung, denn »im Empfangen, dem Ort der Dankbarkeit, 
bestätigt sich die Asymmetrie zwischen Gebendem und Empfangendem 
doppelt: wer gibt, ist ein anderer als der, der empfängt; und wer emp­
fängt, ein anderer als der, der erwidert«. [WdA 325] Nur so können sie 
jeweils sie selbst bleiben. Gewahrt werden kann eine »doppelte Alteri- 
tät« auch deshalb, weil die >Gegengabe<, eine neue, zweite Gabe bildet 
und so den Akt der Gabe in sich verdoppelt. Was Ricoeur in der Denk­
figur der Gabe zu erkennen geben will, die zwischen uns vermittelt und 
einen Austausch miteinander ermöglicht, der die Unaustauschbarkeit 
ihrer Akteure nicht verletzt und die Differenz zwischen dem einen und 
dem anderen achtet, drückt sich in Montaignes Antwort auf die Frage 
aus, warum er seinen Freund la Boetie geliebt habe: »Weil er er war, weil 
ich ich war«. [Ebd.]156 Die wechselseitige Anerkennung ist gerade eine 
Anerkennung dessen, was jeden einzelnen für sich zu sich selbst macht 
und was ihn daher als Selbst anerkennenswert macht. Die Gabe, in der 
wir einander versichern, daß wir keine Dinge, sondern zum Geben, 
Empfangen und zur dankbaren Erwiderung fähige Menschen sind, ver­
tieft die Erkenntnis dessen, was den einen zum einen und den anderen 
zum anderen macht. Jede Gabe ist damit auch ein Akt, in dem wir ein­
ander uns selbst und den Anderen in der Spannung zwischen Ipseität 
und Alterität, die jedem Selbst zugleich auch innewohnt, zu erkennen 
geben.

156 Michel de Montaigne: Essais, übers, v. Hans Stilett, Frankfurt a.M. 1998. S. 101.

196

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Vom Kampf um Anerkennung über den Tausch zum Begriff der Gabe
	1.2 Von der ›Ertauschung‹ zur Gabe des Selbst und vom Kampf um Anerkennung zum Ringen um Gerechtigkeit

	1.1 Der Kampf um Anerkennung und die >Ertauschung< des Selbst
	2 Die Friedenszustände und die »Lichtung« der Gabe - Miteinanderleben
	2.1 Sinnangebote und Gabe des Lebens
	2.2 »Zuerst setzt ein anderer auf mich.« - Sich und sein Wort geben
	2.3 Einander vergeben, einander lieben

	3 Einander (zu erkennen) geben
	3.1 Die Paradoxien der Gabe - von der Gegenseitigkeit der Tauschbeziehung zur Wechselseitigkeit
	3.2 Einander in der Gabe erkennen und anerkennen - Gabe und Dankbarkeit
	3.3 »Man tauscht Gaben, aber nicht den Platz.« - Die unaufhebbare Asymmetrie


