ll. Auf den Wegen der Anerkennung,
unterwegs zur Gabe

1) Vom Kampf um Anerkennung iiber den Tausch zum
Begriff der Gabe

1.1) Der Kampf um Anerkennung und die >Ertauschung« des Selbst

Uber den reinen Prozef eines Erkennens des jeweils anderen Selbst
hinaus, der im Erkennenden selbst abgeschlossen werden kénnte, eroff-
net sich fiir Ricceur im Begriff der reconnaissance als Anerkennung die
Dimension einer Wechselseitigkeit, die diesen Prozef unaufhérlich
zwischen dem Selbst und dem Anderen zirkulieren la8t. Das heifit, ich
kann mich zu anderen nicht erkennend oder identifizierend verhalten,
ohne mein eigenes Selbst auch auf sie hin zu 6ffnen und ihre Anders-
heit mir selbst gegeniiber anzuerkennen. »Die Anerkennung fiihrt die
Dyade und die Pluralitit in die Konstitution des Selbst selber ein«. [SaA
358]

Die Idee, daB das Bediirfnis, anerkannt zu werden, eine anthropolo-
gische Konstante darstellt und die gegenseitige Anerkennung zudem die
Basis eines gesellschaftlichen Miteinanders bildet, ist ein verbreiteter
Topos der modernen Philosophie und des éffentlichen Diskurses, ebenso
wie das Pladoyer fiir die Anerkennung des Anderen. Eine solche Forde-
rung findet breite Zustimmung im Hinblick auf Respekt und Toleranz
als »Zauberformeln fiir ein friedliches Miteinander und im Hinblick auf
eine unmittelbare Empathie fiir den anderen Menschen in seiner Indivi-
dualitit und Verletzlichkeit. Im Bewuf3tsein, daf} jeder Mensch fiir alle
anderen Menschen ein Anderer ist, bietet es eine Beruhigung und Be-
friedigung, fiir sich selbst auf Anerkennung zahlen zu kénnen und da-
mit in sich selbst und den eigenen Leistungen bestitigt zu werden. Der
Begriff Anerkennung erscheint allgemein unverdichtig und kann so
bisweilen zum Schlagwort werden, wenn iiber verschiedene Positionen
hinweg ein Konsens gefunden werden soll, der schnell auf einen klein-

144

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

sten gemeinsamen Nenner reduziert wird. Zuweilen droht dieser Be-
griff, wie Ricceur konstatiert, »in eine Banalisierung abzugleiten, die
heute mehr und mehr zu beobachten ist«. [WdA 235] Umso mehr ver-
langt er nach einem komplexeren philosophischen Zugriff. So ist der
Begriff der Anerkennung philosophiegeschichtlich ausgehend von He-
gel eng mit der Vorstellung des Kampfes verbunden und keinesfalls ein
Zauberwort, unter dem sich alle Fragen und Briiche des Miteinander-
lebens auflosen lassen. Warum ringen wir um die echte Anerkennung
eines Anderen und kimpfen gegeneinander darum, mehr Anerkennung
zu erhalten? Handelt es sich etwa um ein begrenztes Gut, von dem jeder
nicht automatisch so viel erhilt, wie er verdient, sondern nur so viel,
wie er sich erkimpft? Wird damit unser Streben nach Anerkennung,
entgegen der positiven Konnotation, die dieser Begriff besitzt, zum An-
laB unaufhérlicher Kimpfe und zu einer Biirde fiir die Méglichkeit
eines friedlichen Miteinanders? Wird der Kampf um Anerkennung in
der hegelschen Terminologie das Unterfangen einer >schlechten Unend-
lichkeit<?

Ricceur will weder den Begriff der Anerkennung idealisieren, noch
die Idee des Kampfes iiberhéhen. Dies soll gelingen durch die Maglich-
keit, »im Modell der zeremoniellen gegenseitigen Gabe tatsichlich eine
wenn auch symbolische Erfahrung wechselseitiger Anerkennung zu
machene, die den Kampf unterbricht. [WdA 196] Um zu verstehen,
warum Ricceur die Bewegung von der Erkenntnis als Identifizieren iiber
das Selbst und die Selbsterkenntnis bis hin zur Beziehung der Wechsel-
seitigkeit eines Miteinanders mit der Figur der Gabe abschlief3t, ist ein
Umweg iiber das Verhiltnis von Kampf und Anerkennung bei Hobbes
und Hegel notwendig. Zu beachten ist dabei die Rolle des Vertrags, der
in seiner bindenden Kraft auch das Tauschgeschift bestimmt. Ist die mit
dem Gesellschaftsvertrag konstituierte Ordnung des Rechts bereits ein
neuer geschichtlicher Schritt, der die Ordnung der zeremoniellen Gabe
ablost? Tritt also die Theorie der Bindung durch den Vertrag an die
Stelle der interpersonalen Bindung durch die Gabe? Oder lift sich die
Ubertragung von Rechten, die den Gesellschaftsvertrag bestimmt, als
eine Form der Gabe beschreiben, da man im Vertrag wie im Verspre-
chen einem Anderen sein Wort gibt? Ist dann eine Gabe im Kern der
Rechtsordnung vorauszusetzen und inwiefern wiirde sie darin weiter-
wirken? Wie beriihren sich in der Thematik der Anerkennung die Ord-
nungen der Gabe, des Rechts und der Gerechtigkeit? Und welchen Platz
erhilt das Selbst in diesen Ordnungen?

145

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Der Begriff der Person ist stets durch das Andere bzw. den Ande-
ren, auBBerhalb des Selbst geprigt: » Anfangs gibt es nicht das Ich allein;
die Zuschreibung an Andere ist genauso urspriinglich wie die Selbst-
zuschreibung.« [SaA 52] Das heif3t, aus der Reflexion des Selbst ergibt
sich ebenso die »Reflexivitdt der Andersheit« [SaA 54], woraus sich
wiederum die Unterscheidung zwischen Mein und Dein ergibt, eine
Voraussetzung jeder Okonomie, die bei Kant den Weg in die biirgerli-
che Gesellschaft eréffnet.® Die Gabe la3t sich als eine besondere Form
des Ubergangs zwischen Mein und Dein betrachten. Wie bereits im
Abschnitt A. skizziert, zeigt sich stellenweise die Tendenz (beispielswei-
se bei Godbout) sie als Grundprinzip der Gesellschaft und als Kern so-
zialer Bindungen gegeniiber der Vertragsbindung zu privilegieren.
Auch Ricceurs Weg zur Auseinandersetzung mit der Gabe verlduft tiber
die Frage nach den Grundprinzipien, den Bindungen und Entstehungs-
bedingungen der biirgerlichen Gesellschaft.

Hegel, so Ricceur, entwickelt die Idee, da8 uns ein »Wunsch nach
Anerkennung« bestimmt, aus der »Frage, ob es an der Basis des Zusam-
menlebens ein originar moralisches Motiv gibt«, welches zwar nicht das
Prinzip des Kampfes iiberwindet, aber doch die Vorstellung, da8 nur der
reine Uberlebenswille des Einzelnen die Bereitschaft zur Einordnung in
eine Gesellschaft hervorbringt. [WdA 208] Er reagiert damit auf
»Hobbes’ Herausforderung«, die im » Leviathan«® in der Konstruktion
eines vorgesellschaftlichen Naturzustandes besteht, der durch einen
Krieg aller gegen alle bestimmt ist. Die Menschen sind einander nur in
der Fihigkeit verbunden, sich jederzeit gegenseitig toten zu kénnen.
Diese stindige Bedrohung durch das wélfische Wesen aller anderen
wird zur Motivation, in eine Gesellschaft einzutreten und ein urspriing-
liches Recht auf alles, das jeder einzelne fiir sich besitzt, an einen Sou-
verdn abzutreten, der wiederum zu dem Zweck eingesetzt — und in sei-
ner Funktionalitit auch an diesen gebunden ist —, den inneren Frieden
und damit die Sicherung des Uberlebens aller Biirger zu garantieren.®

8 Vgl. MdS AA 248-258. Auch Ricceur erklirt, es gebe »keine politische oder soziale
Herrschaftsform ..., in der die Unterscheidung zwischen Mein und Dein verschwinde«.
[SaA 268]

% Thomas Hobbes: Leviathan. Oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biir-
gerlichen Staates. Ubers. von Walter Euchner, Frankfurt a. M. 1966.

% So heiflt es bei Hobbes: »Die Verpflichtung der Untertanen gegen den Souverin dau-
ert nur so lange, wie er sie auf Grund seiner Macht schiitzen kann und nicht linger.«
(Ebd., S. 171) Es geht darum, den Staat, jenen Riesen Leviathan, der auf der Titelgrafik

146

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Bei Hobbes ist die Motivation fiir den Ubergang in den gesell-
schaftlichen Zustand ausdriicklich nicht moralisch, sondern nur durch
den Selbsterhaltungstrieb zu begriinden. Selbst die Vernunft ist ledig-
lich »das durch die Furcht vor einem gewaltsamen Tod ausgeléste Kal-
kiil«. [WdA 211] So stellt sich die Frage, wie der Gesellschaftsvertrag,
der auf diese Furcht reagiert, wirklich bindend werden kann und wie die
zunichst aus Furcht geschlossenen Vereinbarungen auch bindend blei-
ben, wenn der Naturzustand, der diese Furcht mit sich bringt, im gesell-
schaftlichen Zustand iiberwunden ist. Wie kann das natiirliche Recht,
das Hobbes als »Freiheit, etwas zu tun oder zu unterlassen« definiert, in
das Gesetz iibergehen, welches »dazu bestimmt und verpflichtet, etwas
zu tun oder zu unterlassen«?¥ Das Gebot des Friedens®® — das auch
Ricceurs Suche nach den Friedenszustinden motiviert — bildet die
Grundlage fiir das Gebot, Vertrage einzugehen, darin auf ein bisheriges
Recht zu verzichten und sie dem Versprechen gemif auch in Zukunft
einzuhalten.

»Die Aufgabe eines eigenen Rechts kann bis zur uneigenniitzigen, das heif3t
nichtgegenseitigen Gabe gehen, die damit jenseits jeden Vertrags steht, >kein
Vertrag ist¢, wie Hobbes notiert, >sondern Geschenk, Schenkung oder Gefil-
ligkeit ...c ... Weiter kann die Mimikry einer nichtethischen Motivierung an
die ethische ... kaum gehen«. [WdA 213]

Die Gabe, die keine direkte Erwiderung erwartet, oder das Geschenk
waren hier Ausdruck und Paradigma einer ethischen Motivierung und
Bindung, die auch noch im Kern des Vertrags wirkt, jedoch bei Hobbes
durch das Grundprinzip des Kampfes und durch einen nichtethischen,
quasi-naturwissenschaftlichen Begriindungsanspruch verdeckt wird.
Zu beachten ist, da jede Art des Gebens fiir Hobbes letztlich eine

des gleichnamigen Werkes als aus einer Vielzahl kleiner Menschen zusammengesetzte
menschliche Figur erscheint, »als Verzicht jedes einzelnen auf das Recht sich selbst zu
regieren zu definieren«, das im Vertrag zugunsten eines Dritten an den Staat abgegeben
wird. [WdA 215] Was Hobbes aus Ricceurs Sicht noch fehlt, ist eine hierzu notwendige
Neudefinition der Person. Er fiihrt lediglich eine Art Verdoppelung des Personenbegriffs
ein, der sich einerseits auf den Menschen als Naturwesen bezieht, andererseits aber auf
die Figur eines Souverins als Repriisentanten des Staates, der eine »fiktive oder artifiziel-
le Person« darstellt, so daf3 hier »persona als Maske, als Rolle, als Stellvertreter-Repri-
sentant« verstanden wird, »kurz als Akteur oder Schauspieler im Unterschied zum Autor
oder Urheber, der Eigentiimer seiner Worte und Handlungen ist«. [Ebd.]

8 Ebd., S. 99.

# Das erste natiirliche Gesetz lautet: » Suche Frieden und halte ihn ein.« (Ebd., S. 100).

147

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Form des Freigebens ist, in dem jemandem der Zugang zu einem Recht
zuriickgegeben wird, welches ihm urspriinglich gehort. Niemandem
kann etwas gegeben werden, »das dieser nicht vorher schon besessen
hitte, da es nichts gibt, worauf nicht jedermann von Natur aus ein
Recht hitte.«® Damit bietet sich in gewisser Weise eine vorgezogene
Antwort auf die Problematik der Unterscheidung zwischen einer ersten
Gabe und der Gegengabe an, die im weiteren Verlauf der Argumenta-
tion Ricceurs noch genauer zu erértern ist: Ausgehend von Hobbes gibe
es im zwischenmenschlichen Austausch von Gaben im Grunde keine
serste Gabes, die nicht schon ein Wiedergeben wire und auf eine vor-
ausgehende natiirliche Gegebenheit zu reagieren hitte.

Im Kern der Theorie Hobbes’, die unter der Voraussetzung eines
mechanistischen Weltbildes die innere Mechanik des Staates freilegen
will, und im Herzen des Leviathans bleibt das Ritsel, »daf} der Staat auf
einer Bindung aller an alle durch das Wort beruht«, also darauf, daf
man einander sein Wort gibt. [WdA 216] Hobbes’ Herausforderung
wird fiir Ricceur daher »zu einer zweifachen, da sich ihre »naturalisti-
sche und insofern antiethische Pramisse« mit einer »vertragliche[n]
Ordnung« kreuzt, die nicht nur moralische Bindungen impliziert, son-
dern »paraethischen Charakter hat«. [WdA 217] Dieser Herausforde-
rung begegnet Hegel mit dem Begriff der Anerkennung. Er fiihrt dabei
in seiner Jenaer Friihphilosophie 6konomische Denkmuster und Bezie-
hungen ein, in denen das Selbst sich quasi rertauscht..

Hegel selbst etabliert den Begriff der Anerkennung nicht explizit
als ein moralisches Prinzip zur Begriindung des gesellschaftlichen Zu-
sammenlebens.® In seiner »Philosophie des Geistes« markieren An-
erkennung und Vertrag als Bedingungen von Gesellschaftlichkeit in

¥ Ebd.

% Ricceur beruft sich in dieser Hinsicht auf Axel Honneth, fiir den es in Hegels politi-
scher Philosophie um den »Versuch der Vermittlung zwischen der neuzeitlichen Frei-
heitslehre und dem antiken Politikverstindnis, von Moralitit und Sittlichkeit« geht.
[Honneth 11] Es ist fiir Honneth die Dynamik und moralische Spannung des Konfliktes,
die als produktiver Dissens in einen »Zustand kommunikativ gelebter Freiheit« miinden
kann, wenn dieser Konflikt »statt auf Selbsterhaltungsmotive auf moralische Antriebe
zuriickgefiihrt« wird. [Honneth 11f.] Mit dieser Hegel-Interpretation hat Honneth die
gegenwartsphilosophische Debatte iiber den Begriff der Anerkennung mitgeprigt. Eben-
so pragend sind hierfiir die Untersuchungen von Ludwig Siep, an die auch Honneth an-
schlieBt, insbesondere: Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philoso-
phie. Untersuchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg, Miinchen
1979.

148

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

ihrem Wechselverhiltnis den Ubergang vom einzelnen Subjekt und der
Interpersonalitdt zu den Strukturen von Gesellschaft und Staat” in
einem Prozef der Aufhebung des Einzelnen ins Allgemeine. Eigentlich
entscheidend ist in dieser Etappe der Bewegung des Geistes zum abso-
luten Geist, daB8 der zuvor nur gesetzte »Begriff der gegeneinander frei-
en SelbstbewufStseine« verwirklicht werden soll. [Phil. d. Geistes 197]
Die SelbstbewuBtwerdung wird auf verschiedenen Ebenen jeweils als
eine Art der 6konomischen Austauschbeziehung beschrieben, verbun-
den mit dem Motiv des Kampfes um Anerkennung. Die Idee der Gabe
kann bei Ricceur erst zum Versuch einer Antwort und Alternative zum
Prinzip des Kampfes werden, indem sie dieses konflikthafte 6konomi-
sche Paradigma zugleich aufnimmt und tiberschreitet.

In einer ersten Stufe der >Selbstertauschungc verzichten bei Hegel
die Liebenden auf sich selbst, um sich im Anderen zu wissen. [Vgl. Phil.
d. Geistes 192 f] Die Vermittlung fiir einen Schritt in die Allgemein-
heit, in der die Liebe sich zum Gegenstand werden kann, bildet dann die
Familie als erste, auf Erwerb und Besitz ausgerichtete Form eines sozia-
len Gefiiges im Sinne des klassischen olxog-Begriffs. Hegel verlaf3t die-
sen engen Begriff von Okonomie aber schnell, um ihn auf grofere ge-
sellschaftliche Zusammenhinge hin zu erweitern. Im Vollzug einer
Verrechtlichung garantiert der Vertrag, dafl Individuen als Personen
verwirklicht und nicht umgekehrt Individuen negiert werden. Vor der
Moglichkeit zum Vertragsschlufl steht jedoch notwendig der Durch-
gang durch die Bewegung des AusschlieBens und Sich-einander-Ent-
gegensetzens: Anstatt sich als moglicher Vertragspartner zu erkennen
zu geben, der als eine Art Unterpfand seiner selbst nur seinen Namen
gibt, mit dem er unterzeichnet, zielt die Negation des Besitzes eines
Anderen darauf ab, sich diesem ganz und gar gewalttitig aufzuzwingen
und sich an seine Stelle als Besitzendem zu setzen. Es geht hier also
gerade darum, den Platz zu tauschen, was bei Ricceur durch den Gaben-

91 Hegel greift hier mit dem Begriff der Anerkennung auf Fichte zuriick, bei dem bereits
der Ubergang in die gemeinsame Rechtssphire méglich und notwendig wird, weil in
einer Wechselwirkung die Freiheit, Handlungsfihigkeit und Individualitét des Einzelnen
jeweils in der Anerkennung des Anderen und durch den Anderen, in der Gebundenheit
an ihn und in der gleichzeitigen Abgrenzung ihm gegeniiber erkannt wird: »Ich muf das
freie Wesen aufler mir in allen Fillen anerkennen als ein solches, d.h. meine Freiheit
durch den Begriff der Mglichkeit seiner Freiheit beschrianken«. (Johann Gottlieb Fichte:
Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre 1796. In: Ders.: Wer-
ke, Bd. IIl, hrsg. v. Immanuel Hermann Fichte, Berlin 1971. S. 1-385. Hier: S. 52).

149

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

tausch ersetzt und verhindert werden soll. Es geht nicht darum, sich
dem Anderen zu erkennen zu geben, sondern sich im Anderen aner-
kannt zu wissen, um sich als ein eigenstindiges Selbst zu erkennen
und zu behaupten. Hegel spitzt den beschriebenen Konflikt bis zum
AuBersten zu: Erst aus dem »Kampf auf Leben und Tod«*, in der Be-
reitschaft, sein Leben aufzugeben, kann nicht nur die Anerkennung
selbst, sondern auch eine Befreiung vom rein Natiirlichen hervorgehen.

Letztlich konnte die Anerkennung durchaus anders erwirkt wer-
den als durch einen Kampf — durch die Liebe —, nicht aber diese Freiheit,
die wiederum den Antrieb des Anerkanntwerdenwollens zu ihrer Ver-
wirklichung voraussetzen muf. In einer Fortsetzung der Argumenta-
tion Hegels miifite demnach auch Riceeur einen solchen Kampf nicht
nur fiir die Erfahrung der Anerkennung voraussetzen und nicht nur
als negative Hintergrundfolie fiir die positive Erfahrung der Gabe, son-
dern auch als Bedingung dafiir, daf eine echte Freiheit oder Spontanei-
tat der Gabe iiber das Natiirliche hinaus moglich ist. Und dies miifite
umso mehr fiir die kulturellen >Gaben der Erkenntnis« gelten, die ja fiir
Ricceur stets das Selbst-sein-Wollen und Sein-Wollen von Personen zu
erkennen geben, das fiir Hegel den Kampf motiviert. Die Uberfithrung
des Besitzes in Eigentum, die in der »Philosophie des Geistes« auf den
Kampf folgt, ist nicht nur Zweck der Gesellschaft, um die Selbsterhal-
tung der Individuen zu sichern, sondern zielt auf das reflektierte Fiir-
sichsein der Person, also auf einen BewufBtseinsprozef, der wiederum
iiber einen Bildungsprozel vermittelt werden muf. Ein solches an-
erkanntes Eigentum konnte auch als Voraussetzung dafiir betrachtet
werden, etwas zu geben oder zu schenken, was nicht von vornherein
im Recht jedes einzelnen auf alles bereits >vorgegebenc« ist wie noch in
Hobbes’ Konzeption.

Hegel lenkt den Fokus der Argumentation hier jedoch keinesfalls
auf die Gabe, sondern auf den Tausch. Wird das unmittelbare Ich in der
gesellschaftlichen Entwicklung der Arbeitsteilung zunichst verding-
licht, also quasi seiner selbst entfremdet, so kann es doch das von ihm
erarbeitete Ding im Tausch abgeben und im Gegenzug seinen Willen

“ Das Bild des Kampfes entlehnt Hegel aus der antiken Tragédie, zuniichst um den Kon-
flikt zwischen freiem und erwerbenden Stand zu thematisieren. Es dient einer Zuspit-
zung, die aber, ganz in Riceeurs Sinne, zugleich den Regeln der Tragédie gemif die
Maoglichkeit zur Losung eines Konfliktes in sich birgt und diesen in die Ganzheit einer
bzw. der »Geschichte« integriert.

150

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

erkennen, und zwar ohne dafiir den Kampf auf Leben und Tod eingehen
zu miissen, da man sich mit dem Tauschpartner iiber den Wert des
Dinges einigt.” Ich trete in ein Rechtsverhiltnis ein und erwerbe so
letztlich nicht Geld oder einen Gegenstand, sondern mein Fiirmichsein.
Ziel des Tauschs ist das >Eintauschen« des unmittelbaren Ichs gegen die
fiir sich seiende, sich als sich selbst wissende Person. Empfangen wird
das personale Selbst nicht direkt als Gegengabe, die auf eine erste Gabe
antwortet, sondern vermittelt iiber das Rechtsverhiltnis und die damit
verbundene gegenseitige Anerkennung der Tauschpartner. Das Selbst
kann als Rechtsperson, als potentieller Vertrags- und Handelspartner
nun fiir sich selbst und in der Beziehung zum Anderen erkannt und
anerkannt werden.

Der Vertrag selbst ist als »Tausch des Erklirens« sprachlicher Na-
tur. [Phil. d. Geistes 209f.] Gegeben wird ein Wort.** Die Bindung der
Vertragspartner wird hierbei eindeutiger zu erkennen gegeben, als die
Bindung durch die Gabe, die in der gegebenen Sache symbolisiert wird.
Der Vertrag birgt zudem in sich von vornherein die Méglichkeit, gebro-
chen zu werden — und dies vielleicht expliziter als die Gabe, bei der zwar
ebenfalls die Gegengabe verweigert werden kann, was allerdings bei
Mauss, im System totaler Leistungen, beinahe vollstindig ausgeschlos-
sen scheint. Die Giiltigkeit des gegebenen Wortes ergibt sich explizit
»nicht aus moralischen Griinden, daf$ ich mir innerlich gleich bleiben,
meine Gesinnung, Uberzeugung und so fort nicht dndern solle, sondern
ich kann dies dndern«. [Phil. d. Geistes 211] Kann man sich jedoch
»nicht auf mein Wort verlassen«, so untergribt dies das Fundament
der Geltung meines Willens und meines Anerkanntseins. [Ebd.] Da die
»Kraft des Vertrages« in der Setzung der Person liegt, die darin »als

" Aus der zunehmenden Abstraktion der Arbeit ergibt sich zunichst das Problem, wie
diese wieder das konkrete Bediirfnis befriedigen kann, von dem sie urspriinglich ausging.
Dazu wird iiber das gegenseitige Anerkennen eine Gleichheit im Ding, ein Wert ange-
nommen, der wiederum in Geld umgesetzt oder iibersetzt wird. Im Tausch wird dann
diese Abstraktion wieder in einen konkreten Besitz iiberfiihrt, der iiber die gegenseitige
Einwilligung, und das heit erneut vermittelt iiber das Anerkennen, zum Eigentum wird.
[Vgl. Phil. d. Geistes 208]

% Der Wille wird damit in den Begriff, die Sprache, als den Ausgangspunkt der verfolg-
ten Bewegung des Geistes zuriickgebogen, denn diese Bewegung beginnt in der »Phi-
losophie des Geistes« mit der Benennung der Dinge als sprachlicher Vermittlung zwi-
schen Ich und Ding. Das Ich wird Selbst, indem es zum »Herrn iiber die Namen« wird.
[WdA 229

151

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

reine Person, und als rein allgemeiner Willen« erscheint [Phil. d. Gei-
stes 212], haften die Vertragspartner auch mit ihrer ganzen Person, mit
Ehre und Leben. Sie geben sich quasi selbst als Pfand - und zwar hier
ganz dhnlich, wie man bei Mauss in jeder Gabe und auch in der Arbeit
etwas von sich selbst gibt, allerdings in einer komplexeren institutio-
nalisierten Vermittlung — und sie empfangen sich doch zugleich erst als
ein solches Selbst, das sich aufs Spiel setzen kann und das in der ver-
traglichen Bindung quasi zu sich selbst verpflichtet wird.

Auf der hoheren Ebene der Konstitution wird der Vertrag gesetz-
lich abgesichert: Der Einzelne entduflert sich seiner selbst oder gibt sich
zugunsten des Allgemeinen auf, um aus dieser »Gabe, vermittelt tiber
den Prozef der Bildung, sein Selbst als Allgemeines zuriickzuerhalten,
indem er es als solches erkennt. Diese Riickgabe des Selbst ist also ein-
deutig ein Zu-erkennen-Geben. Es entaufert sich aber nicht nur das
einzelne Selbst ins Allgemeine, indem es seinen Willen in die Macht
des Staates iibertrigt, sondern das Allgemeine opfert sich zugleich fiir
mich auf, »um mich zu dem Meinen kommen zu lassen« [Phil. d. Gei-
stes 233], also zugunsten des SelbstbewufStseins des Einzelnen. Auch
hier findet ein komplexer AustauschprozeB, sogar ein Prozef3 der Ent-
duerung und Aufopferung statt. Die Selbst-Aufgabe® oder vielleicht
besser die »Selbst-Gabe:, durch die sich wiederum das Selbst erst eigent-
lich zu erkennen gegeben wird, in einer Negation des Einzelnen zugun-
sten des Allgemeinen, und die Gegengabe des Selbstbewuftseins, wer-
den zum Grund der gesellschaftlichen Bindungen und Strukturen,
dhnlich wie auf einer weitaus konkreteren und zunichst einmal inter-
personalen Ebene fiir Hénaff die zeremonielle Gabe. Diese kann wieder-
um ausgehend von Mauss durchaus als Symbolisierung einer »Selbst-
Gabe« verstanden werden. Als stotale soziale Tatsache« weist die Gabe
zudem ein hohes Potential von Allgemeinheit auf. Und zumindest die
Auseinandersetzung mit der Gabe ist auch fiir Mauss einem Bewuft-
werdungsprozefl verpflichtet. Allerdings geht es Mauss, seinem sozio-
logischen und anthropologischem Ansatz gemaf3, gerade nicht um jene

% So konstatiert Ludwig Siep: »Hegel lehnt ... das Kernstiick des neuzeitlichen Natur-
rechts, die Theorie des Vertrages, weiterhin ab, weil in ihr die Einsicht nicht vorhanden
ist, daB der allgemeine Wille >durch Negation, durch sich Aufgebenc des Einzelnen entst-
ehe«, durch das er in die Einheit der »Sittlichkeit eines Volkes« aufgeht, die seiner In-
dividualitit vorausgeht. (Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philoso-
phie, a.a.0,, S. 200).

152

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

»Beziehung des Geistes zu sich selbst« [WdA 228], die Ricceur bei
Hegel konstatiert und iiberschreiten will.*

Hobbes’ Kampf aller gegen alle wird bei Hegel ein Ringen mitein-
ander und in sich selbst, um die Verwirklichung des subjektiven Geistes
und um die Bewegung zur Freiheit des absoluten Geistes, in der die
Anerkennung und Selbstbewufltwerdung oder aber die >Ertauschungc
des Selbst als Person einen wichtigen Schritt bildet. Der Kampf mit
dem Anderen ist dabei ebenso existenziell wie bei Hobbes ein Kampf
auf Leben und Tod. Es wird aber (besonders in der »Phidnomenologie
des Geistes«*) nicht gekampft, um iiberleben zu konnen.*® Die fiir
Ricceur so notwendige Unterbrechung des Kampfgeschehens wird erst
virulent, wenn Hegels teleologisches Geschichtsverstindnis bereits ver-
worfen ist”: Das Ringen um Anerkennung ist fiir Hegel nur ein not-
wendiges Element in der Kette der Bewegung eines Bewuftseinsprozes-
ses, der sich schlielich im Staat, in der Kunst, der Religion, der
Wissenschaft und in der Philosophie frei und absolut vervollstindigen
soll. Aufgabe der Philosophie, die ihre Zeit in Gedanken faft, ist es,
diese geschichtliche Bewegung zu erkennen und zu erkennen zu geben,
und zwar in der Jenaer Realphilosophie »zugleich als Bildungsgeschich-
te des SelbstbewuBtseins ..., innerhalb derer die Interaktionsformen
erortert werden, die notwendig sind, um dem Einzelnen seine Identitat
mit dem allgemeinen Geist zu Bewuftsein zu bringen.«'® Es geht hier
also auch darum, dem Einzelnen sein Selbst gerade in dessen All-

% Die Riickbindung der »Philosophie des Geistes« an die gesellschaftliche Realitat ist
allerdings nicht zu unterschitzen. Hegel denkt aus einer Zeit des Zusammenbrechens
absolutistischer Staaten, revolutionirer Bewegungen und Denkbewegungen und erster
Verschiebungen in den sozialen und 6konomischen Gefiigen auf dem Weg in die Indu-
strialisierung. In dieser Zeit entwickeln sich auch die Wirtschaftstheorien, die diese Pro-
zesse reflektieren, insbesondere Adam Smiths »Der Wohlstand der Nationen« von 1776.
(Vgl. Adam Smith: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und
seiner Ursachen. Ubers. von H. C. Recktenwald, Miinchen 1999.)

% G. W. F. Hegel: Phdnomenologie des Geistes, Hamburg 1988. S. 127 ff.

% Ein solches Erklirungsmodell ist auch deshalb schwieriger, als es auf den ersten Blick
erscheint, weil dazu bereits eine Knappheit an Ressourcen und Lebensraum vorausge-
setzt wird. Ohne diese Knappheit wire es nicht notwendig sich auf einen Uberlebens-
kampf einzulassen.

% Zu Riceeurs »posthegelianischer« Situierung sei verwiesen auf das Kapitel » Auf Hegel
verzichten« in »Zeit und Erzihlung«. [ZuE 111, 312-333]

1% Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie, a.a. 0., S. 190.

153

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

gemeinheit bzw. im Austauschgeschehen mit dem Allgemeinen zu er-
kennen zu geben.

Schnittmengen zur Denkfigur der Gabe sind in Hegels Darstellung
des Kampfes um Anerkennung bereits angelegt: Zunichst kreuzt die
Idee der Gabe als Modell einer Alternative zum ékonomischen, rezipro-
ken Tausch die bei Hegel angelegte Konzentration auf 6konomische
Strukturen, vom oZxog der Familie iiber die vertragliche Verobjektivie-
rung des Tauschs bishin zu den Entwicklungen des Geldes und einer
komplexen, modernen Okonomie. Am Anfang steht dabei fiir Hegel
nicht die positive Erfahrung der Gabe, sondern zunichst die Unmittel-
barkeit der Liebe, als einer Art der Hingabe an den Anderen, dann aber
die negative Bewegung der Inbesitznahme auf Kosten des Anderen, die
zum Kampf um Anerkennung fithrt. Das Selbst erscheint dabei zuerst
weder als Geber noch als Empfinger, sondern eher als ein >Nehmender,
der dhnlich wie der Erkennende, der die reconnaissance als Identifizie-
ren vollzieht, aktiv auf etwas zugreift und sich aneignet, was ihm nicht
unmittelbar gegeben wird. Was aber damit letztlich erreicht wird, ist auf
einer anderen Argumentationsebene genau jene Anerkennung, die
auch bei Mauss als >Erkenntlichkeitc aus der Gabe hervorgeht, dariiber
hinaus aber ein weiterfiihrender Erkenntnis- und BewuBtwerdungs-
prozef3. Nicht vergessen werden darf zudem, daf8 auch die rituelle Gabe
der Austragung von Konflikten dient, also durchaus einen Kampf um
Anerkennung beinhaltet. Zudem bietet die Radikalitit der EntduBerung
des Einzelnen an das Allgemeine und Absolute bei Hegel eine Parallele
zum Modell einer reinen Gabe. Hier wird auch Derrida (vermittelt tiber
Bataille) in einer kritischen Auseinandersetzung mit Hegel ankniip-
fen.'?! Zwar erhilt man bei Hegel in dieser Verausgabung letztlich das
SelbstbewufBtsein wie eine Gegengabe zuriick, dies geschieht jedoch in

101 Siehe Abschnitt C. IIL.1. Interessant sind in diesem Zusammenhang Uberlegungen
Geoffrey Benningtons zum Politischen bei Derrida im Verhiltnis zu Kant. Bennington
arbeitet heraus, daf es Derrida um eine Bejahung der Kontingenz jener Grenze geht, die
nicht nur zwischen Staaten, sondern zwischen Naturzustand und staatlichem Zustand
sowie letztlich zwischen Natur und Kultur gesetzt wird. Es geht hier also um eine Not-
wendigkeit der Zufilligkeit dieser Grenzsetzung, die es zugleich quasi notwendig ermog-
licht, die Grenze auch wieder in Richtung der Natur zu iiberschreiten. Bejaht wiirde da-
mit auch die notwendige Offenheit und Fortsetzung des Konflikts, um nicht einen
sewigen Frieden: zu erlangen, der in der Metaphorik Kants nur ein Kirchhof wire.
(Vgl.: Geoffrey Bennington: Mosaique. Politiken und Grenzen der Dekonstruktion. In:
Ethik der Gabe. Denken nach Derrida. Hrsg. von Michael Wetzel und Jean-Michel Raba-
té, Berlin 1993. S. 269-283.

154

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Umwegen iiber einen Bildungsprozef — ein Zu-erkennen-Geben — und
ein so komplexes Vermittlungsgeschehen, daf8 die einfache Reziprozitit
hier durchaus bereits in Frage gestellt zu sein scheint. Dennoch ist zu
beachten, daf8 die wesentlichen Paradigmen in Hegels Argumentation
der Kampf um Anerkennung, die Verrechtlichung im Vertrag und der
Tausch sind, nicht aber die Gabe.

1.2) Von der >Ertauschung« zur Gabe des Selbst und vom Kampf um
Anerkennung zum Ringen um Gerechtigkeit

Was Ricceur nun aus dem Durchgang durch die Aktualisierung der Je-
naer Philosophie bei Axel Honneth!? gewinnen machte, ist insbeson-
dere die Loslésung der darin implizierten Theorie der Anerkennung
von den metaphysischen Voraussetzungen einer Philosophie des Gei-
stes, der zwar iiber das Andere seiner selbst zu sich selbst kommt, letzt-
lich aber doch seiner eigenen Absolutwerdung entgegenstrebt. Inter-
essant ist, daf Ricceur auf die bei Hegel dargestellte >Ertauschung« des
Selbst nicht genauer eingeht und sich von dessen Argumentation sehr
weit entfernt. Vielmehr scheint das Selbst hier zunehmend als Gabe
aufgefafit zu werden. Mit Honneth betrachtet Ricceur die Anerkennung
auf den drei Ebenen der Liebe, des Rechts und der gesellschaftlichen
Wertschitzung und im Wechselspiel mit den dabei jeweils implizierten
Maglichkeiten der méconnaissance und Verweigerung von Anerken-
nung. Der Kampf um Anerkennung entwickelt sich dabei auch zu
einem Ringen um Gerechtigkeit.

Die Liebe betrachtet Hegel, so Honneth, in den »Priméarbeziehun-
genc erotischer, freundschaftlicher und familidrer Bindungen, in denen
sich die Liebenden »als bediirftige Wesen anerkennen«. [Honneth 153]
Im Hinblick auf den Ubergang zur Thematik der Gabe kann dies heifen:
indem sie sich in ihrer Bediirftigkeit erkennen, erkennen sie sich auch
als potentielle Empfanger einer Gabe, die diesen Bediirfnissen ent-
spricht und den jeweiligen Mangel ausgleicht. Der Charakter eines
Kampfes, eines Ringens um Anerkennung ergibt sich dann, weil die

12 Geprigt ist Honneths Aktualisierung Hegels u.a. durch eine sozialpsychologische
Perspektive. Er orientiert sich hierbei an George Herbert Mead: Geist, Identitit und
Gesellschaft. Ubers. von UIf Pacher, Frankfurt a. M. 1973. Und: Ders.: Gesammelte Auf-
siitze. Ubers. von Klaus Laermann, Bd. I, Frankfurt a. M. 1980.

155

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Bediirfnisbefriedigung zugleich eine Abhingigkeit mit sich bringt, die
einer Relativierung bedarf. Ein Durchgang durch die »Priifung der
Trennunge, beispielsweise im Prozefl der Loslésung eines Kindes von
seinen Eltern, bringt als »Gewinn die — emotional teuer erkaufte —
Fahigkeit zum Alleinsein« hervor und kann zugleich das Vertrauen »in
die Bestandigkeit des unsichtbaren Bands« zwischen den Beteiligten be-
stirken. [WdA 237] Das heifit also, ich mufl bis zu einem gewissen
Grade auf die Gabe des Anderen verzichten oder die Annahme der Gabe
seiner Aufmerksamkeit, seiner Liebe, seiner Antwort auf meine Bediirf-
nisse verweigern, indem ich mich ihm entziehe, damit ich »[z]wischen
den beiden Polen des emotionalen Einsseins und der Selbstbehauptung«
meinen eigenen Platz finde. [Ebd.] Muf ich nicht wiederum diesen Platz
erst erobern, damit ich zum Empfanger dieser Gaben werden kann, da-
mit ich sie als Gaben entgegennehmen kann und nicht als eine selbst-
verstindliche Reaktion auf meine Bediirfnisse? Die dargestellte »Dia-
lektik von Bindung und Lésung« [WdA 239] scheint in anderer Form
in jeder Gabe angelegt zu sein, da die Bindung, als Verpflichtung zur
Gegengabe immer erst aus der Losung des Weggebens hervorgehen
kann. In dieser Dialektik wird die Freundschaft selbst zu einer Art Gabe,
sie ist, mit Simone Weil'%, das »einzige Gut« [ebd.] und gibt den Freun-
den eine vollstindige und existenziell notwendige Bejahung ihrer selbst
durch den Anderen. Zugleich wird das Band des Vertrauens fiir Ricceur
wesentlich durch die >Gaben« der Kultur und Sprache, also durch eine
tradierte und institutionalisierte Vermittlung bestérkt, indem man sich
gemeinsam in ihren Identifikationsmustern erkennt.

Institutionalisiert in den Bindungen der Familie und der Ehe wird
die Liebe mit der Ordnung der Abstammungsreihe und den gesell-
schaftlichen Regeln verbunden, welche Lévi-Strauss folgend auf dem
Inzestverbot basieren. In dieser Ordnung erhilt jeder einzelne seine
Identitdt auch dadurch, »daf die blof3e Tatsache der Geburt ihm einen
festen Platz darin zuweist«, der sich u.a. in seinem Namen duflert.
[WdA 241] Ich werde qua Geburt fiir Ricceur dariiber hinaus ein »un-
schitzbare[s] Objekt der Ubertragung«'®, ein »unbezahlbares, nicht
mit Gold aufzuwiegendes ... der alltdglichen Handelssphire entzogenes

1 Vegl. Simone Weil: Amitiés. In: Dies., Oeuvres, Paris 1999.

1% Ricceur bezieht sich mit dieser Formulierung auf den Titel von Pierre Legendres Ab-
handlung iiber die Generationenfolge: Ders.: L'inestimable Objet de la Transmission.
Etude sur le Principe généalogique en Occident, Legon IV, Paris 1985.

156

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Etwas« — also etwas >Preislosesc. [WdA 242] Ich bin demnach quasi
durch die »Ubertragung des Lebens« [ebd.], des Namens und meines
Platzes in der genealogischen und familidren Strukturierung der Gesell-
schaft eine reine Gabe, die in ihrer Unaufwiegbarkeit nicht in die Oko-
nomie des Tausches eingehen kann, da diese auf der Ausgleichbarkeit
mefbarer Giiter basiert. Das heifit, »weil ich als Sohn oder Tochter von
... anerkannt worden bin, erkenne ich mich als solche oder solchen:
dieses unschitzbare Objekt der Ubertragung, das ich bin«. [WdA 243]
In meiner Geburt und der institutionalisierten Anerkennung meines
mir damit gegebenen Platzes in der Gesellschaft bin ich mir also als ich
selbst zu erkennen gegeben worden. Zu erkennen gegeben ist mir zu-
dem die Moglichkeit, mich auf meinen zeitlichen Anfang und die fiir
mich daraus auch in Zukunft resultierende Rolle und Verpflichtung zu
orientieren, also meine Geschichtlichkeit. Meine Geburt ist mir auf-
gegeben als »Ritsel des Ursprungs, der sich nicht auf die Erklirung als
Anfang reduzieren lif8t«, sondern mich vor das unhintergehbare Fak-
tum: »dieses hier, das bin ich, stellt und vor die geballte »Kontingenz
des Ereignisses«: »(ich hitte ja auch nicht da sein oder ein anderer sein
konnen)«. [Ebd.]

Ich bin mir in meiner Geburt also in doppeltem Sinne >zu erkennen
gegebenc: Einerseits insofern sie mir mit dem Faktum meiner Existenz
und der Anerkennung meiner Identitit in den diachronen und synchro-
nen Strukturen der Gesellschaft die Maoglichkeit gibt, mich als mich
selbst zu erkennen und zu identifizieren. Andererseits insofern sie mir
das Ritsel meines Ursprungs mit auf den Weg gibt und damit die Auf-
gabe, mich auch in dieser Ritselhaftigkeit zu erkennen, in der Kontin-
genz und Fragilitdt meiner Existenz, die mich zu einem unschitzbaren,
nicht bis ins letzte bestimmbaren und nicht austauschbaren Gegenstand
— zu einer reinen Gabe — macht.'% Gleichermaflen gegeben ist mir eine
verinderbare, entwicklungsfihige Identitit, konnte ich doch von Be-
ginn an immer schon ein Anderer sein. Diese Voraussetzungen, die
Ricceur hier nicht expliziert und auch noch nicht direkt in der Termino-
logie der Gabe ausdriickt, scheinen auf den Ebenen des Rechts und der
gesellschaftlichen Wertschiatzung weiterzuwirken. Die Besonderheit

195 Ricceur verweist auf Hannah Arendts Betonung der Bedeutung der Natalitit gegen-
iiber Heideggers Sein-zum-Tode. Fiir Arendt ist die Natalitit Voraussetzung des Begin-
nen- und Handelnkénnens. (Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder vom titigen Leben,
a.a.0. 5. 243))

157

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

und Verletzlichkeit der einzelnen Person bleiben zentrale Inhalte, um
die sich die Organisationen dieser Ebenen bei Ricceur drehen.

Auf der Ebene des Rechts entfernt sich Honneth von Hegel, indem
er den Schwerpunkt auf die Idee der Chancengleichheit sowie auf das
Erkimpfen dazu grundlegender Freiheitsrechte verlegt. Es ist nicht
mehr nur das Gesetz anzuerkennen, sondern ebenso, »welche normati-
ven Verpflichtungen wir dem jeweils anderen gegeniiber einzuhalten
haben«. [Honneth 174] Es gilt »jede Person als frei und jeder anderen
gleichberechtigt zu identifizieren«. [WdA 247] Somit ergibt sich eine
» Verbindung zwischen der Allgemeingiiltigkeit der Norm und der Be-
sonderheit der Person« [WdA 248], deren Spannungsverhiltnis dem-
jenigen zwischen der normativen Regel und dem Situationsurteil ent-
spricht, in das stets auch die Spezifitit der an der Situation beteiligten
Personen eingeht. Hierauf antwortet neben der aristotelischen ppovyatg
in einer historischen Dimension die Bewegung der zunehmenden Er-
kdmpfung individueller Freiheitsrechte, die sich in »liberale Freiheits-
rechte, politische Teilnahmerechte und soziale Wohlfahrtsrechte« un-
terteilen lassen. [WdA 249] Aus dem Kampf um Anerkennung wird
ein Ringen um Gerechtigkeit, in dem es u.a. um die »Verteilung der
Giiter« geht, motiviert durch das von Hegel diagnostizierte » Anwach-
sen der Ungleichheiten« in der modernen Gesellschaft. [WdA 251] Fiir
den Habermas-Schiiler Honneth ist dabei die »Verantwortung als Fa-
higkeit, fiir sich einzustehen, ... nicht zu trennen von der Verantwor-
tung als Fihigkeit, sich an einer verniinftigen Diskussion iiber die Er-
weiterung der Sphire der Rechte zu beteiligen.« [Ebd.] Ricoeur weist
auch hier auf das Konfliktpotential eines ausgedehnten Verantwor-
tungsbegriffs hin: Werden die Freiheitsrechte auf immer mehr Indivi-
duen ausgedehnt, fiihlen sich zugleich die nicht daran beteiligten und
auch von der verniinftigen Diskussion ausgeschlossenen immer stirker
unterdriickt, entfremdet und in ihrem Stolz verletzt. Das heift wieder-
um, so lange nicht von einer absoluten Universalisierung aller Frei-
heitsrechte und Chancengleichheiten fiir alle Menschen ausgegangen
werden kann — eine Realisierung dieses Ideals mufl wohl immer fraglich
bleiben — zeichnet sich gerade in diesem Ringen um Gerechtigkeit eine
Fortsetzung des Kampfes als schlechtes Unendliches ab, dem Ricceur
mit den Friedenszustinden und der Idee der Gabe begegnen will.

Im Bereich der sozialen Wertschitzung wird die einzelne Person
nicht mehr nur an ihren Rechten, sondern am Mafstab eines »gemein-
samen Wertehorizonts« [WdA 253] gemessen, der Ricceur in besonde-

158

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

rer Weise interessiert, weil diese gemeinsamen Mafstibe sich im Um-
weg iiber symbolische Vermittlungen und kulturelle Uberlieferungen
herausbilden. In dem Moment, wo eine Person an solchen gemein-
samen Maflstaben gemessen wird, befindet sie sich nicht mehr nur in
einem Kampf um Anerkennung, sondern auch in einem Kampf darum,
auf welche Art und Weise sie durch den Anderen erkannt, geschatzt
und geachtet wird. An diesem Punkt geht es also auch darum, ein be-
stimmtes Interesse damit zu verfolgen, wie man sich selbst zu erkennen
gibt. Zudem eroffnet sich eine Diskrepanz zwischen der Unschdtzbar-
keit der Gabe, die ich in meiner Geburt erhalte und werde, und der
Schdtzungen, in denen sich verschiedene Stufen gesellschaftlicher An-
erkennung ausdifferenzieren. Die Bemessungsgrundlage fiir diese
Schitzungen kann sich in verschiedenen, ineinandergreifenden Feldern
herausbilden: im »soziodkonomische[n] Komplex«, in dem u.a. mein
Gehalt, mein Berufsstatus, mein Besitz gemessen werden; im »sozio-
politische[n]« Komplex, in dem es beispielsweise um meinen gesell-
schaftlichen EinfluB, meine Macht, meine Wahlerstimmen geht; schlie§3-
lich im »soziokulturellen Komplex«, in dem ich u.a. an meiner media-
len Prisenz, meinen wissenschaftlichen oder kiinstlerischen Leistungen
und den ihnen zugesprochenen Wiirdigungen gemessen werde. [WdA
256]'% Der Kampf um Anerkennung wird hier zu einem Wettbewerb
um immer mehr Wertschitzung, der sich in »Okonomien der
Grofe«!” bemifit. [WdA 258]

Auch das »Ritsel der Autoritit, das iiber die horizontale Struktu-
rierung der verschiedenen WertmaBstibe hinaus eine vertikale Dimen-
sion einfiihrt, besteht fiir Ricceur letztlich in einem »Mehr-Gelten««.
[WdA 265] Die Anerkennung der Autoritit ist eine »Anerkennung
der Uberlegenheit«, die ihre héchste Stufe allerdings in der augusti-
nischen »Unterweisungsbeziehung zwischen Lehrer und Schiiler«'% er-
reicht, in der wiederum der Maf3stab der Gréfe darin liegt, was der
Lehrer seinem Schiiler zu erkennen gibt. [WdA 266] Ricceur betrachtet
diese Beziehung als »[d]as vollendetste Modell der Anerkennung von
Uberlegenheit«. [Ebd.] Man kann durchaus einen Schritt weitergehen

1% Die Unterscheidung dieser Komplexe entlehnt Ricceur von: Jean-Marc Ferry: Les
Puissances de ['expérience. Band II: Les Ordres de la reconnaissance, Paris 1991.

107 Vgl. Luc Boltanski und Laurent Thévenot: De la justification. Les économies de la
grandeur, Paris 1991.

1% Aurelius Augustinus: De magistro. Uber den Lehrer. Ubers. von Burkhard Mojsisch,
Stuttgart 1998.

159

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

und behaupten, daf8 die darin liegende Verbindung zwischen Lehrer
und Schiiler »durch das Fragen und Suchen« [ebd.] nach Erkenntnissen
und nach der Wahrheit, welches sie gemeinsam vollziehen, auch jen-
seits der Fokussierung auf die Beziehung der Uberlegenheit, die in der
Auseinandersetzung mit Lévinas ja zunichst einmal zuriickgewiesen
wurde, fiir Ricceur den eigentlichen Kern aller zwischenmenschlichen
Bindungen ausmacht. Es sind die Bindungen des Einander-zu-erken-
nen-Gebens, die Ricceur besonders interessieren. Hegels Bildungs-Be-
griff, das Sich-selbst-wissen-Wollen des Geistes, wiirde dabei eher indi-
vidualpsychologisch von dem BewufBtsein auf das individuelle oder
kollektive Selbst-Bewufltsein von Personen begrenzt, zugleich aber
dennoch gerade als ein die Partikularitit iibersteigendes Allgemeines
verstanden: Ist das, was alle Personen miteinander verbindet und anein-
ander bindet, letztlich ihr gemeinsames Fragen und Suchen nach ihrer
Identitdt, nach ihrer Existenz ebenso wie nach dem Sein, da doch die
Ontologie fiir Ricceur immer ein dufSerstes Ziel dieses Fragens bleibt?
Ist das, was eine wechselseitige Anerkennung begriindet, die Fahigkeit,
sich gegenseitig etwas und einander zu erkennen zu geben — dem An-
deren mich selbst und sein Selbst zu erkennen zu geben und umge-
kehrt? Dieses Zu-erkennen-Geben geschieht im Riickgriff auf die Gabe
der unschitzbaren Ubertragungen meines Lebens, meines Namens,
meines Platzes im Miteinander und in der Zeit, die mir erlauben mich
zu erkennen. Das hiefe also: Ich bin mir zu erkennen gegeben, deshalb
kann ich mich zu erkennen geben und anderen zu erkennen geben. Eine
auf diesen Voraussetzungen beruhende Anerkennung konnte einen ge-
meinsamen MafBstab der Wertschitzung bilden, der iiber die Pluralitit
sozialer Paradigmen hinausreicht, ohne sie einzuebnen. Denn gerade
diese Paradigmen basieren in ihrer symbolischen Vermittlung auf For-
men der Kommunikation, des Erkennens und Zu-erkennen-Gebens.
Auch zu den »befriedeten Erfahrungen wechselseitiger Anerkennung,
die Ricceur dem Prinzip des Kampfes entgegenstellen maochte, gehort es
wesentlich, da8 sie »auf symbolischen Vermittlungen beruhen«. [WdA
274] Hinzu kommt aber, daf8 sie zudem »sowohl der Rechtssphire als
auch derjenigen des Warentauschs entzogen sind«. [Ebd.] Auch in der
Gabe wird eine symbolische Vermittlung vollzogen und zudem soll die-
se noch einmal etwas anderes sein, als die Zuweisung von Rechten und
Giitern oder die Verteilung von Wertschitzung in einer Okonomie der
Grofe.

160

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

2) Die Friedenszustinde und die »Lichtung« der Gabe —
Miteinanderleben

2.1) Sinnangebote und Gabe des Lebens

Zwei dringende Fragen ergeben sich fiir Ricceur aus der Analyse des
Kampfes um Anerkennung: »Wann ... hilt ein Subjekt sich fiir wirklich
anerkannt?« [WdA 272] Gibt es also einen Grad der Sattigung des Stre-
bens nach Anerkennung, der sich im Miteinander erfiillt und den
Kampf aufhebt bzw. ihm eine Grenze setzt? Oder aber »[]6st sich das
Verlangen nach emotionaler, rechtlicher und gesellschaftlicher An-
erkennung wegen seines militanten, konflikttrachtigen Stils« in der ge-
sellschaftlichen Realitit und insbesondere auch im Ringen um Gerech-
tigkeit »in ein unbegrenztes Verlangen, eine Form des s>schlechten
Unendlichen< auf?« [WdA 273] Es ergibe sich dann »eine neue Form
von >ungliicklichem BewufBtsein«« [ebd.], in der der nach Anerkennung
Suchende sich stets in der Rolle des Opfers fithlen wiirde oder in einer
Unzulinglichkeit gegeniiber einem unerreichbaren Idealzustand. Ge-
bremst werden soll diese schlechte Unendlichkeit durch »die tatsdch-
liche Erfahrung« von Zustinden wechselseitiger Anerkennung, die
Riceeur als Friedenszustinde bezeichnet. [Ebd.] Diese Friedenszustinde
sollen wiederum keine Idealisierung einer konfliktlosen Gesellschaft
oder Identitat darstellen, sie konnen dem Kampf kein absolutes Ende
setzen. Sie sollen vielmehr »die moralische Motivation der Kimpfe um
Anerkennung« bestitigen und Liicken im Kampf bilden, »Lichtungens,
... wo der Sinn der Aktion mit dem Stempel der angemessenen Hand-
lung aus dem Nebel des Zweifels tritt«. [WdA 274]

Interessanterweise zeigt sich hier eine gewisse Umkehrung der Ar-
gumentationsstruktur, die Ricceur in »Das Selbst als ein Anderer« ver-
folgt, und zwar dort explizit auch im Hinblick auf eine politische Phi-
losophie, an deren Schwelle die » Wege der Anerkennung« bewuf3t Halt
machen. [Vgl. WdA 272] Meines Erachtens miissen beide Argumenta-
tionsrichtungen zusammengedacht werden, um Ricceurs eigentliches
ethisches Programm zu erfassen. In »Das Selbst als ein Anderer« ist
nicht der Konflikt das Grundprinzip, aus dem die Friedenszustiinde als
Wegweiser fiir das angemessene Handeln des ppévepog herausleuchten.
Stattdessen wird dem Selbst von vornherein die »[e]thische Ausrich-
tung« auf »das >gute Leben, mit Anderen [autrui] und fiir sie, in ge-
rechten Institutionen« [SaA 210] zugeschrieben, aus der sich die mora-

161

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

lische Norm als Verpflichtung, auch als Fiirsorgepflicht fiir den Ande-
ren, sowie als Basis zur Bildung von Prinzipien der Gerechtigkeit ergibt.
Die Liicke, die dann jedoch in dieser moralischen Ausrichtung klafft, ist
die der Tragik des Handelns, in der die gegebene Norm mit der Kom-
plexitdt einer Situation und der realen Begegnung des anderen Men-
schen konfrontiert wird, so daf8 die Anwendbarkeit der formalisierten
Regel an ihre Grenzen stoft.

Den Exkurs iiber die Tragik des Handelns entwickelt Ricceur in
»Das Selbst als ein Anderer« anhand von Hegels Auseinandersetzung
mit der Tragodie im VI. Kapitel der »Phdnomenologie des Geistes«.
Ricceur gesteht Hegel zu, daf3 er gerade in der Tragddie nicht die Syn-
these finde, »die man Hegel gerne zum Vorwurf macht, weil er sie allen
Unterscheidungen, die seine Philosophie in genialer Weise entdeckt
oder erfunden hat, aufzwangt«. [SaA 300] Letztlich ziele aber das ge-
samte Kapitel auf eine »Versohnung durch Anerkennung« [ebd.] ab,
mit der Ricceur hier jedoch eben nicht den tragischen Charakter des
Handelns iiberdecken will. Er entscheidet sich dezidiert fiir einen unhe-
gelianischen Weg, da er die Tragik anders als Hegel »in den Konflikten,
die auf dem Weg von der Regel zum moralischen Situationsurteil auf-
kommen, « sucht und ihrer Auflésung in der Sittlichkeit und in einer
Theorie des Staates mifitraut. [SaA 202] An Hegel wird also hier nun
gerade nicht das Prinzip des Kampfes, sondern das synthetisierende,
versdhnende Denken kritisiert.

Die Liicke der Tragik des Handelns kann sich zwischen der »Ach-
tung des Gesetzes und der Achtung der Personen« eroffnen. [SaA 344]
Ricceur erkennt also durchaus das Konfliktpotential, welches im Begriff
der Achtung ebenso wie im Streben nach Autonomie angelegt ist. Beide
sind aber eingebettet in den institutionellen Rahmen der politischen
Praxis. Der deontische Verpflichtungscharakter der Norm - das Erbe
Kants — und die teleologische Ausrichtung auf das gute Leben — die
aristotelische Tradition — sollen in einem »Uberlegungs-Gleichgewicht
zwischen der Argumentationsethik und den wohlerwogenen Uberzeu-
gungen« versohnt werden. [SaA 349] Dabei scheint ein Konsens mog-
lich als »Ergebnis einer gegenseitigen Anerkennung auf der Ebene der
Annehmbarkeit, das heifit der Annahme einer méoglichen Wahrheit,
von uns zunichst fremden Sinnangeboten«. [SaA 350] Ein Anderer —
ein Angehdériger einer anderen Kultur, aber auch Angehérige anderer
»Welten« mit ihren eigenen Mafstiben, wie beispielsweise denen des

162

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Marktes oder der der Industrie'®, — gibt uns seine MafSstabe, Normen
und Uberzeugungen, sein Konzept von Sinn zu erkennen. Fiir Ricceur
6ffnet sich in der Fahigkeit Sinnangebote anzunehmen »eine neue Di-
mension der Person, die namlich, eine andere Welt als die ihre verste-
hen zu konnen« und zu Kompromissen fihig zu sein. [WdA 263] Ent-
scheidend ist hier, wie diese Gabe« angenommen wird, und zwar als ein
Angebot, eine Maglichkeit, die in die eigenen Uberlegungen mit ein-
bezogen wird. Die Aneignung dieses Sinns besteht dann nicht darin,
daf} ich das Sinnangebot, das ich von einem Fremden erhalte, einfach
unkritisch, so wie er es mir gibt, iibernehme und als mein Eigentum
behandle, sondern darin, daf8 ich dieses Angebot in den Prozefl meiner
eigenen Uberlegungen sowie auch einer offenen, kritischen Debatte mit
anderen einbinde, aus der heraus sich eine politische und normative
Ordnung etabliert und legitimiert. Die gpovyotc wird zu einer >kriti-
schen gpovnotg« erweitert. Die institutionelle Ordnung wiederum gibt
mir den dufleren Rahmen vor, in den meine individuellen Entscheidun-
gen gestellt sind. Hervorgehen kann aus dem Umgang mit der Pluralitit
verschiedener Sinnangebote, der Universalitit des kategorischen Impe-
rativs und der Singularitat der Entscheidung die praktische Weisheit
»kontextueller, potentieller oder inchoativer Universalien«. [S.0.] Das
heif3t, da8 auch hier der Konflikt zwar in einen produktiven, kritischen,
in die Ordnung der politischen Praxis eingebundenen Zustand aufgeho-
ben, aber nicht zugunsten einer letztgiiltigen Wahrheit oder Universali-
tit der Gerechtigkeit beendet werden kann. Das Selbst, das andere Sinn-
angebote versteht, lernt, »sich als Gestalt des Ubergangs zu erkennenc,
sich selbst als \Umweg« oder Vermittlungsinstanz sowie als dynamisch
und verinderbar zu begreifen und sich nicht gedankenlos auf vorgege-
bene Maf3stiabe zu verlassen, sondern stets von neuem »nach der in der
jeweiligen Situation angemessenen Handlung« zu suchen. [WdA 264]
Das gute Leben bleibt ein téAog, die Geschichte, die sich dorthin
entwickelt, findet in Absetzung von Hegel fiir Ricceur kein absolutes
Ende. Allerdings gibt es die Grenzen des Anfangs und Endes jedes ein-
zelnen Lebens. Diese erscheinen nicht absolut, da iiber sie hinaus er-
zihlt werden kann und da sie sich in die Kette der Generationenfolge
einreihen. Sie gewihren aber die Moglichkeit, in der sich zwischen

19 Ricceur entlehnt dieses Konzept verschiedener Welten oder Reiche mit verschiedenen
WertmalBstiben und MaBstiben der Einigung und Legitimierung von Luc Boltanski und
Laurent Thévenot: De la justification. Les économies de la grandeur, a.a.O.

163

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

ihnen erstreckenden Lebensgeschichte die Ganzheit eines Sinns zu er-
fassen. Dem Austausch der Sinnangebote geht ebenso wie die gegebene
Sprache, in der die Argumentation und der Diskurs erfolgen kénnen,
immer die Gabe des Lebens der Gesprachspartner voraus. Fiir Ricceur
bildet letztlich die Grundlage jeglicher Ethik, die Grundlage fiir jedes
»Sollens, das Leben als Siog und damit als Lebensfiihrung. In »Le Juste«
spricht er explizit von einer solchen Verwurzelung jeder ethischen Er-
wigung und ihrer politischen und rechtlichen Institutionalisierungen
im Leben, »son enracinement dans la vie«.!® Die Grundfrage der Ethik
lautet: sWie soll ich mein Leben fithren?« — das mir in meiner Geburt
gegebene Leben, das auf mein Ende, meinen Tod hinfithrt. Damit ist die
kantische Frage Was soll ich tun?< nicht abgeschafft. Vielmehr miifite
sie erweitert lauten: sWas soll ich jeweils tun, um mein Leben gut zu
filhren?«. Im eigenen Leben wird ein Mangel empfunden, der das Be-
gehren (désir) nach Gerechtigkeit hervorbringt. Der Weg dahin, sein
Leben eingebunden in das Miteinander mit anderen gut zu fiihren, er-
schépft sich nicht in einer widerstandslosen Entfaltung einer dazu ge-
gebenen Anlage und Ausrichtung, er lift sich aber ebenso nicht auf
eine Abfolge von Kampfen und tragischen Verstrickungen reduzieren.

In der teleologischen Entfaltung des guten Lebens und der Forma-
lisierung ihrer Regeln klafft die Liicke der Tragik individueller Hand-
lungen und Entscheidungen. In der Kette der Konflikte und Kampfe
offnet sich u.a. im realen Vollzug von Gabehandlungen die Lichtung
der Friedenszustinde, die darauf verweisen, daf und wie ein gutes Le-
ben méglich ist. Eine Ethik, die zwischen diesen Zusammenhingen ver-
mittelt, ist durch jene dissonante Konsonanz gekennzeichnet, die auch
das Selbst der Lebensgeschichte prigt. Die Gabe des Lebens, die Gabe
eines durch den Anderen anerkannten oder angenommenen Lebens
und Selbstseins sowie das Zu-erkennen-Geben von Sinnangeboten pré-
gen das Selbst (als ein Anderer) und seine ethische Ausrichtung.

2.2) »Zuerst setzt ein anderer auf mich.« —
Sich und sein Wort geben

An der Schwelle zur Gabe als Verwirklichung des Friedenszustandes
wechselseitiger Anerkennung steht ebenso wie auch an der Schwelle

110 Paul Ricceur: Le Juste, a.a.0.S. 17.

164

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

zur politischen Institutionalisierung des Miteinanders das Versprechen:
die Fahigkeit, sein Wort zu geben. Es konstituiert die erste Stufe einer
Bindung sowohl zwischen den einzelnen Individuen, die sich in der Ga-
be wechselseitig anerkennen kénnen, als auch in einer kollektiven Di-
mension als Kern des Vertrages, also auch des Gesellschaftsvertrags.
Ricceurs Phidnomenologie des Versprechens laBt sich in mehrfacher
Hinsicht an die Denkfiguren der Gabe anbinden. Ich gebe in einem per-
formativen sprachlichen Akt mein Versprechen, ich gebe mein Wort.
Ich setzte mich damit in Verbindung zu einem Empfinger, demgegen-
iiber eine »Klausel des Wohltuns« besteht. [WdA 167] Das Versprechen
erhilt so die Dimension einer moralischen Bindung. Zudem kann neben
einer Handlung nur eine Gabe Gegenstand des Versprechens sein, denn
»der Sprecher verpflichtet sich, etwas zu tun bzw. zu geben«!", nicht
aber etwas zu denken, zu empfinden oder eine bestimmte innere Hal-
tung einzunehmen, sei es zu seiner Tat oder zum Empfinger seines
Versprechens: »Daher kann man nicht versprechen zu lieben«. [Ebd.]
Allerdings verpflichtet das Versprechen in der Verpflichtung gegeniiber
dem Anderen zugleich den Versprechenden dazu, ein spezifisches Ver-
hiltnis zu sich selbst zu entwickeln, welches eine zeitliche Differenz,
eine Verspitung des gehaltenen Wortes gegeniiber dem gegebenen
Wort impliziert: Um sein Wort iiber die Zeit hinweg halten und die
versprochene Tat oder Gabe in der Zukunft realisieren zu kénnen,
mufl der Versprechende auch sich selbst erhalten. Dieses Selbst iiber-
schreitet hier die Schwelle zwischen Idem- und Ipse-Identitat. Die Ipse-
Identitit des Versprechenden ist »eine Identitét, die ungeachtet ... und
trotz ... aufrechterhalten wird - trotz allem, was dazu verleiten kénnte,
sein Wort zu brechen«."? [WdA 168] Das Versprechen besitzt also eine
immense Bedeutung fiir den Ubergang von der Selbigkeit zur Selbstheit
im Modus einer sprachlichen Auflerung, in der sich der Versprechende
letztlich sowohl dem Empfinger seines Versprechens als auch sich selbst
gegeniiber erst wirklich als Selbst, als Ipse zu erkennen gibt. Man gibt
sich selbst mit seinem Wort — und zwar dem Anderen ebenso, wie man
sich selbst erst sein Selbst gibt.

Die Implikation der »Treue« und »Verld@lichkeit«, die »Vertrau-
ensdimension« [WdA 168f.], verbindet das Versprechen mit dem Mo-

M Kursivierung K. B.
"2 Die Punkte dienen hier nicht als Auslassungszeichen, sondern werden so von Ricceur
selbst verwendet.

165

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

dus der Bezeugung, der auch bei Marion noch einmal eine wesentliche
Rolle spielen wird.""®* Im Zeugnis geht es darum, »den Adressaten zu
tiberzeugen, das heift zu erreichen, daf er ssicher« ist«, und zwar ge-
koppelt an die »Selbstbezeichnung des bezeugenden Subjekts«. [WdA
169] Wer ein Zeugnis ablegt oder sein Wort gibt, der gibt damit zu-
gleich sich selbst als Zeugen oder Versprechenden zu erkennen, als
vertrauenswiirdig, bestindig, seine Identitit iiber alle Konflikte und
Versuchungen hinweg erhaltend. Es erdffnet sich eine dialogische Be-
ziehung, in der das Zeugnis erst dann vollstindig erscheint, wenn es
durch den Anderen auch angenommen wird. Der Zeuge fiigt seiner
Aussage eine »Beglaubigung« hinzu, die Aufforderung »Glauben sie
mir!«. [WdA 170] Das heiflt, wann immer ich etwas bezeuge oder ver-
spreche, ziele ich auf die Annahme meines gegebenen Wortes und finde
meine Ipseitdt erst vollstindig bestdtigt, wenn mein Gegeniiber mir
auch das entsprechende Vertrauen zuriickgibt, den Glauben an meine
Zuverlassigkeit und Bestiandigkeit. Ich gebe ihm mein Wort und er gibt
mir bis zu dessen Einlosung eine Art Vorschuf, einen Kredit seines
Vertrauens. Dieses Vertrauen beruht aber fiir Ricceur nicht auf der je-
weiligen, individuellen Beziehung zwischen demjenigen, der sein Wort
gibt und sich darin als Ipse zu erkennen gibt, und demjenigen, der das
Versprechen annimmt und ihm Kredit gibt, sondern »die Vertrauens-
dimension reicht weit iiber die Zufilligkeiten ihrer Praxis hinaus, in-
sofern sie habitualisiert und in einen institutionellen Zusammenhang
gestellt ist. [WdA 170] Bei der Zeugenaussage werden bestimmte fest-
gelegte Formen eingehalten. Sie ist ganz greifbar an Institutionen ge-
bunden, wenn ich vor Gericht oder bei der Polizei eine Aussage mache,
die dann auch entsprechend dokumentiert und archiviert wird, um ihre
Bindung iiber den Akt der Aussage hinweg zu verstarken. Jedes Zeug-
nis ist fiir Ricceur gebunden an »die Institution der Sprache, deren ge-

"3 In einer FuBnote verweist Ricceur in »Das Selbst als ein Anderer« auf die Nihe
zwischen Uberzeugung und Bezeugung und erklart: »Bezeugung: dies ist das PaBwort
dieses ganzen Buches«. [SaA 349, Anm. 84] Die Bezeugung soll zwischen dem Postulat
der GewifSheit des Cogito und seiner vollstindigen Herabsetzung vermitteln. [Vgl. SaA
321f] Auch Jean Greisch betont, dafl dieser Modus der Bezeugung den eigentlichen
Schliissel zur Ipseitit bildet, insbesondere im Hinblick auf die Fragestellung einer dem
Selbst entsprechenden Ontologie, in der Ricceur auf Spinozas essentia actuosa verweist
[vgl. SaA 382], die mit seiner Betonung der Fihigkeit zur Initiative in Verbindung zu
setzen ist. (Vgl. Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phénoménologiques vers
I'homme, a.a. 0. S. 300-304.)

166

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

wohnlicher Gebrauch eine stillschweigende Klausel der Aufrichtigkeit
oder, wenn man so sagen darf, des Wohlwollens einschlieBt: Ich will
gern glauben, daf} Sie meinen, was Sie sagen, — ich gebe Thren Worten
Kredit. [Ebd.] Auf diese Dimension von Kredit und Glauben in der
Sprache wird auch Derrida immer wieder hinweisen.

Fiir Ricceur laBt sich das Versprechen zusammen mit dem Verzei-
hen wie bei Hannah Arendt als eine Grundlage aller institutionellen
Bindungen verstehen: das Versprechen bindet, wihrend das Verzeihen
entbindet und ihr Wechselspiel macht es erst »méglich, dafl mensch-
liches Handeln iiberhaupt weitergeht«. [Ebd.] Ausgehend von Nietz-
sche, der den Menschen in seiner »Genealogie der Moral« als ein
»Thier ..., das versprechen darf«,""* bestimmt, 1at sich das Verspre-
chen gar als »das Menschlichste im Menschen« auffassen. [WdA 171]
Wenn die Fihigkeit zum Versprechen eine so wichtige Funktion besitzt,
in moralischer Hinsicht ebenso wie als Bindemittel aller Institutionen,
die wiederum die Bindung des Versprechens verstirken und bewahren,
und zudem als eine anthropologische Konstante oder ein Definitions-
merkmal des Menschen, dann gewinnt zugleich auch der Verrat als
Bruch der Treue und damit auch der Sicherheit der Ipse-Identitit an
Gewicht. Dieser »Fallstrick« in der »Bestindigkeit der Selbstbewah-
rung« bezieht sich insbesondere auf die moralische Dimension des Ver-
sprechens. [Ebd.] Auch bei Nietzsche ist die Betrachtung iiber das Ver-
sprechenkonnen als »Fort-wollen des ein Mal Gewollten« mit einer
»Mahnung zur Wachsamkeit« verbunden:

»[D]ie Art von Herrschaft des Selbst, die der Glanz der Selbstheit zu verkiin-
den scheint, kann auch dazu verfiihren, das Versprechen mit derselben Art
von Herrschaftsanspruch iiber den Sinn zu versehen, den auch die Erkenntnis
als Identifizieren von etwas im allgemeinen ... hat nihren kénnen. Deshalb ist
es ein dringliches Anliegen, in der Praxis des Versprechens selbst nach Griin-
den fiir eine innere Schranke zu suchen, die das Sich-selbst-Erkennen auf den
Weg wechselseitiger Anerkennung fithren kénnte«. [WdA 172£]

Ricceur fithrt an dieser Stelle Vorschlige zur Einschrinkung und Be-
grenzung des Versprechens an: Es gilt, gemessen an der Erkenntnis der
eigenen Fahigkeiten im Zusammenhang einer narrativen Identitit
»nicht zuviel zu versprechen«. [WdA 173] Es gilt, die Bestidndigkeit
des Selbst nicht mit der »eines halsstarrigen Willens« zu vermischen.

14 Friedrich Nietzsche: Genealogie der Moral. In: Kritische Gesamtausgabe, Bd. VI 2,
Berlin 1967. S. 307.

167

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

[Ebd.] Es gilt zudem, »die Reihenfolge zwischen Versprechendem und
NutznieBer umzukehren: zuerst setzt ein anderer auf mich und meine
Treue zu meinem Wort; und ich entspreche seiner Erwartung«.''* [Ebd.]
Ich bin also, in deutlicher Anlehnung an Lévinas, auch wenn ich ver-
spreche, zunichst antwortend und dem Anderen gegeniiber verant-
wortlich. Ich bin zudem immer schon eingebunden »in den Umkreis
der Versprechen ..., deren Nutzniefer ich war und noch bin« und die
als kollektive Ideale meine Kultur prigen. [Ebd.] »Auch diese setzte ich
fort und stehe in ihrer Schuld«. [Ebd.] Was hier die »verborgene Patho-
logie des Versprechenkénnens« einschrinken soll, dndert aber nichts
daran, daf auch das »Unterlassenkonnen«, die Méglichkeit, sein Wort
zu brechen, ebenso konstitutiv in die Definition des Versprechens ein-
geht wie schon bei Hegel. [Ebd.] Denn wenn ich das einmal gegebene
Wort automatisch und unausweichlich einlgsen wiirde, wiirde es eben
gerade nicht mehr der Vertrauensstruktur des Versprechens entspre-
chen bzw. die Gabe meines Wortes als Unterpfand wire ebenso la8lich
wie die Annahme seiner Glaubwiirdigkeit durch den Empfinger des
Versprechens.

In diesem Sinne ist auch die Bindung zwischen Gabe und Gegen-
gabe analog zur Bindung des Versprechens erst iiber die Moglichkeit
des Bruchs zu erkliren — iiber die >Liicke« zwischen den Individuen, die
sie iiberbriicken, indem sie einander eine Gabe reichen und darin ihre
Verbindung symbolisieren. Ist es gerade um diesen spezifischen Cha-
rakter der Bindung zu erhalten notwendig, auf die Moglichkeit einer
reinen Gabe zu insistieren, in der zwar auch der Gebende darauf setzt,
dafl der zur Antwort, zur Gegengabe gerufene Empfinger diese erwi-
dert, in der aber gerade dieses >Versprechen« nicht eingelést, nicht ein-
mal eingefordert, und die Gegengabe nicht gegeben wird? In jedem Fall
scheint Ricceurs Analyse des Versprechens den Versuch einer indirekte
Losung fiir die ritselhafte Kraft der Gabe anzubieten, denn die Darstel-
lung der Vertrauensbeziehung, in der das Selbst seine Selbstheit erst
eigentlich gewinnt, ist die Antwort auf eine Frage, die Ricceur analog
zur Formulierung der Frage nach der bindenden Kraft der Gabe bei
Marcel Mauss stellt: »Woher nimmt der, der punktuell ein Versprechen
ausspricht, die Kraft, sich zu verpflichten?«11¢ [WdA 168] Diese Kraft
ist fiir Ricceur die des »moralische[n] Bezugs« [ebd.], der sich in der

"5 Kursivierung K. B.
116 Kursivierung K. B.

168

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

dialogischen Struktur des Versprechens eréffnet, in der Verpflichtung
auf sich selbst, die aus der Verpflichtung gegeniiber dem Anderen er-
wichst. Es scheint ein » Versprechen vor dem Versprechen«« [ebd.] zu
geben, namlich das Versprechen sein Wort zu halten, analog dazu, wie
der Vertrag die Regel pacta sunt servanda voraussetzen mu§.

Woher aber kommt die » Treue« gegeniiber dem gegebenen Wort?
Aus der Selbstheit, aus »einem Willen zur Bestindigkeit und Bewah-
rung seiner selbst, der sein Siegel setzt auf eine Lebensgeschichte, die
den Wechselfillen des Lebens und der Unbestandigkeit des Herzens
ausgesetzt ist.« [Ebd.] Vorauszusetzen ist also jener Wille (oder jenes
Begehren) zur Selbstheit, zur Ganzheit des eigenen Lebens, zur Exi-
stenz und zum Sein, der uns veranlaf3t unsere Identitit »ungeachtet ...
und trotz ...« aufrechtzuerhalten [s.0.] und der sich fiir Ricceur gemaf3
seiner urspriinglichen ontologischen Implikation nicht nur in unseren
Bezeugungen, sondern in all unseren Zeugnissen ausspricht. Die ritsel-
hafte Kraft der Bindung des Versprechens scheint also aus dem gegebe-
nen Wort in das Selbst als Ipse verlagert zu werden, das sein Wort gibt,
um sich darin als es selbst zu erhalten. Dennoch kann diese Bindung
nicht ohne die Vermittlung des gegebenen Wortes wirksam werden.
Ein nicht ausgesprochenes Versprechen ist im Grunde kein echtes Ver-
sprechen, sondern bleibt mein eigenes, innerliches Vorhaben. Die ei-
gentliche Bindung des Versprechens erschopft sich nicht vollstindig im
Willen zum Selbstsein, der den Versprechenden motiviert, sich und sein
Wort zu (er)halten. Sie erwichst aus der Verpflichtung gegeniiber dem
Anderen, der mein Versprechen einfordert, und in der Vermittlung
iiber das gegebene Wort. Die Bindungen sowohl des Versprechens als
auch der Gabe, denen weiterhin der Rest eines Rétsels anhaftet, liegen
fiir Ricceur immer schon in einer Beziehung des >Einanders, des Ein-
ander-verpflichtet-Seins und der Verantwortung. Sie liegen zwischen
uns, in einer Trias zwischen dem Versprechenden, demjenigen, dem
versprochen wird, und dem gegebenen Wort, die der Trias von Geber,
Empfianger und gegebener Sache entspricht. Auch das Selbst, das sich
selbst aus seinem gegebenen Wort empfingt, kann dies nur in der Be-
ziehung und Vermittlung, also auch nur in einem Miteinander — und
zwar in einem institutionalisierten Miteinander —, das sich nicht im
Kampf und im Gegeneinander erschépft.

169

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs
2.3) Einander vergeben, einander lieben

Auf der anderen Seite des Versprechens steht in der zeitlichen Ausrich-
tung auf die Vergangenheit die Moglichkeit, einander zu vergeben.
Wihrend uns das Versprechen bindet, 18t sich die Vergebung als die
Moglichkeit verstehen, uns von einer Handlung, einer Verantwortung
bzw. von einer Schuld zu entbinden. Voraussetzung fiir die Méglich-
keit, von der Schuld fiir eine Handlung entbunden zu werden, ist zu-
nichst einmal die Annahme der Verantwortung fiir das eigene Handeln,
das als ein Eigentum oder Besitz erscheint. Auch der Handelnde als
ppovepog vollzieht, wie bereits erlautert, eine »Wiederaneignung seiner
eigenen Uberlegungen«. [SaA 119]

Ich komme noch einmal auf die Frage zuriick, was eine 6konomi-
sche Terminologie der Zurechnung als Aneignung fiir das verantwort-
liche Selbst bedeutet, um dessen Unaustauschbarkeit es Ricceur in sei-
ner Theorie der Gabe geht. Diese Frage 1aft sich hier erweitern: Bleibt
eine Handlung, die ich wie ein Eigentum in Besitz genommen habe,
nicht doch immer auch wieder iibertragbar, so daf ich sie letztlich abge-
ben oder weitergeben kann, wenn ein Anderer sie mir abnimmt und mir
im Austausch die Gabe der »Vergebung« zu Teil werden 148t? Und ist so
auch die Ipseitit des verantwortlich Handelnden einer gewissen Oko-
nomie iiberantwortet? Ricceur mochte in seinen Betrachtungen der Ver-
gebung oder des Verzeihens deutlich machen, daf darin bereits die rein
reziproke Austauschbeziehung iiberschritten wird.

Auch die Vergebung verlangt, der grundlegenden Denkbewegung
Ricceurs folgend, einen Umweg. Sie kann sich erst in einem »schweren
Verzeihen [oubli difficile] « erfiillen, in einem »aktiven Vergessen«, das
gegen den Widerstand des Erinnerns vollzogen wird.'” Das Verzeihen
muf »zunéchst auf das Unverzeihliche gestofSen« und »durch das Wag-
nis einer Bitte um Verzeihung und - schlimmer noch - einer Zuriick-
weisung hindurchgegangen« sein.!® Auch die Gabe beinhaltet wesent-
lich ein solches Wagnis: das Risiko zuriickgewiesen und nicht erwidert
zu werden. Es bedarf fiir die Vergebung zudem der » Vermittlung durch
ein anderes Bewuf3tsein« und zwar durch das des Opfers, welches nicht
das ihm Angetane vergessen kann, sondern allenfalls »die Schuld, deren

Y7 Paul Ricceur: Das Ritsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen — Verzeihen.
Ubers. von Andris Breitling und H. R. Lesaar, Gottingen 1998.
18 Ebd., S. 145 und S. 147.

170

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Last das Gedichtnis und folglich auch das Vermégen lahmt, sich auf die
Zukunft zu entwerfen«."" Das Verzeihen, das einen solchen Umweg
einschlagt, ist eines, »welches die Tragik des Handelns ernst nimmt«
und nicht mehr versucht, »auf der Ebene einer berechenbaren Bilanz
ein Sollsaldo zu léschen«, sondern die »Knoten zu entwirreng, die sich
aus den Verstrickungen und Schwierigkeiten unserer Entscheidungen
und Handlungen ergeben.'® Soll und Haben, Schuld und Unschuld las-
sen sich angesichts dieser Verstrickungen nicht eindeutig bilanzieren
und in ein Rechnungsbuch eintragen. Es geht um eine Vergebung, wel-
che anerkennt, daf8 Schidden verursacht werden konnen, die nicht wie-
dergutzumachen sind. Das Nichtwiedergutzumachende wird als ein
Unvordenkliches angenommen. In dieser Akzeptanz wird der Rache-
kreislauf der Vergeltungen durchbrochen, analog zur Bewegung, in
der die Gabe den Kreislauf der 6konomischen Entgeltung aufbrechen
soll.

Maglich erscheint dieser Ausbruch aus den Kreisen der Rache und
Vergeltung fiir Ricceur durchaus auch, allerdings mit gewissen Vor-
behalten, durch einen Prozefl des Zu-erkennen-Gebens. So verweist er
auf die Titigkeit der »Kommission fiir Wahrheit und Versshnung« in
Stidafrika, die zwischen 1996 und 1998 versuchte, Zeugnisse iiber das
Unrecht der Apartheid zu sammeln, um ein Verstehen an die Stelle der
Rache zu setzen und eine Art gesellschaftlicher xa9apot¢ in Gang zu
bringen. [Vgl. GGV 740ff.] Den schwierigen Umweg der Vergebung
gehen heifit fiir das schuldig gewordene Selbst: »Die ungetilgte Schuld
akzeptieren; akzeptieren, daff man ein zahlungsunfhiger Schuldner ist
und bleibt; akzeptieren, dafl es Verlust gibt; an der Schuld selbst Trauer-
arbeit leisten«.'! Es geht also in gewisser Weise um eine Annahme
dessen, was nicht annehmbar ist. Was der Umweg iiber die Denkfigur
der Gabe im Kontext der Vergebung leistet, ist fiir Ricceur insbesondere
die Moglichkeit, eine »Wiirde des Nehmens« zu erlernen. 122

Zu beachten ist, dal Ricceur generell von einem existenziellen
Schuldbegriff ausgeht, der sich der Eintragung in ein Bilanzbuch von
vornherein widersetzt. Die Schulderfahrung bildet wie bei Karl Jaspers
eine Grenzsituation und zugleich eine urspriingliche Gegebenheit fiir

19 Ebd., S. 145.
120 Ebd,, S. 153.
121 Ebd,, S. 155.
22 Ebd., S. 152

171

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

die menschliche Existenz und damit auch fiir die menschliche Reflexion:
»Sie gibt ihr zu denken«. [GGV 703] Heideggers Schuldbegriff, der
zunichst auf die jemeinige Geworfenheit und das Sein zum Tode be-
grenzt ist, wird bei Riceeur entfaltet zu einem »Schuldigsein und Ver-
antwortlichkeit« umfassenden und eben dadurch »michtigen Appell an
jeden, gemif seinen eigensten Moglichkeiten zu wihlen und seine Auf-
gaben in der Welt zu erfiillen.« [ZuE III 109] Der »Generationsgedan-
ke« im Hintergrund des geschichtlichen Denkens erinnert daran, daf3
immer wieder »die Lebenden den Platz der Toten einnehmen« und so
zu »Uberlebenden« werden. [ZuE III 183]'2* Angesichts dieser >Uber-
lebensschulds, die sich auch im bei Mauss beschriebenen Opfer fiir die
Ahnen ausdriickt, 1aBt sich jedoch fragen, ob diese nicht in der natiir-
lichen Folge der Generationen selbst den Platz >freigeben, den dann die
Lebenden einnehmen kénnen. Schuldig ist das menschliche Selbst noch
grundlegender, weil er dem (abwesenden oder anwesenden) Anderen
immer schon eine Antwort schuldig ist — das >Me voicic der Ethik von
Emmanuel Lévinas. Ricceur will die existenzielle Verschuldung in eine
anwendbare Theorie des Handelns iibersetzen und auf den Bereich der
zukiinftigen Méglichkeiten hin 6ffnen. Bekenne ich mich zu der Schuld
an einer konkreten Handlung, die ich mir zuschreibe, so erkenne ich
mich zugleich selbst wie Odipus zwischen »Actio und Passio«, als Han-
delnder und von der eigenen Handlung Betroffener. [GGV 705] Das
Schuldbekenntnis und die Bitte um Vergebung sind Auflerungen eines
»Wunsches nach Integritit«, der fiir Ricceur Teil »des Verlangens nach
Sein und des Strebens nach Existenz« ist, die auch in der Bindung des
Versprechens mit am Werk sind. [GGV 706] Zu beachten ist dabei die
Gefahr, sich als Titer zugleich bereits als >Opfer der Umstinde« zu er-
kennen zu geben, dem wiederum die haufig so deutliche Scheu der Op-
fer gegeniibersteht, sich als solche zu erkennen zu geben, ohne sich fiir
das Erlittene indirekt mitschuldig zu fithlen. Es ist also wichtig, in
einem ersten Schritt die Positionen von Tater und Opfer klar zu tren-
nen, um ihnen dann zu erméglichen, tiber diese Festlegung auch wieder
hinauszugehen.

Noch einmal hervorzuheben ist, dafl Ricceurs Argumentation

12 So besteht auch die eigentliche Arbeit des Erzihlens und Erinnerns fiir Ricceur darin,
»einer Schuld gegeniiber den Toten, gegeniiber den Menschen aus Fleisch und Blut,
denen in der Vergangenheit wirklich etwas zugestofen ist«, gerecht zu werden. [ZuEIII

190]

172

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

nicht in einer Austauschbeziehung zwischen einer Bitte um Vergebung
und der daraufhin erfolgenden Vergebung stehen bleibt. Die »Ordnung
des Austauschs« als »Ordnung von Beschuldigung und Strafe« [GGV
731], die auf einer politischen und institutionellen Ebene wirksam sein
muf3, wird in der eigentlichen Vergebung iiberschritten, die »durch ihre
Beziehung zur Liebe dem Politischen fernsteht« [GGV 750] und zudem
eine starke religiose Konnotation besitzt. Ricceur versucht nun iiber die
Figur der Gabe »aus der horizontalen Tauschbeziehung heraus die
Asymmetrie einer vertikalen Beziehung wiederzugewinnen, wie sie
der urspriinglichen Gleichung der Vergebung innewohnt«, und zwar
verlegt »ins Innere der Selbstheit«. [GGV 701] Das Modell der Gabe,
auf das er hier zuriickgreift, scheint also genau jener internalisierten
vertikalen Gabestruktur zu entsprechen, die fiir Hénaff historisch das
urspriingliche Modell der zeremoniellen Gabe ablést. Die vertikale
Asymmetrie eréffnet sich fiir Ricceur zwischen der Tiefe der Schuld
und des Schuldbekenntnisses und der Héhe der Vergebung und sie er-
offnet sich zugleich, wie hier impliziert scheint, mitten in uns.

Wenn die Hohe der Vergebung sprachlich erfafSt werden soll, so
kann dies fiir Ricceur nur im »Hymnus« gelingen, der besagt: »Es gibt
die Vergebung wie es die Freude gibt, wie es die Weisheit gibt, den
Wahnsinn, die Liebe. Die Liebe vor alleme, die Paulus im Hymnus des
ersten Korintherbriefes in ihrer Unhintergehbarkeit und vollkom-
menen Unbedingtheit besingt. [GGV 712] Dieses »es gibt«, das
Ricceur hier explizit auch auf deutsch zitiert, weist darauf hin, daf3 es
sich bei der Vergebung und bei den Friedenszustinden, die als »Philia
(im aristotelischen Sinn), Eros (im platonischen Sinn) und Agape (im
biblischen und nachbiblischen Sinn)« [WdA 275] alle »zur selben Fami-
lie« [GGV 712] der Liebe gehoren, um ebenso urspriingliche Gegeben-
heiten handelt wie bei der Schuld. Die Liebe wird bei Paulus zu einer
Gabe, die den »Weg der Vortrefflichkeit (via eminentiae)« eréffnet und
damit den »Weg dessen, was alle anderen Gaben iibersteigt.« [WdA
713] Diese Gnadengabe geht dem Erkennen und der Reflexion voraus:
»Und wenn ich prophetisch reden konnte und alle Geheimnisse wiiSte
und alle Erkenntnis hitte ... hitte aber die Liebe nicht, wire ich nichts«.
[1 Kor. 13.2] Als Schwester — oder Tochter — der Liebe bildet die Ver-
gebung eine »auf einem unbedingten Imperativ beruhende unendliche
Forderung« [WdA 714], die Ricceur in besonderem Mafle bei Derrida
ausgesprochen sieht:

173

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

»In dieser Hinsicht hat Jacques Derrida, mit dem ich mich hier treffe, recht:
Die Vergebung wendet sich an das Unverzeihliche, oder sie ist nicht. Sie ist
unbedingt, sie kennt keine Ausnahme oder Beschrankung. Sie setzt keine Bit-
te um Vergebung voraus: >Man kann oder sollte nur vergeben, es gibt nur
Vergebung — wenn es sie denn gibt —, wo es Unverzeihbares gibt««.1¢

Mit Derrida verweist Ricceur auf zwei Probleme dieser unendlichen und
radikalen Forderung nach Vergebung. Einerseits ist sie historisch aus
einem begrenzten kulturellen Bereich, dem Erbe der abrahamitischen
Religionen, abzuleiten und damit zunichst einer noch nicht erreichten,
sondern »angestrebten Universalitit« zuzuordnen. [GGV 714] Da aber
alle Universalien fiir Ricceur, wie bereits mehrfach erliutert, inchoativ
bleiben, diirfte fiir ihn hierin eigentlich keine wesentliche Einschrin-
kung bestehen. Zu fragen wire, ob es die Anerkennung einer noch nicht
erreichten Universalitit nicht auch innerhalb der abrahamitischen Re-
ligionen selbst gilt, in denen zwar die Gebote universelle Giiltigkeit
beanspruchen, stets aber verbunden sind mit einer teleologischen Be-
wegung zu einer noch ausstehenden, noch nicht realisierten Vervoll-
kommnung ihrer Realisierung. Sie sind geboten, gerade weil sie nicht
automatisch befolgt werden. Auch Paulus verweist auf eine erst noch
anzustrebende Universalitit im Hinblick auf die Vervollkommnung der
Erkenntnis: »Jetzt erkenne ich unvollkommen, dann aber werde ich
durch und durch erkennen, so wie ich auch durch und durch erkannt
worden bin«. [1 Kor. 13.12] Die menschliche, weltliche Erkenntnis ist
gegeniiber der universalen gottlichen stets nur inchoativ. Tatséchlich ist
es fiir Ricceur wesentlich seine eigene christliche Pragung, aus der seine
Philosophie die »StoBkraft der Hoffnung« der »eschatologischen Idee«
gewinnt, die allerdings im Durchgang durch die philosophische Refle-
xion auf eine »schiichterne< Hoffnung« reduziert wird.’?* Ob es sich
nun aber um eine sto8kriftige oder eine schiichterne Hoffnung handelt,
verweist doch der Begriff der Hoffnung selbst auf eine Inchoativitat, in
der sich die Universalitit noch nicht erfiillt hat.

Derrida geht es hier allerdings darum, auf die Pluralitit der reli-
giosen Praktiken und Gebote hinzuweisen, die parallel zueinander be-

1% Derrida wird hier zitiert aus einem Gesprich mit Michel Wieviroka: Jahrhundert der
Vergebung. In: Lettre International, Nr. 48, Berlin 2000. S. 10-18. Hier S. 11.

135 Paul Ricceur: Geschichte und Wahrheit, a.a.O., S. 36. Zur Rolle der Hoffnung und
ihrer religiésen Dimension bei Ricceur: Jean Greisch: Paul Ricceur. Litinérance du sens,
Grenoble 2001. S. 397-434.

174

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

anspruchen, den jeweils besten Weg zur Universalitit anzustreben,
auch wenn dieser zunichst nur ein Weg bleiben mag, und die dabei
nicht alle gleichermaflen das Gebot der Verzeihung zu einem Kernsatz
erheben. Zum zweiten verweist Derrida auf die Gefahr der Inszenie-
rung und Mechanisierung von Ritualen und Prozeduren der Vergebung
und Reue. Jede Bindung an einen Zweck verhindert fiir ihn eine reine
Vergebung, diese »sollte Ausnahme und auflergewdhnlich bleiben, als
Erprobung des Unméglichen: als ob der gewdhnliche Lauf der histori-
schen Zeitlichkeit unterbrochen wiirde«.?® Eine so geartete reine Ver-
gebung entspricht Derridas Modell der reinen Gabe und ihrer Augen-
blicklichkeit, das spater noch genauer erldutert werden soll. »Dieser
>Erprobung des Unméglichen«, so Ricceur, »miissen wir uns ... stel-
len.« [GGV 716]

Die Vergebung als Grenzfigur des Unmaéglichen kann fiir Derrida
nicht mehr als Entbindung des Handelnden von seiner Handlung be-
trachtet werden. Es wiirde dann schon einem anderen Subjekt vergeben
werden, ndmlich dem um Vergebung Bittenden und nicht mehr dem
eigentlich Schuldigen, dessen Schuld eben in der Handlung besteht,
die ihm zuzuschreiben ist. Ricceur erkennt die Schwierigkeit dieser Pro-
blematik an und beantwortet sie mit seiner Konzeption des Selbst als
homme capable: die Fahigkeit 1Bt sich von der Handlung trennen.
Ausgegangen wird davon, »daf3 sich die Fihigkeit des moralischen Sub-
jekts zum Engagement nicht in ihren diversen Manifestationen im Lauf
der Welt erschépft«. [GGV 755] Ein Weiterhandeln und Andershandeln
bleibt méglich. Am Grunde der Vergebung wiederholt sich der » Akt des
Vertrauens«, der auch dem Versprechen seine Kraft gibt, ein »Kredit,
der den Erneuerungsmaglichkeiten des Selbst eingeraumt ist, das sich
nicht nur in seine Vergangenheit, sondern auch in seine Zukunft er-
streckt und tber die Fahigkeit im Modus der Modalitit als Triger von
Moglichkeiten bestimmt wird. [Ebd.] Auch im Hinblick auf die Ver-
gebung stellt Ricceur ebenso wie im Bezug auf das Versprechen eine
Frage, die sich an Mauss’ Frage nach der Kraft der gegebenen Sache
orientiert: »Welche Kraft befihigt dazu, das Wort der Vergebung zu
erbitten, es zu gewihren, es zu empfangen?« [GGV 744] Der »Mut zur
Bitte um Vergebung« scheint hervorzugehen »aus unserem Vermégen,
den Lauf der Zeit zu beherrschen«, aus unserem Vermdgen, anders zu
werden und fiir die Zukunft einen Neuanfang zu versprechen, wenn wir

126 Jacques Derrida: Jahrhundert der Vergebung, a.a. 0., S. 10.

175

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

aus der Entbindung von unserer Schuld die Freiheit dazu erhalten.
[GGV 745]'¥ Wer sich in dieser Bitte als Téater zu erkennen gibt, kann
also nicht bei einer riickwirkenden Rechtfertigung seiner Taten stehen-
bleiben, sondern muf auf diese Méglichkeit zum Neuanfang hinweisen.

Die Mythen und religiésen Erzihlungen, die vom Verlust der Un-
schuld als Ursprungsereignis in symbolischer Vermittlung erzihlen,
halten fiir Ricceur »die Méglichkeit einer anderen Geschichte offen,
die jeweils durch den Akt der Reue eréffnet und durch all die Einbriiche
von Giite und Unschuld in den Lauf der Zeit akzentuiert wird«. [GGV
757] So erdffnet sich zwischen dem bindenden Wort des Versprechens
und dem entbindenden Wort der Vergebung eine »Formel dieses be-
freienden Wortes ...: Du bist besser als deine Taten«. [GGV 759] Das
eigentliche Ziel der Vergebung als Entbindung wire »[d]er Schuldige,
der in die Lage versetzt wird, noch einmal neu zu beginnen«. [GGV
754]'8 Das Verhiltnis von Vergebung und Reue bleibt fiir Ricceur ein
unauflésbares Paradoxon, dem eine »Grammatik des Optativs« zu be-
gegnen hat. [GGV 759] Fiir die Vergebung wird optiert, sie kann nicht
erzwungen oder erkauft werden. Die Vergebung ist nicht nur in einer
Analogie zur Denkfigur der Gabe zu entwickeln, sie ist selbst iiber das
Entbinden und Aufheben hinaus auch ganz wesentlich ein Geben: in
der Vergebung wird der Schuldige »selbst ... seinem Handlungsver-
mogen und das Handeln ... seiner Fortsetzbarkeit zuriickgegeben«.1??
[Ebd.] So wiirde also der homme capable, der fiir Ricceur ebenso grund-
legend auch ein homme faillible'® ist, sich selbst nicht nur aus der An-
erkennung, sondern auch aus der Vergebung immer wieder von neuem

127 Einen Ansatzpunkt fiir diese Konzeption findet Ricceur bei Kant, bei dem neben dem
radikalen, wurzelhaft im Menschen angelegten Hang zum Bésen, der sich in der Verkeh-
rung der Maximen &ufert, mit denen die Willkiir sich Regeln fiir den Gebrauch der
Freiheit setzt, gleichberechtigt eine urspriingliche Anlage zum Guten die Natur des
Menschen bestimmt. [Vgl. GGV 756] Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Gren-
zen der bloflen Vernunft. In: Werkausgabe in 12 Bianden, hrsg. von W. Weischedel,
Bd. VIII, Wiesbaden 1956.

1% Auch in dieser Hinsicht orientiert sich Ricceur deutlich an Kants »Religion innerhalb
der Grenzen der bloflen Vernunft« (a.a.Q.), in der dieser die mogliche »Revolution in der
Gesinnung des Menschen« sogar als »Wiedergeburt« charakterisiert [AA 47] und nicht
nur auf die Méglichkeit, sondern auf die »Pflicht, sich zu bessern« verweist. [AA 41] Die
Vergebung durch das Opfer beriicksichtigt Kant jedoch nicht.

1% Kursivierung K. B.

¥ Diese Bestimmung des fehlbaren Menschen vollzieht Ricceur in: Ders.: Philosophie
de la volonté. Finitude et culpabilité I. L'homme faillible, Paris 1960.

176

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

selbst empfangen. Dennoch zeichnet sich dieses angenommene Selbst
gerade dadurch aus, daR es nicht rein passiv zu verstehen ist, denn das
Selbst, das empfangen, antwortend, anerkannt oder Gegenstand der
Vergebung ist, ist fiir Ricceur stets durch seine Fahigkeiten und Mog-
lichkeiten bestimmt, durch seine Begabung zum Anfangenkénnen, die
die Geschlossenheit der zirkularen Struktur tiberschreitet.

Der Rachekreislauf kann durchbrochen werden, weil die Schuld als
nichtwiedergutzumachende anerkannt wird, aber auch, weil sie nicht
zwanghaft wiederholt werden muf3. Der Schuldige kann seine Schuld
tiberschreiten und den Kreis verlassen. Und auch das Selbst, das zum
Opfer der Handlung eines Anderen gemacht wird, ist niemals auf eine
Passivitit reduzierbar, da ihm die erste Initiative zur Vergebung obliegt.
Diese komplexe Verschrinkung zwischen Aktivitdt und Passivitdt, die
eine geschlossene Kreisstruktur des Austauschs iiberschreitet, soll nun
noch einmal in der Denkfigur der Gabe deutlicher werden. Bildet ein
wesentliches Merkmal des hybriden Charakters der Gabe die Ver-
schrankung von Verpflichtung und Spontaneitit, so vereint >die Gabe«
als Uberbegriff bereits den bindenden und entbindenden Charakter von
Versprechen und Vergebung in sich. Allerdings ist gerade in der Ver-
gebung die Spontaneitdt und Freiheit, anders zu werden und zu han-
deln, bereits in die komplexen Bindungen von Schuld und Verpflich-
tung verstrickt, die auch im Hinblick auf die vielleicht nur scheinbar
unmittelbar >vorgegebene« Freiheit, zu geben, beriicksichtigt werden
sollte. Durch diese Beriicksichtigung laft sich ein zu idealistisches und
romantisches Verstindnis der Gabe verhindern, ebenso wie umgekehrt
das Insistieren auf jene Freiheit zum Neubeginnen ein zu pessimisti-
sches, schuldbehaftetes Menschenbild abweisen soll.

3) Einander (zu erkennen) geben

3.1) Die Paradoxien der Gabe — von der Gegenseitigkeit der
Tauschbeziehung zur Wechselseitigkeit

Der Umweg iiber die Denkfigur der Gabe eroffnet fiir Ricceur im Hin-
blick auf die Vergebung die Moglichkeit, einen Tausch zu denken, »der
die Polaritit der Extreme wahrt«, die sich in der »scheinbaren Inkom-
mensurabilitit zwischen der Unbedingtheit der Vergebung und der Bit-
te um Vergebung« als ihrer Ausgangsbedingung eroffnet, und der diese

177

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Polaritit zugleich iiberwindet. [GGV 744] Die Gabe soll das Modell fiir
eine Relation und Wechselwirkung bilden, die eine Asymmetrie zwi-
schen durch ein Paradox voneinander getrennten Polen iiberbriickt,
ohne die Kluft zwischen ihnen aufzuheben oder zuzuschiitten. Auch
im Umgang mit dem Begriff der Gabe greift Ricceur auf die lexikalische
Definition zuriick: »Der Robert sagt folgendes: >Geben: jemandem in
freier Absicht oder ohne etwas zuriickzuerhalten eine Sache iiberlassen,
die man besitzt oder deren Nutznieler man ist«.*! Der Schwerpunkt
dieser Definition liegt bereits »auf der Abwesenheit von Gegenseitig-
keit«, also Reziprozitit, womit eine hichstmégliche Asymmetrie zwi-
schen dem Gebenden und dem Empfinger der Gabe vorausgesetzt
wird. !

Demgegeniiber sieht Ricceur bei Marcel Mauss die Alternative
einer Gabe, die sich nicht »jenseits allen Austauschs«'® zutrigt und
eine vollkommene Ausblendung der Erwiderung benétigt, um ihre
Reinheit als Gabe zu bewahren. Sie wird durch die Kritik des kommer-
ziellen Tauschs in Mauss’ »Moralischen Schlufifolgerungen« allein
»dem Kalkiil, dem Nutzen«, dem Interesse und der kommerziellen Aus-
pragung des Austauschs entgegengesetzt.’** So kénnen die Kritikpunk-
te zuriickgewiesen werden, das Gesetz des do ut des berechne und er-
zwinge die Erwiderung, der Geber gewinne aus seiner Gabe eine
Uberlegenheit gegeniiber dem Empfinger, welcher wiederum in einen
Schuldner verwandelt und von der Last seiner Schuld erdriickt werde.
Wie sich zeigen wird, trifft sich dies im Wesentlichen mit den Kritik-
punkten Derridas, auf den Ricceur hier indirekt zu antworten scheint.
Was Mauss demgegeniiber zu denken erméglicht, ist fiir Ricceur keine
radikale Alternative zum Tausch, sondern »eine hohere Form des Aus-
tauschs«, der die Ebene des Interesses iiberschreitet.' Fiir Ricceur bil-
det »[d]as absolute Mafl der Gabe ... die Feindesliebe«, die auch im
biblischen Kontext auf die Idee zuriickgeht, daf eine Liebe, die um die
Erfiillung in der Erwiderung weif3, nicht vollstindig ist."* Dennoch ist
sie durchaus mit der Hoffnung auf eine spezifische Form der Erwide-

3 Paul Riceeur: Das Riitsel der Vergangenheit, a.a.0., S. 149.

132 Ebd

1 Ebd.

13 Ebd.

1% Ebd., vgl. Abschnitt A. . 2.1 meiner Untersuchungen zum >Interesse< bei Mauss.
1% Vgl. Luk 6, 32-7. Es heifSt dort u.a.: »Wenn ihr nur die liebt, die euch lieben, welchen
Dank erwartet ihr? Auch die Siinder lieben die, von denen sie geliebt werden. ... Ihr aber

178

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

rung verbunden: »Was man von der Liebe erwartet, ist, daf8 sie den
Feind in einen Freund verwandelt«.'”” Diese Erwiderung ist nicht rezi-
prok. Der Empféanger gibt nicht einfach direkt eine gleichwertige Gabe
zuriick, die von ihm selbst losgeldst ist. Er selbst wird verwandelt. Er
wird vom Feind zum Freund. Das heift nicht, daf8 er durch einen An-
deren ersetzt wiirde, sondern daf er selbst in seinem Verhiltnis zum
Gebenden anders wird und nun, durch die Annahme der Gabe ver-
indert, seine Freundschaft anbieten kann.

Die andere Ebene des Austauschs »zwischen Nehmen und Geben,
zwischen Geben und Nehmen« soll durch die »Tugend der Bescheiden-
heit« erreicht werden, in der die »Wiirde des Nehmens« geachtet wird,
und durch die »Tugend des GroSmutes«, die in der Gabe den Empfin-
ger achtet.’® Die Logik der Gegenseitigkeit (réciprocité), die den ko-
nomischen Tausch bestimmt, soll so in eine Wechselseitigkeit (mutua-
lité) iiberfithrt werden, die auch die echte wechselseitige Anerkennung
ermoglicht. Die Logik der Gegenseitigkeit als Reziprozitat — Ricoeur
entlehnt diese Terminologie hier von Mark Rogin Anspach 1% setzt in
der Ordnung des Austauschs immer ein transzendentes Drittes voraus,
»selbst wenn es nichts anderes als das Verhiltnis selbst ist, das dabei als
vollgiiltiger Akteur auftritt«'¥’, indem es beispielsweise als hau benannt
wird. Fiir Anspach ist der »Kreislauf der Rache ... eine Erfahrung, wih-
rend der Kreislauf der Gabe lediglich in der Theorie des modernen Be-
obachters archaischer Gesellschaften existiert.« [WdA 286]*" Der
Rachkreislauf folgt einer nicht explizit formulierten aber allen Akteu-
ren dennoch bewufiten Regel, die die Akteure selbst zu »anonymen
Agenten eines Systems« macht. [Ebd.] Aus dieser Perspektive wird das,
»[w]as >zwischen« den Akteuren geschieht ... der Selbstreferentialitit
... eines autonomen Systems untergeordnet«. [Ebd.]

Die eigentliche Unterscheidung zwischen Gegenseitigkeit und
Wechselseitigkeit ist fiir Ricceur eine Unterscheidung der Perspektive

sollt eure Feinde lieben und sollt Gutes tun und leihen, auch wo ihr euch nichts erhoffen
konnt.« Motive der Feindesliebe finden sich auch im Alten Testament.

7 Paul Ricceur: Das Ratsel der Vergangenheit, a.a.0., S. 151.

138 Ebd.

139 Mark Rogin Anspach: A charge de revanche. Figures élémentaires de la réciprocité,
Paris 2002.

10 Ebd., S. 5. Zitiert nach der deutschen Ubersetzung in WdA 284.

"1 Zwischen Rachekreislauf und Gabekreislauf wird hier das religiose Opfer angesetzt,
als Alternative dazu, das Gegeniiber in einem Akt der Rache zu titen.

179

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

des Betrachters: Der Theoretiker der Gegenseitigkeit stellt sich selbst an
den Platz eines Dritten, eines neutralen Beobachters, um die Regeln des
Austauschs freizulegen und den Zugriff auf eine Metaebene zu gewin-
nen, »auf der sich jenes Dritte befindet, das den Tausch als ein transzen-
dentes Ganzes verkorpert«, wihrend doch das hau dieses Dritte zwar
erahnt, aber in der gegebenen Sache und damit mitten in der Bewegung
von Gabe und Gegengabe ansiedelt.' Auch Claude Lévi-Strauss geht
es in seiner Einleitung zu Mauss’ Essay darum, den Ausdruck hau
durch seine Verschiebung in das Register des UnbewufBten gemif den
»Regeln des symbolischen Denkens« zu analysieren. [WdA 283] Unter
der symbolischen Ebene ist dann die »einfache Tauschregel« verborgen,
die der Wissenschaftler freilegt, wenn er versucht »das Gesellschaftliche
auf ein kalkulierbares Universum von Regeln zu reduzieren.« [Ebd.]
Erst von der Warte des Theoretikers aus, der zwei Ebenen unterschei-
det, ndmlich die der formalisierten »Gegenseitigkeitsregel« und die der
faktischen »Transaktion zwischen Individuen«, wird das Ritsel der Ver-
pflichtung zur Gegengabe zu einem Paradoxon und der Kreis zwischen
Gabe und Gegengabe wird als double bind wieder zu einem Teufelskreis
ohne Ausweg: die durch die Regel verpflichtende Gegengabe zerstort
die Voraussetzung einer Interesselosigkeit und Uneigenniitzigkeit der
ersten Gabe. [WdA 286] Die Idee, daf8 die Anerkennung und Erwide-
rung der Gabe ihren Charakter als reine Gabe auflést, geht aus der Ver-
mischung der beiden Ebenen — der Regel der Gegenseitigkeit aus theo-
retischer Beobachterperspektive und des realen Gabegeschehens aus der
Perspektive der Beteiligten — hervor, indem der Automatismus der Zir-
kulation schon in den urspriinglichen Akt des Gebens hineingedacht
wird."® Wird dabei (wie bei Derrida) die These aufgestellt, daf8 das
(An)Erkennen der Gabe als Gabe diese bereits zerstort, so geht es dabei
eigentlich um das Erkennen der Zirkulationsregel, die in ihr impliziert
ist. Damit stellt sich die Frage, ob nicht ein anderes Anerkennen der
Gabe als Gabe durchaus moglich bleibt, ohne sogleich ihre Zerstorung

142 Ebd., S. 45. Zitiert nach WdA 287.

143 Kathrin Busch betont in ihrer Arbeit zur Gabe bei Derrida, daf bereits Bourdieu die
»Ambivalenz des Gabentausches ... aus der Unvereinbarkeit zweier Perspektiven erklart:
wihrend die Beteiligten der Ansicht sind zu geben, tauschen sie aus dem Blickwinkel
eines Dritten«. (Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques
Derrida, Miinchen 2004. S. 31) Fiir Ricceur besteht der richtige Umgang mit dieser Am-
bivalenz gerade darin, die Beobachterperspektive nicht iiber die Perspektive der Beteilig-
ten zu stellen.

180

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

zu implizieren — ein Anerkennen, das nicht mehr ein Identifizieren auf
der ersten Ebene der reconnaissance ist.

Der Kreislauf des Marktes mit seiner Unpersonlichkeit und der
starken Gewichtung der Zirkularitit der Abldufe und der Regelhaftig-
keit des Geschehens, in dem aus der Gegengabe die Bezahlung wird,
bildet das vorziigliche Modell einer »Gegenseitigkeit ohne Wechselsei-
tigkeit«. [WdA 289] Erst vor dem Hintergrund der Marktmechanis-
men, die gerade ritsellos und rational durchdringbar erscheinen sollen,
werden wiederum die »Grofherzigkeit des ersten Gebenden« und die
Frage nach dem ersten Grund der Gabe zu einem neuen Ritsel. [Ebd.]
Hier verweist die Tradition der ayany auf die Idee einer »Grofherzig-
keit, die von den in den Rechtsbeziehungen herrschenden Aquivalenz-
regeln befreit ist.« [WdA 290] Um die Ritselhaftigkeit der grofherzi-
gen Gabe zu beleuchten, ist ein Perspektivwechsel notwendig. Anstatt
die »neutralisierte Formel der Gegenseitigkeit ..., die iiber unseren
Képfen kreist«, zu betrachten, gilt es, sich auf die Ebene der »Wechsel-
seitigkeit« zu begeben, »die zwischen uns zirkuliert«, sich also in die
Perspektive der Tauschenden hineinzuversetzen. [WdA 288] Wir befin-
den uns hier erneut auf der Ebene, auf der zuvor gegeniiber dem mora-
lischen Regelsystem die Tragik des Handelns und die Weisheit der
ppovnots angesiedelt wurden. Im Unterschied zur theoretischen Per-
spektive, die die Gegenseitigkeitsregel fiir jeden Tausch voraussetzt
und als konstitutiv betrachtet, bleibt fiir die Tauschpartner als Indivi-
duen »auf der Ebene des Handelns die riskante und ungewisse Aufgabe,
den Austausch unter sich aufrechtzuerhalten und fortzusetzen, bei Ge-
ber und Empfanger selbst«. [WdA 288] Auf dieser Ebene bedeutet ein
(An)Erkennen der Gabe also auch, daf sich die beiden an ihr beteiligten
Akteure als Triger dieser Aufgabe und Verantwortung anerkennen.
Wenn ich eine Gabe annehme und ebenso wenn ich sie gebe, dann neh-
me ich damit auch diese Aufgabe der Fortfiihrung des Gabegeschehens
an sowie zugleich das Risiko des Abbruchs oder der Unterbrechung,
welches hier also ebenso essentiell zum Gabegeschehen gehért wie das
Risiko der Zuriickweisung zur Bitte um Vergebung und das Risiko der
Nichteinhaltung zu Versprechen und Vertrag. Mit dieser Aufgabe er-
offnet sich die Méglichkeit, sich selbst und den Anderen, der am Gaben-
tausch beteiligt ist, auf eine bestimmte Weise zu erkennen und anzu-
erkennen.

Von Claude Lefort iibernimmt Ricceur eine Formulierung, die die-
se Verkniipfung besonders prignant verdeutlicht und sich von Mauss’

181

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Vorgabe der Verkniipfung von Ding und Person im Gabegeschehen
[ost:

»Die Idee, daf8 die Gabe erwidert werden muf, setzt voraus, daf8 der andere ein
anderes Ich ist, das handeln soll wie ich; und die Geste des Erwiderns soll mir
die Wahrheit meiner eigenen Geste, das heiflt meine Subjektivitat bestiti-
gen [...], die Menschen versichern sich also untereinander, daf sie keine Din-
ge sind«. [WdA 283]'#

Fiir Lefort liegt die Motivation zu geben nicht darin, eine Gegengabe als
Besitz zu empfangen, sondern darin, eine Reaktion des Anderen zu er-
halten, die in seinem Geben besteht: »On ne donne pas pour recevoir;
on donne pour que 'autre donne«.'* Zu erkennen gegeben wird durch
dieses Geben der Abstand zueinander und die Ahnlichkeit der Fihig-
keiten einander zu geben: »Le don est ainsi a la fois I'établissement de
la différence et la découverte de la similitude«.%

Das Erkennen der Relation und Reziprozititsregel als Drittes, wel-
ches das Gabegeschehen definiert, ist auch fiir Lefort etwas ganz ande-
res als dieser ProzeB des wechselseitigen Erkennens der Akteure, die
sich in ihrer Selbstheit bestitigen, sich also selbst zum Kern des Gabe-
geschehens machen. Indem sie einander geben, geben sie sich einander
Anerkennung und sie geben sich einander in ihren Fihigkeiten, zu agie-
ren und zu interagieren, zu erkennen. Die Partikularitat und Individua-
litéat der anerkannten Selbstheit, die mit ihren ganz persénlichen Fihig-
keiten und ihrer jeweiligen Lebensgeschichte verbunden ist, soll bei
Ricceur weder in ein Drittes der theoretisch betrachteten Relation noch
wie bei Hegel in die Allgemeinheit, das Prinzip der Sittlichkeit oder den
absoluten Geist aufgehoben werden.'¥

" Paul Ricceur zitiert hier aus: Claude Lefort: L'échange et la lutte des hommes, 1951,
wiederabgedruckt in: Ders.: Les Formes de I'histoire. Essai d’anthropologie politique,
Paris 1978. S. 15-29. Hier S. 27.

145 Ebd.

4 Ebd.

W Lefort geht es hier allerdings eher an Hegel anschlieBend gerade darum, darauf hin-
zuweisen, daB schon in einer Situation der Gesellschaftlichkeit vor dem Ubergang zu
einem GeschichtsbewuBtsein durch die Abgrenzung von den Dingen eine Negierung
des Natiirlichen stattfindet, die allerdings noch nicht so wahrgenommen wird, daB sie
bereits ein geschichtliches Denken hervorbringen kénnte.

182

hittps://dol.org/10.5771/9783495093606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

3.2) Einander in der Gabe erkennen und anerkennen —
Gabe und Dankbarkeit

Ricceurs Entfaltung der »Idee der symbolischen wechselseitigen Aner-
kennung« in der Gabe ist getragen von der Uberzeugung, »daB die
Handelssphire Grenzen hat« [WdA 291], und zwar nicht nur im Hin-
blick auf das theoretische Beschreibungspotential einer 6konomischen
Theorie, sondern auch im realen Miteinander. Marcel Hénaff unter-
sucht in »Der Preis der Wahrheit«* in einem grofen ideengeschicht-
lichen Bogen die Grenzlinie zwischen der Handelssphire und dem, was
sich dieser Sphare entzieht, weil es sohne Preisc ist.* Dieser Unter-
suchung verdankt Ricceur nach eigenen Angaben »[d]ie Idee, das Ritsel,
das er [Hénaff] »das Ritsel der zeremoniellen gegenseitigen Gabec
nennt, mit Hilfe der Idee der symbolischen wechselseitigen Anerken-
nung zu losen«. [WdA 291] Mit der Uberschreitung der Handelssphire
und des 6konomischen Tauschkreislaufs riicken der zeremonielle Cha-
rakter des Gabegeschehens und die symbolische Vermittlung der wech-
selseitigen Anerkennung in den Fokus. Was Hénaff als das Preislose
bestimmt, hingt mit der Frage nach der Wahrheit zusammen. Damit
ist also ganz deutlich eine Ebene der Gabe erreicht, in der es darum geht,
zu erkennen zu geben.

Im Hinblick auf das Zu-erkennen-Geben der Gabe zeichnet sich
eine paradoxe Struktur ab: Ausgerechnet die Perspektive des Theoreti-
kers auf die Gegenseitigkeit, deren Anliegen es ist, die Regeln und Pro-
zesse des Gabentauschs erkennend zu durchdringen, erfiillt sich in be-
sonderem Mafle im Modell des Marktes, das zunichst einmal an der
Zirkulation materieller Giiter orientiert ist. Und umgekehrt lenkt die
Perspektivierung auf die Wechselseitigkeit, die ganz konkret und prak-
tisch zwischen uns geschieht, den Blick auf die Prozesse des Zu-erken-
nen-Gebens, die sich im Gabentausch ereignen und zugleich seine ma-
terielle Dimension von vornherein auf eine symbolische Vermittlung

148 Marcel Hénaff: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt a. M.
2009. [Zitiert als: Hénaff]

4% Ricceur bezieht sich hier auch auf Michael Walzers Idee der sshared values., die nicht-
kiufliche Giiter bilden und in der Frage nach den »Sphdiren der Gerechtigkeit« eine
wichtige Rolle spielen. Die Handelssphire umfat nur einen begrenzten Bereich der
Sphiiren, die fiir Walzer im Streben nach Gerechtigkeit zu beriicksichtigen sind. (Vgl.
Michael Walzer: Sphiren der Gerechtigkeit. Ubers. von Hanne Herkommer, Frankfurt
a.M. 1998),

183

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

und eine Ebene der Wahrheit hin tiberschreiten, in der das, was gegeben
wird, exemplarisch eine Erkenntnis oder eine Anleitung oder Aufgabe
des Erkennens und Anerkennens sein kann.

Hénaffs Modell fiir das, was »ohne Preis« ist, ist der Unterricht, den
Sokrates gibt, ohne dafiir eine direkte Entgeltung oder Bezahlung zu
verlangen. Was Sokrates gibt, liflt sich besonders treffend mit dem be-
grifflichen Instrumentarium des Zu-erkennen-Gebens beschreiben, da
es sich in seiner Art des Unterrichts eben nicht um die Weitergabe vor-
gefertigter Erkenntnisse handelt, die durchaus wie Giiter zirkulieren
konnten, sondern um die maieutische Hinfithrung zu einem eigenen
Erkenntnisprozef3 des Schiilers. Wenn Sokrates etwas zu erkennen gibt,
heiflt das, er stellt eine Frage, eine Aufgabe fiir das Erkennen des Ande-
ren, die erst wirklich garantieren kann, daf8 das in Gang gesetzte Erken-
nen sein eigenes wird. Das bedeutet wiederum, das Erkannte ist nicht
einfach ein Eigentum oder Besitz, sondern es geht um ein selbst voll-
zogenes Erkennen in einem fortgesetzten Proze der Aneignung, so wie
in Ricceurs Verstindnis der hermeneutischen Aneignung der tradierten
Gaben der Kultur und Geschichte diese Aneignung einen Anstof8 fiir
die Fortsetzung der Kette der Interpretationen in einem unabgeschlos-
senen Prozef3 des Verstehens bilden soll. Diese Prozesse des Verstehens
zielen expliziter als in der antiken Tradition darauf ab, sich selbst, sei es
in einer individuellen oder in einer kollektiven, kulturell geprigten und
symbolisch vermittelten Identitit, zu erkennen und wiederum anderen
zu erkennen zu geben.

Sokrates nahm dafiir, daf er »zu erkennen gab« zwar keine Bezah-
lung an, aber durchaus »Geschenke, die ihn und zugleich die Gétter
ehrten«. [WdA 292] Was Hénaff hiervon ausgehend nachzeichnen
kann ist die Entwicklung einer Abgrenzung der intellektuellen Sphare
von der Handelssphire, die in eine regelrechte Feindschaft zueinander
treten. Der »Verdacht gegen das Geld« [WdA 293] lia@t sich aus der
Antike iiber das Mittelalter bis hin zu Marx ebenso wie zu Flaubert
und Baudelaire — dessen Auseinandersetzung mit der Falschgeldhaftig-
keit Derrida mit der Frage nach der Gabe verbindet — beinahe liickenlos
verfolgen. Die reale Dominanz der Sphire des Marktes verringert das
Weiterbestehen dieses Verdachts, der auch Mauss’ » Moralische Schluf-
folgerungen« pragt, keinesfalls. Und er spricht sich wohl auch in der
kritischen, an die Gegenwart gerichtete Frage aus, die Ricceur mit
Hénaff stellt: »Gibt es noch nichtkaufliche Giiter?« [WdA 295]

Wihrend Hénaff »mit der moralisierenden Deutung der Gabe«

184

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

bricht [WdA 293], zeigt sich in Ricceurs Untersuchungen der Gabe, daf3
er sich hier gerade mit dem Ideal der ayanyn weiterhin deutlich, wenn
nicht auf eine moralisierende, so doch auf eine tradierte moralische
Deutung der Gabe bezieht. Man kénnte auch sagen: deutlicher als
Hénaff mochte Ricceur nicht nur zwischen zeremoniellem und mora-
lischem Gabeverstindnis unterscheiden, sondern auch wieder zwischen
diesen Dimensionen vermitteln. Der zweite Bruch Hénaffs besteht nun
darin, dafl die Gabe nicht mehr einer »6konomistischen Deutung«
[WdA 294] unterzogen wird, die sie auf eine Art archaisches Ur-
sprungsmodell der Entwicklung 6konomischer Prozesse reduziert: »Die
zeremonielle Gabe ist weder Vorldufer noch Konkurrent noch Ersatz
fiir den Warentausch, sie ist auf einer anderen Ebene angesiedelt, auf
der Ebene des >ohne Preis..« [Ebd.] Gerade diese Ansiedlung auf einer
ganz anderen Ebene als der des Warentauschs, erlaubt es Ricceur in der
Beschiftigung mit Natalie Zemon Davis’ historischer Studie iiber die
realen Praktiken der Gabe in der franzésischen Renaissance!®® dann
doch auch wieder »das Ubergreifen eines Systems auf das andere« zu
beriicksichtigen, also die Verbindung zwischen Gabe und Okonomie.
[WdA 298] Davis beschreibt die Verstrickungen zwischen Handels-
beziehungen und dem Austausch von Geschenken in der Renaissance,
die darin weiterwirkt, daf8 auch heute noch beim Abschluf eines grofe-
ren Kaufs (beispielsweise eines Autos) ein begleitendes Geschenk oft
zum guten Ton gehort, so wie auch die Entlohnung einer Arbeit bei
der Erfiillung einer besonderen Aufgabe oder zum Anlaf eines Jubila-
um durch ein Geschenk als >Zeichen der Anerkennung: erginzt wird.
Solche Verschrinkungen zwischen Gabe und Entgelt zeigen sich beson-
ders auf der Ebene des Zu-erkennen-Gebens, in allen »Transaktionen,
die mit dem Wissen zu tun haben«: das Buch wird vom Verleger ver-
kauft, vom Autor selbst aber hiufig mit einer Widmung versehen ver-
schenkt; es gibt Tatigkeiten wie die »als Lehrer, Arzt oder Hebammex,
fiir die die Wiedergutmachungen historisch oft »zwischen Gabe und
Lohn oszillieren«. [WdA 298f.] Sofern keine eigentliche Bezahlung,
sondern eine andere Art der Gegengabe stattfindet, wird damit bezeugt,
da8 die entsprechende Titigkeit oder Weitergabe eines Wissens hier
bereits als eine Gabe wahrgenommen wurde. Die Geschenke sind tiber
die monetire Entgeltung hinaus Zeichen, in denen man sich erkenntlich

1% Natalie Zemon Davis: Die schenkende Gesellschaft. Zur Kultur der franzdsischen
Renaissance, Miinchen 2002,

185

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

zeigt. Man zeigt seine Dankbarkeit und Anerkennung mit einem zu-
meist sicheren Gespiir fiir die Differenz zur Bezahlung, die in vielen
Fillen als Krankung empfunden werden kann, wenn eigentlich ein Ge-
schenk als Geste der Dankbarkeit erwartet wurde. Wer selbst davon
ausgeht, daB er einem gleichrangigen Gegeniiber einen Freundschafts-
dienst erweist und daraufhin von diesem einen Geldschein erhilt, wird
diese Geste nicht erfreut aufnehmen. Das heifit aber wiederum nicht,
daf3 er nicht durchaus eine Gegengabe des Anderen erwartet hitte.

Was zwischen Gebendem und Empfangendem geschehen kann, ist
iiber den Austausch der gegebenen Sache hinaus ein Geschehen wech-
selseitiger Anerkennung, aus dem heraus auch die gegebene Sache
einen neuen Status erhilt. Sie wird zu einem Symbol der Vermittlung
dieses Geschehens:

»Das urspriingliche Rétsel der in der Sache selbst vermuteten Kraft 6st sich,
wenn man das gegebene und das wiedergegebene Ding als Unterpfiander und
Substitute des Anerkennungsprozesses sieht — als Unterpfand des Engage-
ments des Spenders in der Gabe, als Substitut des Vertrauens darauf, dafl die
Geste des Erwiderns stattfinden wird.« [WdA 294]

Fiir Ricceur ist es entscheidend, dal die Anerkennung, die in dieser
Wechselseitigkeit gewonnen wird, »sich selbst nicht erkennt, so sehr
geht sie in der Geste, nicht in Worten auf. Sie tut dies allenfalls in ihrer
Symbolisierung im Geschenk.« [WdA 295] Es findet kein Erkennen auf
einer theoretischen Ebene statt, die iiber der praktischen Wechselseitig-
keit anzusiedeln wire, sondern in einer symbolischen Vermittlung, die
mitten in ihr und zwischen den Handelnden geschieht. Die Beispiele
dessen, was auch in einer kommerzialisierten Gesellschaft noch als Ga-
be sohne Preis« gedacht werden kann, gehoren gleichermallen einer ma-
teriellen wie einer intellektuellen Sphare an: Es handelt sich dabei um
»Sicherheit, Autoritdtsfunktionen, Aufgaben und Ehrungen«, um For-
men der »moralischen Wiirde« ebenso wie um die »Unversehrtheit des
menschlichen Kérpers« und auch die »Schonheit des menschlichen Kor-
pers, von Girten, Blumen und herrlichen Landschaften«. [WdA 296] Es
scheint sogar, als wiirden insbesondere die zuletzt aufgezahlten Beispie-
le zwischen diesen Sphiren vermitteln, handelt es sich doch um mate-
rielle Bereiche, die zugleich als schon beurteilt und zudem mit symboli-
schen Bedeutungen aufgeladen werden.'>!

151 Deutet Ricceur hier an, dafl das Geschmacksurteil der kantischen »Kritik der Urteils-

186

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Auch wenn Grundiiberzeugungen und Regeln dabei helfen, echte
Geschenke oder Gaben von der Bezahlung zu unterscheiden und zu
entscheiden, wann geschenkt und wann gezahlt werden soll, bleibt an
dieser Unterscheidungslinie ein Konfliktpotential. Birgt also die Gabe,
die doch einen Friedenszustand jenseits des Kampfgetiimmels um die
Anerkennung eréffnen sollte, nur einen weiteren Anlaf fiir Konflikte
in den komplexen Strukturen gesellschaftlicher Zusammenhinge? Es
bleibt »schwer ... zu erreichen ..., daf8 Pflicht und Wollen im Akt des
Gebens zusammenfallen«, also Spontaneitit und Verpflichtung tatsich-
lich erfolgreich verbunden werden. [WdA 298] »Die schenkende Ge-
sellschaft« der Renaissance, die Davis portraitiert, ist auch von leidvol-
len Erfahrungen des Schenkens in seiner zeremoniellen und stark
ritualisierten Form geprigt, von einem korrupten Schenken, das letzt-
lich ein Erkaufen von Amtern, Reputation und Vorteilen ist'?, ebenso
von Geschenken, die den Empfanger im ganzen engen, monetéren Sin-
ne des Wortes zu einem Schuldner machen, wenn er sich nicht den
»Vorwurf der Undankbarkeit« [WdA 299] einhandeln will. Gerade die
»Dankbarkeit«, die fir Ricceur letztlich das eigentliche Unterschei-
dungsmerkmal zwischen Gabe und Ware, Gegengabe und Bezahlung
ausmacht als »das Gefiihl, das Geben und Erwidern im Empfangen

kraft« (Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. In: Werkausgabe in 12 Banden. Hrsg.
von Wilhelm Weischedel, Bd. X, Frankfurt a. M. 2006.) einen méglichen MaBstab dafiir
bilden kann, diese Schénheiten als Gaben zu erkennen, brauchen wir im realen Tausch-
geschehen noch andere Mafstibe, um das Geschenk von der Bezahlung zu unterschei-
den.

Natalie Zemon Davis sieht »den »Geist der Gabe« einem Biindel unterschiedlicher Grund-
iiberzeugungen entspringen«, die unser Bewuftsein dariiber prigen, was eine Gabe als
Gabe charakterisiert. [WdA 297] (Vgl. Natalie Zemon Davis: Die schenkende Gesell-
schaft, a.a.0., S. 21-36.) Einerseits geht in einem »vertikalen Gabekreislauf« (ebd. S. 23)
das Vorbild fiir ein groBziigiges Geben im zwischenmenschlichen Bereich davon aus, das
alle bereits Empfinger der urspriinglichen géttlichen Gabe sind und dafiir Dankbarkeit
empfinden. Davis charakterisiert die Freigebigkeit iiber diesen religiésen Ursprung hin-
aus als »ein Amalgam von mittelalterlichen Idealen von feudaler Gastfreundschaft und
largesse und antiken Vorstellungen von Wohltaten und GroBziigigkeit«. (Ebd., S. 29)
Anlisse zum Geben werden zudem in der Ordnung des Kalenders mit Festen und Riten
verbunden.

132 Interessant ist in diesem Zusammenhang im Riickblick auf Hobbes und Hegel
Ricceurs Verweis darauf, da Montaigne gerade aus dieser zeitgendssischen Problematik
des Schenkens heraus den Gedanken des Vertrags stark macht, der hier also quasi die
undurchschaubaren und nicht klar zu erkennen gegebenen Verpflichtungen der Gabe
verobjektivieren soll. [Vgl. WdA 300]

187

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

trennt und wieder verbindet«, »ist auch die Schwachstelle«, an der die
Gabe fehlgehen kann. [Ebd.] Wie 1aBt sich also »[g]ute Gegenseitigkeit
von schlechter unterscheiden«!'”, um die Gabe als Friedenszustand
einer real erfahrenen wechselseitigen Anerkennung zu retten?

Fiir Ricceur kann dies gelingen, wenn wir die »Geste des Gebens«
der ersten Gabe »als Entgegenkommen« betrachten, als »ein Angebotx,
auf das die Gegengabe antwortet, ohne blofe Riickerstattung zu sein.
[WdA 301] So kann »die erste Gabe als Modell der zweiten und die
zweite Gabe als eine Art ... zweiter erster Gabe«'>* vorgestellt werden.
[Ebd.] Sie bildet nicht einfach eine reziproke Riickerstattung, sondern
stellt selbst einen Akt der Grofziigigkeit dar, der auf ein Angebot ant-
wortet, anstatt einem Gebot zu folgen. »Im Zeichen der Agape muf
man statt von einer Verpflichtung zur Gegengabe von der Antwort auf
einen Appell sprechen, der von der Grofherzigkeit der anfanglichen
Gabe ausgeht«. [WdA 302] Das Geschehen der Gabe vollzieht sich dem-
nach im Riickbezug auf Lévinas als das Geschehen von Ruf und Ant-
wort, das fiir Ricceur die Beziehung zwischen dem Selbst und dem An-
deren wesentlich pragt, ohne aber das Selbst nur auf eine urspriingliche
Passivitit festzulegen. Auch wenn es antwortet, bleibt ihm die Maglich-
keit zur Initiative, die hier aus der Gegengabe eine zweite erste Gabe
macht. Die »Bewegung des Anbietens« birgt ein doppeltes Risiko: die
Annahme kann verweigert werden und eine Gegengabe kann ausblei-
ben. [Ebd.] Unsere Alltagserfahrung scheint zu bestitigen, daf das erste
Risiko hier als gréere Gefahr empfunden wird. Wenn jemand mein
Geschenk nicht annimmt, wird mich das unmittelbarer und stirker ver-
letzen, als wenn ich kein entsprechendes Gegengeschenk von ihm zu-
riickerhalte. In der Bewegung des Anbietens richtet sich, so Ricceur, die
Erwartung zunichst einmal »ganz darauf ..., daf8 die Gabe angenom-
men wird« und entspricht so dem Anspruch der ayany, ein Geben jen-
seits einer direkten Erwartung der Gegengabe zu vollziehen. [Ebd.]

Was allerdings in der verweigerten Annahme schmerzlich erfah-
ren wird, ist eine verweigerte Anerkennung des Gebenden als Geben-
den. Eingeschrieben ist dieser Erfahrung ausgehend von Mauss, daf3
»man beim Geben sich selbst« gibt, und zwar weil man »sich selbst ...
den anderen sschuldet««. [S.0., vgl. WdA 302] Das Risiko der verwei-
gerten Annahme einer Gabe unterstreicht die Bedeutung des Empfan-

153 Natalie Zemon Davis: Die schenkende Gesellschaft, a.a.O., S. 144. [Vgl. WdA 300]
1% Kursivierung K. B.

188

hittps://dol.org/10.5771/9783495093606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

gens: »[D]ie Art, wie die Gabe angenommen wird, ... entscheidet, wie
der Empfinger sich zur Gegengabe verpflichtet fiithlt.« [WdA 302]
Fiihlt er sich aus Dankbarkeit verpflichtet, so macht dies »die Last der
Verpflichtung zur Gegengabe leichter« und nihert sie der Grofherzig-
keit der ersten Gabe an. [WdA 303] Die Dankbarkeit ermoglicht fiir
Ricceur das »gute Empfangen« und setzt eine Differenz zwischen »das
Paar geben-empfangen ... und das Paar empfangen-erwidern«. [Ebd.]
Die Erwiderung wird nicht als automatische Reaktion auf einen Reiz
empfunden, wenn sie iiber das Gefiihl der Dankbarkeit als Sonderform
der reconnaissance vermittelt wird. Wer aus Dankbarkeit und nicht aus
einer Verschuldung oder im Gefiihl des Zwangs eine Gegengabe leistet,
der wahrt seine Wiirde — und zwar die Wiirde eines Empfingers, der frei
ist, aus Dankbarkeit selbst ein Gebender zu werden, ohne einfach ein
Schuldner zu sein. Uber die Vermittlung der Dankbarkeit gibt er also
nicht nur dem ersten Geber eine Anerkennung seiner Gabe, sondern
ermoglicht auch eine ebenbiirtige Anerkennung seiner selbst durch sich
selbst und den Anderen. Was also ausgetauscht wird, ist hier die wech-
selseitige Anerkennung. Gesetzt wird tiber die Vermittlung der Dank-
barkeit zugleich ein »Abstand der Ungenauigkeit« [ebd.] im Hinblick
auf den Wert — die Gegengabe muf nicht der Reziprozitat der Bezah-
lung gehorchen — und im Hinblick auf die Zeit — sie wird nicht direkt
getitigt, sondern mit einer Verzogerung, fiir die es keine genaue Frist
gibt. Oft erfolgt die Erwiderung eines Geschenks erst zu >gegebenem
Anlaf,, insbesondere bei Geschenken zu Festtagen wie Geburtstagen
oder Hochzeiten. Durch die Dankbarkeit wird die Differenz zwischen
der Entgegennahme und dem Erwidern »zugleich geschaffen und iiber-
briickt«, da sie zwar den Abstand der Ungenauigkeit erlaubt, aber zu-
gleich doch eine Reaktion auf die Gabe motiviert. [Ebd.]

Fiir Ricceur ergibt sich angesichts des moglichen Scheiterns der
Gabe die Moglichkeit und Notwendigkeit, die »Analyse des Gaben-
tauschs zu einer Ethik der Dankbarkeit« zu vertiefen, um die symboli-
schen Vermittlungen und Zeichen der Dankbarkeit zu untersuchen, die
sich in der »lebendige[n] Erfahrung« von Gabe und Gegengabe lesen
lassen. [WdA 304] Sie prigen den »zeremoniellen Charakter« der Gabe,
der wiederum »eine komplexe Beziehung zum symbolischen Charakter
einer Anerkennung« unterhilt, von der Ricceur behauptet, »sie wisse
nichts von sich selbst, da sie sich in den Gestus des Tauschs kleidet und
in ihm ausdriickt«. [Ebd.] Wo also Lévi-Strauss im Unterbewuftsein
der Tauschenden die Regel der Verpflichtung zur reziproken Erwide-

189

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

rung ansiedelt, nimmt Ricceur eine unterbewuflte Motivation des nicht
mehr auf eine solche Regel reduzierbaren Gabentauschs durch das
Streben nach wechselseitiger Anerkennung an, die im Gabentausch
symbolisiert und ausgedriickt wird. Diese wechselseitige Anerkennung
wird nicht unvermittelt gegeben, sondern iiber die symbolische Ebene
vermittelt zu erkennen gegeben. Der »Fest-Charakter des Tauschs«
hebt ihn aus der Ordnung des alltiglichen Miteinanders ab und ent-
zieht ihn der reinen Moralisierung, die fiir Ricceur wieder in der Fest-
legung auf eine Regel bestiinde. [Ebd.] Dennoch iibernimmt er selbst
die Betonung der Geste des Anbietens aus einem spezifisch mora-
lischen Gabeverstiandnis. Geregelte und institutionalisierte Wohltaten,
wie sie karitative Organisationen ausiiben, sollen zudem nicht abge-
wertet werden, sie entsprechen allerdings einer »erweiterten Auffas-
sung von Gerechtigkeit« und versuchen »die Liicken der Verteilungs-
und Umverteilungsgerechtigkeit zu stopfen«. [Ebd.] Was kann dem-
gegeniiber der »Ausnahmecharakter« [ebd.] der zeremoniellen Gabe
leisten, der den feierlichen Gesten der Bitte um Vergebung entspricht?
Solche Gesten und Gaben kénnen keine Gerechtigkeitsliicken >stopfens,
sie konnen fiir Ricceur aber »die Grenzen der Aquivalenz-Gerechtig-
keit ans Licht bringen«. [WdA 305] Es sind demnach Zeigegesten, die
nicht nur auf die Liicken in der praktischen Ausiibung der Gerechtig-
keitsregeln hinweisen, sondern auf die Grenzen, die prinzipiell fiir ein
solches Regelsystem bestehen, insbesondere dort, wo es der Tragik des
Handelns, der Komplexitit individueller Entscheidungen und der Be-
gegnung mit dem personalen Anderen gerecht werden soll sowie der
Liebe, die die Aquivalenz iiberbordet.'ss

Gesten der Bitte um Vergebung, wie Willy Brandts Kniefall von
Warschau, kénnen im Raum des Politischen »einen Raum der Hoff-
nung erdffnen und auf Umwegen dazu beitragen ..., daf die Geschichte
sich auf Friedenszustidnde hin entwickelt«. [Ebd.] Auch die Festlichkeit
der Gabe und der »Rituale in der Kunst des Liebens« [ebd.] erdffnen fiir
Ricceur solche Hoffnungsspielraume fiir ein friedliches Miteinander im
Bereich der direkten zwischenmenschlichen Begegnungen. Daf3 sie kei-
nen endgiiltigen Ausweg aus dem Kampf aufzeigen kénnen, sondern
nur eine temporire »Aussetzung des Streits«, zeigt ihr eigenes Kon-
fliktpotential »zwischen GroBherzigkeit und Verpflichtung«. [WdA

155 Auf diese Idee eines Uberschusses der Liebe (in einer Ordnung der Gabe) gegeniiber
der Gerechtigkeit bei Ricceur werde ich im Abschnitt E. noch einmal zuriickkommen.

190

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

305f.] Dennoch kann die Gabe, als eine friedliche und fiir alle Beteilig-
ten bereichernde Erfahrung, eine Motivation fiir den fortdauernden
Kampf um Anerkennung bieten, »die ihn vom Machthunger unter-
scheidet und vor der Faszination der Gewalt schiitzt« [WdA 306], sowie
auch fiir ein gemeinsames Ringen um Gerechtigkeit.

3.3) »Man tauscht Gaben, aber nicht den Platz.« —
Die unaufhebbare Asymmetrie

»Anerkannt werden, wenn es denn jemals geschieht, hieBe fiir jeden,
dank der Anerkennung seines Reichs von Fahigkeiten durch andere die
vollstindige Gewifheit seiner Identitit zu erlangen«. [WdA 310] Was
daher das Individuum aus dem Gabegeschehen als Geschehen wechsel-
seitiger Anerkennung wie eine weitere Gabe empféngt, ist eine Bestati-
gung seines Selbst in seiner Identitét als fahiger Mensch. Es scheint, als
wiirde mit der Fahigkeit, Empfinger und Gebender einer Gabe zu sein,
stellvertretend die Gesamtheit aller Befahigungen anerkannt, die diese
Identitit ausmacht. Deutlich wird hier die Uberkreuzung zwischen Ak-
tivitat und Passivitit: sie besteht zwischen dem Geben und Empfangen
der Gabe, zwischen dem Anerkennen des Anderen und dem Anerkannt-
werden sowie im passiven Empfangen einer Anerkennung, die gerade
die Fihigkeit und Maglichkeit zur Initiative und zum aktiven Handeln
bestitigt. Auch hier kann die Dankbarkeit eine Zwischenstellung ein-
nehmen, da sie auf das Handeln des Anderen reagiert, aber zugleich die
Gegengabe als eine eigene und neue Aktivitdt ermoglicht. Die Bezie-
hung der Wechselseitigkeit, die sich zwischen uns eroffnet, ist eine Be-
ziehung des >Einander, in der jeder Beteiligte dem Anderen gegeniiber
gleichermafen aktiv und passiv, gebend und empfangend, anerkennend
und anerkannt ist, ohne dafl damit die Unterschiede zwischen ihnen
eingeebnet wiirden. Der Eine und der Andere stehen auf einer Ebene,
da auch die Gegengabe wie eine erste Gabe vollzogen wird und so nicht
mehr eigentlich zwischen einem primiren Gebendem und einem Ver-
schuldeten unterschieden werden kann. Diese besondere Beziehung fin-
det Ricceur im Griechischen ausgedriickt, im »grofartige[n] Pronomen
alleloi bzw. allelon ...: »die einen die anderen, >einander«.« [WdA 311]
Der Eine und der Andere stehen auf einer Ebene, aber sie stehen ein-
ander dabei als unterscheidbare, erkennbare und >anerkennbare« Indivi-
duen gegeniiber. Bleibt dieses Einander« einer echten wechselseitigen

191

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Anerkennung ein Ideal, eine Utopie? Erscheinen die feierlichen Gesten
und Symbole der Vergebung und Gabe angesichts der sozialen und hi-
storischen Realitit nicht ein wenig hilflos? Haftet Ricceurs Konzeption
der Friedenszustinde, auch wenn er noch so hiufig auf ihre Einbindung
in die Bewegung der Konflikte und des Kampfes hinweist, eine gewisse
Naivitit an, wie sie allerdings jedem Denken vorgeworfen werden
konnte, in dem es darum geht, einen Raum der Hoffnung zu eroffnen?
Zunichst einmal geht Ricceur durchaus dariiber hinaus, nur auf
den Charakter der >Lichtungen« hinzuweisen, die sich in den Friedens-
zustanden und insbesondere in der Gabe eréffnen. Die reale Erfahrung
der Anerkennung ist kein gemeinsames Aufgehen in einer harmo-
nischen Wolke des Friedens, kein Riickzug auf eine idyllische Lichtung
im Urwald der Realitdt. Wenn es in der wechselseitigen Anerkennung
um die Bestatigung der jeweils eigenen, individuellen Fahigkeiten geht,
dann ist es dafiir notwendig, zwischen dem einen und dem anderen
Beteiligten unterscheiden zu konnen, um sie in ihren jeweiligen Fihig-
keiten zu identifizieren und anzuerkennen. Eingeschrieben ist dieser
Identifikation von vornherein die »Angst vor dem Mif3griff ..., etwas
oder jemanden fiir etwas zu halten, was es oder er nicht ist« [WdA 317]
— analog zu Descartes Furcht zu Irren, die einen wichtigen Antrieb fiir
die Suche nach der sicheren Erkenntnis bildete. Dieser Irrtum kann nun
- quasi im Herzen des Ego und seiner >erzweifelten< Gewifheit — auch
darin bestehen, »sich in sich selbst zu tduschen und sich fiir etwas zu
halten, was man nicht ist«. [WdA 318] Ein »Wettstreit zwischen Erken-
nen und Verkennen, sowohl seiner selbst als auch des anderen« spielt
sich in allen Prozessen der Anerkennung ab. [WdA 319] Der Kampf um
Anerkennung ist ganz wesentlich ein Kampf gegen das Verkennen, ein
Kampf dagegen, vom Anderen anders gesehen oder erkannt zu werden,
als man sich selbst erkennt und zu erkennen geben will. Moglicherweise
ist fiir die echte Erfahrung des Anerkanntseins die Erfahrung des Ver-
kanntwerdens sogar unausweichlich und ebenso notwendig wie die Ar-
beit des Negativen in der Konzeption Hegels. Méglicherweise verwan-
delt sich auf dieser Ebene der fiir das Erkennen notwendige Durchgang
durch den systematischen Zweifel bei Descartes in die Notwendigkeit,
auch »bezweifelt« zu werden, sich dem Zweifel anderer auszusetzen, um
dann die GewifSheit zu erhalten, erkannt und anerkannt zu werden.
Dariiber hinaus aber stellt sich Ricceur »[ilm Anschluf an
Derrida« die Frage, ob die Anerkennung, die »sich selbst nicht erkennt,
weil sie ganz im Tausch der Gaben aufgeht, die ihr Unterpfand und

192

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Substitut sind¢, nicht noch eine andere Gefahr birgt, »ein noch subtile-
res Verkennen, das sich selbst verkennt«. [WdA 321] Wenn der Prozef3
der wechselseitigen Anerkennung der Fihigkeiten, die die Identitit der
Beteiligten ausmachen, ins UnterbewufSte verlagert wird, dann wird
auch die damit verbundene Abgrenzung und Erkenntnis der jeweiligen
Fihigkeiten nicht bewuft vollzogen. Es besteht so die Gefahr, »der ori-
gindren Asymmetrie zwischen dem Ich und dem anderen« nicht gerecht
zu werden und sich einem »Gliick des »einander« hinzugeben, das die
in diesem >Einander« verborgene Unterscheidung zwischen dem Einen
und dem Anderen verkennt. [Ebd.] Die wechselseitige Anerkennung
kann diesen Abstand zwischen dem Einen und dem Anderen verdecken,
indem sie ihn zunichst einmal iiberbriickt. » Aber der andere in seiner
Alteritit ist auch im festlichen Gabentausch unerreichbar. Ob verkannt
oder anerkannt, der andere bleibt — in dem Sinn, wie mein Selbst fiir
mich unmittelbar zu erfassen ist — unbekannt«. [Ebd.] Diese Asym-
metrie bleibt also auch in der Gabe bestehen, kann aber aus dem Blick
geraten, wenn man sich nur auf ihre tiberbriickende, verbindende Funk-
tion konzentriert und die darin gesetzte Distanz sowie die symbolische
Vermittlung, die nach einem hermeneutischen Umweg verlangt, der die
Gabe zu erkennen gibt, aufSer acht lafit.

Die »origindre Asymmetrie zwischen Ich und dem anderen« [ebd.]
ist nicht nur ein Problem Derridas, sondern ein zentrales Grundpro-
blem jeder Phinomenologie, ja sogar eine »Infragestellung des ganzen
phanomenologischen Unternehmens«. [WdA 322] Husserl und Lévinas
versuchen, wie Ricceur in seiner Untersuchung der Passivitat gezeigt
hat, dieses Problem von seinen entgegengesetzten Polen aus aufzu-
I6sen, also vom Pol des Ich und vom Pol des Anderen aus Briicken fiir
das Denken einer Beziehung oder einer Gegenseitigkeit zu errichten,
die unentbehrlich sind »fiir die Ideen von Wahrheit und Gerechtigkeit«.
[WdA 321] Eine »hohere Warte« [WdA 322] von der aus entschieden
werden konnte, welcher der beiden Zuginge erfolgreicher ist, scheint
fiir Ricceur nicht einnehmbar. Husserl handelt sich den Vorwurf ein,
einem Solipsismus zu verfallen, in der der Andere nicht mehr ist, als
eine Analogie des Ichs, die nie unmittelbar gegenwirtig ist, sondern nur
apprasentiert werden kann. Es ergibt sich so eine grofle »Miihseligkeit
der folgenden Ableitung einer intersubjektiven Natur, in der ich mich
selbst als anderen unter anderen wahrnehme«. [WdA 322] Gerade diese
Miihseligkeit versteht Ricceur allerdings auch als »einen michtigen Ruf
zur Ordnung« [WdA 323], wann immer die Gefahr besteht, sich allzu

193

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

einfach einem Loblied wechselseitiger Anerkennung hinzugeben ohne
zugleich auf die darin bestehende Asymmetrie acht zu geben.

Der gleiche Ruf zur Ordnung und Achtsamkeit ist fiir ihn auch aus
Lévinas’ Denken zu vernehmen, der auf die absolute Auferlichkeit der
Stimme in ihrer ethischen Ausrichtung hinweist, durch die der Andere
das Ich zur Verantwortung und zu sich selbst ruft. Die Differenz und
Alteritit dieser Stimme mufl gewahrt werden, wenn dieser Ruf nicht im
Denken einer Totalitdt untergehen soll. Die Schwierigkeiten, die Lévi-
nas dabei freilegt, und die ebenfalls nicht in einem Lob der Wechselsei-
tigkeit verdeckt werden sollen, zeigen sich, »wenn es um das Gerechtig-
keit und Wahrheit vermittelnde Dritte geht«. [Ebd.] Das Thema des
Dritten dringt sich, so Ricceur, bei Lévinas deshalb auf, weil »gerade
die Position des schreibenden Philosophen ... der Ort des Dritten« ist.
[WdA 206] Es ist eine besondere Herausforderung aus dieser Perspekti-
ve eben nicht nur die Regel der Gegenseitigkeit freizulegen, sondern das
wechselseitige Geschehen zu beschreiben, dafl sich zwischen dem Selbst
und einem Anderen ereignet, die sich von Angesicht zu Angesicht be-
gegnen, als wire man selbst einer der Akteure. Eine weitere Herausfor-
derung bildet der Ubergang in einen Raum des politischen Mitein-
anders, in dem nach Gerechtigkeit gefragt wird: »Und Gerechtigkeit ist
im wesentlichen der Vergleich zwischen Unvergleichlichem«. [Ebd.]

Die Position des Dritten, die zugleich die Position des philosophi-
schen oder wissenschaftlichen Beobachters und die Position jedes nicht
direkt zugénglichen und sichtbaren Anderen ist, auf die das Handeln
des Einzelnen dennoch Einflul haben kann, verweist auf eine Aporie,
die noch iiber die origindre Asymmetrie zwischen dem Ich und dem
Anderen hinausgeht. »Ob vom Pol des ego oder vom Pol des alter aus,
es geht immer darum, Unvergleichliches zu vergleichen und damit zu
egalisieren«. [Ebd.] Umso dringlicher wird die Notwendigkeit, diese
Asymmetrie zumindest so zu denken, daf die eigentlich Unvergleich-
lichen nicht austauschbar gemacht werden. Geber und Empfinger sind
zwar in der Fahigkeit und Potentialitét gleich, ihre Rollen zu wechseln -
der Gebende kann auch empfangen, der Empfangende auch geben. Den-
noch tauschen sie sich im Gabentausch nicht so gegeneinander aus, daf8
ihre Ipseitat als Alteritit aufgehoben wiirde. Die Differenz zwischen
ihnen muf8 notwendig bestehen bleiben, damit zwischen ihnen iiber-
haupt Raum fiir die Gabe und die Beziehung der Wechselseitigkeit
bleibt. Diese Differenz verhindert das Aufgehen in einer absoluten und
vollkommen unmittelbaren Reziprozitit.

194

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Wegen der Anerkennung, unterwegs zur Gabe

Sowohl Husserl als auch Lévinas kénnen fiir Ricceur Anlaf zu
einer »Warnung vor jeder Konzeption« geben, »die der Gegenseitigkeit
Vorrang gibe vor der wechselseitigen Alteritdt der Tausch-Protagoni-
sten«. [WdA 323f.] Es geht gerade nicht darum, die Asymmetrie zu
{iberwinden, sondern darum, sie »mit der Wechselseitigkeit zusammen
[zu]denken, um dem Verdacht entgegenzutreten, diese Asymmetrie
untergrabe von innen her die mit dem Anerkennungsprozef8 verbunde-
ne Verséhnungsmacht«. [WdA 324] Das heifit, es gilt, das » Vergessen
der originiren Asymmetrie« [ebd.] aufzudecken und diese immer wie-
der in jeder intersubjektiven Relation und exemplarisch im Geschehen
der Gabe zu erkennen zu geben.

»Was auf dem Spiel steht, ist die Bedeutung des szwischenc, das sich notwen-
dig als ein Abstand, eine Differenz zwischen den Tauschpartnern des Gabege-
schehens eroffnen muf, damit eine wechselseitige Anerkennung als Selbst in
der Ipse-ldentitit des fahigen Menschen méglich ist. [Ebd.]

Das >zwischen« muf wie ein Leerzeichen die Liicke zwischen zwei Indi-
viduen freihalten, damit diese sich wechselseitig erkennen und anerken-
nen konnen, ohne sich zu verwechseln. Es tritt hier an die Stelle, an der
zuvor das ralsc zwischen dem Selbst und dem Anderen einen Raum
offenhielt, der die Identifikation von Selbst und Anderem nicht zu einer
Aufhebung der Alteritit werden lie, sondern zu einer Art der meta-
phorischen, nicht apophantischen, identifikatorischen Beziehung, die in
einer wechselseitigen Bewegung zwischen beiden Polen fortgesetzt wer-
den kann.

Zwar gibt ausgehend von Mauss jeder Gebende etwas von sich
selbst, das heifSt aber fiir Ricceur gerade nicht, daf8 er sich ganz geben
oder aufgeben muS, bis er von seiner Gabe nicht mehr zu trennen wire.
Die Gabe kénnte dann nicht mehr von ihrem Gebenden unterschieden
werden und der Gebende wiirde letztlich ganz im Empfinger aufgehen,
wenn dieser sie in Besitz nihme. Das Gabegeschehen konnte also ohne
das entsprechende Leerzeichen nicht mehr als solches identifiziert und
gelesen werden, da die Spannung, die es zwischen seinen Polen entfal-
ten muf, unmittelbar auf einen Punkt zuriickfallen und damit aufgelost
wiirde. Unméglich wiirde es damit ebenso, die Gabe als Zeichen wech-
selseitiger Anerkennung zu lesen oder gar als Verweis auf die Grenzen
der Gerechtigkeitsregeln. Das Leerzeichen muf eine Liicke, eine Diffe-
renz offenhalten, damit gegeben und zu erkennen gegeben werden
kann, was nicht auf der anderen Seite bereits da ist. Waren beide Seiten

195

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

von vornherein vollkommen symmetrisch, wozu sollte dann noch ein
Austausch stattfinden, und zwar ein Austausch von Gaben und Dank-
barkeit, der iiber eine reziproke Zirkulation hinaus symbolisch mit Be-
deutung aufgeladen und als festliche Ausnahme gefeiert wird? Der Ver-
weis auf die Gefahr, die Asymmetrie zwischen den beiden Seiten des
Gabegeschehens zu vergessen, ermoglicht zweierlei: Einerseits erinnert
er »an die Unersetzlichkeit jedes einzelnen Tauschpartners: Der eine ist
nicht der andere; man tauscht Gaben aber nicht den Platz«. [Ebd.] An-
dererseits wird »die Wechselseitigkeit vor den Fallen der Verschmel-
zungseinheit« geschiitzt und daran erinnert, daf8 zwischen Freunden,
Partnern oder in sozialen und politischen Beziehungen der »richtige
Abstand gewahrt« werden muf, um »neben der Nihe auch Achtung«
zuzulassen und sich den Anderen nicht quasi einzuverleiben. [Ebd.]
Auch die Dankbarkeit gewinnt im Hinblick auf die Asymmetrie noch
einmal an Bedeutung, denn »im Empfangen, dem Ort der Dankbarkeit,
bestitigt sich die Asymmetrie zwischen Gebendem und Empfangendem
doppelt: wer gibt, ist ein anderer als der, der empfangt; und wer emp-
fangt, ein anderer als der, der erwidert«. [WdA 325] Nur so konnen sie
jeweils sie selbst bleiben. Gewahrt werden kann eine »doppelte Alteri-
tat« auch deshalb, weil die sGegengabe, eine neue, zweite Gabe bildet
und so den Akt der Gabe in sich verdoppelt. Was Ricceur in der Denk-
figur der Gabe zu erkennen geben will, die zwischen uns vermittelt und
einen Austausch miteinander ermoglicht, der die Unaustauschbarkeit
ihrer Akteure nicht verletzt und die Differenz zwischen dem einen und
dem anderen achtet, driickt sich in Montaignes Antwort auf die Frage
aus, warum er seinen Freund la Boétie geliebt habe: »Weil er er war, weil
ich ich war«. [Ebd.]'*® Die wechselseitige Anerkennung ist gerade eine
Anerkennung dessen, was jeden einzelnen fiir sich zu sich selbst macht
und was ihn daher als Selbst anerkennenswert macht. Die Gabe, in der
wir einander versichern, daf8 wir keine Dinge, sondern zum Geben,
Empfangen und zur dankbaren Erwiderung fihige Menschen sind, ver-
tieft die Erkenntnis dessen, was den einen zum einen und den anderen
zum anderen macht. Jede Gabe ist damit auch ein Akt, in dem wir ein-
ander uns selbst und den Anderen in der Spannung zwischen Ipseitit
und Alteritit, die jedem Selbst zugleich auch innewohnt, zu erkennen
geben.

1% Michel de Montaigne: Essais, iibers. v. Hans Stilett, Frankfurt a. M. 1998. S. 101.

196

https://dol.org/10.5771/9783495883606-144 - am 16.01.2026, 08:40:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Vom Kampf um Anerkennung über den Tausch zum Begriff der Gabe
	1.2 Von der ›Ertauschung‹ zur Gabe des Selbst und vom Kampf um Anerkennung zum Ringen um Gerechtigkeit

	1.1 Der Kampf um Anerkennung und die >Ertauschung< des Selbst
	2 Die Friedenszustände und die »Lichtung« der Gabe - Miteinanderleben
	2.1 Sinnangebote und Gabe des Lebens
	2.2 »Zuerst setzt ein anderer auf mich.« - Sich und sein Wort geben
	2.3 Einander vergeben, einander lieben

	3 Einander (zu erkennen) geben
	3.1 Die Paradoxien der Gabe - von der Gegenseitigkeit der Tauschbeziehung zur Wechselseitigkeit
	3.2 Einander in der Gabe erkennen und anerkennen - Gabe und Dankbarkeit
	3.3 »Man tauscht Gaben, aber nicht den Platz.« - Die unaufhebbare Asymmetrie


