I Vorwort

Um die dem Menschen typischen Probleme auf einer tiefen Ebene ver-
stehen zu konnen, kommen wir nicht umhin, uns ein wenig mit ontolo-
gischen und erkenntnistheoretischen Fragen — also mit Metaphysik — zu
beschiftigen. Denn wir Menschen finden nicht ein Sein vor, sondern wir
erschaffen innerhalb des Kreislaufs von Erkennen und Handeln mitein-
ander unsere eigene Welt. Wir konnen nicht anders, als ein Selbst- und
Weltverhiltnis aufzubauen, das ein Ich-Selbst sowie komplementir hier-
zu auch eine Welt generiert. Unweigerlich erscheinen hiermit bestimm-
te Kausalzusammenhinge bzw. Zurechnungen von Ursachen und Wir-
kungen, die wir dann glauben bzw. fiir >wirklich< halten miissen, da die
Moglichkeit, eine stabile Welt und ein stabiles Selbst aufzubauen, davon
abhingt, dass unsere Ideen, Imaginationen und Handlungsroutinen eine
gewisse Koharenz haben.

Risse und Briiche in den Konstruktionen, die unsere Welt ausmachen,
bedrohen damit gleichsam unser eigenes Ich-Selbst, denn in » Wahrheit
wirde ein Bruch in der scheinbaren Koharenz unseres geistigen logischen
Prozesses als eine Art Tod erscheinen.«' Einzig unter den Sonderbedin-
gungen einer spirituellen Schulung erscheint die hiermit verbundene Lee-
re nicht als ein Schrecken, sondern als eine mystische Einsicht in ein
Selbst, das sich zugleich als Nichts offenbart.? Unter Alltagsbedingun-
gen wiederum erscheint es fiir uns existenziell zu sein, unser Ich-Selbst
auch unter widrigen Umstanden aufrecht zu erhalten und zu verteidigen.

Das universelle Mittel, um die Risse und Briiche in unserem Selbst-
und Weltverhaltnis zu kitten, ist sozial angelieferter Sinn, also all die
Sinnformen, die uns Gesellschaft und Gemeinschaft mit der Sprache so-
wie anderen symbolischen Formen zur Verfiigung stellen. Unsere Imagi-
nationen, Traume, Hoffnungen, ebenso wie Vorstellungen tiber Kausali-
tit und sinnhafte Beziehungen, — all die Sinnformen, die unser Ich-Selbst
so selbstverstiandlich aufgreift und fir seine eigenen Prozesse nutzt — ver-
danken sich der sozialen Sphire — also dem Nicht-Selbst. Zugleich er-
scheint jedoch das Mittel, das die Losung zu bringen scheint, selbst pro-
blematisch. Gemeinschaftliche Zusammenhinge und der hiermit zum
Ausdruck kommende Sinn konnen sich auflésen und auseinanderfallen.
Gesellschaftliche Semantiken erweisen sich in bestimmten Konstellatio-
nen als unpassend, falsch oder leer. Hiermit ist das Selbst, was sich die-
sen Sinn zum Aufbau seines eigenen Selbst- und Weltverhaltnis zunutze

1 Bateson (1987, 159f.)

2 Siehe diesbeziiglich aus empirischer und theoretischer Perspektive die Ergebnisse
der von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geforderte Studie >Buddhismus
im Westens, insbesondere Vogd und Harth (2015).

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-8 - am 24.01.2026, 06:13:34. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783845291062-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

gemacht hat, erneut bedroht, denn die Psyche nutzt in konditionierter
Koproduktion den gleichen Sinn wie die Kommunikation.

Die Koharenz unseres geistigen logischen Prozesses bleibt also auch
in seiner sozialen Einbettung prekar, denn das Soziale selbst erscheint in
seinen Strukturen und in Hinblick auf die hiermit einhergehenden Be-
deutungen keineswegs stabil und bestindig, sondern vielmehr schwan-
kend und unbestiandig.

Die in diesem Buch vorgelegten Studien verweisen auf Sinnkrisen so-
wie auf Versuche, die hiermit einhergehenden Risse und Briiche wieder
zu reparieren. Sei es das Wahnerleben in einer Psychose, die Zuflucht-
nahme zu religiosen Formen oder die Suche nach Erlosung im terroris-
tischen Gewaltakt — mit Blick auf die Tatsache, dass Menschen nicht
anders konnen, als in ihrem Denken und Erleben eine Welt hervorzu-
bringen, zeigen sich hier mehr Gemeinsamkeiten, als man gemeinhin
annehmen wiirde. In jedem dieser Fille wird eine typische epistemische
Weichenstellung getroffen, entsprechend der sich der Mensch in einer
Weise in imaginare Projektionen verwickelt, so dass nun fiir ihn sein Le-
bensvollzug zugleich real wie auch zwingend erscheinen muss.

Der von dem griechischen Wort epistéme (Erkenntnis, Wissen) abge-
leitete Begriff Epistemologie darf in diesem Buch selbstredend nicht im
Sinne einer Lehre vom »richtigen< Erkennen verstanden werden. Im Sin-
ne des spaten Wittgenstein wird auch in dieser Studie die Wende zur Pra-
xis vollzogen, also hin zu der Frage, wie unter Menschen mit Hilfe von
Kommunikation eine bestimmte Form des Erkennens hergestellt wird.

Vom Baum der Erkenntnis essen geht nur gemeinsam. Doch — wie be-
reits angedeutet — sind die Mittel, welche die Gemeinschaft hierzu lie-
fert problematisch, denn der vermittelte Sinn ist nicht stabil. Der Apfel
ist gewissermafSen vergiftet.

Mit dieser Einsicht beginnt sich also mit Blick auf unser Selbst- und
Weltverhiltnis das Ergebnis des Descartes’schen Zweifels (>Ich denke
also bin ich<) zu einer sozialen Ungewissheit zu erweitern. >Ich kommu-
niziere, also bin ich, da aber an verschiedenen Orten anderes gesagt wird
und das, was gesagt wird, eine andere Bedeutung bekommen kann, er-
scheint das, was als mein Ich-Selbst erscheint, seinerseits ungewiss, denn
mit den Worten kommt zugleich der Zweifel<. Um es mit Ludwig Witt-
genstein auszudriicken: »Das Kind lernt, indem es dem Erwachsenen
glaubt. Der Zweifel kommt nach dem Glauben.«?

Kommunikation ldsst Sinn auf verschiedene epistemische Orte vertei-
len. Was an einem Ort gilt, muss nicht dem entsprechen, was an einem
anderen Ort der Fall ist oder fiir wahr gehalten wird. Entsprechend gibt
es vielfaltige Orte, Perspektiven und Moglichkeiten, aus denen heraus
Selbst- und Weltverhiltnisse aufgebaut werden konnen. Oder um einen

3 Wittgenstein (1992, 153).

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-8 - am 24.01.2026, 06:13:34. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783845291062-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VORWORT

der zentralen Begriffe einzufiihren, welcher diese Untersuchung leitet:
Die Welt ist polykontextural. Da wir aber das, was wir leben auch fiih-
len, ergibt sich auf theoretischer Ebene das Desiderat der Verbindung
einer polykontexturalen Perspektive mit einer leiborientierten Phino-
menologie. >Ich fiible, also bin ich« liefle sich hier zunachst wieder in
Variation von Descartes formulieren, was aber in einen neuen Zweifel
fuhrt, da Kohirenz und Stimmigkeit in unserem Fiihlen alles andere als
selbstverstandlich ist. Vielmehr werden die vielfaltigen, untereinander
oftmals inkommensurablen Zumutungen der unterschiedlichen Gemein-
schaften und vielfiltigen Funktionsbereiche, in denen wir leben, zugleich
gefiihlt. Sie manifestieren sich damit ihrerseits in einer polykontexturalen
Leiblichkeit. Schon mit Blick auf die Einheit der Differenz von >Leib seinc
und >einen Korper haben< sind wir buchstablich gespalten und uneins
mit uns. Da wir das, was wir leben, auch fiihlen (selbstredend auch die
Dissonanzen und Briiche), stellt sich die Frage, wie die polykontextura-
le Perspektive mit einer leiborientierten Phinomenologie zusammen ge-
bracht werden kann. Die in diesem Buch vorgestellten Studien beleuch-
ten diese Beziehung von unterschiedlicher Seite.

Nicht zuletzt stellt sich dabei die Frage, was dies alles fiir unsere
menschliche Lebenspraxis bedeutet. Dabei ldsst sich zunachst feststel-
len, dass die Mittel, welche zunachst als Losung erschienen, schnell zum
Problem mutieren konnen. »Sucht und Pathologie« stellen »die andere
Seite der biologischen Anpassung« dar, hat bereits Gregory Bateson fest-
gestellt.* Was ist also, wenn unsere Worte, unser Denken und das hiermit
einhergehende Fithlen — also all das, was uns geholfen hat, unser Ich-
Selbst aufzubauen — nun zum Problem wird — und zwar nicht nur fiir uns
selbst, sondern auch fiir unsere Mitwelt? Hiermit landen wir unweiger-
lich bei ethischen Fragen.

Freilich erscheinen die ethischen Diskurse, welche tiblicherweise im
Kontext der praktischen Philosophie ventiliert werden, recht weit ent-
fernt von einer Perspektive, die mit einer Vielheit unterschiedlicher, epis-
temisch und ontologisch gleichberechtigter Orte rechnet und zudem von
der Verkorperung epistemischer und moralischer Haltungen ausgeht.

Dies fithrt uns zum dritten Projekt dieses Buches: In kritischer Ausei-
nandersetzung mit der philosophischen Ethik mochten wir nochmals in-
tensiver — gewissermafSen von einer zugleich abstrakteren wie auch kon-
kreteren Seite — tiber das von Wittgenstein aufgeworfene Desiderat der
impliziten Ethik nachdenken. »Wie konnen wir gut mit unserer eigenen
Blindbeit umgehen?< wird sich dabei als eine der Leitfragen herauskris-
tallisieren. Die Antwort hierauf ist verbliffend — dazu jedoch erst spiter.

Die hier vorgestellten Texte sind in Zusammenhang mit einer Rei-
he von Forschungsprojekten entstanden, die an der Universitit Witten/

4 Bateson & Bateson (1993, 212).

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-8 - am 24.01.2026, 06:13:34. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783845291062-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Herdecke durchgefiithrt worden sind. An dieser Stelle mochte ich den
Teilnehmern der Forschungswerkstatt und insbesondere Martin FeifSt,
Jonathan Harth, Selma Ulrike Ofner und Till Jansen fiir die kritische
Diskussion des Manuskripts und ihre vielfaltigen Anregungen danken.

Witten, Januar 2018

I0

hitps://dol.org/10.5771/9783845291062-8 - am 24.01.2026, 06:13:34. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783845291062-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

